Utrecht University Library

John Knox als kerkhervormer

https://hdl.handle.net/1874/227262



https://hdl.handle.net/1874/227262

I YO ALS KERRDERTORVER §

DR

it e R OM S BETE]

Fredifont e .“ﬁ.-z!ef';;}'w})écw,

Uirucrz,
A. U TEN BOKEKEL HUININK.
1895,




A. qu.
192










JOHN KNOX ALS KERKHERVORMER,




0474 2064




JORN KNOX ALS KERKHERVORNER

B AR TR SR D M B S B SR T

TER VEREKRIGING VAN DEN GRAAD VAN

Doctor in de Godgeleerdheid
qan de Rijks-Universiteit e Utrecht,
NA MAGHPIGING VAN DEN REUTUR-MAGNIFICT=

De. H. C. DIBBITS,

Hoogleeraar in de Faculteit der Wis- en Natuurkunde.
VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DER UNIVERSITEIT
TIGEN 1Dl BEDENKINGEN VAN

DE FACULTEIT DER GODGELEERDHEID

TE VERDEDIGEN
op Woensdag den 3den Juli 1895
des namiddags te § ure
450 (81 58

PIRTER JOHANNRMS KROMSIGT, .

geboren te WIIXK bij Heusden.

Urrpene,
A H. TEN BOKKEL HUININK.
1895,




SNELPERSDRUE —— M. €. Broxsvern — WAGENINGEN,




AAN

MIUNE OUDERS

I

MIJNE SCHOONOUDERS.







Bij de woltoviing van dit proefschrift is hel mi eene diepgevoelde
tehoefte aan U, Professoren der Theologische Faculteit en Kevkelijke
Hoogleeraren, mijn dank en erkentelijkheid te betwigen voor het onderwijs,
dat ik van U mocht genieten. De tijd, die er veeds ligt tusschen het heden
en het oogenblik, waarop ik Utreehts Academie verliel, en mijr verdere
welenschappelijke arbeid hebbers wmij slechts temeer lecren wadrdeeren,
hetgeen ik van U wmocht ontvangen. Met weeroed gedenk ik hierbij ook
hem, wien, helaas, dit woord van dank miet meer bereikt, mijn zeer ge-
eerden leermeester, wijlen Professor Cromer, wiens awndenken bij mij in
gezegende herivnering blfL.

I zeer ULijrondere wmate geldt die dank en erkenteliplheid U, wmijn
hooggeschatie Promaotor, Hooygeleerde Kleyn. Ik ben mij bewust U zeer
veel verschuldigd te zijn. Ik zal daarom wiet trachien dit i vele woorden
te omscheijven. U op mijnen weg te hebben mogen ontmoeten reken ik
tot de bijeondere voorrechten mijns levens. Dat God U nog weldra wederom
de owde Erachten wmoge hergever en U alzoo nog stellen fot een rijken
en langdurigen cegen voor Utrechts Hoogeschool, is een wensch, die i)
diep in het hort Tigt. Ontvasng thans ook inzonderheid ijnen daril voor
de zory, waarinede gg mij bij de voltooting van dit geschrift hebt willen
leiden.

En Gij, mijne vrienden van vroegeren en lateren tijd, onlvangt mel

il geschwift wgin dankboven groet, valete el favete!







I8 IR

Inleiding. . . . . . : ;
Beteekonis dey hervorming: voor Schotland. L; achterlijkheid der Schotsche
beschaving, de leenstant, dscent

lisatio. 25 eerste tatormetorischa bemegingen.
de Tollsrden van Kyle. 7: Patrick Mamilton, wet en evangalie, Lutheranisme,
85 politicke toestand, verhouding tot Frankrijk en Engeland. 11 ; uithreiding:
der reformatie, schaol te Méntrose, 14; Gooroe Wishurt, nisuwe hanen,
invleed op het volls, het Gereforimestde Protestantisme, beteekenis van het
Schriftheginsel. 155 prediking van Wishart, e woord of peacs”, zijn dood,
17; het begingel van recht, 205 val van Beaton, 21; plan van dit geschrift,
Lronnen. 22. .

HOOFDSTUK L.
Eerste optreden van Knox .

Zijne opleiding te Haddington en te Glasgow, 23: John Major zijne begin.
selen. recht van weerstand, 243 Knox als huisonderwijeer, als priester, 27
ontmoeting met Wishart, diepe indruk hiepvan op Emnox, 28: het kasteel van
St. Aundrews een toevluchtsonrd vaor vervolgden, Knox™ plannen, hij hegeett
rich naar Bt Andrews, 30; roeping tot het predikambt. wanrdeering van het
ambt. 31; eerste proek, 885 dispuut met Winram en Avhuckle. ab; betee:
keniy van ,the expressed word of God

" bij Knox, 8 inname van het kastesl
van 5t Andrews, wegvoering der gevangenen, 40,

HOOFDSTUK IL
Verblijf buiten Schotland

S . GEvaNcENSCHAP

do galeien vour 8t Andrews
geloolsvertronswen, Knox trooster oi prediker ook
1 e

sthap, 42: Balnaves af Flal hill,
gelijking met Hamilton,

Knox op de galelen, | a merry fant” 41
Knoy

in de gevingen-
zijn Trentise on Justification by Faith, ver
db: Baluayes leerling van Knox 48; vrijlating, 49,
S 2. VErBnuw v Exemnanp .

Knox tor Berwiclk. viijheid ten npzichte der liturgie. 2% poveiivs of the
Lorde Sy

gpEr weiesed. i Borvikepon-toyed. 50t Summary om the Lords

1 4 T Aol = 1 e ) Y /" ;
Mvloed van Calvijn, 53; lagvaurding te Newcastle, Confossioun

Sttpper

Blz
o 90

41-—128

41— 49




Ihkine m Clalvijn. het fowmeele op
LRt GJAL: i

lijkheid wvan Calyiju, Knoox leerling van Calvijn vee

Geneve. het gewone argument legen de mis. ontleend w

tintie. bij Knox gemist, corzaak daavvan, 61 ; Plecloration on the true aatire |

h en persoonlijk }.-.tnal;,-:r wvan dit

afject of Prayer, praktise
id van Calvijn, 65; verhouding tot Mrs: Bowes
Marjory Bowes, 78; Kuox te Neweastle, ritus bij hel avondmaal. 73
to the Congreqa of Bervik, wijue pi

0. Tiseh lkavakter
ight" 785 ho
reis met Northum

sdiking. Lutherseh en Gers

djrer prediking, de ea g thin

stelling: van het wezue der

WA

., ooy

Tzl verhlijf e Lo eid op het Beokof
: het kniclen bij het avondmaal, brief van Cranmer,
. vesultaat, 80; Enox m

COWHIDG T pre-ek f
the error af the A
vertreuwden kvinpr. you
56: moeiligkheden te Newcastle. 87: Rnox’ studie en intieme loven. 87:

; i ; de

Canfessi 0w Knee

spellingen, 5; afwijzing van het bisdom Rachester,

nienwe mocilijkheden. 88: precken voor het
predikantsplaats Allhallows, Knox )
4. dood wvan IBdoasrd VI, Kaoos

vrofeticn, gebed voor Marin 94 onderlioud met Rohert Bowes, vhueht uit

. Zijn tweest

depguing: wan Mavia,

Hngeland, 46,

§ 3. VERBLIJF OF HIET VASIE TAND . . . - = . . =

Knox te Dieppe. Hapubition wppon the syat Psilive of David, 933
Loteor vo the fayethfull fin Londvi. Newensiell anid Barwyite, 995 pr
foon van KEnox schrijven. theo seie hegi . 105 bezoek bij C
Viret en Bullinger, GQuestiones, antwoord van Im_lll.u
108y Knox niet geheel hey d, T1i; tez-ug‘l{f:-er s
fa ks agflicted bsv thwen in England en A ¢
111y A Jfuithfel] admanition wto (e g
I18; Enex O,
vijn, 120; Knox predikant te Hrankfort, twisten over de ceremanisn. Cal-
3 .*\I‘l“’“\]’ < ‘I‘ AL h.\.ll

3
r. brief van Calviju
Dieppe. da Epi
stelll s

nritual
Ivtsthe e 450

she veorming. gevaarlijke lw.;::uselul' versehil met Cal-

SSOUrS 0 (}, sl

vijus advies. Opder of Gencog, Uoxe. Knox van my
¢ Frankfi
nave, hrisven nit Schotland en van Mrs

0 wit nag

died. 120: Knox en éen deel de Lie pemeente wi

(iendve, positie van Calyijn Le
Bowes. vertrels naar Sehotland, 12de

HOOFDETUK TIL

Tweede optreden van Knox in Sehotland. Voort-
gang der reformatie . . . . . SRS (7 -

Toestand van Hehotland na 1547, 129 Js_ru'\. te hlm hurg, 1324 onfmoe-

@ Stuart. r»[\];ﬂ&lilii tamar
Tetter do the Quecn

ting met Jow
aedagvaard, 13

taon van d

ven, .their victory standeth in
lerness, 189 AnsiEers

noen der Anabaptisten oo der verachters der sacramenten, de

the 4

tisim. eto..
den, 140
meente het lichaam des Heeren.
.the hole body of the &
Knex i Sehonland, vertrel waay Genove, Ldd

contnsed, sen Jaatst vasrwel, de ge-

ihgen. onderzoek van

hap der
140 ; betegkenis van dit werblijf van

129 —145




INHOUD
HOOFDSTUK IV.

Terugkeer naar het vasteland. . . . . .

e BEngelsche cempente te Gendve, hun Horme of prayers, vergelijking

met de Fopime dex Pederss van Genéve, 146; Knox e Ganave, Zijn synvet
stadie”, verlangen naar Schotland, 149; bricf van de Schotsche edelen, ver-
trele naar Disppe. felourstelling. brist aan de edelen, 151; het derste .cove-
nant” der Protestantsche edelen, 185: Knox te Disppe, te La Rochells en te
TLyon, An Apaloyy fov the Protestants at Paris. Letter 10 Mns broth
Stotlnd, Anabaptisten, Tatte to dhe Lords, attempt the extreamitie®, 157;

G

terugkeer nam Gendye, motieven, ,.Chryst the author of peance™ 161; de
NI

edzame wew onmogelijlk, 7%

Blast of the trampet ayoinst the inonstyuons
Peglmsent of wewer, 163; oordeel van Oalvijo, brief van Knox aan Foxe, 167
vermeerderde uitgave wan de Letfer fo

Queen. . Christ Jesus nob eou-
men to send peace but a Sworde”, 169: e Appellation of Jokn Kuose la
the Nabidi i Estates of Seotlund, zijn voorpagmsbe godl
geschritt, mhoud. handhaving van den waren

5
il

ienstig-politielie

ladienst de plicht van de
overheid (den adel). 172: Letter fo the Couimivunaltie of Ssotlond. 188: Kmox.

Calvijo en Major. 192; uitwerking van Kaox' birleven, het gevoel voor vecht,

Knex in afwachting, brief van Calvijn aan den graaf yan Arran. de reep:
stem. 193; On Predestingtzon, suyvloed van Calyijn, nominalisme en realisme,
de eere Gods. Knox geen dogmaticus, 198; BEpistle fo the Tuladilants of New-
tastle ond Berp

206 dood van Maria, Haehoriation to Huylowd, program
yan reformatie, 207; afscheid van Geneve, het O 1. als handhbosk voor staat-
huishondkunde, het volk Gods; het verbond. 212; Enox te Dieppe, brief aan
Wlvs. Locke, covdeel over het Book aof comuion prayer b
vijn en Hlizabeth. aovdeel over Knox te Disppe, 213,

HOOFDSTUK V.

Laatste optreden van Knox in Schotland. Vesti-
ging der reformatie . . .

Toestand van Schotlaand sinds 1356, 217 sankemst

aan (fecil. Ual-

e Hdinburg, .dn the
brant of the battell”, de gedagwaarde predikers te Dundee. vovrttreklen naay
Perth, puderiamdelingen, de predikers tot vebellen verklaavd, heelden-

storm te Perth, 2225 hrief san de regentes, san het Wransche leger, aan de

adelen, aan de prelaten, de poorten wan Perth wvoer de repentes meopend.
223 schending van het vordrag door de regentss. James Stuart en Avgyle
vaegen zich bij de .Congregation”, beteskenis van James Stuart woor do
Sthotsche  veformatie, 228

reformatie te 8t Andrews, Perth ingenomen,
Btirling en Kdinhurg gereformoerd, het hoogtepuar, 2205 meeilijler

Tieith geeft zich aan de regenies over, verdrag van Leith, brief van Knox
aun Calvijn, vreagen aver den Doop, tevugtosht uit Bdinburg, Knox de ziel
der beweging, 238; Knox' heteekenis voor de toenadaring fnss
Engeland. hrief aan Cecil en aan Hlizabeth, antwoord van Ceeil, . diffienlt
of the fyime”, 2385 onderhandelingen met den hertog van Chatelleraull, i
ghat Lot de veformatorisehe partlj over, uleuw stadi

hen Sehotland an

w ven den strijd, 245:
afzetting: der repentes, 248; regeeringsraad met den hartog van Chatelherault
afin  het licofd, W
der vec

aitland of Lethington, verdrag met Engeland, 248; dood
tes

veede van Leith, 252; asnneming van de Confession of Itk
TJement. a

de tegeu de mis en tegen de jurisdi

v Tt ]

i

van den paos.

e Gevelirmorrde Ke o, inhend der eonlessics 254 het

rlehls Stantaherk gevast

Bla.

146- 216




X INHOUD

First Book of diseiniine, inhond, strijd met den adel, 261 ; dood van Knox' veouw,
bricf van Calvijn aan Knox, 270; komst van Maria Stuart, 272 serste gesprek
van Kuox met haar, 273; brief van Knex aan Calvijn, 375: invloed van Mari
op de Lords 273; tweede gesprek van Kuox met Maria. 877: dispuub mel
den abt wvan Crossraguel, 278: derde gesprek met Maria, ID: preek van
Knox, laatste gesprek mef Mmia, 281 5 Knox wvoor het Privy Cowinril,
womanly gravity'. .ot in the pulpet”, 284; Knox' tweede huwelijk, 285:
dispuut tusschen Lethington en Kuox over het recht van weerstand,
286; Marin huwt Darnley, opstand van Muwrray, houding van Elizabeth,
288, preck van Knox voor Darnley. 289; moord op Rizzio, Knox
tmdt naar Kyle en name Engeland, 200; moord op Darnley, Maria
doet afstand wvan de vegeering, Knox keert terng, krooning van James
VI, 293: Murray regenfi, de parlementsacten wvan 1560 weratifiverd,
periode van bloei voor de Kerk, de Puriteinen in Engelund, Knox  verhou-
ding tot hen, Murray vermoonl. 2@4; politieke en kerkelijle toestand na
Murray's dood, 147; Kunox door esn asnval van beroerte getroffen. 300:
pamfletten tegen hern, zijne verdediging, aanslag op zijn levan, 300; vertrek
nanr St Andrews, twist met de universiteit, 303; wimenie, Morton, brief van
Knox san de Assenbly, brief van Erskine, 804; concordnat wan Leith, 308:
brief van Beza, Amsiwer to Tyriz, laatste brief yvan Knox aan de dssemdly.
interim, de Talchan-bishops™. 312; Knox naar Edinburg teruggeroepen.
Laseson door hem als predikant van dinburg bevestigd, 318; laatste zick-
hod. afscheid wan den Kerkeraad, sapklacht van Maitland, boodschap aan
Cleange. 319; afecheid van Morton. laatste woorden, begrafenis. 321.

HOOFDBSTUK VL
Terugblik. Knox’ reformatoriseche beginselen . .

Het Woord Gods bij Tuther, bij Calvijn, bij Knox, .the playn Word of

Gl 824 het formesle op den yosrprowd, geen adiaphora, heteckenis van
.religion” en ,idolatrie” hij Knox, versehil met Calvijn, radicalisme. Purita-
nisme, 326: theocratisch karakter der Schotsche her vorming, theseratische
beginselen bij Calvijn en de andere hervermers, verbinding van Ilerk en
Heaat, gewetensvrijheid in den modernen zin van het woord hun vreemd.
328 verschil mef Calvijn ten opzichte yan de juate van toepasselijlcheid van
het ©. T., gemis aan histovischen zin bij Knox, direcie overbrenging van
0. Tische geboden, 333; de groote menigte en het individu, Anabapfisten
en Gereformeerden, kinderdoop, ,het valk Gods”, 338 deleerder individueele
yerkiezing en de verhondsgedachte, wedergehaoorte en bekeering. 384 het
idealisme der Gereformeerde Kerk, versenzelviging van zichbare en ouzicht
bare ICerk, Lucht, 587; uuliwdua;hme en solidariteit, Anabaptisme, Linther,
Chlvijn, 2305 de verbondsgedachte bij Knox op den voorgrond, de .Jleague
and eovenant’”. 340: scheiding van Kerl en Btaat, »11]]1&1:1 der Kerk, 841;
senheid der Kevk, afscheiding, 342; jurisdiotic der Kerk, tucht, 344 strijd
om de staatkundige ‘t’ri]'heid, het recht tot weerstand, verschil mef Cfalvijn,
345 iovloed van Major, 346; mutuall eontract”, recht van afzetting. 347;
onderscheid fussehen de ordinantie Gods en de personen. 348: rechl vau den
adel, 851; van het wollk, 352; van het enkele individn, 853 Kuox en Calvijn.
de profeet en de man van wetenschap, 8hds het; duldende element en het
militante clewment, het Anabuptisme en Knox, 356: Knox als profeet. zijne
heteelkenis voor Sehiotland. 35%.

Blz.

324—360



INLEIDIN G.

Algemeene toestand van Schotland vaor het optreden
van John Knox.

Met den masm van John Knox is eene micuwe periode in Schotlands
geschiedenis verbonden. Hij toch is de man geweest, die in Sehot-
land voor goed de reformatie heeft gevestigd. En geljk overal elders
zoo duidt ook hier de vestiging der reformatic een keerpunt aan in
de geschiedenis van het geheele volk. Ja, hier vertoont wich misschien
de scheiding der twee geschicdperioden scherper dan bij eenig ander
volk, dat de reformatie asnnam. Het beeld, dat wy ons vormen van
het Schotland v66r Knox, is een gehecl ander dan dat zich aan ons
voordoet, wanmeer wij denken aan het Schotland na hem. De zegen, dicn
de door Knox met zooveel kracht doorgezette reformatie voor Sehot-
land aanbracht, kan moeilgk hoog genoeg worden geschat.

Véor hem verkeerde Schotland feitclik in een toestand van
regeeringloosheid. De immer door onderlinge vecten verdeelde adel
met zijn koning, die als «primus inter parcss> nauwelijks koning
heeten mocht, verhinderde het volk zijn ware kracht te ontwikkelen.
Evenmin als het naburige, even onrustige, op denzelfden lagen frap
van ontwikkeling staande Ierland, nog heden door een geschiedschrijver
van naam 1) genoemd «bhe despair of the statcsman, the problem
of the moralist>, kon Schotland in die dagen meetellen onder de
volken. Doch mnadat door Knox de reformatie er was ingevoerd en
de Schoteche Gereformeerde Kerk voor goed was gevestigd, heeft de
Schotsche natie in die Kerk harc cenheid gevonden. IDe reformatie
heeft het Schotsche volk gebracht tot het bewustzijn van sijne eenheid

15 J. A, Froude. Ifistory of Epglvpd. London, vol. TIT. p. 397,




9

en zgue kracht en niel het minst heeft daartoe medegewerkt de
vigenaardige theocratische Kkleur, waarin Knox zijn velk de reforma-
torische denkbeelden overleverde, en waardoor hy een karakieristieken
stemapel drukte op de Schotsehe hervorming en de Schotsche Gere-
formeerde Kerk. De reformatic werd m het midden der zestiende
genw het groote belang, waaromheen als om hel groote vercenigimgs-
punt wich adel en volk hoe langer hoe meer schaarden tegenover de
kroon en den clerus. Hel godsdienstig belung bracht aluoo ten slotte
de in Schotland zoo noodige en te lang ontbeerde blijvende eenheid
teweeg, waardoor wel is waar in den beginne een conflict met de
kroon, toen deze de reformafie niet wilde, onvermijdelijk werd, maar
tevens voor het vervolg eens voor al aan den toestand der vroegere
anarchie cen einde werd gemaakt, waardoor dug ook straks eene
geregelde ontwikkeling van het Hchotsche vollk mogelijk werd. In
den aanvang echter van zulk cene geduchte, kerk en staat refor-
meerende beweging had men I Schotland meer dan ergens elders
eenen «leader» noodig. De cindelooze twisten en veeten van den
adel onderling maakten het mnoodszakelyk zulk eenen «leader» te
Liebben, die hen telkens weer op het ééne, oroote doel zou wijzen, en
z00 noodig ook tot de orde zou weten feroepen 1). Ihe cleaders werd
John Knox. Vandaar dat mel zijnen mnaam de reformatie, en dus
de groote, nieuwe periode in Schotlands geschiedents, voor goed ver-
honden Is.

Zoouls reeds gezegd i3, was het Schotland, waarin hij optrad, een
land van vegeeringloosheid, en wij kunnen er wel byjvoegen, van
harbaarschheid en verwildering. Sehotland was in zgne beschaving
bijomder ten achberen 2). Allerler vorzaken hadden daartoe mede-
gewerkt, Ilet woeste en onmherbergzame van een groot deel des lands,
waardoor het den adel gemakkelijk viel op eene of andere ongenaal-

1) Men denke b.v, wan den brief van Mei 1538, waarin de adel met excommunicatie
werd  gedrveipd.  Works of Jokn Kaow, cdited by David Laing. Tdinhurgh 1864, val. I,
. 820 8.

2) Buckle (History of Civifization s Byglowd, London 1861 vel. IL. p. 172, deelt ong
zells mee, dat er nog in de 1de eeuw kannibalen in Bchotland govonden werden: . There
were cannibals in the Jand, and we have it on contemporary authority, that o man and
his wife. who were at Tength brongth to justice, subsisted during a considerable periad pn
the bodics of childven, who they caught alive in traps, deveuring their flesh, and drinking
iscottie, Clsnideles of Stotlaid,

their bloed.” Als getuigenissen haalt hij san Lindsay of
b} B . i

1814, wol. I, p. 183 Tollinshead, Swottish Chionicle, 1805, vol, IT, pp. 16.99: Fordun.

Seatichroaicon, val, IL, p. 831,




|
|
t
|

-
|
|
\

©

bare rots zijne roofburchlen te vestigen. Voorts het daarmee samen-
hangend gemis van bLel krachtig bestuur van eenen koning, die zoo
noodig zijne vasallen kon dwingen tot gehoorzaambheid. Hindelijk
zijne afgelegene ligeing en de vijandschap, uit viees voor overheer-
sching 1) geboren, waardoor het zich al sinds onheugelijke tijden had
afgesonderd  van  hen, die zijne nabuurlike bondgenooten hadden
wneten. zijn, de «Southrons» aan de overzijde van den Tweed. Zoo
verkeerde Schotland in cen toestand in menig opzicht gelijle aan
dien van het zoozeer misdeelde Ierland, waarover de donkers midden-
eenwen hel langst hunne schaduwen bleven wuitbreiden ).

Het lund was verdeeld onder de groote edelen 3), die het voll,
dat onder hun gebied woonde, ongevecr als Hjfeigenen beschouwden.
De koning was onder deze edelen niet veel mser dan cprimus inter
parves.» Uentralisatie van gezag, zooals b. v. in Frankrijk door de
koningen was doorgevoerd, had nog geen plaats gevonden. Yoo werd
et volkk door den adel wuitcen gehouden in verschillende partijen,
dic bij de eindeloos voortdurende twisten zich schaarden om hunne
verschillende elanhoofden of leenheeren. Wel hadden sommige koningen
op het einde der middeneeuwen heproefd hun gezag beter te vestigen,
doch het was hun niet gelukt 4). B het begin van de hervorming

1) Mhe Fnglish haled Seolland, beeause Seotland had successfully defied them: tho
Heots hated Tnglmd sas an enemy ow the watch to make them sla w7 For twenty
wiiles on either side of the Border theve grew up a papualation who were trained [rom
thiely cradles in licensed maranding.” Froude. L e. wol. TII. p. 318,

2) _TIn extent Seotland and Treland were nearly squal to each ot

snd weve together
nearly equal (o England, but were much legs thickly peopled than liagland, and were
very tar behind Hngland in wealth and civilisation. Scotland had been kept back by the
stevility of her scil: and, in the midst of light, the thick davkness of the middle ages
il iosted on Irelamd.” Macaulay. Histary of Haylend. New-Yorle 1880. vol. T p. 4.

8 Bij de troonsheldimming van James VI telde men er 53, die tot de . Lowds” hehoor-
dew. Rudlofl. Gesclichite der Refarmatioe in Schottlond. Berlin 1847, Bd. L. 8. 25,

4) e harbanrschheid dier tijden kan ook blijken uit de weinig kieskenvige manier,
waargp de koningsn hun doel zochten te bereiken. In 1440 werd de graaf van Douglas.
tosn 15 jaar oud, en zijn nug jongsre broeder, door den kosing aan hef hof verzocht
te Fdinburg, Daay aangekomen werden zij op lash van den kanselier gegiepen, aan
e gefingecrd verhoor enderworpen. schuldip verklaavd en onthoofd. Dit geschisdde tijdens
de minderjarvigheid vau den koning, Doel in 1452 werd de grast van Donglag, een neef
van de twee genoemden, door James Il uitgencodigd aan het hof to Stivling te verschij-
nen. De praaf aszelde, doch Jumes zond hem sen vrijpeleide voorsisn van de kouinklijke
handteekening en het groote zegel. Douglas versehijnt hierop te Stirling. Na het gebruik
van het avondetsn begint plotseling do koning hem met verwijten te overladen e stookb
hem zelf den dolk in de borsl. De ondere edelen snellen toe en .o show their affection
to the king. wave him every man his blow after he wag dead.” Huue, Hawse of Dowjplas.
wol. L. po 354, nancehanld bij Buekle. 1. @ wvol. II. p. 208.




waren de toestanden in dit opzicht in Schetland nog geheel midden-
couwseh. Tn het onherbergzame Noorden, de H Hooglanden, heersehte
nog het aloude clansystcen, wanrdoor de onderhoorigen van een of
ander graafschap zich et honmen heer tezamen tot ééne stan of
clan verhonden gevoelden, wzoodat er mog cene zekere natuurlijke
hetrelkking hbestond tusschen hen en hun stamhoofd, wiens bestuur
danrdoor esn min of meer patriarchaal karakter droeg. In het Zuiden
was door den invloed der Normanditrs het fendale stelsel in zwang
gekomen, waardoor de onderhoorigheid hier meer het karakter droeg
van lijfeigensehap. In de verhouding tot den koning maalte in tusschen
het cene of het andere stelsel niet vecl versehil. Hij kon tegenover Zijne
machtige leenheeren of clunhoofden, die soms rijker waren dan hij
zolf, niet veel heginnen. Hi kon tegenover hen nict veel anders docn,
dan volgens den symbolischen raad handelen, dien bisschop Kennedy
eens aun James I gaf, toen hij een bundel pijlen nam en den koning
taonde dat hy ze mn,t tezamer, maar wel één voor één kon brelken. 1)
Asnleiding tot ounderlinge verdeeldheid behoefde de koning zelf niet
pons fe geven; die btgtond er natuurlifk onder zoovele edelen, die
om den voorrang dongen, reeds overvloedig. Zoodoende bleef echfier
Sohotland het tooneel van geduvigen sirijd, terwil het den Loumo"
mede door de natuurlijke g Ul—"-{ll)ld heid des lands nict gelukte den adel
te bedwingen en eenc }ﬂqveudp krachtize ko_unhh]ke heerschapyi
te vestigen. Imzonderheid echler gedurende de wogens de bloedige
binnenlandsche twisten telkens voorkomende mmdel]-anoheul der
koningen was het land aan de brearigste wanorde en verwoesting
ten prooi. De regenf, die dan aangesteld mocst worden, werd van
alle zijden met vijandige, jaloersche blikken aangezicn. De eene ve-
gent verdrong den anderen, waarbij men dan vooral n‘eblum mankte
van het middel om den Jeuo'd]crr‘u koning te cmtvoeren om zoodoende
het regentschap te bremgen in handen van die partij, die den koning
feitelijlc gevangen hield, ?) eene gevangenschap waarbi] menigmaal het
loven van den vorsh ernstig gevaar hep.

Om een denkbeeld te geven van de groote macht van sommige

I} Bueckle..l. ¢ p. 203.
21 Zoo wist b. . James V in 1528 el hulp van den a arlshissehop Beaton te ontsnap-

pen uit een dergelijlke govangens: hiap, waarin de muc htigste familie van het rijk, de
Douglages, hem gevangen hield en mam toen op zestienjavigen Jeeftijd zeIf de teagels van
het bewind in handen, natumrlijle geheel onder den invleed van den elerus staande bij

sijn verdere vegacring tat 1542,




edelon kan b.v. dienen, dat by gelegenheid van het huwelijk van
James 11 het hoofd van het machtigste adellijlce huis Donglas, de oraaf

van Angng, naar de gewoonte van de edclen in die dagen aan heb

hof verscheen miel een gevolg, bestaande wib 5000 personen '). Ools

bij processen, die men sclf te voeren had of waarby gunstelingen

waren betrokken, was het gewoonte znllke een gevolg mede te brengen,
8 soodat het ons niet behoeft te verwonderen, indien de rechtspraak m
Sohotland in die dagen niets te betcekenen had en eigenlijk geen
vechtspraak kon genoemd yorden. Feitelijlc gold alleen het recht
van den sterkste. ?)

Onder zulke omstandigheden kon natuurlijk ook vam ecne geregelde
ontwikkeling van den derden stand, die b.v. in Engeland in de lde
cenw 200 hooge vlueht nani, gecn sprake zin. De sleden konden
sich miet nitbreiden 8), want handel en indastrie konden geen voort-
gang hebben en werden telkens weer belemmerd of vernietigd. De
ahddeler van verkeer waren zeer gering, de wegen uiterst slecht.
Het reizen was zeer onveiliz. Moest ismand cene reis naar de Hoog-
landen ondernemen, dan maakte hij tevoren zijn testament. Inverness
werd in de vijfriende eceuw tot tweemaal toe in brand gestolen en
geheel verwoest; ook Aberdeen stond aan herhaalde aanvallen van
I de Hooglanders bloot #). De steden waren dan ook by Fmgeland
i vergeleken  veel minder bovolkh dan daar, waar in verbinding melb

Visanderen zich een levendige handel had ontwikkeld.
De koning had dan ook tevergeefs getracht by den burgerstand
sterm  le vinden tegenover den adel. Door de voortdurende binnen-
| landsche twisten had geen krachtige hurgerstand zich kuunen ont-
wikkelen. De burgers stonden geheel onder den adel. * Ja, het was
voor den senvoundigen Schot, dic geen panspraak kon maken op eenigen
titel, zelfs geraden zich for wille van zijne veiligheid bij de gretainersy
van den eenew of anderen Lord aan te sluiten 3). In het Parlement

1) Buekle. 1. ¢. wol. I p. 201,

91 Rprekende over het begin der 16e ceuw zegt Frounde (Histeiy of Tuglond. vol. 1T
p. 899« Tt was a time when there was wetbhior law nar order when the strong trampled
on fhe weak, and the ruling powers uf the Chuech wore happy in their adulteries, and
there was no justice but to the strong.”

30 Buekle; 1. 0. wol. 11 p. 175 si.

40 Buekle, 1. &, wol, II p: 179.

h) Buekle, 1 ¢ wol. TL p. 201 L Phe servitude was o willing one, and was egseiitial Lo
the nationgl mannets. Then [Lsde cenw). and loug aflerwards, it was discreditalle, n#
well as unsafe, not to belong to o great claus and these who were so unfortunste as to




G

hadden wel is waar ook eenige weinige vertegenwoordigers der grootste
steden zitting, doch de eenvoudige poorbers mmakten slechts eene
povere figuur tegenover de machtige Lords en den voornamen, rjken
clerus 1).  Bovendien waven die burgers meestal geheel alhankelijl
van den edelman, die het kasteel mabij de stad hunner inwoning be-
woonde. Toch school in dien burgerstand Schotlands toekomstige
kracht. Op hem zou de reformatie haar grootste beslag leggen. De
burgers zouden trouw blijven in tijden van afval van de aanzienlij-
ken ). Doch dat hoogere. belang moest eerst komen om hen op te
heffen en te vereenmigen. Ken hooger beginsel alleen kon hen tot de
noodige krachtsinspanning beziclen. 3)

Om zyne positie tegenover den adel te versterken was de koning
op de geestelijkheid aangewezen, en hij sloot zich dan ook asn haar
hoe langer hoe nauwer aan. Dit verbond van koning en clerus kwam
intusschen de reformatie ten goede, daar hierdoor de adel meer geneigd
was 7zich aan de zijde der hervormers en der hervormingsgezinde
burgeryj te scharven. De clerus vormde wel is waar wat witwendige
macht betreft ) een groot tegenwicht tegen den adel, doch zonder
nnerlyke, geestelijke kracht, moodat, toen het volk en een gedeelte van
den adel, door hooger heginsel gedragen en tewamen verbonden, tegen
hen optraden, zj weldra het onderspit moesten delven.

Dat by het algemeene, overbekende, lage peil van kennis %) en zede-

be uncomnected with duy leading family. were actustomed t9 take the name of some
thief, and to secure his protestion by devoting themselves to his serviee!

1 Het Parlement was samengesteld uit den hu e, Lords™),

geren Clerits (e geestelij]

de . Nedifity” of hoogeren adel i Lovds” en genpemd), en de  Geatry . den

Ingeren adel (waartoe belioprden de . barons®, de v 5, en de grondbezitters of | laivds™),
benevens enkele aloevaardieden ait de voornasmsic steden. Zis Budloff. 1. e vol. I po 25,
2 Ten 2den Oetober 1561 schrijft. Knox aan Mrs, Locke: . Remedie there appeareth

none, unless we woulid arme the hands of the people in whome abideth witi some sparkes
of Gad's feave. Our Nobilitie (Isvrite with delour of heart) beginne to find sase good
i ol God,” Worde wol. VI . 130

3) Froude. 1IE p. 399,
properties. conld rouse ieell ds defence of thei souls.”
van Robevtson (History of Scationd) ongeveer de helf

HEI

~Buat authovity. unequal te fhe profection of men’s lives and
4y Zij bezaten volgens berckening
MMenig

aeveelde zich afhankelijle yan den clerus, deor de inkomsten van benefied

v het nationale Vermogen,

‘li_il{t?. nf
. hem door heo-

ol

oare geestelijken peschonken,

5) Als eigenaardiz staulhje, wab de aleemeene ontwikkeling in Sehotland betrefi, moge

dienen, dati fot Tnal in de Ids esuw geen Schotsch baron zijn elgen handteckening kon
zetten. ..From the accession of Alezander 11T to the death of David 1T {13701, it would

be impossible, 1 believe, to produce a single instance of a S

sitish baron who could sign

lis own name. LTytler. History of Seotland, saugelaald bij Buekle, 1. ¢ TL B 193




re
f

lijkheid bij den elerus voor en tijdens de reformatie Schoblnd nieb
nithlonk, behoeft na het hovenstaande niet meer mel vele woorden
te worden betoogd. Juist door zime afgelogenheid en achiterlijken
toestand had in Schotland de geestelijlcheid nog meer dan elders vry
spel. 1) Daarbij kwam haar groote rijkdons, dien 71j wich had ver-
worven, vooral sinds de koningen, cen tegenwicht zoekende togen den
adel, haar velerlei voorrechten hadden gegeven. Voor Schotland gold

nog weer dan voor andere landen, wal Froude zegt van do gecste-
lijicheid in het algemecen in 't begin der zestiende eeuw: «The world
went smoothly with the Chureh for the first quarter of the century.
The hishops and abbots ate, and drank, and sinned, and married their
children, and believed their houses would continne for ever.» %)
Doch Luther stond op en met dezelfde ver rasgende  snelheid
als elders drong ook in Schotland veeds zecr spoedig iets door van
de groote beweging, die van hem zijn corsprong neewt ). Ock 1
Schobland was intusschen de groote beweging veeds voorberewd. Knox
deelt ons mede in zipme History of the reformatiousn of religiown
within, the vealme of Seotland %), dab reeds in 1422 en 1431 twee mannen
werden verbrand wegens ketbersche gevoelens §). De laatsie was een
Boheem en werd veroordeeld als asnhanger van lus en Wielif. Dat
de leerstellingen van Wiclif in Schotlund meer ingang vonden, bleck
inzonderheid in 1494, toen 30 personen, allen il het zuid-westelijk
oolegen graafschap Kyle, werden gedangd door den bisschop van
Glasgow om zich te verantwoorden voor den koning en zijn grooten
vaad. 7Zij werden genvemd de Lollarden van Kyle, en hehoorden tot eene
sekte, die in hoofdzaal Wiclif volgde, en voorts volgens de stellingen, die
Knox ons van hen meedeelt, overeenlomst Liad met de latere Anabaptis-
ten. Behalve nl. dat zij opkwamen tegen de lranssubstantiatie en het ver-
coren van boelden en reliquitn, beweerden = ook, dat Lict niet geoorloofd
was te strijden en vooral niet het geloof met de wapenen te verdedigen,
dab cr geen verlof gegeven moehl worden om tegen de Saracenen te stry-
den, dat het in geen geval aeoorloofd was esn eed te doen, dat de Kerk

1) Lovimer. Pebvick Hawilion. Belinbureh 1887, p. 7. 1o peuth, there was no other
country in urope where the abuses of thie Chureh had veachied such a height as in the

Seottish kingdom.™

2) Thoude. L. e. wol. LLL p. 398,

8) In 1525 reeds moacsten bij Parlements-acte e g‘eadlt'ift&ll vi Lather verboden warden.
Lovimer 1. e o 67,

40 Warks. wvol, T en LI

3

ot

Works. wol. L. p. 3 sq.




geen huwelijk wocht ountbinden, dat de excommunicatic niets betee-
lkende, dat Cheistus alleen aan Petrus macht gegeven had te binden en te
onthinden in de Kerk, dat de koningen geen recht hadden in geoste-
lijke zaken te oordeelen, dat de tienden niet aan de geestelykheid moes-
ten worden gegeven, dat alle geloovigen priesters zin, dat alle ware ge-
loovigen dagelijks heb lichanm van Christus ontvangen,. dat men niet
moest bidden tot Maria, maar tot God alleen, en voorts: «That the
Pape is not the successour of Petir, but whare hesaid: «Go behynd
me, Sathan.» 1) Dit proces werd echter ten gunste van de beklaagden
beslist. Hen zekere Adam Reid wist zich zoo goed en geestig te kwijten
van zijne verdediging, dab, zooals Knox ons meedeelt, de bisschoppen
geheel in de war werden gebracht en «the greatest part of the ac-
cuisabionn was turned fo lawchters, waarmec de koning goed vond
de zask te laten afloopen zonder slechte gevolgen voor ¢één van de
beschuldigden.

Weldra echter zouden de processen op ernstiger wijze worden ge-
voerd, hoswel nog telkens weer ook bij de ernstigste processen een
freke van dien frisschen humor voor den dag komt, die ons zulk eem
eigenaardigen blik geeft op het Schotsche volksleven van dien tijd.
Patrick Hamilton was de cerste, die, op het hooren van de groote
dingen, die in Duitschland waren geschied, naar het vasteland ging
¢to see that great sight». Hi studeerde eenigen tijd te Marburg, sprak
Luther en Molanchton zelf en keerde terug naar zijn vaderland vol
ijver en geestdrill voor het nienwe geloof. Niet lang echter werd het
hem gegeven te werken in zijn vaderland. Toch lang genoeg om in
zijnen Lring grooten indruk te maken, een indruk straks nog ver-
sterkt, toen hij wiju geloof met den marteldood bezegelde. Dic dood
van den jeugdigen en aunzienlijken Patricle Hamilton bleef cen ge-
tnigenis, mniet meer uit te wisschen in Schotlands geschiedenis.

Doot 7ijn voornamen stand — hij behoorde tot den hoogsten adel en
was een neef van den lateren vegent, den graaf van Airan viel

hij aanstonds in het oog. Daarom deed dan ook de geesteljkheid
terstond Laar best om den strijd tegen hem tot het miterste door fe
voeren. Zoo kon hij dus niet lang werken, maar de indruk, dien zijn
getuigenis maakte, was ook des to diepor vooral ook op den adel,
die nu niet meer eenen van heb eenvoudige volk, maar cenen uit
Liunnen kring wegens ketterj den marteldood zagen sterven. In het

Ly Works wol. L. p. 8. sil-




najuar van 1527 was hij in Schotland teruggekomen en den 2gsten
Hebrnari 1528 stierf hij reeds op den brandstapel. 1)

Knox heeft ons in zijne History cene korte verhandeling van Ha-
milbon over web en evangelie bewaard z), waarin wij terstond den
leerling van Luther herkennen. Wet en evangelie worden hierin
tegenover elkander gesteld. Herst words de wet behandeld en aange-
toond, dat bLet miet in de macht van den menseh staat die web te houden.
Daarom is de eonclusie: <«The law wag gevin to sehaw us our synne.»
«Thou wilt say, «Whairfor doith God command us that which 1s impos-
gible for uss. 1 ansuere, «To mack thee know thatthow arte bob evill,
and that thair is no reamedy to save thec in thine awin hand, und that
thow mayest seak veamedy at some uther; for the law doith nothing butt
command thee.» Daarop wordt over heb evangelie gesproken, dat
goede tijding bevat nl: «Christ is our rychteousness, Christ is oure
wisdome, Christ is our sanetification, Christ iy our redemphion, The
Father of Heavin hath forgevin us for Christis sailes, en voorts al zulke
witspraken «<as deelair unto ms the mereyes of God.» Dan worden nog
eens kortelifk wet cn evangelie tegenover elkander oeplaatst in de
volgende tegenstellingen: «The law shawith us our symue, our cOL-
demmationn, is the word of ire, is the word of dispair, is the word
of displeasure; The Gospell schawilh us a reamedy for it: Qure re-
demptioun; is the word of grace, is the word of conforte, is the word
of peaces; en in «A disputation betuix the law and the gospell: The
law sayith: paye thy debt, thou art a synnar desperat, and thow
shalt die. The Gospell sayith: Christ hath payed it, thy synnes ar
forgevin thee, be of good conforte, thow shalt be saved. The Law
sayibh: mack amendis for thy synne, the Father of Heaven is wraith
wyth thee. Qubair is thy rychteomsnes, goodnes, aud satisfaction ?
Thon art hound and obligat unto me, to the devill, and to hell. The
Gospell sayith: Christ hath maid it for thee. Christ hath pacefeid
him wilh his blood. Christ is thy rychteonsnes, thy goodnes, and
satisfactionn, Christ hath delivered thee from thame alls. Daarop
volot de uiteenzelting van de loer dor vechtvaardigmaking door heb

1) Véor zijnen dood vertoefile Hamilton gernimen lijd fe St Andrews, waar Liij et
verschillende personen disputeerde, totdat eindelijle de geestelijlheid oalegenheid vond om
hem in hechtenis te doen memen. Q. a. de beropmde Alexander Alesiug werd in dien tijl
door hem veor de reformatie gewonnen, Hij ging tot Hamilton om hem van dwaling to

overtuigen, zooals hij ons zelf meedeelt, doch met het gevolg .t ex ipsius colluguio mean
ercorem cognoscerem.” Lorimer. L e, p. 134 '
2) Works. vol. I p. 21—85.




10

geloof, meestal weer in korte stellingen eun teksten tezamengevat,
cindigende met eene vergelijking tusschen gelool en ongeloof. Ilet ge-
heel wordt dan hbesloten met een hooflstuk over goede werken,
waarin dit de hoofdsfelling is: «Good werkis maik not ane good
man, nor evill werkis ane evill wan. But a good man makith
good werkis, and ane evil man evill werkis. Good fruet maketh not
the tree good, nor evill fruct the trec evill: But a good tree bearith
good fruict, and ame cvill tree anc evill fruict», terwil de ontwikke-
ling van deze stelling het cinde vormt: «He that thinkith to be savid
be his werkis, calleth himselve Christ.» Zoo bracht Hamilton op een-
voudige, krachtige, frissche wijze #ijn evangelic, dat Luther hem had
leeren kennen. Men kan het duidelijk bemerken, de reformatie ver-
keert nog in haar eerste stadium. Het is nog eenvoudig de blijde
- boodschap van het jubeljaar des Heeren voor de diemsthknechten ondex
“de wet. De verdere toepassing en nadere dogmatische onbwikkeling
van den inhoud des evangelics en van de verhouding van wet en
evangelie, m. a. w. van den totaalinhond des bijhels blijft nog tob
later bewaard.

Hoewel door het leven en niet het minst door den dood van Pa-
trick Hamilton rceds eene geduchte geestelijke beweging in Schotland
was ontstaan vooral onder zijne adellijke nabestaanden en vrienden,
200 was toch de tijd nog niet daar, dat de reformatie in Schotland
waarlijl tot doorbreking zou komcn. Daartoe moest eerst de bodem
nog veel meer worden voorbercid. Daartoe was Hamiltons werkzaam-
heid ook te kort geweest. Toch werlten de reformatorische begin-
selen intusschen in stilte voort. Kort na Hamilton werd er weer le-
mand ten vure vercordeeld, omdat men een N. T. bij hem gevonden
had. T) Daarep volgde een periode yan ongeveer tien jaar van hetrek-
kelijlze rust voor de hervormingsgezinden. In dien &ijd toch werd het
land verselieurd door hevige binnenlandsche bwisten tusschen koning
en clerus aan den eencn kant en den adel aan den anderen lkant.
Kort na Hamiltons dood was het den koning James V gelukt met hulp
van Beaton, aarlsbisschop van St. Audrews, te ontsnappen uit de ge-
vangenschap, waarin de Douglases, toen de machtigste Schotsche fa-
milie, hem hielden. Ilet gevolg was gewecest, dat het hoofd der Dou-
glases, de graaf van Angus, was verbannen en de wik had genomen

1) In 1525 had TCyndale eene Engelsche bijhelverfaling uitgegaven. die spoedig daarnp

in SHehotland werd iug(--.v(.c';d doon h:lI!.CLlﬂiul,l'H7 die haar kochten Oy de markten i Viaan-
deren. Lovimer. 1. ¢ p. St




11

nuar Eogeland.  Vaondaaruit bleel hy oatuuelpk voortdurend intri-
geeren in Schotland, zoodat James V In die dagen gecne gelegenheid
had om nog bevendien de hervormingsgezinden te vervolgen.

De graaf van Angus werd intusschen door Hendeile VIII, die daar-
door hoopte steeds meer invloed in Schotland te zullen verkrijeen,
goed ontvangen. Reeds Ilendrik VIT had getracht met Schotland op
goeden voel te lomen en had aan James TV zijne dochter Margavetha
tof yronw gegeven. Doch 700 spoedig was de oude vijandschap tns-
schen Schotland en Lngeland niet weggenowen. Toen Hendrik VIIT
zijn vader in 1509 wus opgevolgd en zich weer al te veel in Schot-
land wilde doen gelden, bad James IV weer hulp gevraagd bij Scliot-
lands onden bondgenoot tegenover Engeland, Frankrijk. Dit had
aanleiding gegeven lob eenen corlog met Engeland, die voor Schot-
land cen freurig einde had genowen in den ongelukkigen slag van
Flodden in 1513, waar James IV et de bloem van den. Schotschen
adel way gespeuveld. James V was foen unog slechts twee jaar oud
on kwam dus onder regentschap van de koningin-wednwe Mar-
garctha, de zuster van Hendrik VIIL Zoo kresg Engeland weer
veel inviced aan het Sehotsche hof. 1) In dien tijd huwde Marga-
retha den graaf van Angus, doch tegenover hem en den invloed
der Bngelsche partij, zocht een deel van den adel in verbond met
den clerus weer hulp bij Frankrijk. Margaretha liet zich intusschen
scheiden van den granf vam Angus om Lord Methven te kunnen
huwen, die weer op de hand wvan den aartsbizschop Beaton was,
zoodat Margaretha fen slotte partij koos tegenover haren broeder. lu
1528 wag de macht van den graaf van Angus voor goed gebroken-
IIj woest vluchten naar Engeland en voor geruimen tijd was nn
Beaton, de aartsbisschop van St. Andrews, wien de paus den titel
van  kardinaal gaf, de mun, die in Schotland alles te zeggen had.
Met hem zegevierde dus weer een tfjdlang de geestelijkheid en de
Frunmzhgezimle politisk, terwijl James zelf zijne verbroedering met
Frankrijk te kennen gaf door in 1538 te huwen met Maria Guise.
_Van HEngelaud wit trachtte men intnsschen voortdurend den verloren
wmvloed te herkrijgen. Nadat Hendrik VIII iu 1532 de Engelsche kerl
aan het bestunr van den paus had onttrolden, verzocht hy James V
00k in Schotland eene dergelijke hervorming te beginnen. Doch James,

1 AR sl " : ; i
.). she muelows of i Boutharn party was formed at the Clonrt which never after was
wholly dissclyed,” Froude, 1. e vol. TIL, p. 348.




12

gcheel onder den invloed van Beaton staande, weigerde natunrlijk,
terwil hij voortging de geestelijlkheid hoe langer hoe meer macht te geven.

Hindelijk, na tal van onderhandelingen, brak in 1542 op nieuw
cen strijd met Engeland uit. Daar cchter voornamelijk op aandrijven
van de geesteljkheid en mct behulp van hasr geld deze oorlog onder-
nomen was, weigerde plotseling de adel in 1542 bij Solway Moss den
strijd. Het gevolg was, dat, toen de omstandigheden hen ten slotte
foch  noopten  te strijden, een kleine Hngelsche bende, gebruik
wakende van de wanorde in het Schotsche leger, hunne veel grootere
Tegermacht geheel versloeg, en vooral door den ongunstigen toestand
van den bodem tal van Lkrijusgevangenen maalkte, waaronder van de
aanzienlijkste edelen, zoodabt te Bolway Moss door Schotland eene
minder bloedige, waar meer smadelijke nederlaag werd geleden dan
bij het nog miet vergeten IFlodden. 1) James V overleefde den smaad
niet lang en stierf nog in hetzelfde jaar.

Beaton had intusschen gebruik gemaakt van den toorn des konings
tegen de edelen, toen dezc geweigerd hadden te strijden. Hij had den
koning by vernicuwing, nu voor de tweede maal, cene lijst aange-
boden met de namen van ongeveer honderd edslen, die hy als ketters
beschouwde, en van wie hij zelde, dat 2z het land aan Engeland
wilden verkoopen. Die lijst werd na James' dood gevonden. Vandaar
dat de graat’ van Arran, wiens naam ook op dis lijst stond, zieh
ecrst gcheel tegen Beaton en de geestelijkheid keerde, zoodat er na
den dood van James een betere tyd voor de hervormingsgezinden
scheen aangobroken te zijn. Do graaf van Arran was nl. regent ge-
worden over de slechts welnige dagen oude dochter des konings, Maria
Stuart. Wel is waar was een testament des konings gevonden, waarbij
0. a. Beaton in het regemtschap werd benoemd. Doch men mompelde
spoedig van bedrog. Hoe dit zij, de edelen benocemden Arran in plaats

an Beaton tot regent. Arran begon met voor de Protestanten gunstige
maatregelen te nemen. 1Thomas Williams ?) en John Rough 3) twee her-

1) . Never, in all the wars between Eneoland and Seotland, had there been adefest more
complete, move sudden and disgrageful, More lives were lost at Flodden; but at Flodden
bwo svmies had fhivly matched, and the Seateh had fallen with their faces to their nomies,
At Bolway Moss ton thousind men had fled helore a fow hundred farmers, whom they
had surprised in their homes.”” Froude. L e. wof. TIL p.- 531

2) Hij way een Dominicaan, eu de cerste, door wien Knox de dwalingen der Ronmsche
Keik bagon in te zien, Zie heneden bl 27,

) Ten monnik uit Stivling, die in 1357 in Engeland op den brandstapel stierf Zie he-

neder: bl. 28 en 81,




—t
2

vormingsgezinde predikers, stelde hij aan tot kapellaans aan zijn hof. In
1543 werd zelfs een Parlementebesluit genowen, waarbij het lezen der H.
S. in de volkstaal werd veroorloofd. Een direct gevolg van de verande-
ring in het bestuur was ook, dat de Douglases na vijftienjarige bal-
lingschap weer in Schotland mochten terugkeeren, Met hun hoofd,
den graaf van Angus, kwam mede cen gezant van Hendrik VIIL
Sadler, die namens zijn vorst met Arvan begon te onderhandelen
over een toekomstig huweljk van Maria Stuart met Hendriks zoon,
Eduard. Het huwelijkscontract kwam zelfs reeds tot stand, zoodat de
woede der franschgezinde part) van kardinaal Beaton en Maria
Guise geene grenzen kende. Doch voor de zooveclste maal zou er weer
eene verandering komen in de Schoteche regeeringspolitick.

Beaton en de zijnen zaten natuwlijk niet stil. Daar kewam halp
uit Frankrijlk opdagen. Twee bisschoppen in deftig ornaat betraden
Schotlands kust. De eene was John Hamilton, een broeder van den
regent, abt van Paisley. Hij wist al spoedig zulk een invloed op
zinen  broeder uil te oefenen, dat deze aan Williams en Rongh hef
bevel gaf het land te verlaten. Dal was het begin van eene nieuwe
omkeering. Verschillende veformatoriseh gezinde edelen moesten
het «Privy Councils verlaten. Ook de Hamiltons, de aanzienljke en
machtige familie, die vooral de belangen der katholieke parti in
Sehotland hehartigde, kwamen nu weer cas ravens to the carrions naa
het hof. Imtusschen werden door Beaton in verbond met de graven
van Argyle, Huntley en Bothwell de koninginmoeder en Maria Stuart
ontvoerd en Arran gedwongen hel gesloten huwelijkseontract nietig
te verklaren. Daarop werd de koningin gekroond en het verbond
met Frankrijk vaster dan ooit gevestigd. Beaton hield intusschen den
ondsten zoon van Arran in gijzeling in het kasteel van St. Andrews.
Feitelijk regeerden nu Beaton en de abt van Paisley hetland. Sadler
¥roeg opheldering aan Arran, doch Arran waagde het niet krachtiv
op te treden. Ilendrik VIL riep daavop Sadler terug en verklaarde
Schotland opnieuw den ootlog. Heme poging van den graal van
Lennox, wiens familie een oude veste had tegen de Hamillons, om
cenc engelschgezinde party, bestaande wit de graven van Angus,
Glencairn, Cassilis, de Lords Maxwell, den Laird van Drumlandrig
en den Sheriff van Ayr, aan het roer te brengen, mislukte. Lennox
moest viuchten,
~ Intusschen had dus de kardinaal veij spel en de vervolgingen tegen de
ketters werden met vernicuwde woede voortgezet. Niettegenstaande

- = — . e ——————— e ———————




het gestrenge optreden tegen Hamilton foeh hadden de reformato-
rische beginselen zich in Scholtand hoe langer hoe meer uitgebreid
vooral ook door middel van kooplieden en visschers, dic het meest
in den vrcemde met de micuwe leer in aanraling lkwamen 1).
De tijd van verwarring en binnenlandsche twisten, die volgde kort
na den dood van Hamilton, had men =zich ien nutte gemaalkt.
John Krskine of Dun had zelfs in [534 te Montrose een school op-
gericht, waar het Grieksch werd onderwezen en het N. T. in de
grondtaal werd gelezen. In 1538 echter, toen de koning gehnwd was
met Maria Guise en de Fransche invleed zeer sterk was aan het hof,
waren de vervolgingen weer met mecrdere heftigheid begomnen. Doch
de beweging was niet meer te stuiten. Vooral in Dundee en Leith
en in het graafschap Kyle, de oude verblijfplaats der Lollarden,
maakte de kettorij grooten voorfwang. Velen bezegelden daar hun
geloof met den marteldood, terwijl een groot aantal vluchtte naar
Engeland. Zelfs in tegenwoordigheid van den koning trad een monnik
in een passiespel op tegen de prelaten, hetgeen hij cchiler met ver-
scheidene anderen met den dood op den brandstapel moest boeten 2).
Qok de beroemde Schotsche hnmanist en hervormer George Buchanan %)
moest in dezen tijd de viucht memen wegens een satyrisch gedicht
op de TFranciscanen, terwijl andere Schotsche geleerden, Alexander
Alesius, John Tifc cn Machabacus hem reeds voorgegaan waren. %)
In 1542 toen Arran pas aan de regeering gekomen was, was er cen
tijl van verademing gekomen voor de Protestanten. Het zoo lang
vorboden boek moeht toen vrij worden gelezen. «Ther mycht have
hene sein the Byble lying almaist upoun everie gentilmanis table.» o)
Doch helaas, die tfjd dunrde niet lang en toen Beaton weer de macht
in handen had gekregen, woedde hij feller dan ooit. Vooral Perth
moest het ontgelden, velen werden daar van ketterj beschuldigd en
~verscheidenen gedood. Anderen werden verbannen of in de gevangenis
geworpen.

Doch in deze dagen trad cen man op, die nist alleen cen krachtigen
stoot zou geven aan de rcformatorische beweging in Schotland en

1) Know. Works. val. L. p. 8L Butl cheaflie by merehantis and marvinaris, who, fraquenting
other cuntreis, hoard the trew doctvin afffrmed, and the wanitic of the Papisticall veligioun

openlye rebucked.”
2) WKnox. Works vol. T 1. 62
8) P. Huome Brown. George Buchanms. duwseidst arilvoformer, Mdinburgh 1800, p. 160, sy
& Knox. Works. vol, I p. 55.
B) Knox. Wopks. vol, 1. p. 100.




15

haar in nieuwe Dbanen zou leiden, maar wiens dood ook de oorzaak
zou worden van Beatons val. Deze man was George Wishart.
George Wishart was de zoon van een Scholschen grondhezitter,
den Laird van Pittarrow. Gedurendo eenigen tgd gaf hij les in
het Guieksch aan de door Erskine of Dun opgerichte school te
Montrose 1), waar de rcformatic al spocdig vele aanhangers telde.
Op die school leerde hij zijne leerlingen het Grieksche N. T.
lezen en werd daarom in 1538 door den bissehop van Brechin van
ketterij » beschuldigd. Daarop vluchtte hij naur Engeland, waar hij
te Brstol predikte tegen de vereering van Maria, Hij werd echtor
gedwongen in het openbaar te herroepen, doch spoedig daarop ging
hij naar Duitschland en Zwitserland om daar steeds dieper inzicht te
verkrygen in de reformatorische beginselen. De Ziwitsersche hervorming
trok hem het meest aan, zooals blijkt uit #ijne vertaling van de Con-
fessio Helvetica prima, die eenigen tijd na zijnen dood werd uiteegeven.
Slechts weinig is ons cchter van dit zijn verblijf in het burtenland
belend. Tn 1543 was hij weer in lingeland teruggekeerd en gaf daar
in dat jaar onderwis aan de universiteit le Cambrige, waar hij door
ijne  bijzonder aantrekkelijke persoonlijkheid zijne Teerlingen nanw
aan zich wist te verbinden. 2) (jelouterd en gesterkt in zjn geloof
keerde hij in 1544 weer naar Schotland terug ow daar krachtiger
dan iemand tevoren te getuigen door ziln woord en door zijn gansche
leven en straks door zijnen dood voor dic beginselen, die hij nu met
zajn gansche hart, had omhelsd, en om in Schotland de reformatorische
beweging zelf' in nieuwe hanen te leiden. Was Hamilton de man ge-
weest die door zijne voorname positie vooral invloed had uifgeoeferd
op den adel, Wishart zon door zijne buitengewone welsprekendheid
en door de asntrekkelijkheid zijner persoonlijkheid vooral veel inyloed

oefenen op het volk. 3)

Ly Zie over deze school M Cleie, Life of Jolu Kuow, 5thed. london 1831, vol. I . 343 sy,
2) Ten zijuer leerlingen sehrijft van hem, dat hij was: eourteous, lowly, lovely,

1L

arlad
0 tench, desirous to learne, and well travailed ., ... Liee was o man wmodest, (smpevate,
learing: God, haling covetousnesse: for his charity had never ende, night, unoon, nor
el e his Tsarning no lesse safficient than his desire..... . if I should declare his
love to me and all wmen, his chavitie tn the poore in giving, relieving, caving, helping,
roviding, yea, infinitely studying how to do geed unta wll, aed hurt to none. T shonld
Saoncr want words then just eause (o cominend him,' Zie Laing. Works of Kaez, vel.
VI p. 671 sq.

BTt was an aristoerntic before it became a demoeratic movement.” Loviwer, Pateich
Llwdire

e, P LT sy,




16

Door zijne vurige welsprekendheid en ongeveinsde vroomheid wist
hij het volk voor goed voor de reformatie te winnen. Door hem legde
de reformatie eens voor altijd beslag op het volk. En daardoor wus
aan de reformatorische beweging in Schofland nieuwe kracht ge-
goven. Hen micuw, krachiig element was aan het oude toegevoegd.
BEn waar nog menigmaal de adel nit tjdeljke belangrucht aarzelend
zon optreden, of ook zich geheel terugtrekken, duwar zou het dam het
volle ziju, dat den doovslag gaf. Als straks Knox’ <Appellation to the
Lords» niet hielp, dan zou zijn <Appellation to the Commonalty and
the People of Bcotlunds niet vruchteloos bljven.

X Zoo werd Wisharl een uitnemende weghereider voor Knox. Ook
nog in cen ander opzicht. Hij bracht in Schotland de eerste Zwit-
sersche confesgie en introduceerde duarmee het Zwitserschs Protestan-
tisme, dat weldra in Schotland de plaals van het Luthersche van
Hamilton zom innemen. Niet alsof im Schotland het onderscheid der
beide leertypen by de hervormingsgezinden reeds tot liun bewustzin zoun
zijn  gekomen. Want Hamilton had alleen gesproken over de
rechtvaardigmaking door het geloof, over het avondmaal sprak hy
zich moch in Lutherschen, noch in “witserschen geest wit. Alleen
maar was hj opgekomen tegen de mig. 1) De periode na Wishart
vormb geene tegenstelling met die van Hamilton, waar 71] vult aan,
zij verbreedt en verdieph. Dese verbreeding en verdieping geschicdt

door liet op den voorgrond stellen van het Schriftbeginsel. Van nuat

aan moet het geheele Woord gelesen en onderzocht worden. Hamilton
zag niet anders dan die ééne tegenstelling van Wet en cvangelie.
Zijne dogmatiek bestond eigenlijk slechts uit &n dogma: de recht-
vaardigmaking door het geloof. Nu wordt dit anders. De dogmatick
wordt riker.

Men begeett zich tot steeds diepere Schriftstudie. Straks, als Knox op-
treeds, of ook nu reeds misschien, komt in plaats van Hamiltons < Digputa-
tion betwixt the law and the evangill» Calvijng breed opgezette, van ern-
stigen arbeid en dicpe studie getuigonde «Institutio religionis christi-
anae.» Dan is de enkele, krachtige, welsprekende predilsing niet genoeg

1) Lovimer, 1. e, p. 164. Il does not appear that Hamilton has promulgatad any dpetrine
on that head, either Tutheran o IMelvetic, save in the nsgative form of a rejection of the
Roman dogmas of the mass and baptismal efficicy. And as the same vemarkable silence
is preserved in the answers of Borthwick, we may regard this as geod evidence that
Hamilton's theological teaching had continued to give type to the doectring of the
Seothish Relormers down te¢ 1540.°

i




L

meer. Dan begint men eene Kerk le organiseeren, rechten van die Kerle
te handhaven, wniversiteiten op te richten en scholen te bowwen. T

Door zijme prediking, waarin hyj de duidelijkste kenteckenen ver-
toonde, by welke leermeesters hij was ter schole geguan, 2) bereidde
Wishart hel werk van Knox voor. Hud hij vroeger in Montrose den
stoot gegeven tot een ernstig onderzoek van het N. T, in de oorspron-
kelijle taal, nu trok hij al J__uu]_Lende het geheele land door. Nu eens
vinden wi hem te Montrose, dan weer te Dundee, waar hij drok-
bezochte voorlezingen hicld over den brief asn de Romeinen, dan weer
m hebt westeljke graafschap Ayrshire, eindelijk in Leith en in Hast-
Lothian, de landstreel in de nabijbeid van Edinburg. Bn waar hij
kwam, vooral viel zjn woord in goede awrde. En niet alleen door
zijue woorden, maar ook door zijne daden verwiert hij zich eene plaats
m het hart zijns volks.

Toen hiyj in Dundee geruimen tijd had gepredikt, werd hem ten
laatste op aandringen van den kardinaal Beaton het verblijfin de stad
ontzegd. Met ernstige vermaningen tot hem, die hem dat bevel bracht,
had hij daarop de stad vu]a.uen zeggende: «I have offeved unto yow
the woorde of salvationn, and with the hazarde of my lyel I have
remaned amanges yow. Now ye your selves vefuise me, and tharefoir
man [must]| I leave my innocencye to be declared by my God. Yfit
be long prosperus with yow, T am mnott ledd with the Spreitt of
treuth. Butt yf truble unlooked for apprehend yow, acknowledge the
cans, and turne to God, for he is mercifull. But yf ye turne not at
the first, he shall viseitt yow with fyre aud sword.» Daarop had hij
zich nasy Ayr begeven, waar hij evencens in de kerk had gepredikt.
Wederom heval Beaton ‘den asrisbisschop van (lascow hem dif te
verhinderen, hetgeen ook geschicdde. De aartshisschop zelf trad op in
de kerk en Wishart verzamelde intusschen zim gehoor op de markt.
Omtrent, de preek van den aartsbisschop, voor wien dit werk z0o

1) %ie let uitvoerige plan voor het onderwijs in Knox First Book af discipline
(Works, 11, p. 208—221): vg. wal Dr. A, Kuyper zegl vau Calvijn in tegenslelling wiet
b Lasco (Joawnrs Coletui ot Jowwwis ¢ Dasco de arclesic sententioren futer se Conpositia,
Amstelodami 1562, P 17 Calyind Weelesia doctriunde dnstitiutun @ Lasel moralis sociotas
potivs est habenda,”

2) ., Wishart was a theologian and veformer in the scuse of the Helvetic Confession. He
had visited the reformed churelies of Swi tzerland, and agreed so thoroughly with their
First Confession, that lie egocuted translation of it for the benefit of his countrymen:
and the accounts which Tave ¢ome down to us of his plu_u hing, disclose how carnestly
and fully he taught the Swiss dostrine of the sierinents. Lomuul: Ioog pe 163

2




<
14

gansch ongewoon wag, declt Knox ons mee: «'The summe of all his
sermon was: «Thel say that we shuld preach; why nott? Bettir late
thrive then never thrive: had [hold] us still for your Bischop, and we
shall provid better for the next tyme. This was the begynnyng and
the end of the Bischoppis sermon who with haist departed the toune,
butt returned nott agane to fulfill his promisse.» Het volk te Ayren
de graaf van Gleneairn wilde, toen de aartsbisschop de stad had verlaten,
met geweld Wishart op den kansel brengen, maar hij wilde van geweld
niets weten, zeggende: «I% I8 the woord of peace that God sendis by
me; the hlood of no man shalbe sched this day for the preaching of if. »

Te Ayt zijnde, kwam hem het gerucht ter core, dat te Dundee
de pest was uitgebroken en in hevige mate woedde. Aanstonds
stond zijn heslnit vast. «They ar now in truble, and they nead
conforte,» zoo sprak by, <Perchance this hand of God will malk
thame now fo magnilic and reverence that woord, which befoir (for
the fear of men,) thei sett ab light price.s Te Dundee werd hij met
de grootste blijdschap ontvangen. Onder grooten toeloop van alle
kanten predikte hij en trouw bezocht hy de kranken in hunne wo-
ningen om hen vertroostend toe te spreken. Zoolang de pest dnurde,
bleef hij te Dundee. Daurna keerde hij naar Montrose ferug.

Intusschen stelde Beaton alle pogingen in het werk om eenen z00
invloedrijken prediker als Wishart uit den weg te rmimen. Te Dun-
des werd zelfs door cen vermomden priester eem aanslag op zijn leven
gepleegd, die echter door Wishart zelf werd ontdekt en alzoo verydeld.
Te Montrose ontving hij op zekeren dag een brief van een vriend, naar
het scheen, die ziek was geworden en hem wilde spreken. Hi begaf
zich op weg. Doch plotseling zeide hij tot eenige vrienden, die met
hem voortreden: <«I will nott go: T am forbiddin of God: I am
assured thare is treasone. TLett some of yow go to yonder place,
and tell me what ye fynd.» De vrienden onderzochten en vonden
achter den heuvel een door Beaton daar geplaatsle hinderlaag,
gerced om Wishart gevangen te nemen. '

Niet lang meer echter zou Wishart het werk, dat hj met
gooveel geestdrift en fjver vervulde, voortzetben. Hij zell had er een
vnm‘gevo-cl van. Na het boven verhaalde voorval zeide hij, dat hij
wist, dat hi zin leven in de handen van dien bloeddorstigen man
zou eindigen, maar niet op zulk eene wijze. En laler sprak hij de
merkwaardige woorden: <« will tell yow, that I am assured that
my travall is neir ane end; and tharefor call to God with me, that




e P SR e

e s

o=

|
|
]

19

now I shrink not when the battell waxis moist hoote», en hy voegde
or aanstonds san toe: <«God shall send yvow conforte after me. This
realme shalbe alluminated with the light of Christie- Evangell, as
clearlie as ever was any realme secnce the dayis of the Apostles.

'he house of God shalbe builded in to it. Yea, it sall not laeck,
(whatsoever the emnemye imagyne in the contrare), the verray cope
stone» (meanyng that it shuld anes be browght to the full perfeeti-
oun); «Neither shall this be long to; Thare shall nott many suffer
after me, till that the gloric of God shall evidently appear, and
shall anes trinmphe in dispyte of Sathan. Butt, allace! yf the people
shall after be unthanlkfull, then fearfull and terrible shall the plagues
be that after shal follows» 1).

Van Montrose hegaf hij zich naar East-Lothian in de nabijheid
van Kdinburg, waar hij in nauwere verbinding kwam met den man,
die zijin werk zou voortzetten en voleindigen, John Knox. Aanstonds
maakte Wishart op Knox een onvergetelijken indruk. Van. het eerste
oogenblilk af aan, dat Knox hem persconlijk leerde kennen, week hij
niet meer van zijne zjde. Zclf droeg hij het zwaard om Wishart
tegen mogelijke aanvallen te beschermen, totdat eindelijk Wishart
zelf, voordat hij naar Ormiston vertrok, Knox beval terug te keeren,
zaggende: «Ome is sufficient for one saerifice.» Kunox gehoorzaamde
en Wisharts woorden werden maar al te spoedig bevestigd. Op het
landgoed van den laird van Ormiston gekomen, leidde hij des avonds
nog de lmisgodsdienstoefening en dienzelfden nacht werd het kasteel
overrompeld door den graaf van Bothwell, den lateren echtgenoot van
Marvia Stunart, Wishart gevangen genomen en aan Beaton overgeleverd,
dig bem te St. Andrews in de gevangenis wierp.

Biar werd hij voor eene vergadering van bisschoppen en prelaten
@eteagent en van verschillende ketterijen beschuldigd, voornameljk,
@w tegen de mis, de biecht, het vagevuur, de .yvereering van
%Pn de heiligen gepredikt had. Hef einde was dat hij veroor-
ﬁ@ﬁ[ werd tot den brandstapel. Arran zelfs trachtte nog, naar
Blsgottic 2) ons meedeelt, tussehenbeiden te lkomen en schreef aau
BEwton: «to continue [postpone| the accusatioun of Maister George
fWischm-t quhyll he and he spoke togidder and if he wold not, his

Uy Woorks of Kaox, wel, T, p. 133,

E 0 By = e = i ; 7 1 ij i 1 k

2) Piscottie, History of the Seottish Beformation. anngehaald bij Taing, Warksof Kaoe,
val. T. p. 145, note 1.

- = - et s T T =T




P

y

40

awin blood be upon his awin head, for he would not consent that

any man sould suffer persecutioun At that tyme.» Doch Beaton ‘
wist, wien hij aan Arran had Meer vreesde hij het volk, :
welks gezindheid tegenover Wishart hij kende. Bultengewone maatre-

gelen werden daarom tegen den dug van de voltrekking van het

vonnis genomen. Alle kanonnen van het pas versterkte slob van Bt.
Andrews, wuaar de aartsbisschop sijn verbljl hield, werden op de stad :

gericht, Beaton zelf zag van wit ccn vertrek van zijn. kasteel toc op
het schouwspel, wasrnaar hij zoo lang had gehaakt. —Nog van den
brandstapel vermaande Wishart heb volle, gpoorde het aan tot volhar-
ding, en stierf alzoo den Ister Maart 1546 den marteldood.

Zoo had Beaton dan overwonnen, maar het was eene overwinning, die
hem slechts nader bracht bij zijnen val. De maat was nu volgemeten.
Van het oogenblilt van Wisharts dood af aan begon men zich met on-
verwriltbaro vastberadenheid tot weerstand voor te berciden. Had men
in Ayr reeds met geweld cen weg willen banen voor Wishart naur
den kansel, die hem was onfzegd, maar was inen toen door zfjn uit-
druklkelijk verlangen, omdat hij hun verkondigde «ihe woord of perce,»
danrvan teruggehouden, nu zou er weldra een ander komen, die niet alleen
als prediker, manr ook als leider der oeheele relormatorische beweging
in Schotland zou optreden, die met kracht het recht van weerstond zou
verdedigen, ja, die zelf, geboren «leaders als hij was, dien weerstand zou
organisceren en tot zijn doel voeven. Hij zou adel en volk beiden doen
verstaan, dat de tijd van dulden voorbij was en de tijd van handelend
optreden gekomen, dat er naast bLel beginsel vam genade ook een
beginsel van recht was, dat de ware godsdienst ool zijne rechien had,
dic gohandhaafd moesten worden, dat ook het Schotsche «Sion.door
recht zon worden verlost.» 1) A O

Het zou echter nog verscheidene javen duren, eer de
Schotland genoeg was voorhereid om zulk eemen «leaders ta
ontvangen. ?) Doch na Wisharts dood begint zich algemeen
tuiging te vestigen, dat weerstund onvermijdelyk, dus noodzak
Die overtuiging sprak zich drie maanden na Wisharts dood
eenc daad, dic wij echter dasrom nog niet met Knox «a
facts zouden willen noemen. Eenige edellieden namelijk, vertookiih
T Jes 1@ 27, :

9) Toen Knny dan ook in 1536 zag, das Lij nog niet handelend genoeg kon optroden S
keorde hij voorloopig weer naar Genéve terug .unto such tyme a8 God shounld geve™S
unto us grottar libertic? (Works, vl I p. 263). Zie heneden, hoofdsful TIT !



B\

over den dood van den door allen zoo zeer beminden Wishart, be-
sloten dien dood te wreken. Zij vormden daartoe eene samenzwering
en den 29sten Mei 15406 drongen zj plofseling in stilte het b,l.s,svhop-
pelijk  kasteel binnen, overrompelden de wauhn en drongen tot de
kaaner van den kardinaal door. Tegenstand was vruchteloos en onder
de kreten van Beaton: «T am a preast, T am a preast, ye will not
slay we», stootte James Melville hem het zwaard in de borst. Het lijk
van den kardinaal werd van uit heb vertrek, vanwaar hij den dood
van Wishart had gadegeslagen, voor het samengestroomde volk ten
toon gesteld. Niemand nam hel voor den gehaten Beaton op, zoodat
de samengezworen edelen na hun volbrachte werk ongehinderd het
sterke slot van St Andeews in bezit konden houden, waarin zjj zich
et hunne inmiddels toestroomende manschappen verschansten tegen
den weldra te verwachten aanval van den regent Arran.

%00 viel David Beaton, de groote sbeunpilaar yan het Katholicisme
in Scholland, als het zoenofler voor zijn cigen overwinning op Wishart.
En Beatons val wederom werd indivect de aanleiding tob het cerste
openlyjke optreden van den man, die ten laatste in Schotland met zoo
buitengewone kracht in korten tijd de reformatorische beweging fer
overwinning heelt geleid en alzoo voor goed het Protestantisme in zijn
vaderland heeft doen zegevieren, John Knox.

Dezen man met de hem eigene beginselen in zijne beteckenis als
hervormer to sehetsen is het doel van dif geschrift, waarhij sve inzonder-
heid zijne betreklking tot z5jn grooten leermesster Calvijn willen trachten
in het oog te vatten. Vooral nu door den onvermoeiden arbeid van
Dr. David Laing te Rdinburg eene volledige uitgave van Knox' werken,
van p.aﬁmeeutﬂoe aanteckeningen en inleidingen voorzien, het licht heeft
&ﬁi‘(‘fm The works of John Kiow, 6 volumes, Edinbhurgh, Stevenson,
Shatow Society, 1846 1864), is deze taak ook voor den vreemdeling

-“GHIaEf:@h]Lbr gemaalet. 1} Wel is waar verscheen reeds in 1814 eene

U%ﬁlﬁeq;ende biographie van Knox van de hand van Dr, Thomas Merie
(Befe tof Joh Koz, 2 volumes, London), doch behalve dat by de sa-

the 1

N —

Iﬁ Vun deze editie bestaan twee oplagen, waarvan de eene slechts een zeer beperkt
:lbﬁ’h‘hl sxemplaren bevat, gedrukt uitsluitend voor de leden der Bannatyme Clik; de anders
e, voor algemesn nLh ik bestemd, werd rwdule namens de Wodromw S@Cﬂffﬂ.f Thans
et swverlk u“(l“ll antiguariseh te verkrijgen (door mij verloegen bij Mae Millan te Londen),
LJ 1881 werden e nige van de voornaamste warken van Kuox nitgegeven door M’ Gavin
(L7 His af the Refivmation of Religion in Scotlaad. by Jokn Eaow, o which are
appended several otho piaees of Fis g g, Glasgow and Edinburgh).

L




22
menstelling van dit werle van verschullende geschriften van Knox nog
geen gebruik kon worden gemaakt, sloot toch ook gencemd werlk, dat
eene biographie In den cigenlijken zin des woords bedoelde, een
meer bepaald onderzoek naar de beginselen van Knox als hervormer,
inzonderheid in hunne verhouding tot die van Calvijn, miet wib.

Wo wenschen dan, nu deze inleiding ons op het terrein van Knox’
werkzaamheid heoft georiénteerd, hem eerst te schetsen in zijue eerste
onlwikkeling, naar de zeer schaarsche berichten, die ons daaromtrent
szijn overgebleven, en vervolgens in zijn eerste optveden, waartoe let
camenscholen der verbonden edelen te St. Andrews de aanleiding
werd, Daarna volgen wij hem in zijne gevangenschap, op zijue
swerftochten door Engeland en op het vasteland, wijn lortstondigen
terngleer naar Sehotland, en eindelijk zijn laatste, rustiger en lang-
duriger verblijf te Genéve, om hem ten slotle weer in zijn vaderland
te zien optreden, nu om er voor goed de reformatie door te zetten
en de Goreformeerde Kerk in Schotland fe vestigen. We zullen dan
_g[;legaﬂheid hebben om, bij het bespreken zijner uitwendige lotgeval-
len, telkens meer bepaald bij zijne verschillende geschriften cn de be-
ginselen, daarin noergelegd, stil te staan, om dan ten slotte in een
Terughlik de reformatorische beginselen van onzen Hervormer zooveel
mogelijk in een overzicht samon te vabten en met die van Calvijn te
vergelijken om alzoo des te duidelijker voor vogen te hebben den ei-
genaardigen vorm, dien het Gereformeerde Protestantizme in Schot-
land sanmam. \

Wat de bromnen betreft, moet nog worden opgemerlt dat het
werk van Dr. Laing voor de Engelsche periode van Enox’ leven eenc
belungrijke aanvulling ontving door de uitgave van Joluw JSema
the Clurch of England, by P. Lorimer (London 1875),8
4 door Lorimer ontdelte stukken en brieven van Knox ot

irekking hebbende werden gepubliceerd.

L




£

HOOFDSTUK L

Eerste optreden van Knox.

De val van kavdinaal Beaton, den grooten steunpilaar van het
Katholicisme in Schotland, werd de nanleiding fot het eerste openlijke
threden van John Knox, dat cchter slechts van korten dunr was.
Verscheidene juren zouden nog verloopen, aleer Lij voor goed aan het
openbare leven in zijn vaderland deel zou memen, om dan ook in zeer
korten tijd met ecn kracht, als in geen ander land werd ontwiklkeld,
in Schotlund de reformatie door te zetten. Van de periode uijns levens,
die aan dil eerste optreden voorafgaat, is ons, helaas, slechts welnig be-
kend. IIij werd geboren in 1505 te Haddington, eene stad in de zuid-
oostelijle gelegen Sehotsche provingie Lothian. Ziyne ouders behoorden
waarschijnlijle tot den gegoeden burgerstand, daar zij in staab waren
hunnen zoon, -dien zij voor heb priesterschap hestemden, eere goede op-
leiding te doen genicten. Nadat Knox zijn eerste onderricht had ge-
noten op de grammarschool te Haddington, ging hi in 1522 h
naar Glasgow om op de universibeit aldaar onder den toenmaligen

1) M Guvin noemt yoor Knox yertrels nasr Glasgow hef, jagr 1520 in de voorrede vau
zijne witgave van de voornaamste worken van Knox ((lasgow 1831, p, XXXTIL): . There
1w fuct w0t entioned by amy of Lis bivgraphers. except by the witer of thig in agote to
the late cdition of the Seots Worthieg: In
1520, John Knox appesrs in the list of matrienlated students, when; it was onr Relbruer,
he must have been fifteen years of age, a proper casugh time for his appeaving i that
character.” Dezo opgave berust echter waarschijnlijl op cene foutieve lezing van het des-

vecords of the university of Glusgow, aiis

betreffonce Ms.: vo. de eveneens in 1831 verschenen sde nitgave vun M'Crie’s Life o f Johi
Kaoe, vol. I, p. 339: S the L Annales Universitatis Grluﬁg'owemis" the name  Johannes
Knox” oecurs among the Lncorporati, or {hoee who were matviculated, o the yoar 15227,
rift uit de annales voegt met den datum: In festo Sanctorui

wanrbij hij dan een ¢

eispiviani, Anno Domini Millesimao gningenlesimo Yicesing secundo,

Marthivam Crigpinl et i




Prineipaal John Major (of Mair) zijne verdsre op leiding te ontvangen.

John \LlJm was een map van groote vermaardheid in zyn tijd.
Geboren in 1470 te Novth-Berwick, had by gestudeerd te Oxford,
Cambridge en Parijs, waar hij in 1505 doctor in de theologie werd
en doceerde tob 1518. Een dankbaar leerling zegh van hem in den
cigenaardigen stijl dier dagen : «ITet echte Gorgoonsche paard is Pegasus,
en D'cgasus i3 die onvergelijkelijke meester in de schoone kunsten en de
philosophie, dien 1k niet in staat ben naar verdienste te prijzen, mijn
leermeester John Major, die mel uijne eigenc vlengels hooger vlieat
dan de vlengels van den wind hew zonden kunpnen dmuu:t totdat
hij alle andere geesten in verhevenheid overtreft.» 1) In 1518 was hij
met; den aartsbisschop James Beaton, den voorganger van David Beaton,
meegekomen uit Parljs om le Glasgow het ambt op zich te nemen
van Principaal der universiteit, waar Lij tot 1523 bleef en onderwijs
gaf in philosophie en theologie. Toen James DBeaton aartsbisse shop van
S’- Andrews was geworden, werd Major den 9den Jupi 1523 hoog-
leeraar asn de universteit aldaar en bleef dit ot zijnen dood in 1550.

Major behoorde wat de richting en ontwikkeling van zijn geest
betreft tot de scholastiek. IToe hoow de mannen der oude studie hc
stelden, maar tevens hoczeer hij dasrom ook door de nieuweren,
humanisten en hervormers beiden, werd veroordeeld, kan ons b.v.
blijken uit het verweerschrift van Melanchthon tegen de Sorbonne,
toen deze Luther veroordeeld had. Om zijn grooten nuam te Parys
neemt Melanchthon hem als type van de Parijssche theologen en
zegt dan van hem: «lk heb de commentaren gezien op Pefrns Lom-
bardus van John Major, een man, zoo zegt men mij, thans de vorst onder
de Parijssche godgelecrden. Lieve hemel! Wat een wagenladingen
van beuzelarj! Wat een bladzijden schrijft hij vol met bespiegelingen,
of er ook rjkunst kan zijn zonder paarden, of de zee mout was, toen
(ol haar schiep —— om niet to spreken over al de goddeloogheden,
die hij heeft geschreven over de vrijheid van den wil, nict alleen in
tegenspraak met de Schrift, maar mct al de scholastieken hovendien !
Als hij een type is van de Parijzenaars, geen wonder, dat zij allen
vijanden van Luther zijn.» 2)

Knox zelf laat zich over zjn leermocester nict uit en memoreert
alleen den grooten roep van geleerdheid, waarin hij stond bij zijne
Luulfwnnotm «Maister Johnne Mair, whose wourd then was holden

1) P. I-Iumv. Brown, Buelanaw, hunenist awd veformer, Bdinburgl 1890, P- 40,
2 Aavgehaald bij Lovimer, Patrich Hamilton, p. 42.




'

"\

25
ns ane oracle in materis of religiouns ). Moge Knox intusschen
al geene relormatorische denkbeelden in den eigenlijken zin des
woords aan Major te danken hebben, zoo is toch ongetwijfeld Majors
onderwys voor hem ook als toekomstisen hervormer van Schotland
niet onvruchtbaar geweest. Niet tevergeefs foeh had Major langen Lijd
te Parjs vertoefd, waar toen nog de geschriffen van Gerson en Pierre
d’ Ailly, die met zooveel nadrok de suprematie der eoneilies boven
den paus hadden geleerd, den toon aangaven. ITunne leervingen aan-
gaande de rechten der coneilies begenover den paus en al wat daar-
mee samenhing, waren by hem, den wvrjjheidlievenden Schot, in goede
aarde gevallen. Ju zelfs had hij de stelling verdedigd, dat de bisschop
van ltome geen wereldlijke suprematie bezal en geen recht had om
vorsten fte kroomen of af fie zetten, en voorts dat de pauselijlce ban niet
van lracht was, als hij op onwettige gronden was uitgesproken. 2)
Zoo kwam Knox dus reeds vroeg zoo al miet meb reformatorische,
dan toch met meer vrijzinnige denkbeelden in aanraking, dan bij het
gros der geestelylkheid gangbaar waren.

Doch inzonderheid wat zijne politieke denkheelden befrefh, hievkennen
we in Knox sanstonds den leerling van Major. Qok op politiek gebied
toch stond Major dergelijle opinics voor aangaande het gezag van den
vorst als op kerkelijk gebied asngnande dat van den paus. Heb gezag van
den vorst was volgens hem evenmin ubsoluut als dat van den pans.
De vorst ontleent zijn gezag aan het volk en kan daarom in bepualde
gevallen door het volk worden afgezet, ja zelfs ter dood gebracht. 3) Qok
op dit punt leerde Major intusschen niets nienws, maar sloot zieh slechts
aan by een bepaalde reeks van denkers uit vroegere ccuwen. De ge-
heele middeneenwen door toch laten zich manncn aanwijzen, die dezelfde

1) Wenis, I, p. 3Y7. .
2 Thomas M Crie, Life of Johe Huoz, 5th ¢d. Bdinhevgh 1831, vol. I, P &
3) ..Similiter in vegno: et W ol paple libere est supreme Jalatis patestis dnabrogpabiles

i rege vero potestus mysterialis [ministerialis?] honesto minjsterio. Bt gie aliquo modo
sung dua potestates: med quin uns ordinetur propter aliam, potest vosuri ung effectualites:
Bf casu quo regnum rex in tyrannidem convertat et etiam incorrigibilis, potest & populo
deponi, tanquam a superiore potestate” ( Fapos, Motth, fol. ¥1, a. e, Pavis 1318). Kn clders:
sRex ubilitatom reiprblicae dissipans cb evertens incorigibilis, est deponendus a communitale

it praeest. Hex gon habet rabur et auctorilutesy wisi a sesno éui libere pracest’ (ibid. fol.

He. i@ Bn eindelijlk, spreliende over het afsnijden van cen ziek lehaamsdeel: | Cuam liceulia
tins corporis vesl follitur hee membram: etiam facultate foting corporis mysticl tu,
tamiue minister communitatis potes Dhune tyrannum cceidere. dum est licite condemi-
BARUST (T dertivm sententigrum commentarive, fol. 139, e . Paris 1517). Vi voor deze
eitaten M'Cric. 1 e p. 347,




20

politieke gedachten wtspreken, die wij by Major vinden. 1) Waar cchter
gen man van de daad ?) als Knox zich deze gedachten eigen maakte, daar
waren zij niet bestemd om als in de middeneeuwen in den vorm van
cenc «questio» met «solutio» opgenomen te worden in een of ander
lijvig boekdeel, maar daar zouden ze spoedig van de theorie in de
praktijlk worden overgebracht. En deze politieke beginselen van Major
zijn wel zeer diep b Knox doorgedrongen. Op welk punt hy ook in
lateren t5jd de lessen van zyn nieuwen leermeester Calvijn moge gesteld
hebben boven die van Major, niet op het punt, dat handelde over het
gezag van den vorst in verband meb het recht tot weerstand van het
volk. Op dit punt bleet hi steeds in zjn hart de getrouwe leerling
van Major, ook al nam Majors leer bij Knox in verband met zijne
theoeratische beginsclen cene meer godsdienstiy getinte kleur aan. ©)

Of Knox zynen leermeester Major naar St. Andrews gevolgd is,
18 mieb met zekerheid te zeggen. Dat hi te St. Andrews den titel
van <Master of arts» zich zou hebben verworven en aan de univer-
siteit aldaar zou hebben gedoceerd, zooals latere berichtgevers mee-
deelen, blijkt niet. 4) Zin tijdgenoot Archibald Hamilton, die vijf
1) Eeeds in de 8¢ ceuw sechreef Isiderus von Sevillo: , Koningen worden koningen ge-
noemd, omdat zij goed handelen. Zij hehouden dien wasm, woo lang zij goed handelen;
wanneer zij verkeerd handslen, verliexen zij hem.” In de %e eeuw werklaurde een bissehop
van Verons, ,dat alle mengehen van nature gelijk zijn, en dat de menschen de ongelijk-
heid niet behooren te erkenuen, dis dikwijls ten gevolge heeft gehad, det men de besten
plaatste onder de heerschappi) van de slechtsten.” Hen schrijver uit de 10e ceuw zegt
personen e kennen onder zijne tijdgencoten, .die gelooven. dat het keningschap zijn aor-
sprong niet heelt van God. maar van goddelooze mengchen, die bij den aanvang der wereld
door inblazing: van den duivel de blinde eerzupht en de ounuilsprekelijke vermetelheid heb-
ben gehad om zieh koning te malen overandere menschen, die hunne gelijken waren.” Onver-
holen werd het in de 12e conw uitgesproken door Johannes van Salishury: ., Als de koning het
ware beeld is van Ged, dan hehoort hij bemind. verserd en geheorzasmd te worden ; sls hij het
beeld is van al wat slecht iz, den behoort hij in de meeste gevallen ter dood gebracht te
worden.” Door Dung Scotus wordt met kracht de stelling verdedigd, dathet volk de eenige
bron is van het gevap uden stagt. Gerson emdelijlk, wiens noam zdo Loog pehouden wend door
de Sorbonne, drukt zich zoo lras mogelijk wit: ., Als koningen in hunne plichten tegenover
hunne onderdanen te kort sehieten. als ij zich onrechivanrdig gedragen. bovenal, als z1j val-
harden in hun swanbestuur -— dan is (it juist een geval, waarin de wet der rechtyvaardigheid
meet worden topgepast, dab het geosrloatd iy geweld met geweld te keer fe gaan, Heeft
Beneca nict geseod, dat er geen wannemelijker offer is voor God dan een tyran?” Zie voor
dezo citaten P. Hume Brown, Buchesan, humanist and veformer. Kdinburgh 1300, p. 273 sq.

2) Vo, Carlyle, Or fkevass, hevo-worship and the heroie dn Ristory. Toodon Chapman 1338,
p- 187: WIhis Knox eannot live but by fiet.”

8) Zie beneden, heofdstuls VI

4y Alle nasporingen diensangaande van M’ Crie in het academisch archisf te St Andrews
waren vruchielons. Zie zijn Life of Joke Kuew, 1, p. 839 sq. Vo Laing, Works of
Huoe. N1, Prefaee. p. XX,




27
Juren na szijnen dood eene (wel is- waar vijandige) levensbeschrijving
van hem uitgaf, zegt alleen, dat hij een tijdlang les gaf in de be-
ginselen der vollestaal bij private families. In die hoedanigheid van
privaat onderwijzer treffen wij hem dan ook later aan, wanneer lij
ons zelf in zijne History zijne ontwmoecting met Wishart meedeelt in
1545. Dat Knox infusschen de orvdening tot priester lLad onivangen,
waarschijnlyk omstrecks 1530, toen hij den vereischten leeflijd van
25 jaren had hereikt, blijkt uit eenen brief van een Roomsch gesstelijke,
Ninian Winget, aan Knox geschreven in 1561, waarin hij zegt: «Ye
renunce and estemis that ordinatioun nnll or erar wikit, be the gnhilk
somiyme ye war calliv Sehir Johne.» 1) In de archieven van Hadding-
ton komt ziyn naam driemaal voor in verband iuet rechtszaken in
1540, 1542 en 1543, ééns als «Schir John Knox.» Bovendien is nog
door Laing, den uilgever van Knox' werken, een notarieel stuk ge-
vonden, gedateerd 27 Maart 1543 eu geteekend: «fohn Croz, notary,»
waarin = Knox zichzelven noemt «Joannes Knox Sacri altaris sninister
Sanctiondracae divceseos auctoritate appostolice nolariuss, waaruit dus
blykt, dat Knox in 1543 nog optrad in zijn karukter van priester
en krachtens pauseljke autoriteit de functie van notaris wocht ver-
vichten. Dit stuk heeft betrekking op een zekeren James Ker of Samu-
elston. Waarschijnlijk was dus Samuelston, eene plaats in de nabijheid
van Haddington, in dezen thd Knox' woonplaals, waar hij heb ambt
van kapelaan of «Rood priests kan hebben bekleed bij de St Nico-
laaskapel aldaar, daar hij niet tot de regulicre, maar tot de wereld-
lijke geestelijkheid hbehoorde en dus wel de ovdening, maar niet de
jorisdictie van pricster hezat. 2)

In 15438 stond Knox dus nog in betrekking tot de Roomsche Kerk,
doch in difzelfde jaar moet Lij den persoon hebben ontmoet, die vol-
gens Calderwood %) de eerste was «to give Mr. Knox a taste of the

1} Hieruil. blijkt tevens, dat Knox te Glusgow of te St Andrews geen  Master of arbs”
oeworden is, daar Sehir of Domines de gewone titel wag van prissters, die niet den hoo-
geren gmad van Magister bezaton. Zic Laing. Werks of Kaow, V1, Preface, p. XX, Va-
ook wab Knox' ordening tot prisster hetreft, M Crie, 1. ¢, I, p. 348.

2) Laing, VI, Frefaee, p. XX Vg Nieol Barne's Dispulafing, anngehaald hij M’ Cris,
Lo I, p. 849: The powere of osdere is not suthicient to ane man to preache, bot he man
must] have also fuidsdiot
never

moe over thame to whome he preaches. Johann Kmuoex resavit

@i jurisdietione fra the Roman kivk to preache in the realme of Seotland: thairfeir
suppoige he receavit [rom it the ordre of priestheade, vet he Had na pouar to preache. nor
1o lauchtillie administrat the sacramentes.”

51 David Culderwood (- 1658) liet in Mg nx-eene History of the Kirk of Sehotiand.
Later gedecltelijk uitgeceven, anngshaald bij Laing, W& Preface, p. XX

|




truth,» nl. Thomas Guillaume. Guillaume, ook Williams genoemd,
kwam uit dezelfde landstreek als Knox, Lothian, was provineiaal ge-
worden van de orvde der dominicavers, en in 1543 door Arran tof zijn
lapelaan aangesteld, hetgeen hij echier slechts bleef, zooals we boven
zagen, '} tot 1544. Van dezen Guillaume i3 ons weinig bekend. De
indruk, dien Knox van hem ontving, schijnt ook niet zeer diep te
zijn geweest, Althans hij wijdt niet over hem uit en teekent slechts
aan: «The man was of solid judgewent, reassonable letteris (as for
thai age), and of a prompt and good ubterance: his doctrine was
holsame, without great vebemency againgt superstitiouns, terwil Lij
blijkbaar John Hough, die tegelijk met hem kapelaan werd aan
Arrans  hof, hooger slelde, daar hij volgen laat: <«Teached also
sometymes Johnne Rowght albeit not so learned, yet more sempill,
and ore vehement aguinst all impieties 2),

In 1544 ecliter, juist toen Arran de reformatie weer ging tegen-
werken, kwam in Schotland de man terug, die eem blijvenden invloed
op Rnox zou uitoefenen en die richting aan zijn leven zou geveu,
waardoor hy Schotlands groote hervormer zon worden, nl. George
Wishart. Wy hebben boven gezen, hoe Wisharl, zich niet be-
kommerende om de anti-reformatorvische maatregelen van Arran, al
predikende het land was doorgetrokken, waardoor ook Knox hem
had leeren kennen. Het kon niet anders, of lemand als Wishart
mocst, zoodra hy met Knox in aanraking kwam, diepen indruk op
hem maken. Ien levende, krachtige persoonlijkheid alleen, niet de
studie, zelfs van cen Augustinus of Hieronymus, twee schrijvers, door
Knox meermalen genoemd, en dic ook in dezen tijd meker door hem
zullen gelezen zijn, kon Knox tot den beslissenden stap brengen.
En zulk een persoonlijkheid ontmoette hij in Wishart, Wishart
alleen kon op den toekomstigen hervorwer van Schotland beslissend
werken.  Vooral zijne mnige vroomheid overtuigde eenen oprechte
als Knox van de waarheid der reformatorische beginselen. Hij zag
ze in Wishart in hunnen zuiversten vorm als het ware belichaamd.
En dat was het, wat Knox, de man van het concrete handelen en
niet van het abstracte denken, bovenal noodig had.

Wisharts leven was één stuk leven. Hetz) hi) onderwijs gaf in de taal

1} Zie boven, bl. 18.
2) Wahs, L. o 94,




s

Pt

van het N. T. te Montrose, hetui hij het evangelic bracht aan het volk,
of in den huiselijken kring zich onderhicld wect zijne vrienden, of verant-
woording gat voor zijne rechters, zijn leven was ééne vervulling van
het: «Wandel voor Min aangezicht en zjt oprecht.» Zijn wandel
was waarlyk een wandelen met God. Zyn leven was éénc prediking.
En deze prediking was nict idel, ook miet voor Knox, «who had
awaited upoun him carefullie from the tyme he came to Lotheane» !).
Knox kon =zich van hem niet losmaken, hij mocst hem volgen, en
leder van zijne woorden drong bl hem door tot het diepst zijner
ziel. Geheel de mitvoerige en levendige beschrijving in Knox' History
van het optreden van «that blissed Martyre of Gods draagt daarvan
de duideljkste kenteekenen. Geheele stukken van precken van
Wishart worden aangehaald en gesprekken meegedeeld. Knox beschrijft
hem als «a man of such graces as befoir him war never hard within
this realme, yea, and are rarc to be found yit in any man, nocht -
withstanding this great lyght of God that sence his dayis hes schyned
unto us, He was not onlye singularlyc lecarned, alsweall in godlye
knowledge, as in all honest humame science; bot also he was so
clearlye illuminated with the spreat of prophesye, that he saw nott
only things perteanyng to himself, but also such thingis as some
Tonnes and the hole Realme afterwards felt, which he foir-spak,
nott in scereat, but in the aundience of many, as in tharve awin places
shalbe deelaired» ®). Van den #jd af aan, dat hij Wishart leerde
kennen, was Knox gewonnen voor de reformalie. Wishart gaf bij
bem den laatsten stoot, van nu af aan schaavde hij zich openlijk aan
hare zijde door Wishart onafgebroken te volgen.

Knox was in dezen tijd, zooals hij zelf in zijne History meedeelt,
gouverneur van de twee zomen van Hugh Douglas of Langniddrie
en van den zoon van John Cockbuorn of Ormiston, twee edellieden van
Hast-Lothian, die de hervorming waren toegedaan. Ook de godsdienstige
opvoeding dezer knapen was hem opgedragen en dit onderricht ge-
schiedde in het publiek, zoodat hierbij ook de averige familieleden
tegenwoordig konden zijn benevens het volk nit de nabnurschap. Behalve
het gewone catechetisch onderwijs, dat hij hun gaf, las en verkluarde
Knox ouk op bepaalde uren een hoofdstule uit den bijbel. De kapel
te Langniddrie waar dit placht te geschieden en waarvan de ruinen

L Works. L. p. 137,
2] Weithy. T, p. 125,

e e S




20

nog over zijn, werd in de volkstraditie gencemd «John Knox's Kirks 1).

Infnsschen naderde de tijd, dat Knox zelf meer openlijk zou op-
breden. Nadat hij Wishart germimen tijd op zijne tochten had ver-
gezeld, leerde hij, zooals we boven zagen, even véér Wisharts ge-
vangenneming op diens nitdrulkkelijk verlangen terug tot zijn gewone
werk.  Met Hugh Douglas of Langniddrie ging hij nasr diens land-
goed om daar de opvoeding zijner drie papillen voort %e zetten.
Weldra beveikte hem daar de treurmare van Wisharts gevangenne-
ming. Welke gevolgen Wisharts marteldood spoedig na zich sleepte,
s hoven reeds verhsald geworden. Het gelukte echter na Bea-
tons dood den regent Arran niet de samengesworen edelen, die door
Hendrik VITL werden onderstennd, uit het sterke kasteel van St. An-
drews, dat zij steeds bezst bleven houden, te verdrijven. Onderhan-
delingen over de overgave werden wel gevoerd, doch weder af-
gebroken. Zo6 werd inmiddels St. Andrews con welkom toevluchts-
oordl voor alle vervolgden in den lande, die daar vrijheid van
godsdienstoefening konden vinden. Knox evenwel, die reeds lang een
wikpunt was geweest voor de vervolgingen van David Beaton en na
evenzeer voor die van uzijnen opvolger John Hamilton, cen natuur-
Tijken broeder van Arran, was eerst niet van plan zieh bij de edelen
te 3. Andrews te voegen. Hij was voornemens Schotland te verlaten
om naar Duoitsehland te gaan om daar verschillende universiteiten te
bezogken. Naar Engeland wilde hij niet gaan, zooals hij ons meedeelt,
«be reassone that the Paipes name being suppressed, his lawes and
corrupbionis remaned in full vigonr.» 2) Op het herhaalde aandringen -
eehter van Douglas of Langniddrie en Cockburn of Ormiston liet
hyj zich bewegen van dit plan af te zien ter wille van het ver-
dere onderricht hunner zonen en sich naar het kasteel van St. An-
drews te begeven, waar hij vrij zou zijn van vervolging. Yoo begaf
Knox zich dan met Paschen (10 April) van heb jaar 1547, tien maan-
den na den dood van DBeaton, naar het kastee]l van 8t Andrews. In
plaats van gzich wustiy te kunnen gaan wijden aan de studie aan
vreemide universiteiten, zooals Lij eerst gewild had, zou hij nu terstond
in het openbare leven mee betrokken worden. St. Andrews zou hem
een gewichtigen stap mnader brengen tot het groote werk, dat hem
wachtte.

1) B Crde. 1oe pe 43,
2 Works, T p. 185




= o - - = e e e e e =

Te St. Andeews ging hij voort zijne leerlingen op de gewone
wijze godsdienstonderwijs te geven. nl. in het publiek in de paro-
chiekerk. Daar liet hiy hen antwoorden volgens cen catechismus;
welken, zegh hij niet, misschien wveeds de Catechismus Genevensis,
daar hi ongetwijfeld in dezen tyd de geschriffen der Zwitsersche her-
vormers, waarop Wishart hem waarschiynlyk gewezen had, met name die
van Calvijn 1), reeds fverig zal hebben geleszen. Bovendien las hij nog
in de kapel van het kasteel het evangelie van Johannes met hen.
Door dege ocfeningen werd mcn opmerkzaam op zijne groote talenten,
inzonderheid Mr. Henry Balnaves en John Rough, de vroegere kape-
laan vam Arrvan, die toen op het kasteel vertocfde, en men besloot
hem het predikambt op tc dragen. Deze voor Knox zoo heslissende
gebenrtenis moge hij zelf ons in zijn eigenasardigen, levendigen stijl
verhalen. <«Thei of the place», zoo sehriytt hy in zymne History, «but
especiallic Maister Henry Balnaves and Johne Rowght, preachear,
perccaving the maner of his doctrin, boganc carncstlie to travail with
him, that he wold tack the preaching place upoun him. But he
utterlie vefuissed, alledging «That he wold nott ryne whare God had
noté called him»; meanyng that he wold do nothing without a laschfull
vocationn. WWhareupone theil prively amonges thame selfis advising,
Laving with thame in counsall Schir David Lyndesay of the Mont,
thei concluded, that thel wold geve a charge to the said Jobnne, and
that publictlie bij the mouth of thare preachear. And so mpoun a
certane day, a sermomne had of the elestioun of ministeris, What
power the econgregatioun (how small that ever it was, passing the
nomber of two or three) had above any man, m whome ther sup-
posed and espyed the giftes of God to be, and how dangerons it was
to refuise, and not to hear the voce of such as desyre to be instructed.
These and other headis, (we say), declaired, the said Johnn Rowght,
preachear, directed his wordis to the said Johnne Knox, saying.
«Brother, ye shall not be offended, albeit that 1 speak unto yow that
which T have in charge, evin from all those that ar hear present,
which is this: In the name of God and of his Sone Jesus Christ,
and in the name of these that presentlic calles yow by my mouth,
I charge yow, that ye rcfuise nob this holy vecatioun, but that as ye
tender the elorie of God, the encrcase of Christ his kingdome, the
edificalioun of your brethrene, and the conforfe of me, whome ye

) Zie heoneden. hoofdstul IT. § 2,




32

understand weill yneuch to be oppressed by the multitude of laubouris,
that ve tack upoun yow the publict office and charge of preaching,
evin as yve looke to avoid Goddis heavye displeasur, and desyre that
he shall multiplye his graces with yow». And in the end he said to
thosc that war pregent, «Was not this your charge to me? And do
yo not approve this vocatioun?» Thei answered, «It was; and we
approve it.» Whairat the said Johnne abashed, byrst furth in moist
abundant tearis, and withdrew himself to his chalmer. His conteanance
and hehaveour, fra that day till the day that he was compelled fo
present him self to the publict place of preaching, did sufficiently
declair the greaf and truble of his hearte; for no man saw any sign
of myrth of him, neyther yitt had he pleasur to acemmpany any
man, many dayis together.» 1)

Uit dit voorval blijkt ons Knox' hooge waardeeving van het ambt
als zoodanig, dat hij niet op zich durfde memen op eigen initiatief
of zelfs op het asndvingen van geachie vrienden, maar alleen na
daartoe op wettige wijze door de gemeente, hoe klein dan ook, ge-
rospen te zijn. Hier treedt reeds bij Knox in onderscheiding van
zijne vrienden dat kerkelike element voor den dag, dab aanstonds na
zijn optreden zich steeds kvachtiger in de Schotscle reformatorische
beweging begint te doen gelden, en waarin Knox straks tijdens zijn
verblijt te Gendve zoo groote sympathic vond bij Calvijn en alzoo
ook mnog te meer werd versterkt. De roeping en ordening tot et
ambt wilde Knox niet aan de individueele willekeur overgelaten zien.
Waarschijnlijk is dit door Kuox zoo wroegtijdig op den voorgrond
plaatsen van het kerkelijke element in de Schotsche reformatie mede
gen voorname oorzaak ervan, dat wein Schotland byna niets bespeuren
van anabaptistische invloeden. Dat Knox na zijne rogping door de
gemeente nog aarzelde die roeping aan te nemen, mag nies daaraan
worden toegeschreven, dat hij zou getwijfeld Lebben aan hare weffig-
heid, hetgeen voldoende blijkt nit de wijze, waarop hyj alles meedeelt.
Maar hij govoelde al het gewicht en de moeilijkkheid van het ambt,
waartoe hij werd geroepen. Hij zag duidelijk den tweesprong m zijn
leven. Hij begreep het beslissende van hel oogenblik.  Dat bracht
hem in zoo heftige beroering. Dab deed hem wich dagen lung afzon-
deren uit den kring zijner vrienden. IIij was nu weblig gercepen,
zijn persoonlijken strijd had hij alleen te strijden.

1Y Woiks, L. pe 186050

ey Sy $

S p———

IS
Y
|
!




S S A ———

4
{
l
I
|
!

e a— S

55

Nog wag hij niet tob esue beshssing gekomen, toen een voorval
in ds kerl te St Andrews hem daurtoe den laatsten stoot gal. XHen

sokere John Annand, een man van bsteekenis aan de universiteit

o
van St. Andrews, Principaal van het 8t Leonard’s College, had
reeds  lang John Rough, den prediler, gehinderd bij wine pre-
diking door tegenwerpingen te inaken. Enox had daarop An-
nand  in oeschrifte aangevallen. In eenc dnarop volgende woorden-
wisseling met Knox in de kerk van $t. Andrews nam  Annand
fon  luatste zijn toevlucht tot de autoriteit van de Kerk en
weigerde verder te dispubecrem, daar de Kerk alle Luthersehe
ketterijen reeds had veroordeeld. Knox ontkende hierop, dat de
Roomsche Kerk de ware Kerk was, daar zj de kenmerken der ware
Kerle miste. «Yea, I offer iy selves, zeide hij ten slotte, «by
word or wrybe, to prove the Romane Chureh this day farther dege-
nerat frow the puritie whieh was in the dayis of the Apostles, then
was the Church of the Jewes from the ordinance gevin by Moses,
when thei eonsented to the innocent death of Jesus Christ.» Tocn
viep eensklaps het volk: «We can not all read your writtingis, bufbt
we may all hear your preaching: Tharefore we requyre yow, in the
name of Crod, that ye will lett us hear the probatioun of thut which
yve have affizmed; for if it be trew, we have bene miserable deceaved» 1).
Dit was voor Knox als het ware een tweede roeping «in the
name. of God» tot het predikambt. En hij bleef niet langer
besluiteloos. Den volgenden Zondag hield hij in de kerl fe ot. An-
drews zijn eerste preek over Dan. 7 : 240 en 25. Na cene
korte inleiding over de goedheid Gods om zoovele jaren tevoren te
waarschuwen voor gevarcn, die komen zouden, en over den foen-
maligen toestand der Israélicten in de Bahylonische gevangenschap
]:_’espra,k hij in het kort dc vier rijken: hef Babylonische, Dertische,
Grieksche en Romeinsche rijk, en toonde aun, hoe uit de verwoesting
van dat laatste rijk «rase up that last Beast, which he affirmed to
be the Roman Church», want al de kenmerken van dat beesl waren
volkomen toepasseljk op de Roomsehe Kerk. Doch  voordat hij
verder uitwijdde over de misbruiken dier Kerk, gaf hij eene definitie
van de ware Kerk, eshew the trew notes of it, whairupon it was
buylded, why it was the pillave of veritie, and why it could nott

L Warks. vol. I p. 189.
3 Warks, val. L p. 13D sq.




34

err, to witt «Becans it heard the voee of the awin pastor, Jesus
Christ, wold not hear a strangere, nether yitt wold be caryed about
with everie kynd of dectrin.» Nadat hij de kenmerken van de ware
Kerk had toegelicht, behandelde Lij het tegenovergestelde, nl. de
kenmerken van de valsche Kerk, toonde aan, dut de in den tekst
bedoelde koning dezelfde wag, als die in het N T. gencemd werd «de
man der zondes, «de antichrist», «de hoer van DBabylons, en dat
hiermee niet bedoeld werd een enkel persoon, maar «a body and a
multitud, having a wicked head, which should not only be synefull
himgelf, butt that also shonld be occasioun of syne fo all that
should be subject unto him (as Christ Jesus is caus of justice to
all the membres of his body); and is called the Antichrist, that is to
say, one contrave to Chrisi, becans that he is contrare to him in
lyeff, doctrin, lawes, and subjectes.> Hi) toonde aan hoe in deze laatste
vier punten de Roomsche Kerk geheel de kenmerken van dien An-
tichrist vertoonde. Op het punt van de leer wees hij op hare afwij-
king van de leer der rechtvaardigmaking volgens de Schriften «which
teach tlhat man is «justifyed by faith only»; «that the blood of Jesus
Chrigt purges us from all our synnes.» Wat de wetten betrelt wees
Lij op het houden vun dagen, onthouding ven spijzern en van heb
huwelijk, heteeen Paulos genoemd had «cthe doctrin of devilles.»»
Wabt hetreft de kenmerken van dat beest in den fekst wees hi) vooral
op de groote en godslasterlijke woorden, die het spreken zou, «for yf
these, (said he), be mnot great woordis and blasphemous, «bhe Sue-
cessor of Petir,» «the Vieare of Christs, «the IHead of the Kirks,
«most holy», “«most blessed,» «that can not err»; that «may maik
ryeht of wrong, and wrong of rychss; thal <of nothing may make
somewhats ; and that <hath all veritie in the schryne of his breast» .
yeu «that hes power of all, and none power of hims; Nay, «not to
say that he dois wrong, althought he draw tem thowsand millioun of
sonles with him self to hells; Yf these, (said he), and many other,
able to be schawin in his awin Cunnone Law, be nol great and blas-
phemons woordis, and sneh as never mortall man spak befoir, lett
the world judge.» Maar het allerdnidelijkste kenmerk was nog dat uit
de Openbaring van Johannes, waarin o. a. als de koopwaar dier Ba-
byloniseche hoer wordt gemoemd: «de lichamen en zielen van men-
schen»; «Now, lett the werray Papistes thame selfis judge, yt ever
any befoir thame took upoun thame power to relax the paines of
thame that war in purgatorie, as thei affirme to the people that daily




X

thei do, by the merites of thare Messe, and of thare other {rifilles.»
Ten slotte verklaavde hij zich bereid om met iedereen, die tegen zijne
aanhalingen wit SBehriff, kerkvaders of geschicdenis iets in te brongen
had, over de betwiste punten openlijk te disputeeren.

Deze eerste prediking van Knox maakte een geweldigen indruk.
Zielfs Wishart had zoo niet gesproken; «Maister George Wishart
spak never so plainely» 1). «Others sned [hewed| the branches of the
Papistrie, but he stryckis at the root, to destroy the hole,» %00
hoopde men gpreken. De Lard of Nydie zeide: «The tyranny of the
Cardinall maid nott his cause the bettir, nether yitt the suffering of
GGoddis servand maid his cause the worse. And tharefoir we wold
counsale yow and thame, to provide bettir defenses then fyre and
sweard: for it may bc that ellis ye wil be disappointed: men now
have other eyes then thei had thun.» Nu, de prediking van iemand als
Knox was dan ook wel geschikt om de oogen te doen opengaan.
Asnstonds in het begin waaktc hij er wel voor, dat op hem niet
van foepassing zou zijn, wab hij schreef aangaande de prediking van
Guillaume: <not sempill> en «without great vehemency against super-
stitionn.» De Roomsehen zelf gevoclden, dat hunne zaak hachelijk
begon te staan. Het gerucht van Knox' prediking had zich spootig
verbreid en de gekozen maar mog niet Ingezegende bisschop van St
Andrews, John Hamilton, abt van Daisley, schreef aan Winram, den
sub-prior van St. Andrews, die echter in zijn hart de reformatic
niet vijandig was, dat hij btoch zulle een ketbersche prediking zow
tegengaan.

Hierop werd door Winram in St. Leonard’s Clollege ecne verga-
dering belegd van Franciseanen cn Dominicanen, en Rough en Knox
ter verantwoording gerocpen. De artikolen, waarvan men verantwoor-
ding wenschte, werden hun voorgelezen. De voornaamste daarvan
waren, dat de paus de antichrist was, dat de Sacramenten van het
N. T. mogsten worden bediend in hunne oorspronlelijle zuiverheid,
dat de 1nig afschuwelijle atgodery was, dat er geen vagevuur was,
dat er geen bisschoppen mochten zijn, die niet zelf preekten, en dat
de tienden volgens Gods wet niet noodwendig asn de geestelijken
t?b‘.kwamen. Knox voerde voor hen beiden het woord, eerst tegenover
‘V."'flm'a,m1 daarna tegenover Arbuckle, een Franciseaan. In den eerston
onftoette hij cen handigen tegenstander, die echter spoedig de faak

1) Words. val, 1, P 192




26

van het dispunt overdroeg wan den laatste, een dommen monnik, die
weldra door Knox geheel in verwarring werd gebracht. Knox verzocht
Winram hem aan te toonen, dat de stellingen, die men hem te laste
legde, waren «contravious to the treuth of God,» maar ook, indien
hij dat niet kon, ze in bescherming te nemen, opdab <«by your
authoritie, the people may be moved the rather to beleve the trewth,
whareof many dowbtes be reassone of our yowght [youth|.» Dach
Winram ontweek dit dilemma wijselijk en zeide, dat hij niet gekomen
was als rechter, maar alleen om er eens vriendschappelijk over te
spreken, en dat hij dus niets wilde beslissen.. Hij begon daarom et
de vraang: «Why may not the Kirk, for good canses, devise Ceremo-
nics to decore the Sacramentis, and other Godidis sevvice?» Knox ant-
woordde hierop, dat de Kerk niets mocht doen dan wit geloof, en dab
ists miet uit geloof was, alshet het getuigenis van Gods woord nict voor
zich had, volgens het Paulinische: <het geloof is uit het gehoor, het
gehoor door het Woord Gods» en dat Winram dus fe bewljzen had,
dat God «in expressid wordis» de ceremonién bevolen had, daar 2y
anders miet uit geloof konden zijn, en immers de apostel had ge-
zegd: «al wab wit het gydloof miet 13, I3 gonde.» Winvam vatte hem
op dat «expressid wordis» in verband mef het meer algemeenc be-
gingel, dat in dit Pavlinische woord wordt uilgedrukt, en waaraan
Knox ten ourechte door het naust dat andere woord van den apostel te
plaatsen een meer beperkten zin wilde geven, « Will ye bynd us so strait,»
zeide hij, «that we may do nothing without the expresse word of God?
What! and Task a drink? think ye thatI synne? and yitt 1 have nott
Gtoddis word for me.»

Hierdoor gaf Winram eene hem gunstige wending aan het
dispuut, waardoor hiy het eerste gedeelte ervan als gecindigd
kon beschouwen en het dus met fatsoen verder aan Arbuckle
kon overdragen. Knox hestraftc hem over zijue scherts en zeide, dat

hij de waarheid wilde ontduitken deoor sophistery, maar dat hij zelf

zich toch noy wel kon verdedigen met den fekst: «alle schepsel Gods
is goed en er is niets verwerpelijlk, met dankzegging genomen zijndes :
als Winram slechts zooveel wisl aan te voeren voor zijne ceremonién, dan
zon hij hem gelijk geven. Intusschen ziet Knox dan zelf van zjne
eerste bewijsvoering verder af, en begint nu de kwestie opnieuw, thans
in joisteren vorm, te stellen, als hij zegb: «The quesiioun wes not
nor is noth of meat or dvynk, whairinto the kingdome of God con-
sistis nott; butt the questionn is of Goddis trew wirsehiping, without




—— ———

37

the guhillk we can have no societic with God. And, hear 1t is dowh-
ted, yf we may tack the same freedome in the using of Christis
Sacramentis, that we may do in eatting and drinking.» En dan stelt
hij als regel voor de Kerk het woord van Mozes tot het volk Isragl:
«All that the Lord thy God commandis thee %o do, that do thow fo
the Lord thy God; add nothing fo it; diminyshe nothing from its
(Deut. 12 : 32). Winram echter, die de gelegenhcid om het dispuut
over to geven op het voor hem gunstigste vogenblik niet wil laten
voorbijgaan, ziet op de weest vriendschappelijke wijze van verder
dispunt af met de woorden: «Forgeve me; I spak it but in mowes,
and 1 was dry. And now, Father [tot Arbuckle], follow the argument. Ye
have heard what I have said, and what is answered unto me agane.»

Arbuclde neemt dan met fver de meceilijke taak op zich om tebe-
wijzen, dat alle ceremonign der Kerk door God zijn verordend. Knox
sal gaarne luisteren. Arbuckle meent dit gemakkeljk te kunnen doen
met Paulos” woord, dat sommigen op heb fondament, dat gelegd s,
bouwen goud, zlver en edelgesteenten, anderen hout, hooi en stoppe-
len; welnu, dat gomd, dat zilver en die edelgesteenten z1jn de CETEMONIALN
der Ketk. Knox meent, dat ze door het vuur mosten kunnen heproefd
worden on dus door het Woord van God. Arbuckle geeft dib Loes
doch ontkent Knox' stelling, «thab our Cercmonies may not abyd the
tryall of Goddis woord». Qok Knox kan pu op zijne beurt niet laten
te schertsen en die eigenaardige «vein of drollerys 1) in zijn karakter
kot te voorschijn, als hij antwoordb: «As the theaf abydis the tryall
of the inqueist, and tharby is condempned to be hanged, evin so may
your ceremonies abyd the trvall of Goddis word: but nott ellis.»
Neen, Gods woord veroovdeelt de ceremonién «for the plaine aud strate
commmandiment of God is: «Nol that thing which appearis good in
thy eis, shalt thow do to the Lord thy Gad, but what the Lord thy
God hes commanded thee, that do thow; add nothing to it; diminish
nothing from it.» Now onless that ye be able to prove that God hes
commanded your Ceremonies, this his formar commandiment will
dampne hoyth yow and thame.» De arme monnik weet nu geen uit-
weg meer. Zin toestand wordt ons door Knox recht plastisch be-
schreven: «The Freir, somewhat abased |abashed] what fivst fo ans-
wer, whill he wanderis about in the mysb, he falles in a fowll
myre.> Hij guat nun ul. beweren, dat men niet zoo gebonden

1) Cavlyle, On heroos, heroicrship i the heroic i History. London LE8Y, p 169




s aan het Woord, want «that the Apostles had not receaved
the Holy Ghost, when thei did wryte their Kpistles; but after thei
receaved him, and then thei did ordeyn the Ceremonies.» Nmu werd
het al te dwaas en Winram kwam tusschenbeiden: «Father, what
say ye? God forbide that ye affirme that; for then fayre weall the
ground of our fayth.» De monnik deed nu zjn best om zijn fout
te verbeteren, maar het gelukte hem mniet en ten laatste zocht hij
waar zijn toevincht bij de autoriteit van de Werk. Doch Knox hield
vol, dat de Kerk geen macht had <«ageinst the word of God.s» <«Yit
so be, ye will lcave us no Kirks, ricp de monnik toen wuit, waarop
Knox hem op zijne sarkastische wijze ten antwoord gaf: «Indead,
m David | read that thare is a chureh of the malignantis, for he
sayis, Odi ecclesiam molignantium. That chureh ye may have, without
the word, and doing many thingis divectly foghtting aguinst the
word of God. Of that chureh vt ye will be, | can not impead yow.
Bott as for me, I will be of none other church, except of that which
hath Christ Jesus to be pastor, which hearis his voce, and will not
hear a strangeirs 1). ‘

Knox deelt ons mee dat de monnik, die na zijne grove vergis-
sing niet meer goed op zijn verhaal kwam, nog meer dwaasheden
debiteerde, dat hij o. a. voor het vagevuur geen bebere autoriteit
kon aanhaien dan het zesde boek van Vergiliug’® Aencis, en dat «the
panes thareof to him was ane evill wyff.» Hoe Knox cen en ander
heantwoordde, deelde hij mece in «a treatise, that he wrote in the
gallayis, conteanyng the some of his doctrine, and Confessioun of his
fayths 2).

We gaven een meer uitvoerig verslag van dit corste dispunt van
Knox, omdat we daaruit reeds vrij goed een indruk van zijne per-
soonlijlkheid kunnen ontvangen. We zien hier den vluggen, scherpen
dialecticus, den goeden leerling van Major, die het dispuut goed weet
te leiden en fot zijn doel te voeren, masr tegelijk merken wij op een
zekere geborneerdheid, eeme meer niferlijice, dan inmerlijke logica.
Kr is een zekere uniterlijke logica, een logica op den klank af in de
naast elkander zetting van dio toksten: «Al wat it het geloof niet
is, iz zonde», en «Het geloof is uit het gehoor, het gehoor door het
Woord Gods» en dan in dien overgang van «het Woord Gods» op

=)

) Wonks. L p. 193200,
5

Hie heneden, bl 48.

28




dic «enpressid wordis.» Geen wonder, dut Winramn die leemfe gewaur
werd zonder haar echter duidelijk te formuleeren, en haar daarom
oolc door een voorbesld aan Kmox deed gevoelen. Bovendien s er
nog iets karakteristiek wvoor Knox in tht dispmut. lets, waarin zich
aok weer dat geborneerde, dat cileeren op den klank af, open-
baart, nl. zijne overbrenging zonder  meer van 0. T.isehe goboden
op de N. T.ishe bedoeling. Hier openbaart zich dus reeds die
eigenuardige beschouwing van Knox asngaande de verhouding van
Lot O. en het N. Verbond, waarvan hij ook later bij de doorzetting
der reformatie uitging, en die aan de Sechotsche reformutie dat theo-
cratische karakter heeft gegeven, waardoor zij zich inzonderheid
onderscheidt. Tevens zien we ccn enkele maal in dit dispuub dat
eigenanrdig humoristische, dat soms in sarcasme kom overslaan, te
voorschijn komen, dat ook in zijne Ifistory mect rmalen donrbreelkt
en dat aan zijn karalter zulk een andere kleur geeft dap men, op
de gewone voorstollingen van zijn persoon H.'.tf"chLUlﬂ ZONL ‘{TPT‘WdLLLLIL
\og moeten wij opmerken, dat dit dispuub zich geheel tol het
formeele en hot algemcene, de vraag over het al of niet geoorloofid
zijn van coremonién bepaalt, terwijl Knox ook alleen het formeele
beginsel in deze, Gods Woord als vichtsnoer, op den voorgrond stelt.
Figenaardig is, LLLt dus reeds in dit eexste dispant het formeele zoo-
Zeer 0D don voorgrond trad, «the e p,'.Jer word of God,» zooals we
so0 menigmaal bij Knox lazen, dat ook in heb ver volg én de vefor-
matie én de latere Schotsche kerkgeschiedenis bleet beheerschen blij-
keng den herhaalden strijd over liturgie en kerkrvegeoring.

et vorwondert ons volstrekt nieb, als we na het verhanl van het
disprut lezen: «After this, the Papistes mor Frearis had not great
heart of farther disputatioun or reassonyng.» [ntusschen trachtte
men  Knox het precken fe verhinderen door le bepalen, dat iederen
Zondag Gén  der peestelijken van de abdy of van de universiteit m
de kerle zou optreden, te beginnen wet Winram. Doch Knox preelete
nn eenvoudig op de weekdagen, en wij lezen: «God so assisted Dhis
weak soldeopr, and so blessed his lahouris, that ot onlye all those
of the castell, but also a great momber of the toune, openlie professed,
by participationn of the Lordis Table, én the same purilie thal now
it is mindstrat in the Churches of Seotland, wylh that same dochm,
that he had tanght mnto thame.» 1)

L) Warks, wol. T, pe 201, Dit gedeslte. Book L wvan uijne History schreef Knox in La66,




41)

Terwyl intusschen de bevolking van St Andrews meer en meer
voor de reformatie werd gewonnen, zal de vegent niet stil. Alleen
was hi] echter niet machtiy genoceg om het sterke kastecl van St.
Andrews in te nemen, daar hy het alleen van de landzijde kon aan-
vallen, en van Engeland nit voortdurend over zee krijgsvoorraad werd
tocgezonden aan de helegerden. Doch eindelijk kwam Frankrjk hem
op zijn herhaald aandringen met een vloot te hulp. De Fransche
oaleien sloten het kasteel nu ook van de zeemjde in em dwongen
het alzoo den S0sten Juli [547 tot de overgave. By het verdrag van over-
gave werd bepaald, dat het leven van allen bimmnen het kasteel, zoo-
wel Engelsehen alg Schotten, zou gespaard blijven, dat zij naar Frank-
rijk zouden gebracht worden en daar, of in welk land men wlde
behalve Sehotland, van de gevangenschap zouden worden ontslagen.
Knox werd dus mede op de galeion naar Frankrijk gevoerd, doch
niet in viijheid gesteld evenmin als de anderen. «Then was the joy
of the Papistis boyth of Scotland and France evin in full perfectioun ;
for this was thare song of triumphe:

Preastis content yow now; Preastis content yow now;

For Normond 1) and his eumpany hes filled the gallayis fow.» ?)

1) Bedoeld iy Norman Lesley, het hoofd der samengesworen edslen.
2y Wonks, wel, 1, p, 2086,




HOOFDSTUK IL

Verblijf buiten Sehotland.
§ 1. (UBVANGENSCIIAP.

Zoo was Knox dan nu Fransch krijesgevangene, Hen harde tid
van 19 maanden wachile hem. De aanzienlykste gevangenen werden
op verschillende plaatsen gevangen gezet, de overigen, waaronder ool
Knox, moesten den dienst van galeislaven vervullen. Knox deelt ons
mede, dat nit Schotland een geestelijke, mel hrieven tot den koning
van Prankrijk en tot den Lardinaal van Lotharingen werd gezonden
om te verzoeken, dat de wmannen van het kasteel van St Andrews
toch streng zouden worden hehandeld.

Nadat de galelen le Rouen eenige gevangenen, waaronder ook Henry
Baluaves of Halhill, hadden afgeset, voeren zij naar Nantes, waar zp
dien winter op de Loire bleven liggen. Herhaaldelgk werden po-
oingen aangewend om de gevangencn tob afval te bewegen. Missen
werden tellens aan boord of dieht in hunne nabyheid op het land ge-

zoneen, waarbl] @) werden gedreig
UL, S o)

d met de pynbank, mdien zi geen
eer bewezen, doch zij weigerden standvastig; integendeel plachton zy,
naar Kmnox ons meedeelf, hunne hoofden te deklken, wanneer Zater-
dagavonds liet Sulve Regina werd gezongen. Knox verhaalt ons een
smerry [uct» bij zulk een gelegenheid voorgevallen, waarbij hij zelf
waarsehijnlijk de hoofdpersoon was, doch uit bescheidenheid zijnen
naam verzwijgh. Wij deelen het liefst met zijne eigene woorden mede.
«When that otheris war compelleds zoo schrijft hij, «to kyssa payn-
ted brod, (which thei called «Nostre Dames) thei war not preassed
alter ones; for this was the chance. Sone after the arvivall at Nan-
ces, thare great Selve was song, and a glorious painted Lady was
brought in to be kissed, and, amongis otheris, was presenfed to one
of the Scottishmen then cheyned. He gentillye suid: «Truble me nott;
suche ane idole is accursed: and thairfoir I will not tuich it.» The
Patron and the Arguesyn, with two officeris, hayving the cheaf chareg

e ——— —_— g - =




of «ll sneh materis, said: «Thow salt handill its ; and so thel vio-
lentlie thrust it to his fuce, and putt it betuix his handis, who seing
the extremitie, tooke the idole, and advisithie looking about, he caist
it in the rivarve, and said: «lLett our Lady now saif hir gell: sche is
lycht aneach; lett hir learne to swymes. After that wais no Scotish-
wan urged with that idolatrie.s 1)

Merkwaardig was Knox' vaste vertrouwen ook in de donkerste ti-
den, dat hy nog eenmaal in Schotland het evangelie zon verkondigen.
Eeus, toen de galeien voor de twesde inaal naar Schotland terngkeer-
den  (waarschijnlijk in Juni 1548) en zij ankerden tuosschen Dundee
en St. Andrews, vroeg een medegevangene aan Knox, die toen hevig
ziek was, of hij het land wel kende, dat voor hen lag. En zjn ant-
woord was: «Yes, I knaw it well; for T see the stepill of that place,
whare God first in publict epened my mouth to his glorie and T wm
fullie persuaded, how weal that ever I now uppear, that I shall nolt
departe thig lyif, till that my toung shall glorifie his godlie name in
the same place.s Blgkbaar dachit Knox later aan zulke oogenbliklen
terng, toen hy schreef in 1653 n zygn Declaration of the true natwre
aied object of Prayer: «I, the wrytter heirof, (lat this be said to the
laude and prais of God allone) in anguische of mynd and vehement
tribulationn and afilietioun, ecalled to the Lord when not onlie the
Ungodlie, but evin my faithfull Brether, yea, and my awn self, that
iz all naturall understanding, judgeit my ecause to be irremeadable:
And yit in my greatest ealamitic, and when my pains wer most
eruell, wold His eternall wisdome that my handis suld wryt far con-
trarie to the judgemcnt of carnall reason, whille His mereie hath pro-
ved trew. Blissit be Hig halie name! And thair foir dar 1 be bold,
in the veritie of Godis Word, to promeis that notwithstanding the
vehemeneie of trubill, the lang continewance thairvof, the dispera-
tioun of all men, the feirfulnes, danger, dolour, and angunische of
owre awn hartis yit yf we call constantlie to God, that beyond ex-
pectatioun of all men he sall delyver.» 2)

Sommige gevangenen maakten het plan om te onfivluchten, doch
wilden ccrst Knox’ oordeel weten en vroegen hem, of zij met een
gerust geweten hunne gevangenis konden verlaten. En zijn antwoord
Inidde: «That yt without the blood of any sched or spilt by thame
for tharc deliverance, thei mycht sett thame sclfis at fredome, that

1) Works, I, p, 227.

) Woowks, wal. TIT, p. 90,




———— e e e ———

ke

thei myeht saiflye tak it; but to sched any manes bloode for thare
fredome, thairto wold he never consent» 1). Eén der achterblijvende
gevangenen wilde het plan ontraden, daar hij bang was, dat zyj dan
aan slechtere behandeling zouden bloot staan, doch dic vrees werd
door Kmox zeer beslist veroordecld als voortkomende «nott from
Goddis Spreat, but only from ane blynd luif of the sclf.» Zoo bleef
hij ook in de gevangenschap hun prediker, raad gevende, vermanende,
vertroostende. Zelf' voorgaande, vermaande hij hen bovenal tot be-
rusting m Gods wil en om toch op God en niet op menschen hun
vertrouwen te stellen, hun telkens herinuncrende, «that he was assured
that God wold deliver thame and the rest of that cumpany, evin in
the cis of the world, but not by such meanes as we had looked for,
that was by the foree of friendis, or by thare other labouris.s 1)

Intussechen bleef hij zijn oog gericht hounden op zijn vaderland
en schreef, zooals hij ons mecedeelt, voor zijne vrienden aldaar een
geschrift, bevattende «the some of his doctrin, and Co;z.fe.csimf-n of
his fayth», waaraan hij eene ernstige vermaning toevoegde om toch
te blijven volharden in het eens beleden goloof ook nicttegenstaande
wereldsche schade en verdrukking. Later als hij voor den bisschop
van Durham geeft «his Confessioun, why he affirmed the Masse Ido-
latrie», zinspeelt hij erop in dezc woorden: «Let no man think,
that beeamse T am in the Realme of TIngland, that thairfoir so
boldlie T speak aganis this abonvinatioun. Naye, God hath takin
that suspicioun frome wme, for this bodie lying in maist panefull
bandis, amangis the middis of cruell tyvantis, his mercie and gud-
nes provydit that the hond suld weyt, and beir witness fo the
Confessioun of ‘the henrt move abundantlic than ever yet the toung
spoke.» 2)

Waarschijnlijk 8) heeft Knox hiermede een geschrift op het oog, dat
oorspronkelijk werd opgesteld doov zijnen medegevangene van Roueu,
Henry Balnaves of Halhill, doch dat door Knox werd herzien en
waaraan hij eene korte inhoudsopgave en een aanbevelend schrijven,
tevens de  hedoelde vermaning bevattende, toevoegde. Balnaves had
namelijk i zjne gevangenis geschreven eene verhandeling «On Jus-

bftcation. by Fuith,» en had die Knox ter goedkeuring toegezonden.

1) Works, vol, T. P 299,
2) Works, val. T, - 200,
3 Warks. vol. TLL, p. 69.




14

Deze  was zeer met het werk ingenomen en beschouwt het wegens
zijne algeheele instemming ermede tevens als een «Confessions van
hemzelven blijkens den aanbevelenden brief, waarin hi zegt: <O,
blessed bee thou, Hternall Father! which by thy only mercy hagt
preserved us to this day, and provided that the Confession of our
fgith (which ever wee desired all men to have kmowen), should by
this 'I'reatise come plainely to light.» 1)

Deze Ilenry Balnaves of Halhill 2) was een man van goede ont-
wikkeling, die in Schotland een tijdlang iemand van grooten invloed
was geweest. Na buitenslands te hebben gestudeerd werd hijin 1526
te 56. Andrews bij het Salvator's College als «Master of Arts» inge-
schreven. In 1538 werd hij benvemd tot lid van het voornaamste
gerechtshof in Schotland, dat in 1532 was opgericht, «the Court of
Sessions, en in 1543 werd hy tot het invleedrjke ambt van Staats-
secretaris bevorderd. Gerummen Lbgd was hy lid van het Parlement
en pleitte daar voor de in 1543 door Lord Maxwell voorgestelde
acte, waarblj heb gebruik van de [ Schrift in de volkstaal werd
veroorloofd. 3) In helzellde Parleinent werd hij benoemd fot lid van
heb gezantschap, dat met Hendrik VILI zou onderhandelen over het
huwelijk van prins Edoeard en Maria Stuart. By deze gelegenheid
schijnt hij een krachtiy begunstiger geworden te zijn van de Hngel-
sche part in Schotlund. Na de verandering van Arrans politick ten
opzichte van de reformatic en van Togeland, werd aan Balnaves de
betrekking van Staatssecrelaris ontnomen en werd hij zelfs in November
1548 tndebjk gevangen gezet. Daarna nam hij echler zijne gewone
rechterlyke plichten weer waar. Hoewel hy waarschijnlijk hekend
was meb het op aandryven van Hendvik VIII ondernomen plan ow
Beaton wit den weg te ruimen, hehoorde hij toch wiet tot de samen-
gexworenen en yoegde zich infegendeel pas veel later bij hen. Nadab
de moord had plaats gehad den 29sten Mg 1546, nam hy nog in
Juni en Juli herhaaldelijk zitting als lid van het <Privy Councils en
als «Lovd of Session.» Ook den dag vo6r en na 30 Juli, op welken
datum eene uacte van het «Privy Councils werd gericht tegen de
samengezworenen, had hij zitfing als lid van dit Council. Daar zijn
naam na 13 Augustus nict meer voorkomt in de notnlen van het
«Counegil of Session,» kunnen wij veronderstellen, dat hij omstreeks

1) Wandis, vol. 111, p. 8,
9 Zie sen uitvoerig levenghericht van hem bij Laing, Wurks of Kuow, vol, 111, p. 405 418,
3) Zie boven, hl. 13.




45

dien tijd, na =zim ambt als <lovd of Session» te hebben neergelegd
of daarvan te zijn beroofd, zich by de mannen van St. Androws heelt
gevoepd, hetzij nit politicke, hetzij uit godsdienstige beweegredenen,
in elk geval met opoffering van wereldlijke eer en voordeel. Hi be-
hoorde, 7ooals we boven zagen, tot degenen, die te St. Andrews heb
eerst Knox hadden trachten le bewegen het predikambt op zich te
nemen. Tweemaal mwaakle hij van St Andrews uib een reis naar Ln-
gelund om de onderhandelingen der edelen 1) cerst el Hendrik
VIIT en dasrma met Somerset te leiden, betreffende heb voorgestelde
howelijk van Bdoard en Maria Stoart en de eenheid van Hngeland
en Sehotland. Toen hij na de fnname van het kasteel van St. Andrews
naar Franlorijk was gevoerd en te Roven gevangen gezet, deed wen,
zooals Knox ons meedeelt, zijn uiterste best om hem {ol afval le be-
wegen door verschillende geleerde mannen tob hem te zenden om met
hem te redetwisten, doch tevergeefs.

Daar in de gevangenis te Rouen dan schreef hij zijn «Trealise vn
Justification by Faith.» ®) Dese verhandeling laat zich in drie deelen
verdeelen. Na eene inleiding (chapter 1-—6) over het nut der ver-
drukkingen, die den mensch leeren op God alleen zijne hoop te
vestipen, wordt het leerstuk zelf ontwikkeld aan de hand der ge-
schiedenis van Gods Kerk onder O. en N. T. (ch. 7—21), terwil
emdelijl wordt besloten wet de beschrijving der goede werken als
vruchten des geloofs (eh. 22—28), waarbyj inzonderheid wordt ont-
wikkeld de verschillende roeping, die de verschillende leden van het
Géne lichaam hebben te vervullen, nl. de roeping van de vorsten of
magistraten, van de bisschoppen (evangclicdienaren), van de vaders
tegenover hunne kinderen en omgekeerd, van moesters tegenover hunne
knechts en omgekeerd, van de onderdanen tegenover de overhicid ).

Het geheele geschrift is meer van praktischen, paraenctischen dan

1} Hoe ver hunne Fogeleche sympathieén gingen hewijst hun conteact van 9 Maart
1.54-7, Waarin zij zich noemen e dedicite to the service of owr late Muister the K jyapes
Majestic that degi ys, Hewvy the Bight'. Laing, Works of Kunew, 111, p. 410.

2:) Hob 1 wik appendix mede opgenbmen in Luing, vol. 111 p. 487—542.

e punt befreft, verdient opmerking, dat we hier hel stindpunt vin
Calvijn vinden.
naf;
o

Balnaves schrijft, dat men de vorsten moet gehoorzamen .,in all thinges
repugming to Gods command”, voorts: .Give to thy prince and superiour his ductie:
v what ever he chargeth thee with concerning tempovall rviches: iuquire net the cause:
76 that pericineth wat to thy weeation’ ... .. Tiooke not to his faultes or vices, bub to thy
owne. Dischey him noty howheit he hes evill and doe the wrong (which becometh him

o e L g 5 c - it . . plle it [ 255
net in his office); grndwe not thereat. but pray for him: aid commit thy canse to Gaod.
- 5.




4

val doginatischen aard. et is niet het geregelde rustige betoog
van den geleerde, waar de cenvoudige praktische verklaring van het
bedoelde leerstuk door den ontwikkelden leek. Hef geheel draagt
eem zeer bijbelsch karaliter; de schrijver houdf zich geheel aan wat
hij in hef begin zjuer verhandeling zegt nl, dat men met ugne be-
spiegelingen niet verder gaan moet dan de Schriffen. Waur hij het
leerstule der rechfvaardigmaking toelicht, doet hyj dit vooral door te
wizen op de geschiedenis »oo in O. als in N. T., door het menig-
vuldig aanhalen van bijhelplaatsen en door nitvoerige exegese te geven
yan de belangrijleste teksten, die op zijn onderwerp befrekking hebben.
Verscheidene citaten van Angustinus toonen, dat hij met diens geschriften
bekend was. Ook Bernard van Clairvenux en Chrysostomus worden
éénmaal aangehaald. Verder vinden wij geene cilaten dan alleen nit
den bijbel, hetgeen ons zeker niet zal verwonderen, als wij denken
aan de ongunstige positie, waarin Balnaves zich bevond, foem hiy
zijn stuk schreef. Dat Balnaves echber met de reformatorische geschrifien
van zijne tijdgenooten bekend was, bljkt uit helgeen hij zegt,
als hij] spreekt over de werken der Roowseche Kerk: «Blessed be
God, the matter 18 so patent and plainely set forth in these dayes,
eoncerning the said vaine workes invented by man, to the eonfusion
thereof, by the godly men which laboure day and night in his Serip-
tures, to the edification of Christ’s chosen little focke, that if is not
needful to abide long upon the disenssing of these mafters; bhut
onely to remit yow to the Seriptures, and the saide godly declarations
made thereupom» 1).

Reeds de titel van dit geschrift wijst ons naar de Luthersche reformatie.
De rechtvaardigmaking door het geloof, het groote geloofsartilel van
Tmther, wordt hier als «the groundstone of Gods Churchs 2) op den
voorgrond geplaatst, en in het licht daarvan wordh de gehieele geschiedenis
dier Kerk onder oud en nienw verbond bezien. De stryd van de ge-
loovigen ‘wordt voorgesteld als &én voortdurende strijd om dab artikel te
behouden. Zoo treedt bij Balnaves de leer der rechivaardigmaking door het
ouloof geheel en al in heb centrum. Het geschrift van Balnaves kan dus
nog tot de eerste, Luthersche, periode der Schotsche reformatie gere-
kend worden. Toech hebben zich blijkbaar ook reeds andere invioeden,
van Wishart en Knox, doen gelden. Voor Balnaves is «the Word of

1) p. 518
2 p. dbd




47

God»> reeds meer dan voor Hamilton. Het is voor hem mniet meer nit-
sluttend, «the Gospell,» bestaande 1n de leer der rechtvaerdiginaking
door het geloof, ncen, maar hij verstaat daaronder den geficelen openbe-
ringsinhowd der H, Schriften. By hem iz de tegenstelling van «the
Law and the Gospell» niet zoo het eenige thema als bij Hamilton. 1)
Hij wijds ook een groot deel zijmer verhandeling aan de beschrijving
van het leven van den geloovige als cen leven in goede werken,
waarhij inzonderheid ieders bijzondere roeping ter gprake komt. Oolk
ziet hij niet alleen op het enkele individuw, maar op de Kerk in haar
ocheel, zoo onder 0. als N. Verbond., Balnaves’ dogmatick is rijker
geworden. Hij vond nog meer in zijnen bijbel dan de genoemde te-
genstelling. Hij wilde cehter tevens v66r alles zich zoo dicht moge-
lijlc houden aan de Schrift in zijne voorstelling van die waarheden,
die hij daarin vond. Herhaaldelijlk legt hij er daarom den nadruk op,
dat men toch niet te veel moet speculeeren over de geloofswaarheden. *)
Vandaar zijne vele bijbelsch-historische meer dan dogmatische heschon-
wingen (eene eigenaardigheid; die we trouwens ook in Knox' geschrif-
ten vinden) en uijn voorfdurvend eciteeren van bijbelfeksten zoo nit

1) Zie boven. bl. 9.

2) Kuox zelt zept in de vooreade voor Balnaves gescudfs: . Considder, Brethven, it dsao
sperudative Dheoloy which  desiveth to give you courage, hut even your Brother in alflie-
tion” (LI p. 10). Balnaves waarschuwt er mitdrukkelijk tegen om toch niet te veel to

duival ook : in

willen vragen: wherefores did God this or that thing ? ' want dat doet de

guire ye uwothing of the workes of God, and of his secret judgementes, dud w bis worde
teanketh yow: and seeke no cause of his workes more thed of his divinitie, but be content
i khowe those thinges, which ave n your capacitie. and under judaewent of the veason
of man” (IL1, p. 469). Zeo dok zegt hij, sprekende aver hot leerstuk der Drintteit: .. Ascewd!

cher in the Speculation of the Triuitie. then thow ari tegehed i e Sepiptures of God.
thow wilt have Fuvwlalge of the Fother, seek hive ar the Sonwe. Lf thow aovll fwow the

Souze, seeh hine wt the Father ; For none knoweth the Sonoe bub the Father, and none

may came to the knowledge of the Wather but by the Sonpe. And also Christ being de-
sired of Thilip. eue ol his Apostles, to show them the Pather {answenred), ,,This long
time 1 am with vou, and ye have not knowen mee, Philip! He who hag seetie me hath
seene the Tather; belesvest thou not that T am in the Wather. and the Father in me’?”
il 440) Bigennardig is, dat Koox bij dit .. Seek him ab the Sonne” de asmteskening vaegt:
:-Thut . Gwe credit to the doetrine which Jesus the Sonne of God ket lepeled!”, zeker meer
wtellectualistivell dan Balnaves bedeelde. Ower het oehes] treedl het ethische in Balnaves'
gelonfshoorip in dit geschrift op den voorgrond, ook waar hij by, sprekende aver het be-
derf in de Roomsche Kerk en hoo de duivel daar is binnengedrongen en zich voordeet als

sen engel des lichts, wegl: .Jor hee can well disgnize him in workes, with pride, vane
X dence, dispaire, élle faith, 05 @ beliove the histerde onely, presumption
‘.i the owne merites. ete. But in perfite foith. which is the geopadsfone of this article of
Justification le o

orlovie hipoerisie, ¢

an never enter.’ p. 464,




48

0. alg wit N. I'. Hij bestudesrde niet alleen het N. maar ock het
0. T., en trachtte het verband van de oude en de nieuwe bedeeling
te verstaan. Er iz bij hem meer studie van de Sehrift in haar geheel. Hierm
bespeuren wij dus den invloed van Wishart en Knox, m. a. w. van
de Zwitsersche reformatie, dic den openbaringsinhoud der Sehrift niet
in de leer der rechtvaardigmaking deed opgaan, maar, waar zij op deze
leer tegenover Rome sterken madruk legde, tevens bleef aandringen op
studie der Schiift . haren geleclen openbaringsinfioud.

Als leerling bepaaldelijle van Knox doet Balnaves zich echter in-
gonderheid kennen, waar hij de ceremomign der Roomsche Kerk be-
strijdt, als hij b.v. schrijft: «The greatest pumishment is sent by God,
for doing of the most excellent work, after the judgement of man,
becaus it was not commanded by God.» 1) Evenals bij Knox wordt
dan op Deut. 12 : 32 ded volleh nadruk golegd tegenover hen, die
zouden willen spreken van «good zeale and good intention»: «Nowe,
my hartes, where will yee finde your «good zeole and good inten-
tion»? either is it evill of the sclf, or else God is false, the whiche
can not bee. Yee may ecall it «ooods, but God, who hath bhetter
knowledge thereof then ye have, by his Word testifieth all that
is in you to be but evill, as he hath deelared by the mouth of Moy-
ses, commanding that we do not that thing which wee think good;
but that thing which hee hath commanded us to do, that shonld
we do: and neither adde to his Word, nor toke therefrom, but walk
in the way the which the Lord hath commandeds 2). In deze laatste
woorden hooren wij den opponent van den monnik Arbuckle, en wat
die «gooil zeale and good intention» betreft, waarover Balnaves. ta-
melijlc lang uitwjidt, het is eigenaardig dit eens te vergelijken met
verschillende gedeelten uit de rede, die Knox later hield voor den
hisschop van Darham, bv. met deze uitspraak: «Disobedience to God-
dis voyee is not onlie when man doith wicketlie contrarie (o the pre-
ceplis of God, but also when of gud zeall, or gud intent, as we
commonly speak, man doith any thing to the honour or serviee of
God not commandil by the express Word of God.» 3) We zien het,

cen en magistraten, dat zij moe-

11 p. 581; vg. ook p. 258, waar gezegd wardt tot leomin

ten ternederwarpen, all false worshippinges and superstitions. eontrarie to tlie Word of
God sl aot comamanded thersin™,

2)p. BLY.

3y ILL, p. 87,




19
het i geheel dexclfde geest, die zich Lier wilspreekd bij Knox en by
Balnaves 1).

Gieen wonder, dat Knox aan een werk als dit zijn volle sympathie
kon schenken en het zelfs als wijue eigene geloofshelijdenis beschouwde
blijkens de boven reeds aangehaalde woorden uit de voorrede, die
hij bij deze verhandeling schreef en die hij besloot meb deze vurige
bede: «Continue, O Lord! and graunt unte us, that as now with
pen and ink, so shortly wee muay confesse with voice and toung
the same before thy Congregation; upon whome looke, O Lord God,
with the eyes of thy mercy, and suller no more darkmess to prevaile.»

Deze hede zou niet onverhoord blijven, al was het ook, dat Knox
cerst nog verscheidene andere gemeenben zou dienen, voordat hiy het
aroote werk in zijn vaderland zell, waarnaar zijn hart toch het meest
nitging, zon kunnen voortzetten. Langzamerliand werden de Schotsche
gevangenen, sommigen vroeger, anderen later, vooral door benuddeling
van HWdnard VI 2) op vrije voeten gesteld. Ook Knox herkreeg ten
laatste na eene gevangenschap van 19 maanden omstreeks Februari

1549 zijne vrijheid.

§ 2. VERBLUF TN HNGRLAND.

Nadat Knox was vrijeelaten, begaf hij zich naar Engeland, omdat
Sehotland - voor hem in dezen #jd nog te onveilig was, daar de
reformatorische parti] aldaar nog te zwak was en het voor een man
als Knox onmogelijk zou geweest zijn lang onbekend te blijven in
zijn vaderland. Ook deze periode van Knox' leven echter is ons niet

1) Tlet is niet onwasrschijnlijle dat juist dit gedeslte waun de hand van Knex zall iz,
yooral als wij hedenken. dat Kuox. verslag gevende in zijne History van hel dispuut m
het Leonhard's Callege. selieiift:  Iow Jokue Kucr awswercd thed gud ey ather thinyis.
in a freatise that he wiote in the gallavis, conteaning the rome of

him  self did witness
hig doctrin, ond Confossioun of his fayth, and send it to his fawiliavis in Seotland; with
his exhortationn that thei should continew in the trewth” (Wards L p. 200), welke woor-
den, zooals boven reeds is cpoemerlt, waarschijolijle slann op dese, Treatise” van Balnaves.

9) John Magone, Fingelseh gezant san het Fransche hof, sehrijfe den 10den Juni 15560:
Touching the Seots at §t. Andrews he |de Connétahle de Franee] lold me that the Tord
Grange and his brother are flown he wist not whither, and ftwo others were airendy sef
b liberty: gud that the rest; aé #he Eiwg [ Bewaid VI wey smaster's contentation, shonlil ouf
of hand be put at tege” Tytler, Bewwnd VI, vol. I. p. 895, wangehaald bij Taing. vol
1.y 280

3




50

trauwkeurio bekend. Knox zelf beschrijft haar in zijne History slechts
in een enkelen volzin: «The said Johne was first appointed preachar
to Berwik, then to Neweastell; last he wus ealled to London, and
to the sowth partes of England, whare he ramaned to the death of
King Edwart the fexts 1). Onze overige brommen voor deze periode
bestaan wit enkele geschriften van Knox en verscheidene brieven aan
Mrs. Bowes, die later zijne schoonmoeder werd, benevens verschillende
oegevens van elders, meestal aan de correspondentie van tydgenooten
onlleend, waardoor wij in staat worden gesteld ons althans in groote
trelcken het leven van Knox in dezen tijd voor tfe stellen #).

Door amnstelling van heb Privy Council van Eduard VI kwam
Knox als prediker te Berwick. Hij komt voor op een ongedafeerde
Iyst van 80 personen, die vergunming kregen fijdens Tduard VI om
in Emngeland tc preeken, het cerst gevonden en gepubliceerd door
Laing 3), waarop verscheidene bekende namen voorkomen, o, a. ook
«John Willocke», later predikant te Hdinbure geljktijdic met Enox,
en «John Ruthe, Scotbishman» waarschijnlijk dezelfde als John Rough,
Knox' vroegere ambtgenoot te =t. Andrews.

Berwick 18 eonc grensplaats tusschen Engcland en Schotland, waar
in dezen Ljd veel garnizoen lag wegens de voorldurende vijandehjk-
Leden tusschen de beide landen, inzonderheid nadut de bloedige
nederlaag der Schotten by Pinkey Clengh, den 10de: S8eplember 1:34-7,
weer voor geruimen thd alle toenadering tot Engeland onmogelijk
had gemaakt ). Gunstig was de toestand niet, toen Knox er kwam,
zooals  Dblykt wit hetgeen John - Brende «Master of the Musterss
schreef aan Sowmerset: «there ig hetler order among the Tartars than
in this town. No man can have any thing unstolen; none hut

U Fosks, 1, p. 231

2) Voor deze periods van Knox' leven #ijn zeer balanorijk vier door Laing niet uitoe-
geven stulden. die lafer deor P. Lorimer zijn govonden en uitzegeven sls Appendix van
zijn werk Jokn Know and the Chrerel of Bagland. London 1875, n.l: 1) Ben drie/ vin Knox
aan de gemeente van Berwiel in 16562 (p. 251—3263); 20 Memorie of ,.Coufission on Kase-
limg”. gevicht tot heb Piiey Comncil van Hduard VI, van 1552 (p. 267—274): 3) | T%e
Praeties of fhe Lord's Sepper yewsod in Bavvickagon-Lpyed o) Jolne Kaoae, preches to
that eongregation in the Churche there'™ (p. 2W0—202): 4) Wen fricf, geschreven ;TC.LH Knox
i 1566 van uif Louden {p. 298—300).

3y Val. VI, Preface, p. XXVIL

4) ., The disastrous vietory of Pinlie Cleugh opened the wounds of centuries and united
Uatholie and Protestant. Lowlander and TTighlander in defence of their common fresdom.
Froude. History of Tgland. vol. YL p. 218,




Seots can be harboured [allowed to fodge in the town] except by
¢ loree; the price of vietnals is exeessive: the sick soldiers from

Haddington, ete. are shut out of houses and die of want in the
strects. The whole pieture of the place is omne of social disorder
and the worst police. It will require a stern diseiplinarian in the

pulpit as well as a stiveing preacher, to work out a moral and
social reforms 1).  De haat fusschen de Engelschen en de Schotten
droeg er niet toe by om het leger te Borwick gunstiger te stemmen
tegenover hunnen nieuwen Schotschen prediler.

De faal, die Knox aanvaardde, was cene zecr moeielijke. Evenwel
gelijlke vroeger tegenover de bezetting van St. Andrvews, zoo wist hij
zich ook hier e bewijzen de rechte man op de rechte plaats, «<a stern
diseiplinarian as well as a stirring preacher.» Met goeden moed
ving hi) zjjnen arbeid aan en waar een krachtige persoonlijlcheid,
een geboren «disciplinavians als hij, optrad, daar kon het niet anders,
of zolls in een stad als Berwick moest zieh spoedig de goode invloed

daarvan doen gevoclen. En lafer kon hij dan ook tegenover Maria
Stuart, die hem van oproer zaaien beschnldigde, getuigen : »T aschame
not, madam, farther to affime, that God so blissed my waik labouris,
that in Berwick (whair commonlie befoir thair wsed to be slauchter,
be ressone of quarrelles that nsed to aryse amongis soldartis) thair
was a8 great guyelnes, sll the tyme that I remaned thair, as thair
13 tlus  day in BEdinburghs g).

Maar Knox' reformatie te Berwick was niet alleen «a moral and
soclal reform», muar ook en in de cerste plaats eene religieuse ler-
vorming. Met dezelfde kloekheid en vastberadenheid als in St. Andrews
greep hij ook hier de mighruiken der Roomsehe Kerk in leer cn
cevedienst aun. [ zelf spreekt in sijn door Lorimer uilgegeven
brief aan de gemeenle van Berwick van de «ruide holduess as some
tyme [ used unto your faces» 8). Ook op het gebied van den eeve-
dienst accommodeerde hij #ich miet in het land van Cranmer. De
wyze, waarop hij het avondmaal in zijne gemeente placht te hedicnen,

i bewijst dit. Daarvit blijkt tevens, dal hij een famelijk groote vrijheid
genoot en dat het Pricy Cowncil ten opzichtie van een prediker als

1) Btate Papers — Domestic — Bdward VI Nov. 14, 1548 ‘angehaald bij Lorimer
Takin anz gud the Chuneh of Biglapd, p. 181,
- 2] Wrks, IT, pe 280,
8] Lovimer, 1. e. p. 261,




52
Knox wel iets door de vingers wilde zien. De door Cranmer opge-
stelde «Order of the Communion» van Maart 1548 was in dezen
tijd nog niet in het noorden van Engeland ingevoerd. De bisschop
van Durham, Cuthbert Tonstall, die meer Roomsche dan reformato-
rische sympathiefn had, zooals later onder Maria duidelijk bleek, had
de invoering ervan tegengehouden en het «Ulouneil of the North
tor Public Affairs» had die waarschynlyk niet willen doorzetten om
den vrede te hbowaren. Weinig had hij er zeker op gerekend,
dat deze omstandigheid de aanleiding zou worden, dat een fyd
lang althans in DBerwick eenc veel radicalere reformatic kon zege-
vieren, want doordat de lkerkelijke zaken er nop zoo weinig geregeld
waren, had Knox er nude handen meer vrij. Knox zelf schrijft omtrent
de bedicning van het avondmaal te Berwick in zjnmen brief aan die
gemeente van 1552 het volgende: «In ceremonies and rites which
I used in ministrationn of Christe's sacraments, ag 1 did observe the
preceptes and practice of Christ and his apostilles so nye as the
Holye Gost did opin unto me, so this day do I nothing repent of
my interprisc, and of your obedience; besceching God, for Christ
his Sones saik, that so the harts of magistrates may be inclined to
mercye, that what the impyre of Godd’s most sacrate worde did
worke in your harts, without precept or law appoynted by man, be
not now bhindred and pulled aback againe by rigour of a laws !
Daarom was Knox ook afgeweken van het algemeene gcbruik in
Kngeland en het voorschrift van Cranmers «Order of the Communions,
in Maart 1549 ook in het toen ingevoerde «Book of conmmon prayers
opgenomen, om het avondmaal in knielende houding te ontvangen.
«Kneeling in that actioun, appering to be joyned with certan dangears
no less In manteyning superstitioun than in using Christ’'s holy
instelutioun with other gestures (han either he wused or commanded
to be wused, I thought good amongst you to avoide, and to use sitting
at the Lord’s Table, which ye «id not refuse, but with all reverence
and thanksgiving unto God for his trenthe, knowing, as T suppose,
ye confirmed the doctrine with your gestures and confessioun» 2).
Merkwaardig 1s het stuk, door Lorimer gevonden gelijktydig met
bedoelden brief, en dat ons een denkbeeld geven kan van de een-

1] Lorimer, p. 259.
2] Lorvimer, p. 26]. Lorimer vindt hierin de eerste sporen van Puriteinsche praltijlk in
de lngelsche kerk: _Heve, then was the very bgpimming of Puritan practice in the Chagel

of Eagland in the administration of the Lord's supper.” p. 8L




D5

voudige, van het Book of commen proyer geheel afwijkende liturgie,
door Knox te Berwick gevolgd. Het stnk is getiteld: «The procties
of the Lorde's Supper yewsed in Bervike - wpon - Twyed by Jolne
Knoge, precher to that congreyution in the Churche there.» Onge-
lukkigerwijze echter is div stuk slechts een fragment, waaraan ecn
belangrijlk gedeelte ontbreekt. De liturgie s zeer eenvoudig. Na
cene preek over Joh. 13—16 wordt deor «the principall mynesters
het votum uitgesproken: «In the name of the Father, and of the
Somne, aud of the Holye Gost. Amen.» Dan wordl een formulier-
gebed gedaan, waarna gelezen wordt het toepasselijke gedeelte van 1
Cor. 11 «with the declaration of the Apostell's mynd upon the same
place, for certyfiynge [eertifying| the consciences of suche as shall
nse the Tord’s Table without supersticion.» Daarop wordt «declared,
what persons be unworthy to be partakers thercof», waarna een ge-
meenschappelijk formubergebed volgt in den vorm eener schuldbely-
denis. Vervolgens wordt een gedeelte van het evangclie gelezen,
waarin Gods genade het duideljkst op den voorgrond treedf, «and
bheratter ought the minester openlye prononce to suche as unfaynyd-
lye repent and belyve in Jesus Christ, to be absolvyd from all damp-
nacion, and to stand in the favor of God» ; tevens moeten dan door
den prediker gebeden worden gedaan niet alleen voor hen, maar ook
voor amderen. Daarop volgt dan een formuliergebed voor de ge-
meente, waarin voornamelijlt wordt gebeden, dat God hen bevriiden
moge van «wolves and hyrel servants» en hun geven «good and
faithfoll mynesters.» Daavop volgen de woorden «A Prayer for the
(ueen’s [schrijffont voor «the King's»] Majestic» en hiermee breskt
het fragment plotseling af. Opmerkelijk is, dat in dese gebeden niet
de winste overeenstemming heerscht met die van het Book of common
proyer, dat Knox toch te Derwick goed moet hebben gekend. Waar-
schijnlijk is dit formulier dus het reeds vroeger door Knox opgestelde
formulier ten vebruike b het avondmaal te St. Andrews.

De hypothese van Lorimer, dat de ook reeds door Laing in
1550 geplaatste «Swmmary on the Lord’s Suppers 1) van Knox de
¢declarations is, die op het voorlezen vam 1 Cor. 11 moest vol-
gen, is nieb onwaarschijnlijle en wij willen het daarom ook in

1) Woske, 1L p. 7376, Laing ploatst bet stuk in 1550, omdat heb zoowel in het
manuseript van M Crie, dut lij gebruikte, als in het oudste gedrukte exemplaar voorkomt
verbonden et de in 1530 door Kooz gehouden vede Fiwdication thet the Mass & tdalatry.




dit verband bespreken. In dit stuk, hoewel ket niet wuitmunt
door helderheid, is de invloed van Calvijn duidelijle te hespeu-
ven. Van Christns wordt gezegd, dat Hij in hel avondmaal
«gives unto us him self, to be veccaveit with fuith, and ot wilh mouth
nor yit by transfusion of substance. But so through the vertew of the
Halie Gaist, that we being fed with his flesche, and refreicheit with
his  blude, may be remewit both unto frew godlines and to
immortalitie.» Merkwaardig genoeg echter wilde Knox op het punt
van het avondmaal het gevoelon van andersdenkenden niet hepaald
veroordeelen. Feitelijle toch kiest hij geen partj moch legenover de
Lutherschen, noch, ongetwijfeld tegen zijne bedoeling, tegenover de
Roomschen, als hij zegt: «And as concerning thels wordis, Hoe est
corpus mewm, «This 1s my bodies, on whilk the Papistis dependis
s0 much, saymg, That we must neidis beleive that the breid and
wyne be transsmbstantiated into Chrystis bodie and blude: We ack-
nowledge that it is no artikill of owr faith whilk can saif us, nor whilk
we ar bound to beletve upon pane of eternall dampnatioun. For vl
we suld beleive that his veric maturall bodie, both flesche and blude,
wer naturallie i the bread and wymne, that suld not save us seing
many beleif that, and yit receave it to thair dampnalioun. For it is
not his presence in the bread that can save us, but his presence in
our hartis through faith in his blude, whilk hath wasehit out our
synnis, and pacifeit his Fatheris wraith fowardis us. And again, vf
we do mnot beleive his bodilic presence in the bread and wyne, that
sall not dampn us, but the absence out of our hart throw unbeleif.s

Deze woorden Idinken ons zeker zonderling uit den wond van den
geduchten bestrijder van de mis. Wat or uit blijkt is, wat we ook
straks nog mader zien zullen, dat bij Knox de formeele veden, waarom
hij de mis als afgoderyj bestreed, nl. dat ij nict was bevolen in de
H. Sehrift, swaarder woog dan de matericele veden, waarom 71j door
de overige hervormers voornamelijk bestreden werd, nl. dat 71) was
creatuurvergoding. Whaarschijnlijk zag zich ook de man vau de letter,
van «the plain Word of Gods, juist op dit punt door de Roomsche
tegenstanders het meest in mocilikheid gebracht. Hij gevoelt dan
ook terstond de tegenwerping, die zij wmaken zullen, en laat daarom
volgen: «Now, yf thai wald heir object, that though it be trewth,
that the absence out of the breid culd not dampn us, yit ar we
bound to believe it because of Godis Word, saing, «This iz my
hodie», whilk who beleiveth not as wuche as in him lyith, maketh




)

God a lHer; and thaiefoir, of ane obstinat wmynd not to beleive his
Word, may be ouwre dampnatioun.» To this we answer, That we
beleive Godis Word, and confess thabt it iz frew, but not so o be
understand as the Papislis grosslie affirme. Tor in the Sacrament
we receave Jesus Christ spivitivalle, as did the Latheris of the Old
Testament, according tot St. Paulis saying.» Knox wil dus blykbaar
op de exegetische kwestie niet ingaan, verklaarh de excgese der
Roomschen eenvondig voor onjuist, maar guat terstond tot de dog-
matische omschrgving over.

Tntossehen zou het ona wel zeer moeten verwonderen, indien men
een radicalen hervormer als Knox te Berwick maar kalm zijn gang
had laten gaan. Dit geschiedde dan ook niet.- In lLet begin van
1550 werd Knox door Cuthbers Tonsfall, den bissehop van Durham,
gedagvaard voor het «Conncl of the North for Public Affairs» om
verantwoording te doen van zijne beslrijding van de mis als afgodery).
Iij verscheen daarop voor genoemd gervechshof in Newcastle, en
hield daar den 4dem April 1550 «in prescnce of the Consale and
('ongregatioun, amangls whome was also present the Bisschops of
Dureham and his Doctouriss eenc verdedigingsrede, «his Confessioun
why he affirmed the Masse Idolalrics V).

Men zou hier licht de bij de hervormers gewone bestrjjding van
de mis, als aanbidding van hetgeen geen aanbidding verdient en dus
afgoderj, verwachten, doch ten onrechte. Ook hier vinden wi weer
hetzelfde standpunt als in Knox’ dispuut t¢ 8t Andrews, dat we ook
bij zijn leerling Balnaves waarnamen. De formeele maatstal ter be-
oordeeling, of dets afgoderf is, nl do vraag, of het al of niet ex-
presselijk door God in Zijn Woord ig bevolen, staat col hier op den
voorgrond. Aanstonds bij het begin zijner rede spreekt Knox zijn
[ormeel beginscl ten aanzien van alle afgoderij uit in eene duidelijk
veformuleerde stelling, dic hij dan ten grondslag neemt voor zin
eerste syllogisme, waardoor hij hoopt te bewijzen, dat de mis afgodery
isr «All wirschipping, honmoring, or service inventit by the brain of man
i the wreligioun of God, withowt his own espress comimandment,
is Idolatric: The Mass iz inventil be the braine of man, wishout
any counnandement of God: Thandoir 16 1s Idolatries 2). Om zne
eerste stelling te bewijzen guat hij dan weer cvenals te Bt Andrews
eenvoudig wit van het O. Tische :  «Unto my Word sall ye add

1) Zic deze rede Works, TIL, p. 33—70.
2) p. 34




nothing ; nothing sall yc¢ deminische thairfvow, that ye mycht observe
the preceptes of your Lord Gods (Dent. 12 : 82), waaraan dan ex-
presseljk de vermaning wordt toegevoegd: « Whilk wordis ar 1ot
to be wunderstand of the Uecalogue ond Law Morall onlie, but of
statutis, rytis, and ceremonies; for equull obedience of all his Lawis
requyreth God» ). Dit wordt dan uitvoerig geillugtreerd door de
voorbeclden van Saul, die, hoewel hij geen Leviet was, toch olferde
te Gilgal cn daarom niettegenstaande zijn «gud zeall or gud intents
werd gestraft, en van Nadab en Abihu, die vreemd vunr op het
altaar brachten, hetgecn de Heer hun niet bevolen had. De tegen-
werping, dat de Kerk toch wel macht heeft om een eeredienst in te
vichten, zooals zij het geschiket acht voor dem dicnst van God, be-
teekent miels, want Knox zou gemalkkelijk genoeg kunnen bewijzen,
dat wat de Papisten de Kerk noemen niet de ware Kerk is, maar
nu wil hij alleen vragen of de Kerk dan niet gebonden is «to this
perpetuall precept.» Hn als men antwoordt van neen, dan wil hij
weten, wie het dan heeft afgeschaft. [mmers, Jozus Christus zelf
heeft het bevestiod door to zeggen: «Mijne schapen hooren Mijne
stem en eenen yreemdeling zullen zij gecnszing hooren, masr zullen
van hem vlieden», en wat wil dit anders zeggen dan: «to admit
none uthiv doctrine, worshipping, nor honering of God than hath
proceidit furth of his awne mouth; as he him self testifieth, saylng,
«All that is of the veritie, heir my voyce.» And Paule sayith, «The
iKirk is foundit upon the fundatioun of the Prophettis and Apostiliss ;
whilk fundatioun, no doubt, is the Law and the Kvangile. So that
it may ecommand nothing that is not contanit in ane of the two ; for
¥{ so it doith it is removit from the onlie fundatioun, and so ceagseth
to be the trew Kirk of Chryst» 2). Daarbij wordt dan onder mieer
gewezen op het voorbeeld van Mozes zclf, die, hoewel hij zoo hoog
stond, toch geen enkele ceremonie mocht voorschrijven, die hem niet
bevolen werd, terwijl ook het woord tot de gemcente van Thyatira
(Openb. 2:24 en 25) in herinneriug wordt gebracht. - Het koning-
schap van Jezus in zijne Kerk wordt ontwikkeld geheel in den zin
der 0. T.ische fheoeratie. Vol verontwaardiging vinagt Knox, of
Jezus Christus dan geen Koning is in Zijne Kerk. Dat zal immers
nienand ontkennen. Welnu, maar dan is het ook Zijn ambt niet

Ll ps0o8;
2) p. 4.




57

alleen Zijue onderdanen te heschermen, maar ook om wetben vast te
stellen, welke wetten Zijne onderdancn alleen hebben te bewaren en
nict die van vreemde vorsten. Daavow is het de plicht der Kerk op
Zyn Woord te letten «aind whair he maketh end cf speiking ov low
giviieg here to rest» 1).

Hier oppert Enox echter de voor hem moeilijke tegenwerping, dab
de Kerk toch wel macht heelt om wetten te maken blijlkens hetgeen
geschied is op hel aposteleonvent te Jernzalem. Doch als men de
daar gegeven geboden waar goed heschonwt, dan zal men spocdig
bemerken, woo meent Knox, dat de apostelen wel degelijk voor hunne
handelwijze ven «express commandement of Jesus Chryst» hadden.
Iimers hel was slechts een gebod «for o time.s For that it wer not
a perpetuall precept declareth this day, when no man holdeth the
eabling of snche thingis sin.» En het geschiedde om de Joden en Heidenen
tot meer viiendschappelijken omgang te brengen en omdat men toch
begreep, dat de Joden niel gemakkelijk zouden inzien, dat het eten van
dic bepaalde spijzen geeme zonde was, «for diffieill it és to pull furth of
the heirt that whilk is plantit by Godis cion Words. Bin het <express com-
mandements voor dese handelwijze der apostelen was immers het lantste
en nieuwe gebod, dat Jezus Zimen discipelen gegeven had; nl. «dat zij
clkander zouden liefhebbew, gelijk Hi hen lef aehad heeft.s Maar
bovendien «greatlie, it is to be mervulit that men do not advert,
that the buke of Godis Lew, that is, of all his Ordinances, Testament,
Promeis, and exhibition thaivef, was seallit and confermit in the
dayis of the- Apostillis: the effect and contentis thairof promudgut and
publischit; so that maist extreame impietie it is to wake any altera-
toun thairin.» ¥) Want immers de Roomsehe priesters hadden toch
niet den Geess der wisheid en der kenmis in deselfde mate als de
npostelen, en de Kerlk van Christus was toch niet «left smperfyt» na
de dagen der Apostelen ?

Vervolgens gaat Knox dan aanwijzen, dat de Mis niet in Gods
Woord bevolen is, hetgeen dan in - het kort uit de geschiedenis wordt
aangetoond. Tun Canon Missae is niet van de apostelen zoouls i
beweren, want Knox zal gaame hewijzen, dat daarin voorkomen
amperfeclioun  of sentences, nngodlie invoeations, and diabolicall
conjurations». «O1 it was so holie, it mycht not be spokin planelie

1)) . 4.

2) e 45,

3 po b,




58

as the rest, but secretlie it behoved to be whisperit! That was not
evill devysit, for yf all men had hard it, men wold have espyit the
vanitie thaivof.» 1) Hn dan wat de «wijdingswoorden» betreft, noch
Jezus, noch de apostelen hebben ooit de woorden, die Hij sprak, «wij-
dingswoordens genoemd. En zelfs deze woorden hebben zij veranderd,
want zij zegwen: «Accipite et mandicate ex hoe omnes. Hoe ost enim
corpus meum,» cte.

Hiermee is dan het corste on voor Knox het voornaamste syllogisme
afgehandeld. Pas in de tweede plaats wordt nu de mis naar een
minder formeelen maatstaf beoordeeld en cen tweede syllogisme op-
gesteld: «All honoring or service of God, whairunto is addit « wickit
opinioun is abominatioun. Unto the Masse i3 addit a wickit opinioun.
Thairfor it is abominationn.» ?)

Wi lezen bij de profeten, dat God de offers van het volk haatte.
En toch waren die offers de «verie commandements of God.» Waarom
haatte God ze dan? Jesaja geeft er de reden van op, als hij zegt:
«Thay haif chosin thame én thair awn woyis.» Whairby the Prophet
meant and understude, that thei had addit wnto theme ane opinioun,
whilk maid  thame 1o be abominable befoir God. 'I'his opinioun was,
as in the same Prophet and diverse utheris may be spyit, That be
working of the externall work, thal mycht purchese the favour of God,
and nak satisfactioun for thair synnis by the same sacrifices.» En
de profeten getuigen juist, dat goen uitwendig werk van zonde reimigt,
daarom 13 het duidelijk dat <o wickit opinion,» gevoegd by ecnige

ceremonie, haar maakt fot afgoderijf. Want — en in deze stelling
geeft Knox dan een wmalericelen wmaatstaf asn ¢ Idolaiie is not

onely to wirschip the thing whilk is wnot God, but also to trust or
leane unto that thing whilk i not God, and hath not in it self all
sufficiencie.»  Daarom noemt ook Paulus gicriganrds afgodendienaars,
omdat zj hun vertrouwen stellen op hunne rijkdommen.

f’e «wickit opiniouns mnu, die nan de s is verbonden, is «that
the Masse iz a Sacrifice and obiativun for the synnes of the quick
and the deid; so that remissioun of synnis undoubtedlie was belevit
by that same actioun and work presentlie done by the Prest.» Dit
wordt dan weerlegd vooral door asnhaling van Hebr. 10 : 14, «meb
¢éne offerande heeft i i eeawigheid volmaakt de

gcnen, die ge-




39

heiligd wordens, en van vs. 26. Daarna wordt de fegenwerping,
dat het hetzelfde offer is, maar «iferatit and renewits, met denzelfden
brief weerlegd., daar in dit geval Chuistus’ dood niet =zou zijn
«the onlie and sufficient soerifice» voor de zonden. Tegenover hot
smemorial = sacrifices plaatst Knox het woord van Paulns in Rom.
8 : 34. En bovendien, kan er wel een groatere godslastering zijn,
dan te zeggen dat God de weldaad, die Hij in Zijnen Zoon nan de
menschheid gaf, zou hebben vergeten ?

Nog eene andere tegenwerping wordt geopperd, nl. dat de mis wou
zijn «sacrificium applicatorium, a sacrifice whairby thay do and nay
apply the merittis of Chrystis passion unto synmneriss. 1) Dat is al een
seer trotsch geregde, wamt, «then may ye mak peace with God at
your pleasures. Doch Gods Woord getuigt het tegendeel, dat het
alleen van God ufbangt. Meermalen verbiedt God zelfs zijne profeten
voorbidding te doem voor het volk, daar het in afgoderij leeft, cand
Le manifostlie shewith, that nothing may appease him but trew re-
pertance and conversion agane unto God.> Maar daavover hebben de
priesters nooit gosproken. Zij hebben altiid maar gezegd: « Kom naar
de niis en koop u met aw geld en goed de vergeving uwer zondew.»

Ten slotte wordt nu nog een argument uit het ongerijmde bijge-
bracht. Knox wil dan een oogenblile veronderstollen, dat de mis wel
een offer is, maar «if in your Masse ye offer Jesus (hryst for sin,
than necessarvilie in your Masse must ye meidis kill Jesus Chryst,»
want. immers de vergeving der zonden wordt in de Schrift soms aan
het vergieten van Zijn bloed foegeschreven, soms aan Zijnen dood,
en soms aan het geheele offer, dat Hij door Zijn Hjden bracht. Zoo
uaken zj dan  zichzelven volgens hunne leer fot «slayeris of Jesus
Chryst.»

Tn de derde plaats zal Knox nu nog aantoonen, dat men niet mag
voorgeven, dat de mis hetzelfde is als het avondmaal des Heeven. 2
Integendeel, hij zul bewijzen, dat het is «cepress contrarie to its en
«blasphemous fo the deatllh of Jesus Chryst.»

Vooreerst «econtrarie in instibution,> want het avondmaal is inge-
steld tol eene lerinnering aan de weldaden, die wij door Jezus
Chrislus  ea door zijnen dood hebben ontvangen, 1. a. w. aan Gods
gerade in Jesns Christus, Zijnen Zoon. Daarentegen de mis is een

1) . 38,




60

offer <«for doing of the wlilk sacrifice, God 18 bound not onlie to
remit our synmis, bub also to gif unto uns whatever we will ask.
And that sall teslifie dyvers Massis celebratit for dyvers caussis: sum
for peace in tyme of wars, smm for raine, sum for fair weather; yea,
and (allace, my hart abhorreth sic abominatioun) sum for sickness
ol bestiall.» «The supper of the Lord is the gift of Jesus Chryst, in
whilk we suld laude the infinite mercie of God. The Masse i3 a
Sucrifice whills swe offer unto God, for doing whairef we alledge God
suld love and commend us.» In het avondmaal beljden wij, dat wij
sehnldenaars zjjn tegemover God en niet in staal Zijne oneindige
weldaden te vergelden. Bij de mis daurentepen beschouwen wij God
aly econ schuldenaar tegemover ons voor het offer, dat wij Hem
aanbieden.

Verder wordt geweszen op het verschil m de bediening van het
avondmaal en van de nus. Zoowel wat het zitten van allen aan ééne
fafel en de kleeding van den priester betreft, als ook wat het gebruik
van brood en wijn door allen aangaat.

Daarna resumeert Knox nog éénmaal alle genoemde verschilpunten
tussehen het avondmaal en de mis, en vat daavop len slotte zijne
peheele rede samen in deze woorden : «Considder now, belovit Brethren,
what hath the frutis of the Masse Dhene, evin in his greatest
puritie. The Musse is nothing; buf the inventioun of muan, set np
without all wuthoritie of Godis Word, lor honoring of God; and
thairfoir it 18 [dolatrie. Untbo it is addit a vane, fals, deceavable, and
maist  wickit opintown; that s, that by it is obleunit remissionn of
synnis: And thaivfoir it s abominatioun befoir God. [t is contrarious
wnto the Supper of Jesus Clryst, and hath talkin away boith the rycht
use and rememberance thaivol, and thaivfoir It iy blusphemons to
Chaystis death. Mantane or defend the Papisticall Masse who so list,
this honour and service did all whilk useit the same.» 1) En hy
eindigh zijne rede met de ernstige vermaning om toch «to flie from
that Tdolabrie, rather than from the present death.s

Graarne zou Lij nog gesproken hebben over de «diversitie of Sacrilices,
nl. over de dooding wvan het vleesch, waarvan Paulus spreekt, en
over het priesterschap aller geloovigen, doch de tijd en de cwickednesge
| feebleness] of myne owne flesh» verhinderden hem dit te doen.

Wanneer wi deze rede van Knox vergeljken met Calvijns bestri-

1] p, 64




61

ding van de mis in zijne Institutie, dan treft ons zoowel een algen-
agrdig verschil als eene sterke overeenstemming. Het verschil merken
wij op in het ecerste gedeclte van Knox' rede, de avereensteniming
in het lnatste. Wi wesen er reeds op, hoe julst het corste gedeelte
het meest karakteristiek is voor Knox, hoe we daarin hetzelfde
beginsel op den voorgrond zien freden als bij zijn eerste optreden in
St. Andrews, het beginsel van de letfer van Gods Woord, wooals
Knox hel uitdrukt: ethe ewpress Word of Gods of «the plone Word
of God.» Op het formeele valt hier de nadruk, de formeel zoo zuiver
mogelijke overeenstemming met Gods Woord. En dat is hel ook, wat
Knox maakt tot dien krachtigen, radicalen Hervormer. Daardoor was
sen maatstaf aan de hand gedaan, die ook nief het geringste schiklken
of plooien duldde. Waur die maatstaf werd aangeleed, moest het wel
komen tot de meest radicale reflormatic. Maar tevens ligt in dit be-
oinsel eene zekere bekrompenheid, die hare schaduwzijden had voor
het: karakter der Schotsche hervorming. Op deze wijze toeh werd
alles even belangrijk en even principieel. Heredienst en kerkregeering
kregen cven groote bebeckenis als de leer.  Voor indifferentic was
hier, in onderscheid met Calviyn, geene plaats. Het uiterlijke trad
daardoor van zelf mnaast het anderc tevecl op den woorgrond. Zoo
moesten wel door dit puriteinsche beginsel van de volstrelete ontkenning
van een gebied der indifferentia de vele latere afscheidingen worden
voorbereid, alsook de heftice strijd, die al spoedig de Schotsche Kerk
beroerde, over liturgie en kerkregeering. Ock in de Sechrift zelf stond
allex op ééne lijn. Het perspectief ontbrak. Men miste het historische
mzicht. Het onderscheid zoowel als heb rechte verband tusschen de
onde en de nieawe bedecling werd niet verstaan, en zoo kwam men
er toe om 0. T.ishe foestanden on voorschriften eenvoudig over te
brengen op de nisuwe bedeeling. De Schrift werd als wethoek tegen-
over den mensch gesteld. ') Hierdoor kreeg de Schotsche reformatie
dat thcocratische en eenigszing wettische karaltber, dat de Sehotsche
Kerk steeds bleef kenmerken.

Dat by Calvijn het Sehriftgezag in anderen, ruimeren zin werd op-
govat, behoeft geen betoog. Zijne verhouding tot de Engelsche Kerk
1z bekend. Hij erkent een gebied der indifferentia in zake den eercdicnst

1) . The &wke of Guodiz. Lew. that is of all hiz Ordinaneis, Testament. Promeis, and

exhibition thaivof. was seallit and confermif in the daxis af the Apostillie” ITT. p, 5. Zie
bovern. bl AT,




62

en de kerkregeering. Ten enkel voorbeeld, dat hij in dit opzicht vrijer
dacht dan Knox, moge dit toclichten. Het is aan ons onderwerp ont-
leend. Calvijn zegt, sprekende over de hediening van het avondinaal:
«Cacterum quod ad externum actionis ritum spectat, in manum acei-
plant fideles, necne: inter se dividant, outl singuli, quod sibi datum
fuerit, edant: calicem wn digconi manw reponand, an proximo lradant:
panis sit fermentatus, an azymus; yinum robrum an album ; nihil
refert. Haec indifferentio sunt et in ccelesiae libertate posita. Quamgquam
corbum est, veterls ecclesiae ritum fuisse ut omnes in manu acciperent.
Ht  Christus dixzit: Dividite inter wos.» 1) Dit zou Knox velgens ajn
eerste syllogisme niet hebben kunnen onderschrijven. Gelukkig kon
hij toen in zijne editie van Calvijns Institutie deze woorden nog nieb
legen. Heb is dan ook volkomen in overeenstemming met Knox' be-
ginsel, als wij lezen in de later mede door Knox opgestelde «Forme
of prayers and ministration of the Sacramentes wused in the Englische
Congregation at Geneva» in het gedeelte, dat over het avondmaal
handelt: «This done, the Minister brealeth the breade, and delivereth it to
the peaple, who distribute and devide the same emongst theimselves,
accordinge to owr Saviour Christes commandement, and in likewise
geveth the cuppe.» 2)

Merkten we in het eerste gedeelte van Knox' rede, dat handelt
over den formeelen maatstal ter beoordecling van de mis als afgo-
tlerl), geenerlei overeenstemming met Calviin op, in het tweede ge-
deelte, waarin de mafericele gronden worden aangevoerd, des fe meer.
Ja, hicr vinden we niet alleen sterke overeenstemming van gedachten,
maar ook zeer bepaald eene opvallende litlerarische afharkelijkheid
van Ualvijns Bastituiie. De wijze van argumenteeren bij Knox in dit
gedeclte en by Calvijn is geheel dezelfde. Dezelfde tekst uit den
brief aan dc Hebreegn (Y : 26) wordl in hetzeltde verband als be-
wijsplaats aangehaald. Het meest opvallend is wel de redeneering
over het dooden van Christus bij de mis, die wij evenzoo by Calvijn
vinden, soms bijna letterlijk. Knox zegt: «If in your Masse ye offer
Jesus Chryst for sin, than necessarilic in your Masse must ye neidis
kill Jesus Chrysts ... .. «Advert to what fyne your awn desire sall
bring yow, evin to be slayeriz of Jesus Chryst. Ye will say, ye never
prentendit sic abominatioun. ! disput not what ye intendit, but [ onlic

1) Calvind Zestitetio, Lib, 1V, e
2 Wongs, IV, p. 196

p. XVIIL. 43.




(@
213

schaw what abswrditie doith follow wpon your awne doctrine s 1)
Calvijn  zegt in de edities zijner Tnstifuwlie van 1589—1554: «Si
Chrigtns singnlis missis sacrifatur, eum gingnlis momentis mille in
lodis eradeliter interfiel oportets . ... An ipsum interficere instituoit,
non  respicinus ; lantwmn  ostendere animus est, guale absuvduge con-
sequalur ex impio ae scelesto eorwn dogmale.» 2) Men vergelijke ook :
«But the Musse singeth ane other song, whilk is, that every day, by
that oblatioun offerit by the Priestis, is gin purecit and remission
obteanit,» ¥) met: «Missae sacrificium longe aliom contilenam canil:
Christam oportere quotidie sacrificari, ut aliquid nobis commodet.» %)
Ook de offerande van de dooding des vleeschos en het priesterschap
aller geloovigen wordt door Calvijn in dit verband op dezelfde wijze
besproken als door Kmox, bij beiden met verwijzing naar den brief
aan de Romeinen, terwijl beiden er ook den madruk op leggen, dat
zij de mis in haren besten vorm bestrijden en niet de mishruiken als
b.v. «het verkoopen van missen.» Bf beiden wordt er verder op ge-
wezen, dat God geen priester aanneemt, dan die door Hem iz ge-
roepen, zooals Adron. Nog 18 een sterk punt van overeenstemming
de geheele ontwikkeling van de fegenstelling van Mis en Avondmaal
als gift van den menseh en gifi van God, door Calvijn aldus gefor-
muleerd: «Quantum inberest inter dare et wecipere, tantum o sacra-
mento coenae sarificium differt,» terwpl hiy geheel In den zin van
Knox laat volgen: <Atgue haec quidem miserrima hominis ingratitudo
est, quod ubl aguoscenda erat divinae bonitatis largitas, gratiaegne
agendae, in eo Deum sibi debitorem f[acil.» 5)

Uit deze gegevens, die nog met andere kunnen worden vermeer-
derd, uzien we dug, dat Knox blijkbasr niet pas luter na zgn verhljf
te Gendve owder Calvigns invloed is gekomen, maar dat hij reeds aan-
stonds by het begin van zgne reformatorische loopbaan een leerling
van Calvijn is geworden. Wishatrt heeft hem waarschijnlijl op de
geschrilten van den Zwitserschen hervormer gewezen. Tun Knox heeft
de Institwtie niet allesn gelezen, maar aanstonds, zooals we nn be-
merken, Ijverig bestudeerd. Die Institutie bleef voor hem de groote

L} Works, LT, p. 62 sqy.
% Corpus  Reformeioruns, Calvind Operg, vol. L. p. 1026 sqq. (Ve de editie van
5 .

3] p. 66,
4 (Y R, L p- 1027 (ef. Tib. TV, cap. X VIH, 7.
SRR T P 2027 fok ik TN cap. XVILL, §

v
1

i




GE

bron, waaruit hij zijne kemnis aangaande de reformatic putte. Ter-
stond had Calviins machtige geest, die in zoo menig opzicht met
Knox' geestesrichting overeenstemde, beslag op hem gelegd en deed
van het begin af aan zimen inviced gevoelen. 'T'och was Knox eene
to krachtige persoonlgkheid om mniet, naast al wat hy van Calvijn
leerde en overnam, toch zijne persoonlijke cigenaardigheden te be-
houden en daarvan ook aan de Kerk, die hij reformeerde, iets mee
te deelen.

Merkwaardig is het, dat in dit twcede gedeelte van Knox' rede,
waarin toch de materieele gronden tegen het misoffer worden aange-
voerd, zelfs met geen enkel woord de leer der transsubstantiatic wordt
aangevallen. Dit was de meest voor de hand liggende bestrijding we-
weest van de mis als afgoderij. Dit toch was eigenlijk het groote,
eardinale punt, waarom de hervormers altijd spraken van de mis als
afgoderi, veel meer dan de formeele grond door Knox sangevoerd.
Daarom moet het ons wel zeer verwondercn, dat Knox daarvan zelfs
volsirekt geen gewag wmaakt in een expresselijk gehouden rede om
de afgodery) der mis aan te toonen. Het 8 ons ecn vernieuwd bewys,
hoezeer voor Knox' bewustzjn in den strijd tegen Rome aanstonds
het formeele op den voorgrond trad. De formeele overeensteuming
met Gods Woord, dat was de eerste maatstaf ter beoordeeling van
de Roomsche Kerk, die Knox aangreep. Dat was een gemakkelijke,
dunidelijke maatstaf, geschikt voor den man van de daad, voor den
radicalen hervormer. Het formeele begingel der hervorming, het be-
ginsel van het Schriftgezag, hem waarschijnlijk door Wishart, die
onder den invlced der Zwitsersche rveformatie stond, vooral ingeprent,
had zich gehesl van hem meester gewankh, zoodat de malericele he-
ginselen daarbi] op den aehtergrond traden. Hij had dit beginsel
overcenkomstig zyn aanleg tot zhn uilevsle consequentie ontwikleeld en
op de spils gedreven, en reeds bij zijn eerste dispunt te St. Andrews zien
wij hem het Schriftgezag opvatten in den zin van let gesag der cexpressit
wordis». En ook nu In sijne rede te Newcaslle gaat hij er weer van
uit. et eerste, geheel zelfsfandige deel uijner rede is weheel aun
de ontwikkeling van dit beginsel gewijd. Pas in de tweede plaats voert
hij de malericele gronden aam en bestrydb by de «wickit opiniouns
met de mis verbonden, wanrbj echter zelfs met geen enkel woord
wordt gerept van het yoormaamste materieele argnment der hervormers
tegen de mis, nl. de creatunrvergoding b1 de asubidding der hostie.

Terwyl by Lumther Let materieele beginsel beslist de overhand lad,




65

bij Calvin formeel en wmuatericel beginsel in cvenwicht meb el-
kander stonden, trad by Kuox het formecle boginsel zeer beslist
op den voorgrond. Hierin ligt een voornaam versehil tusschen
hem en Calvijn. Calvijn staat vrijer tegenover de Schrift, omdat
hy zich bindt aan den inhoud, niet aan de letter. Daardoor staat
hij ook wvrijer tegenover de verschillende openbaringen der refor-
matie. Zijn blik is ruimer. Hij kan verdrasgzaam zijn tegenover de
Lutherschen en mild in zyjn oordeel over de HEngelsche Kerk.
Zoodra het formeele het wint van het malericele, kan dit niet.
Yandaar dat Knox krachtens zijn beginsel zeor onverdraagzaam
moest zijn, hetgeen in den asnvang de reformatie in Schotland ten
goede kwam, daar zjj nu plotseling radicaal werd doorgevoerd, doch
in lateren tijd leidde tot menigen onnoodigen strijd en herhaalde afschei-
dingen van de Kerlt. Opmerkelijk is dan ook, dat juist het tweede,
matericele gedeelte van Knox' rede over de mis bijna geheel door
Calvijn is geinspireerd, terwijl alleen het cerste, formeele gedeelte po-
heel zelfstandig is. .

Dat Knox in deze geheele rede het gewome argument tegen de
mis als afgoder) wegens: de aanbidding der hostie zelfs met geen
enkel woord noemt, zal vok wel daarin zijne oorzaak vinden, dat hij
zich op dit punt tegenover Rome het zwakst gevoelde krachtens wijn
eigen beginsel van het letterlijle woord. Evenals in zijn «Swmmary
o the Lord’s Swppers, zoo ook hier, in deze exegetische kwestie sprak
hij zich liefst niet wuit. ]

De afloop van deze veranbwoording van Knox, die men eshier
geen veranbwoording in den gewonen zin kan moemen, daar zij vol-
gens Knox' bericht plaats had voor de «Congregation», was eer guu~
stig dan schadelijk voor hem. Althans men liet hew verder rustig
zijn gang gaan in Berwick cn er werden hem geene nieuws hinder-
palen moer in den weg gelepd. Integendeel, deze verantwoordings-
rede, gehouden in tegenwoordigheid van de hoogst geplaatste per-
“sonen in het noordelijk gedeelte van Fngeland, werd de oorzaak, dat
de aandacht meer op hem werd gevestigd en hij als krachtig be-
strtjder van de Roomsche dwalingen steeds meer naam begon te lrij-
gen. In het volgend jaar werd hij door het «Privy cowncils als
prediker aangesteld in degelfde stad, waar hij zich nu had ver-
antwoord.

Uit den tijd van Knox' verblijf to Berwick dateert waarschijnlijk
nog een ander geschrift van hem, nl.: <A Decloration of the tre nit-

5




615

ture und object of Prayers. 1) Dit is geheel een praktisch, geen dog-
matisch  gesehrift.  Waarschynlyk is daarin de korte inhoud van
preeken, door Enox te Berwick gehouden, weergegeven. Knox had
meer de gewoonte zyne preken, die hij improviseerde, daarna op te
sehrgven en dan uit te geven, rooals ook uit een ander geschriff,
e« Ewposition wpon Christ's temptations», blijkt.

Deze verbandeling draagl uit den aard der zaak een geheel ander
karakter dan de vorige en is daarom uilnemend geschikt om het
beeld, dat wij ons van Knox' persoonlijkheid vormden, aan te vallen.
IMierin zien wy Knox niet tegenover zijne tegenstanders, maar onder
zijne vrienden, onder degenen, die et hem eenzellde geloof beleden.
Hier treedt niet de polemicus op, maar de «minister of the small
and dispersit flock of Jesus Chrysty Hier siaan wy een blik in zgn
innerljken mensch, n dat rijke, vrome gemoedsleven van Knox. Hyj
verkondigt geene waarheden, die buiten hem staan, maar in wat
hij zegt, leeft zijme ziel. Men gevoelt het, Knox had reecht om te
schryven «A Declaration on the true nature and object of Prayer.»
De grondtoon van dit geschrift is dicpe ernst cn innige vroomheid,
gelk die van alle dergelijke geschriften van Knox. IHigen rjjke
levenservaring en een vreom overdenken der II. Schrift deden Knox
schryven, gelijk hij sehreef. Knox was geen groot denker als Ualvyn, geen
theoloog. i1y was de man van de daad, van wien Carlyle zoo terecht sehrijft :
«This Knowx cannotl live but by fact.» 2) Daarom zijn ookbijna al zijne ge-
schriften van praktischen, paraenetischen aard. In het eenige dogmatische
geschrift, dat hy schreef, «On predestination», is hy niet in zyn ware
kracht. 111y treedt daarin niet zelfstandig op, maar geeft cenvoudig terng,
rat hi] van Calvijn heeft geleerd, dien hij dan daarin ook telkens citeert.
Om Knox' persoonlijkheid te leeren kennen leze men niet zijn « On Predes-
linatiorn», maar zyne 1 forschen toon gestelde zendbrieven tot opwekking
en aansporing aan Schotland en Engeland en zijne stichteljke stukken,

1) De oudste cditie. die overbleel, is wan 1554, toen het wifgegeven werd tegelijle mict
wid confession or Prayer” ua den dood wvan Tduward VT en 4 godly Letter to the Fuith-
Sullt Lovimer (Bnow and 1he Chureh of Buglond. p. 23) plaatst het echter in 1549 of 1550.
daar er wolstreki geene toespelingen in vearkomen op den dood van Maria. terwijl die in
zijn o, Gadly Letter” jnist zoo menigvuldiz zijun. Bovendien zijn Knox' woorden: .0
Enpland, let thy dufestive baitle and domestieni inurder provoke thee to purity of life”
alleen tospasselijl op de jaren [549 en 1550, toen er in de westelijke en opstelijke dis-

tricten opstaiden uithrealken.
2 Chvlvle, O Jewoes, herd-worehip and the hercte in history, London Chapman, 1330,

p- LaT.




e

67

bestaande uit vroeger gehouden preken. Knox las zijnen bijbel niet in de
cerste plaats als dogmaticus, maar eenvoudig als christen. Hij wist nitne-
mend bijbelsche verhalen praktisch te verklaren en toe te passen op zich-
zelven en wijne hoorders. Hij wist altijd in zijnen bijbel amalogién te
vinden voor de gebeurtenissen van zijnen tijd. De Psalmen en de
krachtige redenen der profeten waren naast de evangelidn zijue ge-
licfkoosde lectuur. Vooral voor deze Decleraiion waren de Psalmen
ziln leerboek, zooals hij zell zegt.

Het geschrift is gericht: «Unto the small and dispersit flock of
Jesus Chryst.» Het begin karakteriseert resds den aard van het ge-
schrift, zoowel alg de persoonlijlkheid van den sehrijver: «How necessaric
is the ryeht Invocation of Godis name (otherwyse ealled perfyt Prayer)
becumeth no Christian to misknaw, scing i 4s the verie branche whilk
springeth furth of trew Faith, whairof yf anny man be destitute, not-
withstanding he he mdewit with whatscever other vertewis, yit in
the presence of God is he reputit for mo Christiane at all.s Want
evenmin als vuur zonder hitte kan zijn, noch een brandende lamp
zonder licht, zoo min kan waar geloof zijn zonder vnrig gebed. Doch
velen noemen gebed, wat in de oogen van God geen gebed is.  Dat
is de veden, wausrom hi over het gebed wil handelen. Wal waar
gebed iy, omschrijft hij dan aldus: «Who will pray, must knowe and
understand that Prayer 48 ane carnest and fomilior talking with God,
to whome we declaiv onre ougeries, whois support and help we im-
plore and desyre in our adversities, and whome we lande and praise
for ours benefittis receaved. So that Prayer conteaneth the exposition
of our dolouris, the desyre of Godig defence, and the praising of his
maguificent name, os the Dsolmis of Dovid cleirlie do teache.»

Voor Kuox waren de Psalmen waarlijk een spiegel van zijn sigen
leven. De volgende aanhaling moge hier dienen als proeve van zijn
praktisch Schriftgebroilk en van het persoonlijk larakler, dal zijne
prediking droeg, hetsyj Lij heb direet uitsprak of miet: «'The fourth
Rule necessarie to be followit in Praver is, A sure heip to obtene
what we ask, .. ... As David, in the vehement persecubioun of
Saule, huntit and chagit from everie hold, fesring that ane day or
uther he suld fall into the handis of his persecutouris, efter he had
complainit that no place of rest was left to him, vehementhie prayit,
vaying: «0 Lord! whilk arl my God, in whome I onlie trust, save
me frome thame that persecut e, and delyver me frowe my enemyis.
Lat mot this man (meanying Haule) devoure my lyfe, as u Iyoun




(it

doith his prey; for of none seik I confort but of thee alone.> In the
midst of their angnishes the godness of God susteanit him, that the

present tribulation was tollevabill, and the infallibill promises of God
g0 assured him of delyverence, that feir was partlie mitigat and
gone, as planelie appeareth to suche as diligenthie marketh the process
of his prayeris. For efter lang menassing and threatnying mawd to
him of his enemie, he concludeth with theis wordis, «The dolour
whilk he intendit for me sall fall upon his own pate and the vielenee
whairwith he wold haif oppressit me sall cast down his awn heid.
But 1 will magnifie the Lord according to his justice, and sall praise
he mame of the Most Hiest.s This @ not written for David onlie,
but for all suche as sall suffer (ribulatioun to the end of the world.
For I, the wrytter heivof (lat this be said to the lande and prais of
God allone), in anguishe of mynd and vehement tribulatioun and
afflictionn, eulled to the Lord, when not only the Ungodlie, but evin
my faithfull Brether, yea, and my awn sclf, that is all natural un-
derstanding, judgeit my cause to he irvemeadable: And yit In my
greatest calumitic, and when my pains wer most crucll, wold His
eternall wisdome that my handis suld wryt far contrarie to the
jndgement of carnall reason, whilk His niercie hath proved trew.» 1)

Hij laal wsien, hoe God aan Zijne bevelen Zijne beloften verbindt,
inzonderheid aan het bevel om fe bidden. «To this commandement
he addeth his maist undoutit promess in many places.» ierbyy wordt dan
op de overeenstemming van O. en N. T. op dit punt gewezen en aangetoond,
hoe dezelfde lijnen door de gansehe Schrift heenloopen, terwil tellens
weer de nadruk erop wordt gelegd, dat men do Schrift toch te
lezen heeft met toepassing op zichzelven: «Theis most comfortable
wordis doith the Lord speik not to carnall Isracll onlic, but to all
men goir oppressit, abyding Godis delyverance.» ?)

Blders komt weer sterk het persoonlijk karakter zijner prediking
uit en men gevoelt cr ety van, hoe hard de leerschool des gedulds
op de [ransche galeien was geweest voor eemen vurige van geest als
[Knox, wanneer hij spreekt over de borusting in Gods wil bij het
ocbed: «O Christiane Brethrene, 1 wryt be experience, but the Spreit
of God ecalleth back the mynd to obedience, that albeit it doith desyre
and abyd for delyverance, yit suld it not repyne aganis the gudwill of

1) p. 89 sqq. Ve boyen. bl. 42,
2 p. B2




69

(rod, but mcessanthe ask that it may abyde with pacience : How hard
this battell is, no man knawith but he whilk in himself hath sufferrit
tryell.y 1) En wederom: «The cause that T am so long and tedions
in this matter is, for that I knaw how hard the battell 18 betwix
the spreit and the Flesche, under the heavie crossof afflictioun, whair
no worldlie defence, bnt present death doith appear. T knaw the grud-
geing and murmuring complayntes of the flesche; T knaw the angr,
wraith, and indignationn whilk it consavith aganis God, calling all
his promissis in doubt, and heing reddie everie hour utterlie to fall
frome (God. Aganis whillk reslis onlie faith, provoking us to call
crnistlie and pray for assistance of Godis Spreit; whairin if we con-
tinew, oure maist desperat calamities sall he (urne to gladness, and
to a prosperous end. To thee, o Lovd, allone be prais, for with ex-
perience T wryte this and speak.» ?)

Ook nit dit geschrift Dbljkt ons intusschen, hoc naow Knox
zich wveeds in dezen #ijd bij Calviin aansloot en hoezeer hij by
zijn  schrijven  door Calvijns Institutie werd geinfluenceerd. Men
vergelijke slechls de exegese, dic Knox geeft van Ps. 86 : 2 en van
Jes, 38 : 3 met die van Calvijn in het hoofdstul zijner Fnstitutie,
weliteld: «De Orationes. Knox zegt: «Theis wordis ar not spoken of
men glovions, mneither yit trusting in thair awn workis. But heirin
thei testifie thame selves to be the sonis of f(rod, by regeneratiown ;
to whome he promisseth elwayis to be mercifull, and at all tymes
to heir thair prayeris.» 3) Bij Calvin lozen wij: «talibus loquends
formulis nikil sibi aliud volunt, quam ex ipsa regeneralione, servos
Dei se ac filios lestari, quibus ipse fore se propitivin recipit.» %)
Over het geheel is er vooral in het eerste gedeclte van dit geschrift
van Knox eene sterke overeemkomst met Dbovengenoemd hoofdstul
van Calvijn, althans wat den inhoud betreft, de uitwerking draagt
geheel den stempel van Knox' individualiteit. Zoo zin bv. de vijf
« Rules, necessarie to be followit in Proyers, door Knox genoemd, alle
le vinden bij Calvin, hoewel in eenigszins andere volgorde. De
plaats uit Awmbrosiug, door Knox aangchaald, 5) ig door hem blgkbaar
van Calvijn overgenomen. Knox heeft het plan gehad aan let einde

1) p. 100,

2) p. 101.
) p. 88,
4) Corp. Ref. Op. Caly, vol. L p. 908, ef Calvini Tustititio, ed. 1589, Lib, IT1, cap, XX, 10
N R A R R S e A




70

van dit geschrift, evenals Calvijn aan het einde van zjn hootdstul
«De Oratione», eene verklaring te geven van hob Gebed des Heeren.
Iij zegl, sprekende over het crnstige verlangen om datgene te verkrijgen,
waarom men bidb: «And in sic ecassis do a great number offend,
principallie the mychtie and ryche of the earth, who, for a common
custome will pray this part of the Lovdis Prayer, «Give us this day
owr daylie breids, that is, a moderat and reassonable sustentatioun;
and yit thair awn hartis -will testific that thai neid not so to pray,
seing thai abound in all worldlic solace and felicitie. I meane not that
ryche man suld not pray this part of prayer, but I wold thai nnderstude
what thai anght to pray in it, (whairof I intend efter to speik,) and that
thal ask nothing whairof thai felt not thame selves mervellous indigent
and neidfull.> 1) Wij vinden cchter in dit geschrift verder niets over
dege bede, maar bij Calvijn wordt zij juist mit dat oogpunt toegelicht.
Evenals zijn Kxposition upon Pselm VI, door Knox in twee gedeelten
geschrevew, was dus ook dit gesehrift bestemd om nog door een tweede
stule gevolod te worden. Dit plan kwam echter niet tot uitvoering.
Nog terwijl Knox prediker was te Berwick, kwam hyj in kennis
met eene Hngelsche familie, waarmee hij later in zeer nauwe betrek-
king zou treden, de familie Bowes. Terwyl Richard Bowes of Aske
kapitein was van het dicht bij Berwick gelegen Norham Castle, hield
gijne vronw en wijne overige familie menigmaal verblijf in Berwick. En
400 kwam Knox met Mrs. Bowes, die reeds véor dien tyjd de relor-
matorische gevoelens was toegedaan, in aanraking. Knox, die later
haar schoonzoon werd, bleef gedurende zijn gansche leven tot haar
in de meest inticme befrekking staan en wi danken daaraan eene
correspondentie, die een’ verrassend vriendelijlc Ticht werpf over het
karakter van dezen geweldige onder de hervormers. Wiy kunnen
have persoonlijkheid en Knox' verhouding fot haar niel beter schef-
sen dan mob wijne eigene woorden in de voorrede van cen brief aan
haar, dien hij kort na haren en even véér zgu eigen dood uitgaf:
«The caus that I adde this mnperfyte letter to fhe former discourse
ig, That they, whome Sathan hath not blinded by invy, may see and
understand what a troubled conscience eraves into the day of battell.
Becaus that God mnow in his mercy hath put end to the batfell of
my dears mother, Maistress Klizabeth Bowes, belore that he put end
to my wretched Iyfe, I could nob cease bub declave to the worl-
de what was the eans of our greal familiavitie and long acquentance ;

L e s



i

whiche was nether fleshe nor bloode, but a troubled conscience upon
lir purt, which never suffered her to vest but when she was in the
company of the faithlful, of whome (fra tho first hearing of the word
at my month) she judged me to be one.

Now, seing her battell is ended, and T am upon the point %hmﬂy
to follow, thiz 1 leave to the posteritie for discharge of my conscience,
and to the instruction of her children; That in Scotland, Ingland,
France, and Germanie, I have hecard the complaintes of divers that
foared God, but of the lyke conflict as she susteyned, fra the tyme
of hir first acquentance, and long before (as her owen mouth, offer
then onee confessed to me), till this hour, 1 have not knowen. TFor
her tenlation was mnot in the fleshe, nor for anything that apper-
teyued o fleshe (mo, not when she was in greatest desolation), hut
it was in spirite; For Hathan did continually buffeste her, fhat remis-
sion of sinnes in Christ Jesus apperteyned nothing unto her, be
reagson. of her former idolatrie and other iniguities; for the which,
notwithstanding any worldlie comfort, 1 have scne her (not for a
starte, but in long continuance) powre furth tearves, and send fo
God dolorous complaints, ofter then ever T heard man or woman in
my Iyfe. Ier company to me was comfortable (yes, honorable and
profitable, for she wus fo me ond miyne o mother); but yebt it was
not without some croce; for besydes trouble and fagherie of body
susteyned for her, my mynde was seldome quyet, for doing somewhat
for the comfort of her troubled conscience; wherof this rude letfer is
the leush, and of basest argnment, amongs many which ly besyde me,
and so must do be reason of my inabilitie in mo sortes then one.» 1)

Knox was de voortdurende raadsman en trooster dezer vrome, maar
swakke en twijfelmocedige vrouw. Met al hare nooden en al hare zorgen
kwam zij bij hem. En altijd had hij een vriendelylken raa ad of een hemoe-
digend woord. Nooit was het hem te veel. Altijd hoorde hij weer met het-
selfde seduld cn dezelfde belangstelling mnaar de Kklachten dezer sfille
in den lande over haren inwendigen, geestelijken strijd, die maar
wiet wilde wijken. Daar is een stille sympathie tngschen deze twee zoo ver-
schillende personcn, wonderljk, intuiticf, «fra the frst hearing of the
word at my mouth.» Deze betreklking was «nether fleshe nov blumk hut @
troubled conseicuce upon hir parss ; cn ook voor hem wus die vrien dschap
chonorable and profitable, for she was to me and myne a mother. »

L) Wepks, vol. VI, . 815 sqq.




72

Het i cen lieflgk beeld 1 de gesehiedenis van Schotlands hervormer,
wanneer wij hem, den door allen geduchten strijder, temidden van
zijn groote reformatiewerk telkens weer zien staan aan de zijde van
deze neergebogene ziel om met de teederste symputhie te luisteren
naar harc bekommernissen en uit den schal zijuer eigene vrome
tevenservaring haar altjd nienwen troost te bieden. Als hij niet per-
soonlglk bij haar was in sulke dagen van beproeving, dan waven zijne
gedachten by haar. Hiy, de krachlige man, Schotlands onvertsaagde
strijder, leed met haar mede met al de fimgevoeligheid eener vrouw.
Fien enkele brief moge van deze teedere betrehking tusschen liemn en
Mrs. Bowes getuigenis geven. Den 1stn Maart 1558 schreef hij
haar van uit Londen:

_ «Grace and Mercey.

«Deirlie belovit Mother, with my verie hartlie commendationn : This
last of Februar bypast I ressavit fra yow and fra my deirest Spouse
letteris, whilk, when 1 vead, partly did trubill me, knawing your con-
tinewall anguische. DBut, Mother, thair is no danger of everlasting
death; Ye lack not faith, as divers tymes I have written unto
yow; but now is weak and infirme in faith, whilk God permittis
mto yow of verie love, for greatter caussis than our earnell judge-
ment can understand. But ane thing T will baldlie speik; not flat-
tering yow, that your infirmitie has buone unto me occasionn fo serche
and try the Scriptuve mair neir than evee I ewld do for wmy awn
caus, and yit 1 have susteanit trubill baith in saule and bodie. Fear
not, Mother, that the cair of yow passis fra my hart.

«Na! He to whome nothing is scereit, knawith that I never present
my self be Jesus Chryst befoir the throne of my Fatheris mercie,
~but their also 1 commend yow; and seldome it is that utheriswys
ye pass fra my rvemembrance. The verie instant hour that youre
letteris was  presentit unto me, was I talking of yow, be reassone
thrie honest pure wemen wer cum to me, and compleanying thair
great infirmitie, and wes schawing unto me the greit assallis of the
enemy, and [ was opinnyng the cause and commodities thereof,
whereby all oure cis wypit at anis [weeped at onc time], and I was
praying unto God that ye and some utheris had bene thair with me
for the space of twa howrs, and evin ab that instant came youre
letteris to my handis; whairof ane part I ved unto thame, and ane
of thame said, <0, wald to God I mycht speik with that persone,
for T persave that thair be ma tempted than Ls | wryt na lie uuto




.
i

oo

yow, but the verie treuth of ounre communicatioun whab tyme T
ressavib youre letberis.

«Llejois, Mother, sud abyd pacientlie the day of oure finall delyverance,
when all bifterness salbe rewoveit, and we possessit in the fruitionn
whairfoir now we grone and thrist. Cum, Lord! and tarie not.

«At Londoun, the 1 of Marche 1553.
«Your Sone,

_ «Johne Knox.s 1)

Nog voordat Knox Berwick verliet, wverloofde hij wich met de
dochter van Mrs. Bowes, Marjory, die echter waarsehijnlijk door te-
genstand van haven vader pas zes jarven later zijne vrouw werd. In
Mei of Juni 1551 vertrok Knox naar Newcastle, waar hij als predi-
ker werkzaam bleof tot het voorjaar van 1553, evenwel met tamelijk
lange tusschenpoozen wegens verblijff in Londen aan het hof van
BEduard VI of in andere gedeelten van Engcland, waar hij alg pre-
diker heengezonden werd.

De voornaamste bronnen voor Knox' verblijf te Newcastle zijn de
door Lovimer ontdekte «Letter to the Congregatioun of Berviks ?) van
1552 en de «lipistle to the Inhabitants of Newcastle and Barwikes )
van 1558, door Kmnox geschreven te Genéve.

Uit dezen laatsten brief blijkt, dat Knox ook te Newecastle voort-
ging - het avondmaal te bedienen volgens den cenvondigen ritus van
St. Andrews en Burwick. «How oft», zegt hij, «<have ye benc par-
takers of the Lord’s Table, preparved, used, and ministred in all sim-
plieitie, not as man had devised, neither as the King's procedings
dyd alowe, but as Chryst Jesus dyd institute, and as it iy evident
that Sainct Paule did practise?s 4

Wat zin wandel onder hen betreft, evenmin als een Paulus tegen-
over de Covinthiérs, omteag hij zich te verklaven, dat zijn geweten
tegenover hen vrij was, dabt hij zich van geen ding bewnst was, al
beleed Ly ook, dat hij daardoor niet gerechtvaardigd was: «God is
witnesse, and T vefuse not your own judgementes, how simplye and
uprightly 1 eonversed and walked amongst you: thogh in his pre-
cence I was and am nothing but a masse of corruption, rebellion,

1) IIT, p. 379

2] Lorimer, p. 251 ]
31 Works, V., p. 475—494.
4V, po 480




and  hypocrisic; yet as concerning yow and the doetrine taught
amongst yow, as then I walked, so nowe do I write in the presence
of Him who onely knoweth, and shal reveale the sceretes of all
hartes, that neither for feare dyd T spare to speake the simple truthe
unto yow; neither for hope of worldly promotion, dignitie, or honour,
dyd T willingly adulterate any parte of God’s Seriptures, whether it
were in exposition, in preaching, contention, or writing.» 1)

Knox' prediking in dezen ule kunnen wij leeren kennen uit den brief,
dien hij op het einde van 1552 schreef aan de gemeente van Berwick.
Hij noemt dawrin de hoofdpunten zijner loor op, daar er verschillende
gernchten n omloop waren gekomen, dat hij op somuige punten zou
agn. veranderd. Uit dien brief kunnen wij dus zien, wat in Knox' predi-
king n dezen tijd vooral op den voorgrond stond, wat hij heschouwde
als de «chief and prineipall poyntess der reformatorische leer. De cerste
drie punten, dic hij noemt, het vooropstellen van de genade Godg, de
Christologie en de rechtvaardigmaking door het geloof, hieeft hij moowel
met Luther als wet Calvijn gemeen. Daarop volgt echter een punt,
waarin wij den leerling der Zwitsersche reformatie herkennen.

Knox stelt nl. wede op den voorgrond «a holye and godlye
conversotionn,» en spreekt exprosselijk  het anathema uit over de
tegenovergestelde leer: «if amye denmye goode warkes to be profi-
table, as not necessar to @ trew Christione professiown.s  Niet alsof
Luther dat punt niet volgaarne zou hebben onderschreven, maar Let
op den voorgrond stellen ervan is karakteristick voor de Zwitserscho
reformatie. De Gereformecrden waakten er voor, dat naast de legr
der secltvaardigmaking die der heiligmaking niet in de schaduw trad.
Naast religicuse werkten bij- de Zwitsersche reformatoren ook krachtige
zedelijke molieven. ?) Vandaar in de Gereformeerde Kerken in onder-
scheiding van de Luthersche eenc strenge handhaving der fuchi. 3)
Vandaar Let erkennen door de Gereformecrden tegenover de Luther-
schen van den wsus didacticus, niet alleen elenchicus, van de wot. £)

1 V., p. 480, 21 1, (_Jh:mtﬁ-.[:ie de la Haussuve. e sodsdicnstive bems w0 .v/m piws Hezon
'i'f‘/:r'f et itren ey ,’,}'C’Sf‘}if""-,\'?". T rilam 1863, bl 87, 45. 115 (e I 8
3) Dat Knox a0k op de fuett in dezen tijd ree:

'tmn,g'em nadrol wonsehte e legwen,
Lioawel ddie in de Eapelsche Kerk zoer veronachtzaaimd werd. blijks ool nit dezen hriaf,
wanr hij sehrijfts | Tatt manefest conts enipiane of Gad and af godlines be rebuked of yow,
and vonvicked by those that beare authoritie, lest, by permissioun and sufforance, at length
iniquitie become so familiar that God espye it 4o Je fhe sin of the citie. ind so poure

deun plagues without meusor n his hot displeasor, becanse none is found tha nnfaynedlie
regardeth the Lords incdignatioun.” Lovimer, Le. . 264,

40 V. bv. de bweesrle
fet ﬂ-:’:,-.:'i;s-rdgj:1:r= fewere in het cerste en in het derde deel van den Heidellergschen Catechisms,

5 5)1‘!1111-T<|‘n|- Van -lIJ web J]‘w Ir;aff'rr.u wop _‘,H,gl’/(‘ 21 a]»., ,.(v-p.' B

1




i

Dat Kuoox hier dift punt als vierde hoofdpunt van zijne evangelie-
prediking opnoemt, is nieb aan toevallige locale omstandigheden te
danken. Tntegendesl, Lebis een karakteristick punt van Knox' prediking
en van zijne geheele reformatie. et leven overeemkomstiy Gods wail
wordt door hem in al zijne geschriften sterk op den voorgrond gc-
plaatst, al hestrijdt hij daarnasst even sterk al wat aan de Roomsche
leer der goede werken zou kunnen doen denken. I laal het evangelie
niel opgaan in de leer der rechtvaardigmaking door het geloof, zooals
Hamilton gedaan had. Tlij spreekl nist als Hamilton uitsluitend van
«the Gospels in engeren zin als zijnde de inhoud van «the Word of
Gods 1) maar van «Godds holie lww and lestament.» Evenwel plaatst
hij die twee vask min of meer <unvermittelt> naast elkaar, en loopt
7ijn godsdienst juist door dit »unvermittelie» gevaar webtisceh te worden. #)

BEr is in Knox' prediking lets, dal slerk herinnert aan de profeten
van het 0. Testament. Gods heiligheid, die geene zonde ongestratt
kam laten, staat sterk op den yoorgrond. Rampen worden aangekondigd,
indien men van Gods geboden afwijkt. Indicn cen ongeluk het land
traft, dan is het, omdat men gezondigd hecft, Enox’ strijd gaat bovenal
tegen de zonde als zoodanig. Uit alle ljdem, ool wifi hef ljden van
(hristus en van de uitverkorcnen heeft men fe leeren «how odious
sy is in the sychl of owr hevinlie Fother, whose justiee is so invi-
olable yat it mosl nedes require a satisfuctionn of all fleshe whair
offence is committed.» 3) Want immers ‘de zonde is «the onlye cause
expressed by his holic worde of all calamities that apprchended all
floshe.» #) En van de uitverkorenen zegt hij: «if thawr syns be ma-
nifest, most commonlic they are called to manifest rcpentance, and
do suffer in the [lzshe punishment and plagues; which plagues, albeit
they be no wyse satisfactorye for man's iniquitic (for yat is propire
only to the passioun of him that never offended), yet do they teache
us how sevierlye Glod doth punishe syn, evin in his elect and ehosen
vessellis, that by thair examplis admonished we may also lerne to
haitt in ourselves the crymes and vieess which God haith declared

1) Zie hoven, bl 9. V. bl 7.

2) 1 never teached unio yow nor unto anye olhers my anditory that dectrine,
to e helaved. which T did oot [rnd weitten in Godds holie law wud testanicit
257 Vg in zijn P

izie bhoven bl. 36) en de nitdrank

Hiz LeCeEsaTY

Torimer, .

feation o Mass

_whilk fandatiom:. no danht, is the Lo and the Hrangile”
kiviy o Bwede of Eodis Lo, that i, all bis O

e bowen Bl 37). Va

dinances. Togtansent,

Promeis. and exhibition their gole de telleng in Knox' geschriften

vootkamende nitdeaklsing : _ster commimndeent” of erpress commandenent” of , playue prosapt.
3} Lorimer, p. 252,

Ay p. 261




76

himself’ to haif in his most especiall servants. Flatter not yonrselves,
beloved brethren, God is immutable, and what he hes punished in
one age, realme, matioun, citic or person, this same most his just
Judgments hait and punish in everye realme, natioun, or person that in
like manner offended or transgressed. Knowledge of godliness without
will to live a godlie life is a testimonie and seale of just condem-
ination.» 1) Zoo is de grondtoon van Knox' prediking en uit dit oog-
punt bezag hij voortdurend de tydsomstandigheden, op dezelfde wijze
als de profeten van Isragl, die hij ook bij voorkeur hierbij aanhaalde.

Nadat Knox de hoofdpunten zijner leer, zoowel te Berwick als te
Newcastle heeft opgencemd, spreekt hij ook nog over de ceremonisn.
Dit gedeelte van den briof is vooral helangrijk, omdat eruit blijks,
dat Knox zelf gevoelde, dat ziju beginsel van het Schriftgezag toch
ten slotte miet zoo absoluut kon zijn, als hij het in zijne Vindication
onn Mass had voorgesteld, dat er ten slotte in den eevedicnst toch wel
«thinges of smaller weights bestonden. Hij had daarom te Newcastle
mn dit opzicht iets toegegeven en zich uitgesproken in den zin, waarin
hij nu aan de gemcente te Berwick schreef, Men had hem verweten,
dat hij uit vrees toegegeven had en hiertegen verdedigh hij zich nu.
Hy had het alleen gedaan owm de eenheid der Kerk te bewaren, den
band der liefde ot de broeders niet te schenden en om geen conlflict
uit te lokken met de overheid, waar hierfoe geen onoverkomeljke
noodzakelijlcheid bestond. Blijkbaar geeft Knox echter zeer met tegenzin
en sleehts <for a tyme» toc, en ongetwijfeld openbaart wich juist hier
weer de groote invloed van Calvn, die alleen ecen man als Kuox er
toe brengen kon op dit punt althans een weinig van =zijn beginsel
af te wijken. De redeneering toch, die Knox hier volgt, die hij later
cchter wel nauwelijks meer zou hebben overgenomen, is geheel in
den geest van Calvijn gesteld.

«Bol as for ceremonies or riles,» zoo laat hij zich hooren, «thinges
of smaller weyght I am mnot ‘wminded to wmove contentioun, so yat
with conscience, and withowt veproche of wmy former doctrine, I ey
wvoud the swne. To tucche the poynt, Aneling at the Lord’s Supper
I have proved by doctrine to be no convenient gesture for a table, which
has been gevin in that actioun to suche a presence of Christ as no
place of Uodd’s Heriptures dothe teache unto ns. And thaivfor kneling
in that actioun, appering to be joined with certan dangears no less

L) Lorimer, p. 253.



i

i manteyning superstitionn then in using Christ's holye institutioun
with other gestures than either he wused or commanded to be used,
I thought good amongst yow to avoid and to use sitiing at the
Lord’s Table, which ye¢ did not refuse, but with all reverence and
thanksgiving unto God for his treuthe, knowing, as I suppose, ve
confirmed the doctrine with your gesturcs and confessionn. And this
day yct, with a testimonie of good conseience, I signifie unto you that as I
nother repent nor reeant that my former doctrine, so do I (for divers
causes Jong to reherse) muche preferre sitting at the Lord’s Table either
to kneling, standing or goyng al the astioun of that mysticall sonper.
But Dbecanse I am but one, having in my contrair magistrates,
commone order, and judgements of menye lerned, I am nob wynded
for maintenance of that onc thing to gainstand the magistrates, in
all other and chief poynts of rcligionn aggreing with Christ and
with his true doctrine, nor yet to break nor fruble common order,
thought meet to be kept for wnitie and peace in the congregatiouns
for a tyme. And least of all intend I to dampne or lyghtlye regarde
the grave judgments of suche men as wnfeignedlie 1 feare, love and
will obey in all things by them judged expedient fo prowmoete God's
glovie — these subsequents gronted wunto wes, en dan volgen ver-
schillende voorwaarden. Vooreerst, dat de magistraat zou verklaren,
dat het knielen niet om eenige bijgeloovige reden geschiedde, «as that
they have dones, voegt Knox erbij, «if ministers were willing to do
thair dewties,» 1) en dat het slechts zou geschieden «foir a fime.s
Voorts, dat men het knielen alleen zon beschouwen als eene ver-
ordening van menschen en niet noodzakelijk bij het avondmaal be-
hoorende. Hn eindeljk, dat «my fathers, whome I feare and honor»
sjn geweten niet zouden bezwaren door het hem ten kwade te dui-
den, dat hy bij de bediening van het avondmaal meer getracht had
Chrisbus na te volgen dan wat eenig mensch luter had bevolen
te doen. )

Als men hem deze voorwaarden toestaat, dan zal hij «with patience
beare that one thing; daylie thirsting and calling uwnto God for
reformation of that and others.> Het 18 geen vrees voor straf, dic
hem ertoc brengt om op dit punt wat toe te geven, «but the onlye

1) Dit zieh ongetwijfeld op de bij de 2de witgave van het Book of comuman praier So
voegde Dieelavation o Kueeling”. Zic bonoden.

2) p. 261 =g,




PO
i)

teare, that Christian chavitie be violated and broken.» Want, hoe-
wel hy gemakkelijk zou kunnen aantoonen, dat zitten by het avond-
maal de voorkeur verdient hoven knielen,.-zoo zou er toch, als de
overheid, die geen overtreding van «a comwon orders wag dulden,
hem naar de wobt zou straffen, tegen de «Christian charitier worden
gezondigd, «other by me that for so smal a maeter obstinallie wuld
gaingtand suche magistrates as profvsses themselves earnest promoters
of Christs gospel, or elles by them thab, persuaded by some manlye
ragons of certain danger to follow if common order should not univer-
sallie be kept in the realme, should trouble the bodie or stope Lhe
nouth of him that to his knowledge hath spoken nothing but Christis
plane veritis.»

Bovendien kan hjj ook nog ter geruststelling van de gewelens van
zijne oude gemeeteleden te Berwick aanvoeven, dal zij wel, indien zij
worden «compelled by vigour of ¢ law» om de eenvoudige ritus van
het avendmaal op = te zellen, daurin kunnen loegeven zonder
daarinee hunne vroegere handelwijze te wvervordeelen, <tor when ye
followed and reccived Christis sempill mstibulioun sitting at table,
thair was no law (except the statute of that Roman Antichrist).»
Daarom als zjj nu door een «especiall commandement of your uppar
powarsy worden gedwongen om de «commone orders te volgen, dan
mag niemand hen deswege van afval van Christus beschuldigen, nl.
«if, livst ye rejoiss not that ye arve called back againe to a gestuir
that s joyned with dangers in that actioun. Secondlie, it oppenlie
ye professe that what ye do now, as 16 progesdeth nether of your
will pleasure nor electionns, so do ye not appear or allow the sawne,
but onlye doith bewr asnd suffer it for obedience wato magistrates, and
peice be kept amongst the congregatiouns thristing and praying, in
the mean season, that God of hiy greal mevey for Chryst hig Sons
satke please so to move and Muminatt the harts und ces of magistrates
and rolers thal they mott understand and see Christis institutionn
to be most perfitt and men's devises and wisdom in maters of reli-
gioun ever to have displeased God; that by contemplation thereol
they may studie to ervadieat and pull out all such plants as the
hevinlie Father hath not planted. And, lagtly, yf hating in your harts
all supevstitionn and ydolatry, ye likewise oppindie protest.»

Toch smart het Knox zoozeer, dal men de oude ritus van hen
wil wegnemen, dat hij, als hij daardoor «that order which Godd's

X

treuth hath planted among yow» zou kunnen bevestigen, Lever den




79

dood zou willen ondergaan, dan dat zij in hunne gewetens zouden
worden verontrust. Maar ziende, dat door zijnen begestand de magis-
traat veeleer tegen hen zou worden aamgeset, zoo getnigt «the congail
of all godliye» en ook «the testimonie of my owin consciences, dat
het befer iy dit ééne to dragen dan den magistraat te weerslaan.
Maar in elk geval moeten «fj wachen met iets te vevanderen, toldab

z1) zullen ziin <especiollie commanded by such as haith authoritie.s L)

Uit dit gedoclte van Knox' brief blijkt reeds, hoezeer hij in dezen
6jd het gezag van de overheid hoog hield. Nog beter moge zijn ge-
voelen in deze blijken uit wat hij zegl op een: andeve plaats van
dezen zelfden brief. Deze plaats is cenig in de geschriften van Knox.
Het is mociljk er hem in te herkennen. De groole invloed, dien
Calviins Mustitutie op dit punt zells op esn man als Kpox in die
dagen nog uitocfonde, blijkt hier mel verrassende duidelijlcherd, Tater
echter, na slechts weinige jaren, zou op dit puni althans de- leerling
van Major het bij Knox met beslistheid van den leerling van Calvijn win-
nen. Knox hermnert daar de inwoners van Berwick opzeltelijk evazn, dat
z gehoorsaamheid verplicht zijn aan de overheid, zelfs aan slochte
overheden: «Remembering alwayes, beloved bretherne, that dew obe-
dience bo given to wmagistrates, veulers and privnces, withoul tumnlt,
grudge or scditionn: for, how wicked yat evir themselves be in life,
or how ungodlie that cvir thair precepts or commandements be, e
wost obey thame for conscience saike ; except in cheif poyls of religiown ;
and than aught ye rather to obey God nor [ than] man ; ot to pretend
to defend Godds treuthe or relligioun (ye being subgetts) by violence
or sweirde, but patiently sufforing what God shall please be laid
upon yow for constante confessionn of your fayth and beliefe.» 2)
Hier wordt dus het recht tot opstand, zelfs om der wille van den
godsdiensl, beslist ontkend. Knox poneert hier een gehecl ander be-
ginsel dan hij in zijne latere geschriffen en tegenover Maria Stuar( zou
verdedigen. Hel is hetzelfde beginsel, dat wij ook vonden bij Balnaves
m zn Treatise on Justification, 3) en dat ook door Calvin meb zooveel
nadrak in zijne Tnstitutie is ontwikkeld.

De verplaatsing van Knox van Berwick naar Newecastle bracht
cene groote verandering in zijne positie. Terwijl hij in de prensstad

I} p. 265,
2! i 259.
2
)

) Zie boven. bl. 45. noot 4




s}
pen meer beperkten kring van werkzaamhbeid had gehad, kwam hiyy hier
meer in aanraking met het openbare loven. Het duurde dan ook
nict lang, of de aandacht van Eduard VI werd op hem gevestigd
en reeds op het cinde van 1551 werd hij tot kapelaan des konings
benoemd. [IIct gevolg van deze benoeming was, dat ook hy op zine
beurt ') meermalen voor het hof moest preeken en zoodoende ook
voor de KEngelsche Kerk een man van invloed werd, waarvan nog,
gelijlk wy zien zullen, de sporen zijn te vinden in het Dook of com-
mon  prayer, terwijl hij tevens nu en dan als reizend prediker werd
nitgezonden om verschillende plaatsen van Engeland te bezoeken.

In den zomer van 1552 vergezelde hy waarschinlgk den hertog
vap Northumberland op dicns rels door het Noorden van Engeland
in zijne hoedanigheid van «Cleneral Warden of all the Marches

towards Scotland». Knox verhaalt ons namelijk in zyn « Godly Letler to the

Fuaithful in London, Newcastle, and Berwick», dat hij voor hem preekte
«in mo places nor one.> En hoewel hij tegenover hem evenmin als
tegenover de anderen verzweey, wat hij meende te moeten zeggen,
ook aangasnde den dood van den hertog van Somerset, bleefl hij toeh
in deen t5jd op goeden voet met Northumberland, die hem later aan-
beval voor het bisdom van Rochester, welke zaak echter aanleiding
gaf, zooals we later zien zullen, tot eene minder goede verstandhou-
ding tusschen deze twee mannen. In den herfst van 1552 moest
Knox voor het eerst zijne preekbeurten vervullen voor het hof.

Dit verblijf van Knox te Londen is zeer merkwaardig geworden
om den invloed, dien hiy toen heeft uitgeoefend op den vorm van
een bepaald gedeelte van het Book of common pirayer, dat velen aan-
stoot gal. 2) Juist in dezen tijd toch was de lweede druk van het
Book of comion prayer ter perse, maar nog niet in het licht ver-
schenen. Volgens Parlementsbesluit zou het den 1ster November
in werking mosten treden. In verband met deze voor de Engelsche
Kerk zoo helangrijke gebeurtenis hield Knox in deze dagen voor
Eduard VI en zijn Lof een preck tegen heb in het Prayerbook voor-
geschreven Znielen bij het avondmaal. Uit een brief van Cranmer
ann het Privy Council, gedateerd 7 October, blykt, dat Knox' preek

1) Fduard VI henoemde zes kapeluans, waarvan er om bewrten twee aan het hof moes-
jen zijn, terwijl de wvier anderen panr verschillende streken werden gezonden om fo prec
ken, Bie Strype, Feclesiustionl Meandiriols, vol. 11, p. 521 |sangehaald bij Lodimer, Le, p. 78],

2) Het 18 de verdienste van TLwrimer in wijn bovengencvemd werk de deshetrellende
feiten hat eavst asn bet Tieht te hebben gebracht. Zie aldane p. H8—137.




81

mdruk gemaalt had, zoodat sommige leden van dien raad zelfs ver-
langd hadden, dat Cranmer alsnog zou raadplegen met den bisschop
van Londen, mebt Petrus Martyr en anderen «and weigh the said
prescription of kneeling, whether it be fit to remain as ¢ command-
meit, or Lo be left out of (he Book.» Cranmer zegt dan, dat hij san
het bevel des konings zal gehoor geven, hoewel hij doet opmerken,
dat die zaak bij het opstellen van het boek reeds voldoende is over-
wogen en dafi het hoek ook reeds is goedgekenrd door het Parlement,
zoodat hij den raadsleden in overweging geeft te bedenken, wat het
zegh, nu weer ¢without Parlioment» daarin veranderingen te gaan
brengen. Hij hoopt ook, dat zij zich niet zullen laten leiden door
«lhese glorious and wnquiet spiritss, die niets dulden, dat niet naar
hun eigen zin is. Want als men nuar hen wil luisteren, kan men
elkc jaar het Book wel herzien.

Wel zeggen u, te knielen wordf niet bevolen in de Schrift .<and
whatsoever is nol commanded in the Seriplure is against the Seriptuie,
and utlerly unlow(ul and wngodly.» Doch deze stelling wordt door
Cranmer afgewezen: «But this saying s the chief foundatiown- of
the ervor of the Anabuptists and of divers other sects. This saying
is a subversion of all order as well in religion as in common policy.»
Want als dat waar is, dan kan er veen enkele «form of serviees
worden vastgesteld, omdat alles reeds voorgeschreven is in de Schrift.
Cranmer zal guarne tegenover zoo iemand bewijzen, dat zijne leer
onwaar is, cn niet alleen onwaar, «but also seditious, and perilous to
be heard of any subjects, as a thing breaking the bridle of obedience
and loosing them from the bond of ol princes’ lawsy» 1),

Cranmer wees hier met juistheid de verkeerde strelking van Knox'
beginsel aan, indien het tot zijne uiterste cousequentie werd doorge-
voerd. Doch naast dit beginsel leefde in Knox, nog versterkt door
de studie van Calvijn, een even krachtig, kerkelijk heginsel, dat zich
reeds aanstonds Dij zijne roeping tot het predikambt ?) had geopen-
baard, en dab een heilzaam tegenwicht bood tegen het eerstgunoemde
beginsel cn hem er voor bewaarde dit in Anabaptistischen zin door
te voeren. Hoe deze twee beginselen in Knox met ellanderin heffigen
strijd konden komen, kunnen wij zien uit den boven geciteerden

1) Lovimer, p. 103.
2) Zie boyen, bl. 81 vwv.

3

¢

-




89

briel aan de gemeente van Berwick en uit de houding, die Knox
zelf ook duarna aannam tegenover de Hngelsche Kerk ten opzichte
van hare ceremonieele gebruiken.

Tntusschen had toch de actie van Knox tegen het geinerimineerde
voorschrift van het Prayerbook ten gevolge, dat de uitgave ervan voor-
loopig werd gestaakf. Tevens deed zich voor Knox eene micuwe
velegenheid voor om nogmuals al zin inviced te doen gelden tegen
bedoeld voorschrift. Den 20ster Qectober nl. werden Knox cn eenige
anderen door het Privy Couneil verzocht de door Cranmer opgestelde
Confessic na te zien. Knox manktc van de gelegenheid gebruik om
met medewerking zyner vrienden, zoo spoedig mogelijk, v66r den
1sten November, tegen 6én artikel dier confessie, getiteld <«De Libro
Cevemonicrum  Ecelesive  Anglicanae», wijne bezwaren aan het Privy
Council bekend te maken. i deed dit in cen stuk, dat door Lorvimer
is ontdekt en uitgegeven 1), en dat wel 15 waar noch datum, noch
onderteekening draagt, doch waarvan de inhoud blijkbaar aan Knox,
als den, voornasmsten auteur althans, doet denken 2), terwijl het stuk
zelf door Lorimer ook werd gevonden bij anderc geschriften van Knox.
Blijkens het hegin is het een antwoord op den brief van het Privy
Council aar Knox van den 20sten Qctober, tevens met toespelingen,
naat het schijnt, op den boven geciteerden brief van Cranmer.

In dit stuk, door Lovimer «Confession on Kneeling» betiteld, wordt
cene opzettelijke vevontschuldiging asngevoerd, dat men nog slechts
gém  artikel van de confessie had behandeld, omdat men mct heb
amdere stuk, dat over de andere artikelen zou handelen %), nog niet
was Iduar gekomen. Wegens het belang van het onderwerp zond
men echter deze «Confession o Kneelings veeds voornit. Blijkbaar
had men dus de bedoeling door dit stuk, zoo mogelijk, nog verandering
te brengen in het hedoelde artikel van het Prayerbook, dat den
[sten November veeds in werling zou moeten treden.

De bestrijding in dit stnk van den door heb Prayerbook voorge-
schreven ritus komi in hoofdzaak neer op hetgeen Knox over deze
zelfde zaak een paar weken later schuicef aan de gemcente van
Berwick in den boven reeds gecileerden brief. Oolk hier wordt de
nadruk er op gelegd, dat «neither the cxample of Christ mor yet

1) Lorimer, p. 267—274.
9) Zie de bewijzen hievvoor bij Lovimer. p. 275 =y,
3 Init stk i werloven gegaan.

S — - —




e ——————— e

any ewxpress cominondinent ol hig saeved word asured them of [against]
evel doing», cn voorts er op gowezen, dat de Roomschen terecht
zullen zeggen: «Your kneling, which yon have of us, hath no rore
firmament n Godde’s worde than our ceremonies that ye have abo-
lyshed» 1), dat de afgoderii er stilzwijgend door zal worden in de
hand gewerkt, omdat die corcmonie «<leedythe the same in the heartes
of men», en dat men zoodoende gedwongen wordt gemeenschap te
oefenen met diegenen, die in hun hart Roomsch blijven, «to bowe
and knele amonge the mydst of idolatourss o).

Den 27sten Oclober werd er eene vergadering gehouden van het
Privy Council en dat de «Confession on Kneelings althans gedeeltelijlk
hare unitwerking niet miste, kunnen wij wien uit de notulen dier
vergadering, waarin wij lezen: «At Weslninster, the XXVII day of
October, 1552. A Lefter to the Lovd Chancellor, to cause o be
joined unto the Book of Common Prayer lately set forth a certain
decloration signed by the King's Majesty, and sent unto his Tordship
touching the kneeling at the receiving of the Communions 8), 7

Nadat dus door Knox’ krachtigen tegenstand de uitgave van hef
Proayerbook ecn maand lang was gestaakt, kon zij nu worden voort-
geueh. Verschillende exemplaren waren echter reeds geheel afoedrukt,
zoodat men genoodzaalkt was daarin de bedoelde «Declaration on
Kneeling», op een afzonderlijlc vel gedrukt, in fe voegen. Nog hastaan
cr zulke exemplaren, waarvan de pagineering verraadt, dat de.«De-
claration on Kneeling» later i3 ingevoegd.

In deze «Declaration», waarschynlijk door Cranmer opgesteld, wordt
geheel op de wijze, zooals Knox dal verlangde in uijn brief aan de
gemeente te Berwick 4), oxpresselijlk verklaard, dat hel knielen niet
in bijgeloovigen zin wordt bedoeld : «Lest yeb the same kneeling might
he thought or taken otherwise, we do declare that it is mot meant
thercby that any adoration is done, or ought to be done, zither wnto
the sacramental bread and wine there bodely veceived, or to any real
and essential presence there being of Christ’s natural flesh and blood.
For as concerning the sacrawentol bread and wine, they vemain still
i their very natural substances, and therefore may wot be adored,

1, 290, Z
2} p. 269,
31 . 26Y,

1) Ziz haven, ki, 77,




B4

forr that were wolatry to be ablwrred of all faithful Christions; and
as concerning the natural body and blood of our Seviowr Christ, they
are in heaven, and not here; for it is against the trnth of Christ’s
truc natural body to be in more places than in ome at one tymes 1),

Als men deze <«Declarations met de «Confession on Kneeling»
vergelijlct, dan ziet men, dat door de verklaringen, daarin vervat,
aan de voornaamste bezwaren van Knox c. s. werd tegemoet gekomen.
Al werd de ceremonie wzelve niet veranderd, alle misverstand werd
nitdrulkkelijlk afgesneden. Zoo handhaafde Knox dus door zijn krachtig
protest het Protestantsche karakter der Engelsche liturgie. Dat men
het orootc gewicht dezer «Declarations ook van Roomsche zijde uit-
nemend begreep, blijkt wel uit de woorden, achttien maanden later,
in April 1554, gesproken bij het dispuut van Latimer te Oxford door
Dr. Weston, één zijuer opponenten: «A runagate Scot did take away
the adoration or worshipping of Christ in the Sacrament, by whose
proeurcment that heresy was put into the last Communion Book;
so inuch prevailed that one man's authority at that times ?). Later
werd deze «Declarations een tijd lang wit het Prayerbook weggelaten,
doch ten slotte toch weer opgenomen, hleef zij tot op dezen tijd «the
Black Rubries voor de romanisesrende richtingen in de Engelsche Kerk 7).

Ook de «Articles» van de Confessic werden <in some part altered» %)
aan den koning en daarna aan Cranmer teruggezonden, die met de
vemaakte veranderingen genoegen nam. Deze veranderingen waren
echter slechts weinige. De belangrijkste was, dat in art. 38 (later 35)
de woorden, dic Knox het meest moesten hinderen, werden geschrapt,
nl. deze: «ct quoad ceremoniarum rationem, salutari evangelit libertati,
sl ex sua natura ceremoniae illae estimentur, in wwllo repugnant sed
probe econgruunt, et eandem in compluribus imprimis promovents,
terwijl overigens het artikel in dien zin werd gewijzigd, dat van de

1) Dhe two litwegies, wiih other Doswments set Forth by authority iu the vejgn of Kinyg
Bdward the Sizth, Pavker Society 1844 (aungehanld bij Lorimer, p. 120).

2) Foxe, Acts and wowwnents, vol. VI, p. 510 (sangehaald bij Lorimer; p. 184).

3) Lorimer, p. 135

4) In de notulen van het Prizy Cuwwemedl Tecst men: . Al Westminster, the 20th Novem-
her, 1552. A letter wag ordercd to be sent fo the Archbishop of Canterbury, with #ie
Articles hevetofore drawn and delivered by him to the King's Majesty, which heing since
that time considered by cerfodn of his Highness chaplaiis and others, ave in dome pait
altered; and therefore retnrned to hitn to be considered, so as, after the peifecling of

them, order may be given for the putting of the same i due execution.™ Cowsetl Boof,

vol. TIL. p. 645 jaangehanld bij Lorvimer, p. 124




1

&5

ceremonién in bebrekking tot de «salutaris evangelii libertasy niet
meer werd gewaagd, maar alleen van het Book of common prayer in
vijn geheel werd getuigd, dab het miet streed met de csalutaris evan-
gelil doctrina.» Zoo werd ook in de «Articles> eene verandering
gebracht ten opzichte van de ceremonién, geheel in den geest van
de «Confession on Kneeling.» Uit het feit, dat Knox op geen enkel
punt eenige verandering trachtte fe brengen in de leer der « Articlesy,
maar zich alleen richtte tegen de ccrcmonién, blykt wel voldoende,
dat hy ten opzichte daarvan geheel eenstemmig dacht met de hoofden
der reformatie in Engeland. :

Van Knox’ verder verblyf te Londen is ons weinig bekend. Hij
bleet er mog tot December van dat jaar. In dezen tijd maakte hij
waarschynlyk kennis met de familics Locke en Hickman, rijke koop-
Liedenfamilies te Londen, met wie hi later corrcspondentie bleet
voeren. Iin door zijn wverblijf aan het hof, én door zijnen owgeng
wet  verschillende persomen in Londen was Kmnox in de gelegenheid
om goed op de hoogte te komen van Engelands politieken, zoowel als
kerkelijken toestand. Zime waarnemingen deden hem echter geene
goetle voorgevoelens koesteren omtrent Engelands toekomst. Hiyj ge-
voelde, dat er was, miettegenstaande uitwendigen bloel, <something
rotten 1n the state of Engeland.» Iy zag, dat sinds den val van
Somerset cene voor de reformatie minder gunstige richting begon
veld te winnen en invloed te krygen onder de regeerende personen,
niettegenstaande de jonge konming zelf de reformatie van harte was
toegedaan.

Knox vertrouwde de raadshieden van de kroon niet, wab hij in zijne
preeken ook geducht liet merken. Daarbi kwam de zwaldke gezondheid
van den vorst, dic Knox dagelijks in de gelegenheid was op te merken,
terwi)l m de verte voor hem het dreigende beeld opdoemde eener
katholicke crfprinses van de kroon. Geen wonder, dat hij de toekomut
donker inzag. Herhaaldelijk zinspecide hij er dan ook op in zijne
preeken, en cok in zyne latere bricven aan Mrs. Loeke en Mrs. Hicle
man herinnert hij haar aan zijne sombere voorspellingen, vroeger in
haren vertrouwden kring gedaan, toen alles wuiterlijk zoo goed scheen
te gaan, zoodat wie opperviakkig d ey
hebben gemerkt van eenig dreigend onheil. Knox echber zag dat

e dingen gadesloeg, nicts zou

alles melt diepe smart, geljk hij later schreef aan Mys. Locke, hoe
somtijds «my hart was opinct and compellit in your presence fo be

mair plane in suche nalleris os efter hath cum to pass, then ever




86
T was (o any. For ye rewember, as | suppois, how efter great an-
gusche and sorvow of hart, whilk many dayis 1 susteanit, at last 1
was compellit, with weiping tearis, to oppin nnto yow that whilk
almaist no wan cnld haif beleiffit. Ye remenber my judgement and
what communieationn we had upon the same. ... And when 1 remember
that all sie admonitionis I ussit when na apeirance thair was of
suche lrubillis, as efter hath ensewit, and mair aboundantlic sall
ensew; when all these things I call to mynd, T can na nthirwyse
judge, but that God usit owr familiaritie and communicationn for
that present, us a preparative for a scharper medicines 1). Ilet
dreigende gevaar stond hem altfjd voor oogen, ook fe midden van
de grootste blfjdschap: «in prosperitie, in the middis of mirth, my
hart quaikit for the sorrowis to cum» 2).

Ook kwam er in dezen tijd eene ongunstige veramdering in Knox’
verhonding tot den hertog van Northumberland, toen den machtigsten
staatsman van Engeland. Deze had bewerkt, dat aan Knox, dien hy
op zijne rels door het Noorden van Engeland als een voortrefielylk
prediker had leeren kenmen, het bisdom van Rochester werd aange-
boden, wel s waar met politieke en zelfzuchtige ooginerken, doch
tevens ale een blijk van genegenheid tegenover Knox. De uitslag
echter van deze bemoeiingen viel Northumberland niet mede. Knox
schijut hem onaangename waarheden gezegd te hebben. Knorrig
schreef Northumberland den 7den December van uib Chelsey aan den
staatsseeretaris Ceeil:  «Master Knox being here to speak with me,
saying that he was so willed by you, T do refurn him again, because )
I love not to have to do wilh men which be neither grateful nor
pleasable. T assure you I mind to have no more to do with him
but to wish him well» %). Zoo Lad Knox dus den hisschoppelijken
zelel, die hem werd aangeboden, afgeslagen, ongetwijfeld om bezwaren
tegen de inrvichling en de gebrniken der Engelsche Kerk, redenen
voor een conscientieus man als Knox afdoende om eene invloedrijke
positie prijs te geven, doch voor jemand als Northumberland -onbe-
arijpelyl.

Spoedig daarop vertrok Knox weer maar Newcastle, na eerst nog

1) .o Mistress Locke and Mistress Hiclkman, Merchandis wyflis in Londoun.” Wonks.
IV, p. 220.

2) ,/I'o his loving Sister, Mistres Anne locke” Works, IV, 1. 238,

3) Lorimer, p. 151,




0]
=1

den boven veeds besproken brief aan de gemeente van Berwick te
hebben geschreven. Met Kerstmis preekte hij weer in Neweastle.
Deze preek bracht hem in moeiljjkheden, zooals hij zelf verhaalt in
zijne «Admonition fo the professors of God’s truth in IEnglond.» Hij
had gezegd, dat wie tegen het evangelie waren, dat tocn in Engeland
werd verkondigd, tevens waren csecrete traytours to the Cromne and
commonwealth of Englande», omdat zij naar nicts meer verlangden dan
naar den dood des konings. «How these my wordes at that tyme pleased
men, the cr;g.;mes [ wecusativns] and action intended agaynste e dyd
declare.» En toch zijn immers zijne woorden door de uitkomst wel
gebleken waarheid te zijn. Die heschuldigingen kwamen van den kant
van Lord Wharton, de «Deputy of the Northern Borderss, en van
Brandling, «Majors van Newcastle. Doch de zaak werd spoedig bi-
gelegd ten gevolge van een brief van Northumberland aan Ceeil,
waarin hij hem een brief zond van «poor Knox, by the which yon
may perceive what perplexity the poor soul remaineth in ab the
present», en hem verzocht voor zijn ouden beschermeling Knox, dien
hij nog niet kon vergeten, op fte komen.

Temidden van zijne drukke ambtshezigheden vond Knox toch ook
tijd tot studie. In een brief nan Mrs. Bowes verhaalt hij, dat Ly,
juist toen hij haren brief ontving, bezig was «in contemplabing
Mathowis Gospell>, waarbij hij «revolved sum maist godlie ex-
positioun, and, awmangis the wrest, Chrisostome.» Uit pen anderen
brief vernemen wij, dat hij een bepaalden dag afzonderde voor studie
en gebed, doch wij willen dien brief hier laten volgen, daar hij ons
cen blik doet slaan in Knox’ intieme leven; hy is gevicht aan
Mrs. Bowes: «I think it best ye remane till the morow, and sa
sall we commonn at large, abt efter none. This day ye knaw to be
the day of my studie and prayer unto God; yit gif your trubill be
intollerabill, or gif ye think my presence muy releas your pane, do
ag the Spreit sall move yow, for ye knaw that T wilbe offendit with
nothing that ye do in Godis name. And O How glaid wald 1 be
to feid the hungrie and gif medicene to the seilk! Your messmger
faund me in bed, efter a sair trubill and maist delorons nyght, and
sa dolonr may compleane to dolour when we twa meit. DBub the
infinit gudness of God, who never dispyseth the petitionis of a sair
tubillit hart, sall, at his gud pleasure, [free us from these] panis
that we presentlie suffer, and in place thairof, sall croun ns with
glovie and immortalitie for ever. Buf, deir sister, I am evin of mynd




S‘.:
with faithfull Job, yit maist sair tormentit, that my panc sall have
uo end in this lyfe. The power of God may, aganis the purpois of
my hart, alter sic thinges as apeiris not to be alterit, as he did
unto Job; but dolour and pane, with soir anguishe, eryis the contrair.
And this is mair plane than ever I spak, to lat yow knaw, ye have
ane fellow and companyoun in trubill: and thus, rest in Christ; for
the heid of the Scrpent is alredie brokin doun, and he is stinging
us upon the heill. Fra Noweastle, 1553. In greit haist, Your
Brother, Johne Knox» 1). Knox was in dezen tijd zeer Iijdende, in
verschillende brieven klaagt hij er over. 'I'rouwens zijn vermoeden
werd wel bevestigd, ook later hooren wij hem nog telkens klagen in
zijne brieven over de «wickednesse [feebleness| of myne owne fesh»,
«the pain of my head and stomach.» De ontberingen op de galeicn
hadden zijne gezondheid voor goed geknakt.

In het voorjaar van 1553 werden Knox weer nienwe moeilijlcheden
in den weg gelegd, doch welke deze moeilijkheden waren, is niet
mot zekerheid te zeggen, daar de berichten schaarsch zin. Blijkbaay
cchter waren zij van zeer crnstigen aard. Uit een brief aan Mrs. Bowes
vernemen wij, dat hij bevel gekregen had van den graaf van West-
moreland «to repair wnto him, as I will siwswer at my perrel [peril]s 2),
Zelfs geen dag mitstel, hetgeen hij verzocht weogens eene preekbeurt,
werd hem vergund. Intusschen liep deze zaak beter af, dan zij zich
eerst had laten aanzien 3), Den 23sten Maart kon Knox van uit
Newcastle aan Mrs. Bowes schrijven: «This assault of sathan hes
been to his confusioun, and to the glorie of God.» Togh zag hi
de toekomst maar donker in, want hij voegde er tevens aun toc:
«f luke but ane doy or wthir te fall in thair handis; for mair and
mair rageth the memberis of the Devill aganis me.» 4).

Tevstond na Paschen, in April, ging Knox wederom naar Londen,
waar hij thang voor de tweede maal voor het hof moest preeken.
De positie van. Knox was nu eene veel minder gunstige dan toen
hy er de eerste maal preekte. Northumberland, dic foen nog zijn
beschermer was, herinnerde zich nog altijd het onderhoud te Chelsey.
De predikers begonnen hem te hinderen met hunne toespelingen op

1) Works, 111, p. 852.
2 1, iec p. 557,

3) Tn den Dbrief van 23 Maart heet het viu zijn vorig schrijven, dat het was ,,written

unto you ab sic tvme ag sy thochl £ wever sult wryt efter to wan, Haynous wer the
delationis laid aganis me, snd many wre the leis [lies] that ar maid to the Congall,”
) ]]i 1 B




IS, Y

L

de politieke gebenrtenissen van hunnen tijd. Zelfs in het Parlement,
dat jaar in Maart gehouden, had hij zich daarover genit tegenover
Cranmer. De geestelijkheid ging buiten haar gebied, als ij zich
aapmaticde in hare preeken de handelingen van hare meerderen te
beoordeclen. «You bishops», had hij gezegd, <look to it at your
peril. Take heed that the like happen not again, or you and your
preachers will suffer for it togethers 1). Juist na dit incident in het
Parlement moest Knox voor het hof optreden. Norfhumberland zou
wel gewild hebben, dat de hofpredikers hnnne tong zouden hebben
laten besprenkelen met «the halie watter of the Courf», maar Knox
was daar de man niet naar, al moest hij zijne onverschrokkenheid
dan ook met de ongunst van machtigen bekoopen.

Knox zelf geeft ons een levendig beeld van de verhouding van de
predikers tot het hof en van hunne prediking in zin «Godly letter (o the
Faithful in London, Newcastle and Berwicky van 1554, Van den koning
zegt hij daar: «We had ane King of sa godlie dispositioun towardis
vertew and the treuth of God, that nome from the begynning passit
him: (and to my knawledge, none of his yeiris did ever matche him
in that behalf, gif he mycht haif bene lord of his awn will).» Doch,
helaas, velen wilden niet hooren naar het Woord Gods. Ook de
vermaningen, die God zond deor cene vreemde ziekte, die onder het
vollk uithrak, werden in den wind geslagen. Integendeel, men be-
spotte en minachtte de predikers, die daarop wezcn, cn diegenen
onder de kapelaans des konings, <«whose toungis wer not temperal
with the holic wotter of the Court; planelie to speak, wha culd not
flatber aganis their conscience, and say all wes weill, and na thing
neidit Reformationn.» Welk een cerbied men hun betoonds ? « Assured-
Lie, evin suche as be the wickit Princes of Juda wes gevin to Jeremia.»

Er was bhna nicmand onder die predikers, die voor den koning
optraden, «but he did prophesie and planelie speake the plagues that
ar begun and assuredlie sall end.» Daar was Mr. Grindall 2), die
duidelijle den dood des konings voorspelde en klangde over de hove-
lingen, die de predikers van Gods Woord moet verwijten overlaadden,
en Mr. Lever 8), die de plagen, dic spoedig over het rijk zouden komen

1) Lorimer, 1. e p- 170
‘:3‘

York en daarna van Canterbury.

31 Hij was fén van 'skonings kapelaans, vosgile zich in Hveankfort bij de partij van
Cexe, werd later bisschop van Durham, doch werd wegens non-conformiteit afirezet.




90

e het met verwoesting bedreigen, voorspelde; en Mr. Bradford 1),
die ook de meest trotschen niet spaarde, maar hun Gods wraak ver-
kkondigde, omdat zij het Woord Gods wederstonden, hen vermancnde
zieh te spiegelen aan den hertog van Somerset, «who became so cold
in hearing Godizs Word», dat hij kort voor zijne gevangenneming
niet eeng de moeite wilde nemen om ¢ gaan «from his gallerie to
his halls om een preck te hooren; en eindelifk Mr. Haddon 2), dic
de oorzaken aanwees van de vroegere plagen en zeide, dat er nog
ergere zouden volgen, tenzij men spoedig berouw toonde. «This then,
and melkill |[much| mair I herd planelic spokin, cfter that the haill
Jounsaile had said, Thay wald heir no mo of thair sermonis; thay
wer but indifferent fellowis; yea, and sum of thame eschameit not
to eall thame pratting knavess 3).

Dat Knox by de hier genoemden niet achterstond, waar het gold
zijn. tekst toepasselijk te maken op foestanden aan het hof onder
Edvard VI, vernemen wi uit zijne «Admonition to the professors of
God’s truth in England.» Hij spreekt daarin over zijn <laste sermons,
die hy hield voor het hof. Hij sprak over de woorden: «Die met
my het brood eef, heeft tegen my de verzenen opgeheven.» Naar
sanleiding daarvan zeide hij, dat dif meestal gezien werd, dat de
vroomste vorsten «hadde officers and chief counseilours moste ungodlye,
conjureid enemies to Goddes frue religion, and traitours to their
prinees.» Niet dat humne goddeloosheid dadelijik openbaar werd, neen,
eerst hielden zij hunne slechtheid verborgen, z66 «that by worldly
wisdome wund policie, at length they attained to high promotions.s Dit
kon men zien uit de geschiedenis van Achitophel, Sebpa, en Judas.
Fn waarom hadden nu David en Hiskia toegelaten, dat sulke slechte
mannen “als Achitophel en Sebma tot zoo hoog aanzien warven opge-
klommen ? Henvoudig owmdat zij «so abounded in worldlye wysedome,
foresight, and experience, touchinge the government of a common-
wealth», dat hun raad onmishaar scheen, dab de staat hen niet scheen
te kunnen ontheeren. Of anders, omdat =z hunne slechtheid zoo

1) Den lsten Juli 1555 stierf hij te Smithtiald dea marteldood,

2) Beroemd om zijne welsprekendheid en oeleerdheid, was hij eenigen tijd president
van Magdalens Collage te Oxfrd, Tijdens Elizaheth was lij . Masler of Reyuests.” Zijne
Latijusche redevoeringen en brisven werden na zijn dood ullgepeven in 1567, Toeen men
de koningin vropg, wien zij als geleerde den veorkeur paf, Haddon of den Schotschen

geleerde Buchanan, antwoordde «ij: . Buchananum omnibus antepone, Haddonwn nemini
postpono.” Ve, Laiwg, TTI, p. 177, note 3.
3) Works, 1LL, p. 175 s,




91

gowd verborgen wisten te houden, dat niemand haar kon bewmerken,
tobdat zij zoo duidelijk asn den dag trad, dat ledereen het zag.
«And that was most evident by Achitophel and Sobna; for of Achi-
tophel it is written, that he was David's most secrete counsailonr ; and
that by cause his cowmsel in those duyes was lyke the oracle of God.
And Hobna 1) was unto good Kynge Hzechias somtyme comptroller,
somtyme secretary, and last of ai treaswrer; 10 the which offices he
had never beme promofed under so godly a prince, yi the treason
and malice which he bare against the Kinge, and against (foddes
true religion, hadde beem maunylestly kmowen. No, quod I, Sobna
was a crafty foxe, and conld shewe suche a faire counienaunce to
the Kinge, that neither he nor his counsail coulde espie his malicious
treason; but the prophete Esias was commaunded by God to go to
his presence, and to declare his traitorouse herte and miserable ende.
Was David, sayd I, and Bzeclias, princes of great and godly giftes
and experience, abused by crafty counsailers and dissemblyne hypo-
crites? What wonder is it then, that a yonge and innocent Kinge
be deceived by craftye, covetouse, wycked, and ungodly counselonrs?
I am greally afrayd, that Achilophel be counsailer, that Judas
beare the purse, and that Sobna be seribe, comptroller, and treasurer.
This and somewhat more I spake that day, mot in a corner (as
many yob can wytnesse), but even before those whome Y conscience
judged worthy of accusutions 2).

De toespelingen in deze preek lieten aan duideljjlcheid niets te
wenschen over. Men kan er zich alleen over verbazen, dat de deftige
leden van het Privy Cowncil en de andere hooggeplaatste Engelsche
staatslieden zich op zulk eene wize de les lieten lezen. Alleen neme
men hierhij in asnmerking, dat de publieke opinie en het algemecene
sebruik in die dagen aan den kansel een dergelijk recht van kritick
gaven, als in onze dagen op Lare wijze door de dagbladpers wordt
uitgeoefend ).

Het was de laatste preek geweesl, die Knox voor den koning

11 Met . SHobna” bedoell Knox Sir William Paulet. die in 1651 mavkies van Winchester
werd en daarna achtereenyolpens het ambt van , Comptroler™, ~Becretary” en ., Lord Trea-
suver” belloedde, eeme functie, die hij ook tijdens Muvia bleef vervullen. Hij had zich
ann  Cranmer verkloard wvoor Jane Grey,

doch hoen Crapmer in September 1538 in dew

Tower was geworpen. nam hij zitting onder zijoe reehters. Vi Laing, vol. [LL p. 283, nole 1.
2, Works. I1L, p. 280 se.
3) Zie hiecvover Froude, History of Biyluid.




)¢
92

gehonden had. Het hof ging spoedig daarna naar Greenwich, waar
Hdnard op zijn laatste zickbed werd geworpen. In dezen tid werd
voor de ftweede maal een eervol ambt in de Engelsche kerlkk aan
Knox aangeboden. Den 2den Februari namelijk was door het Privy
Counedl aan Cranmer een hrief gericht om aan Knox aan te bieden
de predikantsplaats Allhallows in Londen. Knox echter sloeg ander-
waal dit aanbod af. Hiermede nam echter het Privy Councidl geen
genoegen en riep hem fer verantwoording.

Daarop verscheen Knox den 14den April voor het Privy Council.
Men vroeg Lew, waarom hij voor de benoeming had bedankt. Iiy
antwoordde, dat  <his conscience did witness to him that he might
profit more in some other place than in London; and farther, that
Northumberland had given a confrary commands. Men vermoedde
echter terechf, dat it niet de eenige redenen waren, en vroeg daarom
«whether he thonght that no Chyistian might serve in the Ministry
of England according to the rules and laws of the realm?» Waarop
hij ten antwoord gal, dab, tenzy er vels dingen werden hervormd,
geen «minislers wzjn ambt voor God naar behooren kon vervullen,
omdat geen predikant in Engeland had «authority to divide and se-
parate the lepers from the whole», hetgeen toch was <«a chief point
of hig office.» HEvenwel weigerde hij niet zoodanige functie te be-
kleeden, <«as might appear to promote God's glory in wutterance of
Christ’s Gospel in a mean [small] degree.» In de derde plaats werd
hem gevraagd, waarom hij niet knielde by het avondmaal. Hiervop
antwoordde hij, dat «Christ’s action in the Sacrament was most perfect ;
that 1t was most swe to follow hiy example; that Kneeling was
man's  addition or dmaeginations. «In this last guestion there was
great eontention hbelween the whole table and him. There were
present the Bishops of Canterbury and Ely, the Lord Treasurer,
the Harls of Bedford, Northampton, Shrewsbury, the Chamberlain,
both the Secretaries, and others. After long reusoning, it was said
to him thal they were sorry to know him of a confrary mind to
the common ovder. Ile answered that he was more sorey that the
cosmon order  showld be contrary to Cheist's institution. Ile was
diswissed with some gentle speeches, and willed (o advise with him-
self if he would communicate occording to that orders 1).

1) Koox zell gal een verslag wan dit verhoor in esn budef, die schter verlomn pepaan
1%, doch waarvan een excerpt is bewaard o Calderwaood's History o the Kirk of Seatiend.
Wotrow Seeicty

vol. T, p. 830—28L. (vg., Lovimer, p. 176),




4’:“\

- e e g e e e —

94

Kuox had zch dus Dblijkbaar nog niet gesehikt naar de verorde-
ningen van het Book of common Prayer, hoowel hij de gemeenfe van
Derwick geschreven had, dat zij zich zonder tegen hun geweten te
handelen kouden ondcrwerpen, indien zij daartoe cem expres bevel
ontvingen van cthe upper powers.» Deze zask is miet vecht duideljk.
IMud Knox zelf nooit een bevel ontvangen om in Newcastle het
Prayer-book, dat veeds den 1stn November van het vorige jaar in
werking was getreden, in te vocren? Of had hij zich tegen zulk
cen bevel ot nu toe mebt goed gevolg weten te verzetten? Of is hj
na November 1552 te Newcastle alleen als prediker. «preachery,
werkzaam geweest (¢in uiterance of Christ’s (Hospel») wonder er het
avondmaal te bedienen, hetgeen hij toch te Berwick cn ook in den
cersten tijd te Newcastle 1) wel gedaan had? Hetb laatste i wel het
meest waarschijnlijk. In elk geval blgkt uit aijn verhoor wel, dat
hij ook te Newcastle in geen geval de vollo funetie van «mindsters
van de Engelsche Kerk vervulde.

Intusschen hoe een en ander zich ook moge hebben toegedragen,
nit het verhoor en uit zijn volhardend weigeren om «to communicate
according to that orders Dblijkt wel, dat Knox op dit punt eenigszins
met zichzelven in tweestrijd verkeerde. Aan den éénen kant moesh
hij het wel beschouwen als «u thing of smaller weight», en waarin
men zich dug kon voegen naar het geheel om de eenheid der Kerk
niet te verbreken, muar aan den anderen kant kom hij er zelf toch
magr niet foe overgaan om dat beginsel in praktijk te bremgen en
kwam zjn beginsel van het Schriftgezag in letterlijken 7in e tegen
ap, zoodat hij voor zichzelven cr toch maar niet toe komen kon zich
te onderwerpen aan een «common orders, die hij toch miet anders
kon besehonwen dan als zijnde <against Christ's institntion.> Ilet was
dezelfde strijd van die twee beginselen in Knox, dien we ook in den
selieelen toon van den brief aan de gemeente van Berwick opmerken.
Fen toegeven feitelifk om heb beginsel van do eenheid der Kerk, door
Calvijn zoo sterk geponuerd, doch tegelijk cen zich mict helder bewust
zijn van dat Deginsel en cen gevoel van onvoldaanheid wegens dat
andere beginsel van «the plain Word of God.» Vandaar ook ecne
incongequentie in de gedragslijn, die Knox zell volgde.

Niettegenstaande Knox’ non-conformiteit behield het Privy Couneil
hem toch in zijnen dienst, doch gaf hem geen vaste standplaats,

L) Zie howven, bl. T3




94

maar zond hem als rcizend prediker naar Buckinghamshire, waar hij
gernimen tijd bleef. Hij was er nog, toen Eduard VI den Tden Juli
stierf, cen door Knox lang verwachte slag, maar die hem daarom
niet winder ontzotte dan de anderen. Knkele dagen daarnu, Zondag
den 16den Juli, preekte hij in Amersham.

<0 Hnglande!» zoo riep hij uit, <now is Goddes wrath kyudled
againste thee. Nowe hath he begonne to punyshe, as he hath
threatened a longe whyle, by his true prophetes and messengers.
e hath taken from thee the erowne of thy glorie, and hathe lefte
thee without honoure ag a body without a heade. And this appeareth
to be onely the begynnynge of sorrowes, whiche appeareth to encrease.
For I perceave that the herte, the tounge, and the hande of one
Fnglyshe man is bente agaynst another, and division fo be in the
whole vealme, whiche is an assured signe of desolakion fo come.»
Als Engeland naar de stem des Heeven wil hooren, dan zal het nog
genade vinden in Zijne oogen «and the estate of thy commonwealth
shall be preserved. But, O Englande, Englande! yf thou obstinatly
will return into Hgypt; that is, yf thou contracte mariage, confede-
racy, or league, with such princes as do mayntayne and advaunce
ydolatrye, (suche os the Emperoure, which s no less enermy wnto
Christe then ever was Nero); 1) yf for the pleasure and frendshippe
(I saye) of suche princes, thou returne to thyne olde abhominations,
before used under the Papistrie, then assuredly, O Englande! thom
shalte be plagued and brought to desolation, by the meanes of those
whose favonres thou sckest, and by whome thou arte procured to
fall from Christ, and to serve Antichrists ).

Slechts weinige dagen daarna zag Knox zijne sombere voorgevoelens
al werkelijkheid worden, toen hij na den val van Jane Grey te Londen
getuige was van de kroning van Maria. Te midden van het algeinecne
vrcugdebetoon deed hij zijne onheilsprofetieén hooren «in Londone in
mo places mor ane, when fyreis of joy and ryottous bankelting wer
at the proclamatioun of Mavie, your Quene» 3). Hij kon niet anders,
hij moest profeteeren van de plagen, die komen zounden. Wanb imumers
«the Word of God planelie speikis, that gil a wan sall heir the
curges of Godis Law, and yeb, into his heart, sall promeis fo himself

1) Op grond vau deze winsncde werd Knox later in IMpanlfort van majesteitssehennis
hesehuldigd,

2y Warks (Admonition to Haglend), TIT p. 308 sq.

8) Wonks, 111 -‘:Gwﬁ[{:j_r Liotter). p- 168




95

felicitie and gude luek, thinking that he sall haif peace, albeit he
walk aftor the imaginatiounis of his awn will and heart; bo sic a
man the Lord will mot he mercifull, but his wrath salbe kendillit
aganis him, and he sall distroy his name under Heaven.... «What
men then can ceis to prophesie» 1)? Hn de nitkomst, zoo kon hy
later schrijven, had hem niet in hef ongelijlk gesteld. «Gif men will
not speik, yit sall the stanis and tymber of thai places crye m tyre,
“and sall beir record that the treuth was spokin, and sall 'ihQOIVH me
in that behalfe in the day of the Lords 2).

Doch . voor ,dezen profect was geen plaats in Londen. Den 2fsien
o Juli vinden wij hem in Carlisle, vanwaar hij een brief schreef aan
| - Mrs, Bowes, waarin hij haar mcedeelde, . dat. hij. haar wilde bezoeken,
doch yoor hct oogenblik nog verhinderd was. Vermoedelijk ook uit -
dezen' tijd is een brief aan Mrs. Bowes “«fra Carleill, this Friduy,
efter sermone, 1553.» . Knox .maakte waarschijulijk in dezen tijd
eenc rveis® als' reizend prediker door het Noorden evenals hij door
‘Buckinghamshire gedaan had, doth na zeler wel niet op autorifeif

“van het Privy f!ourtca!, maar «op eclgen:-veraniwoor delykheid.

Den 16den Augustus bleek het, dat het althams vooreerst nag=niet:
z00 onveilig was voor Protestanten in Engeland, als men by Maria’s
troonsbeklimming vreesde. Er werd dien dag eeme proclamatie door
Maria uitgevaardigd, waarbij tot nader order folerantie werd verleend
‘ aon allen, «forbidding her Protestant and Catholic subjects to interrupt

each others’ servicess, echter met de bijvoeging «and prohibiting at the
same time all preaching on either gide without leense from herself» 3).
Knox evenwel die nog altijd zfjne koninkljke vergunning had om te
pretkon, meende daarin wel voldoenden- waarborg te beziften en ging
\ . nu naar Kent om daar gedurende eenigen tijd fe arbeiden.
‘ ~ Dat Knox intusschen in dezen Lgﬂ de Wettwhmd van Maria's bestuur
i nog niet ontkende en in geen geval opstand wilde, blijlt uit hef gebed,
'Lla)t hij toen placht te bidden en dat later werd uitgegeven ‘negelgk et
zijn Declaration on Proyer. Het slot van dit gebed Tuidt aldus: «Take
- not from mus the light of thy Evangely, and suffer thou no Papistrie to
' prevaile in this vealme. fuminate the harte off owr Soveraigne Lady
Quene Marie with pregnont giftes of thy Holy Ghoste. And inflame

) 1] L e po 169, Ve, Amog o ¢ 8.
2)1. e. p. 168
31 Lesimer, 1 ¢ p. 184




96

the hartes of her Counsayl with thy trew feare and love. Hepiesse
thow the pryde of those that wold rebelle; and remove from all hartes
the contempte of the Worde...; and let thy Gospell be preached
with boldness in this Realme..., let us never revolte, nor turne
back to Tdolatrie agayne. Myligate the hartes of those that persecute
ug; and let us nol faynt under the Crosse of our Saviour, but assist
us with the Holy Ghoste, even to the ende» 1).

Den 20sten September schreef Knox aan Mrs. Bowes: <[ ressavit
your letters as I rebwmit fra Kent>, wawrschijnlijk bedoelende naar
Londen, omdat hij vandaaruit zijne reizen begonnen had. Blijlkbaar
had #j hem geschreven over eeme onaangename woordenwisseling
met haren echtgenoot over het voorgenomen huwelijk hunner dochter.
Mr. Bowes wus niet ingenomen met de verbintenis zijner dochter
met iemand als Knox en nu te meer nict na de laafste groote ver-
anderingen in  Engeland op politiek en kerkelijk gebied. Knox is
daurom van plan, zoo schrjft hij, straks zelt tot hen te gaan, waar-
gehijnlijk nuar Berwick. Al zal de reis ook vol gevaren zijn, hy
zal 7zich noch door vrienden, noch door vijunden van sijn veornemen
laten afbrengen. Intusschen werkt hij nog maar in Londen, zoolang
hy er nog werken lan 2).

Zoo lang wmogelijk bieel Knox dan ook wnog ie Londen, waar-
schijnlijk bij de families Locke en Hickman. In dezen tyd begon
hij op te stellen wijn «Eposition wpon Psalm VI» en waarschimlijk
ool zijn «Godly letter (o the faithful in London, Newcastle aind Berwicks.
Den. 6den November schreef hij aan Mrs. Bowes, blijkbaar van uit
Londen, waar hij een onderhond gehad had met haren zwager Robert
Bowes over wijn hnwelijk met Magjory. Dat gesprek had hem ge-
lrenkt en geheel terncer geslagen 3); er zow, zoo meende hij. nu wel

Ly Works, IIL, p. 107.
3) Wonks, 111, 1. 576
8) Amangiz utheris his maist unpleasing words”, zoo schreer hij, .whill that L was

about to have declavit my hart in the haill matter, he saide . Aavay with youre rethoricall
peassanind for T weill not be persuadit with thame.” God knawis, T did use no rethasiek
nor collourit epeach; but wald haif spolin the treuth. and that in maisf simpill maner.
I gin w9t & gud oratowr s wy e cows; buob what he wald net be content o heir of
me, God sall deslair to Lim a day i1l his displeasure, unles he vepenl. 1t is supponil,
that all the matter enmes by vow and me. I pray Ged that youre conscience wer gquyet
and at peace; and I regaird nol what countrey consume this my wickit carkas; and war
not that na manis unthankfulaes sall move me (God supporting my infirmitie) to ceas to
do peofit. unto Chrystis congregalioun, et dayds suld de ferw thet Inglond swld gif e
bretd.  And T feir, when a1l is done, I salbe driven to that end; for I ¢an not abyd the




97

niets van zijn huwelijk komen: heb eenige, dat hem troostte in zime
bittere droefheid, drukte hij uib in het opsehrift van win brief: «The
Lord sall put end to all delouris at his gud pleasur.»

Tntusschen werd het voor hem in Londen hoe langer hoe gevaar-
lijker. Muria begon hare aanvankelijk verdraagzame houding geheel
te wijsigen. In November werd bij parlementsacte de mis hersteld.
Tegen den 20slen December werden de Protestanten vogelvri] verklaard
en asn de straffen tegen kebltevs blootgesteld. Knox trok zich daarom
tegen het widden van December torug nauwr Neweustle, waar hjj on-
bevreesd voortging dagelijks te preeken, voorzoover zijne kwaal heb
hem toeliet. Den 22sten  Decomber schreef hij vandaaruit aan
Mrs. Bowes. Aanguande zijn plan om te Berwick te komen was hij
nu in het onzekere, blijkbaar omdat hij vreesde na zijn onaangenaam
onderhoud met Robert Bowes door zijne komst de zaal eer ergor
dan heter te maken, in elk geval zou hij nog eenigen tijd moeten
wachten om te veizen, daar hij nog zeer lydende was 1).

Zoo lang hij maar ecnigszring kon, toonde Knox, dat het waarljk
zijn gebed tot God was, dat het evangelie ewith boldness» i En-
geland mocht gepredikt worden. Door geen ziekto, door geen gevaar
liet hij zich weerhonden. Want hij had Engeland liel gekregen en
noode scheidde hij ervan. «Somlymes, schrijft hij den 6den Jan. 1554
aan Mrs. Bowes, als hij haar het eersle gedeelte van zijn Kxposition
wpon Psalm VI toezendt, «somtyne I have thought that impossible it
had bene, so to have removed my affection from the Realme of Scot-
Jand, that any Realme -or Nation coulde have bene cquall deave
onto me. But God I take to recorde in my conscience, that the
troubles present (and appearing to be) in the Realme of England,
are double more dolorous unto my hert, then ever were the troubles
of Beotland.» #)

Het begon intusschen ook in Neweastle hoo langer hoe onveiliger
voor Knox te worden. Zijn dienaar, die brieven zou overbrengen naar

Aiedanfal hattred of thais of whome nol onlie T thocht that T might have eraveit kindnes.
but alao. to whome God hath bene be me mair liberall than they be thamkfult But so
must men declair thame selves, Alflictionis dois truble me at this present: but yit I dout
nob to owersun, be Him wha will not leif comfortles his afflietit Lo the end; whais Om-
nipotent Spreit rest with yow. Amen.” Works, 111 p. 378.

1) Works, IIL, p. 355. Bij dezen byief voegt hij dit posteriptum: I may nat answor

the places of Seripture, nov vit wryt the Eppositionn of the Sizth Peabue. for everie day
of this weik must T preache. if the wickit carkas will permit.” i
Z) 10, e 183




ar
o 58

Mrs, Bowes, werid op reis gegrepen en de brieven onderschept om te
zien, of er geen voldocnden grond voor beschuldiging tegen Knox m
te vinden was. Knox zelf deed nog eeme poging zijne voorgenomen
reis naar Berwick te volbrengen, doch het gerueht van zjme komst
had gich te spoedig onder het volk verspreid, zoodat zine vrienden
hem aanraadden zine reis niet voort te zettem, maar zich naar eene
plaats aun de kust terug te trekken om vandaar naar het vasteland
wit te wijken. Met tegenzin liet Knox zich daartoc overhalen. 1)

Kort daarop, den 6den Januaxi, zond hij aan Mrs. Bowes hef eerste
gedeelte van zijn Ewxposition upon Psalm Vi met een begeleidend
sehrijven, waarin hij afscheid van haar nam met deze woorden: «I
can nob expresse, the payne which I thinke T might suffre to have
the presence of yow, and of others that be lyke troubled, but a few
duies. But God ghal gather us at his good pleasure: Yf mot in this
wretched and miserable life, yet in that cstate where death maie not
dissever us.» %)

Spoedig daarop nam Knox voor goed afscheid van het hem zoo
lief gewordene Engeland en scheepte zich n naar Dieppe, waar hij
den 20sten Januari in veilichcid aankwam.

§ 3. VERBLUF 0P HET VASTELAND.

Zoo was Knox dan nu te Dieppe aangekomen als een cenzame
balling met cene onzekere toekomst voor zich. Of hij dawr in den
vreemde eenig middel van bestaan zou vinden, wist hij niet. Doch
hij twijfelde miet, God zou ook daarin voorzien. «In everie realme
and nation», zoo schreef hij aan Mrs. Bowes, «God will steir up

1) ,/The couge moveing me that for a tyme L wald have hene close,” zoa sehreel hij aan
Mys. Bowes van uib zijo schuilplaats, ,was, that I purposit (gif sa had bene possible) to
have spokin with my Wyfe, whilk now I persave is no thing apeirand, whill [is not appa-
vont until] God offer sum hetter occasioun. My Deethren, partiie be admonitiovn, wid port
L be teivis, conyiellis ine to ohey summphol conteaur 0 niy amwi synd 3 for never can T die
in o malr honest gnareell, nor to suffer as a witnes of that treuth whaivef Ged hes maid
me 4 messinger, whilk with hart L beleive maist assuredlie, the Halie Gaist beiving witness
to my congeience, and with mouth, T trusb Lo God, Lo confes, in presence of the warld,
the onlie doetrine of lyfe. Notwithstanding this my mind, gil God zall prepaiv the way,
1 will ohey the voices of my brethvene, and will gif place to the furie and rage of Bathan
For @ tyme. And ga ean I not espy how thal cither of yow Doith I can gpeik at this
tyme. Bub gif God pleis presevve me at this tyme, whairof T am not vit resolved, then
gal thair lal in me na gud will that ye may knaw the place of my vegidence, and farthir
of my mynd.” TForks, 1IL p. 870,

230 11T, . L83

b

— e



99

gum ane or other to minister theis thingis that appertene fo this
wreachit lyfe. And yf wen will ceiss to do thair office, yet will He
send his ravenis; so that, in everie place, perchamce I may find sum
foatheris to my bodie» 1). Hiy bleef ongeveer eene maand lang te
Dieppe. Van dit verblijf te Dieppe is ons alleen bekend, dat by tocn
schreef het tweede gedeclte van zin <Esposition wppon the syt
Psalme of Davids ?), dat hi] by zijn vertrek vandaar met nog een

laatsten afscheidsgroet aan Mrs. Bowes zond «upon the very pointof
my journey, the last of Hebruari 1653» 8), en zjn « Godly letier sent too
the fayethfull in London, Newcostell, Borwyke, and lo all other within
the reabme off Englande, that love the cominge of oure Lorde Jesus.» %)

Het ecerste deser twee geschriffen, dab geheel van praktischen,
stichtelijken aard is, behoeft hier niet opzettelyk te worden be-
sproken. Het is geheel geschreven op de wijze van zijne Declaration
on Prayer. et doel van het geschrill wordt op den titel eigenaardig
weergegeven: «An FEzposition wppon the syxt Psaline of David, whe-
! rein is declared his crosse, complaynies and prayers, most necessarie
too be red of them, for their singular comforte, that under the banner
of Christe are by Suten assaulted, and feele the heavy burthen of
synne, with whiche they are oppresseds en een latere uitgever noemde
het «A Fort for the afflicted.» Ook hier vinden wij wederom de
telkens bij Knox terugkeerende gedachte, dat heb hoofddosl van alle
beproeving en smarb is «to provoke in Codis electe a hatred of
| gynne, and unfeyned repentaunce of the same, which cause, yi it were
rightuonslie considred, were sufficient to make all spirituall and cor-
porall troubles tollerable nnto us.» ?)

De Godly Letter is de eerste van eene reeks brieven van vermaning
’ en vertroosting, die Knox van het vasteland tol zijne vrienden m
| Engeland en Schotland richtte. Reeds in Londen had hy met deze
Godly - Letter een begin gemaakt en hij voltooide haar nu tc Dieppe
én zond haar tegelijk met zijne Ewpositiore wpon Psalm VI naar Fn-
geland. Den 8sten Mei werd de Godly Fefter in druk gegeven.

g

Geheel deze brief iz geschreven in dien elgenaardigen, krachtigen,
profetischen toon, die Knox eigen was. Men hoort crin den onver-

1) LIL, p. 119

g) IIT. p. 119—1586.

) IEL - 156 Bedoeld is 1564, daar het jaar tocn oarekend werd fe beginnen den
4 25sten Maart.

4) TIL. p. 165—215.

79 L 3 2

o




(G0

tsaagden petuige tegen «somothing rotten in the state of England>»
voor het hol van Hduard VI, den vurigen prediker van Ammersham,
den somberen hoetgezant van Londen op den dag der kroonming van
Maria. Het zijn waarlijk niet de zwakke verzuchtingen van een een-
gamen balling, die wi hier beluisteren, maar het is de forsche taal
van. den profeet, die profeteert, omdat hij profeteeren mocs. 1)

Reeds de aanvang geeft geen onzeker geluid. Als hij denkt aan
de geduchte bedreigingen, dic God uitspreelt tegen volken, aan welke
Let evangelie is aangchoden, maar die het minachtend van zich heb-
ben gewezen, «so doith the haill poweris of bodic and saull, trembill
and schaik for the plagues that ar to cum.» Tot de onverschilligen
wil hij zich nu niet wenden, maar ot hen sthat unfeanedlie mournis
for the great shipwrack of Godis trew religion.» Het doel van zijn
schrijven is om hen tc vermanen, «that evin as yo purpois and intend
to avoyd Godis vengeance, baith in this lyfe and n the lyfe to cum;
that sa ye avoyd and flie, as well in bodie as in spreit, all fellowship
and societie with ldolateris in thair idelatrie.»

Br zullen nog meer plagen komen over Engeland, dan er nu reeds
gekomen zijn, en dat binnen korten tijd, temzi] waarachtig berouw
het voorkome. Dic voorspellingen zullen wel velen mishagen, maar
ook vroeger heeft hij de straffen, die komen zouden, voorspeld. Men
denke aan Berwick, aan Nowcastle, aan Windsor, aan Londen op den
krooningsdag van Maria. En dat alles is vervuld. En nog mag hij
nict ophouden van meerdere plagen te profeteeren, want hij zict, dat
men, hoewel den vlock van Gods wet hoorende, toch wandelt naar
de inbeeldingen van zijn eigen hart. Kn dat de plagen de geloovigen
het eerst trcffen, moet hen niet verwondercm, want «hct oordeel be-
oint altijl van het huis Gods», en «the vengeance and plagues of
God do apperteane to all inobedient, howbeit he begyn to pumische
whair his graces hes bene offerit and obstinatelie refuseit.» Daarom
voorspellen ook de profeten eerst plagen fegen Juda en Isragl en
dasrna tegen de omliggende en de verder verwijderde volken: Moab,
Ammon, Hgypte, Babylonit.

Er waren stemmen genoeg opgegaan tijdens den vromen Hdunard
VI om te waarschuwen, maar er was geen heronw gevolgd. Grindal,
Lever, Bradford, Haddon, zij allen hadden stoutmoedig getuigd voor
het hof, doch men had niet naar hen gehoord, hen veeleer met min-

1) ..What man then can cei§ to prophesie’ TIL p. 169




101

achting bejegend. 1) Hn nu was het Engeland gegaan na den dood van
Kduard VI als Juda naden dood van zijuen vromen koning Josia. Toen
viel Juda ook af en toen men niet naar de stem van den profeet
Jeremia wilde hooren, volgde ook ten laatste de ondergang van het rijk.

Uitvoerig staat Knox dan in dit verband stil biyj de verdere ge-
schiedenis van Juda na Josin cn bij verschillende profetieén van
Jeremia cn licht die pralctisch toe met divecte tocpassing op den toestand
van Fngeland. Engeland was zelfs nog ondankbaarder dan Juda toen,
want «trom Jernsalem many passit at the admonition of the Pro-
phet (Jerem. 21), leaving all that they had rather than thay wald
abyde the danger of Godis plagues that wer threatned. Godis Prophetis
hes threatnit and eryit many plagues to fall upon England, bub I hear
not of many that preparis to flitt: God grant that thay repent not!l»
En in Jeruzalem waren prinsen en edelen, dic Jeremia verdedigden,
<but how many of the nobilitie of England boldlie speikis in the de-
fence of Godis messengeris, is easic to be tald!l> Tn Jerusalem was
nog een Abcdmelech, die Jeremia verdedigde en hem zoo van de
doodstraf redde, maar in Engeland? In Jerusalem werd Jeremia in
zijne goevangenis nog op last des konings gevoed, maar in FLonden
worden Gods gezanten aan den honger overgeven en wreed hehan-
deld. En daarom, terwijl Jernzalem Gods straf niet ontging, zal Eng-
land daarvan bevrijd blijven? «No, Deir Brethrene, gif ydolatrie
continew as it iz begun, no moir may Kngland eschape Godis
vengoanece, nor [than| God himself may lose Lis Juslice.»

En daarom voor henzelven en voor hunne nakowelingsehap be-
zwoort hij hen toch de afgoderij te vermijden, wamt anders zullen zjj
met de afgodendienaars vergaan, evenals de geheele stam Benjamin
omkwam met de echthrekers, hoewel zij niet allen echtbrekers waven
(Ri. 20). «Pharao was not drownit allane (as in ane wiher Treatise 2)
I have planclie writtin) wneither yit eschapit Jonathan when God
punissit  Saule his father.» En waarom? De apostel geeft het ant-
woord: omdat mniet alleen #1j die ongerechtigheid bedrijven schuldig
ain, «but also suche as consentis fo the sames (Rom. 1 : 32), doch
daarover zal hij later uitvoeriger handelen.

Doch behalve dat het beide voor ziel en lichaam heilzaam 1s de
afgoderj to vermijden, indien wij dit niet doen, dan ontkennen wyj ook,
dati wij in verbond met God zijn, en wij toonen geen geloof te hebben,

) Zie boven, bl. 8% vv.

1
2) Deze Treutise is verloven gegaun.

M




102

<and so mugt He, of his Justice, expressit in his Word, deny us fo
pertene to him or his kingdome.> Ln wat is het geheele leven van
cen mensch dan anders dan «a heip of miseries», dat de zoodanigen,
die niet in verbond met God zim, leidt tot een ccuwig verderf. «This
is the leugue betwint God and ws, that He alome sall be oure
God, and we salbe his pepill: He sall communicat with us of his
sraces and gudness: We sall serve him in bodie and spreif: He salbe
oure saifgard frome death and dampmatioun: We sall seik to him,
and sall flie from all sirange Godis. In making whilk lcague, =o-
lemmnedlie we sweir never to haif fellowschip with ony religioun, ex-
gept with that whilk God hath confirmit be his manifest Word.» 1)
God blijft ten allen tijde cn voor alle nabién dezelfde en evenals Hij
in Tsraél de afgoderj haatle, zoo haat IIfj haar nog. En efgoderi doct
Gods tooxnm zoozeer onbsbeken, «that it is never quenchit fill the
offenderiz, and all that they possess, be destroyit frome the earth;
for He commandis thareselves to be stonit to the death, thaw
substance o be brunt, and, gif ane citie offend, that i solbe altogidder
destroyit without mercie.» #) Dit schijnt wel streng en onmeedoogend,
maar als men op de oorzaak let, dan ziet men daarin Gods groote genade
tegenover ons, want daardoor verklaart Hij zich een vijand van onze vijan-
den. «For all those thatwold draw us from God (be they Kings or (Quenes),
being of the Devil's nature, axe enemyis unto God, and therefore will God
that in such cases we declare ourselves enemyis unto them 8). Because
"He wald that we suld understand how odioug is ydolatric in his
presence, and how that we cannot keip the league betwiz Tum and
ws inviolate gif we fayour, follow, or spair idolateris; Lord! open
ouze eyis that we may undersiand the great necessitie of this thy pre-
cept. Amen.» Als wij Gods voorschriften gehoorzamen, dan betoont
God ons Zijne genade, maar zoo niet, zoo wi mede Instemmen in
de afgoderij, dan zullen wij afgehouwen worden als onnutte ranken
van den wijnstok. O, indicn wij willen staan in het verbond, dan
mocten wij do voetstappen volgen van Abraham, die, op Gods bevel
zijn vaderland verliet, omdat het verontreinigd was met afgoderi).
Muaar, zal men vragen, moeten wij dan alle afgodendicnaars gaan
dooden? «That wer the office, deir Brethrene, of everie Civill Magi-

L p. 191.

2! p. 193. »

3 p. 193, Deze laatste yolzin komt alleen voor in het ME, wvan B Cris en werd hij den
drul wegoelaten.

ol




103

strate within his reabme.s Doeh zij hebben alleen alle gemeenschap
met de afgoderij te vermijden «as well in bodie as in saule.» Dayid
deed dit ook (Ps. 16 : 4), en kende niet «sic schyftis s warldlie wyse
men ymagine now-a-dayis, that thai may keip thair hartis pure and
cleans unto God, howbeit thair hodies daunce with the Devill» 1). Hy
wil nu niet antwoorden op tegenwerpingen «seing fhat parthe mn
another Letter 2) 1 haif answerit the same,» en hij hoopt het ook
later mog uitvoeriger te doen 3).

Bovendien, waar gelool eischt helijdenis, want «met het hart ge-
loofs men tot vechtvaardigheid en mef den mond belijdf men Lot
zaligheid.» Knox is niet strenger in dit opzicht dan de Schrift, want
Jeremin zegh ook tob hen, die I reeds gevangenen waren in Bahel,
of spoedig zouden gevangen genomen worden : «Gij wult tot hen
zegaen: de goden, die moch hewel noch aarde gemualt hebben, zullen
van den aardbodem vergaan.» En hierbi moet opgemerkt worden,
cas that singuler instrument of God, Johne Calvin, maist diligentlie
noteth,s dat dit het cenige vers is, dat in heb Chaldecuwseh 18 ge-
schroven «as that the Prophet wald constrain thame to change
thair naturall toung, and in plane wordis, declair the hatred and
alicnationn whilk thay had aganis all ydellis and wirschipping of
false goddis» ¢).

Ock ter wille van de liefde tot kinderen en nakomelingschap zal
men alle gemeenschap met afgoder moeten vermijden. Want de
eenige wijze om onze kinderen gesegend en gelukkig achter te lalen
is, dat wij ze goed onderwezen in den waren dienst van God achter-
laten. Want de ware kennis Gods wordt niet met den mensch ge-
boren, <«buf he must have Seolemasteris to  fraine him wp in that
which he lacketh. The chiefe Scolemuster (the Holy Ghosl egcepted)
of the age following, s the workes, praclises, and the life of the
fovefathers. And experience dois so feache us, that so bound and
adict ar the childrene to the workis and practises of thair fatheris,
(and speciallie yf it be in ydolatrie,) that skarslia can the power of
(fod, speikand be his awn Word, (as the Prophetis oft complayne,)
ryfe or pluck any aback frome fhair fatheris ntestepis.»

1) Vele I'rotestanten vocgden zich in de dagen van Maria voor hel uitwendize naar de
Roomsehe Kerk om vervolging te ontgaan, cene praltijle in verschillende brieven vau
Bradfurd, Hooper en Latimer vercordeeld. Laing, ITL p. 195 note 1.

2) Dese brief, wellicht dezelide als hovengenoemde ,, Trentise”, 13 verloren gogaan.

3) In zijn Adnonition to the professors of God'e teuth 9 Taglaad.,

4) p. 201




104

De zon nu heeft haren geregelden loop, zij gaat nooit terug van het
westen naar het zuiden, en als zij ondergaat, dan zijn wij van haar
licht beroofd, totdat =zij den volgenden dag weer in hef oosten op-
komt. Maar zoo gaat het ook met het licht des evangelies, het heeft
zijn bepaalden tijd, waarin het sehijnt voor koninkrijken en natién,
daarom zegh Christus: «Terwijl gij het licht hebt, geloof in het
licht.» Waar het licht Gods wegens de ondankbaarheid der menschen
is weggenomen, daar is het tot op dezen dag nog niet hersteld. Ge-
tuige Isragl, Azié, Afrika, Grickenland, Rome. Dat men zich toch
- spiegele aan die volken! God heeit nict alleen de eerste overlreders
gestraft, maar ook hunnc nakomelingschap. «I speik to yow, O na-
turall Fatherig: Behold your children with the cye of mercie, and
considder the end of thair creativun. Crueltie it wer to saif your-
selves and dampne thame. But O, more than crucltie and madness
that cannot be expressit, gif, for the pleasure of a moment, ye
depryve yourselves and your posteritie of thab elernall joy that
is ordamit for thame that continew in confessioun of Chrystis
name to the end, which assuredlye ye do, yf without resistance al-
together, ye returne to idolatrie again. Gif naturall lufe, fatherlie
affectioun, reverence of God, feir of torment, or yit hoip of lyfe,
move yow, then will ye gane stand that abominabill ydoll; quhilk
gif ye do not, then, allace! the sunne is gone doun, and the Iycht
18 quyte lost; the trompeb is ceissit, and ydolatrie is placeit in quyeb-
nes and rest. But gif God sall strenthen yow, (as unfeanedlie I
pray that lis Majestie may,) then is thair but ane darke mistye
cloude overspred the sunne for ane moment, whilk schortlie sall va-
wische, so that the beames ofter sal be seventold mair brycht and
amiabill nor thai wer befoir. Your patience aud constancic sall be a
louder trompet to your posteritie, than wer all the voyces of the
prophetis that instructit yow: and so is not the trompet ceissit sa
long as anmy baldlie resistoth ydolatrie. And thairfoir, for the tender
mercies of God, arme yourselves fo stand with Chryst in this his
schort battell. Fly from that abhominable idoll, the maintainers
whereot shall not cseape the vengeance of God. Lat it be knawin
to yomr posteritic, that ye wer Chrystianis and not ydolateris; that
ye learmit Chryst in tyme of rest, and baldhe professit him in tyme
of trubills

«0, dear Drethrene, remember the dignitie of oure voeationn: you

haif followit Christ; you haif proclamit warre against ydolatrie; you




105

bhaif Jaid hand mpon the treuth, and hes communicate with the
Lordis tabill. Wil ye now suddanlic slyde back? Will ye refuse
Christ and his truth, and mak pactioun with the Devill and s
discevable doctrine?........ The battaill shall appeare strang,
which ye are to suffer, but the Lord hymselfe shall be your comfort.
Flie from ydolatrie, and stand with Chryst Jesus in this day
of his battell, whille sal be schort and the victorie everlasting!
For the Lord himself sall ecum in our defenee with his michtie
power; He wmall gif uws the victorie when the battell is maist
strang; and He sall turn our teares into ever lasting joy. He sall
comsnme oure enemyls with the breath of his month, and he sall
lat us see the destruction of thame that now ar maist proude, and
that maist pretendeth to molest ws. Frome God alone we abyde
redemptionn.»
- We gaven een meer uitvoerig verslag van dese Godly Letter
om iets te doen gevoelen van dien eigenaardig profetischen foon,
waavin dit stuk is gesteld en die op al dergelijke geschriften van
Knox zulk een karakteristieken stempel drukt, Hij spreckt waarlijk,
omdat hij tot spreken gedrongen wordt, niet van zichzelven, maar
in gzin krachtig profetisch wzclfbewustzin, omdat hij zich van
God geroopen weet. Het is niet alleen zjn <simple and plaine
Admonitionn», maar «yca, rather the warning of the Holie Ghosts 1).
Niet alleen Knox’ wijze van opireden, maar ook de inhoud van
dien brief herinnert weer aan het O. Testament. Over geheel dezen
brief, gelgk over zijne andere brisven van deze soort ligt eeme sterk
0. Testamentische kleur. Ook hier vinden wij weer, hoewel nu op
een ander punt, diczelfde overbrenging zonder eenige restrictie van
geboden voor Israél op tegenwoordige tocstanden, die wij in zijne
Vindication on Mass hebben opgemerlkt., Wederom datzelfde theoora-
tische, datzelfde identificcren van Uud en Nieuw Verbond. De af-
godendienaars moeten uitgerocid worden. God wil, dat wi de
afgodendienaars haten sznllen. Wi moeten ons hun, hetzj heb
koningen of koninginnen zijn, als vijanden verklaven. [Dit boginsel
kon echier in de gegeven omstandigheden hicht tot bedenkelijke
foepassing leiden. Daarom werd een godeclte van dezen volzin bi
hefi in druk geven geschrapt. Nog kon men ochter licht tot private

1) Vo. Works, TV, p. 457 en 517.




106

executic overslaan van het gebod tegen de afgodendienaurs. Daarom
werd er nog eensg aan herinnerd, evenals Knox dit reeds in een brief
aan Mrs. Bowes, toen hij nog in Engeland was, had gedaan 1), dat dit
straffen  voor afgoderj miet van het cnkele individu, maar van den
burgerlijleen magistraat moet uitgaan. Toch bleef dit eene mociclijlcheid.
Dit laatste sbond nict zoo letterlijk in Gods Woord als het cerste en
nict iedercen was gencigd het geval van Jehu by. als cenen oxpresselijk
door Gods gezant geroepene als een gansch bizonder geval aan te
merken. Qok bij Knox zelf was die leer van heb gezag der overheud,
zooals latcr nog meer blijken zal, niet zoo bijzonder hecht; Majors
lessen waren door hem nog nict vergeten en het viel hem moeilijker
dan Calvin op dit punt zoo streng te onderscheiden tusschen eene
bijzondere cn cene algemeene roeping en tusschen de taak van de
overheid als zoodamig en van het enlele mdividu, gelijk Knox,
profeet als hij was, over het. algemeen minder gevoel had voor
de rechten van het geheel tegenover het individu dan Calvin. Knox
was op dit punt in het onzekere, «the expressed Word of Gods
gaf hem hicr geen licht, de cxegese van Calvijn kon hem hier
waarschijulijk miet altijd bevredigen, en hij moest zich toch ook
ervoor wachten, dat hij Cranmers voorspelling aangaande het beginsel
van «the expressed Word of God» mniet waar maakte 2). Spoedig
gon hij echter in de gelegenheid zyn op dit punt mel de Zwit-
sersche hervormers van gedachfen fe wisselen en bovenal met Calvijn,
«that singular instrnment of Gods, wiens naam wij in dezen brief
voor het eerst by Knox ontmoeten.

Den laatsten Februari 3) verliet Knox Dieppe om te gaan «whither
God knaweth.» *) De gegevens voor deze periode van Knox’ leven
zijn zeer schaarsch. ITij zell zegh in zijn «Comfortable Epistle to Tus
afflicted brethren in  Kngland,» geschreven den 10den Mei van uit
Dieppe: «My awn estait iy this; since the 28th of Januar 5) I have
travellit thromgh all the congregalionis of Helvetia, and hes reasonit
with all the Pastouris and many other excellentlie learnit men upon
sic malters as now I can nol cormit to wrylting: gladlie T wold

1) Works, TIIL, p. 396.

2] Zie boven, bl. 8.

31 Zia boven, Bl 99.
4y ITL. p. 216.

50 Knox rekent hier blijkbasy van zijn asnkomst Le Dieppe of hoviwel hij pus dew laat-
sten Felnuari van Dieppe vertrok om de hier bedoclde reis te ondernemen.




107

be toung or be pen utber the same to Godis glorie. Gif 1 thocht
that I myght have your presence, and the presence of sum other
agsured men, 1 wald jeopard my awn lyfe to let men see what may
be done with a saif conscience in theis dolorous and dangerous dayis;
but seing that it can not be done instantlie without danger to utheris
than to me, I will abyd the tywe that God sall appoynt. Bub heirof
be assureit, that all ds not lowfull nor just thal is statute be Civill
lawis, mether wyet s everie thing syn befoir God, whill wngodhie per-
sonis alledgeis to be treasone; but this I superceid to mair oportunitie,
oif be any mecanis I may, I intend to speak with yow or it be lang.» 1)
Kunox had dus blijkbaar in Zwitserland aan verschillende godgeleerden
raad gevraagd in znke de polifieke en kerkeljke belangen van Kn-
geland.

Dit bericht van Knox zelf kan nog door enkele brieven van an-
deren aangevuld worden. Nerccht namelijk heeft Laing 2) bjj een brief
van Bullinger aan Calviin van 26 Maart 1554, waarin dese schrift:
«Quid Scoto isti a te nobis commendato responderimus, hisee inclusis,
codacht aan Knox, daar deze juist in dien tijd in Zwitserland de ver-
schillende godgeleerden heeft bezocht en de hedoelde vragen allen van
dien aard waren, als waarop Knox in zijn boven aangehaalden Com-
fortable Epistle doelt. 3)

Hr is cchter in de corrcspondentie van de Zwitsersche hervormers
nog een vroegere brief te vinden, waarin wordt gesproken over
een zclkeren «Scotus», ongetwijfeld denzelfden als dic van Bullingers
bricf. Wij bedoelen een brief van Calvijn aan Viret, dien Laimg niet
schijnt gekend te hebben en die nitgegeven is in het Corpus Refor-
matorym 1) en in eene Engelsche vertaling in de Editio Philadelphica 5).
In dezen brief schrijft Calvijn aan Viret, toen predikant te Lausanne:
«Frater hic natione Scotus, quo consilio Tignrum petab, libere, ut
spero, tibi exponet. Ajunt ipsum, sub Rege Fdwardo fidelen strenuamaque

) Works, 11T, p. 285.

) IIL p. 219.

j Dat bedoelde ..Sestus” Goodman won zijn geweest, zooals Rev., Hastings Robingon
fo the Baglish Reformation) vermocdde (zie Gorp. Reforin.), 18

onmogelijk, waut Goodman was een Engelschman cn was ook in dezen tijd nog niet in
Schotland werkzanm wewsests v, Dictionary of aetionsl Bigprapky, edited by Leslie
Stephen. in voee

4) ¢ R. Open Colomi., vol, XV, 1876, p. 15,

3] Ulitgegeven door M. 1. Gilchrist tc Philadelphia (1858) uit de nalatenschap wan Jules
Bonnet, als verynlg van de Editio Bdinburyenses (Bie Gorp. Ref)




108

operame ab co navatwin esse, quuir doceindi munus obiret. Mihi non
vacavit eum ut optassem exeipere. Verum quod nunc officio meo defuit,
in reditu sarcietur.» Deze brief is gedateerd in het Corpus Reformato-
ruin «7 calendas Martii 1554.» Volgens dezen datum zou Knox dus
den 23sten Februari van Calvijn naar Viret zijn gegaan met dezen
aanbevelingsbrief en met het voornemen om vandaar naar Zurich te
gaan tot Bullinger. Den 28sten Fobruari echter schreef hy, gelijk wij
boven 1) zagen, een brief van uit Dicppe, hetgeen in dit geval on-
mogelijk wordt. In ecnc noot bij genoemden datum schrijft echter de
uitgever van den brief in het Corpus Reformatorum: «Versio anglica
nescio qua de causa 9 Martii exhibet.» Doeh dit geschiedde blijkbaar,
omdat de Engelsche uitgever gelezen heeft: «7 dduws Marti 1554s. 2)
En dit is ongetwijteld de juiste lezing, want deze datum past volko-
men bij de overige gegovens.

Knox i3 dus van Dieppe terstond naar Genéve gereisd, gprak Calvin
daar slechts korten tijd en ontving van hem den 9dea Maart den
boven gociteerden aanbevelingsbrief voor Viret. Hij reisde daarap naar
Lausanne, waar hij Viret en ook Beza %) zal hebben ontmioet en met
hem zal hebben gesproken over dezelfde lwesties, waarover hij Calvijn
reeds had geraadpleegd. Daarna ging hij naar Zurich, sprak daar
Bullinger, aan wien hij door Calvijn -eveneens aanbevolen wasen van
wien hij schriftelijle antwoord ontving op zijne «Questioness, welk
antwoord Bullinger in den hbovengenoemde brief van 26 Maart
aan Calvijn tor inzage zond. Knox keerde tegelijkertijd weer naar
Calvijn terug, doch verzocht hem ook toen geen schriftelijk advies,
hetgoen dezen wel wat schijnt gehinderd te hebben.

De in het Latijn gestelde <«Questioness> #), waarover Knox Bullinger
geraadpleegd had, waren alle van politieken aard, nl: of een kind,
nog te jong om te regeeren, na zijus vaders dood toch «jure nativitatis»
als con wettio magistraatspersoon moet worden heschouwd en daarom
¢jure divinos moet worden gehoorzaamd; of eene vrowiw ¢jure divinoy
over een rijk mocht regeeren en ook de heerschappi aun haren man
mocht overdragen; of men gehoorzaamheid verschuldigd is aan een
magistraat, die den afgodendienst handhaaft en den waren godsdienst

1), Zie: boven, bl, 99.

2) Waarschijnlijk heeft hel MBS, de verkorle sehyiifwijze, zooadat men licht cef kon
lezen o plaats van o,

3) Briel van Hezs san Clalvijn van it Lausanne, 10 Muart 1534, €0 B, XV, p. 76.

1) Works, 111, p. 221—226.




-, P ——

104

verhiedt, en of die overheidspersonen, die nog in hel bezib waren van
steden en vestingen, dat goddelooze geweld van zichzelven en de
hunnen zouden mogen alweren.

Bullingers antwoord hierop Imidde aldus: hi] moet voor een wetlig
koning  gehouden worden, «qui secundum leges patrias non niguas
ordinatus est», zooals b.v. 1 het geval van Eduard VI; de vrouww moet
volgens Gods wet in onderworpenheid zijn en niet heerschen, maar
als eene vrouw, «legibus et ritihus regni permittentibus vel jubentibuss,
als koningin is erkend, dan «periculosum erits» voor de vromen om
zich tegen politieke verordeningen te verzetten, vooral omdat het
cvangelie «haeredifaritun jus et vegnorum leges politicass niet schijnt
af te schatfen en wij ook niet lezen «Philippum jure evangelii deturbasse
Candacem a regno Ethiopiae. En indien de vorstin geene Debora is,
maar eene goddelooze koningin, dan hebben de vromen een voorbeeld te
hunner vertroosting in het geval van Athalia. God zal de onrechtvaardige
regeeringen ¢suo tempore» omverwerpen «per suos, quos ad foe
instruit  facultatibus, unt olim Jerubbaal et Machabacos et Joiadas.»
Of zmlkc eene koningin de heerschappij aan haren man mag over-
dragen, zullen z1j het best kunnen beslissen, «qui leges ef ritus regni
noverwnl.s

Calvim kon zich bljkbaar met de antwoorden, die Bullinger ge-
geven had, goed vereenigen. Reeds den 29sten April zond hi aan
Bullinger het volgende antwoord: «Responsum quod Seoto dedisti ego
libenter inspexi. Mecum his de rebus colloguufus erat antequam ad
vos veniret. Tgo, uf in sermone familiari, libere exposueram quid
sentirem: non ultra institit, ac ne in reditu quidem petiit quidguam
a e perscribi. Swmma porro verborum meorum cum seripto vestio
congruebat. Nam et de hereditarin regnoruom successione eodem fere
modo disserni. In altero capite, an evangelinm monu armate asse-
vere liceat, nihil prorsus fuit dissidii. De muliebri imperio sic lo-
guutus sum, quun a legitimo naturae ordine abhorreat, infer Dei vin-
dicles nnmerandmmn esse. Bt tamen hac quogue in parte extraordi-
nariam interdum Dei gratiam fulgere, quia viriy socordiam expro-
brans feminas non virihi modo sed heroico spiritu praeditas exeitat,
gicuti 1 Debora illustre cernitur exemplum. Verum quamuvis nihil
alivd quam mera confusio appareat, nihil me permitlere testatus sum

hominibus privatis quam wt gemant. KEsse enim gynaecoeratiam male
compositam tyrannidi similem, guae ferenda est donee divinitus tol-
latur.  8i quis religionis causa exortus fuerit motus, pronuneciavi ni-




110

hil mihi videri melius vel tutius quam guiescere gquousque peculioris
vocatio affulgeat. Petendum igitur potins a Deo spiritum wmoderoti-
owis ¢t prudentice, qui in articulo snecurrat, quam agitandas otiosas
disputationes. Atque in hac parte tractanda ful copiosior, quia n
rebug turbulentis guantum sibi licentine optimi quigue indulgeant non
ignoro, dum tempestatibus abrepti in meridie caecntinnt. Benedictus
sit Dominus qui non aliter linguas nostras gubernavit guam si ex
composito res inter nos acta forot.» 1)

%oo had Knox dan nu den raad der Zwitsersche sodgeleerden in-
vewonnen op die punten, dic ongetwijfeld na zijne vlucht uit Enge-
land bij kem voortdurend hoofd en hart hebben bewogen. Dat hiyj
voldaan was over de antwoorden, die hfj had ontvangen, laat zich
met veden botwijfolen. Het 1s zeker nict toevallig, dat hy Calvijn
nieb om een schriftelifk antwoord op de door hem gestelde vragen
verzocht. Bullingers minder scherp geformuleerd antwoord liet in
elk geval voor iemand als Knox mcer vrijheid van handelen over dan
dat van Calvijn, hoezecer dan ook beider opinies in den grond niet
mogen verschild hebben. Dat <hominibus privatis» niets anders ver-
oorloofd was «quam ut gemant> volgens Calvijn, kan bij Knox reeds
in dezen tijd (wij zmllen later zien, dat hij zich ook op dit punt nog
verder heeft ontwikkeld) moeilijk in goede aarde gevallen zijn. En
dat Calvijn jmist bij het behandelen van dit punt <copiosiors was,
heeft hem zeker nog veel minder aangemoedigd een schriftelijk ant-
woord te verlangen.

Nadat Knox dan zijne reis door Zwitserland had volbracht, ging
hij weer terag maar Dieppe om daar nieuwe berichten in te winnen
aangaande den toestand van Engeland en Schotland. Zoodra hy daar
kwam, gchreef hij den 10den Mei «An Epistle to his afflicted brethren
in Engeand> *) cn den 31ster Mel «A comforiable Epistell sente to
the afflicted church of Chryst, exhortyng them fo beare hys crosse
with pacience.» 3) Beide brieven zijn vaak woordeljk geljk en zullen
dus wel tegelijkertijd verzonden wijn naar verschillende gedeelten van
FEngeland.

In beide brieven is de toon minder soniber dan in Enox' cersten
brief’ wit Dieppe. Blijkbaar heeft zijne rcis naar Genéve en de andere
Zwitsersche gemeenten hem weer meer moed gegeven. Ook voor Engeland,

1) ¢ B vol. 3X¥, p. 125

2) 1T, p. 281—246.
3) I1I. p. 230—249.




11

althans voor de broeders in Engeland, ziet hj nu de fockomst hoops
voller in. Het was waarlijlk «a comfortable Epistles, die hij hun nu
schreef. Lerstond in den aanvang blijkt dit. Hoewel hi nog ernstige
plagen voor Engeland vreesde, zoo voegde hij er toch asngtonds bij:
«so con I not but rejoice, knowing that Godis most mercifull provi-
dence is no less earefull this day over his weake und feeble servan--
tes in the Realme of Englande» dan in de dagen die aan dc cindelijke
oplossing van het Joodsche rijk met de verwoesting van Jerusalem
voorafgingen. Hoe was de toestund van Christus’ Kerk tusschen
Zimen dood en Zine opstanding, en van Zijne opstanding tot de
vitstorting van den H. Geest, en van dien tijd tot de verwoosting
van Jeruzalem? Welnu, «thys assaredly is my hope and cxpectation,
that like as Chryste Jesus appeaved to hys Diseiples, when ther was
nothyng in theyr hearts bub angnishe and desperation: and like as
he preserved and multiplied their nomber under the most extreme
persecution: So shall he do to his affliched floele within the Realme
of England thys daye, in spite of all his encmyess.

Deze vergelijking met den toestand der cerste gemeente wordt dan
verder uitgewerlss. De voornaamste troostgrond is deze, dat evenals
toen zoo ook nu «meybher can our infirmities nor daylye desperacion
hinder or let Christ Jesus to refurme to us agayne.» Kn voorts
firoost hij wichzelven on hen hiermede, dat Gods wraak zekerlijk
komen zal over hunne onderdruklkers, want <sufficiently they have
declared the malice of their myndes.» Maar welk soort van plagen
over hen zullen komen en «whom God shal appeinte to execute hys
vengeance upon them», dit laab hi) over «to his cood pleasure and
forther revclation.» Maar lang zal het miet meer duren.

Voor twee dingen echter hebben de broeders op hunne hoede te zijn.
Vooreerst om niet te zijn «revengers of your aion causes, waar de wraak
aan God over te laten. En in de tweede plaats om die blinde, wreede
en kwaadaardige tyrannen niet tc baten met een vleeschelijken haat,
manr van Clristus te lecren om te bidden voor hunne vervolgers.
«And mnote well that I saye, we may not hate them with a cornal
heatred ; that is to say, only becuuse they trouble owr bodyes; For there
i w spivitual hatred, which David calleth a perfecte hatred, whyche
the Holy Ghoste engendereth in the hartes of Godis elects, against
the rebellious contemncrs of his holy statutes. And it is, when we
more lament that God's glorye is suppressed, and thal Christes flocke
is defrauded of their wholsome foode, than that oure bodies are




persecuted.» Met dezen haat was Jeremia bezield, toen hij bad:
«Laat mij nwe wraak zien over uwe vijanden, o Heer! (Jer. 17 en 18)s.
Met dezen haat mogen wij tyrannen haten en ernstig biddem om
hunne ternederwerping, hetzij het koningen of lkoninginnen, vorsten
of prelaten zijn. Zulke gebeden verhoort God ook, zooals wij zien by
David, Jeremia en andere profeten, dic met hun eigen cogen zagen
de geduchte wraak, die God uitstortte over de wreede tyrannen
hunner dagen. Zulk een wraak zullen ook nu velen, die nu nog
suchten onder wreede hisschoppen, zelf zien komen «upon the pestilent
Papistes within the Realme of England». Daarom hope men ook
tegen hoop, «for so assuredly as God is immutable, so assuredly shall
he styr wp one Jehw or other to execube hys vengeasunce uppon these
bloudde-thursty tyrauntes and obstinate idolators.»

Blijlens het boven reeds aangehaalde cifaat 1) uib dezen bricf wilde
Knox nog miet «commit to wrykting», hetgeen hij met de verschillende
Zwilsersche theologen had verhandeld “over bepaalde «matters», nl
zijne politicke «Questioness. De waarschuwing om geen «revengers
of your awn cause» te zijn is blijkbaar eenc herinnering asn de
gesprekken met Calvijn en Bullinger, die trouwens m het verband
tamelifk mat Ilinkt. Later spreekt Knox wel mcermalen over de
bedoelde kwesties, doch zonder daarbij iets uit zime gesprekien met
Calyijn en Bullinger erover mee e deelen. Dat Bullinger althans
zich niet beslist tegen allen weerstand verklaard had, was hom vol-
doende oni wijne eigene theorie op dit punt verder te gaan ontwikkelen
en in lafere geschriffen aan te toomen, dat het niet alles <lawiul»
was, wat door burgerlijke weften was vastgesteld, en voorts aan te
wijzen «what may be done with a saif conscience in theis dolorous
dayis.» Voor zoover ons bekend is, zond hij echter ook nimmer het
schriftelijk antwoord van Bullinger aan de broeders in Engeland of
in Schotland over, wel een bewijs, dat ook het kalmeerende, hoewel
minder scherp geformuleerde antwoord van Bullinger al niet veel
meer dan dat van Calvijn Knox zal hebben voldaan, allerminst in zake
de vrouwenregeering. Blijkens zijn brief vestigde hij zijn hoop stellig
op een Jehu, en ook in latere geschriften komt hy daarop telkens
weer terug. Het beeld van Jehu bleef hem steeds voor oogen staan.

Knox sehijnt gedurende de muaanden Mei, Juni en Juli te Dieppe
gebleven te zjn, Of hij duar gedurende dien Gjd predikte, s ons
niet bekend. Hij zal zeker naar eene betrekking gezocht hebben

o

1) Fie hoven. bl 106.




113

ergens op het vasteland, die hij echter pas op het ende van dit jaar
vond door zijne beroeping tot predikant te Frankfort.

Den 20sten  Juli schreef hij weer cen mieuwen zendbrief naar Kn-
geland, getiteld <4 fuithfull admonition unto the professours of Gods
truthe in Ingeland.» ') Dit geschrift is eene toepassclijke behande-
ling van de geschiedenis van de verschijning van Jezus aan de dis-
cipelen in den storm. «Videat Anglis» zoo had Knox daarbi in
zijuen  bijhel asngeteckend, cn vroeger had hij er ook eens in En-
geland over gepreekt. En zoo wil by dan ook nu de broeders
naar aanleiding van deze geschiedenis troosten in hunnen denk,
Tmmers juist deze geschicdenis is zoo bijzonder toepasselijk op hen.
Want er blijkt uit, dat God zelden cen greot werk doet ter ver-
troosting sijuer Kerk, of spoedig daarop komt smart, vrces en mosite
over hen, die God als Zimne dienstknechten heeft gebruikt; «and
also tribulation most commonlye followeth that Churche where Christe
Jesus Is moste trucly preached.» Na de wonderbare spijziging volgt
de storm op zee.

Wij lezen, dat Christus na het groote wonder zoowel de schare, die
Hij gevoed had, als de discipelen, de wildeelers van het birood, weg-
zond en hen blootstelde aan beproeving. Waarom? Johannes zegh:
omdat de schare Hem koning wilde maken; dus omdat =z iets
vleeschelijks bij Hem zochten, <a worldly and carnal liberty», om hun
dus te toomen, dat zij, die Hem wilden volgen, moesten lijden om
Zins nmaams wil. En de discipelen, omdat zy volgens Markus niet
gelet hadden op het wonder met de broaden en dus door lijden beter
onderricht moesgten ontvangen.

Zoo was het nu ook in Engeland gegaan «under that electe and
chosen vessel of God to glorye and honour Fdward VI», men had
van Christos een aardschen koning. willen malen, en daarom zijn s
nu ook verstrooid. Ook de predikers, de uitdeelers vam het brood,
hebben schuld. Knox kent zijn eigen schuld het best en daavom wil
hij alleen zichzelven beschuldigen. Hij heeft niet genoeg gedaan in
die dagen, toen hij aan hongerige zelen het brood mocht uitdeelen,
dat (hristus hem zoo overvloedig gaf. Men had foen geklaagd, dat
hij te duidelijk de fouten van ieder in het bijaonder aanwees, maar
nu gevoelde hij, dat hij ook daarin nog getrouwer had moeten zyn. Ook

had hij zich niet zoo lang op ééne pluats bij vrienden moeten op-

1) TIT. p. 263—330,




[14

houden, mauar meer op verschillende plaatsen het evangelie moeten
verkondigen.

Qok daarin is die geschiedenis toepasselijk voor Emgeland, dat nu
de storm en de angst der discipelen zooveel langer duurde dan bi
dien anderen storm, toen Jezus sliep in het schip. Ook vroeger is er
menige storm over Engeland heengegaan, maar nooit zoo hevig als
nu. Berst door de «Syxe Bloudye Articlegs 1), dan door den dood van
Somerset 2). Tegenwind, vercorzaakt door den duivel, en voorspoed
hadden clkaar afgewisscld, want men was nog niet gekomen op het
midden van de zee. De transsubstantiatie was met grootc kracht in
haar ijdelheid blootgelegd door de pen van «that revereid father in
God, Thomes Cranmer.» Hn God gaf het Parlement stoutmoedigheid
en kenmis om «the rounde elipped God» weg te nemen en te bevelen,
dat gewoon brood zou gebruikt worden aan de tafel des Heeren, en
verdere bijgeloovige gebruiken af te schatfen, uitgezonderd het kniclern.
Tocn was het schip midden in de zee, en toen stak dan ook plotse-
ling de geweldige storm op met den dood van Hduard VI

Men moet zich mu ook mniet verwonderen, dat de goddeloozen,
ewyly Winchester 3), drcaming Duresme *) and bloudy Bonners %)
hoewel wetende, dat zij niets vermogen tegen de waarheid Gods,
nogthans niet ophouden met te woeden tegen Christus en Zijne
Kerk. Waunt zi) zijn evenzeer onderworpen aan den duivel, hun vorst
en vader, als de golven der zee onderworpen zyn aan den wind, die
7e opzweept. Zoo groot iy de macht van den duivel, die daarom ge-
noemd wordt «de vorst en god dezer wereld, de vorst der duisbernis,
die werkt in de kinderen der ongeloovigheids. Doch ook dit alles kan
de duivel uiet maar werken nasr eigen goedvinden, evenmin als dat
verwekken van dien storm op zee. Het geschiedt alles slechts onder
de toelatng Gods. FKn daarin juist vindf Knox zyn cenigen troost
in deze dagen bij al wab hij wit Engeland hoort. God laat het alles
toe om de vroegere ongehoorzaamheid Zijmer kinderen te straffen,
maar nadat Hij zal hebben «corrected us a lytles, zal Hy de onder-
drukkers «shut up in their caves againc.» Maar «the thyrd watch

1; In 1639 uitoevaardigd door TTendrik VIIL
2) Januai 1552,
8) Dre bisschop van Winchester, Gardiner.
4) 1}e bisschop van Durham, Tonstall. voor wien Ruex zijn Féadication on Mase uit
sprak. Zie boven. hl. B5.
5] Donner. bisschop van Louden.




115

15 not yet cnded: Remember that Christe Jesus eame not to his Diciples
till it was the fourth watch». 1)

God wil, dat cerst de beproevingen zoozeer de overhand nemen,
dat men van niemsand hulp verwacht dan van Iem alleen. Hij laat
de vijanden van Zijne uitverkoren Kerk alleen daartoe zoozeer woe-
den, dat hun haat en zonde opembaar worde. Wic had vroeger niet
gehoord van Lady Mary, dat zij ingetogen was cn meedogend en
iemand, die Engeland liefhad. Waren zij en hare raadslicden vroeger
gestorven, dan zou hunne boosheid cn wreedheid niet zoo duidelijk aan
de wereld openbaar geworden «ijn. Want wic zou hebben gedacht,
dat eene vrouw, dic zichzelf «the most blessed Virgines laal noemen,
zoozeer zou dorsten naar het bloed van onschuldigen? Wie zou ge-
dacht hebben, dat Maria was <«false, dissembling, unconstant, proud,
and a breaker of promyses»? En nu, is zij niet gebleken te zyn
«an open traitoresse to the Imperiall Crown of England, contrary
to the juste lawes of the Realme, to brynge in a straunger, and make
a proude Spaniarde kynge, ?) to the shame, dishonoure. and destruc-
tion of the mnobilitic; to the spoyle from them and theirs of their
honoures, landes, possessions, chief offices and promotions; to the
utter decaye of the treasures, commodities, navie, and fortifieations of
the Realme; to the abasyng of the yeomanry, to the slavery of the
communaltie, to the overthrowe of Christianitic and Goddes true re-
ligion; and, finally, to the utter subversion of the whole publicke
estate and common wealth of Englande? Let Northfolke and Sulfolke,
let her owne promyse and proclamation 8), let her falheris testument,
let the eytie of London, the awncient lawes and acles of Parliamentes
before established in Englande, be judges bebwixte myne accusation
and her most traytourus iniquitie» %), Wie ziet nu nieb in, «that
under an Englyshe name she beareth a Spanigrdes herte?s 5) Muar

1) p. 283

2) Door haar in Januari 1554 voorgesteld huwelijl met Philips 11, dat den 2Bsten Juli
1564 werd vyoltrokleen, toen tevens hij parlomentsacte wan Philips de titel van koning van
Engeland werd verlsend,

3) Valgens Foxe, schrijver van sen Bogelsch murtelasvshosk (. Actes and Meomncates”).
heloofde Maria bij den dood van Hduard VI aasn de DProtestanten van Suifoll, in ant
woord ep hunne petitie, dal #ij de publiclke uitosfoning van den Protestantschen godsdienst
siet zou vyerhinderen (Laing. 1L, p. 298, noke 1), Wnox voegt echij, dal zij cok belooid
had win de inwoners van Norfolk, Suffoll en Londen. dat zij memn vresmdeling zon hn
wen, TTL . 296: vg. nog boven, bl, 95

4) p. 205,

5] p. 296,




116

daarom hebben Gardinor en sijne volgelingen het zoo gercedelijk toe-
gelaten, dat een Spamjaard zou hecrschen over Engeland, omdat, even-
als die helsche natie alle andere in trots en hoererij overtreft, zij
ook om hunne afgoder]j en ijdele paapsche en duivelsche ceremonién
terecht de zonen des bijgeloofs kunnen genoemd worden. Doch
700 moeten dan de zomen des duivels hunne goddeloosheid open-
baren, opdat, als de wraak Gods komt, die niet zal achterblijven,
alle tong zal belijden, dat Hi rechtvaardig is in Zijne gerichten.
Daarom mogen de tyrannen cen tijdlang woeden en rijkdom en voor-
spoed genicten.

Ten slotte wijst Knox er op, dat het middel, waardoor Christus
Jezus de vrees der discipelen doen wijken, is Zijjn Wooird alleen. De
natuuriijke mensch zou iets anders, het eene of andere groote wonder
gewild hebben fob dadelijke vertroosting. Doch de eerste troost in
druk iz altyd Gods Woord en belofte evenals bij de beprosvingen van
Abraham, Izaik, Jacob, Mozes, David en Panlus.

Daarom hebben ook de geloovigen in Engeland thans te bedenken
dat het Woord -Gods niet alleen datgenc is, waardoor hemel en aavde
geschapen zijn, maar ook de kracht Gods tot zaligheid voor een
ieder, die gelooft; de heldere lamp voor den voet van wic van nature
in duisternis wandelen; het leven voor wie dood zijn door de zonde;
een troost voor dezulken, die in beproeving zijn; ccn vaste burcht
voor degenen, die zwak zijn; wijsheid en groote zaligheid voor hen,
die het liefhebben. Dan zullen ook zij de stem van hunnen Heiland
vernemen: «Wees welgemoed, Ik hen het, vrees niet.» De uitver-
korenen nn herkennen mniet alleen de stem van hunnen Herder,
maar trachten ook zooals Peotrus met ernst haar te gehoorzamen
en te volgen met govaar van hun eigen leven. Want dat is juist
het verschil tusschen de kinderen Gods en de verworpenen. Dezen
weerstaan altijd Gods gezanten cn haten Zyn Woord evenals de
Isragliten, die, tegen het woord van Jeremia in, naar Hgypte gingen.
Ook vrocger na den dood van Eduard VI daarover sprekende fe
Ammersham, had hij de plagen, die over Kngeland zouden komen
aangckondigd, nl. de omverwerping van den waren godsdienst en
het inhalen van vreemdelingen om over Kngeland te regeerem. KEn
nu was het geschied, cn evenals bij de Isradlieten zouden de plagen
nog crger worden, tenzij zij zich bekeerden.

Wat nu de belofte betreft, iz het duidelijk, dat zij, die Gods ecuwige
waarheden en genade verachten, in hnn verdriet geen troost kunmnen




117

onbvangen van (fods gezanten en ook hunmen raad, al 1s die nog zoo
goed, niel kunmen volgen, maar CGod geeft hon over aan hun eigen
ijdelheden tot hun verderf. Daarventegen zij, die eerbied hebben voor
Gods Woord, worden door de macht en kracht daarvan getrokken

om te gelooven, te volgen en te gchoorzamen aan wat God beveelt,
al is het nog zoo in strijd met hun eigen begeerten.

! En CGods Woord werkt nict alleen op enkels personen alg Abraham,
Mozes, Elia en anderen, maar ook wel op meerdercn fegelijk in één
oogenblik, bv. toen de Levieten op Mozes' woord tegen hun eigen
natuur in 3000 Isvagliefen, dic zclfs tot hunne nabestaanden behoor-

den, doodden wegens hunne afgoderi] met het gonden kalf (Ex. 32).
Zoo aok, toen Jeremia de Jeruzalemmers beval tot de Chaldeetn over

te gaan, hetgeen ook was tegen hun cigen natuur in (Jer. 21 en 38).
Voorts toen de Ninevieten op de prediking van Jona en de 3000 bij
Patrns’ eerste prediking zich bekeerden. Uit deze voorbeelden kam men ook
zien, dat Gods Woord «draweth hig eleete after it, against woildlye
appeareunce, agaynst nalwral offections, and agaynst cyvill statutes
and constitutionss, en voorts, dat =y, dic Gods gezanten gehoor-
zamen, «<never lacketh juste rewarde and recompensations 1).

Ten laatste, wat het ecinde betreft van Petrus' daad, moet nog
worden opgemerkt, dat Petrus’ vrees daaruil voortkwam, dat L
meer zag op de hinderpalen van zijn weg dan op de almachlb van
Hem, die hem tot zich geroepen had. Zoo moeten ook de geloovigen

in Engeland nooit vergeten, hoewel de storm hevig is en zj Hem
nu wegens de dnisternis nieb zien, dat Christus het 1s, die hun |
hevolen heett tot Hem (e komen. Vrees en ongelool zijn de oorzalken,
waardoor Gods unitverkorenen beginnen zwak te worden em te zinken.
Dit zien wij bij Petrus, om ons te leeren, dat «lyvelye fayth maketh

! ~ mwan bold, and is able o carye us thorowe sache parclles [perils]
as be unscapable [not to be escaped| to nature. Bubt when fayth
beginneth to faynt, then beginneth man fo syncke downe in every

4 daunger» 2).

. Het zinken van Pefrus, «which was secret knowledge and privie
admonition that he after should denye Chrisle», diende om hem van

zijn ijdelen trots te genezen, want ssuch synnes can mever be fullye
eorrected and reformed tyll they be [elle, knowen, and confessed.»

1) 313,
2) p. 318,




118

Het was noodzakelijk, dat hy bij ondervinding de zwalkheid van
's menschen natuur zou leeren kennen. Alg hij die nict had leeren
lkennen, zou hij niet zulk cen goede herder voor ’s Heeren kudde ge-
weest zijn, «but he should have bene as presumptuouse a boaster of
his owne strength as the Papistes arve of thewr free wyll.s Doeh het
is voor ons een troost, dab als wij roepen in omze nooden evenals
hij, wy ook verhooring zullen vinden.

Maar cindelgk blylkt ons hier ook, dat in Gods witverkorenen ool
i hon grootste vrees en gevaar overblyft «some smal sparche of
faith», dat zich op de cenc of andere wijze opeunbaart, ook al merks
de terneergeslagene zelf het mict torstond. By Petrus blykt het uit
zyn- roepen: «Heere, help mij.» En dan wordt cok openbaar, hoe
nabyj- God steeds is om te helpen, wie geloovig tot Hemn roept.
Dat bewijzen tal van voorbeelden wuit de Schrift en dat hebben dus
ook de broeders in Engeland steeds voor oogen te houden.

Ook wie door vrees zich heeft laten verleiden Christus te verloochenen
door de mig by te wonen, vervalle daarom niet in wanhoop,
maar smeke veeleer om genade, bedenkende, dat God allen onder de
zonde besloten heeft, opdat Hij allen genadie mocht zim. Doeh
daarmede is de afval en verloochening niet goedgekeurd. Neen, dit
geldt alleen hun «that rather offendes by weakness and infirmitie
then of walice and set purposes. Zi mogen gedachtig zijn, dat zelfs
de discipelen vluchtten en Christus in hun hart verloochenden. Fn
toch werden ook zj niet voor alifjd verworpen.

Terecht zogt men: het geloof was niet geheel in hen uitgebluscht,
en dat is het juist, wat Knox de bekommerden wil doen opmerken,
dat mnoeh vrees, moch gevaar, noch twyfel, noch afval «maye ubter-
Ive destroye and quench the fayth of Gloddis elect», maar dat in hen
altijd nog overblijtt «some roote und sparke of fuith», ook al gevoe-
len zij het niet en knnnen zij het in hunnen angst niet onder-
seheiden.

Hoe zal men dan weten, in wie die wortel des geloofs overblijtt
en in wie niet? Men kan niet over anderen oordeelen, maar ieder
kan gemakkelijk oordeelen over zichzelf. «For the roote of builh is
of that naturve, that long it wyll not be ydel, but of necessitie, by
proeesse of tyme it wyll sende forthe some braunches that maye he
sene and felte by the outwarde man, yf it remayne lyvely in the
hertes, ovenals by Petrus, toen hij in den nood begon te roepen.
Roept men waarlijk zonder huichelaryj om hulp gelijk Petrus, is men




119

waarlijk treurende over «the ereat abhominations that now overflowe
! the Realme of Englands, gelooft men waarljk, dat Christus de ziel
kan verlossen en het ook wil volgens Zijne belofte, dan is het een
teeken, dat men miet geheel zonder geloof is. Dan zal God Zijn mach-

tige hand uitstreldken om hen te bevrijden «from the very throte
and bottome of hells, maar door welke middelen, dat komt hun niet
toe te vragen.

Maar dit wordt van ons gegischt, dat wi zulke middelen, als God

ons zal aanbieden om de afgodertj te vermijden, dan ook zullen aan-
grijpen, ook al is het, dat zij «<partly disagree to our affections.»
Ook zullen miet plotseling, en door éém enkel middel, alle geloovigen
in Fngeland van de afgoderj worden bevigd. Kr zijn verschil-
lende middelen: sommigen zullen den marteldood sterven, anderen
als pelgrims weggaan uit hun land om in den vreemde beroofd en

verluten romd te zwerven, andercn zullen kunnen blijven en eeleven-
1 .] b | =

heid vinden om gevoed te worden met Gods heilig Woord zonder
hunne knieén voor Bail te buigen.

Bieds God ons een of ander middel aan, dat wij het dan niet
weigeren, wetende, dat Hij duizend middelen heeft om te bevryden.

Er daarom roepe men Hem aan onder beljdenis van zonden om
Zime reddende genade. <«He shall sende Jehw to execute hys juste |
judgementes againste ydolatours, and against suche as obstinatly de- |
fondeth them. Jesubel hevselfe shall not eseape the vengeance and pla-
gues that are prepared for her portion. The fatterers and the main-
teners of her abhominations shal drink the enppe of Goddes wrath with
her.» 1) Eenmaal zal dif zeker geschieden en daarom hebben zij mut ge-
duld de bevrijding des Heeren te verbeiden en infusschen zich te wachten
voor alle hesmetting met afgoderij. «Watehe and praye, vesist the

j _ Devel, and rowe againgt this vehement tempests. Dan zal de Heer I
komen te hunner vertroosting en met blijdschap zullen zij roepen: :
«/iet, hier is onze God, wij hebben Hem verwaeht en Hij heeft
ons gered.»

. Zoo vertroostte Knox zime broeders in Engeland temidden van ~ |

hunne verdrukkingen. Hy wist het, dc Heer zou zeker nitkomst geven.
Die toon klinkt ook in deze Admonition voortdurend door evenals in
de beide vorige Comfortable Lpistles. et is niet meer de sombere
boetprediking, dic we in den Godly Lelter vernamen, toen Knox nog




120

ondert den onmiddelijken indruk verkeerde van hetgeen zoo juist in
Hngeland was geschied. Neen, hef zien van den voortgang, dien de
hervorming in Zwitserland en Frankrijk maalkte, had hem blijkbaar
meer woed gegeven voor de goede zauk ook in Engeland. Intusschen
is er van invleed van zijne gesprekken met Calvijn en Bullinger
weinig te bespeuren. Integendeel, zijn toon iz er eer heftiger op ge-
worden. Zeker droegen de herichten, die Knox uit Engeland ontving,
van telkens unieuwe, hevigere vervolgingen daartoe het harve bij. Ook
al wilde hy de middelen, waardoor God verlossing schenken zon, aan
Hem overlaten, toch kon Ly niet laten tellens weer aan Jehu te
denken. Zjne overwegend O. Teslamentische vorming bracht hem
daartoe, gelyk hyj over het geheel het N. T. meer lus in Let licht van het
Oude dan bet Oude in het Licht van het Nienwe, inzonderheid van Lul.
9 ¢ 54-—56. Merkwaardip is, dat hij ook in deze Admonition daarop
weer lerugkoml. Ook lezen we hier voor het eerst van een gedron-
gen worden tot gehoorzaambeid aun de woorden van Gods gezanten
ook cagaynst eyvill stofutes @l constituiionss.  Calvin zou deze
woorden zeker wmet cen bedenkelijk gelaat gelezen hebben. OQok drosgen
de heftige beschuldigingen tegen Maria en de wraskgebeden tegen de
tyrannen niettegenslaande Knox' exegese van «perfyt hatreds er zeker
net toe by om de geloovigen den indruk te¢ geven, dat hun niets

anders veroorloofd was «guam ul gemant>. 1) Qok in de latere ge-

(=)
schriften van Knox zullen wij zien, dat hij deze lijn steeds meer doorfrekt
en gieh dus in dit opzieht hoe langer hoe verder van Calvijn verwijdert.

In Avgustus of September keerde Kunox van Dieppe weer naar
Geneve terng om er echler wederom slechts korlen tijd te vertoeven.
Den 24sten Beptember toch ontving hij, te Genéve zijnde, eene beroeping
tot  predilunt van de Engelsche vluchtelingengemeente te Frankfort
am Main #). Knox nam die beroeping aun en vertrok in Oectober
daarheen om zijjne nienwe bediening te aanvaarden.

Te Frankfort  wachtte Lem geen aangename werkkring ®). Korg

11 V. boven, bl 109.

2 In Juui 1554 waven verschillende Engelsche viuchtelingen te Frankfort sangslkomen
en hadden zich dnar geconstitucerd tot esne gemcente. 7 ,

3} Zie cen nitvoerig verslag in A Grigl discowrs wp the Troulies ar Fronchford. allpe-

!
oeven zonder naam van den sehirijver in 175, mi hreven door William Whit-

issehien ge

tinghim. een van Knox' onllega’s te Frankfort. et is uitgegeven door Laing bij de

Werhs of Baca. vol. IV, p. 9—dd. Ook Knox zelf stelde cen kort verlmal op alleen van
cde gebeurtenissen in Maurt 1555, hetgeen echiter door hiem niet in druk wend ;_rigge\;f:n. te

vindeu bij Laing. vol. TV, . 47—449,




véor zijne nankomst loch ontstond er een twist in de gemeenle over
de litargie. De gemeente had namelijk getracht zich mn gemeenschap
te stellen met de andere Hngelsche vluchtelingen te Straatsburg en
te Zurich. Die van Zurich badden hierop echter geantwoord, dat
711 niet naar Frankfort wilden komen, tenzy zyy waarborg hadden,
dat de liturgic van Ednard VI dawr szou worden gebruikt, omdab zij
wiet den sehijp op zich wilden nemen door verandering der liturgie
hunne Engelsche broeders, die er den marteldood voor stierven, fe
veroordeelen.  De gemeenteleden van Frankfort schreven daarop
wellerom, dat hun de kerk, welker gebruik zjj met de Fransche
vinehtelingsngemeente deelden, alleen op deze voorwaarde door de
overheid was afgestaan, dat zij zich zooveel wogeljk aan de liturgie
van de Fransche gemeente zounden aansluiten, hetgeen wzj daarom ook
hadden gedaan ). De Zurichers waren echter door dit antwoord
nog niet tevreden gesteld en schreven weer aan die van Straatsburg,
dat ook zij er by de Frankfortsche gemeente op wouden aundringen,
dat 7ij toch het door Eduard VI ingevoerde Book of common proyer
zoden gebruiken.

Juist toen de twist ook in de gemeente zelf al tamelijk hoog
geloopen was, kwam Knox te Frankfort aan. Men besloot Calvijn:
over de zaak te hooren, en daartoe zonden Knox en cenige andere
gemeenteleden hem eene beschrijving in het Latijn, grootendeels eene
vertaling, van het Prayerbook. Calvijn trachtte in zijn antwoord
van 18 Januari 1555 zooveel mogelijk de heide partijen tot elkander

1) Tren lsten Sept: 1564 werschecn de Litwegic Sucra. sor Ridus Mizisterid in Heelesio
peregeinvine Prancofordias ad Mosiwn, geteekend door den Franschen predikant Valerandus
Pollanas  en door dz ouderlingen der TFransche viuchtelingengemeenls Lenevens door
eanige ITngelschen, waaronder Whittingham, ,toting Weelesing suae nomine Laing, TV,
P 145, Theze liturgie was met kleine wijzigingsn dezelfie als de door Valerandug Pollanus
in 1561 te Londen voor de Transche viuehtelingengemesnte van Straatsburg, die wegens
het Jiterdnme vandasr nasr Engeland was gevliucht, uvilgesevene . Lidluryie Suera, sew Bil
Ministerei 4 Treclesie Peregrinornsy profugovens propter Erangelivm Christi

&

e
waarin  Pollanus cenvoudig de reeds sinds javen in de gemeente bestaande gebruoilken

Azgent

weergaf, verklarende ,ue wverbum quidem a me effingl, sed quasi éaderpretes: o tantum
fidelissime parrare, guae ibi geruntur’, welke [iturgie dus misschien nog leraguebracht
maet worden fofi de door Calvijn in 1539 aan de Straatsburgsche Hransche vluchtelingen-
gemeente gepevens kerkordening. Va. D, J. W. K. Gobius du Sark. De geschiedonis
i e litengisehe geschiiften dee Ned, Tevv. Kerk op wicuw ouderzocht, Utrecht 1886, p.
I8 5q. De Frapkfortsehe korkordening van 1534, die voor cen groot decl letterlijh gelijk
i aun de Geueefseho ,,

arine des Prieves ot chin

2 eeclesiastigres ete.” van 1542, iz uitwe-
geven door Richter, Krawgelische Kivehenooduwngen des 10un Sobvhuaderts, Weimar 1846,
1L 50 Ay .




122
te hrengen. Hun twist heeft hem zeer hedroefd. Wat hew betrell,
win  rebus medits, wl sunt exterai witus, facilem e ae fexibilem
pracheos, maar daacom acht hij hef toch nog niet altijd nuttig
¢stultae corum morositati, qui nihil de consuetundine sua remuttunt,
obsequi.» Hij heeft in de Anglicaansche lilurgie, zooals men hem
die heeft beschreven, «maudtas tolerabies ineptics» gevonden. In den
beginne mag men die onzniverheden wel dragen, maar later moet men
toch naar verbetering trachten. En nu men geroepen words ergens
anders eene Kerk in te richten en men vrij is om die vorm te kie-
sen, die het meest dient tot opbouwing der gemeente, nu begrijpt hij
niet «quid sibi velint, quos faecis Papisticae reliquice tantopere de-
lectant». Zoo t¢ hangen asn wat men gewoon is, is kinderachtig en
dwaas, maar aan den anderen kant moet men ook tegenover de zwal-
heid van sommigen nieb «ultra modwin rigidi> willen zyn.  En wab
het gerucht in Fngeland betreft, alsof zij afgevallen zonden zyn, dat
behoeven zij niet te vreezem, want veel meer zullen hunne viienden
in FEngeland daardoor den dicpen afgrond zien, waarin zy zijn ge-
raakt, wanncer zij de vluchtelingen zien <«progredi ultra medium cur-
ggevallen. 1)

Dit schrijven van Calvijn maakte zooveel indruk, dat men hesloot
althans naar verzoening te trachten. Fene commissie werd daarom

sum», waarvan xi zijn tern

benoemd, die eene nienwe liturgie zou opstellen, bestaande uit Knox,
Whittingham, Gilby, Foxe cn Cole. Deze commissie stelde op de
later zoo gemosmde Order of Geneva.?) Deze Order vond echtfer
zooveel tegenstand, dat men besloot haar niet aan te nemen, maar
eeme mieuwe commissic te benoemen, bestaande uit Knox, Whitting-
ham, Parry en Lever. Aan deze commissie gelukte het eindelglk eene
Order op te stellen, waarmede ten slotte beide partijen genoegen na-
men en  waarin men met verwijdering van sommige gedeelten, die
den meesten aanstoot gaven, zich zoo nauw mogelijk aan het Prayer-
book aansloot. Tevens werd besloten met toestemming der geheele
gemeente, dat deze Order tot het einde van April zon worden e
volgd, en dat, als er in dien tusschentyjd eenig verschil mocht rijzen,
dit zou worden beslist door vijf geleerde mannen, nl. Ualvgn, Mus-
culug, Martyr, Bullinger en Viret.

Yoo was dan nu de vrede in de gemeentc weer hersteld en fob

1y IV, p. 3l-—58.
2 Deze Opder werd nl later door Knox gebruikt in zijoe gemeente te Genéve,




123

tecken van de algemeene verzoening werd aanstonds bet avondmaal
gevierd volgens de mu vastgestelde Order. Niet lang echter dunurde
de eensgezindheid. Den 13den Maart toch kwamen weer vele vluch-
telmgen wt Engeland onder leihng van Dr. Coxe, den vroegeren
learnieester van Hduard VI, i Frankfort aan. Zoodra de nienw aan-
gekomenen de godsdienstoefening der I'ranklorlsche gemeente bij-
woonden, begonnen zij reeds aanstonds den dienst te storen door tel-
kens op de woorden van den predikant de gebruikelijke antwoorden
van het Prayerbook, die men in Frankfort geschrapt had, te laten
hooren. Toen de ouderlingen der gemeente hen daarover berispten,
antwoordden zij eenvoudig, «that they woulde do as they had done in
KEnglande, and that they would have the face of an Engligh churche.»
Den volgenden Zondagmorgen beklom zelfs één van Coxe’s partij
buiten medeweten van de gemeente den kansel en lag de litanie, ter-
wijl Coxe e. s. antwoordden. Iliermede was dus de verordening,
waaromtrent men overeengekomen was, gesechonden. Knox, die juist
dien middag moest preeken, hield natuurlijk cene ernstige rede tegen
het drijven van de partij vam Coxe, waarbi] hij tevens er den nadruk
op legde, «that amonge many thinges whiche provoked (GGod’s anger
againste Englande, slacknes to reforme Religion (when tyme and place
was graunted) was ones 1), Hn als sommigen beweerden, dat er in
de HEngelsche Kerk niets was overgebleven, dat hervorming behoefde,
dan zou hy het tegendeel bewpzen «by the wante of Discipline» en
de moeilijkheden, die Mr. Hooper had te verduren gebud, en ver-
schillende andere-zaken in het Prayerbook, alsook het geven van meer
dan ééne heneficie auwn &énen persoon. Deze preek gaf veel ergemis
aall de tegenparty), «especially to suche as had many livinges in
Englandes.

Den volgenden Dinsdag wou de zaak uvitvoerig besproken wor-
den in  eene algemeene vergadering van de geheele gemeente.
Coxe e¢. s drongen erop aan ook aly gemeenteleden toegelaten
te worden. Velen echter waren er tegen, omdat 7ij nog niet de
artikelen, die op de tucht betvekking hadden, hadden ounderteekend,
en omdat sommigen zich in Engeland hadden gecompromitteerd door
ter mis te gaan, en ook omdat men eerst de twistzaal wilde beslist
hebben. Op aandringen van Knox echter werd hun ten slotte toch
stemrcecht gegeven gelijk de anderen. Doch toen z1j zoover waren,

L) IV, p. 33




overstemden zj el hunne andere begunstigers de party van Knox
gelieel, en verboden hem zelfs te predilen en zich verder met de
zaken der gemeente in te laten.

Dit wekte natnurlijk heftige toorn op hij een groot deel der ge-
weente. Whitlingham deed zin beklag over het gebeurde by één
der leden van den Franklortschen Senaat, die bewerki had, dat hun
de kerk voor hunne godsdienstoefeningen was afgestaan. Na vele
onderhandelingen beval len slotte de Senaat, dat wmen zich geheel zou
conformeeren naar de litnrgie der Fransche vinchtelingengemeente.
(loxe c. s onderwierpen zich nu en zoo werd dns die liturgie ingevoerd.

Iutusschen zat echter de party van (loxe niet stil, muar bleef zinnen
op widdelen om Knox nit Frankfort te verdrijven «to the ende they
might withe more ease attuine the thinge whiche they so gredely
sought, whiche was the placinge of their Bookes !). Men ontzag zich
piet daartoc zelfs van het lage middel gebruik te maken om Knox
aan te klagen bij den mugisbraat wegens den hetfigen toon, waarop
hij zich in zijne «Adwmonition» had uitgelaten over den Keizer, zijnen
goon DPhilips TI, en Maria, Kngelands koningin. 2) De Senaat, die
Knos niet wilde veroordeelen maar toch ook eene asnklacht «Laesae
Majestatis Tmperatorioes niet ter zijde durfde leggen, temeer daar juist
in Augsburg rijksdag werd gehouden, liet daavop Knox in stilto
weten, dat hij ter voorkoming van moeiljkheden wel zou doen Frank-
fort te verlaten.

Den 25sten Maart nam Knox fe zjncn huize van de hem trouw
gebleven gemeenteleden afscheid en vertrol den volgenden dag naar
(Genéve, Henige dagen later, den 5den April, richtte Coxe een schrijven
tot Calviju, waarin hij hem op apologetische wijze een en ander
meedeelde van wat er in de gomeente was geschied, tevens zine ver-
ontschuldigingen aanbiedende, dab hij hem pas zoo laat schreef, «when
the matber is altogether brought to a terwinations 3). In zijn antwoord
op dib schrijven, hoewel weer in den gewonen bezadigden toon ge-
steld, laat Calvijn toch niet na hen ernstig over hun drijven te onder-
Liouden. Terwijl hij de eene partlj had asngeraden wab toe te geven,
«s0 it offended me that there was nothinge graunted or relented on
your partes.» Maar inzonderheid geeft hij zijn misnocgen te kennen

L} p. &8

2) Vuoral baseerde men zijue aanklacht op de zinsnede: Moche as the Bmperour, sediol
s o Tesse emneinte wate Clriste (hes ever wes Nevol', 1L p. 308, Zie boven, bl. 94
2) LV, 00 64




125

over hunne ergerlijke behandeling van Knox: «But cerlenly, this one
thinge I cannot keepe secrct, that Mr. Knox was, in my judgement,
nether godly mnor brotherly dealt withall ; if he were aecused by the
subtill sugoestion of certeine, it had byn beller for them lo have
taried still in their owne lande, then unjustly to have brought nto
fare countries the fierhrande of crueltie, to set on fier those that
woulde not be kindled.» 1)

Nadat Knox eenmaal verwijderd was, slaagde de party van Coxe
er hoe langer hoe meer in allerlei hervormingen in haren geest in
de Frankfortsche gemeente in te voeren. Vooreerst werd de «Order
of Disciplines afgeschaft, zonder dat men er cen nieuwe voor in de
plaats stelde. En ten slotte, in Angnstus 1555, wist Coxe zelfs van
de overheid vergunning te verkrijgen owm heb Prayerbook n te
voeren. Nu was voor de andere party de maat vol gemeten, en zij
hesloten zich wit Frankfort terng te trekken. Een gedeelte ging onder
leiding van Foxe 2) naar Bazel en cen gedeelte begaf zich naar Geneve,
waar zij zich den Istew November als gemeente constilueerden en
Knox en (oodman, een collega van Knox nit Frankfort, tot predi-
kanten verkozen, terwijl (ilhy, ook één der Frankfortsche vluehtelingen,
voor Kunox, die juist eene veis naar Schotland had ondernomen,
intusschen den dicnst zon vervullen.

Reeds vrooger echter, aanstonds na Knox' vertrek uit Frankfort,
zijn hom verschillende gemeenteleden gevolgd. Reeds den 101t Juni
toch verzocht Calvijn den raad van Genéve om eene kerk ten gebruike
der Hngelschen af te staan. Dit versoek werd den 24sten October
herhaald, nadat tongevolge van Coxe's maatregelen te Frankfort in
September met Goodman en Whittingham weer vele Frankfortsche
gemeentcleden waren aangekomen. Daarop werd hun tezamen met
de Ttalinansche vluchtelingen cene kerk in gebruik gegeven 9). In
dien tusschentijd cchter, v6érdat de vlnehtelingen zich nog ‘als ge-
meenle hadden geconstitucerd, heett Knox hen waarschynlijk reeds
als hun prediker gediend.

Het seheen wel, alsof nu eindelijk voor Knox eeng een meer rustige
tijd zou aanbreken. Met een mekeren tegensin toch en miet dan op

1) Vertaling volgens .4 Gedeff Disconrs.” Taing., IV, p. B9

2) Sehrijver van een Ingelsch marteliursboek . detes and Monranertes.”

3 Laoing, VI, Preface, p. XXXIV. Va. ook Roget, Ilistoire du perple de Geadee,
Cenbye 1871—188L, torhe LV. p. 525,




het sterke aandringen van Calvin had hij het vorige jaar de beroeping
naar Frankfort aangenomen. Iin nu was hij dan weer in het voor
hem zoo begeerlijlke Genéve terug, waar zich thans cen geschikte
werldkring voor hem opende, terwijl Lij tevens gelesenheid zou vinden
door persoonlijken omgang met den grooten man, dien hij reeds zoo
lang als zijn leermcester vereerde, cn door steeds mecrdere studie
van zijne geschriften cn van die der andere hervormers zichzelven
te vormen. De ifjd van rustige Schriftstudie aan de hand der
hervormers, inzonderheid van Calvijn, waarnaar hij in 8t Andrews
reeds had verlangd 1), scheen nu voor hem gekomen. Op bijna vyttig-
Jarigen leeftijd zette hij zich nog niet jengdigen ijver aan de studie
van het Hebreouwsch om toch maar het hem zoo dictbare O. T. in
het oorspronkelijke te kunnen lezen.

Knox kwam te Genéve, toen Calvijn er juist in zijn volle Lracht
was. Toen hij het vorige jaar voor het eerst Calvijn had ontmoet,
was juist de strijd nog hangende over het excommunicatierecht in de
zaak van Berthelier, wien men het avondmaal had ontuegd, doch die
van deze uitspraak van het consistoire in appel gekomen was by de
overheid. Nog wuas men onder den indruk van het proces tegen
Servet, die den 3den September 1553 op den brandstapel was ge-
storven. De discussie naar aanleiding hiervan over het recht om
ketters te dooden was zeer levendig. In Hebruari 1554 verscheen
Calvijns «Defensio orthodoxac fidei de Trinitate adversus prodigiosos
ervores M. Serveti; ubi doceter jure gladii coércendos esse haervelicoss.
In Maart zag van tegenovergestelde uijde het Licht: «De haereticis
an sint persequendi> door Martinus Bellius, cen pseudonym. Daarop
werd weer in September geantwoord door Beza met zijn «De pu-
niendis hoereticis». Intusschen waren in Fehruari 1554 de voor
Calvijn over het algemeen gunstige antwoorden ingekomen van de
verschillende Zwitsersche Kerken in zake het excommunicatierecht.
In October verzoende Berthelier zich weer met het consistoire, En
eindelijk werd in Januari 1555 de strijd over het excommunicatic-
recht door den raad der twechonderd geheel ten gunste van Calvijn
beslist 2), terwijl in Febrnari dit alles nog werd bekroond door de
verkiezingen voor den raad, waarbij de Calvinistische partij dc over-
winning behaalde.

Toen Knox dng in Maart 1555 weer te (fenéve kwam, vond hij er

1} Zie boven, bl 30.
2, Roget, Wistoire du peuple de Geneve, TV, p. 18T sy




12%

Calviin op het toppunt van zijne macht. Nog slechts ééne over-
winnmg en de tegenstand van de anti-calvinistische party tc Genéve
was voor goed gebroken. Die overwinning viel juist in den tijd,
toen Knox te Genéve vertoefde. %1 vond plaats tengevolge van
het oproer van 16 Mei, veroorzaakt door de partij van Ami
Perrin, eerst een begunstiger van Calvin, maar in deze dagen
zijn  heftigste tegenstander. Dit oproer mislukte geheel. Velen
werden gevangen genomen en in de uiterst gestrenge processen, die
volgden, veroordeeld, terwyl vele anderen een schuilplaats zochten op
het grondgebied wvan Bern, zoodat van dien tfjd af aan de anti-
Calvinistische parti] te (ieméve voor goed was ten onder gchracht 1).

Zoo was dan nu na langen, vaak heftigen strijd in Gonéve de
reformatie geheel in den geest van Calvijn doorgezet. Hiy had niet
alleen de rechten der Kerk tegenover de overheid weten te handhaven,
maar ook thans bestond dic overheid zelf uit manmen, die geheel in
zijnen geest wenschten te regeeren. En de tegenpartij, die hem zoo
menigmaal bij zijne plannen belemmerend was in den weg gotreden,
was nu tot eem minimum gereduceerd, waarvan hij nists meer te
duchten had. Welk een vergchil tusschen het Genéve van 1538, dat
Calvim uitdreef, en het Genéve van 1555, dat hem eerde als zyn
eersten burger! En waarlijk niet alleen een uiterlyk, maar ook een
innerlijk verschil tusschen het losbandige, lichtzinnige, zcdcloeze
Genéve van 1538 en dat van 1555, dat toch wit eigen vrije keuze
Calvijns geestverwanten op het kussen bracht, terwijl zij wisten, dat
onder Calvijns régime de zonde zeker nimmer licht zou geacht wor-
den! Hier had Schotlands toekomstige reformator voorwasar ecn school,
waarin hij leeren kon, wat reformeeren was.

Geen wonder, dat Knox verlangde binnen de muren van dit hem
zoo sympathieke gereformeerds (Genéve eenigen tijd rustig zich aan
zijne studién te kunnen wijden. Na de kleingeesfige kibbelarfjen te
Frankfort met hen, die nog zoo aan die «reliquiase faecis Papisticae»

1) Roget, Histoire di pesple de Genéve, IV. p. 267. ,Au fond, cette dchaunfiourée [du
16 mai] qui n'avait pas durd beaucoup plus d'une heure, si elle avait été trés-hruyante,
nlavalt causd de dommages sérieux & personne el semblait ne laisser ni vainqueurs ni
vaineus. Deg émeutes bien plus terribles sont consignées dans les anuales de Geneve. Ul
pendant il est eevtain gudl w2y o pas d'dednenent dans Uhistaire iatariowre de wetee oife,
qui it entramd des  conséyuences qusst giaves of awssi dlepdues. T parti gouvernemental
trouva dans la bagarve du 16 mai Toccasion de démolir ses ndversaives, et dis le lendemain
il proeédait dune main impitoyable & celle wuvre dexticpation que devait conronner un
sueehs complet,”




198

ochecht waren, eh na de smadelijke behandeling, die hij van hnnnen
kant had moeten ondervinden, was dit verblijf m de stad van Cal-
vijn een ware weldaad voor hem. Niet lang echter kon hy ervan
genieten. Nog slechts enkele maanden was hij fe Genéve, of er kwamen
bricven, waarin hij met aandrang werd verzocht om toch zijn vader-
land te komen bezoeken, Wij kunnen ons voorstellen, dat hy niet
gonder strijd aan die uitnoodiging gehoor gaf Inzonderheid Mrs.
Bowes, aan wie hij, zooals we reeds zagen, zeer gehecht was, drong
or sterk bij hem op aan, dat hij toch zou overkomen. Ten slotte be-
sloot hii dan ook te gaan, hoewel blijkbaar niet zonder aurzeling.
«Alheit my jurncy toward Scotland, helovit Mothers, zoo schreef hy
later van uit Schotland aan Mrs. BDowes, «was smaist conlearious Lo
my awn judgement, befoir T did interpryse the same, yit this day 1
prais God for thame wha was the canse externall of my resort to
theis quarteris; that is, I prais God in yow, and for yow, whome
he maid the instrument to drvaw me frome the den of wmy awin ease
(yow ellane did draw e frome the vest of quyet studie) to contem-
plat and behald the fervent thrist of oure brethreme, nyght and day
sobbing and gronyng for the breid of Iyfe.» 1).

In Augustus begaf hij zich op reis en kwam in Schotland aan
«in the end of the harvest» ).

1) IV, p. 211,
9y I (Ilisiony of the pefvrmation). p. 245,




HOOFDSTUK Il

Tweede optreden van Knox in Schotland.
Voortgang der reformatie.

In Schotland waren na de mname van het kasteel van St. Andrews
im 1547 voor de hervormingsgesinden treurige jaren gevolgd. ‘Tot
hen, die met de galeien gevankelijk waren weggevoerd, behoorden
mede de aauzienlijkste en ijverigste Protestanten. De positic van de
in BSehotland overgebleven Protestanten was na de ncderlaag van de
mannen van ot. Andrews zoo ongunstie mogeljk. De clerus trachtte
natuurlyk van zync overwinning gcbraik te maken tot eene zoo mo-
geljk algeheele onderdrukking der ketterij. Daar intussechen Hnge-
land met de troonsheklimming van Hduard VI voor alle verdrukte
Protestanten cene veilige schuilplaats bood, namen velen van de meest
beslisten daarheen de wik, zoodat het in de cerstvolgende jaren wel
scheen, alsof de reformatorische beweging in Schotland langzamerhand
hare volkomenc uitdooving naderde. Daarby kwam, dat spoedig we-
derom de oorlog met Engeland de gemeenschappelijke inspanning van
alle krachten in Schotland eischte. Kort na de overgave van St
Andrews foch rukte eem kngelsch leger Schotland binnen en legerde
zich in de nabijheld van Preston, daar Somerset aan den Schotschen
adel eenige voorstellen wilde doen betreffende de vroeger gegevene
belofte 1) aangaande ecn toelomstie huweljk tusschen Maria Stuart
cn Edvard VI. Toen dere onderhandelingen mislukten mede volgens
Knox door -het achterhouden van een brief door den bissehop van
St Andrews, rukte het Engelsche leger op Leith aan. By Pinkey
Cleugh kwam het den 10den September 1547 tot con treffen, waarbiy
de Schotten cene geduchte nederlang leden, terwiyl er aan hunne zijde
[0.000 man sncuvelden. Plunderend trokken de Hngelschen daarop

L) Works of Kuoe. T I:I_.E—.i's;‘f,lfw' n‘.f"' the reroiniation). P 200. Zic ook boven, bl 18.
9

L3




130

terng, terwil zij verschillende sterke punten bezet bleven houden,
zelfs het gehecl noordelijk gelegen Broughty Craig, een fort in de
nabijheid van Dundee, vanwaaruit zi deze stad voortdurend bleven
bestoken.

Het gevolg van den noodlottigen slag bij Pinkey-Cleugh was, dat
weer voor langen tijd alle toenadering tusschen Schotland en Enge-
land was afgesneden '), terwijl daarentegen de band met den ouden
bondgenoot Frankrijk er weer des te vaster door werd. Daar zat
men dan ook niet stil. Zoodra men er hoorde van de verliezen,
door de Schotten by Pinkcy-Cleugh geleden, werd cene vloot nitge-
rust, die het volgend jaar in Schotland aankwam. Ook van Fransche
zijde kwam men nu met dezelfde voorstellen als vroeger van Engelsche
zjde, men wilde namelyk, dat Maria Stuart de toekomstige bruid
zou zijn voor den Franschen Dauphin. En nu, nog onder den indruk
hunner nederlaag tegenover de Engelschen, betoonden de Schotten
zich meer bereidwillig, en den 7den Juli 1548 werd in de abdy van
Haddington cen Parlement gehouden, waarin door de drie stenden
des lands een besluit in genoemden zin werd genomen, tevens in-
houdends, dat de jeugdige koningin terstond naar Frankrijl zon
worden gevoerd wegens het gevaar, waarin zjj zich bevond door de
telkens herhaalde invallen der Bngelschen 2). Dit geschiedde dan
ook en op het einde van Juli reeds werd Maria Stuart naar Frankrjk
overgebracht, «to the end that in hir youbh she should drynk of
that lycour, that should remane with hir all hir lyfetyme, for a
plague to this realme, and for hir finall destructionns 3).

Nadat nog gedurende eenigen tijd de oorlog zonder veel kracht werd
gevoerd, vooral van Fransche zijde, daar zij nu toch <had gottin the
bone for the which the dog barkeds, werd ten laalste, den 24sten Maart
1550, een vredesverdrag gesloten tusschen Engeland, Frankrijk en
Schotland.  Daarop begaf de koningin-mocder, Maria Guise, zich
naar Frankrijk om hare dochter tc bezoeken met velen van de
voornaamste edelen in haar gevolg. Ruim cen jaar bleef zj aan het
Fransche hof en maakte zch dien tijd ten nutte om te Intrigeeren
tegen den vegent, den graaf van Arran, nu hertog van Chatelherault,
zoodat zi later zcll het regentschap in handen kreeg. Op hare

1) Zie boven, hl. 50, noot 4.

9 Zoodra het verdrag was geteskend, werd de regent door den Franschen koning' fot
hertog van Ohatelherault wemanky,

B Works of Eaoe, L p. 218,




131

terugreis, in October 1551, beroeht zij het hof van Eduard VI en
werd door hem luisterrifk en vriendschappelijk ontvangen.

Reeds aanstonds na haven terugkeer schijnt zij eene meer ver-
draagzame politiek tegenover hare Protestantschgezinde onderdanen
te ziju gevolgd om alzoo tegemover den regent meer invloed fe krijgen.
Terwil toch in 1548 nog verschillende Protestaunten waren verbannen,
werden m Juli 1550 verschillende gevangenen van 8t. Andrews in
Frankrijk losgelaten, terwil hun ook vergund werd naar hun vader-
land terug te keeren, «in hatterent [hatred] of the Dukes, zooals Knox
er bij voegt. 1) Intusschen stierf in datzelfde jaar Adam Wallace, een
Protestant, tijdens hare afwezigheid als een slachtoffer van den haat
van den clerus in Schotland op den brandstapel. Van andere mar-
telaars lezen we echter in deze jaren niet. © Voor het oppervlakkige
oog scheen de reformatorische beweging welhaast haar cinde te naderen,
zoodat zelfs een provinciaal concilie van den clerus in 1551 wmich
er op beroemde, dat de ketterij, «which had formerly spread through
the kingdom, was now repressed, and almost extinguished.» 2)

Oolc de clerus was namelijk sinds de gebeurtenissen te St. Andrews
er op bedacht geweest althans iets te doen ter hervorming van die
mishruiken, waarvoor de oogen nu waren open gegaan, om tevens
alzoo te zekevder de nieuwe kefteri] te onderdrukken. In November
1549 was daartoe in Hdinburg cen provineiaal concilie gehouden
«for the rveformation of the church and the extirpation of heresys 3),
in 1551 en 1552 nog door twee andere concilies gevolgd. Verschil-
lende bepalingen, o. a. aangaande het preeken en zelfs het invoeren
van een voor het volk verstaanbarew Cuotechismus, werden wel ge-
maakt, maar mniet of zeer gebrekkie nitgevoerd. Heb wuren meer
reformatorische maatregelen in mnaam dan indevdaad, zoodat [eitelijk
alles by het oude bleef. 4)

Intussehen zou het weldra blyken, dat de eens met zoovesl kracht
opwakende reformatorische beweging toch mog niet gansch was inge-
sluimerd en dal de woorden van het concilie van 1551 slechts ydele
grootspraak bevatten. Zoodra men begon te bemerken, dab de koningin-
moeder toonde eene meer verdraagzame houding tegenover reforma-
torisch-gezinden aan te willen nemen, openbaarde het zich wel, dat

1) 0 . 283,

2) Willing, Concelie, 1V, p. T2 (aangehaald bij M'Crie, Life af Kaog, 1, p. 167),
8) Wilkins, Coneilia, IV, p. 46 (aangchasld bij M'Crie, 1. e I, p. 163).

4 Zic hierover M'Crie. I. e. note X en Y.




132

et nog altjd velen waren in Schotland, in wicr hart de nieuwe leer
onuitroeibare wortels had geschoten. Inzonderheid cchter de troons-
bestijging van Maria, die voor de Engelsche Protestanten zoo nood-
lottig werd, kwam Schotland tcn goede. Velen, die tijdens KEduard
VI naar Engeland waren gevlucht, keerden nu terug. Ook van elders
lewamen nu de vluchtelingen weer terng naar hun vaderland op het
gerucht van de meer verdraagzame houding, die Maria Guise, inzon-
derheid toen het haar 1n April 1554 - gelukt was den hertog van
CUhatelherault wit Let regentschap te verdringen en zelf' regentes te
worden, scheen te willen aannemen legenover de Protestanten.

Vooral William Harlow, een Edinburger, die in 15564 nit En-
geland terngkeerde, begon mef veel stoutmoedigheid te prediken. Ouk
John Willock 1), toen te Emden vertoevende, maakte van daaruit eene
verkenningsreis naar Schotland in 1555, dasrna weer in 1556, om ein-
delijk in 1558 voor goed naar Schotlund te komen. Zoodra de predi-
kers wat meer vrijheid Lregen, begon ook aansbonds de beweging
weer meer hel hoofd op te steken. Op allerlei plaatsen begon men
weer als van ouds zich te verzamelen om den eenen of anderen pre-
diker te hooren. De punten in kwestie werden weer druk besproken,
de bijhel en andere verboden boeken, nu cogluikend toegelaten, werden
weer yverig gelezen. Ongebwijfeld was het mede het gerucht van de weer
oplevende reformatorische beweging in Schotland, dat ook Knox in
1555 deed besluilen zijn vaderland {e gaan bezoeken.

Natourlijk werd Knox in Schotland door de hervormingsgezinden
met open armen ontvangen. Na eerst Mrs. DBowes te Berwick te
hebben bezocht, ging hij naar Edinburg en nam daar zin intrck by cen
zekeren James Syme, in wiens huis hi het eerst, hoewel nog in zcer
beperkten kring en zeer in het geheim, het evangelie bracht om
straks op andere plaatsen voor sleeds grootere scharen te prediken.
Uit een paar zijner brieven wit den thyd van zn bezoek in Sehotland,
die ong zyyn bewaard gebleven, kunnen we eeniy denkbeeld krjjgen
van zjne werkzaamheid en van de bljdschap, die zyn hart vervulde,
toen Ly zag welk ecn vurlg verlangen velen in ziju vaderland be-
gielde om toch het evangelie te hooven. Tn dem boven reeds aange-
haalden briel aan Mrs. Bowes van 4 November 1555 schrijft hij nog :
«(if I liad not sene it with my eyis in my awn contrey, I culd not
have believit it. I praysit God when I was with yow, perceaving

1) Zie hoven, bL 50,




1 D0
el

that in the middis of Sodome, God had ma Lottis than one, and ma

faithfull dochteris than twa. But the fervencie heir doith fer exceid all

utheris that I have sene; and thairfoir ye sall pacienthe beir, althocht
I spend heir yit sum dayis; for depart | can not, unto sic tvme as
God quenche thair thrist a littill. Yea, Mother, thair fervencie doith
sa ravische me, that I can not but accuse and condemp my sleuth-
full coldnes. God grant thame thair harbis desyre!s ')

En in cen anderen brief, die, hoewel ongedateerd, ongetwijfeld tot
dezen zelfden +ijd van Knox' verblgf in Schotland behoort, schwijft
hij met een gelicfloosd krijgshattip beeld: «The trompet hlew the
ald sound thrie dayis together, till privat houssis of indiffercut
largenes culd not conteane the voice of it. God for Chryst his Sonis
sake grant me to be myndfull that the sobbis of my havt hath not bene
i vane, mor neglectit in the presence of his Majestic. O! sueit
war the death that suld follow sic fourtie dayis in Kdinbrogh, as
heir I have had thrie.s 2)

In den cersten tijd van zijn verblyf te Hdinburg by James Syme
sprak Knox natuurlifk nog maar voor cen zeer beperkien kring,
opdat het niet te veel gerucht zou geven in de stad. Doch toen hyj
daarna op eene reis door Schotland verschillende meer afgelegen strelen
bezocht, had hij mcer gelegenheid om velen onder zijn gehoor te ver-
zamelen. Nadat hij in Hdinburg met verschillende van de voornaamste
horvormingsgezinden had gesproken, werd hy door hen verzocht op
hunne verschillende landgoederen te komen om daar fe prediken.
Erskine of Dun noodigde hem het cerst uit tot zalk een bezoek op
ziin landgoed Dun in het graafschap Angus, dicht in de nabijheid
van Montrose, waar door hem vroeger eene school was gesticht. 5)
Nadat Knox aldaar ongeveer een maand had vertoefd, begaf hy zich
naar Calder-house, cen landgoed in West-Lothian, de provineie, waarin
Edinburg was gelegen.

Dit verblijf van Knox te Calder-house was vooral daarom merk-
waardio, omdat hij bij dic gelegenheid o.a. den graaf van Argyle
en diens zoon Lord Lorne, en ook James Stuart, den halven broeder
van Maria Stuart, dic later als graaf van Murray zoo beroemd

is geworden in de geschiedenis der Schotsche reformatie, outmoetie.
1) Works, IN. p, R17.

2y IV, P 28

3) Zie boven, bl. 15,

e s e




Knox deelt ons wede, dat 2y zgoe leer niet alleen goedkeurden,
maar ook «wished il to have bein publict,» zoodut we wel
kunnen vermoeden, dat foen reeds menig woord fusschen deze
mannen zal zyn gewisseld over de mogelijkheid eener hesliste door-
zetting der reformatie en over de wegen, die daartoe moesten wor-
den ingeslagen.

Daarop ging hij weer naar HEdmburg, waar hij dien winter
meestal 1 verschillende woningen predikte, terwijl by in het begin
“van 1556 zich naar de mecr wostelijk gelegen provineie Kyle begaf,
de onde verbljfplaats der Lollarden, waar de bevolking de reformatie
zeer genegen was. VYandaar ging hij naar het landgoed Finlayston,
waar hy met Paschen, den 5der April, met den graaf van Glencairn
en diens familie het avondmaal vierde.

Vervolgens keerde hij nog eenmaal terug naar Calderhouse en daarop
naar Duon, waar ingonderheid vele edelen van de provineie Mearns
aan het avondmaal deelnamen, en «band thame selfis, to the uttermost
of thare poweris, to manteane the trew preaching of the Evangsll of
Jesus Christ, as God should offer unto thame preachearis and opor-
tunities. 1)

Bij deze verschillende gelegenheden had Knox er vooral op aange-
drongen, dat men zich toch zou onthouden van eene praktijk, diein
de laatste jaren vele Protestanten in Schotland uit vrees voor den
clerus hadden gevolgd, nl. om, hoewel innerlijk de mis als afgodery
verwerpende, toch uiterlijk aan de plechtigheden bijj de viering der
nis deel te memen. Tegen zulk eene halfslachtigheid kwam Knox
met  kracht op. Daar men zich echter niet zoo aanstonds van bel
verkeerde ervan liet overtuigen, werd opzettelijk eene vergadering he-
legd, waar deze zaak in tegenwoordigheid van verschillende vrienden
zou worden besproken. Ook John Willock was er tegenwoordig.
Eveneens William Muaitland of Lethington, de later zoo berocmde
Sehoteche staatsman. Zelfs deze laatste, die overigens er niet van
hield de lijnen al te scherp te treklken, erkende ten slotte, nadat hij
Knox had gehoord, «that our schiftis will serve nothing befoir God,

=

geing that thei stand us in so small stead befoir man.» Voeoral had
men zich willen verdedigen met het voorbeeld van Paulus (Hand. 21).
Doch Knox had geantwoord, vooreerst dat Paulus’ daad volstrekt geen
overeenkomst had met hun gaan naar de mis, omdat geloften te doen

) L P 231




135

soms (Gods bevel was en nooit afgoderi), maar ook in de tweede
plaats «I greatly dowbt whitther eyther James's commandiment or

Paule’s obedienee proceaded frome the Holy Ghost.» Want mmmers,

terwijl hij zoo handelde, viel hiyj in cen grooter gevaar, dan hLij nog
ooit had doorstasn, «whareof it was evident, that (God approved nott
that meane of reconciliatioun ; but rather that he ploinelie declaired,
«that evill should not be done that good wmycht come of it». Ewill
it was to Paule to confirme those obstinat Jewes in thare super-
stitioun by his cxampill; worse it was o him to expone him self,
and the doctrin which befoir he had tawght, to sklander and mockage ;
and tharefoir, (concluded the said Johne,) that the fact of Panle, and
the seqwell that tharof followed, appeired rather to feght against
thame that wold go to the Messe, than to geve unto thame any
assurance to follow his example, onless that ther wold, that the
lyik trnble should instantlye apprehend thame that apprehended him,
for obeying worldly wyise counsall.» 1)

Intusschen kon het werk van Knox in Schotland niet verborgen blijven
voor de Roomsche geestelijkheid. De monniken brachten het cerst het be-
richt van Knox' prediken in verschillende declen yan Schotland aan bij de
bisschoppen. Het gevolg was, dat Knox werd gedagvaard om den 15den
Mei voor den elerus te verschijnen in de Dominicancrkerk te Hdinburg.
Enox begaf zich tegen den bedoelden dag naar Edinburg, evenwel, naarde
gewoonte dier dagen bij processen ), vergezeld van vele vrienden,
waaronder verscheidene edellieden, dic aldus toonden het, zoo noodig,
voor Knox te willen opnemen. De elerus, hierdoor afgeschrilt, ver-
nictigde de dagvaarding, en in plaats dusg den 15den Mex voor zijne
rechters te verschijnen, predikte Kunox op dien dag em ook nog
gedurende negen volgende dagen voor een grooter gehoor dan ooib
tevoren te Edinburg in de ruime woming van den bisschop van
Dunkeld, Robert Creighton 3).

Zoo mam de belangstelling in de zaak der hervorming door Knox’
krachtige prediling meer cn mcer toe. Steeds onverschroklkener
lewamen de DProtestanten voor hunne gevoclens nit. Zoo bleek dus,
hoe het zoo lang sluimerende vuour slechts eene opwekking naodig
had om weer met volle kracht op te vlammen en om zich heen fe
grijpen. Toen alzoo steeds meerderen zich onder Knox'  gehoor

LT, g 248,
2, Zie boven, bl. 3,
41 I, @ 251




136

schaarden, waaronder ook verscheidene mannen van naam als Argyle,
Glencairn, Jawmes Stuart, Marshall, Lethington, Erskine of Duu,
drongen ten laalste Glencairn en Marshall er hij Knox op aan, dab
hij een formeel verzoekschrilt tot de regentes zelve zou richten om de
reformatie ter hand te nemen.

Gaarne voldeed Knox aan dib verzoek en schreel daarop in Mel
1556 zijn «Letter (o the Queen Regent» 1), Heb iz merkwanrdig,
welle een kaline, eerbiedige toom er in dit geschrift heerscht. In dif
opzicht is er eene groote tegenstelling fussehen dit en de andere
geschriften van  Knox. Blykbawr had de b(mﬂing, die de regentes
totnogtoe tegenover hem asngenomen had ook na zine dagvaarding
door den clerus, hew hoop gegeven, datb ook zy evenals zoovele van
hare onderdanen zich mog wel eens ten gunsle der reformatie zon
kunnen witspreken. «I have looked rather for the sentence of deaths,
zoo schrijft Imj haar, «then to have written fo yomr Grace in
these last and mamifest wicked dayes». Heb 18 een wonder, dat
al de slechte geruchten, die hawr ongetwyfeld aangaande hem

als gevaarhjken ketter zijn overgebracht, haar hart wog niet in

haat hebben doen ontvlammen. Maar geloofd z1j de Heer, die «hath
so quenched the fyre of displeasure in your (irace’s harfie (whiche
of late duyes I hwave understood) that Sathan is frustrate of his enter-
pryse and purpose.» Dib i3 hem (ot grooten froost geweest, niel
zoozeer om zins zelfs wil als om de groote weldaad, die hy verzekerd
i8, dat 7z van God zal ontvangen, als zj nu ook tegenover anderen,
die reeds op hoogst onrechtvaardige wijze zijn of mog wullen worden
beschuldigd, cvenzoo zal handelen, «as that yomr Grace hath hegonne
towardes me and my moste desperate matters 2).

Merkwaardig klinkt ons vooral het begin van dezen brief fegen
nit den mond yan 1emand als Knox. We zien eruit, welk cen
grooten invloed de loop der gebeurtenissen cok hij hem uitoefende
op den toon van zyn schrijven. Het verblyf in Schotland, waar men
hem gedurende zoo geruimen tyd ongestoord had laten prediken, en
ten slotte de mislukking van de plannen van den clerus hadden hem
bljlbaar verzoenend en kalm gestemd. IIg begint dan met te wijzen
op de wonderbare bewaring van Gods kinderen in den strijd, die God
hun hier te strijden geeft. Wamt ctheir victory standeth nol in resis-

L Wordgs, 1Y, p. Th—84.
2o SN




e e e AT : = -

15

g but e sufferirg.» En daavom is het zoo wonderlyk, dat zij foch
nog bewaard kunnen blijven. Want Christus beval de dizcipelen
hunne zelen in ljdzaamheid te bezitten. «And the same forsaw the
Prophet Ysay, when that he paynteth furth all uther baftell to be
with violence, tumulle, and blud-schedding; but the wictorie of Godis
pepill to be in quyetnes, sylence, and hoip ; meanyng, that all ntheiris
that obtene victorie, do inforee thame selves to resist thair adver-
saries,” to sched blude, and to murther.» Maar zoo doen de nitver-
korenen (iods niet, «<bubt all thingis thei sustene at the commandement
of IIim who Lath appoyntit thame to swfer», owdat zjj weten, dat
ey dan alleen overwinmen, als alle menschen meenen, dat zij onder-
denkt zyn, <lor in the cross of Chryst alwayis is inelndit a secreit
and hid victorie, never weill knawin till the sulferer appeir altoge-
ther to be (as it wer) exterminat.» 1)

Maar nn bheweegt God menigmaal hebt hart van len, die de machi
hebben Zyn volk te onderdrukken, om het uil medelijden te redden,
gooals by de Bgyptische vroedvrouwen, Pharao’s dochter, Nehukadne-
zar en vooral bij Cyrus. Dit medelijden nu en deze gunsi, «shewedde
to his afflicted flocke, if they be contynewed, and be not changed into
erueilye», zgn de zekere teekenen, dat men eeuwise genade heeft
ontvangen van dien God, die door Zijnen heiligen Geest de harten
daartoe beweegl. Daarom hoont hij, dat ool zij, de regentes van
Nehotland, »al voortgaan Gods kindersn gunst te bewijzen,

Hoewel hij is «a man of base estale and conditions, zoo is het
toch zijn plicht haar daarop te wijzen. De godsdienst, die de men-
schen nu fe yuur en te zwaard verdedigen, is als een vergittige be-
ler, waarvoor hi haar moet waarschuwen. Zij denkl misschien, dat
«the care of religion 4s not committed to Magistrates, bat to the Big-
hoppes and Fstate Ecclesiustical, as they terme it», maar dat is niet
waar. Want evengoed als wanwveer zij verkeerde rechters handhaaft,
zoo zal z1j ook voor de handhaving van valsehe bisschoppen veraut-
woordelgk ijn. ‘

Op de groote menigte, die den Roomschen godsdienst awnhangt,
moet, 1] zich niel beroepen, want van oude fijden af is het meeren-
deel afvallig ceweest. In zake vau den godsdienst, moet eenvondig
«the playne Worde of Gods 7) rechter zhn, en daarin zegt God : «niet

1) p. 75.

2) pe 80,




wat goed 1s in uwe oogen, wult gij doen, maar wat de Heer nw God
u heeft bevolen.» Terecht zou men van haar mogen vragen de be-
vordering van allerlel deugden en het straffen van allerlei ondengden,
hetgeen ook «wryters illuminated onely with the light of natures van
gocde vorsten verlangen. Maar «wvain it s fo crave reformation i
manners, where the religion is corruptit.» Daarom zin ook de vrome
koningen Josia, Hiskia en Josaphat begonnen met den godsdienst fe
reformeeren. Als zij dus met Christus wil regeeren over haar rik,
dan heeft zij ook zorg te dragen voor Zijnen godsdienst, «the whiche
this daye within your realme is so deformed, that no part of Chris-
tes ordinances remayn in thair first strength and original puritie.»
Dit is cchter minder moeiljk te bewijzen dan gevaarlijk om fte zeg-
gen. En foch is hij nict bang dit te doen, omdat hij zoozeer be-
oeert, naar «the Salvation of my brethren, and illumination of your
Graces. FEn hij wil dit gaarne niet alleen met woorden maar metter-
daad bewijzen, «if 1 maye purchase the libertie of tounge but forfye
dayes only.» '

Het schint wel eene gevaarljke zaak om in godsdienstige dingen
1ets te hervormen en hy weet ook wel, «that your Grace's power Is
not so fre as a publik rcformation perchance woulde requyre.» Maar
als 71 bedenlkt, dat het eenwige leven bestaat in de ware kennis van
God en van Zjnen Zoon Jezus Christus en «that trewe knowledge
hath annexed with it Goddes worshippinge and honors, dan zal zj
doen, zooveel zij kan. Wel is waar kan zij niet <hastely abolishe all
supepstitioun, neither yet remove from offices wunprofitable pastors,
which onely fede thewmselves, the which to publique reformation are
requisite and neeessary», maar zij kan toeh het woeden der bisschop-
pen tegen de ware leden van Christus’ lichaam tegengaan en «with
all carefull diligence ye will study how that the frewe worshippinge
of God maye be promoted.»

Doet zij dit niet, dan zal zj ondervinden, dat God alleen beschikt
over de kominkrijken cn dat Hij eert, dic Hew ecren, maar licht
acht, die Hem versmaden. De strijd, waartoe Knox haar oproept, is
wel wwaar, maar als zij naar Gods bevelen hoort evenals Josia hoorde
naar de vermaningen der profeten, dan zal haar strijd met dubbele
zegeningen worden belroond. -

Deze brief werd door den graaf van Glencain aan de regentes
overhandigd. Doch het schrijven van Enox vond weinig weerklanlk
in het hart van de zuster der Guises, die alleen met politieke doeleinden




139

in de lasatste jaren eene meer verdraagzame houding fegenover de
hervormingseezinden had aangemomen. «Please yow, my Lovd, to
veid a pasgwill,> met dese woorden gal zij den Dbrief aan den his-
schop van Glasgow over. Deze minachtende wijze van handelen
welkte zeer den toorn van Knox op en werd waarschijnlijk mede de
oorzaal, dat Lij later een tweede uitgave gaf van dezen brief, maar
nu vermeerderd wet heftive <additions.»

Intusschen kwamen er brieven voor Knox van de Engelsche gemeente
te (fenéve, waarin Ljj met aandrang verzocht werd weer tot hen terug
te keeren. Zovals reeds is medesedeeld, hadden s« hem als hunnen
ouden leeranr in November van het vorige jaar, foen de gemeente
vich als zoodanig had geconstitueerd aanstonds tot hunmen predikant
oekozen, terwijl Gilby alleen voor eenigen fijd, gedurende zijne afwe-
zigheid, als zijn plaatsvervanger werd aangesteld. Doch nu begon de
gemeente hare rechien te laten gelden, «commanding him in Godeis
name, as he that was thare chosin pastor to repayre unto thame for
thare conforte», zoo lezen we in Knox' History1). Knox zelf zag waar-
schijulijle ook wel, dat de tyd nog nieb ryjp was voor een meer ingrijpend
optreden in Schotland en dal hij dus beter deed zich voorleopig nog ferug
te treklen naar het kleinerc arbeidsveld in zijne gemeente te Genéve. HEn
waar hij dan, afscheid nemende van bijna alle gemeenten, waar hij tevoren
had gepredikt, de broeders rermaande te volharden in gebed, in onderzoek
der Schrift en onderlinge bijeenkomsten, voegt hij er by «unto such tyine
as God sfiould geve unlo us grettar liberties, blijlcbaar die «grettar libertie»
willende afwuchten, aleer hij het groote werk zou beginnen, waartoe
ook hi] zelf ongetwijfeld in deze dagen steeds meer zijne roeping heeft
gevoeld. Aanstonds toch, toem de graaf van Argyle er by hem op
aandrong, dat hiy Schotland niet zou verlaten, hoewel hy «wold nott
att that tyme stay for no regueasts, beloofde hy hun: «That yf God
so blessed their small begynnynes, that thei continewed in godlynes,
tehensoever thei pleased o command him, thei should fynd him obedient,»
maar nu wilde hij toch nog eenmaal die gemeente gaan bezoeken,
«which the wickedness of men had eompelled him to leave.»

Voor zijn vertrek schreef hiyj nog eene «Ewxposition upon Chiist’s
temptations in the wilderness», 2) een praktisch geschriftin den trant
siner Adwonition, maar in veel minder heftigen toon, waarin hij hoofd-

1) 1, . 263,

A Works, IV, p, 45—114. Knox was van plan er later nog ists aan (e voegen (p. 114)
duch hij schijnt dit plan uniet te hebben volvoerd.




140

rakelijk weergeelt eenige door bhem bydens dit verblyf in Schotland
gehouden preeken 1),

Oole behooren zeer waarschynljk tot dezen tijd van Knox' verblijf
i Schotland zine <dnswers to some questions concerning Baptism,
ete.» %) Wat den Roomschen Doop betreft, daarover wordt geheel ge-
sproken in den geest van Calvyn, alleen is Knox mog wat sterker in
zijne uitdrokkingen van afkeuring. De Roomsche Doop is niet de
ware Doop, die Jezus instelde, maar <ane adnlteratioun and prophana-
tioun of the same» en moet daarom door al Gods kinderen vermeden
worden. Immers er zijn verschillende dingen aan toegevoegd en ook
bij den Doop «the Word is wnot preachit.> DBovendien door den
Roomsehen Doop te gebrniken keurt men hunne leer goed, omdat
men  zoodoende gemeenschap men hen houdt. Daarom «whasoever
offireth thair childrene to the papisticall baptisme, offiveth thome fo
the Diville.> Moeten dan wij, die dien Doop eenmual ontvingen, her-
doopt worden ? Neen, want de Geest der wedergeboorfe heeft ons van
iie bezoedeling gereinmigd. Wi verocordeclen dien Doop en erkennen
alleen de instelling van Christus. Hn dab is voor Gtod en menschen
voldoende «without iteratioun of the signe; for be faith, and not be
externall  signis  doith God  purge oure hartis, und our plane and
goutinewall confessioun mair -serveth to me than that we suld be
rebaptisit.> %) Bovendien, «in verie deed, the malice of the divill
culd never altogidder abolische Chryst's institutioun, for it was ministred
wato us: «In the name of the Father, of the Sone, and the Halie
Gaist.»  HEn toch had men er «for that fymes geen nut vam, omdat
et was «adulberats, masr nu heeft de Geest van Christus het ge-
reinigd door geloof en die Geest veroorzuakt nu, dat «the effect of
that sacraments in ons werkt zonder herhaling van het uitwendige
teeken.

Daarop worden dan de dwalingen der Anabaptisten zoowel als van
Len, die meenen, dat voor de wedergeborenen geene sacramenten
noodig «ijn, bestreden. Zy, die eenmaal gedoopt wiju, moeten niet zoo
«rin to the ewternall signe of baptisme,s muar hunue toevlucht nemen
tot  «the effect end significatioun  of baptisme, that is, that of frie
grace and mercie thei av ressavit én the houshald of God.» FEn om
dal voor de wereld te betuigen behooren z1j, wanneer er gelegenheid

1) Brief aan Mys, Locke van' 9 Dee 1556,  First I taucht it, befoir Ldid weyt it #Wonks,
LV, p. 240.

20 Words, IV, p. 110—138,

3) p. 120,




141

voor 1s, toe te treden tot de tafel des Heeren. De doop geschiedt
maar ¢énmaal, omdat hij is een zegel cn «the seall anis ressavit is
durabill, and necideth not to be iterat» 1) en omdat =z is «the signe
of our first entrance,» terwyl het avondmaal meermalen plasts heeft,
omdat het is «the declaratioun of oure covenant, that be Chryst
Jesns we be nurissit, manicanit, and continewit in the league with
God our Tather.» #)

In de tweede plaats wordt gehandeld over het zich onthouden van
bloed uls zijnde bevolen door de apostelen 3). Dit gebod was echter slechts
«temporal,» want men deed het alleen om het geweten van een ander
niet te kwetsen, zooals blijkt wit 1 Cor. 10 en uib den brief aan de
Romeinen, waar de apostel betuigt, dat niets op zichzell onrein ls.
En Jezus zell heeft ons geweten van allen twijtel ontheven door
te zeggen: «niet waf in den mond ingaat, ontreinigh den mensch.»

Eindelijk wordt nog gesproken over de tienden ). Zi) behooren
niet «be the law of God» aan de priesters, want wij- hebben nu geen
levietisch priesterschap meer, maar zy behooren «by low positive,
gift, custornes wan de vorsten en door hum bevel aan de «Men of
Kirk.» Toen zij voor het eerst werden gegeven, geschiedde dat met
een ander doel dan waarvoor zy nu worden gebruikt, zooals de wet
zelf witwyst. Want vooreerst moesten zij, die als «distributorss van
het kerkegoed werden beschouwd, er zelf voldoenden onderstand van
genieten en voorts het overige gebruiken voor armen, vreemdelingen,
wednwen cn weezen, tot onderhoud van de «Mimisteris of the kirks,
en eindelijk voor dc «repairing of the kirkis», hetgeen echter door
de 1rotsche bisschoppen en prelaten gchecl wordt verzuimd.

Als lnatste vaarwel aan zyne Schotsche vricnden schreef Knox nog
kort v6ér zijn vertrek den 7den Juli 155G <A Letter of wholesome
counsel.» 3) In dit geschrift vat hi] nog eens tezamen de vermanin-
gen, die hy tot hen tifdens zijn verblyf in Schotland had gericht
inzonderheid betreffende hunne onderlinge bijeenkomsten en het ge-
trouw onderzoek der H. Schrift.

Vooreerst wijst hyy hen dan op de mnoodrzakelijcheid van «fhe
exercise of God's mooste sacred and holy Woordes, want immers
zonder dal «neither shal &nowledge encrease, yodlines appeare, nor

1 p. 122.

2) p. 125,

3) Vez. boven. bl. 57.
4) Va. boven, bl. 36.
0 Mearks. p- 1&5 -—1:40,




142

fervencye contynewe amongest youw.s Men zij gedachtig aan het voor-
sehrift van Mozes voor de Israélieten in Deut. 6 : 6—9 en ook aan
wat hij hun elders heveelt, om nl. «te gedenken aan de wet Gods
om die te doen, opdat het hun en hunne kinderen wel zou gaan in
het land, dat de Heer hun God hun geven zou.» FEn indien nu
reeds de wet «remewmbered and vehearsed of purpose to do it» zulk
eene <¢corporall benediction» met zich hracht, hoeveel te meer het
evangelie, dat door Paulus gencemd wordt eene <reuke des levens ten
levens, waarbl] hij het dus vergeljkt met welriekende kruiden, «whose
nature is, the wmore that they be touched or moved, to send forth
their odour move pleasant and delectable>. Wel zijn er ook heden
ten dage, die, evenals de Tsraglieten waleden van het manna, omdat
7i] elken dag hetzelfde aten, zoo ook nu na enkele gedeelten der
Schrift gelezen te hebben zich aanstonds hegeven «to prophane
authors and humain lectures.» En ook Gods nitverkorenen zelf kunnen
soms voor een tijd in die verzoeking vallen, maar het iz onmogelijk,
dat 71 daarin fof het einde toe zouden blijven, want in hen moet
zich openbaren eene begeerte om te eten van het brood, dat uit den
hemel 19 nedergedaald, en te drinken van het water des leven. FEn
dat kunnen zy niet dan door middel van geloof, en «Faythe looketh
ever to the will of God reveuled by the Word, so that Faith hath
botle her beginning and continuance by the Word of God.»
Menigmaal worden Gods uitverkorvenen in zulk eene slavernij ge-
houden, dat noch het brood des levens voor hen kan worden gebro-
ken, moch de vrijheid hun wordt geschonken om zich te oefenen in
Gods heilig Woord, maar dan zullen «ij beginnen te klagen over hunne
vorige wonden en te roepen in hunne harten «(and openly where
they duore) for free passage of the Gospels. Deze honger en dorst is
een. bewls van het leven hunner ziel. Hun zal het onderzoek van
Gods Woord nief vermoeien, want zoo noodig spijs en drank is voor
het lichameljke leven, «so necessary is also to the lyfe everlastinge
the perpetuall meditation, exereyse, and use of Goddes holye Worde. s
In de tweede plaats wordl er op gewesen, dut dat onderzoek ook
niet zoo verborgen moet plaats hebben, dat er geen geluigen bij
zouden mogen zin. Neen, want men heeft zijn eigen huis te besturen
naar Gods Woord, « Within your own howses, I say, in some case,
ye are bishoppes and kynges; your wyfe, chyldren, servountes and
fawmilye ove youre bishopryke and eharges. Van hen zal verantwoor-
ding worden gevraagd, of zjj in deze getrouw zijn geweest. Daarom




143

moeten alle huisgenooten deelnemen «in reading, eshorling, and
in makyng common prayerss, hetgeen liefst deénmaal per dag moet
geschieden. Maar «above all thynges, deare Brethren, study to practise
in life that which the Word of God commaundeths.

Voorts, omdat Panlug de «congregation» noemt «the badie of Chiists.,
waarvan leder een lid is, «teachyng us therby that no member is of
sufficiency to susteyne and feade it selfe without the helpe and sup-

port of anothers, is het noodig, dat er tot onderzock der Schrift «assem-
blies of brethrens zullen worden gehonden. Paulus geeft de «orders daar-
voor aan, daarom zal Knox er niet met veel woorden over spreken. Liefst
houde men die <assembliess dénmaal perweek. Men beginne met cene
schuldbelijdenis en een gebed om den hijstand van den Geest des Heeren.

Vervolgens leze men een gedeelte der Schrift. Daarna, als iemand eenige
cexhortacion, question, or doubts heeft, dat hij vryjuit spreke, doch
met gematigdheid, «either to edifie or to be edified.y Zoo wal door
hooren en lezen en vergelijken «the hole body of (he Scriplures ')
become familiar.» Ts er iets onduwidelyk, men schrijve dat op, védr-
dat de ccongregatioun» uitcengaat, opdat men daarover eenen of anderen
uitlegger hoore. Wat Kunox zell' belreft, hij zal lever vijftien urven
besteden aan het uitleogen der Schrift voor hen, dan cen half uur
aan eenlge andere zaak. Voorts moeten zij bij het lezen van de
Sehritt telkens een boek van het O. 'I. verbinden met één van het
N. I\, want «1t shal greatly comforte yow te heive that harmony and
weill-tuned song of the Holie Sprite speiking in oure fatheris frowme
the beginning., 1t shall confirme yow in theis dangerous and perilous
dayes to behold the face of Chryst Jesus his loving spous and chuich,
frome Abel to himselfe and frome himself {o thys day, in all ages to
be onel» 1) Men leze vooral weel de frofeten en de brieven van Paulus.
Ten slotte mna de cewhortations eindige men met dankgebed en ge-
beden voor worsten en magistraten, voor dem wrijen loop wvan het
evangelie en voor de bevrjding der wvervolgde broederen, vooral in
Frankrjk cn Engeland, en voorts voor al wat men zelf in het bij-
zondcr behoeft.

Als zij zoo zichzelven oefenen, zal Knox den Heer loven voor hunne
gehoorzaamheid. Kn omdat hij op dit cogenblik niet verwacht, dat
7] het tegenovergestelde zullen doen, «f will use no threatnynges»,
want het is zijn vaste hoop, dat #j zullen wandelen als kinderen

1) Vo boven. bl. 1§ en 46 wv,




144

des lichts temidden van een verkeerd geslacht, dat zij zullen zijn als
sterren temidden van de duisternis, als tarwe temidden van het on-
kruid, en dat 71 zullen behooren tot het getal van de wijze maagden,
dagelijks hunne lampen vullende met versche olie en aluzoo verbei-
dende de toekomst des Heeren.

Zoo wekte Knox in dit laatste schrijven zijne broeders nog cen-
maal op om zich toch zoo nanw mogelijk aan elkaar asn te sluiten
en onderling gewmeenschap te oefenen. De gemeente is «the bodie of
Christ» en daarom wmogen de enkele leden miet afzonderlijk blijven
staan, zi) hebben elkunder noodig. Deze gedachte, door de Gerefor-
meerden altijd met zoo bijzonderen nadruk op den voorgrond gesteld,
vormt ook de hoofdeedachie van dezen laatsten «wholesome counsel,»
dien Knox zijnen breeders vé6r zijn heengaan gaf. Als 4fj zich dicn
«wholesome counsels maar steeds goed voor oogen hielden, dan zou
de Schotsche reformatorische beweging niet weer na eene korte op-
waking insluimeren om misschien nooit meer te ontwaken, maar dan
zou zy zich comeentreercn tob cenc «Congregation», het begin eener
Scholsche Gereformeerde Kerk.

Hierin ligt de groote hateekenis van dift verblijf van Knox in
Schotland.  Zin optreden in de verschillende deelen des lands had
alom eenc krachtige opwaking ten gevolge van de reeds zoo geruimen
tijd kwinende reformatie in Schotland. Vooral door zijn krachtig
polemiseeren tegen de halfslachtige praktijk vam het zich uniterlijk
voegen naar de Roomsche Kerk bewaarde hij het reformatorisch be-
ginsel voor verzwakling, straks geheele nitwissching, en bewerkte
tevens eene formeele afscheiding van de Roomsche Kerk. Maar nu
trachtte hij ook te zorgen voor de verdere concentreering, en alzoo
voor de verdere doorwerking der beweging., Het prediken was hem
niet genoeg. Ken enkele ontvangen indruk is niet voldoende, zij legt
niet genoeg beslag op den mensch. Knox drong daarom op echt Ge-
reformeerde wijze aan op onderzoek der Schriff, ja, op studie der
Schrift, en wel van «the hole body of the seriplures,» op vergelijking
vl verschillende biybelplaatsen, ook van Q. en N. 1., op aanteele-
ning van datgene, dat men niet begreep. Dit onderzoek moest met
ernst en met ijver plaats hebben. HKn ook het moest vooral in ver-
eeniging met andeven plaats hebben, eerst in het huisgezin, <the
bishoprykes van elken huisvader, en voorts in de «assemblicss. Yoo
moest de gemecenschap worden versterkt. Men moest zich leeren
gevoelen als leden van @&én lichaam. Het eene lid had het andere




145

noodig. Aller begeerte moest ziin «to edifies en «to be edifieds.

En de Schotten hebben Knox’ «wholesome counsels opgevolgd,
zoodat zjj na weinige jaren den man, met wien hen nu weer
nieuwe, vastere banden verbonden, konden terugroepen om in zijn
vaderland het groote werk van de eindelijke volkomene doorzetting
der reformatie te voltooien. Tot zoolang echter zou Knox nog
te Genéve cen tamelijk rustigen tfjd van voorbereiding genieten. Kort
voor zijn vertrek daarlicen huwde hij Marjory Bowes en zond haar
wet  zjne schoonmoeder Mrs. Bowes voornit naar Dieppe, waar-
Lheen hij haar weldra volgde. In Augustus 1556 kwam Knox te
Dieppe 1) en veisde spoedig daarop naar Genéve. Terstond na zijn
vertrele uit Schotland dagvaardde de clerus hem voor de tweede maal,
waaraan hij nu natuurlijk geen gehoor meer kon geven. Toen hij
niet verscheen, werd hij door de geestelijkheid veroordeeld en in ef-
figie verbrand.

L Zie den brief van Knox ain eenige zusters te Mdinhurg van 8 Aug. 1666, Warky,
IV o, 999
LD 2R




HOOFDSTUK 1IV.

Terugkeer naar het vasteland.

In September 1556 kwam Knox weer by zijne oude gemeente
aan. 1) Met verlangen hadden zijne gemeenteleden zyne komst ver-
wacht en ook hij zelf had zeer begeerd zijne oude, trouw gebleven
vrienden wuit Frankfort weer {e zien. Intusschen hadden =zij zich
tijdens zijne afwezigheid in November van het vorige jaar als ge-
meente geconstitueerd, nadat hun door den raad van Gencve cenc
kerlk ten gebruike was afgestaan. Ook hadden zy al spoedig
daarna, in Februari 1556, hunne liturgie, tevens ecnc korte kerkorde
bevattende, uitgegeven onder den titel  «Forme of prayers anld mi-
nistration of the Saceaments, etc. used in the Englishe Congregution
at Genevas ®), benevens eene Hngelsche vertaling van den Catechis-
mus Genevensis en eene berfjming van verschillende Psalmen.

Deze «orders was dezelfde, die vrosger te Frankfort door Knox in
vereening met Whittinghani, Gilby, Foxe en Cole was opgesteld, doch
toen werd verworpen 3). Fene voorrede %) ging eraan vooraf, gericht
tot de broeders in Engeland, waarin dezen tot standvastigheid werden
sangespoord en nitgenoodigd om zich toch bij de vinehtelingenge-
meenten  te Bmden, Wezel, Frankfort of Genéve te voegen. Voorts
bieden #ij hun deze <orders aan als «a forme and order of a reformed
churehe, lymited within the compasse of God's Woorde.» Zijis goed-
gekeurd door Calvijn en andere geleerden en daarop door hen in ge-

1; Den 18den Septernber werden Knox, zijne vrouw e zijne schoonmoeder ingeschreven
als laden der Tngelsche gemeente te Gendve. Liwre des Anglois, aangshaald hij Loing,
V1., Preface, p. XXXIV.

20 TV, . 167—214. Tewelijkertijd verseheen cene Latijnsche vertaling dezer Titurgie,

wanrsehijnlijk vao de hand van Whittingham.
3) Zie hoven, bl. 122.
4) p, 157—168.




147
broile genomen. Verder wordi nog gesproken over de ceremomidn,
die afgeschaft zijn, over het preeken, over het zingen, en eindelijk
wordb de reden opgegeven, waarom zij den Catechismus Genevensis
licver gebruiken dan eenige andere, nl. omdat zij geen: enkelen zoo
goed achten en ook omdat zjj zouden wenschen, dat alle Kerken
«wolde agree in one kinde of doctrine oand confession of faiths, opdat
ovk hunne nakomelmgschap daardoor te nauwer aan die belijdenis zou
worden verbonden, ziende dat zij niet alleen de leer is van éénen
mensch, «but the consent of the whole Christion Churchs. Daarom
konden zjj het best dezen catechismus gebruiken, die veeds om zim
groote verdiensten in het Hebrecuwsch, Grieksch, Latijn, Fransch,
Ttaliaanseh, Spaansch, Duitsch en Engelsch vertaald is.

Na de voorrede volgt dan «The Confession of our Fuiths (p.
169—173), eene eenvoudige omschrijving van de twaalf geloofsarti-
kelen, en vervolgens eene korte kerkorde (p. 174—178), beschrijvende
de wijze van verkiezing en de plichten van predikanten, ouderlingen
en diakenen ). De predikanten moeten niet zijn «lordes or rulers, as
Peter saith, over the flock.» Dasrom bestaat hun «chief offices in
het prediken van het Woord en het bedienen der Sacramenten.
«S0 that in consultations, judgementes, clections, and other political
altairs, his counsel, ruther then outoritie, taketh place.» Heefl de «Con-
gregations om eene rechtmatige roden besloten iemand te excommu-
niceeren, dun moet de predikant het vonnis uitspreken.

Bij verkiezing van een predikant wordt «the whole Congregation»
bijeen geroepen en uangespoord «to advise and consider who may
best serve in that rowme and office.s Als er keus is, «the Churche 2)

1) Tn-eens nooi wordt dan ook gesproken gehesl op de wijze van Calvijug Lnstitutie
over .a fourthe kinde of Ministers”, nl, de .. Peuchers or Daelors, whose ollics iy ta ingtruete
and teache the hithfull in sownde doctrine” en die srvosr waken maefen, dat de zuiver-
hieid van het evangelie wiet verdorven wordt, masr wegens hunne wisporsion and exile"
kunnen zij die nu niet aanstellen. T terme 't by a worde more usuall in these our days,
we may call it #he Order of Sehooles”. Qpdut er zaad gesaid worde voor de toekomst, is
het noodig, dut er ,.Seholes be erocted and Colludyes mayutayned”, opdat de jeugd daarin
worde opgeleid tot de vreeze des Heeren, opdat zij wanrdige leden mogen blijken te zijn
vau Christus, ,,whether 't be to rule in Civill policie, or to serve in the Bpirvituall ministerie,
or els to lyve in godly reverence and subjection”- V. boven, bl. 17.

2) To de Frankfortor kepkordening van 1554 (zie boven, bl 121) goldt de regel dat de
predianden en ouderlingen duos aut plures propenunt, quos ipsiidoneos censent. Nec tamen
Eevlesiam cogunt ex his propositis eligere (nemini otenim jus suffragii eripitur). Tuntum
viderit ut idoneum aliguem tantso functioni cligat. Atque ea pobissimun de coiss proponnt;
aliquot ipsi senioves, we plebs forte aberret dfeetionn danpeti, aut ignorantia et fudiced

Richtor, TI, p. 169. In de Geneefsche ..Ondomnanves eeclisias tigues”

e’
vindt men de hepaling




143

appoynte two or thre, upon sume certayne day, to be examined
by the Ministers and Flders>. Nadat dit onderzoek heeft plaats gehad,
maken zij aan de gemeente bekend, wien zij geschikt achten. Daarna
krijgt de gemeente minstens acht dagen tijd om mnaar zijn «life and
manners» te informeeren. Wordt in dien tijd iets tegen hem inge-
bracht, «wherby he may he founde unworthy by lawfull probations»,
dan wordt een ander «¢presenteds. Wordf er niets ingebracht, dan
houdt één der predikanten des morgens eene toepasselijke preek en
dasana  «presenteth hym agayne to the Churche.» Daarna heeft des
namiddags de verkiezing plaats. Ook hbij de verliezing der ouderlingen
en diakenen wordt op dezelfde wijze gehandeld. Van decuderlingen
wordt gezegd, dat hun ambt bestaat, «in governing with the rest of
the ministerss, en dat «in assemblyng the people, nether they withonte
the ministers, nor the ministers withont them, may atterapt any thing.»
Elken Donderdag moesten voorts de predikanten en ouderlingen
in. hunne vergadering of «Congistorie» onderzoek doen naar verschil-
lende mishruoiken in de gemeente, <bul chieflie amongest theym
sclves.»

Na deze korkordening volgen verschillende gebeden voor gemeen-
telijk gebruik en formulieren voor den Doop, yoor het Avondmaal, voor
de huwelijksinzegening, voorts enkele verordeningen aangaande het
vickenbezoek en de hegrafenis, en eindelijk eene uitvoerige Dbe-
schrijving van het doel der Lerkelijke fncht en de wijze van Laar
toe te passen. Geschiedt er iets verkeerds, dan moet het aange-
bracht worden hij de «Ministers and Seniors, to whome the policie
of the chureh doth apperteine.» Moet men voortgaan tob execommu-
nicatie «which is the greatest and lust punishment belonginge fo

iue los Minisires eslisent premisrement cclai qu' on devra mebtre en Uoffice, l'ayant faict
assavoir @ nostre petit Conseil : apres. qu' on Uy preseute: ob 51l est trouvé digne quil y
soit Teceu ot acceptd: lni donnant tesmoignage ponr le produire finalement au peuple en la
ot commun de la compagnie des fidéles'

predivation, afin quil soit recew per comsenioii
Richter, I, p. 842,

Merkowamrdie i3, dul fn 1501 een predikent van Cosue afd Toive zich bij Calvijn be-
klnagt over iemand, die allerlei verkeerde cpinies onder het volk brengt o. # leur faisant
croive gwe cest au peuple ef won & oultre d estire ot wewevair lex ministins”, terwijl den
gfsten April 1382 op de derds Transche nationale synode te Orléang een geschrift werd
yeroordeeld, verschenen te T,von in 1561, van een zekeren Jean Morelli, ,.Parisien, regu
bourgeois de Glenbve”, waarin deze avait émis I opinion gue les dlections des pastenrs s2
doivent faire por o peuple.)” Toen Morelli niet wilde herroepen, werd hem het avondmaal

outzegd. Roget. Histotre de peuple de Gentve, tome VI, Gentve 181, p. 160 en p. 216




i

149

the spirituall Ministerie», dan mag men niebs doen «without the
determination of the whole Churches., Ten slotte volgen dan

nog ecenige gebeden voor huiseljk gebruik en «a prayer made at’

the First Assemblie of the Congregation», nadat deze «Orders was
goedgekenrd.

Verschillende gedeelten dezer «Orders zijn woordelijk overgenomen
uit de «Forme des Prieres et chantz ecclesiostiques ete.» van Genéve
van 1542 1), nl. groote gedeelten van het avondmaalsformulier,
ongeveer het geheele huwelijksformulicr, gebed en danlzegging bij het
eten en een Iklein gedeelte van het avondgebed. Voorts is in de
«Order of disciplime» het eerste gedeelte, dat over het wezen der tucht
handelt, wat den inhoud, soms ook wat de woorden betreft, gchecl
uit de Imstétutic overgenomen. Het overige ig oorspronkelijk.

Deze «Order of Geneva» is waarschijnlijk reeds spoedig na have
uitgave te Gendve naar Schotland overgezonden en daar in gebruik
gesteld naast het Book of Comwon prayer van Hduard VI, dat in
verschillende gedeclten van Sehotland in de jaren voér Knox' laatste
optreden werd gebruikt, ) doch dat door deze «Owrder of Geieves, in
Schotland als «Owr Buke of Common Ordousrs bekend en ook als
zoodanig alleen, zonder vermelding van het Book of common prayer,
in hebt First book of discipline van 1560 gencemd, 3) spoedig werd
verdrongen. %)

Toen Kmnox dus in September 1556 te Genéve kwam, vond hij daar
in zijne gemeonte alles reeds geregeld en wel geheel in zjnen geest,

1) De veronderstelling zou voor de hand liggen, dat bodeelde gedeclten eigenlijk uit de
Prankforter kerkorde van 1334 izie boven, bl 121) zijn overgenomen. Doch bij nauwkeurige
vargelijking blijlct, dat nist de Frankforter kerkorde, masr de , Homme des Pileres et s
ten guondslag gelegd. Zie bv. hel gedeslte vadr het gebed hij het avondmaal: Laing TV,
p. 194 te vergelijken met Gorp. Ref. Opera Culeind, VI, p. 200 en Richter, Heangelische
Ilvelewordnungen. I, p. 153,

9 Laing, VI p. 277 sq- Vg ook beneden, bl. 156.

3) Works of Kwew, vol, IT, p. 210 en 239,

4y Op de .Gensral Assembly” van Dee. 1562 werd besloten .,that aue wniforme Ordowr
salbe tukin and keipit in the Administratioun of the Sucraments, amd Solemmizatioun
of Marriages. and Businle of the Dead, scoording to #he Reok of Gemeva In 1564
word de L.Owder of Geneon” tet nog verschillende meest san de Geneefyche liturpie
ontleeuds gebeden als o The Buke of Commen Ordows” door de Sehotsche Kerk nange-
nomen tegelijk met de verlaling van Calvijus Cateclismens en gene Engelsche Psaliile-
pijineag. Later stond deze editie hekend als .. Kuoz's Psalbns and Laturgy.” (Laing, VI p.
297 sq.). Zie dit ..Buwhte of Commeon Urdows™ bij Lwing, vol. VI, p. 203—360. later nog
met yverschillende gebeden on de Confessic der CGeneefsche academie vermeerderd, p.
361—850,




150

immers volgens eene kerkorde, aan welker opstelling hijzell onge-
twijfeld een groot aandeel had gehad. En nu volgde ook ein-
delijfk voor hem eene meer tustige periode van zgn leven. Twee
jaren lang, alleen onderbroken door eene reis naar Dieppe, bleef
hij te Genéve werkzaam temidden eener gemeente, die hem

trouw aanhing, en aan welker zorg hij zich thans van harfe kon
wijden. Tevens had hij nu de zoo gowonschte gelegenheid om de
zqyet studie», waarin Mrs. Bowes door haar aandringen op zijne
komst naar Schotland hem had gestoord, weer op te vatten en om
zich alzoo verder voor te beveiden voor de groote faak, die hem
straks wachtte in zijn vaderland, en waarnaar hiy zelf ook blijkens
zijne correspondentie verlangend bleef uitzien.

Neen, hij had nict voor goed afscheid genomen van Schotland.
Dat had hi bij zijn heengaan duideljk doen blgken, ') en van uit
(Gendve blecf hij dan ook steeds correspondeeven met zijne vrienden
in Hngeland en Schotland, hen vermanende en vertroostende en in
moeilijlce gevallen raad gevende. Hoezeer hij intusschen zijne vrij-
heid te Genéve en de toestanden aldaar op prys stelde, blijkt ons by.
wit zijn brief aan Mrs. Locke te Londen van dem 9den Dee. 1556,
waarin hij schrijft: «Wer it not that parthie ye ar impeidit be im-
pyre of your heid, and partlie be so gud oceasionn as God hath now
offrit yow to remane whair ye ar, in my hart T wald haifl wishit, yea
and can mnot eease to wish, that it wold pleas God to gyd and con-
duct your self to this place, whair I nefher feir nor eschame to suy
is the maist perfyt schoole of Chryst that ever wns in the erth since the
dayis of the Apostillis. In other places, I confess Chryst lo be (rewlie
precchit; but maneris ond veligioun so sinceirlie reformat, I have not
yit sene @ any uther places. )

Daar er slechts weinige brieven van Knox uit dezen tijd zjn over-
gebleven, zijm de berichten aangaande deze periode zijms levens zeer
schaarseh. Dal hij, die zoozeer met Calvijn overeenstemdes, zijn grooten
leermeester veel zal hebben gesproken, mogen wij mef reden vermoeden.
Fvenwel komt zijn naam in de correspondentie van Calvijn met zijne
veienden uit dezen tijd niet voor en het verwondert ons eeniguzing,
wanneer wij later uit een hrief van Calvijn aan Cecil 3) bemerken, dat
hij bijna cen jaar lang geen kennis heeft gedragen van de uitgave van
1} Pie bowen. bl. 149,

Q) Works. IV, p. 240.
3) Calvinus Cicellio 1559, ws. einde Muart. Cupp. Ref. Op Calvind, vol. XVIIL p. 490,



151

Knox' «First blast aguinst the monstruous regiment of women.» Hoe
de persoonlijlke verhouding tot Calvijn echter moge geweest zyn, dib
is zelker, dat Knox tc Gendve cen zeer dicpen indruk ontving van
Calvijns reformatiewerk, zooals we reeds hoorden uit zijn brief en

zo0als we later nog meer bemerken, als wij zien, hoe hij in Schotland-

optreedt.

IMoczeer Knox altfjd ool van uib zijn rushigen werkkring te Genéve
et oog bleef richten op Schotland, blijkt ons uit een brief aan Mrs.
Guthrie te Edinburg van 16 Maart 1557. Daarin schrijft hij: «My
awn motion and daylie prayer is, nobt onlie that I may visit you, bub
also with joy 1 may end my battell amangis you. And assure your
self of that, that when ever a greatter number cmang yow soll call
upon me then now hath bound me to serve thame, that be his grace
it sall not be the feir of corporall punisment, nether yit of the death
tevaporall, that sall impeid my cuming unto yows. 1) Daarop had ook
ongetwijfeld de brief betrekking, dien hy hij dezen insloot, gericht tot
de edellieden, die hij bij zijn laatste bezoek in Schotland had leeren
kennen. HY verzocht Mrs. Guthrie dien brief 2) wel aan zyn adres
te willen bezorgen: «I Lave written ane larger letter to the gentilman
of my last acquentance within that contrie, whilk partlie come be
your acquentance and occasioun, and I have joynit it with theis your
lettoris, that by yow it may cum mair surelie to his handis. T pray
yow tak pane in that behalf. The matter is suche, that I wald all
suld understand of it: thairfoir do as ye think expedient». °)

Tnmiddels kwamen er steeds meerdere Kngelsche vinchtelingen
naar Genéve. Ook Mrs. Locke volede den dringenden raad op, dien
Knox haar in den boven aangehaalden briel gegeven had. Den 8sten
Mei 1557 kwam zij naar Gendve met Laren man, die echter slechts
weinige dagen later overleed *).

De odelen intusschen waren Kunox reeds voorgekomen. Eenigen td
na zijn brief aan Mrs. Guthrie, in Mei 1557, werd hem door James
Syme en Jumes Barron, twee burgers van Edinburg, de eerste ons
roods bekend door Knox' verblijf by hem tijdens zijn bezoek aan
Schotland, de tweede een magistraatspersoon van Fdimburg, een brief
overgebracht van de Schotsche edelen, gedateerd 10 Maart 1557.

) Works, TV, p. 247.

2) Dege hriel is verloren gegaan.

3 Works, IV, p. 248.
4 Livwe des Awnglois, aangehaald in Words, IV, p. 240, note 1.




152

De brief was onderteckend door den graaf van Glencairn, Lord Lorne
(later graaf vam Argyle), Lord Erskine (later grasf van Ma«)en James
Stuart (later graaf van Murray). Zij melden hem, dat de geloovigen in
Schotland standvastig zijn gebleven in het geloof, waarin Knox hen heeft
verlaten, en een groot verlangen betoonen om hem wecr te zien cn
te hooren. Daarom verzoeken zy hem «in the nmame of the Lovds om
weer naar Schotland ferug te keerem. «And albeit the Magistratis
in thiz country be as yitt but in the staite ye left thame, yit at the
maiking heirof, we have na experience of any mair erucltic to be
used mor was befoir; but rather we have beleve, that God will
augment his floek, becans we see daily the Freiris, ennemyes to
Christis Hvangell, in less estimatioun, baith with the Quenis Graee,
and the rest of the Nobility of our realme. This in few wordis is
the mynd of the faithfull, being 'present, and otheris absent. The
rest of our myndis this faithfull bevare will schaw yow at length.» 1)

Na met zijne eigene gemeente, met Calvijn en andere predikanten
geraadpleegd te hebben, die hem antwoordden: «That he could nots
refuige that Voeatioun, onless he wald declair him self rebellions unto
hig God, and unmereyfull to his contries ?), hesloot Knox aan de nit-
noodiging gehoor te geven en gal dus ten antwoord aan de gezanten,
dat hij zou komen «so sone as he mycht put ordour to that dear
flock that was committed to his charge.» Op het einde van Septem-
ber begaf hij wich op reis en kwam den 24sten October te Dieppe
aan. Daar wachtte hem echter eene hittere teleurstelling. Daar toch
ontving hijj «eontrare lefteriss, waarvan hij ons in zijne History den
mboud niet heeft bewaard, doch die blijkens zijn antwoord er op,
dat hij ons wel meedeelt, de strekking hadden om hem de reis naar
wehotland af te raden.

Groot wuas de telenrstelling, maar ook de toorn van Knox bi
Liet ontvangen dezer brieven en hij sprak dit dan ook in zijn antwoord
aan de edelen duidelyk wit. Den 24sten Qctober, zoo schreef hij, was
hij overeenkomstig zijne belofte te Dieppe asmgekomon met het vaste
voornemen om bij de eersle de beste gelegenheid naar Schotland e
varen. Doch daar waren hem twee brieven gebracht «not verray
pleasing to the fesche», die hem genoopt hadden «to stay for a
tyme.» De eene was aan hemzelven gericht door een geloovigen

1} Warks, L p. 3
2 Werks, L, p.

(=3
§ ey

Ee
. GE
]




153

broeder, die hem mesdeelde, dat er ccne nicuwe beraadslaging op han-
den was om nog eens finale conclusic ¢ nemen aangaande die zaak,
die men zich eerst al voorgenomen had, en dat Knox daarom te Dicppe
maar moest wachten tot de beslissing. De andere wag nict aan Knox
zelf, maar aan con ander gervight met de opdracht em Knox mee te
doclen, dat de schrijver de, zoo het heette, meest vurigen in deze
zank had gesproken, maar «fhat into none did he fynd such boldness
and constancie, as was reguisite for such ane interprise, but that
some did reapent tharcof ete.» 1)

Die brieven hadden hem geheel verbijsterd en ook bedroefd. Immers
hij had over de bedoelde onderneming geraadplesgd de vroomste
en geleerdste mannen van Buropa «to the effect that 1 mycht have
thare judgementis and grave conmsalles, for assurance alsweall of
your conseiences as of myne, i all interprises> ¥). En nu zal na
zoo lamge beraadslaging mergens iets van komen. Dab zal unitloopen
tot beschaming of voor hen of voor hewzelven. Want of het zal den
schijn hebben, dat Lij zoo «mervelouse vaner» was om zich te be-
kommeren over velerlei, terwijl het volstrekt nist noodig was, of zi,
die hem ertoe sanzetten, zullen blijken geheel verstokem te zin
geweest van alle rijp overleg, toen zj hem het ecerst nitmoodigden.
Sowmigen zullen het misschien eene kleine zaak achten, dat hij zijn
huis en gemgente ervoor verlaten heeft, maar hij niet. Om wereldlyk
voordeel zou hiy mict zoovele crnstige manunen hebben laten weenen,
als nu bij zijn vertrelt het geval was geweest. En als hy nu terug
komt en men hem vraagt, waarom hij zijn voorgemomen reiz niet
heeft voortgezet, wat zal hij dan antwoorden? Do corzaak van zijn
drocfheid is niet zijne eigene teleurstelling, maar veel meer de plagen
en straffon Gods, die zekerlyk over hen en alle inwoners van dat
ongelukkige ciland zullen komen, tenzij dat God door de vrijheid des
ovangelies hen uit hunne slavernyy bevrydt.

“En die straffen zullen niet alleen bestaan in het eeunwige vuur
hiernamaals, maar ook m de slaverny en ellende, dic nu zullen
komen over henzelven, hunne kinderen, onderdanen en nakomeling-
sehap «whome ye have belrayed, (in conscience, I caon except none
that bear (he nwme of Nobilitie) wnd presentlie do feght to betroy
thome and your Realme to the slavrie of stramgeris.s Want «the

) Works, T, p. 269,

2! Men denke hierhij natuurlijk aan dergelijke kwesties, als hij vroeger aan Bullinger

en Calvijo had gesteld over het recht van weerstand enz Zie boven, bl, 108 wv.




war begunes zal hun verderf zyn, tenzy er nog by tyds een genees-
middel worde gevonden 1).

Sommigen zullen zijme woorden scherp en onbescheiden vinden, maar
gen waar vriend kan geen vleler zijn, vooral waar het geldt de vedding
van ziel en lichasm beide, en dat niet van een of twee personen,
maar van een geheel rijk en sene geheele natie, Alg iemand hun
annraadt wib vrees voor gevaren, die mochten volgen, om hun cerste
voornemen op te geven, dan moef zoo iemand door hen als hun
doodelijke vijand beschouwd worden, want zoo 1s hy bezig hen e
scheiden van de gunst Gods, daar hij zoodoende Zijne wraak en Zijne
geduchte plagen over hen inroept, omdal hij wil, dat zij wereldsche
rust de voorkeur zullen geven hoven de eere Gods, en de vriendschap
der goddeloozen boven het heil huoper broederen. Knox was niet
onwetend, zooals hij ook #n zijne wvroegere bricven geschreven had,
dat  geduchte moeilijkheder zowden volgen op hunne onderneming,
maar Immers hoe vreugdevol en vertroostend zijn die tegenspoeden,
die de mensch ondervindt bij de vervulling van Gods wil, geopenbaard
in Zijn Woord, Want immers de onoverwinnelyke kracht Gods
zelf ondersteunt nasr Zijne belofte hen, die in eenvoudigheid Hem
gehoorsaam  zijn. Al Farao’s list kon niet verhinderen, dat lsraél
zich vermenigvuldigde en al zijne woede kon Mozes niet verderven,
God is één en onveranderlijk en de Kerk van Christus heeft nog
dezelfde belofte van bescherming, als Tsraél had van vermenigvuldiging,
en voorts «no less caus have ye to enter in your formur inlerprise,
then Moses had o go to the presence of Pharao; for your subjectis,
yea, your brethrem ar oppressed. thare bedyis and saules haldin #n
bondage; and God speaketh to your comsciences, (onles ye he dead
with the blynd warld), that yow awght to husard your awin lyves,
(be 1t against Kingis or Hniperouris), for thure deliverance; for only
for that eams ar ye called Princes of the people, and ye receave of
your brethrein honowr, tribute, and homuage at Goddis commandiment ;
not be veasson of your birth and progenye, (as the wmest parte of
men  falslie do suppose,) but by wvessoun of your office and dewtie,
which is to vindicat and deliver your subjectes and brethrein from
all violence and oppressioun, to the uttermost of your power» 2),

1) Met de .strangeris” worden de Fransehen badoeld, datr de hier hesproken norlog,
uitgebroken in Juli 1567, door Schotland voornamelijk ter wille van Frankrijk tegen Euo-
geland wag onderoomen. Zie beneden. bl. 160, noot 8.

2) Warks, I, p. 272.




155

Dat mien daarom - ernstig beraadslage over «the pointes of that
Letter, which I directed to the hole Nobilitie,» dam zal hun geweten
cenmaal zell oetuigenis geven, «bhat the Reformatioun of religioun
and of publict enormities, doith appertene to mo [more] then to the
Clargie, or cheaf reulawis colled Kingis.» 1)

Zoo sprak Knox de vertsaagde edelen aan, blijkbaar de vier per-
sonen, die hem de uitnoodiging hadden gezonden; immers hij onder-
scheidde dezen hrief van een anderen «fo the hole Nibilitie,» welke
laatste echter, toen Wnox uijne History schreef, veeds verloren
was gegaan. QOok schreef hij nog, naar hij ons meedeels, aun
verschillende edellieden afzonderlijk, als de Lairds van Dun en van
Pittarrow.

Deze brieven van Knox misten hunne uitwerking niet. Op nieuw
werd er beraadslaagd en mu vast hesloten om bij het esns opgevatte
voornemen te blijven, om wuamelijk niet te dulden dat de afgoderi]
bleef heerschen en aan de inwoners van het rijk het eenige voedsel
voor hunme zielen werd onthonden, de ware prediking van het evan-
gelie van Christus, En om 7ich vaster aancen te sluiten werd nu
door verschillende edelen een wverbond gesloten, waarvan eene acte
werd opgemaalkt, den 2dea Dec. t¢ Edinburg werd onderteekend deor
de graven van Argyle, Glencaibn en Morton, Lord Torne, Hrskine
of Dun e, a. Het was het eerste van de in de verdere Schotsche
kerkgeschiedenis zoo menigvuldige covenants.

Men verklaarde tegemover het woeden van den antichrist, die het
evangelie van Christus en Zijne «Congregatioun» zochtte vernictigen,
het zijn dure plicht te achten zich daartegen te verzetten, en men
beloofde daarom al zine macht, ja, ook zjn leven ervoor over te
wullen liebben «bo manteane, sett forward, and establish the most
blessed word of God and his Congregratioun.» «Outo the quhilk holy
woord and eongregatioun we do joyne us, and also dois forsaike and
renunce the congregatioun of Sathan, with all the superstitious abomi-
natioun and idelatrie thareof: And moreover, shall declare ourselfis
manifestlie ennemies thairto, be this oure faithfull promesse befoir God,
testified fo his Congregatioun, be our subscriplionis at thir presentis.» 2)
Vandaar ook dat de Protestantsche Lords later genoemd werden de «Lords
of the Congregation.> Blijkens de laatste woorden werd dit verbond

1) Works, 1, p. 260—272,
8




156

dan ook gefeekend ten overstuan van de vertegenwoordiging der
Schotsche Protestantsche Kerk.

Bven voordat bedoeld verbond werd geteelcend, werden asn Kunox
weer brieven geschreven door de Protestantsche Lords om hem
uit te mnoodigen nn toch naar Schotland te komen, terwyl tevens
door hen een schrijven aun Calviijn werd gericht om dozen te
verzoeken, «that by his authoritie he wold command the said Johne
anes [once] agane to visit thame». Deze brieven schijnen echter nog
ternggehouden te zijn of onderweg vertraging te hebben ondervonden,
waardoor zegt Knox niet; hij deelt ons alleen mede, dat ze hunne
bestemming niet hereikten vé6r November 1558.

Zoodra genoemd verbond gesloten was, begon men moer actief op
te treden. Het Llinkt eenigszing vreemd, wanneer we in Kuox’ History
lezen, dat o. a. het volgende door de verbonden edelen werd besloten -
«First, il is thought expedient, divised, aund ovdeancd, that in «ll
parochines of this Realme the Commoun Prayeris be redd owhlie
[weeklie] on Sounday, and other festuall dayis, publictlie in the Paroche
Kirkis, with the Lessonis of the New and Old Lestament, conforme to
the ovrdour of the Book of Common Prayeris. 1) And yf the curattis of the
parochines be qualified, to canse thame to reid the samyn ; and ¥t thei be
nott, or yfthei refnise, that the maist qualifeid in the parish use and read
the sume. Secoundly, it is thought necessare, that doctrin, preacheing, and
interpretationn of Seriptures be had and used privatlic in gwyet houssis,
without great conventionis of the people tharto, whill afterward that
Giod move the Prince to grant publict preacheing be faithfull and
frew ministeris.» 2) 7

Dat men geene macht had om althans het eerste artikel geheel tot
uibvoering te brengen, spreekt wel van zelf. Bodoeld is zeker, dat
leder alreeds op zijn cigen grondgebied 5) genoemde maatregel nou ten
uitvoer brengen, terwil de uitvoering voor «all paroehines of this
Realmes vooreerst nog wel tot de «pia votas moest bljven behooren,
waarvan men echfer de verwezenlijking als gemeenschappelijk doelwit
steeds voor cogen zou blijven houden en op alle wijzen zou bevorderen.

Inmiddels bleef Knox nog cenigen tijd te Dieppe wachten op nadere

1) Bedoeld is het Engelsche Book of commibn prayer, reeds zeer spoedis echter verdron-
gen daor de ,,Order of Genpva.” Zie boven, bl, 149,

2) I, p. 275,

) Daor de weinige centraliseering van het gezag in Schotland waren de edelen op hun
eigen gohied wrij wel souverein, Va. hoven, bl. 3 vw




157

q]dmg uib dehotland. Tevens schynt hij daar als prediker dienst ge-
daan te hebben naast Deluporte, vroeger predikant te Rouen, die véér
korten tyjd te Dieppe gekomen was om daar André de Bequéran op
te volgen, die slechts enkele maanden in de waarschijnlijk in 1557
gestichte gemeente van Dieppe is werkzaam oeweest. In dezen tijd
predikte Knox o. a. ook te La Rochelle, waar hij zijne stellige ver-
wachting uitsprak, dat hyj binnen 2 of 3 juren nog openlijk in de
St. Giles Church te Bdinburg zou preeken. Ook te Lyon schijnt
Knox in dezen fijd vertoefd te hebben. Althans één zijner brieven
van 1557, hoewel zonder naderen datum, is uwit Lyon geschreven.

Hoczeer Knox declnam in den druk zimer Fransehe geloolsgenoo-
tem, blykt ons wib cene vertaling, die hij den 7den December in het
icht zond, van een goschrift ter verdediging van verschillende Pro-
testanten, die in Heptember te Parijs in de rue 8L Jacques waren
gevangen genomen, terwil zij cene byeenkomst hielden. Knox voor-
zag deze vertaling nog van verschillende toevoegsels en eene voorrede
en gaf haar uit onder den titel «An Apology for the Protestanis af
Paris.» 1)

Infusschen wachtte Knox nog maar steeds tevergeefs op mader
bericht wit Schotland. Den 1sten December schreef hij weer een brief
«To hiz brethren in Schotland,» ?) waarin hij zegh, dat hij sedert Mei
verscheidene brmeven aan hen heeft geschreven, maar tot op dit cogen-
blik geen enkel antwoord ontvangen, zcker door de «trubillis of theis
wieldt tymes.» Waarsehijnlijk omdat hij vreest, dat ook zijn vroeger
schrijven hen miet heeft bercilef, wil hij maar <renew sumwhat of my
former rude wrytting,» waarvan hij dan den inhond weergeeft, voor-
namelijk bestaande in waarschuwingen tegen sommige ketterijen, be-
paaldelijk van de Anabaptisten. Hi spoort hen aan dat zjj toch
zullen leven overeenkomstig hunne leer om toch geene aanleiding te
geven aan schewrmakers [Anabaptisten], die tcn onrechte hunne lecr
veroordeelen, omdat het leven van sommigen mict goed is, en die zich
goddelooslijk afscheiden van de Kerk des Heeren en het gebruik der
sacramenten afschaffen %) en in private samenkomsten bijecukomen,
Men hoede zich voor zulke dwaalleeraars, die intusschen voor de leer
der vrije genade Ariaamsche en Pelagiaansche dwalingen invoeren van
eene rechtvaardigheid niet alleen door het geloof, maar ook door de

1) IV, p. 297—347.
2) IV, p. 261—276.

3) Vo boven. bl 140,




158

werken, die Gods wijsheid, almachi en wvrije verkiezing en daarmee
feitelijk God zelf verwerpen. Als God foch geene macht heeft alles te
verhinderen, als God miet alles bestuurt, ja, alle dingen vooruit
bepaalt, dan is God geen God meer. Hij zal dit later nog uit-
voeriger behandelen. 1) Men late daarom vooral geen enkel pre-
diker zonder onderzoek toe. Een prediker, die niet goed leeft, is
nog minder gevaarlijk (omdat God Ziin Woord dan toch nog door
laat werken tot troost van wvelen), dan iemand, die eene verkeerde leer
brengt, want dat richt verwarring aan en brengt allerlei onheil met
zich, het woekert voort. Knox blijft intusschen goede hoop koesteren,
dat zij b1j de ware leer zullen blijven.

Eenigen tijd daarna, den 1742 December, schreef Knox weer een
brief naar Schotland, thans «To the Lowrds and others professing the
Truth in Scotland». *) De toon in dezen brief’ is hecl wat kalmer
dan in dien van October. Knox spreckt zelfs, vreemd genosg, mef
geen enkel woord, evenmin als in dien van 1 December, over zijue
teleurstelling en ook mict over zijne verdere planmen. lljj spoort hen
alleen asn om toch te volharden en voort te zetten, wat zij hebben
begonnen. Hy wijst hen op dat woord: «de vreeze des Heeren is
het beginsel van alle wijsheid.» Wic begint met God te vreezen,
dien wordt wijsheid tocgevoegd «and ofhir graces, neecessarie and
profitabill not onlic to the receaver but also to utheris», zoowel in
geestelifke als in tijdelijke dingen. En die vreeze Gods openbaart
zich o. a. vooral daarin, dat uij, de «reularis, comforteris en mentea-
neris of utheris,s hooren naar de voorschriften van Gods gezanten.
Dan zal het hun en hunne onderdamen goed gaan. Zoo hoorde arao
naar Jozef, en zijn volk werd gevoed in de dagen van den hongers-
nood, zoo hoorde Ncebukadnezar naar Daniél, en hoewel hij eerst viel,
zoo werd hy later toch weer verhoogd en hersteld. Daarentegen wie
nict hoort, zooals de trotsche Farao tegenover Mozes, en Zedekia te-
genover Jeremia, die wordt gestraft.

Hij wschrijfft hun deze dingen niet zoozeer om hen te onderwijzen,
als wel om hen aan te sporen en te bomoedigen om toch voort te
gaan met het goede work, dab zij zich eens hebben voorgenomen.
Zy waren van plan om «in the cause of Chryst» alles te wagen.
«This matter ye haif communicatlitt with me, and I, as | must ans-

1) In wijn On Piredestingtion.
2 IV, p. 276—3286.




159

wer in the presence of the Lord Jesus, hath gevin unte yow suche
consall as his Halie Spreit assureit me 1s for the manifestationn of
Godis glorie, and also to your eternall comfort, whatsoever flesche
and blude do judge I the matter; as in my former letteris mor
fullie is expressit». 1) Maar alle moeite is tevergeefs, als dc vreeze
des Heeren miet in humne harten woont. Want stormen zullen er
komen en dun, als zij niet op de eemige rots Christus Jezus gebouwd
zyn, zullen zy vallen. Vleeseh en bloed mocten overtuigd zyn van
cigen zwakheid om belkrachtigd te kunnen worden door een ander.
Daarom, als God zyne beste soldaten ton strijde zendt, laat hij hen eerst
alle vertrouwen op zichzelven of op de wapenen van eenig menschen-
kind verliczen om hen daarna op te richten en hen te doen opstaan
in het moedig vertrouwen op Zine kracht cn op de vrye belofte
Ziner genade.

4oo deed Hij met Petrus en met Paulus. En zoo doet Hij meestal
ook germimen tjd met hen, die Hij er voor bestemd heeft om Zijn
verdrukte volk te verlossem, opdat zi toch mniet zullen roemen in het
vleesch, zooals bv. met Mozes, dic 40 jaren lang verbannen was, ook
met Gideon en David, die gedurende hunne jengd in een ecnvoudigen
en geminachten staat waren. Als ook =zij, Schotlands cdelen, icts
hebben geleerd van dien Geest der mederigheid en der ootmoedigheid,
dan zal ook hun werk zoo voorspoedig zijn, dat zij ten lastste zullen
genoemd worden «the blissit of the Lord.s» Dan zullen zij ook bij de
nakomelingschap in gezegende gedachtenis gehouden worden.

Doch hij wil hen nu niet langer daarover onderhouden, maar hij
wil hun alleen nog melden, welke geruchten hij gehoord heeft
«wilk 1s this, that contradictioun and rebelliown is maid to the
Authoritie be sum in that realmes. Zyn geweten duldt niet, dat hj
op dit punt hun zijn raad onthoudt, ja, zijn bevel, dat hij hun geeft
in de vreeze Gods en in de verzekerdheid Zijner waarheid «whilk
is, that mnane of yow that seik to promote the glorie of Chryst do
suddanlic disobey or displeas the establissit Awtoritie in thingis lawfull ;
neither vit, that ye assigt or fortific suche as for thair awn particular
cause and warldie promotioun wald trubill the same. But in the
bowellis of Chryst Jesus I exhort yow, that with all simplicitie and
lawfull obedience, joynit with holdnes in God, and with open con-
fessioun of your faith, ye seik the favours of the Auforitie, that by

1 IV, p. 282.




160

it (yf possible be) the cause in whilk ye labour may be promotit, or
at the leist not persecuted; whilk thing, efter all humill requeist yf
ye can not atbeane, then, with oppin wwud solempn protestatioun of
your obedience to be gevin to the Auforitic in all thingis not plenelie
repugnyng o God, ye lowfullie may attempl the extreamitie, whilk
is, to provyd, whidder the Awthoritie will consent or no, that Chrystis
Lvangell may be trewlie pregchil, and his holie Swcramentis vychilie
ministerit unto yow, and to your brethren, the subjectis of that Realmes.

Verder hebben =i het recht, ja zijn verplicht om hunne broeders
tegen vervolging en {yrannie te verdedigen, zij het ook tegen prinsen
of keizers, met al hunne macht, altijd zonder weltiye gehoorzaamneid
te weigeren en zonder hem bij fe slaun, die staan maar de hoogste
macht en naar wereldsche eer. <l mene of him 1) wha in the he-
ginning of his autoritie and government began to profoss Chrystis
treuth, buf suddanlie slyding back, became ane eruell persecutour of
Chrystis memberis, a manifest and oppen oppressour of all trew sub-
jectis, and @ manteaner of all mischevous men; in whilk hereibill
vyces he and his factioun ?) and assisteris, I mmene hig neirest kines-
men, cheifest consall to this day, do continew, and malign according
to thair power, whilk God of his just judgement sall schortlie suppress.»
Want niet alleen het bloed der martelaren Wishart, Walluee o. a.
maar ook van hen die onrechtvaardig, onder den maam van civiele
misdadigers, ujn gedood, zal tot den Ileer roepen, totdat de wraak
wordt uitgestort voornamelijk over hem, die toen regeerde, tenzij ecn
ongeveinsd en spoedig berouw de oordeelen Gods voorkeme. Men
vermijde daarom alle bondgenootsechap met dat geslacht.

Wat hy hun nu geschreven heeft «to gif lawfull obedience to the
Authoritie» is volstrekt niet in strijd met wat hi] hun vroeger 5)

1

1} Epox hedeelt James Hamilton, hertog van Chatelherault, den vrosgeren regent van Schot-
land, die eerst de herverming had begunstiod, daarna weer ender i

loed van zijn broeder
Johu Hamilton, bisschop van St Andrews, tot de kulholicke partij eversing. dvch die in
dezen tijd weer uit oppositie tegen de regentes toi de Profestanten scheen over te hellen.
Va. boven, bl. 12 vv. en 180 vv.

2 De Hamilton-pavtij. De Hamiltons woaren ééne der aanzienlijkste Schetsche familien,
die meestal de zaak der katholieken beguunstigile, doch orer 't geheel cenc zeor dubbellinrtive
rol in Bchotlands weschiedenis speclde. Zie Trouds, History of Baylod, vol. VI,

3) Deze vrvegere hrief, waarschijolijle dexalfde, als wasrvan in den brief van 27 Owtober
sprakke is (zie bhoven bl. 155}, iz verloren gegann. De ocovlog, door Knox badoeld, i de
oorlog meb lingeland, die in Jull 1357 was uitgebroken en die men hoofdzelielijk ter wille
van Fronkrijk had ondernomen. Vendawr dat Kuex hun in Octoher schreef asugaimde
dien oarlog: . The warr begune shalbe your destructioun” en yoorts. d

omlog het tijk verruadden on het brachten onder de . slavris of strangoris” {zie boven bl. 153}

at zij door dien




161

schreef cfuiching the warre beguns, want er is een groot onderscheid
tusschen «lawpudl obediences con een vreesuchtis vleien van vorsten
of een «injust accomplishment of thair desyres i thingis whilk be
requyiit or devysit for the distructioun of a cormmoun-welth.»

Zoo schreef Knox den 17den December. Van uijne overkomst naar
Schotland geen woord. Het schijnt, dat hij, daar hij maar geen antwoord
ontving cn dus in volkomen onzelerhcid bleef verkesren, terwijl Lij
tevens hoorde de gerachten van oorlog en opstand en verwarring in
Sehotland, zijn plan om zijn vaderland te bezoeken langramerhand
maar heeft laten varen. Immors hjj had nu geene voldoends zeler-
heid, of zgne tegenwoordigheid in Schotland wel verlangd werd en
ook wel waarlyk nuttic kon zijn. Ook de kwade roep, waarin het
evangelic kon komen, wanneer hij zich juist nu in een tijd van ver-
wairing cn opstand naar Schotland begaf, weerhield hem. Het kwam
hem beter voor ccrst nog maar eens af te wachten evenals in 1556,
toen hij ook op de roepstem zijner gemeente te Genéve weer uit
Schotland was vertrolken om te wachten, totdat de tijd beter rijp
70U zijn voor een meer ingrijpend optreden.

Hij zelf vergunt ons iets te zicn van de moticven, die hem er toe
brachten voorloopig nog weer maar Genéve terug te keeren, hoewel
deze zaak hem zelf ook nog niet vollkomen duidelijk was. Hij was
blijkbaar in tweestrfjd gewcest, niet wetende wat te doen. Den 1Gden
April schreef hij cr over aan eenige szusters te Edinburg: <The couse
of my stop do I not to this doy clearlic understands. Hoewel hij
niet zoo aammatigend wil zijn om zichzelven in ijver en vroomheid
met Paulus te vergelyken, denkt hij toch wat dit geval betreft
onwilleleurig aan dien apostel, hoe hij =zich niet schaamt te he-
lijden voor de gemeente te Thessalonica, dat hij zeer begeerig was
geweest hen fe bezocken, hen, dic zijne tegenwoordigheid in Lunnen
druk zoozeer behoefden, maar dat de Satan hem had verhinderd. Zoo
is het hier blykbaar ook gegaan, hoewel niet alle oorzaken van uzijn
terugblijven hem duidelijk zijn.

In dien vrocgeren brief heeft Knox hun dus ongetwijfeld afgeraden hunne toestermming
tot dien oorlog te geven. Vaarschijnlijk was het dus mede tengevolge van den invlosd
van Kunox, dat in November 1557 de edelen plotseling weigerden tegen do lingelschen
op te frekken (zie beneden hoofdstule V). DMisschion stond die vaad van Knox aangaande
den omlog met Engelind ook in verband met de senberprise” ten gunste der veformatie.
wanarvan in den hrief van 27 Oct. sprake is (sie boven bl 158 vw.). en waarep ook in de
boven (bl 153) gecitesrde woordeu uit dezen brief words gedoeld,

11




162

Wat die oorzaken hetreft «I maist suspeet my awn wickitnes, wha
am not worthie of sa greit a joy and comfort, as to heir Chiyst Jesus
trewlie preachit, whair my hart maist thirteth, be reasone of my former
unthankfulnes.» En daarom, om die ondankbaarheid fe siraffen kan
het zyn, dat God den Satan toegelaten heeft «fo put in my mynd sic
cogitutionis, as did Lmpeid my journey toward you at this present.» Hy
hoorde namelijk van verwarring in het ryk en toen begon hy zich-
zelven af te vragen: «Sall Chryst, the auwthor of peace, concord, and
quiyetnes, be preachit whair weir is proclamit, seditioun engenderil,
ond  tumultis appeir to ryse? BSall not his Hvangell be acensit, as
the caus of all ealamitie whilk 1 Iyke to follow? What comfort
canst thou have to sie the one half of the pepill ryse up agamis the
other; yea, to jeopard the ane, to wurther and destroy the other,
but above all, what joy it be fo thi hart to behald with thi eyis
thi native contrey betrayit in the handis of strangeris, whilk to na
manis judgement can be avoydit, becauns that thay wha aught to
defend it, and the libertie thairof, ar sa blind, dull, and obstinat,
that thay will not sie thair awn destructioun?»

Deze en dergelgke overleggingen verontrustten hem wzoozeer, dat
hij zoowel «without comforts alsook ewithout consalls was. Toeh
is miets van dat alles eene voldoende veromtschuldiging voor hem,
waarom hij niet «suld basard all for the manifestatioun of Chrystis
clories; want als de apostelen daarop gezien hadden, zouden zi
Christus nooit gepredikt hebben. En daarom «I knaw that na eogi-
tatiounis can exeuse me befoir God; for my conscience beireth record,
that the salvationn of my bretheren ancht to be sa deir unto me,
that it anght to be socht with the hasard of all that is on earth.
But, allace! as the woundit man, be he never sa experl in phisick
or serurgerie, can not suddanlie mitigate his awne pane and dolour,
na mair ean I the feir and greif of my hart, althoght I am not
altogether ignorant what is to be dones.

Het kan ook wel zijn, dat de «doubiis and cald weyttings of sonie
brethrene» hem een weinig ontmoedigden, want zoo listig is de satan,
dat hi zelfs Gods uitverkorenen soms als instrumenten gebruiki om
ertoe mede te werken, dat de prediking van het evangelie een tijdlang
wordt tegengehouden. HKvenwel zal deze misstap hun worden ver-
geven, omdatb hij niet voortvloeide uit haat tegen Christus, wunt «I
am certainlie persuadit, that whatsoever my brethrvene did wryt, did
proceid of Infe asweill towardis me, as toward the eommoun actioun

]

!




i

—

-

P

T—

163

whille befoir was infendeds ; maar toch heefs de satan waarschijolijlk
(onder de toelaling  Gods) misbruik gemaalkt van <eilther their sim-
plicitie and zeall or els my feir und weakness ow wijue reis tegen te
honden. Het meest echter beschuldigt hij zichzelven en verzoekl hen
dasrom Clod voor hem le bidden om zijne zonden niet te gedenken
en hem zoo te besturen door Zijnen Geest «that fra hence furth T
may sa behave my sell within his Kirk, that my lyfe be na selander
to that doetrine whilk 1 profess». Ook Lij #al voor hen bidden, dat
zij zoo mogen toenemen in geloof, ijver, liefde en lijdzaamheid, dat
geene aanvallen van den satan, vrees voor den dood, of bcloffen
voor dit voorbijgaande leven hen doen afvallen vam hun geloof.
Als ook uzyj God daarom blijven aanroepen, dan «whatsumever shall
becum ol my wreckit kareas», is hij er vast van overtuigd, dat Hij,
die bevolen heeft, dat Zin evangelie aan alle volken zon worden
verkondigd, het goede werk, onder hen begonnen, ook zal voleindigen 1).

Deze hrief iz geschreven «frome our touns, dus nit Genéve. Knox
was dus in het voorjaar van 1558 weer naar zijne gemeente terug-
geleerd %), miet zonder innerlijken tweestrijd en onzekerheid, zooaly

we uit degen brief bemerken. Hij had een voorgevoel van de groote

g
roeping, die hem in Schotland wachtte, zooals hij ook te La
Rochelle zgne vaste hoop reeds had uifgesproken, dat hij binnen twee
of drie jaren mnog het evangelie in de St. Giles te Edinburg zon
verkondigen. Doch mn was het nog miet de geschikte gelegen-
heid om maar Sehotland fe gaan. Hij moest eerst nog afwachten,
hoewel hij blijkens den aangehaalden brief bj zin terngkeer
naar Genéve reeds biyna berouw had, dat bij toch maar niet door-
gereisd wag paar Schotland.

Intusschen was Let hem hoe langer hoe duidelijker geworden, dat
langs vreedzainen weg, xzooals in Kngeland onder Bduard VI, de
hervorming in Schotland niet zou kunnen worden ingevoerd. Uit
zjn  laatsten brief aan de Lords blikt dit reeds; zoo mogelijk, ja,
moet mwen de regeering trachien te winnen, maar bLijft deze hard-
nekkig weigeren, dan moet men ook tegen haren zin de goede zaak
maar doorzeten. 3) Herst had Knox nog gchoopt, dat het langs
vieedzamen weg zou kunnen geschieden. Vandaar zijn ccrbiedig en

1) IV, p. 245—253.

%) Den 16den Decomber van het vorige jaar was hij weer tegelijl met Goodiman als
predikant der lingelsche gemeente to Genéve herkozen.

4) %ie boven, bl 160,




164

bezadigd schrijven aan de koningin-regentes in 1556.1) Het was
geheel gesteld in den geest van Calvijn en Bullinger. Hi had zich
toen mog laten leiden door de antwoorden, die hij van hen ontvan-
gen had ?) op die vragen, die bij hem reeds lang hoofd en hart be-
wogen, belreffende de regeering van vrouwen cn het recht van weer-
stand in bepaalde gevallen. In de jaren, dic voigden, had hi echter
gezien, dat de tfoestand er nict beter op geworden was. Zin
eerbiedig  smeekschrifs was met ecen: «Please yow, my Lord, fo
reid a Pasqwills fot den bisschop van Glasgow ter zijde gelegd. %)
Door de koningin-vegentes was wel is waar een famelijle ver-
draagzame politiek gevolgd tegenover de Protestunten, maar toch was
er door haar geen enkele slap gedaan om de reformatie ook manr
eenigszing te bevorderen. Hare verdraagzame houding kwam blijk-
baar geheel voort uit welbegrepen eigembelang. En wat Hngeland
betveft, daar waren de vervolgingen onder Muria's regeering steeds
heviger geworden. Nu was Knox te Dieppe gewecst, waar opnieuw
de treurige berichten uit Engeland en Schotland waren bevestigd.
In Frankrijk had hij verschillende plaatsen bezocht en had daar ver-
toefd op het tooneel van den strijd. Hoe geheel anders dan in het
rustige Genéve, waar Calvijns woord thans wet was!

Dat alles, het deed Knox besluiten om te zeggen, watb hij te ueg-
gen had. Het brandde hem op de Jippen. Hy kon niel langer zwi-
gen, inzonderheid over dabt pumt, dat voor hem reeds zoo lang
kwestiens was geweest, en waarop bij zich met het antwoord van
Calvijn en Buollinger muaar niet kon vereenigen, het recht van vrou-
wenregeering. En zoo gaf hij dan in het begin van 1558 te Genéve
uit wijn: «First Blast of the trumpel against the monstruous regimerd
of women.» 4)

In dit geschrift, dat waarschijuljk reeds te Dieppe s opgesteld,
neemt IKnox op zich te bewijzen, dat de regeering eener vrouw is
crepugnunt fo nature; contuinelie to God, a thing most contrarious
to his reveled will and approved ordinance; and finallie, the subversion
of good Order, of all equitie and justice.» Hij zal elke dever stel-
lingen bowijzen door getuigenissen aan te halen, ontleend aan Gods

1) Zie boven. bl 136 vv.
2, #ie boven, bl 108 vv.
8] Zie boven, bl, 189.

4 Works, TV, p. 365—420.

_—



-

165

ordinantie i de natuwr, aan Zijnen dwdeljk in Zgn Woord geopen-
baarden wil en eindelijk aan de oudste vrome schrijvers.

Merkwaardig is de groote belezenheid, die Knox in dit geschriftin
onderscheiding met al zijne andere geschriften, waarin citaten, behalve
uit dem hijbel, zoo niterst zeldzaam zijn, ten toon spreidt. Men be-
merkt het asnstonds, dat hiy hier een onderwerp behandelt, dat zijn
geest veel heeft beziggehouden cn waarover hij veel heoft ge-
lezen. 1) Met zorgvuldigheid wordt elke van de dric genoemde
stellingen door hem achtereenvolgens ontwikkeld. Enkele proe-
ven mogen diencn om eenig denkhbecld te geven van Knox' rede-
neertrant. Wat zou Aristoteles, die de Lacedaemonifrs berispt, omdat
hunne magistraten zich te weel door hunne vrowwen licten leiden,
wel gezegd hebben, wanneer hij cens een Parlement had lkun-
nen zien, waar eene vrouw to midden van de mannen is gezeten met
eene kroon op het hoofd, of als hij zulk eene vrouw had zien rijden,
van mannen omringd, van het Parlement naar haar paleis, wederom
met de koninkljke kroon op het hoofd, terwijl zwaard en scepter
voor haar uit worden gedragen ten teeken van hare macht, — voor-
zeleer, wulk cen gezicht zom hem zoozecr hebben verbaasd, dat hij zon
gomcend hebben, dat de heele wereld in Amazonen 2) was veranderd gewor-
den en dat er zulk eene metamorphose had plaats gehad, als waarvan de
dichters verhalen bij de medgezellen van Ulysses, of ten minste, dat,
hoewel de nuiterlijke vorm was gcbleven, toch de harten van zulke
mannen geheel warcn «changed frome the wisdome, understanding,
and courage of men, to the foolishe fondnes and cowardise of wo-
men.» Ja, hij en meer van deze heidensche schrijvers, die nog maar
alleen door het licht der rede bestraald werden, zouden ongetwijfeld
reggen, dat waar vrouwen toegelaten worden tot de regeering, zthat
there must nedes vanitie be preferred to vertue, ambifion and pride
to temperancie and modestie; and finallie, that avarice, the wmother
of all mischefe, must nedes devour equitie and justices. J)

Daarom wordt ool in de Romeinsche wet aan de vrouwen verboden
«ne pro alils postulent», d. i. om als advocaten voor anderen op te
treden, want ¢énmaal had men Calpurnia verlof gegever om voor

1) Herhaaldelijk geeft Knox citaten uit Avistoteles’ politica, it hel Corpies Juis en it
verschillende geschriften van Wertullianms, Tustinns, Augustizus, Ambrosius, Chrysostomus
en Basiling Magnugy ook Uieero wordt sen enkele manl gonoemd,

) Iiebij voegt Kuox deze aanteekening: ,,Amazoncs were monstriouse women, that
coulde not abide the regiment of men, and therfore killed their husbandis. Reade Justine.”
3) p. 875,




156

den Senaat hare zaak te bepleifen, muar op heb laatst begon
zij zoo onbeschaamd en lastiz te worden, «that by her habling
she troubled the hole Assemblia.» Vandaar, dat foen die wet werd
gemaalkt.

Eigenlijk zijn de mannen, die cene vrouw toelaten tol de regeering,
d. w. z. «the Nobilitfie both of England and Scotlands, zoo verblind
en ontaard, dat de stomme dieren in dit opzicht nog boven hen staan ; <for
no man ever sawe the lion make obedience, and stoupe [stoop] before the
lionesse.» 1) In allerlei opzichten staan de yrouwen bemeden de mannen.
«Wold to God the examples were not so manifest to the further deelara-
tion of the imperfections of women, of their naturall weaknes and
inordinat appetites!»> Kr zouden geschiedenissen bij te brengen zijn
van vrouwen, die gestorven zijn alleen «for sodein [sudden] joy», en van
andere, dic zichzelven hebben vermoord louter «for unpaeiences, en weer
van andere, die zoo begeerig waren naar de heerschappij, dat z1j daar-
yoor de kinderen hunner eigene zonen, ja zelfs hunne eigene kin-
deron en echtgenooten hebben vermoord. 2)

Maar ook is het heerschen der vrouw tegen den geopenbaarden wil
van (God, die haar zelfs in haar volkomensten staat, bij de sehepping,
eene ondergeschikte plaats gaf naast den man. Hierby worden dan de
verschillende deshetreffende plaatsen nit den hijhel besproken, alsook
de togenwerpingen der tegempartij weerlegd. Bij het voorbeeld van
Debera wordt or op gewezen, dat zij haar recht niet wegens hare
geboorte, maar door eene bijzondere roeping uitoefende en voorts wit-
voerig beschireven de «antithesis betwixt the former matrones and
our Jesabelles». 3) Een cn ander wordt dan nog bekrachtigd door tal
van aanhalingen uit de kerlkvaders, by. door het woord van Tertul-
lianus tot de vrouwen in zijn De Hobitw Mulierum : «Dost thou mot
knowe that thou art Heva? Thou art the porte and gate of the
Devils, waarbij Knox dan als kantteelening de vermaning voegt:
«Lot Women hearken what Tertullian, ane olde Doetor, saiths. =l"}-

Daarom moeten regeerende viouwen onvoorwaardelijk worden afgézet,
Daardoor worden zij van geen enkel recht beroofd, want zij hebben krach-
tens de Wet Gods geen erfrecht op den troon. Ock de magistraten, die
namens haar regeeren, zijn natuurlijk onwettige magistraten, zij zijn

1) p. 393 en 396.
2) p- 878.
3] pe Ald en 405,

4 . U981




167

cadulterous and bastard officers hefore God.» 1) Ts dus deor de blindheid
van den adel en van de stenden eene vrouw fot de regeering foege-
laten, dun behooren zij «to vetreate thab which unadvisedlie and by
ignorance they have pronomnced; and ought, without further delay,
to remove from authority all such persomes as by usurpation, violence,
or tyrannie, do possesse the same». ?) [mmers, zoo deed Jnda ook met
Athalia. En dat is de plicht «aswell of the states as of the People that
has bene blinded.s Tn de eevste plaats behooren zij «to remove frome
honor and authoritie that monstre in nature.» Maar vervolgens ook,
als iemand die goddcloosheid wil verdedigen, «they oght not to feare
first to pronounce, and then after to execute aguinst them the sen-
tence of death.s Vreest iemand zin eed van gehoorzaaniheid te schen-
den, dien hij asn «suche monstees» heeft gedaan, dat hij dan bedenke,
«that as the beginning of their othes, proceding from ignorance, was
sinne, so is the ohstinate purpose to kepe the same nothing but
plaine vebellion against God.> 2)

Het behosft ons zeker niet te verwonderen, dat Klisabeth aan
Knox let schrijven van deze First Blast moeilijk kon vergeven. &)
De uitgave ervan kon ook al op geen ongeluldkiger oogenblik plaats
gehad hebben. Immers, wat Knox bij het schrjven ervan allerminst
kon vermoeden, geschicdde korten tijd daarna. Nog in hetzelfide jaar
toch, den 17den November 1558, stierf Maria, en haar dood bracht
ecnc geheele omkeering teweeg in de toestanden in Engeland. Have
suster HKlisabeth volgde haar op, die aanstonds het Protestantisme
in haar rijk krachtiz bevorderde, en zoo werd de First Blust een
stecn  des aanstoote voor haar, voor wie Knox zijn geschrift
zeker het minst van allen had bestemd. Ook Calvijn zelfs moest
mede in de ongunst van Elisabeth deelen, duar de uiigave van
de Lirst Blast te Genéve had plaats gehad, hoewel de inhoud
ervan naar Calvijns eigen getmigenis hem pas veel later ter oore
Lkwam. 4)

Dat Calvijn echter niet met Knox' beginselen, in de First Blast
noergelégd, instemde, is ons reeds genoegzaam bekend mit Let door

1] p. 414

2 . 418,

3} Zie beneden. 2

1, Zic beneden. Ongeveer tegelijkertijd met de First Blest verscheen van de hand
van Goodman, Knox' collega, ecn geschrift getiteld ,,Obedience o superior powers”, waArin

dezelfde stellingen werden verdedigd als door Knox. Uok Whittingham en {=ilhy stemden
mel Wnox in.




168

hem vroeger gegoven autwoord op enkele vragen van Knox, 1) en zal
ook later nog blijken uit zijnen brief san Cecil. Ool uit een brief
van Hotoman, den 1240 December 1558 uit Straatsburg geschreven,
blijlt ons, dat Calvijn zeer bepaald zijne afkeuring had uitgesproken.
over cemige pas verschenmen «libelli,» waarmede ongetwijfeld Knox’
First Blast cn Goodman’s Obedience to superior powers worden
bedoeld. *)

Ook reeds enkele maanden tevoren had Goodman (alvijn geraad-
pleegll over eenige «propositioness en over cen zeker «libelllns.s
Deze  «propositiones» hadden ook betrekking op dergelijke kwesties
als m de Iirst Blast en Obedience to superior powers worden be-
handeld. Calvijn had blijkbaar asn Goodman op diens epropositi-
ongsy een zeer gereserveerd antwoord gegeven. Het bedoelde «li-
bellusy was waarschijulijk Goodman's Obedience lo superior powers. 8)

Dat zich ininsschen ook al spoedig bij de Engelsche ballingen
oppositie verfoonde fegen Knox' First Blast, blijkt ons uit zijnen
brief aan John Foxe le Buaxel. ) Deze had blijkbaar in afkeurenden
zin aan Knox erover geschreven. Knox antwoordde hem daarop den
18den Mer 1558, dat hij niet wilde verontschuldigen zijn «rude
oehemencie and inconsidered affirmations, which may appear rather
to procead from coler then of zeal and reason,» maar overigens, hij
was niet gewoon de wereld op eenigerlei manier met zijne woorden
te vlelen; «fo me it is encugh to say that black s nol whil, and

1) Zie boven, bl. 190 vy.
2) Hotoman spreeki in dien briet zijne blijdschap uit over de veranderingen, die in
Bngeland  hebben plaats gehad. en laat dan veloen: . Omnes lagtati sunt tuis lteriy

quribus  aperte destobus ex Libellos dllos € wen plecere. In disputatione de Gynaccocali
/f J

Inetum iei”. Corpus Re-

pracindicium huiec piae reginae fiebat, Hed spero rem omnem exs
Aamatorwne, Op. Cafp. vol. XVIL p. 307,

3) Den 20sten Augustus schrijft Goodman san Petrug Martyl te Zuvich, nadat hij
hunve hundelwijze te Frankfort heeft verdedigd en Mavtyrs vand gevrasgd heeft in een
zekeore ganle, de ceremonién hetreffende: ..D. Calvini censwram. eui non Immerite plurimum
trihiiz, antequam in Ineem pradiit dbedfs.
ostendi: guge tametsi dwrns, s pol

peti, easgue i quas ad te mittebam propesitivee’

G qid e hoboes  pradficisntur, coistiavil, ef

propleren canle  (raclaides. weras  aihiloniins Fuisse confessies est” (Corp. Bef. Op. Cubp.,

pas oen jagr na de uitgave daarvan kenniz te hebben pgelresen en volgens Taing

verscheen  Obedience  to  superier powers ongeveer gelijktijdis met de Firer Blast
(V1. p. 352).

4 Zie bowven, bl, 122 cn 125.




169

me's fyranage and foolishies is not Goddes perfite ordinence, which
thinge T do, not so much to correct common welthes as to delyver
iy own conscience, and to instruet the consciences of som semyple,
who yit I fear be ignorant in that matters. ) Het volgend
Jaar  werd Kuox’  geschrift  beantwoord door John Aylmer, één
der Engelsche ballingen te Straatshurg, *) die daardoor Elisabeth
gunstig hoopte te stemmen tegenover de HEngelsche vluchtelingen.
De titel van dit geschrift Iuidde: «An Harborowe for Fuithfull
and  Trewe Subjectes, agaynst the late blowne Blaste, concerninge
the Government of Wemen: wherin be confuted all such reasons as
a stravnger of late made in thal behalfe, with a breife exhortation
to Obedience.»

Tntusschen lict Knox het niet bij zijn Fist Blast blijven. I13j had
nog veel meor fo zegoen. Hnkele maanden na de First Blast ver-
secheen daarom te Genéve ccno nienwe editic van zijn <Letter fo the
Queen Regent», 9) thans asnmerkelijk vermcerderd met verschillende
cadditions.» 4)

In eene korte voorrede geeft Knox aan de koningin-regentes te
lkennen, welke rveden hem erfoo gebracht heeft om zijnen hrief aan
haar opnicuw, nu vermeerderd, uit te geven. Die reden is de «most
cruell Seniences, die de bisschoppen over hem en zijne leer hebben
witgesproken, toen hij in 1556 Schotland juist had verlaten 7). Omdat
dit onrecht niet alleen hem geldt, maar ook is begaan tegen «the
etornall truthe of Christes Hvangiles, daarom kan hij niet nalaten
soowel aan haav als aan hen te verklaren, dab hij door hun tyrannielk
vonnis z00 weinlg vervaard is, «bhat in place of the picture (it God
impeds not my purpose) they shall have the bodie to justifie that
doctrine which they (members of Sutan) blasphemouslie do condemmnes.
Tevens geeft hij H. M. te kennen, «that from them, their sentence,
and fyrannie, and from all those that list mainteine them in the
same, I do Appeale (o a loufull and generall Cownsell, besechinge
your Grace to take in good part that I call yon for witnesse, that
I have vequired the libertic of tonge, and my cause to be hard
before your Grace and the bodie of that vealme, before that any such

1) Hopis. V. PN

2) Hij werd later bisschop van Londen,
3) Zie hoven, bl. 138 wv.

&) Works, 1V, p. 481 460,

5) Zie baven. bl. 143,




170

processe was laid againsh me, as this my Lettre dirested to your
Grace doth testifies 1),

Daarop volgt dan de brief, woordelijk gelijk aan dien van 1556,
met de tusschengevoegde «additions» hij wyze van verlklaringen van
het vroeger geschrevene. De ftoon dezer <additions» verschilt over
het geheel aanmerkelijk van den brief zelf, Men bemerkt er duidelijk
uity, hoezeer Knox' stemming door de ondervinding der laatste jaren
15 veranderd. De man, die de «trumpets reeds aan den mond heeft
gezet, is aan het woord. Het bemadigde smeekschrift van weleer
klinkt nu hier en daar veeleer als cen ultimatum voor de oorlogs-
verklaring. Overwegingen, zooals hem nog te Dieppe hadden tegen
gehouden 2), zijn thans, nu hi weer le Genéve i, geheel op
den achtergrond gedrongen. Als men hem en anderen zou willen
beschuldigen van <authors of sedition, raisers of tumultes, violatours
of comumon orders ete.» te zin, dan luidt nu zijn antwoord in én
der <additionss: «l answer with the Prophet Isaie, «That all is
not reputed before God sedition and conjuration, which the foolish
multitude so ecstemeths; nether yet is everie tumult and breach of
publike order contrarie to Goddes cowmandement. TFor Christ Jesus
himgelfe, comming to ryve the spoile from the strong armed, who
before did kepe his house in quietnes, is not commen fo send peace
but « Sworde, and to make a man disassent from his father, &e.
His Prophetes before him, and Apostles after Thim, feared not fo
breake publike orders established agoinst God, and in so doing, to
move, as it were, the one-half of peoples, nations, and cities against
the other» 3).

Knox beschuldigh fhans niet alleen de valsche bisschoppen en
slechte raadslieden der kroon, muar ook de regentos zelve, als hij het
haar m ondubbelziunige woorden toercept: «The avarice and crueltie,
aswell of your selfe as of such ag be in authoritie, may be knowen
by the facies: for fame carieth the voices of the poore, oppressed by
intolerable taxes, not onlie to us here in u strange countrie, but, 1
am assured, bo the eares of the God of hostess 4). De rampen, die
de komngin-regentes getroffen hebben, het sterven binnen zes uren
thds van hare twee zonen en spoedig dasrop van haren echtgenoot,

1) IV, p. 432, Zie boven. bl. 138.

2] Zie boven, bl, 162. Va. oek Ll 18, 20, 79. 136 en 137
3 p. da2,

4 p. 450.




zijn straffen, die God haar toegezonden heeft vanwege hare zonden,
mzonderheid vanwege hare afgoderij. Wanb zooals nit het boek der
Koningen bljkt, is vooral het uitroeien der nakomelingschap een straf
Gods voor de afgodery ). Ook roept het bloed van Abel, d. i. het
bloed van alle ware getuigen van Christus, dat door wreede tyrannen
18 vergoten, om wraak, dic zekerlyk komen zal niet alleen over die
tyrannen zelf, maar ook over hen, «that maintein those tyrannes in
their tyranny, or that do consent to their beastlie cruelties 2).

Als men zyme lecr ketteryy noemt, zoocals men in boven bedoeld
vonnis goedaan heeft, dan geve men hem gelegenheid zich te verant-
woorden. Dat is het juist, wat hij vroeger gevraagd heeft en ook
nu nog vraagt: «Our Petition is, thaf our doctrine wmuy be tryed
by the playn Word of God, that libertie be granted to us to utter
and declare our myndes at large in cverie article and poynt which
now are in controversie; which if ye denie, geving eare to Christes
ennemies, (who condemne hig doctrine for heresic), ye shall drink the
cup of Goddes vengeance with thems» %), Telkens wecr komt hij
daarop terng *), gelijk hy het ook reeds in de voorrede van den
brief had gevraagd. Maar men wil niet naar hem hooren. Evenals
droning Jojakim het boek van Jeremia verbrandde, zoo heeft ook de
regentes zijnen brief geminacht en er miet naar willen hooren, want
zlj heelt hem met een verachtelijk: «My Lord, will ve veade a Pas-
guill>? aan één harer prelaten gegeven. FEm toch had hij dien brief
geschreven mect de getuigenis eener goede conscientie, «that I did it
in the fearc of my God, and by the motion of his Holie Spirit (for
the request of faithfull brethren in thinges lanfull and apperteining
to Goddes glovie, | can not but judge to be the voice of the IHolie
Ghost)>. Maar daarom dan ook dreigt Knox haar nu, <that if no
more ye esteme the admonition of God nor [than] the Cardinalles do the
scoffing of Pasquilles, that then he shall shortiie send you messagers
[ritessengers| with whom ye shall not be able on that maner to jests ).

Zoo sprak Knox tof II. M. de Koningin-regentes van Schotland,
Maria Guise. Doch thans stelde hij wich niet gelijk de eerste maal
tevreden met een brief aan de regentes alleen. Het was niel te

=
e

. A
p. 436,
p. 447.
- 445, 455, 459.
B 4S8,

e I
=g




172

verwachten, dat de nu met «additions» vermeerderde brief een gunstiger
onthaal zou vinden dan de eerste. En toch, Knox wilde gehoord worden,
men  zou notitie nemen van zijn appel «from the eruell sentence of
the Bishoppess. En daarom liet hij nog twee geschriffen volgen, het
eene gericht tob de «Lords», het anderc tot de «Commonalty» van
Schotland. Wilde de regentes hem dan niet hooren, dan zouden ten
minste de edelen hem hooren, en wilden dezen ook mniet, dan ten
minste <het volk achter den adel», Schotlands burgerij.

In Juli 1558 verscheen dan te Genéve «The Appellotion of John
Knoxe from the cruell and most injust sentence pronounced against
him by the false bishoppes and dergie of Scotland», 1) volgens het
opschrift gericht «To the Nobilitie and Fstates of Seotland». Daar
Knox in dit geschrift uitvoeriger dan in eenig ander zijne godsdienstig-
politicke beginselen heelt neergelegd, is het noodig hierhj meer in
het bijzonder stil te staan.

Na eene inleiding, waarin hij verklaart niet alleen om zijns zelfs
wil, maar allermeest uit eerbied voor Gods eenige waarheid, van hen
cas of lanfull powers by God appointeds herstel van onrecht te
viagen, legt hij voor Len in het kort zijne zaak bloot, en wijst hen
daarua op hunne verplichtingen nief alleen ten opzichte van hem-
zelven, maar ook in het algemeen ten opzichte van de handhaving
v den. waren godsdienst.

Hij heeft 6jdens zijn verblijf in Schotland nicts anders geleerd,
dan dat men, geloovende in Christus Jezns, had te strijden tegen de
sonde en te allen tijde ernaar te jagen om God te verheerlijken door
zulke goede werken, als Hij voor Zijne kindeven bereid heeft om
daarin te wandelen. En voorts, dat wic Christus verloochent voor de
menschen, ook eenmaal door Hem zal worden verloochend. En daar-
om had hij gezegd, dat allen, die de hope des eeuwigen levens
koesteren, hebben te vermijden alle bijgecloof, delen wodsdienst en
afgoderij: «Vain religion and idolatrie 1 calt whatsocver is done in
Goddes service or  honowr, without the expresse commeundement of
his own Wordes. %)

Hij meende, dat deze zijne leer geheel overeenkomstig Gods heilige
Schriffen was en nu hebben <your fals Bishoppes and nngodlie Clergies
hem als ketter veroordeeld en als zoodanig het docdvonnis over hem

1) Works, IV, p. 467520,
3) p. 468.




173

wigesproken en als getnigenis daarvan bem in effigic verbrand. Van
dat onrechtvaardige en wreede vonnis nu komt Lij in appel, en dat
wil hij den edelen bekend muken, «lo o lawfull und generall Council 1) ;
to suche, I meane, as the most auncient lawes and canones do ap-
prove to be holden», terwijl hij hun, de edelen, die God heeft aan-
gesteld Lot vorsten over het volk en daarom tol verdedigers van on-
schuldigen binnen hun gebied, verzoekt om hem cu allen die door
«those eruell beastess worden vervolgd in hunne bescherming te nemen,
«till the controversies thot this dey be in Religion be laufully decideds.
Zy weten wel, dat niet hij alleen, maar eveneens het grootste ge-
deelte van Duitschland en Zwitserland, de koning van Denemarken,
de adel van Polen en vele andere gereformeerde steden en Kerken
«appeal from the tyrannie of that Antichrist, and most earnestly do
call for a lowfull and general Council, wherin wmay all controversies
m [Religlon be decided by the aucloritie of Goddes most sacred
Wordes., Daarop nu beroept ook hij zich en ook al doet hij het een-
voudig en meb winder plechistaligheid, zoo hoopt hij toch, dat i
hem zullen schenken «such equilie as God by his Worde, ancient
Lowes, and delerminations of most godlie Councils, graunte to men
accused ov infameds».

Gods Woord nn wil, dat niemand zal ter dood veroordeeld worden,
of hij moet ten overstaan van twee of drie geluigen schuldig hevon-
den zyn. De onde wellen eischen, datb een beschuldigde, hoe vreeselijk
de heschuldiging ook zij, zich zal verdedigen. Bn de vrome concilies
verlangen, <that nether byshopp nor person ecclesiasticall whatsoever,
accused of any crime, shall sit in judgement, consultation, or counsil,
where the cause of such wmen as do accuse them is to be tried.»
Knox verlangt dus, dat zijne leer sl ondevzocht worden en getoetst
gan het Woord van God en dal de bisschoppen «be removed from
Judgement in our cause», omdat zij welf in staat van beschuldiging
gesteld wijn, ?) en voorls, dat de stenden van hel rijk ook hen
zullen dwingen te antwoorden «to swch crimmes as shall be laid to
their charge, for not wrighteously instructing the flock commibted to
their coress. 3)

Twee bedenkingen znllen gemaakt worden, nl. of xijn appel wel
webbig 1s, daar Iij als ketter is veroordeeld, en of de stenden wel ge-

L) Vg baven, bl 168.
2) ol door Kunox' brief aan de rvegentes.
81 p. 470.

T e N U B SCR PR D WA N SR




174

houden zijn hem, die hunne hulp inroept, te beschermen, zende dat
de bisschoppen, die in zaken, den godsdienst befreffende, asnspraalk
maken op het hezit van alle autoriteit, door hun vonnis hem reeds
hebhen veroordeeld. DBeide zal Knox bewijzen, zoowel dat zijn appel
is «most lawfull and justs, als ook dat zij, als «lj weigeren hem te
verdedigen, zichzelven verklaren «rebellious to God, mentainers of mar-
therers, and shedders of innocent blood.s

Volgens de burgeljke wet (want hunne kanonieke wet iz caceursed
of God») kan hi appeloeren, omdat hy door de bisschoppen iy ge-
dagvaard, toen hij nict mcer onder hunnc jurisdictie was, maar «in
a free citie» ') het evangelie verkondigde. Voorts omdat hem geen
kennis gegeven werd van de dagvaarding., em omdat hij geen wvrijen
toegang tot Schotland kon hebben, daar hij tevoren reeds door hunne
onrechtvaardige tyrannie eruift was verbanmen. Eindelijk omdat zy
geene onpartijdige rechters konden zim, daar hij hen tevoren reecds
in staat van beschuldiging had gesteld in zijnen bricf aan de rogentos
«and had intended against them all erimes, offring my selfe, with
hasard of life, to prove the same». 2)

Maar dat alles is nog nief zgn «cheve ground» en tot deze wil hij
zich nu bepalen, ni. hy zal bewyzen, dat het wettig is voor Gods
profeten en de predikers van Christus Jezus «to Appeell from the
sentence and judgement of the wisible Church fo the knolledge of
the temporall Magistrale, who by Goddes law is bound fo heor their
causes, and to defend them from tyrannie.» 3)

Dit blgkt immers uib de geschicdemis van Jercmia (Jer. 26), die
ook ten onrechle door de priesters was ter dood veroordeeld en toen
bescherming zocht b1y de vorsten, bij den burgerlijken magistraat. Ook
Paulus beriep zich tegenover de beschuldiging der overpriesters op
den keiger. 1y zou ook nog kunnen wyzen op Amhbrosius, die alleen
in Milaan wilde terechtstaan, waar de geheele Kerk zijne prediking
had gehoord, en op Athuanasius, die zich niet wilde onderwerpen wan
een concilie, waar mannen, die tegen Gods waarheid sarenzwoeren,
zitting zouden hebben. Maar omdat «the Scriptuves of God are iy
only fundation and assurance, tn all malters of weight and importance,»
acht hij de twee genoemde voorbeelden voldoende om het recht van
¢ijn beroep op de edelen te bewijzen. Niemand vinde het aanmatigend,

1) Bedneld is Dieppe. Zie hoven, bl 145,
2 Zie boven, hl. 133 en 169,
5], 4.

.




-

17

v

dat hij zich met Jeremia en Paulus vergelijlst, want de zaak 13
precies dezelfdle; «neither ought you, my lLordes, judge your selves
lesse addetted and bound to me, calling for your support, then did
the Prinees of Juda think them selves bound to Jeremie, whome for
that tyme they delivered, notwithstanding the sentence of death pro-
nounced against him by the visible Church.» 1)

Dit wat betirett het vecht van zijn appel. Hi hoopt, dat ook de
edelen het zullen erkennen en hem dus in bescherming zullen nemen,
«that by you assured I may have accesse to my Native countrie 3),
which T mever offended,» om alzoo de gelegenheid to hebben om
openlijlt «in the presenee of the whole realmes zijne «Confessions» af
te leggen aangaandc de versehillende punten, waarover de strijd loopt,
terwijl hij tevens verlangt, dat zij dan ook krachtens de antoriteit,
die God hun verleende, hen, die zoo langen tijd zichzelven en hen,
die aan hunne zorg zijn toevertrouwd, hebben misleid, zullen nood-
zaken zich te verantwoorden tegenover de beschuldigingen, die hun
znllen worden ten laste gelegd,

Doch nu wil hij ook nog bewijzen, dat hij niet meer van hen
vraagt, dan et hun dure plicht 43, en dat dus zijn verzoek is «such
as without God's heavy displeasure ye ean not deny.» Wat hij van
hen vraagt, is dit: «That ye whome God hoth appointed heades in
your commune welth, with single eye do studie (o promote the glorie
of God; to provide that your subjects be vightly instructed in his true
veligion ; that they be defended from all oppression and tirannie ; that
true teachers wmay be wmaintained, and such as blynde and deceawve
the people, togyther also with all idle bellies, which do robbe und
oppresse the flock, may be removed and punished as God's Law
prescribeth.»  Hiertoe toch verplichten hen «the honours and benefites
which ye receve, the Law of God universally geven to all men, and
the examples of moste godlic princes.» 8)

God heeft hun de hooge cer gegeven om over hunne hroeders fe
regeeren. Daarom hebben zj dan ook wuit dankbaarheid jegens
Hem Zijne eer bovenal te bevorderen. m verder hebben zij over hen
te regeeren als vaders over hunnc kinderen. Zelfs heidenen leeren
dit, zoozeer is het in onze natuur ingegrift. Knox wil daarover dus

1) p. 480.
2] Vo hoven, Wl. 188 en 171.
3 P 480,




176

niet m het breede handelen, maar alleen zeggen, wat hij naar Gods
Woord waarheid acht te zijn.

Vooreerst dan zijn zj gehouden boosdoeners te straffen en onschul-
digen te verdedigen. Vervolgens eischt God van hen, dat wj zullen
zorgen, dat hunne onderdanen op de rechte wijze worden onderwezen
in Zijnen waren godsdienst, en dat de ware godsdienst worde
hervormd, als cr misbruiken ingeslopen zjn. En endelik zin
z]] verplicht van eerambten fc ontzetten en met den dood te
gtraffen (als de misdaad het cischt) hen, die het volk misleiden,
of hun het voedsel hunner ziclen, nl. Gods Woord, onthonden.
Iet eerste en het tweede wordt duidelijk door Paulus in Rom. 13
geleerd. Hr is geeme eer, of daarmee is eeme verplichting verbonden.
Z1 mogen niet als tyrannen heerschen, maar hebben als «God’s mi-
nigters» voor het welzijn hunner onderdanen te zorgen. En omdat de
geest zooveel meer 1s dan het lichaam, daarom hebben zy ook niet
minder het geestelijk dan het tydelyk weleyn hunner onderdanen fe
bevorderen. God zal hun rekenschap afvragen ook daarvan. Het zal
hun nict baten, als zj zegggen, dat z1j «supposed that the charge
of the soules had bene committed to your Byshoppes.» Waub als
het bewezen zal zijn, dat hunmne bisschoppen geene bisschoppen ziju,
maar «<deceavable theves and ravenyng wolves» (hetgeen Knox aanbiedt
te bewijzen), dan zal hun «pernussion and defence of thems» door
God gerekend worden te zyn «a participation of theyre thefte and
murther> (Jes. 1 : 25). 1) Daarom hebben zy die bisschoppen af te
zetten en voor hem herders in de plaats te stellen, die de kudde van
Christus recht weiden.

Van oude tyden af heeft de Batan de blinde wereld tol hand-
having van zin rijk van ftwee dingen weten te overtuigen, voor-
eerst dat «the feeding of Christes flocky volstrelet miet behoorde
tot de roeping van den magistraat, maar alleen lof die van de
bisschoppen  en  den <estate ecclesiasticall>, en  voorts dat de
reformafie van den godsdienst, hoe verdorven die ook is, en
het straffen van geestelijken, die misdoen, aan hunne macht is
onttrokken en alleen aan de geestelike macht foekomt. Toen
God echter uijne welten en ceremonién aan Isradl gaf, heeft Hy
de zaken, die den godsdienst betroffen, niet aan de macht van
Mozes onttrokken. God openbaarde niets in hel bijzonder aan Afiron,

L) p. 484,




e

Maar hem werd juist bevolen in alles te luisteren maar Mozes, ju
zelfs, hij mocht zclf niets doen tot zijne heiliging voor hef priester-
schap, maar het was alles overgelaten aan de zory van Mozes. Welnn,
indien God oo beslist verlangde, «that cven those who did heave the
figure of Christ should receave [rome the civile power, as it were,
theyre sonctification and entronce to theyre offices, wie zou dan dnr-
ven meenen, daft «the civile power is mow becomed so prophdane in
God's eyes, that it is sequestred from all intromission with the mat-
ters of religion ?» 1)

Eén van de voornsamste voorschriften bij de troonsbestijging van
een loning van Israél was, dat hij een afschrift moesl malken van do
wet des Heeren om daarin al de dagen zijns levens te lesen, waar-
mee bedoeld werd, niet alleen dat hij zelf God zou vreezen, maar
dat hij er zorg voor zou dragen, dat de ware dienst van God onge-
schonden zon worden bewaard door het volk, dat God aan ZLILE KOVY
had toevertronwd. Dat begrepen David en Salomoe nict alleen, maar
ook die koningen van Juda, die, nadat er wishruiken waren inge-
slopen, hervormingen teweeg brachten, zooals Asa, die zijne moeder
van haar eerambt ontzette, omdat zij afgoderij gepleegd had, en Jo-
saphat, die de voornaamste plaatsen van afgoderij verwoestte en Le-
vieten uitzond om het volk te onderrichten. Nog duidelijker blijkt
het nit de daden van Hiskia en Josia. Josia verwoestbe miet alleen
de plaatsen der ufgoderij, maar hij ging nog verder, hij doodde de
priesters der hoogten, die afgodendienaars waren en het volk hadden
misleid; <he did kyll them, T say, and did burn theyre bones upon
theyre owne altars, and so veturned to Jeruzalem. Tlis reformation
made Josias, and for the same obtained this testimonic of the Holic
Ghost, that neither before hym, neither after him, was there any
such king, who refurned to God with his whole soule, and with all
his strengthe, acecording to all the Law of Moses.» %) Uit al deze
voorbeelden is het dus duidelijk, dat de hervorming van den godsdienst
in allen deele evenals het straffen van valsche leeraars behoort fot
de macht van den burgerlijken magistraat.

Daarom moeten ook de Lords zonder uitstel terstond de reformatic
op hun grondgebied ter hand nemen. Misschien verontschuldigen =i
zich door le uzeggen, dut zij geene Joden, maar Heidenen ZLjD, en

Lj p. 487.
Z) p. 489,




178

voorts, dat zj geene koningen, maar edelen xju. Doch God eischt
nog hetzelfde van den burgerlijken magistraat als vroeger mn Isragl,
zooals de H. Geest leert in Psalm 2: «Handelt verstandiglijk, gj,
die de aarde richt, kust den Zoon, opdat Iij niet foorne en gij op
den weg vergaat.» Deze vermaning ziet ook op hen, die eeramblen
bokleeden onder het evangelie, waar Christus regeerh in Zyn
geestelijle Koninkyijlk.

0ok Auguslinus, sprekende over Donatisten en Ariancn en hunne
wreedheid, schrijft aan Bounifacins, een kafjgsman: «Of de waarheid
moet verborgen gehouden worden, of hunne wreedheid tegengegaan.»
Hij noemt drie redenen op, waarom de Kerk hulp zockt bij den
puagistrast:  vooreerst omdat de waarheid openlifk moct worden ver-
kondigd, daar anders de menschheid in dwaling ten onder gaat, ten
tweede owdat de openlijk verkondigde waarheid de woede der tegen-
standers mtlokt, en eindelijk, omdat sommigen meendcn, dat men
liever behoorde <«to swffer all injuries dan hulp bij menschen te
soeken, 1) voegde hij er nog een derde reden bij nl, dat vele zwak-
ken, (ie men toch vole moet trachten te winnen, nietin staat ZLj1L O
vervolging en dood te ondergaan. De apostelen, zegh Augustinus

verder, zochten die hulp wel is waar nieb, maar alleen owmdat er

toen, yeene geloovige worsten warven. Een koning moct God dienen
als mensch en ook als koming. Ook uit Augustinus knnnen de Lords
dus leeren, dat komingen verdrukten om der wille van den godsdienst
hebben te verdedigen en de woede der vervolgers door vrome wetten
te hetengelen. Duaarom heeft ook Jesaja geszegd, «dat de komingen de
voedsterheeren van Gods Kerk behooren te zijn, dat zjj zmich moeten
nederbuigen om de kinderen (ods vriendeljk te beschermen.»
(Jes. 40 : 23).

En wat betrell, dat zij geene koningen, maar edelen en stenden
zijn van het rijk, in Psalm 2 zegt David niet alleen, dat koningen,
maar ook dat vorsten en rechters God moeten dienen en vreezen, en
voorts, als de koning een goddeloos man is, dan mogen zij, die met
vezag bekleed ziju, hem maar niet mob stilzwijgen in zjne godde-
loosheid laten begaan. Zij zijn met een ander doel met gesagy be-
Kkleed dan om hunnen koning in zjjne dwaasheid en blinde woede te
yleien, «to witt, that as with your bodies, strength, riches, and wis-
dome, ye ave bound fo assist and defend him in all things, which

1) Vg, baven, bl. 18, 20, 79 en 170.

"




179

by your advise he shall take in hand, for God’s glorie, and for the
presevvation of his communewealth and subjects; so by yous gravities,
counsel and admonilon, yee are bound to correct and represse what-
soever ye know him to attempt expressedly repugning to Goddes Word,
fionowr, and glorie, or what ye shall espie him to do, be it by ignorance,
or be it by malice, against his subjectes great or small.s 1)

Maar juist dezen plicht vergeet de adel in dezen $jd, want tegen-
woordig iz hel het gewone hPfhe van alle menschen : wij moeten onze
JxOHIU“t‘J.l gehoorzamen, betzi] 7ij goed of sleeht zijn. Maar de wraak
Gods 7al vreeselijk zijn over allen, die Hem zoo lasteren, want te
zeggen, dat God bevolen heeft, dat koningen moeten gehoorzaamd
WOL‘dU’_l als 7z1) bevelen goddelooze dingen te doen, dat is geen min-
dere blasphemie dau te zegoen. dat God door Zyn voorsehrift de oor-
zaak en handhaver van alle ongerech tigheid is. Het i3 waar, dat
God heelt bevolen de koningen te gehoorzamen, maar cven waar is
het, dat in dingen, die zij doen in strijd met de eere (Fods, geene
gehoorzaamheid wordt hevolen, maar dut juist diegenen, die zich te-
gen de goddelooze bevelen verzetten, daarvoor worden geprezen en
beloond, zooals b.v. de drie }Dnouhuchn Duanigl en Ebed-melech. Al
deze feiten zouden heden dwaasheid geachl- worden door al dezulken,
«as will not understand what confession God doth require of qu
children, when his veritie is ealled in doubts.

Men lette er voorul op, dat in het geval van Ebed-melech (Jor. 38)
de menschen, die den profeet Jeremin hadden veroordeeld, waren de
Koning, zine Vorsten, en zijn Raad, en foch beschuldigde één man
hen allen van onrecht en sprak stoutmoedig ter ver r]Prhruno van hem,
«of whose innocencie he iwas persivided. Anr] the same, I say, is the
dutie of every man in his vocation, but chefely of the Nobilitie, which
8 joyned with theyr Kinges, to bridel and repyiesse. their folie and
blind rage» 1).

Doen de edelen dit niet, dan zjn #3j verraders ten opzichte van
hunne Koningen en wekken de wraalk Gods op tegen zichzelven en
tegen het rijk. God zal noch den adel, noch het volk ver-
schoonen, wmaar den adel hef minst van allen, indien z] hunnen
Koning volgen «in manifest iniquities. Farao verdronk nick alleen,
maar met zijne bevelhebbers en zijn groote leger. Ook de Koningen
van Isragl en Juda werden niet alleen gestraft, maar met hen werden

1l p. 497,




180

hunne raadgevers vermoerd, hunne vorsten gevangen geniomen eil
hun volk gevankeljk weggevoerd. Waarom? «Because none was
found so [aithful to Ged, thet he durst enterprise to vesist nor
agoinstand the marwifest tmpietie of theyr Princes».

FEindelijk wordt het gezegde nog het allerduidelijkst bevestigd door
«the lmw of God, wniversallie gevere to be kept of all men ; which i3
my last and mest assured reason, why, I say, yee oght to remove
from honours and te puwnish with dealle such as God hath condemmned
by his owne mouths 1). Nadat Mozes nl. gezegd heeft, wat de ware
godsdienst is, nl. God te vereeren, gooals 11ij bevolen heeft, aan Zin
Woord niets toedoende of afdoende, laat hij volgen {Deut. 13 en 27):
«Wanneer aw hroeder, uw zoon, uwe dochter, uwe vrouw, of uw
vriend, dien gij liefhebt als nw eigen leven, u heimelijjk zal aan-
porren, zeggende: Luat ons andere goden gaan dienen, die noch olj,
noch uwe vaderen gekend hebben, zoo zult gij hem nich ter wille zijn,
ook zul uw oog hem mniet verschoonen, en gij zult u over hem niet
ontfermen, noch hem verbergen, maar gij zult hem zakerlijk dooden ;
wwe hand zal het eerst tegen hem ziin om hem te dooden, ev daaina
de hand van het gornsehe volk.»

Hieruit an men twee dingen lecren. Vooreerst, dat aj, die tot
afgoderij willen verleiden, met den dood behooren gestraft te worden
zonder aanzien des persoons. Geene zomen of dochters of vrienden
mochten oespaard blijven, hoeveel te minder dan anderen, van welken
rang ook. Zelfs geene profeten, die zich nog wel op hunne voorrechten van
particuliere openbaring door droom of visioen konden beroepen, mochten
gespaard bljven, als zi] heb volk tof afgoderij wilden verleiden, zelfs
niet al heloofden zij wonderen, ja, al werden ex wonderen door hen
verricht. Welnn, hoe #al dan coit een volk worden verontschuldigd,
als zij «<according to Goddis commandment punnish not to death snch
ag shal solicitate or violently draw the people to idolatrie?s Niemand
wordt uitgezonderd. Dat versta men toch wel. Dat blylkt ook duide-
lijle wit dat plechtig verbond, dat Asa maaktc met het volk om God
te dienen, waarbij hij dit gebod voegde, <dat al wie den God Isratls
niet zocht, hetzij groot of klein, man of vrouw, gedood zou worden.»

Het tweede, dat opgemerkt moet worden, is, dat de witoefening
van de straf voor zulke misdaden als afgodendienst, godslastering, en
dergelijke, die de majesteit Gods asnranden, niel alleen toekomt aui

1) p. 498,




181

Koingen en aan de voornaamste regeerimgspersoncn, «but also fo the
whole hodie of that people, and to every membre of the same, accor-
ding to the voeation of everic man, and according to that possibilitie
and oceasion which God doth minister to revenge the injuric done
againgt his glorie, what time thal impietie is manifestly known.» 1)

Dat beveclt Mozes ook duidelijk, als hij zegt (Deut. 13), dat die
stad, waarvan men hooren zal, dat er afgodendienst wordt gepleegd,
geheel en al moet worden verwoest, en dat de inwoners moeten worden
gedood. <«Plaine it is, that Moses speaketh, nor geveth not charge
to Kinge, Rulcrs, and Judges only, but be commaundeth the whole
bodie of the people, yen, and everie membre of the same according
to their possibilitic; and who dar be so impudent az to denie this to
be most ressonable and just?» Voor den vleeschelijken mensch schijnt
et een hard en streng oordeel, want in welke stad waren er nich
nog onschuldigen zooals kinderen en cenvoudige en onwetende zielen,
die nooit hunne toestemming gaven tot de goddeloosheid. KEn toch
vinden wij niemand uitgezonderd. De redencn, die de H. Geest zelf
aungeeft, zjn vooreerst, opdat geheel Isragl, het vonnis hoorende, zou
vieesen een  dergelijken gruwel fe begasn, en in de tweede plaats,
opdat de Heer mocht aflaten van de hittigheid zijns toorns en bowo-
gen mocht worden zich met innerlijke liefde tot het volk te keeren,
Lun genadig te zijn en hen te vermenigvuldigen overeenkomstig den
ced, dien Hij hunnen vaderen gezworen had.

Daarom moet dit voldoende zijn om een ieder or toc te brengen
zichzelven tot vijand te verklaren van datgene, dat zoomeer den toorn
(Gods tegen het geheele volk opgewekt. Want Gods toorn wordh ook
door de overtreding van weinigen opgewelkt over het gcheele vollr, en
wordt niet uitgebluseht, aleer de straf aan de overtreders is vol-
trokken.

Wel is waar werd de bedoelde wet miet uitgevoerd, maar daarom
volgden ook zoovele plagen over Isragl en Juda, totdat beiden in
ballingschap werden weggevoerd. «The consideration wherof maketh
me more bold to affirm, that it is the dutlie of everie man, that list
to escape the plague and punishment of God, to declare hymselfe
ennemie to idolatrie, not only in heart, hating the same, bui elso in
externall gesture, declaring that he lamenteth, yf he can do more, for

such abominations.» 2)

1} p. BO1.
2) p, 505




182

By als God nu de nitoefening van straf eischt van hel geheele
volk, ja, van el lid, hoeveel te meer dan van hen, de edele,
«whome God has appointed to be as bridels, to represse the rage and
ingolencic of vour Kings.»

Men zal de bedenking opperen, dab zijne bewering in stryd is met
de praktijk der apostelen, die de Heidenen tot bekeering riepen en
niet zulk eene straf vorderden. Doch de Heidenen waren eene profane
natie, waarvan God nooit openlijle verklaard had, dat zy Zijn volle
waten, en daarom cischte ook de H. Geest, toen i tos hekeering ge-
roepen werden, geenerlei lichamelijke straf naar den eisch van cene
wet, waaraan zij, als zijnde vreemdeclingen van het burgerschap Tsraéls,
nooit onderworpen waren geweest. Maar als iomand zou mecnen, dat,
nadat zij door Christus Jezms aan te memen opgenomen waren onder
Abrahams kinderen, zij niet verplicht waren «to the swme obedicnce which
God required of his people Israel, what tyme ne cm«z.ﬁ}'mccl his league and
covenairte with them,» dan maakt hij Christus minder dan Mozes en brengt
Hem in strijd met de wet van Zijnen hemelschen Vader. Want als de over-
treding van Mozes’ wet des doods waardig was, hoeveel temeer de.overtre-
ding van Christus’ ordinantién, «I mean after they be once received.»

En daarom aarzelt hij niet te boweren, dat de Heidenen «(I mean
everie citie, realme, provinee, or nation amongest the Genfiles, em-
brasing Christ Jesus and his true religion) be bound to the samne
league und covenant that God wmade with his people Israel, what
tyme he promised to roote owl the nations before them, in these
wordes: «Beware that thou make anie covenante with the inhabi-
tantes of the land to the which thou commest, leste perchance that
this come in ruin, (bhat is, be destruction o thee); bubt thou shalt
destroy theyr altays, break their idols, and cutt doune their groves» 1).

Wanneer God dus de oogen opent van eene groote menigte, hetzy
cene provincie, een volk of eene stad, en hun het zwaard in de handen
geeft, om de boosheden wuib hun midden weg te doen, dan zijn i
aven goed verplicht om hun grondgebied, hunne steden en landen,
van afgoderij te zuiveren, als Tsradl daartoe verplicht was, tocn het
bezit mam van het land Kanain., En yoorts, indien iemand dan
daarna weer de afgoder ergens in zull een land wil gaan oprichten,
dan s wiet alleen de Magistraat, awn wien hei zwaard is toever-
trowwd, maar ook het volk verplicht door den eed, dien 7] aan God

1) p. 344,




183

gezworen hebben, om met de witerste krachisiuspanniug het onrecht,
fegen Gods majesteit begaan, te wreken.

Bij een algemeenen afval als in Israél tijdens Jerobeam zijn er
natunrlijk verschillende consideraties te nemen. Want omdat toen
het geheele volk was afgevallen, kon er niemand gevonden worden,
dic de straf wilde uitvoeren, die God bevolen had, totdat God Jehu
deed opstaan, dien Hij tot dat doel had aangewezen. oo is het bij
elken algemeenen afval, dus ook in deze dagen in geheel Roomsche
landen, waar nu geen «ordinurie justices kan worden uitgcocfend,
sbut the puwwishment wmust be reserved fo God and unto suel meanes
as he shall appaints.

Maar als een groot aantal eenmaal den waren godsdienst heeft
aangenomen en er vallen dan sommigen, of zelfs het grootste gedeelte,
weer af (zooals het in de laalste degen in Engeland was), dan is
het voor zull cen aantal wettie om de afgodendienaars met den
dood te straffen, aly God door eenig midde] hun de macht daartoe
ceeft.  Want zoo besloten Jozna en Israél tegenover Ruben, Gad en
Manasse te handelen, omdat =zj bhij die stammen afval van God
verondersfelden.  En al de stammen voerden zulk een scherp vonmis
imderdaad uit ten opzichte van den stam van Benjamin, zelfs voor
een geringere overtreding dan afgoderiy. Zoo behoorde men fe doen
in Hngeland. Het is niet alleen weltiy zoo te handelen, «<but the
Magistrotes and  people arve bound so to do, onless they wil provoke
the wrath of God agamst themselves. And therfor I fear not to
affirm  that iU had bene the dulie of the Nobilitie, Judges, Rulers,
and People of Engelond, wol only to have vesisted and againstanded
Mavie, that Jesabel, whome they coll (heir Queen, but also to have
puiished her to the death, with oll the sort of her idolalrovs Preestes,
together awith wll sueh as showld have assisted her, what tyme that
shee and they openly began to suppresse Christes Hyvangil, to shed
the blood of the sainets of God, and to ereet that most divellish
wdolatrie, the DPapistical abowinations, and his wsuwrped tyrannie,
whicl, ones [once] nost justly by commune othe was banished from
that realing.» 1)

Doch dit pim$ kan hij nu niet verder bespreken, haj is gemﬂodmakt
«to omit it to bebter opportunities 2), en daarom ferugkeerende tof
de edelen van Schotland, herinnert hij hun, dat 21, belydende gedoopt

1) p. BOT.

2} Zic zijne Exhortaticn to Higlowd; vo. beneden, bl 207 wv.




L&4

te zijn in den Heer Jozos, nu ook noodwendig moeten belijden, dat
de zorg voor Zijnen dienst tot hunnen plicht behoort. En daarom
behoort ook tot hunnen plicht het straffen van hardnelkkige afgoden-
dienaars, zooals al hunne bisschoppen ziju, indien deze na waar-
schuwing nog hardnekkig blijven.

Wel is waar beweren de trotsche prelaten het privelege te hebben,
— en dat wel meb toestemming van concilies en keizers ——, van nieb
te staan onder wereldlijke jurisdictic. Ook zeggen zij, dat alles niet
s00 plotseling kan worden gereformeerd, en helooven zij verbetering
te zullen brengen na verloop van tijd. Maar hiertegen geldt, dat geen
privilege, dat gegeven is tegen de ordinantién Gods in, mag worden
gehouden, ook al hadden alle concilies der wereld en alle menschen
het goedgekeurd. HKn immers, zooals aangetoond is, het is fegen de
ordinantie Gods, dat conig afgodendienaar, moordenaar, valsche leeraay
of lasteraar van straf zon worden ontheven. Fn wub hunne reformatie
betreft, die kan men verwachten, als de satam, wiens kinderen zij
zijn, zijne natuur zal hebben veranderd. -

Bovendien, hoe bewijzen zij dit privilege? Van God hebben wij heb
niet ontvangen. Want God onderwierp Aiiron aan Mozes, zoodat deze
miet vreesde hem rekenschap af te vragen van zijne goddelooze daad
in het toestemming geven tot de afgoderi. En Mozes wist toch, dat
sijne waardigheid zoo groot was, dat hij alleen in het heilige der
heiligen mocht binnen gaan; - evenwel moch zijn awmbl, noch zijne
waardigheid sloot hem wuit van rechtspraak, toen hij had misdaan.
Salomo eveneens ontnam aan Abjathar zijn hoogepriesterlijk wmbt en
heval hem van alle bediening van het heiligdom afstand te doen en
als privaat persoon te leven. Het is dus meer dan duidelijk, dat de
geheele priesterschap onder de wet gehoorzaamheid verschuldigd was
aan de burgerlijke macht. En Ohristus heeft deze ordinantie Zijus
Vaders nict te niet gednan, maar veeleer bevestigd, toen Hy Petrus
beval schatting te befalen. Daarom manen opk Petrus en Paulus aan
tot gehoorzaamheid aan alle menschelijke ordening, alleen «<he excepteth
such as be expressely vepugnyng to Goddes commandement (I Pebr.
2. ITand. 4 en 5, Rom. 13).» 1)

Ook zelfs vele jaren na de dagen der apostelen was dat soogenaamde
privilege een onbekende zaak in de Kerk, zooals b.v. blijkt uit de
aanteckening van Chrysosthomus bij Rom. 13: «Of ge een apostel,

1) p. 310,




185

of evangelist, of profeet zijt, of wic ook, oij kuntniet nitgeslotew zijn
van deze verplichting tot onderwerping» (ul. aan de burgerlijke macht).
Maar langzawerhand, door do keizers to berooven van hunne bezit-
tingen en na alzoo meer en meer macht verkrepen te lebben in
Ttalis, hebben de bisschoppen van Rome dat privilege zich weten
te verwerven, zooals ult tractaten van Symmachus en Agatho
en wit honnen Canon en de glossen daarop bljkt, totdat 7]
eindelijk tot dit vreeselijke dcereet kwamen: «That albeit in
life “und conversation they wore so wicked and detestable, that
uot only they condemmed themselves, bub that also they drew
to hell and perdition manic thousandes with them, yeb that none
should presame to reprehend or rebuke them (Distine. 40).» 1) En
toen het hoofd eenmaal dis macht had, strekte zij zich ook spoedig
uit tot de leden. Fn wab de vruchten hiervan zijn geweest, is he-
laas openbaar, trotschheid, roof, verdrulkking, moord, onzedelijkheid
boven alle beschrijving. En na blijven zij- maar steeds op die privi-
leges aanspraak naken, en indien zij, de edelen van Schotland, hun
die toestaan, dan zullen wzij zekerlijk eenmaal met hen tezamen den
heker van Gods wraak moeten drinken.

Wel Lebben sommige keizers, uib een zekeren fver en door be-
paalde overwegingen geleid, voorrechten gegeven aan de ware Kerk,
die onderdrukt werd, om haar te handhaven tegen tyrannen. Maar
als de web in den geest van den wetgever moct worden verstaan, dan
moeten zij eerst bewijeen, dab zij zmyn «Christes tiue and afflicted
Churches. Doch uit de Schrift Gods kan van hen bewezen worden,
«what trees and generation they be, lo will, wnfrutefull and rotien,
apt  for nolhing but lo be cull and cast in hell fier; yea that they
ave the very kingdome of Anlichrist, of whoine we are comimnaunded
to beware.s )

Bn dasrom, omdat het niet Knox alleen is, maar vele vrome en
gelecrde mannen met hem, die de bisschoppen alzoo besehuldigen,
hebben de Lords waakzaam en behoedzaam te zijn in zalk eene ge-
wichtige zaak. Het gaab hier miet om iets van deze aarde, maar om
de eere Grods, en om de redding van hen zelven en van hunne broe-
ders, die aan hunne zorg #ijn toevertrouwd. Iaarom verzoekt Knox
hun, dat de zaak behandeld moge worden in hunne tegenwoordig-

@1 e
LU )




186

heid «by the playne and simple Worde of Gody, 1} en dat de bis-
schoppen. ter verantwoording zullen worden geroepen.  Als zjj aan
dit  billijle vorzocl gehoor geven, dan zal God zijne Zegeningen rij-
kelpk over hon uibstorten. Hi weet wel, dat «great tronbles shall
ensue your enterprises, maar God zelf zal voor hen strijden.
Docn z1y het echter niet, dan zal God hen straffen, hunne vijanden
aullen zegevieren en zij zullen in slavernij ?) sterven. De adel van
Engeland zij hun tot een spiegel, waarin «ij Gods rechbvaurdige straf
lkunnen zien. %) Zy hebben God en Zijn evangelie verlaten, eu daarom
heeft God nu hen verlaten. Zij gevoelen nu huune ellende, zij haten
«the bondage of strangers, the pride of preists and the monstriferous
empire of a wicked Woman», en foch sen 7jj zich nu genooduaalkt te
gehoorzamen aan wab de frotsche Bpanjaarden en [zebel gelieven te be-
velen cand finally, to stand like slaves, with capp in hand, till the
servantes of Satan, the shaven sort, call them to counsels. 1) Degelfde
plagen nu zullen over hen kowen, als zij weigeren te hooren naar Gods
dienaren, die hunne hulp invoepen. Zine woorden zijn wel scherp,
sbut consider, my Lords, that they are not mine, bub that they are the
threatwynges of the Omnipolent, who assurvedly will performe (he
vosces of lis Irophetes, how that ever carnall men despise his ad-
monitions». 5)  Nu beschuldigt Clod hen nog alvorens Zijne wraak
uit te storten, op dezelfde wijze als Petrus eenmaal de Joden Le-
schuldigde, dat zij den Zoon Gods hadden gedood, nl. niet om hen
te veroordeelen, maar om . hen te roepen tot bekeering van hunne
goddeloosheid.  Van hunne goddeloosheid, mniel alleen  bestuande
in de ondeugden van hun levem, maar ook in hetgeen voor de
menschen nog wel zeer heilis schijnt, hun valschen en bedorven
godsdienst.

De bisschoppen zullen zeggen, dat «ij een vercordeelden ketter niet
mooten hooren, maar, wabt hij in het begin al gesegd heeft, hij is geen
ketter, maar een waar dienaar van Christus Jezus, een prediker van
Zime onfeilbare waarheid, die juist daarom door hen, die vijanden van
Christus zijn, is veroordecld. En daarom komt hij van dat vonnis bij
Len in appel, han dezelfde guust verzoekende, die Achab, ven godde-

1y V. hawven, bl. [71.
2y nl. van Frandoijl.

8) V. boven. bl 113,
43 p. 5186.
5) p. 517




187

jooze kowing nog wel, toestond aan KElia: God moge oordeelen tug-
schen hem en de bisschoppen door Zine wet, door Zine profeten,
door Clvistus Jezus en door Zime apostelen, en Ilij moge uitspraak
doer, welken godsdienst Hij goedkeurt.

Fn als de bisschoppen meenen voordeel te zullen hebben van
uitspraken van concilies of kerkleeraren, dan vraagt hyy drie dingen,
die men Lem hilljkerwijze niet mag weigeren: voorcerst, dat do
alleroudste concilies, waar de vaderen alle dingen naar Gods Woord
onderzochten, het meeste gerag mogen hebben; in de tweede plaats
dat geen nitspraak van eenig concilie of eenigen mensch worde toe-
gelaten cagainst the plaine veritie of Goddes Words, noch tegen de
bup:ahnnen van die «fowre chefe Councils, whose auctoritic hath bene
and is holden by them equal with the anctoritie of the foure Kvan-
aelistes» ; en ten laasste, dat aan geenen kerkleeraar grooter gesag
gegeven worde, dan Augnstinus voor zichzelven vraagh, nl. dat zijn
oovoden verworpen worde, als het niet duidelijk bewezen 18 uib Gods
onfoilbaar Woord. Als men hem deze voorwasrden wil toestaan,
dan zal hij de getnigenissen van coneilies en lerkleeraren evenmin
afwijzen als zjne tegenstanders.

En zoo roept hij et hnn ten slotte nog eenmaal toe: «l have
offred unto you a tuiall of my innoeencie: I have declared unto
you what God reguireth of you, being placed above his people as
Rulers and Pringes: I have offred unto you, and to the inhabitants
of the realme, the veritie of Clurist Jesus; and with the hasard of
my life 1 presently offer to prove the religion, which amongest yon
is mentained by fer and sworde, o be fals, dammnable, and diabolicall».
Do edelen hebben dus wel foe te wien. Weigeren zij zijn aanbod en
handhaven zij de tyrannen, dan zal de bedreiging van Ezeehiel
(35 : 4) aan hen worden vervuld, en in den dag van Jezus Christus
sullen geene «counsels of man he uble to pmvmle againgt that
sentenice which He shall prononnees. Daarow is zijne laatste bede,
dat God hunne harten alzoo moge hesturen, dat zij wel zullen
overwegen «the thinges that be offred», en znlke maatregelen in
deze zaak wznllen memen, dat God in hen verheerlijkt worde en
de gemeente van Jezus Christus tof Ziue eer worde opgebouwd en
vertroost.

Zoo had Kunox dan nu niet alleen de koningin-regentes maar ook den
adel en de stenden van het rijk kennis gegeven van zjn appel.

Doch dit was hem nog niet genoeg. Allen moesten hel weten, dat




hy in appel kwam van bet wreede vonnis der bissechoppen, en
welle  emstige  beschuldigingen hy zelf tegen zijne recliters in te
brengen had, beschuldigingen, die hij uit het duidelijke Woord Gods
wilde bewijzen «with the husard of my lifes. En daarom voegde
hij aanstonds aan zijn <Appellation to the Lordss nog toe zyn «Lelter
to his beloved Brethren the Communaltie of Scotlonds 1).

[y begint met de reden op te geven, waarom hy zich fot hen
richt. Wab hij gevraagd heeft van de koningin-regentes, de stenden
en den adel, als «the chiefe heades (for this present) of the realmes,
dat lan hij niet nalaten ook van hen te vragen, «which be the
Communaltie and bodie of the sames, nl. om met onpartydigheid zijne
verdediging te hooren tegenover liet wreede vonnis der bisschoppen.
Als 2z dit doen, znllen ongetwijfeld zij en hunne nakomelingschap
er troost, opbouwing en voordesl van hebben. Hy voor zich is
overtuigd van het verderfelijke van den godsdienst, die bij hen te
vuur en te zwaard wordt gehandhaafd. En daarom verzookt hy
zoowel hen, de burgerij, als de stenden en de edelen van hot ik,
«that in publike preaching 1 may have place amongest you at large to
utter my mind in all matters of controversie this day in religion» 2). Tn
voorts, dab zfj, «<eoncurring with your Nobilities, hunne hisschoppen en
den overigen clerus zullen noodzaken met hunne tyrannie op te
houden en verantwoording te doen tegenover het Woord van God
ten opzichte van beschuldigingen, die togen hen zullen worden
1 ngehracht.

Men moet aan Gods Woord kunnen beprooven, of de geesten nit
God zgn. Vrieemd is het daarom, dat de Papisten niet willen, dat
hun godsdienst aan de Schrift getoetst worde. Daarmede veroordeelen
alj zichzelven. Tet zuivere goud vreest de beproeving in den swelt-
kroes miet. De Paus hecft die stelling van Mahomed (of nog lever
ran den Satan zelf, den vader aller leugen), dat over zijn godsdienst
nief zon wogen gedisputecrd worden,

Zij moeten ook niet meenen, dat de veformatie en de LTS VOOr
den godsdicnst hun minder zon aangaan, omdat zijj geene koningen,
machthebbers, rechters of edelen zijn. Immers, ook z zijn Gods
schepselen, geschapen mnaar Zijn beeld, voor wie de Zoon Gods Be1-
maal Zijn kosthaar bloed heeft vergoten. Ook hun wordt heb evan-

1) p. &
2) p. 224 Vg, boven, bl. 171,

P @4
2a—038.
24




189

gelic ter hunmer redding aangeboden. Want al 18 er onderscheid
tusschen den koning en de onderdanen in zake de burgerlijke regeering,
niet wat betreft de hoop des eenwigen levens. Als zij dus jagen naar
het eeuwige leven, dan moeten zij onderzoeken, of zij in het geloof
rijn; en daartoe hebben zj noodig, dat Christus Jezus hun recht
wordt gepredikt. Daarom gaat het hun niet minder aan dan koningen
of machthebbers, want zonder Zijne ware kennis kan noch de een,
noch de¢ ander zalig worden. In dit opzicht zijn allen gelijk, omdat
allen afgtammelingen zijn van Adam, door wiens zonde de dood in
de wereld gelkomen is, en zij dus alleen leven kunnen verkrijgen door
ingeplant te worden in den Heer Jezus.

Van die gelykheid 13 er cen dwdelik voorbeeld m de wet van
Mozes, want, toen de tabermakel gebouwd werd, moesten alle kin-
deren Israéls, rijken en armen, daarvoor opbrengen een jaarlijksche
schatting ter herinnering aan hunne verlossing, en wel allen, rijken
en arinen, evenveel, opdat het bljken zou, dat God unit eigen vrije
ontferming ook allen evenzeer genadig was en dat er by Hem geene
aanneming des persoons 18, En nu heeft God onder ons Zyn
geestelijken tabernakel opgericht, nl. de rechte prediking van Zyn
Woord cn de rechte bedicning Zipner Sacramenten, tot instund-
houding waarvan de onderdaan niet minder verplicht is dan de
vorst, de arme nict minder dan de rgke. Daar de prys voor
s mengchen verlossing één is, zoo eizcht God ook van allen, die
deelgenooten zullen zijn van de woldaden daarvan, één zelfden
plicht, nl. een «plaine confession», dat wi door Christus alleen
hebben, wat in Adam werloren was. Van den vorst emscht God,
dat hij u=ichzelven zal verloochenen, van den onderdaan evencens;
van de koningen, dabt zij den Zoon =zullen eeren, van de onderdamen
eveneens. D1y God is geene aanneming des persoons. De arwe, die
«boldly doth confesse Christ before this wicked generations, 13 Gode
niet minder welgevallig, dan de koning, die «by the sworde and
power which he hath receaved of God, wrooteth owt idolatrie, and
go advanceth Christes glorie». Maar woo is het dan ook niet minder
de plicht van den arme ow in Christus te gelooven en «lo professe
his true veligion» dan voor komingen en vorsten. Ilet zal hen mooit
verontschuldigen voor God, fe zeguen, dab, daar zi] geene machtheb-
bers waren, de «earve and reformation of Religion» hun niet aanging 1).




190

Daarom mogen 71 de gelegenheid, die Glod hun nu aanbiedt, niet
minachten. Nict alleen Knox namelijk, maar met hem ook «divers
other godlie and learned men do offer unto you our labowuss, faithtully
to instruct yow in the sineeritie of Christes Hrangel». Zij bieden aan
«to jeopard our lives for the salvation of your souless en wit de
Schrift te Dbewijzen, dat de godsdienst, die onder hen te vour en te
zwaard wordt gehandhaafd, een valsche godsdienst is.  Zij yragen
alleen om gehoord te worden, en dat men dan beoordeele, of hunne
leer verwerpelijk is voor God, en dat zoolang de tyrannie der wreede
priesters gebrydeld worde. Als Schotlunds burgery hun dat toestaat,
dan zal God hen zckerlijk zegenen, maar anders zullen zij aan tijdelijke
en ceuwige plagen niet ontkomen.

Misschien twijfelt men nog, wat wen hehoort te doen in eene zoo
gewichtige zaal. Vooreerst behoort wen de eere Gods, de bevordering
van het evangelic van Christus, en het heil der zielen hoven alle asrdscho
dingen te stellen. En hoewel zjj maar onderdanen Zjn, mogen zij
toch vragen asn hunne kouingen en vorsten, om hum getrouwe
predikers te geven en de valsche herders nit fe drijven. En doen
dezen dit niet, dan mogen zij zich zelf van trowwe leeraars voorzien
voor hunne steden of dorpen en hen verdedigen tegen allen, die hen
vervolgen. «Ye may, wmoreover, withhold the [rules and profetts
which your fals Byshoppes and  Clergie  most injustly  receyve
of yow, unto sueh tyme as they be compelled [aithfully to do
theyr charge and dutics, which is to preach unto you Christ Jesus
traely, rightly to minister his Sacramentes according to hiz own in-
stitntion, and so0 to watche for the salvation of your soules, as
18 commavunded by Christ Jesus himselfe, and by his Aposfles Paul
and Peter.» 1)

Als God hunne harten zal bewegen om met deze dingen een aan-
vang te maken, dan zal Hi hen ongetwijfeld ook verder zoo ver-
lichten, dat Zime waarheid een lamp voor hunnen voet zal worden
en een gids op hun pad. Hij sal hunne. vijanden doen beven en Zijn
gezegend evangelie onder hen oprichten. Maar als vrees voor vorsten
of wereldsche wijsheid hen van God en van Zinen Zoon Jezus Christus
zullen afhouden, dan zullen zij zeker den beker Zijner wraak drinken,
Men bedenke toch wel, dat God niet alleen de voornasmste boos-
doeners straft, maar ook «the consenters to miguitie; and all are

1) p. 334 V. boven, bl. 35 en 141




191

judged to consent, that, knowing impietie committed, give no
testimonie that the same displeaseth them.» 1)

Deze leer is vreemd voor de blinde wereld, maur alle groote
en hekende gervichten Gods getwigen er van. Tidens den zond-
vloed, in RBodom en Gomorra, in Jernzalem waren immers ook niet
allen even slecht voor de wereld. Toch kwamen allen om. Waarom ?
Omdat zij mede instemden in de goddeloosheid en er niet tegen ge-
tuigden. Cok in Schotland is nu de boosheid der bisschoppen meer dan
openbaar. Hun vuile leven verpest de lucht, het onschuldige bloed,
dat zij vergieten, roept om wraak, de afgodendienst veronfreinigt het
land. Zal God nu, als het oordeel komt over het land, hen, Sshotlands
burgerij, onschuldig houden? «Be not deceaved, dear Brethren. God
hath punished not only the proude tyrantes, filthic persons, and eruel
murtherers, but also such as with them did draw the yoke of
iniguitie, was it by flatbering theyr offenses, obeying theyr injust
commaundimentes, or in wynking at theyr manifest iniquitie.> Hn
goo waar Uod onveranderlijk is, zoo zal dat ook nu geschieden,
inzonderheid nu Bi hen tevoren heeft gewaarschuwd voor het drei-
gende gevaar en hun Zime genade heeft aangeboden.

Daarom bidt Knox hun toe, dat God hun geve den geest der
wijsheid en der kennis, opdat zj deel mogen hebben aan die omver-
gankelijke erfenis, die bereid is voor hem, die zichzelven verloochenen
en efeght under the banner of Christ Josusin the day of this his battaile.»
En na zijnen brief rceds met «Amen» te hebben besloten, xoept hij
hun nog als laatstc vermaning toe: «Sleap not in syn, for vengeance
1y prepared against all inobedient. Flie from Babylon, if ye will not
be partakers of her plagues. Be witnesse to my dppellation. Grace
be with you.»

Zoo lLad Knox dan nu eindelijk in ronde, duidelijke woorden,
woorden, waaraan niemand eene dubbelsinnige beteekenis kon geven,
sijne meening gezegd over de tocstanden in Schotland en het recht van
weerstand zoowel van het wvolle als van den adel. Totnogtoe had hij zich
van een dergelijk optreden onthonden. Hij had zich nog door het beza-
digde antwoord, dat Calvijn en Bullinger hem in 1555 op zijne po-
litieke «Questioness hadden gegeven, laten leiden. Waarschinlijk had
hij ook nog gehoopt, dat eene dergelijke reformatie, als hij in Enge-
land onder Eduard VI had sien tot stand komen, ook in Schotland

L) p. 535, Vg, boven. bl, 181.




192

niet onmogeljk was. Doch Knox was er de wman niet naar om aan
den leiband van anderen te loopen. Als hij iets vond «against God-
des ordinance», dan zou hij het zeggen ook. Hij kon wit geen zwark
noemen en zwart geen wit. 1) Hij kon niet anders, hij moest profe-
teeren. °) En daarom schreef hyj, zonder Calvijn er zelfs met cen en-
kel woord over te raadplegen, 3) ziju First Blast over het voor hem
meest kwesticuse punt der vrouwenregeering, maar daurna ook die
drie volgende goeschriften over de plichten van vorsten en over het
recht van weerstand van adel en volk tegen koningen, die afgoden-
dicnaars waren, ja, over den plicht van allen zonder onderscheid om
naar hun vermogen den afgodendienst nil te roeien en de ufgoden-
dienaars e dooden.

De «erucll sentence» van de bisschoppen was hem eene geschikte
aanleiding tot deze geschriffen en heeft er misschien toe medegewerkt,
dat z1jn toon nog te hefliger werd. Doch meer dan eene aanleiding
was dat vonnis niet. Ook zonder dat vonnis zou Knox waarschijnlijk
wel een dergelijk geschrift als de Appellation de wereld ingezonden heb-
ben. ) Wat hy geschreven had, was niet eene uitgieting van oogen-

blikkelijken toorn, - - daarvoor was ook de uitspraal van het vonnis
al te lang, immers reeds twee javem, geleden, — maar het waren

waarlgk by Knox diepgaande beginselen, die vooral door de onder-
vinding der laatste jaren noy des te dieper wortel geschoten hadden
in wme ziel, en dic hij nu na zjne laadste rveis naar Dieppe niet
langer in zyn binnenste bewaren kon, maar uitspreken woest. Van
den beginne af aan was Knox in dit opzichf, wat zijn beginsel van
weerstandsrecht betreft, door karakteraanleg afwikende van Calvin,
en door de lessen van Major was hy in zijue meeningen hieromtrent
ongetwijfeld nog wzcer versterkt. 5) Mocht al een tijdlang de invloed
van Calvijn, den realist, den systematicus, den man van de antoriteit,
zich ook op dit punt bjj hem doen gelden, %) len laatste zou foch
Major, de Scotist, 7) het bij Knox, den wan van de daad, den man
met het krachtig, individualistisch, profetisch bewustzijn, winnen. Tn

1) Zie boven, hl. LGY.

2) e boven, bl. 94.

3) Zie beneden. hl. 215, nootl 2.

4 Vg. zijn Hebortetion o Fryland.
B) Zie boven, bl. 25 vv.

6 Zie boven, bl. G4,

71 Zie boven, bl 25,




198

de drie laatsigenoemde geschriften, zijne vermeerderde uitgave van de
Letler to the Queen, zijn Appellation to the Lords, en zijn Lelter to
the Commonalty heeft Knox als het ware het alarmsiomaal geblazen
voor den grooten ooriog voor Schotlands godsdienstige on staatkun-
dige vrijheid, die weldra zou uithreken.

De brieven van Knox mnaar Schotland misten hunme uvitwerking
niet. Was men het vorige jaar mede door zijne brieven van uit
Dieppe $ot nauwere onderlinge aaneensluiting gekomen, ja, had men
zelfs een verbond gesloten tot bevordering der rveformatic in Schot-
land, 1) men had ook dasrna niet stil gezeten. Kn hoe wmeer de adel,
door Knox met zooveel kracht daartoe aangespoord, tot Dbeslistheid
kwam en zich tot het ééne groote doel, de reformatic der Schotsche
Kerk, begon te voreenigen, met hoe mecr stoutmoedigheid er ook weer
verschillende predikers optraden en hoe krachtiger ool het volk van
Schotland, waaronder ook in dagen van druk de nieuwe denkbeelden
i stilte badden voortgewerkt, zich voor de reformatie begon uit te
spreken. Het weerstandsbeginsel, om miet allecn zich uitwendig van
de afgoderyj te onthouden, ?) maar ook «in externall gestures te too-
nen, dat men van de afgoderij cen afkeer had %), maakte zich hoe
langer hoe meer van de groote micmigte meester om zich straks in
den beeldenstorm lucht te geven.

Het gevoel voor recht is misschion krachtiger dan eenig ander
gevoel in het hart eens volks. Ilet «Sion zal door recht verlost
wordens  blgft nooit zonder weerklank. 4) Bn dat gevoel was
het bovenal, waarop Knox appeleerde, Er waren verschillende rech-
ton, die ecn vorst had tegenover zijne onderdanen, maar ook verschil-
lende rechten, die de onderdanen hadden tegenover hunnen vorst. 5)
Het eerstc en voornaamste recht, dat een volk heeft, is zijn recht
0p ware cvangelieverkondiging. Dat recht moest dus in de eerste
plaats worden gehandhaafd. Voor dut recht moest als het hoogste
al het andere wijken. Gleen wonder, dat de geschriften, waarin Knox
deze beginselen met zooveel kracht poneerde, in Schotland een vrucht-
baren bodem vonden, waar zij diep wortel schoten en welig tierden.
De «grettar liberties, 6) waarnaar Knox reeds zoo lang voor zijn va-

1l Zie boven, bl 1556 vv.
2} Vo boven. bl. 134.
5] V. boven, bl. 181 en 191.

4) Vg, hoven, bl 20.
5) Zie
8] Zia

benedeny woofdstule VT, goegprel van Knox met Mavia Stuavt,
boven, bl, 139,




194

derland had verlangd, zou nu niet lang meer ecu «pinm votums
bljven. lerst zou men om zijn recht vragen, maar dan ook zou
men het wichzelf geven. 1) De beweging, eens begomnen en door zoo
edele moticven gedragen, zon door geen macht ter wereld meer te
stuiten zijn. ?) Knox mocht er intusschen berouw van hebben, dat
Lij het vorige jaar maar niet was doorgereisd maar Schotland, 4) het
hespaarde hem waarschijnljk menige teleurstelling. Als hij straks i
Schotland asnkwam, dan zou hij er komen «in the brnnt of the
battells, ¥) juist op het oogenblik, toen men hem het meest noodig
had om vooraan te staan «to feght under the banner of Christ Jesus
in the day of this hig battailes, en zoo zou hij, de geboren «leader»
voor zulk ecen kryg, hem ook met ongekende snelheid tot het door
hem zoozeer gewenschte doel voercn.

Van uit Genéve bleef Knox intusschen maar steeds verlangend het
oog op Schotland gevestigd houden. Welke uitwerking zouden zijne
laatste brieven aan «en adel en aan de burgeryy van Schotland heb-
hen? Zon men hem nu spoedig andermaal roepen? De berichten, die
hy m den loop van 1558 ontving, luidden steeds gunstiger. Men
begon steeds meer handelend op te treden. Men richtte verschillende
petitics tot de vegentes, en deze scheen zelfs veel te willen mwilligen,
zoodat men zelfs aan Calvijn schreef om hem te vragen een brief aan
de regentes te willen richten, opdat z1 de reformatie mou steunen.
Inmiddels was de haat tegen de geestelijkheid feller dan ooit losge-
broken na den dood op den brandstapel van Schotlands hf-li:stcll Tar-
telaar, Walter Milne, een tachtigjarigsn grysaard, mn April 1558: De
bodem 1n Schotland scheen dus wel hoe langer hoe meer voorbereid
tc worden. Hoezecr begeerde Knox, dat de vurige wensch zijns harten
voor zin vaderland nu cindeljk nog eens mocht vervuld worden.
Hiy wachtte intusschen met brandend verlangen, totdat men hem
roepen zon. Op eigen gezag kon hij en wilde hy ook nict gaan.
Hij kon mniet zoo maar zijne gemeente, aan welke hij als herder en
lecraar tocbehoorde, verlaten. Hi) moest wachten, tot cr cen nieuwe
uitnoodiging uit Schotland kwam.

Ook Calvijn wist wel, dat Knox daarop alleen bleef wachten. Den

1) Va. boven, hl. 190. V. oak bl. 180,
8) Froude, History of Buglead, wol, 1L, p. 899,  Authority, unequal to the protection
aof men’s lives and properties, could rouse itsell én defenpe af theiv souls” Vg. boven. bl. 6.
3) Zie boven, hl. 162.
4) Fie beneden, hoofdstuk V.




-~

195

1sten Augustus van dit jaar sechreel hij dan ook asn den loen in
Frankifjk vertoevenden James Hamilton, 1) den jongen graaf van
Arran, zoon van den hertog van Chatelherault, nadat hij hem om
zijne standvastigheid had geprezen en hem had aangespoord fot vol-
harding, het volgende aangaande Knox: «Je loue Dien aussi, Mongienr,
du somng que vous avez et sainet desir que la pure doctrine de
levangile se presche on vostre nation. A quoy de ne doubte pas que
nostre freve maistre Knoch semploiroil voluntiers, comme de faict i
la monstré. Mais pource quailant telle charge iey, il nest pas du
tout en liberte, i fawldroit quil euwst certain wmoien el adresse. Alors
icspere bien quil ne feroit point difficulté dentreprendre le voyage.
Comuent que ce soi, 1 ne fanlt laisser, sil est possible, les hons 2011
menceitens que Diew y a mis, quon ne sefforee a les avancer plus onfres 2)

Misschien droeg ook dese brief nog het zijne er toe bij, dat nn
weldra de gewenschie uvilnoodiging kwum. In November namelijk
bereikten eindelijk de brieven van de edelen, waarover hoven reeds is
gesproken ¥) en die waarsehijnlijk zoolang nog zijn teruggeliouden,
omdal men den tgd nog miet geschikt achtte, hunne hestenuning.
De edelen verzochten daarin Kmox om naar Schotland over te komen,
terwiyl z1j tevens i een afzonderlijlen bricf aan Calvijn, dezen vroegen
om toch bij Knox er op aan te dringen, dat hij deze vernienwde
uitnoodiging zou aannemen. Die aandrang van de zijde van Calvijn
was overbodig. Het besiuit was spoedig genomen cn den 7den Januari
1559 nam Knox afscheid van rijne gemeente te Clendve.

Alvorens echfer Knox op zijne veis te volgen, moeten wij nog stil-
staan bi] enkele geschriften van zijne hand, die nog in het laatste

Jaar van zijn verblijf te Gendve het licht hebben gezien.

1) James Tlamilton, zoon van Rchotlands vroegeren rsgent, den hertoo van Chatelhe-
rault, was in 1554 vaar Frankeijk gegaan. waar hij aan hel hol van Hendrvik 17 vertoe-
vende, tot hoofil van de Schotsche gavde werd asngesteld (Laing, 1. P 883, uote 1) In
1557 werd hij wegens zijne reformatorische gevoclens in de gevangonis geworpen, waaruit
hij cehter in het volgende jear weer sehijnt ontvlucht te wiju (Gorp. Ref, Op. Gnde., XVL
P 718, briel van (allasius aan Calvijn van 27 Nov. 1557). Toen Calvijn hem sehreef, ver-

toefde hij waarschijnfijlk te Poitiers, In 1639 liet hij een hervormden prediker op het land
goed uijus vaders prediken on verzamelde daar eene kleine protestantsche gemeente. Weldia
maest hij echter vinchten naar Genbve, vanswuar hij naar Duitschland en vervolgens naar
Tingelinid ging. waar Klisaheth Lem met veel onderscheiling ontving. Den Teden Hept,
1659 kwwain hij in Schotlaud aan. (aning, 1. o Copp, Bef, XV, 3. 302, XVIL P 8L,
86, 277. 817, 356, 522).

&) Coop. Raf, XVII, P 279,

4) Zia hoyen, bl. 156,




196

In November 1558 verscheen Knox' meest uitvoerige en tevens
eenige dogmatische werk, getiteld: «An Answer fo a great nomber
of blaspherous cavillations written by an Anabaptist, and adversarie
to Gods eternal Predestination». 1) Zooals de titel reeds aangeeft, is
dit werk geschreven nuaar aanleiding van een geschrift van de tegen-
partij. Dit geschrift, getiteld «lareless by necessities, is in zin geheel
door Knox in #ijn werk opgenomen. Na een hoofstuk van zijn tegen-
stander laat Knox dan telkens de wecrlegging volgen. Eenhbeid wordt
daardoor natuurlijk in Knox' werk gemist. Wij ontvangen geen zelf-
standige behandeling van het bedoelde leerstuk door Knox, maar
cene doorloopende kritiek van het geschrift van zijnen tegenstander,
wiens naam niet wordt genoemd, doch dien Knox bljkbaar persoonlijk
goed kende. 2) Deze kritiek bestaat groofendeels uit cene uitvoerige
exegese van verschillende bijbelplantsen. Voorts worden verschillende
geschriften van Calvijn herhaaldelijk geeiteerd, nl. zjne Institutie,
Zin commentaar op Jesajo, min «de Aeterna Praedestinalione», en
viin cadversus fanaticam et furiosam sectam Libertinorums, uit welke
twee lnatste geschriften zelfs geheele bladzijden worden vertaald. 5)
In ditf geheele geschrift betoont Knox zich trouwens een getrouw
leerling van Calvijn. Behalve door de vele citaten is ook by de exegese
van verschillende teksten en in Knox' redencertrant op verschillende
punten Calvijns invloed zeer wmerkbaar. Ook Calvijus supralapsarisch
standpunt wordt door Knox overgenomen. ¥)  Behalve Calvijn wordt

1) Works, V., p. 21L—468,

2) Zie p. b6, B3, 223, 287, 340, 592, 405, 420, 401. Op p. 225 luidt het: . Thy manifest
defection lvom God and this thy open blasphemia have so brolen aud deselved aff frimidi-
aitie selich hathe bene betse
concenle thy inlquitic in this case’; op p. 237: I take to vecord the Lord Jesus, that 1

ws, that althooh thew were my natural brother, T durst not

waold bestow my own lite to joyne yon [ully to Chrigt Jesus”. Tlders maakt zich echter
de verontwaardiging moozeer van Knox meester, dat hij sehrijft: .0 blasphemons mouth,
I will not now so much lahor to confule by thy pen, as that my ful purpose is to lay
the game to thy chirge, if T shall approhend thee in any commonwelth where justics
sgainst blagphemers may be ministred, as God's Word requireth” (. 222)

8) p. 183—17L (e Aeteina Pracdestinarions), p. Vi2—1T18 (adversus secimm dAbertianii).

4) p. 65: And so, T say, that man's fz// and the difference that came to owr knowledoe
by the ssme, was no less defermined in the eternall counsell of Gad then was hiscreation’,
0ol elders schrijft Knox geheel in den geest van Calvijo: . Bul if man (albeil he w:
eond) did et willingly [ef. Calvijns onderscheiding tusschen een zondigen wit diveny en een

zondigen, waarvan wel de ,wecessitas” lictin Godsvoorbeschikking, maar dat nogthans geschiedt
dloor eene onged wongen bewezing van den mengehelijlen sif, dus cwofwetarie™; vg. Dr. A2 B
Talini, Dednilivopologie can Caliijn, Utrecht 15832, bl. 84 make himnselfevill, how ean it e ¢on-
travde to the justice of God to appaint punishment for transgression, which he did zot onely jorsee
by an ddic speewlation, ov yob suftve and permitt against his omnipotent will, but in his eternall




197

oole  Auguslinug verscheidene malen aangehaald, doch meestal zijn
deze citaten weer aan Calvijn ontleend. Ook Beza wordt een paar
malen geeiteerd.

Knox zelf erkent ook met nadruk aan Calvijn veel verschuldigd
te zijn, en niet hij alleen, maar zij allen. Na een citaat van Calvin
luidt het: «These be the wordes of this most godlie writer; frow
whose judgement none of ws doeth dissent in this matier. lor frowm
him we must confesse, except ol iwe wodd in concealing (he lrueth
declare owrselves to be wnthankfull, that we all have receaved com-
fort, light, and erudition, as from God's good instrument. 1) KEn niet
alleen Calvijn zelf, maar ook de door hem gerveformeerde stad, die
immers het beste bewijs is van de ongegrondheid van de beschuldi-
gingen der tegenpartij, wordt door Kmox met warmte geprezen, als
hij schrifft: «Now come I to the order of that Citic in the which
this doctrine is taught, received, and muainteined. What malketh the
poore citie of Geneva, poore, I say, in man's eyes, bub riche before

coungall, for ths manilestation of his owi wlovy, had deereed the same” fp. 200 V. p 1dd: .Con-
sider, 1 bescech yow, how plainely we put a difference hetwixt violenee, which you eall wcie
. die Knox liever nict wil gebruiken, zie be-

Fevessitie [vo. de nitdrokking . absofute erdinance
nelden] and Golls seerete counsell and eternntl purpose.” Vi, ook pr140: God nam vin Adam

free will” wist wee, ook uist ,.did eosgell i by @iy wiclence, but dil wse itus an ordinarie
all counsell and purpose shonll take effect”™ Ja zells sehijnt
gevallen mensch toe te sehrijven (p. 14l):

mean, by the which His eter

Knox neg een zekere ..fiee will’ ook aan den
Neither yet therefor doeth it folow that His foreknowledoe, preseience. will, or power,

doctl, teke ey (e free foaf Rés ercutires. bul I all wisdem and Justive (however the
contraria appere to our corvupted judgements, he usotd them ag best it pleaseth his wis-
dom to bring o passe in time that which before all tyme he had deceeed.  To the which
purpose i end, they (L mean the creatures and their willes,) whatsoever they purpose
to the contrarie. or how ignorantly that ever they worke it. nevertheles do eoliturely,
and s it were ef e waboedl vaofiog, ineline and bow 2o ghat diid o the whick they are
oreated”. hetgsen wordt toegelicht met Adams val en den dood wvan Christus, waarnit wij
gien. _that the creatures uud their willes, withont el compulsion o serve God's counsel]

and purpose.” Nog mader wordt dit dan aldus door Knox geformileerd (p. 1431 L As [se

perate nob God's for fedfpe from Bis corentell o do | affirme. that He warketh all in
Wl (hinges. aceotding to the purpose of she same his good will [= Tiberum arbifvium]
neither constreining
om them, but in all

and yet that he aserd e vielepoe, neither in compelling his ereatuzes

their willes by sny eetionell foree, neither yvet taking fhair 4
wisdom und justice wsing them as he knoweth most expedient for the manifestation of his
olove, withous piy wiolence, T say, done to their willes.” Want _zisfewe it done to the will
of & ereature, swhen it willeth one thing, and yet by foree, by tyranny, or by a greater power,
1% is conpelled to do the (linges which 3¢ wold wot’"). ¥g. cok p. 389: Niane we cont

was  fosasenes e, and erdeinad in the neomprehensible counsell of God, and that for the
most just and the most vishteous end or purpose, But that it was wmade or erented by
God. that ave ye not, ahle to prave by our doctrine,” Zie nog p. 168 gq. en p. 307

1} p, 169.




God, by the plentifull aboundance of his heavenlie graces; what
maketh it, I say, so odious to the carnal man of this world? Assu-
redly not this doctrine wherewithe ye charge us. For that could
well please the carnal man, to let him live at his pleasure withont
all punishment. Is it not the just rigor of justice and the severitie
of discipline exeeuted therein.... But because in the streets of
Geneva dare no mnotable malefactor more shew his face (all praise
and gloric be unto God) then dare the owle in the biight sunne,
therefore is it hated; therefore it iz called blood-thirstie, and thus
blasphemouslie traduced, as after ye writes 1).

Het Godsbegrip, waarvan Enox in dit werk uitgaat, hevat zoowel
nwomenalistische (liberum arbitrium in God) als »ealistische elemen-
ten, zooals trouwens wel elk Godsbegrip, waarin de persoonljk-
heid Gods zal worden gehandhaafd, bevatten zal. De eerstgenoemde
elementen hebben echter by Knox evenals bij Calvijn, waar hij de
praedestinatie behandelt, zeer verre de overhand. (Gods liberum ar-
bitriwm iz volgens Knox feitelik de hoogste corzaak der dingei.
Naar de determineerende oorzaken van Gods wil mag men althans
in geen geval vragen: «Therefor, when the guestion is, Why did
God =0? it iz to be answered, Because so he wold. Bul if thow
procede asking, Why he wold? thow sekest o (thing greater amnd
%). Tot Gods
wil moet alles worden gereduceerd, over eenige determinecrende oox-

wore hie then God’s will, which can not be founds

zaak van dien wil, — dus over het verband ven diewn wil el het
wezen  Gods, — mag men nict spreken: «We teach and affirme, I
say, that if any man in this life fravale to searche out other cawuses
of these foresaid works of God, then his secrefe will, that the same
man headlongs casteth himselfe into horrible confusion, which he
cannot eskape without spedie repentances %), En eclders Inidt het
weer: «Therfor we must nedes athirme, that to seke another cause
of God’s workes then his holy will is more then mmpiefies ). Ook
in de Schrift wordt geen andere corzaal genoemd van Gods hande-
lingen dan Zyn <«good will> [=welbehagen), d. w. z in dit verband
Zin liberws  arbitrivin: «And therfore this his godlie will is not
called secrete, as that it is not ewpressed in his Word; but because

L 2
) p. 8.
3) p. 310,
4y p. 34 Vg oole p. 355,




199

that in his Word there is o ecause assigned (God's good will vaely
excepted) why he hath chosen some and rejected others.s 1)

Met zorgvuldigheid wordt clle verband tusschen goddelijlke en men-
schelijke dingen, goddelijke en menschelijke affecten, goddeljke en
menschelijke rede, afgesneden. ?) Als er wetten zijn in Gods weven,
die Zyn wil determinceren, hetgeen door Knox niet wordé ontkend,
ja zells verondersteld (hier is hij vealist), dan zijn toch die wettew
in ellc geval geheel anders en dus in geen enkel opzicht te vergelijken
met de wethen, die heerschen in de geschapen wereld, bepaaldeljk
ook in de menschenwercld, Zoo wordt dus elke hand tusschen god-
delijke en menschelijke dingen, b.v. tusschen goddelijke en mensche-
lijke liefde, goddelijke en menseheljke rechtvaardigheid, afgesneden
en elke vergelijking van die beiden ongeoorloofd; de eenc is geheel
iots unders dan de andere, dic beiden zijn niet alleen niet adaequaat,
muar volstrekb heterogeen (suiver moninalisme). 3) Werpt bov. de te-
ceustander tegen: «God hath geven to all his sensible ereatures a
natirall inelination to love their bivthes. . ... Shall God make other to
love their bivthes, and he not love his own birthe? Man is the birthe
and child of God, created to his own image and similitude, (as the
Prophet saith) «Have we not all one Father? Iath not one God made
152 And Panl saith, «We are the generation of God.» Wherfor
Giod loveth his own birthe, that is man. Then did He not reprobate
and cast away man afore he was: For that were a proofe that Te
hated and abhorred his own birthe above all other,» dan antwoords
Knox: «arh thou become so bolde and impudent, that thou darvest

subject God to the law, lymiles, and bowndes of natuve?s )

1) p, 301
3) Evenals Calvijn wamsehuwt Knox in dit verhand legen het vermengen van hemel
2 el the ear i ¥ el shall ye

en wnrde: .. Althogh that vow teavell o coufuride the heare
e broght to this prineipall, that God hath mereie upen whome he will, and whome L
will he maketh hard hearted.™ p. 830.

3} Dooygeyoerd leidt dit anminalistisch beminsel patunrlijl tob scopticisme. want oo L
wat bij den mensch lelde s bij Ged wel hast zijn en omgekeerd, wal bij den mensch
rechtvanrdigheid is bij God wel onrechtvamdigheid sijn, wat bij den mensch redelijk is,
bij God wel onredelijl zijn. euz.

4 p. 88, Als crvavingshewijs voert Knox dan agn: . Wor the tygar, the bear, the lyon,
and others. do so tender their welpes, that even aguinst the strength of man (were Le ue-
ver s valant) will they fghs for defencs of their young oues; but we do see, that, God
commonly doth so pevmit his dearest childeen to the ceuell sppetites of the most wicked
men. Lhat for a season he appereth to have forgotten them. and Lo have torned his fice
and countenance (rom them”, en iets verder zegt hij: .If yoa understand and afficime. thb
equaily God loveth all, becanse all were created bij him, the common experience and the




200

Op dat op geenerlel wijze gebonden zijn van God aan wetten, die
in de natuur, de geschapen wereld, met name de menschenwereld,
gevonden worden, komt Knox telkens weer terng. 1) Men moet ook
eigenlijk de menscheljke verhoudingen 2) en aandoeningen niet op God
over willen brengen. De Schrift doet dat wel, maar alleen «for the
weaknes of our wnderstandings. God is onveranderlijk, in Hem zijn
niet die affecten, die in een mensch gevonden worden. 8) et godde-
lijlee en het menschelijke gebied is volstrelt heterogeen. Alle verge-
lijking van het eene met het andere moet worden nitgesloten, = Alle
verband niet alleen tusschen goddelijlee en menschelijke affecter, maar
ovk tusschen goddelijke en menschelijke rede moet uitgesloten worden.
Abrahams voorbeeld van geloofsgehoorzaamheid leert oms, dat Wij
niet alleen moeten «subjecte our lustes and affections to his will ve-
veled, but also our reason (appear it never so probables). ¥) Godde-
ljke en menschelijke dingen zijn van zulk een geheel anderen uard,
dat God op geenerlei wijze vergeleken kan worden met een menseh :
«l answer, ) That God s @ spirit, and hath neither heart nor bodie

diversi

tie of Glod's giftes shall veprove your vanitie; for unto one man we sce greater
eiftes given then unto other; some we zee vertuons, and others given to nothing but o
iniguitie™ p. BY.

1) p- 80: . Your First. diawen frem nature and natarall inelination. preveth nathing,
becans that. God, whe ds aliwsies free. own not be subject to the lawes of nature’ (ef. p.
50). Tmmers: .IE then God be subject to the law of Nature, so that he is hounde to do
the self same thing to his bithes, that Nature moveth ns to do to our children, 1 ask
first, Why did God snffer man created to his own image to fall into sin?" (p, 84,

2} De door den tegenstander pebzuikte vergelijking yvan O

istus met sen medicijnnisester.
die medicijuen uaubiedt, die kunnen warden aangencmen of verworpen, is verkeerd. Christus
hivdt miet alleen medicijnen was a8

i commor Phisition”. het gebruik ervan overlatende
.t our will and power. But we ativme that e the feactes of s alvet, We workeld for

he apeneth theer eizs, Tie cuveth their leprosie, he removeth and overcometh thefr inob
vea fy windeace Lie pullett (hem turth of the hondage of Sathan™ [p. 206}, Alle ¢
vergelijkingen van goaddelifke en menschelijke verhoudingen moeten eigenlijk

itgesloten, niet allecn alg zijnde dnadacyuend. waar als wijnds volstrekt Lelvrogeen,

8] p. 198: SGod i a Spdis, wnd Free foome all sueh passions as créatires b Sitdfeed wito ;
for in hiy eternall Godhead their is neither pacience sulject to paine, neither yel sorowe
annexed with anguishe and orief But when such passions be attributed unto God. i4 is
T the meaknes of our kndersfowdiog that the Holie Ghost doth subject limself i langimgs
and tongue to eur capacitie.” Blders s ]

2t Knox weer asngusude plaatsen als Jer. 15

en dergelijke. waarop de tegenstander don nadrok wil gelogd hebben: .1 (rush that everie

reasonable man will conzider, that those wordes be mther speken (o sdmonish the peaple

how God by all meanes had provoked thein to repentance, dhan fo declore wnto ws wiat
aatire 07 passion. God hath $n Maself as e do’? (p. 201

& p. 316

al nl. ap de fegenwerping van den tegenstander legen Knox' leer van een verhorgen
en cen geopenbaarden wil: ,.God abhoweth a double heart, which spealteth one thing and
thinketh anothes”




201

like as man hath, so must ot Iis words, cogitations, and thoyhles,
be compared to ourss.') God staat als souverein in elk opzicht vrij
boven de wet, die Hij zelf geeft: <l ask of you, if ye will binde God
to that lawe which he hath imposed to his creatures?s 2)

Toch zimn or ook realistische clementen in Knox’ Godsbegrip aan te
wijzen. Knox sgpreckt ook van determineerende oorzaken van Gods
wil: «We (so tamght by the Seriptures) with reverence do affirme,
That God for just couses, albeit wnknowen and hid to wus, hath
rejected a parfe of men.» %) De oorzaak van het verloren goan der
verworpenen lign zelfs gedeeltelijk in henzelven: «And secondarely,
we teach, that their perdition doeth so depend upon God’s Predesti-
nation, that the just couse and mater of their perdition is found
within themselves». ¥} Ja, zelfs ligh in zekeren zin de ocorzaak van
hunne wverwerping in hunne zonde, hoewel deze in geen geval de
eenige of ook de woornasmste vorzaak daarvan is: «as I neither exeuse
their manifest rebellion, neither yet deny it to be a most just cause
of their condeimmnation, so ubterly deny T that their preseni sinnes
were the onely or the chefe cause of their reprobution.s 5) Ook 1s
echter Gods absolute ordinantie als zoodanig niet de «prineipal cause»
van de verwerping : «neither yet do we understand nor affirme, that
God's ubsolute ordinance is the principall cause of reprobation, of

1) po 317, Met eenc praktische wending ontwikkelt. Knox dan die gedachie verder,
alg hij laat wolgew: .fur as we be cowripte fers and waine. so where we do spealk
one thing and thick another, we do meane deceate, frand, and destriction to our brother.

to whome we promise trueth, fidelitic, and eonservation to our power: But God. sccor
i |

ding to the puritic wud perfestion of Is godlie natwre. in speaking fo his creatuves,

and in creating of them, must not absolutely have respect to them, dud wlse o his
vive glosy."  Qok elders wvoept Knox zijn tegenstander weer verwijtend toe: .1
;

wonder st your madness, thet youw con wever make difference

betiwiat Gad and énrthiy
croatures.” (p. 19T

2} po 317 Kunox laat hievop neg wolgen: .And if ve will lsave aoue other libeotic to
Glad Sis soveriigive majestie. then his lawe hath pevmittad to men subjeete to the same : und
if ye dare promise to yowr selves that authoritic over God. givde yonr loines, and play
the strong champions: prepare youy seates. appoint vour judges, cite and adjourne him to
appesve at o Lxed day, to vender o reazon. and wake an aceompte before you of hiz uni-
versall regiment: in swhich (no doubt) ye shall finde many thinges more repugmant to
your reason then this.”

5) p. 40, De nadreule, dien Knox dasvop wil gelegd hehbon wordt nog duidelijker door
wit hij volgon laat: ,Bub you, wesrksivg s wention of auy ceuse, allicme, (hat we halde
- Vhat He hath ereated the most part of the world [which i3 inmumerable] to no other
end but to perdition”; in which siaueles Lie your malice passeth mepsure.”

+) p. 4.

5) P- il




202

sinne, and of dammation.» 1) Ook dic absolute ordinantie %) toch is
in zekeren zin gedetermineerd. Als oorzaek toch vau de verwerping
wordt dun door Knox genoemd een «cause», die is «moslh just, but
yeb secrete and hid from ws, veserved in Gods eternall wisdome, to
be revealed at the glorious comiug of the Lord Jesus.» 9) Hier wordt
dns de wil Gods gebonden aan een «cause, reserved i lus eternall
wisdomy, dus aan Gods wezen zell (realisme).

Ook clders wordt weer van deze, hoewel onbekende, determineerende
oorzank van Gods wil gesproken: «If God’s omnipotencic remaineth,
as no donbt it doth, so perfecte and whole that he may not impede
omely wicked men of their interprises, but also that he may destroy
even Sathan Limself, if so pleased Ilis eternal wisdom, what can be
concluded, but that God willingly, lor couses Enowen (o his wis-
dome alone, permitteth and sullereth things o be done, which after
he will most justly punish® %) En weer elders: «Therfor we must
nedes affirme, that to seke another cause of God's workes then his holy
will is more then lLmpietie. For the coauses be knowen to is wisdome
alone why some he hath chosen to life everlasling in Christe Jesus
his Sonne, and why that others are lefl in perdition.»

Evenwel blijkt juist op deze laatste plaats, hoezeer de mominalis-
tische clementen in Knox' Gods-begrip de overhand hebben, als hi
voloen laat: «The cause may be seerete (as Augustine speaketh), but
mmjust can it not be, because it procedeth from God’s will, which is
the perfecte wrule of «ll justice and equitie.s 3) Gods wil (libermn
arbitrivin) words dus ook hier weer de laaiste oovsank; die wil
«procedethy niet uit eene «causes, gegrond in Zine wijsheid, n. a.
w. n Zin wezen, maar die ceanses «procedeth» uit Gods il
Feitelijlk vindon e hier dus eene cirkelredencering, waarin realisme
e nominalisme clkander ontmoeten, maar waarin het mominalisme
de overhand behoudt: rechtvanrdige oorzaken determineeren Gods
wit, maar Gods wil is weer de regel voor de rechtvaardiyheid.

Intusgschen lkan het den schim hebben, alsof de eere Gods als

1y p. Li2,

/

2} Knox gebruilt lisver de witdrmkking Sefciuall counsell of God”, en voegt er dan Loe:

b efsclude ardingnee we use not in that matter]”; en iots later zegt hij woeer: JGod's
absolute Ovdinance (which mausr af speaking, I sy, weabkborve).” Vg boven, bl 196, naol 4.

3) p. 1I3.

4 p. 923,

5) . Bk,




203

determineerende oorzaak van Gods wil een krachbig realistisch clement
vertogenwoeordigt. Herhaaldelyk toch wordt daarop de nadruk gelegd,
dat de cere Gods het doel is der gansche schepping: «you steall from
our wordes, and suppresse that which ever we joyne when we malke
mention of God's Predestination, to witt, that he hath created all
thinges for his own glorie» '). Xn weer op een andere plaats wordt
gezegd: «The chief end of mannes creation, we have before declared
to be the glorie of God». Doch dit begrip: de eere Gods wordt
door het verbamd, waarin het voorkomt, een louter formesl begrip
zonder wezenljken inhoud. Daar toch, zooals boven is aangewczen,
alle verband tusschen goddeljke en menschelijke dingen, goddelijke
en menschelijke affecten, goddelijke en menschelijke rede, is afgesneden,
kan it begrip alles, ook het met het menscheljl gevoel en de
menschelpke rede meest tegenstrydige, tot mmhoud hebben; er is geen
enkel muatericel beginzel voor aangegeven. Die eere Gods wordt dan
ook door Knox niet nader bepaald of emschreven in verband et
het twezen Gods. Knox laaf eenvoudig volgen na het laatst aange-
haalde citaat: <«the glorie of God, which if you can not see shine
in the just condemnabion of the reprobate, wecuse your blindnes» 2).
Zoo uzegt luj ook elders weer tegenover de tegenwerping hetveffende
de twee willen in God, dat Gods wil in wichzelven één is, «to with
the wmanifestation of his own glorie», doch ten opzichte van de schep-
selen «it hath divers respeets, for God will the salvation of some,
and he also will the just condcemmation of otherss, en hiervan is in
Zijm Woord «ne cause assigneds, uitgezonderd Gods «good wills
[liberwae arbitrivon] 3). Eene poging om aan dit formeele begrip van

de eeve Gods cen wmalericelen inhoud te geven, wordt een enkele

maal door Knox gewaagd, als by b.ov. zegt: «lle, in his eternall

counsel, appointed the end to every ecreature, to the which they
shall once atteine, by such meanes as he most justly bath appointed.
And therfor, seing his glorie doth no lesse require his just judge-
mentes then his superaboundant mercie to be known, he hath in Lis
cternall counsel elected some and rejected others, even before the
foundations of the wotld» ¥). Doch tot een verdere poging om eenig

5. 86 ver. ook po 85 {yvoorbeeld wvan den blindeeborsne),
: YE f = /

fi
p: 491 V. boven, bl. 198

4 p. 300, Va. ok p. 339: . God worketh all his workes to manifost his glosie. hiy swis-

wolse; his power. Ws ercie. goodies, and Justice”, en p. LG8, waar meb inshemming de




204

verband uan te wijzen tusschen de eere Gods en heb wezen Gods
komt het niet, zoodat ten slotte ook dit heginsel van de cere Gods
slechts een formeel beginsel Dlijkt fe ujn zonder een bepaalden ma-
tericelen inhoud, =zoodat ook dit beginsel geen realistisch element m
Knox' Godsbegrip kan geacht worden te vertegenwoordigen.

Knox betoonde zich intuschen in zyn On Predestination tegen zijn
tegenstander wel opgewassen, hetween ook reeds blijkt eenvoudig it
het feit, dat hij diens geschrift geheel in het zijne opnam. Hij vreesde
de argnmenten van zijnen tegenstander blijkbaar niet en hehoefde
dit ook niet fie doen. Knox had nn gelegenheid zich nog eens weer
als bij het dispunt in het Leonhard’s College een goed leerling van

iwden van Cedlvijn worden asngehasld: . When thct thou doest henve the mention ol
s givrie, there also remembre thow y

(i ol Five to be: for of necessitie it is, that just must
that bz which deservelh praise’. waarbij men echier zieh meet horinneren. dat vblgens
rilipheld.

die dagen nog weer eeu sehaolstiijl
pen te hehhen dan hv.
in de 1¥ec ca 18¢ ecuw. Op p. 181 lezen we: . Ye alledge perchance. ihat #he eomniii

Waox Gods 2207 weer de regel 18 voor Zijne rechtva
Intusschen schijnt de steijd over de prae

dtinatie in

geweest te zijn en minder dicp in hot gemeenlelijhe leven ingegr

peple eoqd wot ouwr writiers, and thevefor tliey caih not andersfund our judgement iy this
case. 1 sanswer, the move impudent and blasph

7 1

Teiteede, that to them ye makse bot L us and our destring adibus.
hefore theat ever &f fie favmg ar e

eaves of the welearied w

‘CnEe

L7 Fooals beleul ig, nam msn ganstonds ees
mastregelen fegen de ketters, zoodat de ketterij geene gelegenheid had ver om zich heen

te grijpen, en in de "fu}mmlhe zelf was, zoolang ll:, verhondsyedackie op den voorgrond stond,
de kwestie Tu'tdl‘]h geadin daar @lle leden der Kerk lvachtens het Gereformeerde be-

oinsel Il'I(:'t‘-_ir.Hl'l warden ])(—'S(‘ht’ll] wil en tecgesproken. Vo ous Daops-

,fru mulior: totdat seip eindelijl onder do gemeente der witeerdoreace in het ceuwige leven
cubevlekt zullen gesteld worden.” Zie beneden, hoofilstule VI

Merkwaardip s, dal ovk in de brieven wvan Kusx nan BMes. Bowes de kwestic nooit
words behandeld. Kuex gebruikt veovtdurvend de termen .wdfverhoreecn’ en e
Hij beseheijit, hoe Gotl handalt tepenover 77]‘|w Giiverkovenen” om Mz Bowes le troos
ten en te bemoedioe

OV 7

in have fwijfelmeedizheid en haren heltigen inwen [1 en atrijd, dach

mimmer, zelf in' hars bangste aanvallen vaw twijlel, stelt zij hem de vyra Ben ik

wel eene .uitverkorene” ¥ Die vraae vecy bij het senvoudige cemesntelid, dat door Knox
stends stilzwijoend als eene ,uitverkovene” werd behandeld, niet op. Bedpelde termen

hebhei dan cok blijkbaar in Eoox™ brieven en ool in zijne overige vermanende geschriften

{zooals wrarschijnlijk ook in hel algemeenc kerkelijke spraakgebraik dier dagen) meer ecne

ephiseiie dan eene dptellecteqlistisele heteckenis; feitelijk krijg

m zij dexellde beteekenis als
in het tegenwoerdige kerkelijke spraakgehraik de woorden _gelsovigen” en ougelineiyeds
en i het O. T, . pechtvagrdipes on poddeloszer.”  Sterk kewit dif ook bv. it in Knox'

Leiss

podn the Queen. Zijne vermaning

aan de keninginregentes komt hievep meer: Hr

i een Lenmmaion of all Guddes eloer” en ook een _cuimiados amonge the weprnbed.” De
koningen. dip Gads volk onderdruklken en hot in Egypte willen terughouden. zijn .com-

panyous to Phaao ' Voeg w dus niet bij hen, de ,weprabat”, manr bij de ,.elent™. . Herin
oght woun, Madam, be eircwnspect and covelul, ¢f #hai pe have wpy kope of the life to
come” [TV, p. 436 en 437). De aiel-sedy
niel voer. 18 voor hem cene gistractic,

¢ uitoerhorens” lomt in Kaox brieven




Major te beloonen, wat wzijne dialectische bekwaamheden betreft, Meer
echter mog dan desze [ormeele bekwaamheid kwam zijue ernstige
studie van Calvijng geschriften hem nu te stade. En ook wuur hij
tellkens weer Calvijn citeert en gedurig ook in zijne wijze van argu-
mentatic en woordenkeus aan hem herinnert, geeft hij toch daarnasast
ook Dbljken, dat het hem niet aan zelfstandige verwerking van Cal-
vijns denkbeelden onthreekt. Hi hecft zich geheel in Calvijns stelsel
ingedacht en heelt diens denkhbeelden geheel in zich opgenomen, zoodat
zj waarlgk zijn eigendom zyn geworden. Maar daarbij blijft het dan
ook. Kuox was niet de man om op dogmatisch gebied nieuwe wegen
te opunen. Het best leeren wij hem dan ook kennen niet uit dit #ijn
eenige dogumabische geschrift, maar uwit zijne krachtige brieven wan
vermaning en vertroosting en opwekking, die hy schreef naar Schot-
land en naar Engeland. Daarin is hij in zijne kracht. Knox was geen
dogmaticus, maar profest.

Hoewel Knox' geduchten in dit jaar 1558 meer bijzonder met
Schotland werden besip gehouden, verloor hij toch ook zijne Engelsche
broeders, onder wie hij vroeger het predikambt bediend had, niet wit
het oog, getuige een brief, dien hij hun den 10de2 November 1558
schroef: «Bpistle to the inhabitonts of Newcastle and Berwicks. 1)

Do korte inhond van den hrief wordt reeds weergegeven in het
opschrift, dat zich richt tot allen, «who sometyme in the Realme of
Englande professed Christ Jesus, and now be returned to the bondage
of idolatrics, aan wie deor Knox wordt toegewenscht «true and ear-
nest repentance.»> Deze brief is eene klacht over hun afval ?) en tevens
een krachtige aanmaning tot bekeering. Inzonderheid door hen te
wijzen op de plagen, die God hun heeft gezonden voor hunne zonden :
wegneming van het evangelie, overheersching door vreemden (Span-

jaarden), allerlei tegenspoed, die Engeland hselt getrolfen, tracht Knox

o

1) V. p. 475 —494.

2) p. 4082 .0, grevous fall! and more then grevous! thab foom the diguitie of the sonues
of God (which prerogative ye had dy graee and not by natove) ye aee besemd slaores of
Sathai, justifiing by your presence mnst abominable Tdelatrye” V. hiermeds, wat JKnox
zoot aangaande de gelijkenis van den wijgehoom (Luk. 13): This was not speken by

Christ, nor ment (deare Bretherne) of deade and insansible troes, but under the similitude
most lively is painted and set forthe what shalbe the end of thase that by vecagios and
cternal profession ave plonted dn the Churche of God. and so made members af Olvist
of
i Aive. This simelitude (T say) dothe expresse what shalbe the end of such as hring: not
torth frute o him" (p. 484

ts who i3 the veric vyncstoke; and such as do profosse him arve called dranches grafted

S —— -

]
|
\




206

hen tot berouw en hekeering fe dringen. De plagen, die hij hun
veoeger voorspeld had (overheersching door vreemden), waren hmmers
aok gekomen, inzonderheid zchtbaar m de inneming van Calais, «sowe
tymes called the Key of Englands (Jan. 1558) 1), en in den druk van
zware belastingen, waaronder zij nu zuchften. 2) En nu zouden er
nog meer plagen volgen %), tenzij een spoedig berouw het voorkwam.

Knox vermaant hen danrom om toch ernstig acht to geven op de
stem van Gods profeten en toch op geenerlei wijze hunne zonde van
afval te willen verdedigen. Het bloed van Gods kinderen, in hun
land vergoten, «(whereof ye are all giltic by reason of your perinission
and silence)», roept tot den hemel om wraak en God zal ool arevenge
their canse (and (hal spedely), and confounde his ennemies, the
persecuters of his Churche, as fyer consumeth stubble and strawe.»
Knox wil geen tijd bepalen voor deze oordeclen, <but this I feare not
to affirme, in the assurance of his Spirite who of mercie hath called
me to be a minister of his Worde and veritie, that as ve have harde
the dayes of these present dolors foregpoken, when ye could feare no
suche daungers to come: For Berwich and Neweastle, be you both
witnesses . . . . As this part (I saye) of God’s jndgementes, which
before were pronounced, 18 executed in your eies, so shal some of
you that this day beholde the tyrannic that is used, mainteined, and
permitted amongest you, lkewise beholde the terrible plagues and
severe judgements of God powred forthe in full perfection, not onely
upon the cruel murtherers, but also upon suche as by silence and
flattery comsent to their impieties *).

1) p- 490. Iherhij wordt eene bijzondere vermaning oeveegd tot Derwick, als vijnde de

sleatel van Engeland in het noorden: .0 Barwick! She was ity sisfer. and yeur candition

wag one except thab ss in strength, owder, and eivil pollicie, thou wast nethinge compa-
rable . . ., it that we inlende lo eseape God's vengeance. delaye no tyme to vetarne (o

ow; now e iy neare; now he is to be founde.

himeo. . - . now he offeveth himself unto v
whyla he ealleth you to repentance fy Ars Messeugers qid Worde”

2) p. 492: Wow are ye compelled to fede #he prowde Spamyard, both writhin and without
your contry. Lewe followeth tawe, and owe ewaction caifeth for auother. The landes and
inheritances must pay b pleasuru of the Parlament, the mavahle g'{l('lt'ins . ot escape
valuation and censure, whate oppression and extorsion beare rule and dominion, ZWiese e
. far vefustivge of Gad, awd Hewing i

the great beapfives, which of Jesabel ye have vecey
e cominaideneit (0 Baal.”

3) p. #8351 have no pled
ey

plagwes and God's severe jnd _
tion [vome God, and frome his veretie knowie aml profussed.

sure (God 15 witnesse) & fheealen you, sk

{6 it e

eries aparnst o {ve. boven, bl. 1 but seing and congil-

dering your hovrible del

I dave not cease fo exhort yon to vepentance,’”
4) p. 488 5q.




207

Met enkele woorden wijst Knox hen dan nog ten slotte op wat zij
nu fe doen hebben. Bjj tijds moeten zij zich bekeeren en daar %ij
openlijk van God zijn afgevallen, «so let your conversion be mams est,
by removynge from wmongst you all kinde of idolatrie.» 1) Misschien
sehijut hun dit zoo onwmogelijk, «that ye judge me rather to mock you
then {o exhort you o repentance by this meanes.» Doch wat menschen
onmogelijk toeschijnt, is mogelik hij God. 71 hebben hunne zonde te
erkennen, rouw te dragen over hunne ondankbaarheid, zich to onthouden
van afgoderij, en voorts: ccall boldely that the libertie of Chrigh Jesus, of
his holy Gospel preached, may be restored nmto yous eonseid not by
your sience to the shedding of the blood of inmocentes, but boldty
heare witnes that injurie is done unlo them» ; en wederom: cremons
o your power iniquitic frome amongst your. %) YVoor heteeen hun
verder te doen staat «in these wmost dolorous dayess verwijst Knox
hen ten slotte naar zijn Appellation en ziin Letter to the Commonalty.

Doch deze «dolovous dayes» zouden voor Engeland niet lang meer
duoven. Geheel onverwacht lewam er eene verandering i1 de toestanden
aldaar, toen den 27s%n November 1558 Maria plotseling stiexf en
werd opgevolgd door hare zuster Flisaboth, eeme geheurtenis, voor
Engeland van de verst strekkeude beteckenis. N anwelijks heoft Knox
het voor de Protestanten zon heugelijke nicuws gehoord, of hij zef
wieh neder om te schrijven: «A Brief Ewhortation lo England for the
spedie  imbrasing  of Chyists Gospel heretofore iy the tyrannie of
Muria suppressed ond  bonished», %) dat den 12000 Januari 1559 e
Genéve het licht zag. Dit geschrift is merkwanrdig als bevattende cen
program . van reformatic, zooals Knox in -die dagen geschikt achtte
voor Engeland, ecn program, dat hij zelf, in hoofilzaken althans, kort
daarop in zijn eigen vaderland tof uitvoering zou brengen.

Knox begint met de Emgelschen te wijzen op de onverdiende gunst,
die God hun thans heeft betoond. Toen hij hun de vorige maal ge-
schreven had, had hij het niet verwacht. Hij had integendeel
gemeend, dat God hun nog meer plagen zou senden om hunue onge-
hoorzaamheid en hunnen afyal. Toch heeft God dit niet cedaan.
Waarom? Om  dezelfde reden, als toen God Isradl nieftegenstannde
zijne zonden nit de Babylonische ballingschap verloste en zoovele
andere malen, als Hij Tsails ongerechfigheden niet ‘aanzag: «Fop

1) p. 493,
2 p. 404,

3) V. p. 03—592.




203

e own name's sakey, zegt de Heer. Toch zal Gods wraak zekerlijk
komen over hunne ongerechtigheden, als zy nu niet hooren, maar
zich aldoor blijven verhurden. Daarom zij men nu op zijne hoede en
spiegele zich aan de geschiedenis van Juda. «How long and bow
paciently dyd God fight against this their rebellion, is easie to be
be understand by the historie and Prophets; but how severe, in the
ende, were Lhe plagnes and jusle vengeance powered upon the Kinges,
Princes, and people, dyd verie Ethnickes themselves give testimonie
and record. Their land and cities were spoyled, burnt, and left
desolate; women for hunger compelled to eate their owne children.
Oft wer they broght in thraldome and subjection of strangers; and
finallie, the glorie of the Lord was removed from his sanctuarie.» 1)
Oolk 7ij hebben szich aan dezelfde zonden schuldis gemaakt als Isragl,
inzonderheid bij den laatsten grooten afval, toen ook wij zich hebben
afgeleerd van het wverbond van hunnen God om afgoderij te gaan
plegen. Allen, de martelaars en zij, die uitweken, uitgezonderd, zijn
al) schuldig, want niemand heeft, toen de afgoderij pas werd opgericht,
zijn plichl gedaan: e¢which wuas, to have resisted fo the witermost of
yowr powsers that impietie in the beginning». Zij hebben allen «congented
to ernel murther», omdat 7ij niet hebben geprotesteerd. 2)

Indien 2z dus Gods wraak willen ontgaan, hehben zij spoedig
tol ongeveinsd berouw en hekeering te komen. Dan is er geene zonde
zoo groot, die God niet in de diepte der zee wil werpen en wil be-
graven in eetuwige vergetelheid. Ongeveinsde hekeering nu vereischt
twee dingen: «lirst, That - the religion and true honoring of God
may be at onee broght to (hat puritie which his Worde requyreth.
Becondarely, That order may be laken, so far asg in you lyeth, that
the same religion which God approvethe, may be kept inviolable
amongst you for ever, and that the people universal muay be instruct
in the same.» 2)

Wat de reforinatic betreft, men moet niet willen schikken en
plocien, Geen halve maatregelen moeten genomen worden. Men moet
depn godsdienst zuiveren van alles, wat zijne santie niet heeft in
Gods Woord. LJdele ceremonién mosten ¢ai onces worden verwijderd.
Deut. 12 : 32 moet hun maar steeds voor den geest staan. Ook niet
wat de koning (Eduard VI) deed (wat het ook moge zijn), voor-

L) p. BLE.
21 p. Bld.
8) p. 515.




209

zoover het nieb overcenkomstis Gods Woord wag, moct hun tot een
strik worden voor hunne consciéntién, maar Gods Woord alleen 7ij
hun eenig richtsnoer voor Zijne «religions. Laat men toch nict langer
beide partijen willen voldoen. Laat men niet zegoen 1n het Parlement :
«dit of dat stejjdt nict met Gods Woord: als het volk beter onder-
richt is, dan kunnen wij verder gaan» enz <0 dissembling hypo-
crites! playne messengers of Sathan, now I do write, which some
tyme I have said to your faces, that whatsoever God (in matlers of
his religion) hathe not sanctified by his expressed Worde, the SipIne,
I say, before his Majestic remaynethe execrable, polluted, and defyled.» 1)

En wat betreft het onschendboar beworen van de ware «religions,
hierbij worden twee dingen vereischt. Vooreerst, dat aan niemand,
van welken rang hijj ook zij, macht of vrijheid gegeven worde o te
leven buiten het juk der discipline van Gods Woord of ook om masr het
yeringste te veranderen in de ereligions, die z1j uit den mond Gods Lebben
ontvangen. Maar integendecl moeten Zijne ordinantitn zoo vast wor-
den cestablished, that if Prince, King, or Emperour would enferprise
to change or disanul the same, that he be of thee reputed enneimnie
to God; and therfore unworthic lo reigne above his people : yea, that
the same man or men, that go aboute to destroy God's true religion
once established, and to orect idolatrie, which God dew,steu, be
adjudged to death, according to God’s commuundement ; the negligence
of which parte hathe made yow all (those omely excepted whome
before I have exprest), murtherers of your brethern, deniers of Christ
Jesus, and manifest traytours to God's Soveraigne Mujestie.» 1)

Als zij voor het vervolg zulke vrceselijle misdaden willen vermijden,
dan mocten zij, nl. de vorsten, de regeeringspersonen en het wvolk
van Engeland, met cen plechtigen ecd Tet verbond tusschen God en
hen herniewwen op dezelfde wijze en met dezelfde bepalingen, als
eenmaal Asa, de koning van Juda, deed. ?) Dat is het eenige genees-
middel om Gods wraak tegen te houden, dic #1j reeds lang verdiend
hebben en die zij miet zullen ontgaan, als Zyne <religion and honors
bij hen onderworpen blijft aan verandering, zoo dikwijls als hunne
vorsten er lust in hebben of als er door den dood een nieuwe vorst
aan do regeering komf.

Kindelijk wil hij hen nog wet nadruk wijzen op het onderwijs vy
het wolk. Dit hangt vooral af van de getronwheid van hen, aan wie

316. Ve. boven. hl, 55.

1)
2)

I
2 Vo, de Appelletion, zie hoven, hl, 180,




210

de prediking zal worden toevertrouwd. Daarom mag er in de eerste
plaats geen «dumme dogy, no poisoned and pestilent Papist» over het
volk Gods worden aangesteld om hunne zelen te vergiffigen. Ten
tweede moeten niet aan één persoon meerdere bereficién worden toe-
vertronwd, maar een voldoende taak moet hem worden gegeven met
cen voldoend stipendium, Ten derde moet niemand een grooter domein
hebben, dan waarvoor hij zorg kan dragen, wat prediking en onder-
wijs betveft. Daartoe moeten b.v. de bisdominen meerendeels in tie-
nen worden verdeeld, en voorts in elke city en groote stad een vvoom
en geleerd man worden aangesteld mot zoovelen naast hem, als men
noodig zal achten voor prediking en onderwijs in hef gebied, dat aan
hunne zorg is tocvertrouwd. Men zal spoedig het nub dcnlv,m inzien,

wanl die groote domeinen van hunne trotsche prelaten, die onmogelijk
door éénen man maar behooren kunnen worden verzorgd, behooren
niet tot den dienst van Christus, maar tot die tyrannie, die het eerst
is uitgevonden en nog wordt vastgehouden door den Roomschen
Antichrist. Wen vierde zorge men er voor, dat er goede predikers
worden aangesteld, die nict maar psalmen zingen en homilién lezen,
maar ook preeleen. Ten vijfde moeten de evangeliedienarcn zich
niet met civiele zaken bezig houden, behalve wanneer de burgerlijke
maristraat en de dienaren des Woords lezamen komen wvoor de uib=
ocfening van de tucht, hetgeen gemalklelijk kan geschieden, gonder
dat iemand erdoor aan zijn werk wordt ontbrokken, Want, wub
betreft het jaarlijksche komen naar het Parlement voor zaken van
den godsdienst, dab zal overbodig zijn, als Gods ware creligion» #60
zal zim «established», dat zij daarna «be never called in controversie.»

En wat eindelijk de witoefening der tucht betreft, die moel ge-
schicden in iedere city en in jeder graafschap door de magistraten en
de predikanten tezamen, en wel zonder aanzien des persooms. Ook al
missen de evangeliedienaren de hooge titels van cLiords» en de
verdere duivelsche pracht der ]]I‘Ll:Ltl‘]l moeten zjj toch zoo stoutmoedig
yijn, «that yf the King himself wolde wswrpe any other autoritie in
God’s religion, then becometh a membre of Christ’s body, that fivst he
he admonished according to God's Worde; and after, y[ he contemne
the same, be subject to the yoke of discipline», en men behoort dan
hetzelfde tot hem te zeggen, dat de hoogepriester Azaria zcide tot
den koning Ugzzia (2 Kvon. 206 : 18).

1) p. 813, 9.




211 i

Yoorts zal het zeer dienstig zijn om overal scholen op te richten 1n alle
city's en voornaamste steden, waarover het toezicht moct worden tocver-
trouwd aan de mogistraten er de vrome geleerde mannen dier steden. I\

Op twee bedenkingen moet nog geantwoord worden. Voorcerss '
wat Detrelt hel webrelk asn goede werklieden, die voor zoo™ plan
vereischt worden. Ten tweede wat betreft de vrees voor tumult en
opstand of voor een inval van vreemde matics. Doch zoowel in het :
eeme als in het anderc zal God zekerlijk voorzien, als zij er Hem |
met ernst om bidden. Kr zyn mecer arbeiders, dan men meent. En |
hunne vijunden zullen eerder evenals Korach door de aarde worden -
verslonden, dan dat zij zouden gestoord worden in hun vrome werk.

Maar als Engeland om de eene of andere reden berouw en bekee-
ring tot God wtstelf, als het den adder aan zijnen boezem blijft |
voeden, als men de rotte leden nict afsnijdt, dan zal men de wraak
niet ontgaan, die reeds bereid is voor de ongehoorzamen. Dat daarom
allen, die met droetheid des harten die goddeloosheid wien en er zich
niet mede bezoedelen, hun vertrouwen stellen op den Eeuwige, die
hun tot een rotsstecu en tot een sterke bureht zal zyn. Dan zullen
zl] strales den psalm der bevrfjding zngen, ook wanmeer voor hunne
oogen Gods gestrenge oordeelen worden uitgevoerd tegen de godde-
loozen. Men roepe daarom tot Hem om kracht om te volharden tot
het einde.

Zoo ynurde Knox zijne Engelsche vrienden aan om toch, nu de

gelegenheid wederom gunstiy was, zich niet langer met halve maat-
regelen tevreden tfe stellen, maar onverwild met plechtigen eed het
verbond met den Heer hunnen God te vernieuwen. Had Knox yroeger
reeds met wantrouwende blikken de weinig doortastende muatregelen
onder Fdnard VI gadegeslagen, thans na de sinds zin vertrek wuil
Engeland opgedane ervaring riep hy het zijnen Engelschen broeders
met nog te meer nadruk toe: Neemt toch geen halve maatregelen, laat
uwe reformatie toch eene rodicale reformatie zijn, eene reformatie
«af oncey en z60 vast cestablisheds, dat Gods «true religion» dasna
«be mever called 1n controversie.» En terwnl hy dit zijnen Engelschen
geloofsgenooten toeriep, maakte hij zich gereed om zijn reformatieplan
self in zijn eigen vaderland ten uitvoer te gaan brengen. Hij ging
aan het verbaasde Huropa toonen, dat wat hij in de heldhaftigheid
zjms geloofs uitgesproken had, geen dwaze hersenschim was, dat
ook cene reformatie «at once» van een geheel land niet tot de on-
mogelijkheden behoorde. ‘




et
(=
[

Den 7den Junuari 1559 nam hij afscheid van het door hem zoo geliefde
(lendve om er nooit meer terug te kecren, maar om het beeld
van die stad sieeds wet onverflanwde, levendige trekken in zijnen
geest te bewaren. Te Genéve had Knox niet alleen in de «qguyet
studies van reformatorische geschriften, inzonderheid van Calvijn, zich
vordiept, maar dasr had hij ook gesien, wab reformeeren was. En
wat hij daar gezien had in eene enkele stad, dat ging hij zelf nu in
toepassing brengen in een gansch land. Zime O. T.ische yorming hiclp
hem daarbij. Zijn aanzien dientengevolge van heb Schotsche volk als
Tiet volk Gods, cven goed als Tsragdl, deed hem zich niet tevreden stellen
met cene gedeeltelijke reformatie, eene veformatie van verschillende
door het land verspreide gemeenfen en groepen van menschen als m
rankrijk. Neen, Knox zag het volk als volk aam. Knox eischte het
volle als volk op voor den Ileer, zijnen Ged. el volk als volk
moest terugkeeren tot den Heer, evemals Juda in vroegere dagen
onder zijne vrome koningen. Knox was in elk opzieht radicaal ; niet
alleen mocst de reformatie ¢at once» worden voltrokken, maar ook
Jiet gehecle woll moest die reformatie aannemen. Taraél stond hem
daarbij steeds als voorbeeld voor oogen. IIeb O. T. was zijn handboek
voor staathuishondkunde. En hij Tsrasls geschiedschrijvers en profeten
staat juist de solidaviteit der geslachten en der vollen zoo sterk op
den voorgrond. Zij zien het voll sun in sijne eenhcid als voll; het is
nog nict de tijd, waavin het persoonlijke op den voorgrond treedt. 1)
Voor het zoo lang in verschillende parbijen verdeclde en yorschenrde
Schotsche volk was het daarom cen groole zegen, dabt juist een man
als Knox er de reformatie bracht. Ilij legde door zijne eigenaardige
beginselen beslag op het volk als geheel. Wanneer hij voor hen de
geschiodboeken van Isragl opensloeg, dan liet hij hen daarin hunne
vigene geschiedenis lezen. Ook 4ij warven het volk van God.
Ook zij behoorden als volk terug te keercn tob den Heer, hunnen
God, en met plechtigen eed het verbond met Hem te vernieu-
wen ?). Dan zon het hun welgaan, hun en hunnen hinderen, en 1]

1) ¥, by. den weinigen nadrale, dis in het O. T wardt gelegd op de peesoonli

(f?-'ffgj/‘ifzﬁii'rf, terwij] daarentegen juish alle nadruk valt op het womrtleven th ket gesieeht,
de wekomclingschap, — Vandaar nolz, dat hij alle indicidnalistische (en spiritundistisehs) viehs
tingen in de Kerl (Anabaptizten, Pietisten, Methodisten enz) zich steeds eene neiging
vertoont om uitsluitend het N. T. te gebruiken, terwijl het O.. . bij hen aehesl op den
achtergrond treedt.

2) Dt deze bheschowwing: (het groote elament van magrheid. en dasrom van Frackt. dat
evin ligl, v deargelaton) sanleiding geeft tob con te gronten pachuk legoen op het wider,
lijke (de establishing” von de veligivi” [n den zin van ewltws]), ligt voor de hand. Als




213

zouden lang en voorspoedig leven in let land, dat de Heer, hun God,
hun gaf. Bn het Schotsche volk heeft nawr de stem van dezen
~profeet gehoord. Zij hebben het verbond met den ITeer, hunnen
(God, vernicuwd en het is hun wel gegaau in hun land. De reformatie
is het bogin gewcest van Schotlands geestelijke wedergeboorte. YATIRE
de grondslag geworden van de godsdienstige en zedelijlke, en daarmee
tovens van de maatschappelijke ontwikkeling van Sehotland 1).

Van Genéve unit maakte Knox zime rels als gewoonlijk naar Dieppe,
alwaar hij nog cenigen tijd vertoefde, aleer hij zijne reis naar Schofi-
land voortzette, daar hij eerst antwoord moest afwachten op zijn ver-
zoel om door Engeland te mogen reizen, waar hijzijne oude vrienden
nog gaarne cens had willen bezocken. Zijn verzoek werd echter tot
zijne miet geringe verbazing cn verontwaardiging aloewezen. Den Gden
April schreef hij van Dicppe muit een brief aan Mrs. Locke, toen
waarschijnlijk reeds weer naar Londen teruggeleerd, om haar fe
anbwoorden op eenige door haar gestelde vragen, en waarin hij tevens

zijn ftoorn over de hem van Engelsche zijde aangedane behandeling .

nict verbergt. Zi had hem inzonderheid raad gevraagd asngaande het
Book of common proyer. Wat have vragen betreft, zoo schryfi Knox
haar, hij weet wel, dat men hem «exmtreme and regorouss zal vinden,
maar het is geen tijd «to flatter nor to dissemble.> Want de legers
van Christus en Satan staan nu tegenover elkaar. De banieren zijn
ontplooid, de trompetten geblazen. Christus roept de zijnen op «and
that with vchemencie» om uit Babel uit te trekken, ja, Hij dreigh
dood en verderf «to such, as either in forehead or in hand, heare the
mark of the Beast. And o portion of his morke are all Lhese dregyges
of Papistrie which were left in your great Book of Lingland, any
jote whereof will I never counsell any man to use. One jote, [ say,
of these Diabolicall inventiouns, viz. Crossing in Baplisme; Kneeling
at the Lord’s table; mummelling, or singing of the Lifanic «a
lulgure eb tempestate»». Voorts werden hunne sacramenten meerendeels

hot volk overal de basals gaat dienen, dan vergeet Elia de ,stillen in den lude”, dan moet
hom hervinterd worden, dat cr mog T000 zijn in laradl, .die hunme lkuie voor Badl niek
gehogen hebben.” Fij heell noodig God te hooren naderen ook in .hst suizen eenerzachte
stilte™ 1 Kon. 19} Zeker is het mede aan dad gronddenkbecld van Knox toe te
sehvijven, dat het Protestantisme in Sohotland niet altijd het verwijh vaw somuelijihedd en

el teliifheid heeft kunuen ontgaan,

1) . Blsewhere the plebejan clement of nutions liad risen to power throngh the arts and
industripe which make men rich — fhe convinons oF Suatland weve sons of their veligion.”
Froude, History of Eeyland, Vol. 1X pag. 243, Vg. hoven, bl & vy,




214

bediend «withowt the soules, d. w. z. zonder de prediking des Woords,
en daarop wordt toch door den 'cLPUStH]. zoo grooten nadruk gelegd,
dat Ly zelfs zegt niet gesonden te zijn om te doopen, maar om het
evangelie tc verkondigen, ul «the glade (ydings of the kingdome,
repentance and rvemission of sinnes, the seales whereof bhe the
Sacraments.»

Wat verder hare vragen betreft, of het gecorloofd is tegenwoordig
fe ayn bij den doop van kinderen, die gedoopt zullen worden «after
the wccustomed  manner in the dayes of King Edwards, cn of men
deel mag nemen aan het avondmaal, waarbij zitten of staan geoorlootd
is, niettegenstaande het zingen der fien geboden enz., — daarbij moet
zlj zich ecnvondig herinneren, dat «when Christ Jesus is not preached
(marke well that T say, preached), that there hath the Sacrament
neither life or soule,» en voorts, dat hij geen wettlg bedienaar van
het Sacrament iy, die niet in de eerste plaats ix cen bedienasr des
Woords. Zal 7ij dan met een goed geweten kunnen deelmemen aan
zulle een sacrament, cwhich s no sucraments, en hem als dienaar van
Uhristus erkennen, die slechts «a bastards is, ja zelfs «Clhrist's plaine
enemie» ? - Ongebwifeld zullen zij en andeven zijn cordeel «somewhat
extreme» vinden. Maar de vrang iy, <whether that God or man ought
to be obeyed in matters of religion?»> En daavom hij kan niet anders
dan alles verklaren voor «<polluted, yea execrable, and aceursed,> dat
God niet door Zijn Woord heeft gesanctifieerd.

Aan het einde van zijn brief gekomen, kan hij geene bijzondere
groetenissen verzocken, wanf «to me is written, that my First Blast
hath blowne from me all my friends in Eneland.> Toch henft hij
slechts de eerc Gods gezocht, en daarom vreest hij niet. «The Second
Blast 1) 1 feave shall sound somewhat more sharp, exc ept men be more
moderat then | hear they are.» Men heeff, een tegenschrif 2) tegen
hem geschreven, maar men moet nist meenen dat «the qnahhe of
this time shall affray me to answere, althongh corporall death should
he my rewarde.» De waarheid zal zegevieren. Engelund heeft hem den
doortocht gewtigerd, doch Knox zal het zich niet tescer aantrelken
<because, belore, it did refuse Christ Jesus.s FEn toch was by zulk
een  «secreh and assured friends voor Engeland gewecst <in cases,
which thysell could not have remedied. s

1) The stellingen, die Knox in zijn Serowd Blast had willen ontwilikelen. zagen later
het licht, doch het werle Ae]f werd nimmer veltooid, Zie bensden. hoofdstuk VI
2} Zie boven. bl 169,




e Gy = e

215 |

Ook in den bricf 1), dien Knox enkele dagen later, den 10den April,
schreef aan Cecil, spreekt hij zyn toorn over de weigering van door-
tocht mit. Na eerst Cecil, dien hij nog van vroegere jaren kende, op
ernstige wijze tot berouw en bekeering te hebben aangespoord en na
hem te hebben gewaarschuwd voor «that carnall wisdome, and
worldly pollicye (fo which both, ye are bruted to be wmoche inclined),» !
geeft hy zjne verontwaardiging te kennen over de weigering van i
¢soche privelege as Turkes commonly do gramnt fo man of every
nation.» Men heelt zijn versoek niet alleen geweigerd, maar zelfs
«the golicitors thevof did hardly escape ywprisonment.s Ja, men
heeft ook anderen van zine Geneefsche gemeente hard behandeld.
En dat alles om wzyn First Blast. ?) Daurom deelt hij Cecil i

1) VI, p. 13—20.
2) Ook (alvijn moest in de ongunst van Elisabeth deelen, Hij had haar zijn consimo- I
iadr op Jesaje opgedragen, doch het hoek werd niet geacenpleerd; de oorzauk hiervan was |
de te Geneve uniigegeven First Blast en Obedicine to w'mw"m' POBGE. t"'f\’ii f ~1r1+\wrwﬂ-.\ @ I
#zich in een ongedateerd schrijven (ws van einds | J
aanstonds na Elisabeths troonzbestijoring had e |
Reft Op. Calv. XVIL p. 418), om hem ol krachtipe reformatie aan te s (i i
{1

|

It

YETL. ..__:'{f':‘,:‘f?fl
adigie” had Knox hem in een privaat gesprek zijn gevoelen geveaagd over de vronwene-
geering (v, boven bl. 108 en 158), waarvap hij had geantweord, ,.quia o priog eb genuine naturae
1S, WO TN

ordine dellceteret, wicimoranduny esse duter pocnas housinis desertiond iufiic

gy sereiinten,” dat echter sommige vrouwen, zooals by, Debora, blijkens de .sinoularis

LRI

hiijlehanr waren .eoelestibus asuspiciis excitufie,

|
]
henedictio, (use in illis falgehat.” |
rdeelen. of uf glorian snam meling ‘

omdat (vod daardoor de ..vivornm ignaviam' wilde wverac
illustraret.” Nog had hij crean toegevoegd. ,mon frustra Deum ;sm oz Tesaiae promittere
minime obseurun

veglias fore eoplostee nickiives, qua praerogativa, ¢ privatis fennis dises
est,” Zijne conclusie was dese geweest: Quoniam el wore et pubdfice consensi et Ioign |
depipoiuie. wsw receptum imef ut haereditarin jure ad fominas regna ef principatus venirent, &

non solum quia ves aii

ik aovend

heze g woit oid
meo judicio. fas wow essel daperin, quee peculieri Dol provideitio, orddi rz;/,z‘g'ﬁ', captpllend. W
Wat L.ndch]k 1\.1‘0‘{ Eist Blgst betveft: .de Bbeo wifil swm susprcat i

Toen andeven er hem opmerkzanm op hadden gemaakt. 111] hij genceg

¢ Latn et 1

edlitwin. esse Resein
getoond .quam mihi non placeret eiusmodi pavadoxa vulgari [vg. boven, bl. 168) Sed quin |
serum: evat remedivm, optavi malum guod fam corrigl won peteral sepeliendum esse potius l
quam exagitandom.” Wat de inhoud van die boeken was, wist hij nict. masr Koox kan |
getuiven. dat hij niet anders gespreken had. dan hij nn schreef. . Caeterum, etsi queri-

mounils piorem hominum monebay, gues famen now fuspane v ewmpors edocdus, ne malores l'
exoriventur turbae. vehementins contendere ausus non sum.” De wijze, waarop intusschen |
sum miratug ne

sijn commentanr is teruggewezen, heeft hem zeer gelrenlkd: ..Quo mag
liber meus admitborebur. guasi practesfun quaesito alienn delicta in me conforri. Potevat |
Regina, si non placebat oblatum munus, uno verbo repudiare: idgue erat magis ingenmum. |
sl eviminibus onerari,”

Mihi certe fisset fonge gratiug quam practer ignominiam rapulsie k
(. ¢. p. 490). Den 22sten Juni antwoordde Ceeil hem onder betuiging van zijn leedwezen. |
’ dat de bedoslde geschriften te Genéve waren vilgekomen: .guod ad le grtinet, nnlts de é
e geaus seribende t00d displivere. Etsl quidam ex nosteis :
oram te factum esse de hae re (11\_!-,‘1111'_: et aflirmarinf

CHERIS  cerbissine  cognosco, foten b

qui boc morbo eontacti sunt, et ce

|
f
|
|
|
|
1




mede: «with none of that company did I consul thereof, before the
finishing of she sames, zoodat zj er in clk geval gehcel onschuldig
aau zgn.  Voorts wijdt hij dan nog ecn weinig over de maak zelf
uil, waarbyj hij het vroeger bewcerde geheel staande houdt, er bij-
voegende: «I dare not promis silence in so weightye a busieness.
Nogmaals vraagt hij dan, nu voor de «thirde times, verlof om Fnge-
land te mogen bezoeken. Het is hem alleen te doen, niet «fo fre-
quent the Courts, maar om in het Noorden op enkele plaatsen te
prediken en «in passinge to my Contrey, to communicat with you,
and with some others, soche things as willingly I list net to com-
mitt to poper, neither yet to the knowledge of manye.» 1)

Den 22sten April zond Knox, daar Ly bang was dat de hrief ver-
traging had ondervonden, weer een afschrift ervan aan Cecil. Doch
thans wachtte hij het antwoord niet langer af. Den 23sten April be-
gaf Ly zich van Dieppe ?) onder zeil naar Schotland en landde to
Edinburg den 2den Mei,

etinm. vesponsum a te fulsse. Heet imperandi fheultay ordingeie (at loguimur) et virtute

verbi divini mulier interdicta sit eandam famen

toidtncie Posse permiltl,  Quune dis-
tinetionem auden afivinars fibt wiatms corte proberd” Juist door die geschiften #ijn echter,
helaag

de staat en de kevk van Genbve in kwaden reuk gekomen, waarvan de vijanden
gebruik maken om den voertgang van het ev:mgelie te heletien (1. p- 666). Den 20sten
Juli 1559 zonil Knox ok aan Elisabeth zalf ecn brief om zich te verdedigen en te veraig-
schulidigen zonder schter iets van het door hem bewoerde terug te nemen, Hij wilde, dat

ook Klissheth zou orlennen, dat #ij hurs kroon te danken had alleen . to the dispensation

of Gods mereie, which onlis maketh that teathfall to your Grace, which nature and law
denielh to all weordien,” Wirks, VI I 47 —al.

L) Waarschijnlijle bedoalt Kuox politicke geheimen. in verh
door hem ontdekte. Zie Leneden. hoofdstuk V.

oy

and staande met het liter

Geduvende ziju verblijf te Dieppe nmn Enox aldaar meermalen den prodilediens(
. Het oordeel over hem was hlijkens cen paar brieven nogal verschillend, Den
13den April 1550 schrect een inwaner wan Dieppe aan Calvijn:

sLaute leglive qui est
anfant en fait maitre Jan Knox
wols wingulier crgane du saine Bsprit. Tequel selon les gracos (ue
prodigalement épandues en Tuy, sest fidel

wy an Seigneur ot le ministre dicolle vous salnent,

Seigneur a
emont. employé pour promouveir, par sainctes
pradications, la gloire de Christ, dumnt le pen de tems quil luy sera loisible de eonverser
avee, nous™  (Lpn  Ref. Op. Calv. XVIT, p. 497). Ock te Die pe kon Knox intusschen
natwnrlijk niet zwijeen over dic onderwerpen, die in dezen tijd vaoral al zijne gedachten
in beslag namen, de vrouwenregeering en het vecht van weerstand, zoadat Maorellanus,

predilant te Parijs, zich genoopt zag in minder gunstigen toon over hem to sehrijven in
zijn briel san Calvijn van 5 Juni 1559: notuiug apud Diepenses aliguamdiv ful
un in SBeotiaw, TS pessimmin of pestilentissinon ey palain eusus est g

¢ esse nilivres peguare, (i

. captany
Lir-

wse fuerd. Vereor

stianisyue licere advcrsus pranmns o

am sui fuvoris impleat. Sodalem “ws, Gloadman of Whittingham | diettur habere istic
quem andivimes ad ministeriom 2 Diepensi

a

hus evoeari. S5 fali dogmate infoctus est, per Opis-
tutie dndercedite e mattatur, aut si iave obist, Dicpenses monete wl sibi ol il caveant™ 1, e, p. B}




B e e - s e =

HOOEDSTIKE V.

Laatste optreden van Knox in Sehotland. ?1
Vestiging der reformatie. |

Toen Knox in Schotland aankwam, waren sinds ziju laatste ver- |
bIf in zijn vaderland Dbijna dvie jaren verloopen. De hervorming had i

gedurende dien tijd zich in stilte gestadig uifgebreid ; overal in het
land telde 71j hare aanhangers. Men had gehoor gegeven aan Knox’
«Letter of wholesome counsely 1), Men lLiad meer en meer de wegen i
van transactic met Rome verlaten. Men lad zich ook uiterlijk wan de
loomsche Kerk met hare ceremonién, die men als «idolabrouss had :
leeren beschouwen, onttrokken en de reformatorischuezinden waren ]
begonnen zich zooveel mogelijk met elkaar in betrelkking te stellen i
door onderlinge godsdienstoefeningen op de wijze, zoouls Knox Lun '
had aangeraden. De houding der regeering was daarvoor ook bevor-
derlijk geweest. Het prediken der Protestantsche predikers werd D0g- i
luikend toegelaten. Men volgde namelijlk in die dagen eene tamelijk

verdraagzame politiek tegenover de hervormingsgezinden, zooals over

het geheel werd gevolgd, nadat Maria Guise in 1554 regentes was
geworden tot aan de laatste groote, maar vergeefsche Krachtsinspanning
van het katholicisme i Schotland in 1559. Missehien droeg antago-
nisme tegenover Engeland, waar Maria Tudor foen Juist zoo hevig
woedde tegon de protestanten, daartoe ook het sijne bij 2). Vooral cchter ;
was Lot de invleed van Frankvijk, die zich hier deed gelden, Ook daar |
toch hecrschte nog tot den vrede van Catean Cambresis (12 Maart !;
155%) eene meer verdraagzame politiek tegenover de I’rotestanten. :
Pas na dien vrede en na zijne vruchtelooze onderhandelingen met; |
Blisaheth besloot Hendrik IT eenc volslagen ultramontaansche politiek |

1) Zie hoven, bl. 141 vv. I
2 Anfagonism to Kngland asswmed the unusual form of toleration™. J. A, Fraude. i
_ﬂg'.y-j.';v;’:{ .-’J__,"' Eigy{?{{.’if.": vol, \'Tf, ps 219




218

te volgen, de Hugenoten te vuur en fte¢ zwaard nit te roeien, ja
zells, de aanspraken zijner schoondochter Maria Stuart op den troom
van Engeland te doen gelden en haar zoo mogelijk de plaats van
Elisabeth te doen innemen 1), waarom dan ook Frans II en Maria
Stuart, in April 1558 gehuwd, thans openljk den titel van koning
en koningin van Kngeland aannamen. Na dien vrede dan ook
maakto Frankrijk zich gereed om cene flinke troepenmacht ter be-
schikking te stellen van de koningin-moeder Maria Guise, regentes
van Schotland.

Intussehen was die periode van verdraagzaamheid aan de reformatie in
Sehotland zeer ten goede gekomen. Verschillende predikers, die tijdens
Maria’s regeering uit Engcland moesten vluchten, vonden in Schot-
land econe schuilplaats. TIn verschillende steden en op de landgoede-
ren van verschillende edelen werden zij ontvangen en predikten in
particulicre huizen of ook zelfs op openbare plaatsen. Zoo was het
gekomen, dat ook Kunox in 1555, al was het slechts voor kerten tijd,
ziin vaderland weer had kunnen bemoeken en op vele plaatsen onge-
hinderd had kunnen prediken. Zoo breidde de reformatorische be-
weging zich al meer wit. Door Knox' invloed werd ook de adel
meer tot lrachtig handelen aangespoord 2), tot openlijk protest en
het verlaten van fransigeerende paden.

Onder de predikers, die in die dagen veel hebben gedaan voor de
verbreiding der reformatorische beginselen in Schotland, moeten vooral
William Harlow, John Donglas en John Willack, Tater Snperintendent
van (xlaggow, genoemd worden. 3) Harlow predikte zelfs een fijdlang open-
Ik te Edimburg en Douglas te Leith en zoo verschillende anderen op
vergchillende andere plaatsen, vooral te Dundee, in de graafschappen
Angus en Mearns, en in «the Westlands. 1) Vooral Willock, een man
van vele gaven en veel kennis, oefende arooten. nvloed wt. Hoewel
cen Schot van geboorte, had hij tijdens Eduard VI geruimen tijd in
Engeland gepredikt. B de troonsheklimming van Maria week hij

I) Wromde, 1. e p. 224: TPhat this or something lile this, was o design really enter-
trined by the Court of Pavis, wis no mete ercation of Hlizabeth's or Ceells foars — 1o
cxeuse invenled to justify thoir poliey.”

2) Zie boven, bl. 133.

8) Knox" History. Woiks, 1, p. 245 5. V. bovei, bl. 132,

4) Ook werd na het vorboud der edelen van December 1557 in wenige parochickerk
onder het gebied van den eenen of andeven hervoymingseezinden Tord hel Magelsche Book
' voor het

aft v fiegyer geregeld gelezen, terwijl mu en dan een vondieizend predike
Zie boven, bl. 1586.

volk aptrad.




i

219

uit naar Bmden, waar hij als geneesheer werkzaam was. V Vandaaruit
bezoeht hij in 1555 en in 1556 Schotland en keerde eindelijl in
October 1558 voor goed naar zin vaderland terug om daar het subt
van evangelieprediker te vervullen. Knox deelt mede, hoe hy =zelfy
tdens eene zektc toch vol ijver voortging te onderwijzen in zijne
ziekenkamer, en hoc vooral vele edellieden zich door hem leten
onderrichten. Zoo werden de vromen opgebouwd in hun geloof. «Thei
keapt thare conventionis, and held counsallis with such gravitie and
closnes, that the ememys trembled.» 1) Mr was ook reden toe, want
niet alleen hield men \‘el‘oadumoen cn 3111bt1crp ]1Pr¢¢1131¢1cv1111;911

‘maar ook werden langzamerhand in Temc}_lllende gtreken van het

land de beelden verwijderd. Tn Edinburg werd zelfs het beeld van
St. Giles, den beschermheilige der stad, «first drowned in the North
Loch, after brunt, which rased no small truble in the town.s
Oorzaalk van de sterke uitbreiding der reformatie, zoodat Protestantsche
predikers zelfs straffeloos in de hoofdsteden begonnen te prediken,
was mede een pas weer uitgebroken oorlog met Engeland. In Juli
1557 namelijk zou juist na veel onder handelingen van weerszijden
eindelijk cen verdrag tusschen Engeland en Schotland tof stand zijn
gelomen, doch plotscling wag het algesprongen en had de regentes
op aandrang van Prankrvik, toen juist in strgd met Engeland, den
oorlog llE’l\-’&t Kuox had zich over dien oorlog zeer ongunstig ultoe-
laten ?) en misschien was het mede door zinen invloed, dat de edelen
op zekeren dag, tocn d’ Oysell, de bevelhebber der Fransche troepen
in Schotland, het gesehut reeds over den Tweed had doen brengen
voor eene onderneming tegen Engelund, plotseling zeiden, «That in
no wiese wald thei invade !Juolcmd > goodat die onderneming moest
worden opgegeven. Tnhmﬂwn werd de oorlog toch voortgezef, zoo-
lang de strijd tusschen Engeland en B‘anruk bleet duren, dus tot
den vrede van Catean Cambresis. Die oarlog werd echter cene
reden te meer voor de vegentes o V(.‘l(hﬂ.'ll"dnhi..ﬂl e zim tegenover
de hervormingsgesinde edelen, die zij te vriend moest houden, zoodat

1)y Works. I, p. 236.
) Zie baven, bl. 160, noot 3. Dat Knox geduronds zijne afwezigheid uit Rehotland meer

brieven schreel dan ons zijn overgebleven, is wit zijue correspondentie duidelijk. Ook blijkt
daaruit, dat hij van it de verte toch zopveel tm agelijk de ondermemingen der ui hu hlcnl'
leiden en hen met zijn raad bijstond. Zie boven, bl. 154 Ve, ock Works vol. e

-As Jhonne Knox had forwairned ue. by kis fetteris frouee Geaeea, of all r],mumn- Tldt
foirsaw to enscw on our enterpiy e, ’




220

Enox dan ook schrijft: <but yitt warre confinewed, during the
which the Evangell of Jesus Christ begane wonderoustye to floriss.»
mmiddels klangden monniken en prelaten om strijd bij de regentes,
dat men de Protestantsche predikers maar ongemoeid hnn gang Liet
gaan. Doch Maria durfde niet veel te beginnen. In April 1558 werd
de laatste martelaar naar den brandstapel gevoerd 1). De verontwaar-
diging, daardoor gewelkt, maakte het verder voortgaan op dien weg
onraadzaam. Al het klagen der geestelijlkheid baatte hun weinig.
Maria trachtte zooveel mogelijk tussehen de partijen in te staan.
Daartoe antwoordde zj ook op verschillende petities, die van Pro-
testantsehe zijde in den loop van hef jaar 1558 tot haar werden
gericht, vry gunstio en stelde verschillende hervormingen in uitzicht,
hetgeen de oorzaak werd van den brief der edelen aan Calvijn,
waarin. men dezen verzocht aan de regentes te willen schrijven
om haar tot reformatie aan te sporen. ') Doch vooral nadat zij op het
parlement van Qetober haren zin had weten door te zetten, zoodat
aan  haren schoouzoon Frans TT de titel van koning van Schotland
was toegekend, leerde men haar langzamerhand van eene andere zijde
kennen. Immers #1j was «lavorable ynewchs ten opzichte van de
bisschoppen, zij dacht alleen muaar, en terecht, «it could nob stand
with her advantage to offend sneh a multitud as then took upon
thame the defence of the Evangell, and the name of Protestantes.»
Toch moest er ten slotte icts gedaan worden. Ook werd nu na den
vrede van Cambresis hulp wit Trankrijk verwacht. En zoo werden
dan in het begin van 1559 de Protestantsche predikers gedagvaard.
Zyj bhesloten te gaan onder geleide van de hen beschermende adel-
lieden, ?) Om desen echter nit Edinbuorg te verwijderen wisten de bis-
schoppen eene koninklijke proclamatie te doen uitvaardigen, waarbij aan
allen, die zonder hooger bevel unaar de stad gelkomen waren, hevolen
werd naar de grenzen te vertrekken volgens den raad, die, naar Knox
ons meedeelf, de bisschop van Galloway aan de regentes had gegeven :

«Beeans thei ar come without ordour,
I red ye, send thame to the Bordonr.s

Juist kwamen echter op den dag der proclamatie de edelen van
«the West-lands, waar vele Profestanten waven, van de grenzen te-

1) %Zie boven, bl. 194 Warke. I p- 815,
2) Ve, boven, bl 3,




0

L
‘l
|
|

221 il

rug en begrepen, dabt het cen list was van de bisschoppen. Toornig I
begaven zij =zich mnaar het paleis der regentes, drongen door tot de
raadzaal, waar zij met de bisschoppen vergaderde, deden in krachtige
bewoordingen hun beklag en, hunne helmen weer opzettende, wachtten
zij haar antwoord af. Maria, geheel verbijsterd op het gezicht van al
die gewapende mannen, deed alles om hen tot bedaren te brengen.
«Thare was heard nothing of the Quenis parte but «My joyes, my
hartes, what ailes yow? Me meancs no evill to yow mnor to your ;
preachearis. The Bischoppes shall do yow no wrong. Ye ar all my
loving subjectes». Zi zeide niets van de proclamatie af te welen en I
dat de dagvaarding der predikers zon worden uitgesteld. Voorts be- If
val zij den bisschoppen hen en hunne predikers met rosh te laten. |
En eindelijk keerde 71 zich weder tob de edelen, wwho war wonde- “L
rouslye commoved», met de woorden: «O my heartis, should ye nott
love the Lord your God with all your harte, with all your mynd?
and should ye nott luif your nychtbouris as your selfis?» Zoo liep de
zaak nogal goed af. «With these and the Ivik fair wordis, she keapt i
the Bischoppes from buffattis [blows] at that tyme.» : '

Onder dezc omstandigheden was het, dat John Knox den 2den Mei
15569 te HEdinburg den voet aam wal zelte. 1) De dag van ‘verant- .
woording voor de predikers was nu bepuald op den 10den Mei, Nanwe-
Hjks heeflt Knox het gehoord, of aanstonds siaat zijn besluit vast om ,
zich byj de gedagvanrden te voegen en mel hen ter gerechtwitting te J
verschijnen. Tn de verte hoort hij al het gewoel van den slag en vol '
geestdrift bereidt hij zich ten strijde. «I see», zo00 schrijft hij den dag i
na zijne aankomst aan Mrs. Locke, «the battell shall be great, for |
Sathan rageth even to the uttermost: and T am come (I praise wy
God) even in the brunt of the battell.> Hij is vast voornemens, als 0
(God het mniet verhindert, de gedagvaarde predikers te vergezellen, |
«be life, be death, or els be both, to glorifie His godlic name, who
thug mercifully lath heard my long eryes.»

Yoo ging Knox dan na slechts &n dag rust genomen te hebben

in Edinburg aangtonds naar Dundee, eene plasts, dic evenals Montrose [
reeds voor zgne komst de reformatie had aangenomen. Te Dundee »
vertoefden toen de gedagvaarde predikers en waren daar juist bezig :
met de Protestantsche edelen te beraadslagen over wat hun te doen .

|

stond, toen plotseling Knox in hun midden verscheen. Hij had op

1) Zie zijn hrief van 8 Mei ann Mis, Locke. Works, wol. VI, p, 21




292

geen hbeter oogenblik kunnen komen en zijn aanbod om mede voor
de rogentes te verschynen werd natuurlijk gaarne aanvaard. Men
besloot aanstonds op te trckken naar Perth, waar vele hervormings-
gezinden zich vergaderden om straks hunne predikers naar Stirling,
de plaats der dagvaarding, te vergezellen. Toen echter de regentes
bemerkte, dat te Perth zich eene aanzienlijke macht had verzameld
en dat do cdelen voornemens waren de predikers, dic op hun gebied
hadden gepredikt, naar Stirling te begeleiden, lict zjj door den
Laird of Dun onderhandelingen aanknoopen, waarbij hun en den ge-
dagvaarden predikers werd aangeraden niet voort te treldken naar
Stirling «with promeis that sche wald tak some bettir ordour.» Daar
de brief van den Laird of Dun echter geheel officicus was, wilden
sommigen, - een list vermocdende, voorttrokken, fotdat men ecene
officieele intrekking van de dagvaarding zou hebben omtvangen. De
meesten echter, vertrouwende op de belofte der regentes, meenden
den raad van den Laird of Dun niet in den wind te moeten slaan
en zoo bleven ten slottc allen te Perth. De 1090 Mei brak aan
en de regentes, alsof zij van alle beloften onwetende was, ver-
oordeelde de predikers wegens hun niet verschijnen als rebellen
en verklaarde hen vogelvrij. 1)

Nauwelijks heett men te Perth dit vonnis vernomen, of de woede
tegen de regentes lkende geene grenzen. De Laird of Dun, wzich
niet meer veilig wetende in de nabijheid der regentes, daar ook
Maxwell, die het voor de predikers had opgenomen, gevangen was
gezet, kwam zich nu ook voegen bij de manmen van Perth, waar
hij uitvoerig de aanleiding tot zijn schrijven en zijnen raad ver-
haalde <and did conceil nothing of the Quenis craft and fals-
hode.» Den volgenden morgen houdt Knox cene preek over de afgo-
derij. Des namiddags is er een priester, die niettegenstaande dat toch
de mis wil honden. Het voll staat in afwachting. Een jongen roept,
dat het afgodery is. Hen oorveeg van den priester volgt. Dc jongen
neemt een steen op en werph dien tegen een beeld. De menigte volgt
het voorbeeld en de beeldenstorm te Perth heeft een aanvang geno-
wen. Van de kerk gaat het naar de kloosters, alle plaatsen der af-
goieri] moeten gereinigd worden, overal moet men heen «to abolish
idolatrie.» Men deed het mel veel succes, zooals Knox ons met vol-
doening verhaalb: «in which thei wer so busye, and go laborious,

1) Knox, History. Works, wol. I, p. 317 sg. Ve den briel van Knox aan Mrs. Lucke
van 25 Juni 1668, vol, VI, p. 22 sq.




285

| s

that within two dayis these three great places, monumentis of ido-
latrie, to wilt, the Gray and Blak theves 1) and Charter-house mon-
kis ?) was so destroyed, that the walles onlie did remanc of all these
great edificationns». 3)

Heftiz was de toorn der regentes, toen zij het gebeurde te DPerth
vernant. Zy besloot de stad ernstig te tuchtigen en deed eenc aan-
zienlijke  Fransche troepenmacht tegen Perth optrekken om de stad
te bezetten en de overtreders op de meest gestrenge wijze te straffen,
Op Let gerucht van de plannen der rvegentes besloten de edelen aun-
stonds tot tegenweer. Zij stelden de stad in staat van verdediging en
schreven ook namens de inwoners van Perth cenen bricf aan de regentes.
In dien brief werd haar meegedecld, dat men, door de YOOTgenomen
tyrannieke maalregelen tegen Perth gedwongen, zich thans genoopt zag
haar te verklaren, «that except this erueltie be stayed by your wisdome,
we wilbe compelled to tul the sweard of just defence aganis all that
shall persew us for the mater of religioun, and for our comscience

sailes.  Kn voorts dat zjj, als zij tot dat uiterste werden gedreven,
niet alleen in pelilies hunne onschuld zouden betuigen bij den Koning
van Hrankrijk, bij hunne Meesteres cn haren gemaal, maar ook bij
de vorsten en raden van elk christelijk rijk, «declairing unto thame
that this erueill, injust, and most tyrannicall mirther, intented aganis
lownes and multitudes, wes, and s the onlie caus of ovur revolt [rom
owr accustomed  obedience, whiche, in God’s presence, we faithlfallie
promeise to our Soverane Muistres, to hir Husband, and unto your
Grace Regent; provided, that our conseiences may lyve in that peace
and libertie which Christ Jesus hath purchassed till us by his
bloode ; and that we may have his worde trewlie preached, and holie
Sucramentis ryghtlie ministrat unto ug, without which we fermelie
purpose mever to be subject to mortall man: For befer, we {hink,
to expone our hodyes to a thowsand deathis, than to hasarde our
sowles to perpetuall condemnatioun, by denying Christ Jesus and his
anifest  veritie, whiche thing not onlic do thei that commit open
dolateie, bot also all suche ag seing thare brethrene injusths persewed
for the canse of religioun, and having sufficient meanes to conforte
aud assist thame, do nott the less withdraw from thame their detfull
supporty.  Voorts sprcken zij dem wensch uif, dat de regentes geen
Franciseanen en Dominicanen.

) Carthuizers,

1
2
3

) L, p, B28.




224

gohoor zal geven aan den wreeden en verderfelijken raad van have
geestelijlen, want anders «it is to be feaved, that meyther ye, neyther
vith your posteritie, shall at any tyme after this fynd that obedience
and faithfyll service within this realme, whiche ab all tymes yow
have found in ns.> Eindelijle doen zij haar weten, «that the self same
thing, together with all thingis that we have done, or yitt intend
to do, we will notifie hy our letteris to the King of France; asking
of yow, in the name of the efernall God, and as your (irace tenderis
the peace and quyetness of fhis realme, that ye invaid us nott with
violence, till we receive amsur from owr Maistres, hiv Husband, and
from thare advised eowmsall thare.» Deze brief was onderteckend
«Your Grace's obedient subjeetis in all thingis not repugnantto God,
The faithfull Congregatioun of Christ Jesusin Scotland.» 1) Hiermede
poncerden de Protestunten zich dus openlijkc tegenover de Roomsche
Kork als de «ware gemeente des Heerens. Vandaar dat de Protestantsche
Lords voortaan ook algemeen gencemd werden de «Lords of the
Congregation.»

Deze «fivst trmmpets gaf geen onzeker geluid. De regentes wist
nu, waaraan zij zich te houden had. Perth was het brandpunt ge-
worden, waaromheen zich de strijd groepeerde. En daar in «the
brunt of battells was een man, die veel had nagedacht over het recht
der overheid en over «bhe sweard of just defence», die daarover had
nagedacht op de eenzame studecrkamer, gebogen over [sradls gesehied-
boeken, en ook bij den gloed der brandstapels. Als de regentes hare
onderneming tegen Perth doorzette, dan was een burgeroorlog, en
waarschijnlijk een geduchlere dan Schotland nog ooit had gezien,
onvermijdelijlc geworden. Men gevoelde te Perth al het kriticke van
het oogenblik. Daarom schreef men ook nog aan den Franschen
bevelhebber d'Oysel zelf, dal hij toch trachten zou de woede der
regentes mog te doen bedaren, «otherwyis that flambe, whiche then
begane o burne, wold so kendle that quhen some men wold, it culd
not be slokenned.» Ook aan verschillende andere bevelhebbers, ja,
aun liet gehecle Framsche leger werd con schrjven gericht, waarbij
hin werd herinnerd, dat het hunne roeping niet was om te sirijden
caganis us nwturall Scotishmens, dat zij nooit zulk een bevel van
hunnen meester hadden ontvangen, dat zij zich zoadoende zeer ondanlk-
huar zouden betoonen tegenover hen, «that thay had found favorable

1) Werks, vol, I. p, 326 =aq




in thair wmost extreme necessitie», en dat zulk een ondankbaarheid
m wreedheid gewroken zou worden, zoolang er nog enaturall Seot-
tishmen» leefden, die er de macht toc hadden.

Toch wilde de regentes niet van haar voornemen afzien. Het
Fransche leger trok voort en daar intusschen vele edelen, op wier
hulp men gerekend had, waren teruggetroklken, werd door de over-
blijvenden van Perth uit cen brief gericht «To the nobilitie of Scot-
land» wit naam van «ihe congregationis of Chryst Jesus within the
same.» Deze brief werd aan de voornaamste edelen verzonden.
Men verklaarde daarin wel te weten, dat de edelen onder elkander
in meening verdeeld waren aangaande hen en dat sommigen meenden,
«that we who have tackin upoun us fhis interprise to remove idola-
trie, and the wmonumentis of the sume, to erect the trew preaching
of Chiryst Jesus in the boundis committit to owr chargis, ar Heretickis,
seditions men, and trubilleris of fhis commone wealths, en dat zy
dus de ergste straffen verdienden. Daarfegen nn moest men opkowen,
danr dan eerst moest bewezen worden, dat men waarlijk tegen (xod en
Ziju geschreven gebod had gezondigd. En dat zon niemand kunnen
doen, want wat zij gedaan hadden, dat hadden zjj gedaan «at Godis
eommandiment, who planelic commandis idolatrie, and all monuwmenlis
of the same to be destroyed und abolished». 71y hadden altid een
copin assemblies 1) gewild, waar in tegenwoordigheid van onpartijdige
getuigen zou zijn beslist, of hetgeen de Papisten te yvonr en fe
zwaard als godsdienst handhaven, waarljk de ware godsdienst van
Jezus Christus is of niet. Toch nu dit nederig verzoek hun was
geweigerd, werd hun leven op de wreedste wijze gezacht. Daarom
moest de adel, wiens plicht het was «to brydle the fury and ruige of
wicked men, wer it Prinees or Emperouriss, hun Lever fe hulp
komen in plaats van de vorsten te vlelen en hunpe begeerte te
volgen en zich te wapenen tegen hen, «your brethren, and naturall
cuntriemen.» Met ernst wordt daarop de adel vermaand toch niet
de zmjde te kiczen van de prelaten, dic men aan de vruchten toch
wel lean kennen. %ij mogen zich ook niet verschuilen achter het gesag
en Godg ordinantie, want er is een groot verschil tussehen Gods ordinantie
en de personen, die met het gezag bekleed zijn. Op het einde van den
brief volgt dan nog een ernstige bedreiging tothen, die eens hadden erkend,
dat 2 voor eene rechtvaardige zaak streden, maar die, nu het erop

1) Vg, boven, hl. 138. 169, 175, 187 en 188,




[+

—h

BS

25

aankwam, hen verlaten hadden. «And wow, to yow that ar perswaded
of the justice of our cause, that som fyme have professed Chryst
Jesus with us, and thal also have ewhorfed ws to this interpryse,
and yit have left us in our extreme necessitie, or ab the least look
throw your fingaris, in this our trable, us that the mutler apperteaned
nocht unto yow; we say, that onles (all fear and worldlie respectis
sett asyde) ye joyne your selffis with us, that as of God ye are
veputed traytouris, so shall ye be excommunicated from our societie,
and from all participatioun with uvs in the administratioun of sacra-
mentis.s  Zi zouden misschien de <excommunicatioun of the Churche
now by Godis mayhtie power erecled amongis us» minachten als eene
vank zonder beteekenis, maar zij, de schrijvers van den brief, twifel-
den er niet aan, of hunne Kerk en de ware dienaars daarvan hezaten
dezelfde macht tot binding en ontbinding, die Jezus eens aun Zijne
apostelen had gegeven. En daavom, temzi] zjj Jezus Christus zelf
wilden verachten, zouden #ij deze bedreiging ter harte nemen en heb
rechtmatig verzoek hunner broeders om bijstand niet afwijzen.

Dit krachtige hulpgeroep der fiere, jengdige Kerk was niet fever-
geefs. De graaf van Glencairn was de eersie, die besloot de mannen
van Perth te hulp te komen. En ziju voorbeeld werd spoedig door
verscheidene andere edelon gevolgd. Intnssehen had men van uit
Perth ook nog een brief gericht «To the Gemerafioun of Anli-
christ, the pestilent Prelattis and thare Sehavillingis within Secot-
lands, ddie reeds zooveel bloed wvergoten hadden c¢n wien daarom
werd asangezegd: «ye shalbe entreated wharesoever ye shalbe appre-
hended, as murtheraris and oppin enimies to God and unto manlind.»
Daarom werd hun aangeraden lhunne blinde woede foch te laten varven
"en «to reforme your selffis to o more gquiet lyves, want anders zouden
71 zeker gemeten worden met de maat, wasrmede zij gemeten hadden,
«yea, we shall begyn that same warre whiche God commanded Isradl
aganis the Cananites; that is, contract of peace shall never be maid,
till ye desist from yonr oppin idolatvie and crewell persecutionn of
(Godig childrein.»

Met den graaf van Glencairn kwmmen intusschen ook de edelen nit
Fyte, Angusen Mearns met hunne mannen, verder de inwoners van Dundee
en velen uit Westland en uit Kyle op Perth aangernkt. Voordat men

dit tc Perth vernomen had, begon de regentes reeds onderhande-
lingen aan te knoopen. Doch het gelukte haar niet reeds aanstonds
tot ecen verdrag met hen te komen. Pas nadat de graaf van Glencairn




i

27

zich reeds met de inwouners van Perth vereenigd had, kwam het door
bemiddeling van den graat van Argyle en James Stuart (later graaf
van Murray), die, hoewel Protestanten, in dezen tijd nog de zijde der
vegentes hielden, tot een verdrag, waarvan de voorwaarden voor de
Protestanten zeer gunstig waren. B dit verdrag, dat den 28sten Mei
gesloten werd, werd bepaald, dat mna de overgave der stad aan de
regentes de Inwoners niet meer zouden worden lastig gevallen over
hunne «lait mutationn of religioun and abolishment of idolatrie, and
for douncasting the places of the same», voorts dat de «religioun be-
cun» ook verder voortgang zou mogen hebben te Perth, cn cindelik,
dat de regentes bij haar verlaten van de stad alle Fransche soldaten
weer met zich mede zou nemen. Op deze voorwaarden werden den
20sten Mei de poorten van Perth voor de regentes en d’Oysel met hun
leger geopend, terwijl fevens de Protestantsche edelen met hunne
troepen volgens eene bepaling van datzelfde verdrag de stad verlieten.
Voor hun vertrek echter werd nog op nicuw door de gezamenlijke
Protestantsche gemeenten van het Westland, Hyfe, Perth, Dundec,
Angus, Mearns en Montrose cen «covenant» gesloten «fo concur and
assist together in doing all thingis required of God in his Scripture,
that may be to lis glorie; and af thair haill powens to destroy,
and away pub, all thingis that dois dighonour to his name, so that
(tod may be trewlic and puirelie wirschipped. And in case that any
truble beis intended aganis the saidis Congregatiowis, or ony part, or
inember thairof, the haill Congregatioun shall concur, assist, and
conveane ftogidder to (the defence of the semin Congreqatioun, or
persone trubled.» Namens de «Uongregation» werd dit verbond ge-
teekend door den graaf van Argyle, James Stuart, den graaf van Glen-
cairn, Lord Boyd, Lord Ochiltree en Matthew Campbell, sheriff
van Ayr.

Zoo was dan de strijd om Perth nog zonder bloedvergicten afge-
loopen. Ongehinderd deed de koningin-regentes er haven intocht.
Doch al spoedig zou de vrede weer worden verstoord. Wat men, ge-
dachtic aan de vroegere handelwijze der regentes, al vermoed
had, ja openlijk tevoren had voorspeld, geschiedde. Zoodra azij
weer meester was in Perth, bekommerde zij zich niet veel om de
voorwaarden van het verdrag. Knox zegt, dat de predikers het ook
wel voornit hadden gezegd, maar slechts daarom de aanneming van
het verdrag hadden aangeraden om hun, die hen van rebellie beschul-
digden, den mond te stoppen, en verder «so to saffer hypoeresie fio




discloise the sellll» Dil geschiedde dan ook. Allereerst begon de
regentes met de oude magistraatspersonen af te zetten en nieuwe
mn hunne plaats t¢ benoemen, alsook een man, die zeer in discrediet
stond bij velen, tob provoost aan te stellen. Voorts lieb uj tegen
de uitdrukkelijke bepaling van het verdrag in  eene bezelting
soldaten in Perth achter tot grooten overlast en ongencegen der
burgerij. Zij verschool zich achter de witvlucht, dat het geene Fransche
soldaten waren, omdat het Schotten waren, die zich in Franschen
dienst bevonden. '

Deze handelwnze der regentes kwam cchier de <<(_'3011g1'égation» ten
goede. Knox en Willoek toch, welke laatste met den graaf van
Glencairn was meegekomen, hadden by de onderhandelingen over het
verdrag James Stuart en den graaf van Argyle, die reeds beslist
Protestantseh waren, er cen crnstig verwyt van gemaakt, dat g zich
tegenover hunne broeders aan de zijde der regentes hadden geschaard.
Dezen echter hadden geantwoord, dat zij dit hadden gedaan, omdat
zij, afgaande op de Dberichten der regentes, hunne handelwijze als
rebellie hadden moeten beschouwen. Doch fevens hadden zij beloofd,
in geval men ziech nu toegefelijk wilde hetoonen in het verdrag, «that
yi the Quene did break in ony joit thairof, that thay, with thair hole
poweris, wald assist and eoncur with thair bretherin in all tymes to
cum.» Zoodra Argyle cn James Stuart dan ook zagen, dat de
regentes de bepalingen van het verdrag schond, verwijderden ziy zich
van het hof. Op het bevel van de regentes om ferng te keeren
antwoordden zij eenvoudig, «that with saif conscience thay culd nocht
be partakaris of so manifest tyranny as by hir was committed, and
of so great iniquity as thay perceaved devised, by hir and hir un-
godlie Counsale and Prelattis.» Zij begaven zich naar St Andrews
en schreven vandaaruit aan verschillende edelen om hen uit te noo-
digen daar den 4den Juni te verschijnen «for Reformatioun to be
maid thairs.

- Zoo had de regentes het reeds smeulende vuur nog slechts te ster-
ker aangewakkerd. Door Argyle en James Stuart van zich te stooten
bracht zij haar eigen partij een onherstelbaar verlies toe. In James
Stoart, den natuurljken broeder van Maria Stuart, prior van St
Andrews, later graaf van Murray, kreeg de tegenparti) een hondge-
noot, die weldra in hare gelederen de eerste en tevens de edelste plaats
zon innemen. James Stuart toch bekleedt in Schotlands hervormings-
geschiedenis eene dergelijke plaats als in de onze door Willem van




229

Oranje wordt ingenomen. Ook Argyle was iemand van veel machb
. en invloed, doch wat zijn persoonlijk karakter betreft, stond hij verre
beneden James Stuart.

Nadat dos cerst Perth het brandpunt had gevormd, concentreerde
de strijd zich nu om St. Andrews. Niet tevergeefs toch hadden Ax-
gyle en Stuart hunne oproeping gedaan. Weldra kywamen verschillende
edelen mnaar St. Andrews en brachten Knox, die intusschen op ver-
schillende plaatsen in I'ife had gepredikt, in hun gevolg mede. Knox
was voornemens den Zondag na zine aankomst ook in St. Andrews te i

| preeken. Fen lang gekoesterde wensch en vaste hoop van Knox, uitge-
sproken zelfs toen hj) nog op de galeien was en meermalen daarna, 1)
zou dan nu in vervulling gaan. Toch zou de aartsbisschop van St. Andrews, !
Jumes IMamilton, nog ecne poging doen om het te verhinderen. Die |
smaad was al te groot, dat de door hem zelf eens veroordeelde en in ,
effigie verbrande ketter nu in zijne eigene stad zou optreden. iy
snelde dus met cen honderd gewapende mannen naar St Andrews.
\ Bovendien was de regentes meb have IFransche troepen dicht in de
nabjjheid, in Falkland, zoodat zij elk oogenblik den aartshisschop |
kon te hulp komen. Ook was men nog volstrelt niet zeleer van de !
gezindheid der inwoners van St. Andrews, zoodat de edelen, die slechts ;
con gering govolg bij zich hadden, beter vonden, dat de dag van Knox’
optreden vooresrst zou worden uitgesteld. Doch daar kwam Knox zelf
tecen op. Hoewel de aartshisschop de edelen had doen weten, daf, |
in geval Knox op den predikstoel durfde verschijnen, hij een dozijn mus-
ketben op hem zou laten richten, liet hij zich daardoor niet afschrikken.
Hij zeide eenvoudig tot de edelen, dat hij nooit Christus Jezns had gepre-
dikt om iemand daardoor te trotsccren of voor eigen voordeel of om
anderen daardoor schade te doen, «but to delay to preache the mor-
row, (onless the bodie be violentlie withholdin,) I can nocht of cons-
cience: for in this Town and Churche begin God first to eall me }
to the dignitie of a preacheour, from the whiche 1 was reft by the r
tyranny of France, by procurcment of the Bisehopis, as ye all weall J
|
|

encuch know: How long I continewed prisoneir, what torment 1
susteaned in the gallaies, and what war the sobbes of my harte, is
now 1o tyme to receat: This onelie I can nocht conceall, whiche mo
than one have hard me say, when the body was far absent from
Scotland, bhat my assured hoap was, i oppin andience, fo preache

1) Zie hoven, bl. 42 en 157.

{
|
I
|
|
i
I




a{)

]

in Sanctandrois befoir T depairted this lyeff. And thairfoir, My Lor-
dis, seing that God, above the expectatioun of many, hath broeht
the body to the same place whair first T was called to the office of
a preacher and from the whiche most injustlic I was removed, |
beseak your Homouris nocht to stop me to present my selff unto my
bretherins., Wat hel gevaar betrof, zijn leven was in de hand des
Heeren en hij vioeg ook geene gewapende mannen om hem te ver-
dedigen, hij vroeg allcen gehoor en als men hem dat nu weigerde,
dan »ou hij het ergens anders mocten gaan zoeken.

Door dit onvertsaagde spreken van Knox, die van heb eerste 00gen~-
blik af aan, toen hij in Schotland Jkwam, de zel der gausclie hewe-
ging was geweest, zooals ool blijkt uit de verschillende stulcken, die
men  publiceerde en die geheel zijn geest ademen en waarschinlijk
voor het meerendeel door hem werden opgesteld, werden de edelen
nog slechts temeer voor hem gewonnen. Zij durfden dan ook niet
verder van bezwaren spreken, wanneer de persoon, wien ze in de
allereerste plaats golden, ze zoo licht achtte, cn zij aarzelden niet
lunger doortastend te handelen. Tegen alle vermaningen van dewn
bisschop in verscheen Knox den volgendon Zondag op den kansel en
sprak over de fempelreimiging. Zonder stoornis licp alles af en de
indruk, dien Kuox’ prediking maakte, was z00 groot, «that alsweil
the wmayistratis, (he Proost and Bailies, as the conununaltie fov the
most parie, within the town, did aggree o remove all monunientis of
tdolatrie, whiche also thay did with expeditionny.

Zoo werd dus ook in Bt Andrews, de stad, waar Knox eenmaal
zijne evangeliebediening was begonnen, de reformatie ingevoerd. 1) Zooals .
wit  hovenstaand cifaat blijkt, ging et hier heel wat ordelijker in

1] Vol blijdschap schreef Kuox in die dagen (25 Juni) wic St A ndvews san Mrs. Loeke:
- Thus farre hath God advaunced the glorie of his deare Sonne amongst us. O that iy
heart vould be thankiull for the superaxesllent benefite of my God! The lany thrist o7

wratched heart 1s satisfied vn abundozes, that s alove naiy

setatiows: Tor now, f

dayes and moe [vg. boven, bl 153

hath mwy God used my tongue in my nstive countrie

to the manifestationn of hig glorie, Whatseever now =all follow, as tuiching myv owne

carcase. his Holie name be priised. e thinst oF e pege peuple. @l sweill as of 5 mo-

all trium-
pho for a space heir. in the North and extreme parts of the earth. We foare, that the
tyvannie of Pranve sall, under the eloke of religioun, seele a plaing conyneist of us: but

Bilitie heir, i wonderons grvai. which nutteth me in comfort, that Christ Jesus
. b : It 1

potent is God to confound their eounsells. and to breake their force, God move the hear
iat Jex S

desieuetiong,

of such as profosse Che 5 with us fve. beneden, bl. 238 vv.7 to have et 1o our

infancie. #nd open their eyes that they may see, that G piiee sall be (heir

Works, VI p. 2.




251

zgn werk dan te Perth.  Hier geschiedde alles met goedkeuring en
dus ook onder toesicht van de plaatselijke overheid. De beelden wer- |
den wuit de kerken weggenowen en de kloosbers gesloopt of althans
van beelden gereinigd, want ook hier werden eveuals te Perth nuar
het voorbeeld van de koningen van Juda niet alleen de <idolatries,
maar ook <all monumentis thereof» ternedergeworpen.l) Zoodra de
regentes. door den aartsbisschop hiervan was verwitligd, besloot zij
aanstonds naar St. Andrews op te frekken en Argyle en James
Stuart, die toen slechts weinige manschappen bij zich haddewn, aan
tc vallen. Doch ook Argyle en Stuarl badden niet stil gezeten en
weldra kwam men van alle kanten uib de provineitn Lothian en
Fite en uit de steden Dundee en Perth hun te hulp, zoodat, naar .
Knex ons meedeels, hun leger in één dag van 100 ruiters werd Ue- '
bracht op 3000 man. Zij hadden zich op eenigen afstand van St. An-
drews gelegerd om daar een gunstig punt te kunnen bezebten, waar #ij
de troepen der koningin zouden kunnen afwachten. De koningin echter,
bemerkende, dat Argyle en Stuart aanzienlijlke versterkingen hadden
ontvangen, viel hen niet aan, maar begon weer te onderhandelen om
tyd te winnen ten cinds zichzelven te versterken cu den vijand met zijn
plotseling samengestroomd lsger af te matten. Zij stelde voor een
wapeustilstand van acht dagen te honden, opdat intusschen onpartij-
dige mannen de zaak zouden kunnew onderzoeken. Dit werd aange- “

nomen en daarop gingen velen weer naar -hunne woonplaatsen terng.
De Lords met hunne manschappen bleven nog eenige dagen te
St. Andrews en beraadslaagden daar, hoe men Perth zon bevijjden
van de troepenmachi, die de koningin er tegen de bepaling van het
verdrag in bezetting had gelaten. Stuart en Argyle richtten nog een :
verzoeksehrift aan de regentes om overeenkomstig het verdrag die |
soldaten uit Perth te verwijderen en ook de stad te vergunnen volgens
haar oud recht haar eigen overheld te mogen kiczen, «that the same
may be guyded and veulled frelie, us it was befoir, be the Baillies
and Counsale, conforme to thair infeftmentis gevin to thame be the
ancient and maist eveellent Kingls of this vealmme, to elect and cheise

hey pulf i
nob therrefamnatious,

1] Phe manour of thair proeeidyngis in Reformaticun, is this:

ner of Kravyes |Pridries]. and gome Abayes, which willingly ve

As to pavoys churehis. they cleyas theie of ywmages and all other monumentig af ydoTutrye,
aud commandis that no Blessis be said in them: in place theroll the Baok sett fowrthe le
godiye Hing Bdwand s ved [vg. boven, hl. 156 in the same chnrches.” Kirkaldy of Grange
aan Henry Percy, 1 July 1559, Warks of Kaoe, vol. VI, p. 34.




thair ofliciaris at Michelmess, and thai to ndure for the space of oue
yeir, conforme To the auld ryte and consuetude of this realme.» 1)
Doch toen dit verzoekschriff vruchteloos bleef, hesloten zij, nadat de
termijn van wapenstilstand was verstreken, naar Perth op te rukken
om het van zijn dwangjuk te bevryden.

Voor Perth kwamen ook tal van andere edelen bijeen en uoo
gonden dan de gezamenlijke Lords eene sommafie aan de vreemde
bevelhebbers en hunne trocpen ow de stad te verlaten en tevens aan
den pas door de regentes benoewmden provoost om de poorten te
openen «to all our Soveraneis liegis, to the effect, that als weill trew
religioun now ancls begun thairin may be maynteaned, and idolutrie
utterly suppressed; as alsua the said town myght joise and brooke
thatr ancient lowis and Gbertles unoppressed by wmen of wear, accor-
ding to thair old privilegis granted to thaume by the ancient Princes
of this realme, and conforme to the provisiown conteaned in the Contruct of
Mariage maid be the Nobilitie and Parhament of this realme with the
King of Irance, beirand, that nane of owr ald lawis nor liberties should
be altered.» Hun werd echter door de bevelhebbers geantwoord, dat 7ij de
stad zouden bezet houden overcenkomstig hunne helotte aan de regentes.

Daarop maalkte men zich gereed tot de belegering, want men had
vast besloter. Perth te Dbevrijden, zoodat voor het oogenblik Perth
weer het middelpunt van den strijd werd. Weer wilde de koningin
door onderhandelingen hen tot witstel dringen, doch thans liet men
zieh niet meer daartoe verleiden. Men eischte kortaf, dat de soldaten
de stad zouden verlaten en anders zou men er hen toe dwingen.
Onbevredigd moesten dus de onderhandelaars, waaronder de graaf van
Huntley, een der machfigste katholieke edelen, aftreklken, Daarop wend
weder eene sommatie tot de stad gericht, doch tevergeefs, zoodab
eindelijk den 25sten Juni op last van Lord Ruthven, den vrocgeren
provoost der stad, het cerste schot werd gelost. De anderen, waaronder
de-mannen van Dundee het cerst, volgden het voorheeld. De bezetting van
Perth, die niet sterk was cn gehoopt had op bijstand van de regentes,
gaf zich toen spoedig over, zonder dat men verder slaags raakte. Aan
de bezctting werd cen vrije aftocht versund en zoo was Perth dan
uu weer in handen der Protestanten.

Nauwelijks waren de Protestanten meester, of het volk wilde zich
gaan wreken op den bisschop van Murray, op wiens rvaad Walter

1) Works, vol. L, p. 856.




|

Milne op den brandstapel was gebracht. De bisschop woonde in de
abdy Seone in de nabijjheid der stad. Hoewel Arveyle en Stnart, ja ovk
Knox zell, trachtten het volk tegen te houden, konden zij toch niet meer
verhoeden, dat het hinnendrong in de kerk der abdij en in het paleis van
den bisschop, alwaar een groote verwoesting werd aangericht. Onderwijl
hoorden Argyle en Stuari, dub de regentes Stirling wilde bezetten
om hen af te snijden van hunne bondgenooten ten uoorden van de
Forth, waarop uy uich genoodzaall zagen terstond naar Stirling te
trekken om de koningin te voorkomen. Het volk maakte nn van
hunne afwezigheid gebroik om de abdij Scone te plunderen en ten
slotte in brand te steken. Intusschen gelukte het Argyle en Stuart
nog juist by tyds Stirling te bezelten.

Toen Btiling in handen van de Protestunten was, gevoelde de
komingin  zich te Edinburg niet meer veilig en trok in allerijl terng
naar Dunbar, zoodat de DProtestanten asnstonds besloten voort te
trekken paur Idinburg «for Relormationn to be maid thairs, waar
zij den 29%ten Juni reeds aankwawen. Hdinburg en de invoering
der reformatie aldaar, in de hoofdstad des rijks, was voor hen het
hoogtepunt. Totnogtoe was alles voor hen bijzonder voorspoedig
gegaan.  Doch nu kwamen er moeilijker dagen.

Nadat te Edinburg op de gewone wijze door verwijdering van de
beelden uit de kerken en slooping of reiniging der kloosters de
reforiatie was ingevoerd en een geregelden Protestantschen ceredienst
was ingericht, waarbyj Kuox tot predikant der stad werd aan-
gesteld, kwam er ecu brief uit Frankrijk van Frans IT en Maria, waarin
cane parte of our legis, nameing thawe selffis The Congregatiouns
werden gelast «under the pane of treasones, uiteen te gaan en naar
haonne woonplaatsen te vertrellken, en waarin werd verklaard, dat
2 door hunne handelwijze hadden getoond «thial it is na religioun,
wor aiy  thing thairlo perteaning, that thei seak, bot onelie the sub-
versioie of our authovitie, and wsurpatioun of owr Crown ; in manifest
withessing whairof, thay daylie veceuve Inglismen with messagis unto
thame, and sendis siclyk in Ingland.» Daarop volgde weer een
brief van de Tovds aan de regentes om zich te zuiveren van de
aanklacht tegen hen ingebracht, terwijl men tevens twee afwevaar-
digden zond, de Lairds van Pittarrow en van Cunningham om haar
hanne grieven nog eens bekend te maken en de voorwaarden, Waarop
wen de versehuldigde gehoorzaamheid haar niet zou onthouden. Het
voornaamste, dat men vroeg, was «liberty of consciences, voorts dat de




234

vogelvrij-verkloring  der  predilers zou worden opecheven, dat onge-
schukte diengren van hunne kerkelijke befrekkingen zouden worden
ontzet en eindelyk dat de Fransche soldaten, «who than war a
burthein untollerable to the cuntrey, and to us so fearfull, that we
durst wocht in peaciable and quiet maner hant the places whare
thay did lye», nuar hun vaderland zouden terngwezonden worden.

Aanvankeljk scheen de regentes gunstig gezind en verzocht de
leiders te spreken, waarop Glencairn, Ruthven en Qchiltree tot haar
gingen. Toen begon uij echter haar beklag te doen over de handel-
wijze, die zij van hen mocst ondervinden. De tijd ging zoodoende
voorhy, en men kwam niel lot eene beslissing. Rindelijk werd be-
sloten, dab afgevaardigden van beide zijden te Preston zouden bijeen-
komen om fe onderhundelen, van de wijde der regentes: de vroegere
vegent Arran, thans herbog van Chatelherauls, 1) en de graaf van
Huntly, de Lords Erskine en Somerville, de abt Mr. Gawin Hamilton
en John Bellenden, van de zijde der Congregation: de graven Argyle
en Glencaim, de Lords James Stuart, Ruthven, Boyd en Ochiltree,
en de Lairds Dun en Pittarrow. Doch ook daar kwam men niet
tot eene conclusie, helgeen ook de bedveling was der regentes, die
alzoo de tegenparty hoopte af te matten, hetgeen haar ook gelukte, want
het Protestantsche leger begon meer en meer te verloopen, daar men
geen geld genoeg had om de manschappen zoo lang onder de wapens
te honden.

De regentes scheen intusschen wel vijheid van godsdienstoefening
te willen geven, doch op voorwaarde, dat waar zij zou vertoeven, de
predikers zich zouden verwijderen en de mis zon worden gehand-
haafd. Hierip wilde men echter van Protestantsche zijde niet treden.
Het antwoord luidde: «That as we wald compell hir Grace to o
religiown, so eould we nocht of conscience, for the pleasur of any
earthlie creature, put silence to Godis trew messingeris; nother culd
we suffer that the wycht administiatiounn of Cheistis trew sacramendis
should gif place (o inanifest idolatrie; for in so doing, we should
declair ourselffis ennemies to God, to Christ Jesus his Sone, to his
eternall veritie and to the Libertie and establishinent of his Churche
within this realmes ?); dmmers in dat geval zou het asn de wille-
keur van de regentes staan om eene gereformeerde Kerk eenvondig
door haar verblijf ergens weer te vernistigen. Nog werden evenwel

1) Yie bowen. bl, 180, nant 2.
2) Works, vol. L, p. 389,




de onderbandelingen door de regentes slepende gehonden, daar i
wel bemerkte, dat de tegeupartij in kracht afnam.

Loen hel oogenblik haur gunstig toescheen, ruke z dan ook
eindelylk naar aanleiding van Let doen stilstaan van de wunt door de
Protestantsche Lords, hetgeen cen recht was van de kroon, op Edin-
burg aan. De Protestanten waren op dat oogemnblik uiterst zwalk.
Hulp wit de hun bevriende provincies konden zlj niet zoo spoedig
doen aanrukken, woodat hunne positie zeer moeilijk was. Toch be-
sloten zij Bdinburg niet te verlaten om de reformatic aldaar njet prijs
fie geven. Leith, dat eerst ook de partij der Protestanten had gako-
zem, bleef miet gefronw, maar gaf zich tot groote teleurstelling der
Congregation zonder slag of stoot aan de Franschen over, zoodat de
regentes nu in Leith, de sterke havenstad van Hdinburg, eenc vaste
positie verkreeg,

Na de inname van Leith werden de onderhandelingen weer geopend,
terwijl Intusschen de Protestantsehe geledsren weer een WeIng Warel
versterkt geworden. Kvenwel bleef hot kasteel van Edinburg, waarover
Alexander Erskine liet bevel voerde, nog steeds onzijdig, ja, neigde 7elfy
meer over tot de partyj der koningin, zoodat de positic der Protestanten
vooral door de bevetling van Leith thans zeer ongunsti was. Toen
eindelijk  Erskine begon te dreigen de stad tc zullen besehieten, in-
dien men de Franschen niet binnenliet, besloot men onder zulke on-
gunstige owstandigheden o0 spoedig mogelijk eecn verdrag te sluiten.
Dit geschiedde dan ook op voor de Protestanten nog tameljle guns-

tige voorwaarden. Den 24sten Juli 1559 werd dit verdiag van Leith
gesloten, dab geldig zon zijn tot dem 10%n Januari. De predikers
zouden in hunme bediening niet worden verhinderd, geen garnizoen
zon in Hdiuburg worden gelegd cén de stad Kdinhurg zou vrijheid
van godsdienstoefening mogen hebben. De Congregation moest echter
aanstonds Ldinburg verlaten en zich verbinden aan de geestelgkheid
de tienden wuit te betalen en niemand te verhindercn in zyne bedie-
ning of ergens verder de reformatie in te vocren, !y Doch ook ten op-

1) Benigen tijd na de sluiting van dit wverdrag, den 28ston Augustug 1559, wond Knox
een hrief aan Calyijn, den eprsten, die ons uit hunne correspondentie bewaard bleef. Wa-
gens zijue vele drulten kon hij slochis kovtelijle schrij

en en list het daarom aan den

overbrengor van den brief over om Calvijn een verslag te geven van den loop der geheur-
tenissen in Schotland.  Maur op fwee yragen, die hij in enthennenden zin beantwoordt en
waarom anen hem ..plas aequo severas” vindt, wenseht hij Calvijns anbwoord to VErnemsn,
nl: 1. . An ad Baptismum admits debeant Spigeit, Sdelutraeuin 6t swvonimsatonin Tl

priusquam  vel parentes per resipiscontivm sese subdiderint Beclesiae, vel i gui hujusmoadi




236

gichte van dat verdrag werd de regentes al spoedig beschuidigd in
de formuleering van sommige punten te zjn afgeweken van de be-
dingen der Protestanten.

Na nog bij publieke proclamatie de voornaamste bedingen hunner-
zijds aan de burgers van Edinburg te hebben bekend gemaakt, ver-
lisben de Lords do stad en begaven wzich eerst naar Linlithgow en
daarna naar Stivling, waar zij het verbond, dat =zij te Perth texamen
gesloten hadden, «the band of defence, and mentenance of religiowin,
and for mutuoll defence», den 15ttt Angustus op nieuw bevestigden.
Dil werd vooral daarom noodig geacht, omdat men bemerkte, zovals

prognati sunt, Baptismum petere possinf. 2. Utrum waonachis et sacrifionlic Papisticis, qui
neque Heclesiae Dol serviunt, nerne proptsr habitudinem sevvive possunt, awwud seditus
persolvendi sing, etiamsi prrovem pristinum ore fateantar’’ — Den Ssten November zond
Calvijn hem zijn anbwoord, FIij had met blijdschap en werbazing Let bevieht vernomen
Lde uberrimo Jabornm tuorum suceessu,” cen L ineredibilem successum tam brevi temporis
apatin.” Hij had aan de broeders niet gascliveven, wanb ,.gul aow i

090 iy, STNEREES
sis ortatar, et guid foculiaris et wervarwn Deus ad has pupeles obeundas $ihE contylerit, fra-
ires stimulare supervacuum esse duxi’” Wat Knox' vragen betrelt, hij had zijne eollega’s er-
over geraadpleegd en eenstemumig hadden zij besloten het volgende te antwoorden. Knox
dead wel met te vragen, of men kinderen van afirodendicnaars en van getzeommuniceerden
mocht deopen., want men meest altijd vosrzichtip zijn om het sacrament niet te onllicitizen,

hotoeen geschiedde, alg het maar promiscue” werdl toegostaan amn ol of als
lemand  werld gangenomen zoader goschikite  getuigen, die tot de weitige burgers van
de Kerk kunnen gervekend worden. Maar omdat bij het rechite gebruik van den Doop
het oezeg Gods moeb gelden en Zijne instelling moet beslissen, wat vecht is, moeb men
in de serzle plaats vragen, wie God met Zijne stam tot den Doop roept. ., Promissio autem

Lt

in wille ge

ta ext in papatu,
vioorem of efficaciam baptismi nan abtelerit, Onigo enim spectanda est, ipsa buptismi ratio
) 1 i/ I

non seboler tantwm cuinsque fidlinm i primo grady comprebendit

see extenditur, Unde etiam fctum est, ol pietatis interraptio, quae gras
| pL, i =

et natara em poromissicee aestimanda,”  Thavem behoort opk het nakvoost van vreme voor
ouders tob el ekawn der Kerk, ook &l zijn de grootvaders of vaders afvalligen geweest.
Want hoewel Tiet een dwaas bijgeloot is van het Pausdom om kinderen van Jaden en
Turken te stelen of van hen weg te nemen en aanstonds te dospen, zoo worden loch ook,

L ibicuiigus won prorsus intercidit vel exstingly fult ehristianismd professio”, de Kinderen van

b weblie vecht beroofd, aly zij ven hot gemeenschappelijl tecken worden geweerd. Im-
mers, dasr God resds 3000 of mese jaren geleden hen met zijne aanneming heeft vereerd,

ig het onreshtmati. dat de daavop aevolgde goddeld

heid der ouders ,,coclestis gratiae
cursum abrumpat.”  Bindelijl, . sienti nen recipitur quisque ad haplismum welis duelasad
palets swi vespeeiu vel favore, sed propter continusm el fa

ita uning parentis odio ab

ccelesine ingvessu prohiberi infantes nulla valio patitar”™ Tnlus chen ziju echter gefuigen
noodzakelijl. Want riets is lehtvanrdiger dan dat dezulken, van wie men niet ool dal
zij diseipelen van Cheistus aallen ziju, s Ziji lekawn wardes g

gepaeyd. Daaram als exr

miemand van de verwanten verschijnt om aan de Kerk zijn geloof te betuigen en de 2oy
saow het anderivijs van het kind op zich te vemen, dan is de handeling ijdel en woerdb de Deop
ontheiled., Maar is ev zull ecn wettig getuige, dan ig er geen grond een kind al te wij-
soi. Dovendien, de handelwijze in de nu weer opblociende Kerk is verschillend van die

in eene reeds wel gevestigde Kerk, Met verloop van Lijd moeten de ingeslopen verkeerd-




[
=

in het stuk zelf werd uitgesproken, dat de regentes trachite door
allerlei beloften met icder van de Lords afzonderlijke voorwausden
fie maken en hen alzoo onderling te verdeelen. Gedeeltelifk was dit
haar te Edinburg ook al gelukt, waar verschillende edelen langza-
merhand van de Congregation waren afgevallen. Doch de voor-
naamsten, Argvle en James Stuart, op wie zij het het meest gemunt
had, had zj niet tot afval kunnen bewegen.

Vooral na die moeilijke dagen te Ediuburg begreep men, dat men
op den duur den strijd tegen de regenles niet zon kunnen volhonden.
In het begin ging alles goed. Toen stroomde van alle kanten de
hulp toe. Doch het spoedig samengestroomde luger omthond zich ook
weer evon gemakkelijlk. Ook de regentes had dit begrepen en duurom
was het van den aanvang af hare lukiick geweest door langgerekte on-
derhandelingen en dubbelzinnige antwoorden de tegempurtij af te
matten.  En dat was haar maar ul te goed gelukt. Op het hoogte-
punt van den overwinningstocht van de mannen der Clongregation,
te Edinburg, was ook ten slotte hunne zwakheid openbaar geworden, In

heden wavden verbeterd en dan moeten de ounders zelf gedwongen warden hunne kinderen
ten doop aaw te bieden en zelf de cerste getuigen te aiju. Want wil men resds aanstonds
in den beginne met gestrengheid de hoogste volwaaktheid fnvoeren, dan is heb te yreozen,
dat velen, deze gc'elégernheirl gretie aangrijpende, in hunne zonden zullen blijven liggen.
Men mag niet in het geringste nfwijken van de lijn. ons van Godswege voorgeschroven,
maar als men den Daop zou weigeren aan hen, dic ld.--.m'blijkelijk huisyenaolén der Kepd
zijn, dan zou de weigering te gestreng zijn, Daarom mosten men, totdat de tucht krashe
tiger zal kumnen worden gehandhaafd, de kinderen, onder voorwsarde dat getuipen devons

voor het onderwijs op zich nemen, doopen, maar intusschen de afgodische cuders ernstip:
vermanen zich aan den dienst wan God te wijden en getxcommuniceerden zich met de
Kerk fe werzsenen. Wat yvoorts de imkomsten van monniken en priesters beteeft. hat is
waar, dat zij geen vecht hebben om ,.ex publico”
nuttelonze rust te leven. Idarom, zijn zij geachikt voor den dienst in de Kerk, laat wen
hen daartoc recpen. Maar dasr zij over het geheel ongeleerd en ongeschikl wijn, ,.Juui-
adver cune Ullis videtur vsse agendion.” Wl Toewel zij, die niels voor de Kerk doen, geen
rechit. hiebben op onderstand. zou het evenwel hard zijn. daav zij door onwetendheid on
ibwaling zichzelven hebben verstrikt en sen desl van hun leven in ledigheid hebben door
gehracht, hun geheel van allen onderstand te berooven. Zij moeten dasrom sangeninand
worden liever van een geschilten arbeid fe leven dan het goed, voor diennnes der Kerk
en armen bestemd, te verhruiken. | Media etinm ratio fonenda” ten opzichte van de rijlke kerke:

onderstand te ontvangen om maar in

goederen, waarvan cen decl voor kerkelijke docleinden kan werden hesteed. Tntusselien, daar de
Kerk bij hun dood toch in het hesit der goederen komt, mosl men niet strijden nver de jaar-
lijksche inkomsten, slleen hun heriuneven precario ef tolerantio, non approdatioue psos
velinere guod momgies, suve adepti sunt’. Voorts moeten zij worden vermaand om, tevrodon
met een mabip levensonderhoud, Hever aan de Kerk Let hare (¢ restitueeron, dan toe te
laten, dat de Kerk gebrelr heeft aan getrouwe disuaren of dat have diensven honger lijden.
Corp. Bef, Op. Calv. vol. XVII, p. 666 sq. Vo, Words of Kaoa, VI, p. 94 3. (vertaling
van Laing).




Py L5 1
J!JL,

slke dagen bleek vooral, hoe Knox eigenlijk de groote geestelijlee leider
was der gansche beweging. Hij was hefi, die dan hunne oogen weer wish te
richten op het ééne, groote doel, en hen dasrvoor in nienwe geestdrift
deed ontvlammen. Hi was het, die dan door zijne wonderbare welspre-
kendheid den vertsasgden weer moed wist in te blazen, die door zjjn
eigen groot geloof geloof sfortte ook in de harten van hen, die begon-
nen te wankelen. Vooral in die eerste dagen van teleurstelling na
den eersten, grooten voorspoed had men zulk een wman noodig. Docl
ook nog in andere opzichten was Knox’ invleed van het grootste ge-
wicht. Qok waar het gold het nemen van prakfische muatregelen,
vroeg men niet tevergeefs bij Knox om raad. Met sijn helderen,
scherpen blik doorzag hij spoedig de listen der regentes. Fn het
zal wel vooral op asndrang van Knox geweest zijn, dat men, te
Edinburg zijnde, weigerde op het verzoek der vegentes i te gaan om
Argyle en Stuart alleen te zenden om te onderhandelen. Knox door-
zag hare politiek spoedig om vooral die twee door afzonderlijke voor-
stellen en  beloften van de anderen te scheiden. Daarbij komt de
aroote, persconlijke invloed, dien hij door zijne krachtige persoonlyk-
heid op de edelen uitoefende. Men denke bv. aan zijn optreden fe
St. Andrews. Hn ook te Perth waren hij en Willock de eersten ge-
weest, die Argyle en Stuart verweten hadden, dat zij hunne broeders
niet hadden bigestanan, en die zoodoende van hen de belofte ont-
vingen van bijstand, zoodra de rvegentes de gestelde voorwaarden
schond. Qok vele van de stukken, die men publiceerde, dragen den on-
miskenharen stempel van door Knox te zijn opgesteld. Ook bij de verschil-
lende <covenants», die gesloten werden, heeft hij, dio or altijd zoozeer op
uit was om alle Protestanten tezamen recht duideljk te doen gevoc-
len, dat zij waren de ééne «Congregation of Jesus Chryst» in Schot-
land, ongetwijfeld een groote rol gespeeld. Trounwens in alle moei-
lijke_govallen en in zaken van gewicht handelde men niet buiten den
raad van KEnox om. _

Vooral ook in ééne waak, diec voor Schotland van het hoogste be-
lang was, heeft zich de invloed van Knox sterk doen gelden, nl. in
Schotlands verhouding tot Kngeland. Reeds den 28stn Juni had hij
van uib Perth geschreven aan Ceecil 1): «My eie hatlh long looked to a
perpetuall concord betwix these two Reabimes, the occasion wharof is

1) Knox kende Cecll noe van vroeeer: with quhome the said Jhonne had bein befoive
! b = >

familinrlel aequented.”  JWorks, yol. 11, p. 15, Vg. hoven. hl. 215.




now most present, yf God shall move your hartes unfeanedlie to
speak the saim, for humilitie of Christ Jesus erucified, now begun
heir to he preached, may joyn together the hartes of those whome
Sathan by pride hath long dissevered for the furtheraunce heirof.s 1)
Al vroeger had hi reeds tijdens den corlog blijkens dienzelfden brief
een schrijven aan Cecil gezonden, dat echter verloren is gegaan. Van
het begin van den oorlog af aan heeft Knox op zulk een verbond ¢
van Schotland met Engeland, waarnaar hij reeds zoo lang
had verlangd, aangedrongen. ?) Ook in den bricf van Maria Stuart
en brans 1l3) was op die verhouding tot de «Inglismen» reeds ge-
zingpeeld. Hm ook wanneer men n Schotland zich weer het meest
teruggestooten. gevoelde van den ouden vijand, bleef Knox toch altijd
met laacht aandringen op een verbond, waarvan hij begresp, dat
alleen heil voor de reformatie te wachten was, en waarvan hij ook
mzag, dat het door de matuur zelf sangewesen was als in alle op-
zichten heilzaam  voor zijn vaderland. Hoewel men al spoedig naar
hulp van Engeland had witgezien ), was het toch vooral na de
dagen van tesenspoed te Hdinburg, dat men middelen in het werk
begon te stellen om een blijvend verbond tot stand te hrengen. Nog

L Werds, ol. W1, p. 41,

2) Knox was de eersie. die op zull sen verbond met keacht asndrong, en lij wal er
den ecrsten stoot toe, dut men met de onderhandelingen begon. In Juni 15568 kwam hij
te St Andrews .in deipe diseonvse” met Kirkaldy of Grange nver de graote ceyaren. wosrin
men zich bevond, en owver de mooilijkheid om holp te verlodjgen. . Efter many wordis,

Jhove Knox burstit furth as followis: Y Begload wald §

de thate aili commditie. yen,

W trad id eomsider the danger gahaivin thel thameselfis stand, thes weld nolf suffer s o
perishe G this quesrelly for Frawce Lath decreit swo less the congusst of Faglaud they af
Seatland, After long veassoning, it was concluded Beficiz hanie fiva, that supporie sould
be cravit of Eangland; and for that purpeis, the said Laivd of Grange frst wreit (o Sir
Harie Pervie, and efter raid frome Tdinbuvgh and spak with him.” #eeks. val, T, T 22
Ook later alg de Lorvds zijn teleuy

cesteld door et algemecne en duistere antwoord van
Ceeil op hun cerste schrijven .and thairfoive war detevmined that (4e0 wald sepucust 2o
foetes”

, dan s het wesr Knox, die hen ssuzel om het niet op te geven: . John Knox
Lpdiomvend fn the cowtrgire: bt he gonld prevaill no favther but that he shounld have licence
and libertie to writh as he thocht best.” 1. e, p. 85, Ve, ook heneden, bl. 248, noot L.

3) Zie boven, bl. 235,

4) Den Tdden Juni sehreef James Croft uit Berwick aan den schatmeester van Elisaheth.
iat de adel vergadord was to St. Andrvews en dat wij besloten waren weerstand te hieden
en .that in this godly proceading they Ivke for the Queene’'s Majesbiss assistance,”
Woorks of Havs, Mol. VI 1. 29, Fin den dden Tuli schreel Ceeal nan Henry Perey, cen [
FEngelsch heambte aan de grenzen, dat hij eens moeest sehrijven ., what manner of amitie
mighte ensne betwixte these two Realmes. and how the same mypht be hoped to be !
perpeteall, and wol (o be so sloedve as hevetoforw heth bene, without otlier assurance of
contynuance than from tyme to tyme hath pleased Fraumes.” 1 e, p, 38,




340

vo0r hot verdrag met de regentes stelden daartoe de «Lords of the
Congregation» zelf zieh in cosrespondentie met Cecil en met Klisabeth.
Den 19den Juli schreven zij aan hbeiden een brief, waarin =1 te
kennen gaven, dab zi] verlangden een «perpetuall amyties tusschen
Schotland en Engeland, en voorts Elisabeth verzochten om hnlp
vooral tegen «the greal preparalioun which we hear to be send ogainst
us by Fraunce» V). Tegelglk mep deze brieven zond ook Knox woer
cen brief aan Cecil met een ingesloten schrijven aan Hlisabeth over zijn
« First blast of the trwmpet», ®) wanari hij haar tevens verzocht Engeland te
mogen bezocken. Aan Ceeil schreef hij over hetzelfde onderwerp en
voorts, dat hij hem een geheim 3} hud mede te deelen cn hem ver-
socht hem daarom in de gelegenheid fe stellen met cen vertrouwd
persoon daarover te spreken. Eindelijlc gaf hij hem nog den prak-
tischen maad: «Trew and  faithfnll preacheris in the North partes
of England can not bub greetlie advaunce this eause. Yf a learned
and godlic man myght be appointed to Berwick, with licence algo
to preache within Scotland, T doubt wot to obtean unto him the
favonris of the most part of the gentillmen of the Fast and Mydde
Bordearis. Adverc one thing, sir, that yf the hartes of the Borderaris
of both partes ecan be wwited  together in Goddis fear, our victorie
then shalbe easy» 4).

(ecil mam in zijn antwoord tegenover de Lords een zeer gercser-
veerde houding asn. ITunne bedoeling: afsehaffing van de afgodery
en handhaving der vrijheid, was zeker goed, maar over de middelen
daartoe kon verschil van opinie bestwan, nl. «whyther be the office
of ull sortes of men this to doo, or bul some.» Wegens de moeiljke
tijdsomstandigheden kon hij hun niet wel antwoorden. Later hoopte
hij het beter te kunnen, als hij hunne handelwijze beter zon hebben
verstaan. Zij wisten ook, hoe Fmgeland pas een verdrag met Frankrijk
had gesloten en hoe moeilijk het was cen niet uilgelokten oorlog te
beginnen.  Maar hij had nog veel wmeer dingen, die gemakkelgker
en. dan te schrijven en die de overbrenger van den

waren te zegg

1) Loe p. e

3) Zie howen, bl. 216.

3) Het geheim betrof, zooals later bleek, een zegel wan Marvia Btuacl en Taog 11, dat
hem op zijne reis uwar Hdinburg op het sehip in stilte door jomand was getoond. en
waarop de wapens van Irankrijl, Tugeland en Schotland tezamen waren verhonden.  Zie

biief van Knox ann Raylton van 25 Oet, 1857, 1. e. p. 86 en 8% Vir, hayen, bl 216,
4 1w po 4% Ve boven. bl 5. noot 1.




241

brief hun wel zou meedeelen. Voorts wenschte hy hun voorspoed,
censgezindheid onder elkander, bekwame en vredelievende raadgevers,
en vooral «increase of such umoblemen to your nomber, as, by the
authovitie and fame of there names to be published abrode, your
doings maye beare the universall name of the great Counsell of Scotlarl,
for lack whereof your adversaryes maye rejoyse, and yowr frends rest
perplexed.s 1)

Aan Knox schreef hij geen woord over de first Blast, maar begon
zijn brief alleen met deze woorden: «Non est masculus neque foemina :
mmies enim, ut ait Paulus, wium sumus in Christo Jesu. Benedictus
vir ¢ui confidit in Domine: et erit Dominuns fidueia eius.» Hi
schreef cenigszing telewrgesteld, dat hij gehoopt had hem te Stan-
ford te ontmoeten en niet wist, hoe het toch kwam, dat dit niet ge-
schied was. Hoezeer ook Cecil wel wist, welke plasts Knox 1 de
geheele boweging in Schotland innam, lean ons het best blijken, uil
hetgeen hij wvolgen laat: «I forbear to descend to the bottome
of thingis, wntill T may econferr with such « one as you ar;
and, thairfoire, if your chance shalbe heirefter fo cum hither,
I wishe you furnissed with good credite, and power to mak good
regolutioun.» 2) Al schynt zijn antwoord snan de Lords <somewhat
obscure», toeh zal hij het wel duidelijk vinden, als hij Cecil maar
eens gesproken heeft.

Ceeil zelf moge zjn eigen antwoord tegenover Knox tamelijk duister
noemen, toch iy het duidelijk genoceg. Engeland is blijkbaar bevreesd
openlijk hulp te verleenen aan hen, die zich verzet hebben tegen het
wettig gezag. Vooreerst, omdat z1j zoodoende in botsing kunnen komen
met Frankrijk. Maar dan ook niet het minst, omdat zulk een optreden
van HElisabeth gevaarlyjke antecedenten kon opleveren ten opzichte
van hare eigene Roomsche onderdanen. Dat zijn die «difficulties of
the tyme,» waarvan Cecil schreef. Zouden niet Frans II, de
gemaal van Maria Stuart, die onlangs, den 10den Juli, zijn vader op
den troon van Frankrijk was opgevolgd, en Filips IT beiden dan even-
zeer het recht hebben om ook hare Roomsche onderdanen op dezelfde
wize te steunen tegenover haar, die volgens de Katholicken ten
onrechte op den Engelschen troon was verheven, waarop Maria Stuart
nog altijd hare aanspraken deed gelden? Dit gevaar was miet denk-

T

ot
1
ot

L
— =

ot
o

0y Jh




242

boeldig, want volgens berekening waren toen ter tijde twee derden der
Engelsehe bevolking . Roomsch-katholiel. 1) Gelukkig echter voor
Elisabeth hielden Frankrijk en Spanje elkander in evenwicht tegen-
over Engeland. Frankrijk was bevreesd, dat Spanje’s invloed in Engeland
tezeer zou toenemen, en Spanje nog meer, dat Frankrik vasten voet
wou krijpen op Groot-Brittannig. 2) Doch dit nam niet weg, dat het
voor Elisabeth gevaarlijk bleef openlijk de Schotsche Protestanten te
steuncn. Zi] vreesde zich te compromytbecren door met hen gemeenc
zaak te maken. Vandaar dat Cecil er ook zoozeer den nadruk op
legde, dat hiy hoopte, dat vele edelen zich bjj hen zouden voegen,
wier naam cen goeden klank had ook tegenover de buitenwereld,
zoodat wat z1 dedem, kon beschouwd worden als de handelingen van
«the grcat Council of Scotland.» Toch wilde Ehsabeth ook weer
gaarne, dat de heweging in Schotland haren voortgang had, deels uit
belangstelling in de reformatie, maar vooral daar zij den foenemenden
mnvleed van Frankrgk en de ultramontaansche pohtiek der Guises
vreesde. Zoodoende werd cchter hare positie tegenover Schotlamd
eenc tweeslachtige. 71 gebruikt feitelijk de opgestane party in
Schotland om de zaken aan den gang te houden. 'T'elkens weer
spoort zij hen aan door hare beloften, doch op het beslissende oogen-
blik blijtt hare bulp wib. Zelfs als hare voornaamste raadshieden
meenen, dat men niet meer kan en mag teruggaan, dan schrikt zy
er weer van terug om openlyk op de ryde der «rebels» te treden.
Zao wordt de geschiedenis van Schotlands onderhandelingen met En-
geland voor Schotland eene zecr treurige en voor Elisabeth weinig
eervolle. Telkens weer, ook later in den strijd tegen Maria Stuart,
hoort men klagen over Mngelands «coldnesss. Op het beslissend
oogenblik wacht men telkens tevergeefs op hulp. Juist wanncer het
er op asnkomt, durft BElisabeth tegenover de Sehotsche en Fransche
regeering niet verder gaan en trachbt zij alle connectie met de «rebels

1) Froude, History of Biglend, V11, p. 285,

2] Tn Dee. 1559 schreef Margareths van Parma, tocn landvoogdes der Nederlanden, san
Philips IT: . Als de Franschen zich eenmaal westigen i Schotland, dan is ook IEngeland
in hunne macht; en met Engeland de Nederlanden, In het bezit vun de beide pevers der
nanwe zeeén, zullen zij ong izeleeren en ong alle hulp afsnijden: en aly wij cenmaal over
wonmen zijn, dan kunt gij zelf erover vordeelen, hoe hel met Spanje en Indig zal gaan.
Ba toch — als het enze polideke onderguug iy Fruclaijk toe te laten Hugelind le ver
overen, het zal onze geestelijke ondergang «ijn die vrouw Elisabeth] toe te laten haar
gang te gaan, Als zij Schotlond annexecrt en den Protestomtschen godsdienst op het
gelieele ciland yestigt - pij kent de stemming in de Nederlanden, gij kent hel gevaar
van het voovbeeld.™ Froude, History of Epglend, wol. VI, p, 504




— — e ——————

243

te loochenen. 1) Intusschen waren de Schotsche Protestanien op Elisa-
bethg hulp aangewezen en moesten die dus ook temidden van de grie-
vendste telenvstellingen tellens weer trachten te verkrijgen. Knox vooral
trachtte, niettegenstaande hy wist, dat Wlisabeth hem haatte om zijn
First  Blast, alles te doen, wat hi] kon, door correspondentie met
Clecil, die de Schotten genegen was en ook, waar hij maar lon, de
veformatie bevorderde, en met andere Engelsche staatsdienaven, alsook
door persoonlijken invlved by =ziju cigen volk, om een «perpetual
amitys tusschen de beide rijken tot stand te brengen. HEn de arbeid
van hem en van UCecil, die niettegenstaande al Elisabeths wankel-
moedigheid steeds de blijvende vriendschap der beide rgken als het
groote doelwit voor oogen hield, was ten slotbe niel tevergeels. Van
Lt oogenblile al aan, dab het Protestantisme in Schotland begen fe
zegevieren, kwam er hoe langer hoe meer toemadering fusschen
Sehotland en Engeland, terwijl het verbond met het katholicke Frank-
rijk voor goed werd opgegeven.

Kort nadat de brief van de Lords aan Ceeil was verzonden, den
Zlsten Juli, werd Knox zelf afgevaardigd meb de noodige instrnelies
naar James Croft, bevelhebber van de Engelsche grensvesting Berwick.
En toen Knox den 6dn Augustus te Stirling terugkeerde, bleek zijmne
zending al spoedig niet tevergeofs te zijn geweest, want den B3sten
Aug. gaf Elisabeth in een brief volmacht aan Ralph Sadler om een
«perpetuall concords tusschen Hngeland en Schotland te bewerken
en ook om hen met geld te ondersteuncn voor de soldiyj der soldaten.
Doch alles moest zoo geheim mogelijk geschieden, zoodat het vredes-
verdrag met Frankrijk er nict door werd geschonden.

Vooral op aandrang van Ceeil hegonnen de Lords nu ook onder-
handelingen aan te knoopen met den hertog van Chatelberault, die
in bloedverwantschap het naast stond aan de kroon en die dus, in
geval hij tot de Protostanten overging, als hoofd van hunme partij
zou kunnen optreden. Totnutoe hadden zij zulk een bepaald hoofd
eigenlijl miet, daar geen der andere Lords een titel voerde, hoog ge-
noeg om op zulk eenc positie aanspraak te kunnen malken. HEn dat
was juist een bezwaar volgens Cecil voor Klisabeth om zich in na-
dere officicele betrekking met hen te stellen zomder zich te eompro-
mitteercn. Chatelherault had o-p de aanzoeken der Protestantsche
Lords mnog slechts een negatief antwoord gegeven ul., dat, in geval

1) Zie hisvaver Troude, ffistory of Ewgplond, vol. VI V11T en VITI passin,




244

de regentos het verdrag van Leith schond, hij niet als hun vijand
zou optreden. Liever nog dan Chatelherault had men zijn zoomn,
den jongen graaf van Arran, tob hoofd der Protestantsche party
gehad, daar deze by henm meer in aanzien was dan zijn vader. 1)
Doch hij was nog niet naar Schotland ternggekeerd ?) en lwam
pas op het einde van Augustus 1559 in zijn vaderland aan,
waar men hem van Protestantsche zijde met blijdschap ontving,
doch wuar hij niet awn die verwachtingen beantwoordde, die men
van hem had gekoesterd.

Ongeveer ter zelfder tyd waren intusschen in Schotland meuwe
Fransche hLulptroepen aangckomen en had de regentes getracht door
verschillende proclamaties de «Lords of the congregation» en hunne
ke verdacht to maken bij het volk. Daarom richtten ook de Lords
weer eene proclamatic tot het volk en fot dem overigen adel, waarin
op mienw zeer uitvocrig verschillende grieven fegen de regentes werden
blootgelegd, vooral ook dat zi] niet ophield het land te bezwaren met
die yreemde hulptroepen. Vervolgens werd den 10den September eenc
hijeenkomst van den adel gehouden te Stirling, waarbij nu ook de graaf
van Arran tegenwoordig was en waar genoemde grieven nog eens nader
werden besproken. Vandaar werd de vergadering verlegd naar Ham-
milton, het landgoed van den hertog van Chatelheranlt, die door de
houding der regentes nu ook steeds meor ot de zijde der Protestantsche
Lords begon over te hellen. Ock vernam men inmiddels dat de
regentes Leith, de havenstad van Edinburg, begon te versterken,
soodat men Desloot een schrijven aan haar te richten, waarin 71
met nadruk aan het verdrag van Leith werd herinnerd en ver-
socht werd de verdere versterking van Leith te staken als zijnde
cagainst your Groceis promeis, ageinst the commun-wealth, the ancient
lawis and libertieis thairof,» terwijl voorts de bedreiging eraan werd toe-
gevoegil, ingeval zij aan dit verzoek niet voldeed : «utherwayls we
will complayue Lo the hail Nobilitie and Communitie of this realme,
and maish cirnisthe selk for redress thairof» 3) Dit stuk van den

1) Sadler sehreef den 20sten Aug. 1558 aan Cecil: And appoa furtlier coneideracion of
\his matior. it semeth to us. that nothing might more advaunce the same then the pre-
sence of the Trle of Arrayn in Scotland, who ghould have more estyvimacion there then
his father, and shoulde Le well hable to take {he matior in hande, if his father wolde =
fuse: wherefore it were no evil polycie 1o hasle him thither”  Wonks of Kaoz, val-
VI, p. 72

2) Zie hoven, bl 185, noot L

3 Works: 1. p. 414




245

19den Heptember werd mede geteckend door den hertog van Chatelherault
en den graaf van Asran.

De regentes ging echter voort gonder zich om dit schrijven fe
bokommeren om Leith in staat van tegenweer te stellen en danrvan
cenn vast bolwerk te maken voor hare Fransche hulptroepen. Het
gevolg was, dat de hertog van Chatelherault zich nu voor goetd
van de partij der regentes afscheidde en zich bij de Congregation
qamsloot. Nu was dus de wensch van Cecl vervuld. De Clongregation
had nun iemand tot hoofd, die na.de koningin de eerste persoon
was van het rijk, daar hij de naaste aanspraken had op den troon
van Schotland.

Hiermee treedt dan ook de geschiedenis der reformatie een nienw
stadium . Nu de hertog is overgegaan cn de graaf van Arran zich
bij de Protestantsche parti) heett govoegd, volgen ook anderen en de
witwendige positie der Congregation althans wordt weer gunstiger,
Lioewel niet de innerlijke, daar nu ook menig fortuinzoeker by de
winnende partj zich ging aanslulten 1), Verschillende brieven en
proclawmaties volgden nu weer, van de regentes aan de Lords en van
de Lovds aan de regentes. Deze volgde weer haar oude takfiek om
1l te trachten met ieder afzonderlijk te onderhandelen, doch inzonderheid
James Stuart weigerde standvastig buiten overleg met de anderen te han-
delen, #zieh bercepende op het verbond, dal z1) tezamen gemaakt hadden.
Men hesloot nu op nicuw tezawen te komen cn den 16den Qetober
werd te Hdinburg weer cene vergadering van den adel belegd,
waarvan men de regentes kenmis gaf, tevens haar, thans voor de
tweede maal, verzoekende de versterling van Leith te staken. Daar
intusschen het volk wantronwen begon tie koestercn en men zeide, dat de
hertog van Chatelherault en de graaf van Arran niets anders bedoelden
dan te staan maar de kroon, werd door den hertog eenc proelamatie tof
het volk gerieht, waarin hij zich van dien blaam trachtie te zuiveren e
verklaarde, dat «allanerlie in simplicitie of heart, movit partlie be the
violent persute of weligioun and trew professouris thairof, parilie by
compassioun of the comynon wealth and communitic of this realme,
oppressed with steangearis, he joyned himsclf with the rvest of the

1) Later alg or moeielijler dagen komen, sehrijtt! Knox: ., We trusted too muche in eur
owne streuth, aud speciallis since the Brle of dvran sl Bis fricads awere joyned o ows
awimder”. en dan laat hij tevens volgen: .omongst us also wers suehe G5 wnee soght the
purse thew Chaists glovie)” Byief qan M. Locke van 18 Nov. 1559, wvol. VI, p. 100.




246

Nobilitie, with all hassard, to supporte the commoun caus of that
ane dand of thal uthers 1).

Weldra kwam er antwoord op het tweede verzoekschritt aan de
koningin-regentes anngaande Leith. Den 21sten Oct. bracht de koninkljlke
heraut haur antwoord over, waarin zij omtrent het schrijven der Lords ver-
klanrde, dat het haar toescheen «rather to have cumil fra ane Prinice
to lis subjectis, nor [than| fra subjectis to thame that bearis authorities,
en voorts weigerde met de versterking van Leith op te houden, dul
hertog verweet zjue belofte tc hebben geschonden, en eindeljle be-
val dat alle wedestanders van den hertog en van de Congregation
Edinburg zouden verlaten. Toen men dit antwoord had gehoord,
besloot men den heraut voorloopig te doen bliven, totdat men nadere
beslissingen had genomen. Daarop werd «the haill Nobilitie, Baronis,
and Broughes, then presents samengerocpen in het stadhuiz te Hdin-
burg om te beraadslagen. Toen werd, nadat alles was meegedecld,
door Tord Ruthven het eerst de vraag gesteld: « Whetther she that
so contempteoustie refuissed the most humill requeist of the borne
Counsallowris of the realin, being also bott a Hegent, whose pretenses
threatned the boundage of the hole commoun wealth, awght to be
suffered so tyrannouslie to- impyre above tham ?» 7)

Daar deze vr Adg Nog miet cerder in eene openbare vergadering was
behandeld, Wmden de predikanten om raad gevraagd. Willock gaf
hievop advies tob alzebting der regentes, wijzende op het voorbeeld
van Asa, die uijne eigene moeder Madicha afzefte, op Jehu en ver-
schillende anderen. Knox sloot zieh volkomen bij het oordeel van
Willock aan en wilde alleen, dat men bepalen zou, dat «upoun her
conversiown to the commousi-wealth, and submissiouwn (o the Nohilities
de regentes in have eer zon worden hersteld. Nadat men de stemmen
had opgenomen, bleek, dat allen voor harc afzetting waren. Daarop
werd de acte van ontzetting van lLet regentschap opgemaakt en on-
derteckend: <«By us, the Nobility and Commouns of the Drolestants
of the Churche of Seollund», waarop de handteekeningen volgden, die
echiter in Kuox' History niet zijin bewaard gebleven,

Als veden van de afzetbing der regentes wordt opgegeven, dat zi de
yrijheden van Let land schendt en handelt, < plone contrarie oure Soveranes
Lord and Ladyls mynd, and direct against (he counsall of the No-

1) Works; Ny p- 489
20 k- poddid.




247

bilitie.» 21 iz dus bezig «abusing and OWiL passing Our SOVerancs
Lord and Ladyis conunissioun, gevin and graunted to her» door al-
lerlei willckeurige tyrannieke handelmgen, zooals gebleken is wit hare
Jandelwijse ten opzichte van B Johuston. (Perth), St. Andrews,
Hdinburg, Jedburgh en andere plaafsen en personei, voorts it de
invocring van vreemdelingen in hef rijk zonder den raad der edelen
te hooren en togen hun beschveven -wil in om daardoor de vrijheid
van het land te onderdrukken en <to ok us and our posteritie
saves to strangearis for ever>. En dab is niet alleen «intolle-
table in commoun-wealthiss muaar ook «verray prefudiciall to our
Qoverane Ladye, snd her aivis [heiss] qubatsumever, in caise our
Joverane Lord deceise butt [without] airis of hir (Grace's persones.
Ook heeft zij slechte munt laten slaan van laag gchalte, waar-
door hLet wijk zal worden verarmd, een yreemdeling ot bewaarder
van het groote zogel aangesteld, nienwe vormen gegeven aal
sommige priveleges der edelen, cuttending to the practice of France», 1)
om hen zoodocnde op den dunr in de val te lokken, cn bovendien
houdt zij nog maar altiid heb vreemde leger in Schotland, nadat er
toch al vrede?) is gesloten tusschen de vorsten en <after command
send be the King of France to retyre the same», terwijl tevens de
soldij niet werd betaald, maar dat leger «was layed upoun the neckis
of the poore communmitie of our native counbrees. Over dat alles rees
ontevredenheid, en daarom is de «Nobilitie and Counsall» bijeenge-
lomen en heeft de regentes mederig gevrangd «to Tedress the saidis
enormitiess en vooral de vreewdelingen te verwlderen en op te hou-
den met het versterken van vestingwerken in het Jand «against the
express will of the Nobilitie and Counsall of the same», hetgeen zj
nict heeft willen doen, maar foen sommigen maar bedoelde stad gin-
gen, «thair wes boyth great and small munitioun sehot furth at thames.
Omdat dus de regentes allen bijstand van de «borme Counsallouris»
van het rijlk blijkt te weigeren, hebben zij, «sa mony of the Nobilitie,
Barones, and Provest of Durrowes, as ar tweichet [bouched] with the
cair of the commoun-wealths, besloten om «in nane and authoritie
of our Soverane Lord and Ladiy» de regentes te ontheffen van «the
said Commissioun granted be our saidis Soveranis to the said Quene
Dowagers en haar alle anforiteit te ontnemen curto the nizt Pavlia-
ment to be selt be our advise and consert» ; el dat, omdat zij «be

1| V. beven, bl. 3.
2) Vrede van Catean Lambresis 12 Maart 1554,




2‘:L8

the foirsaidis faltis notorious, declaivie hir self ennemye to our
commoun-wealth, abusing the power of the said authoritie, to the
destructioun of the samyn.» 1)

Het stuk was gedateerd 21 Oectober en dienzelfden dag werd de
afzetting der regentes op officiecle wijze geproclameerd bij het « Mercat
Croces te Hdinburg. De herant werd daarop naar de regentes terug-
gezonden met een kort antwoord van de Lords, waarin haar werd
gezegd, dat men uit haar antwoord op hun verzoek had bemerkt,
hoegeer zjj volhardde «in evill mynd toward us, the glorie of God,
our commoun-weall, and Libertie of our native countrey,» en haar
werd medegedeeld: «We have in our Soverane Lord and Ladyeis
nwme suspended your Commissioun, and all administrationn of the
policey your Grace may pretend thairby, bbﬁﬂg mdist assuivedlie
persuaded, your proceidingis ar direct eonlrair our Soverames Lord
and Ladyis will, whiche we ever esteame to he far the weall, and
nott for the hmte of thizg our commoun-wealth.» ?) Den volgenden
dag werd eveneens «in name of oure Soverane Lord and Lady, and
of the Cownsall presentlic in Edinburgh» de stad Leyth opgeeischt en
$;81']a,ngﬂ, dat zij opengesteld zou worden «to all and sindrie our
Soverane Ladyis liegis.»

Na de afzetting der regentes besloot men terstond eenen Regee-
ringsraad te vormen met den hertog van Chatelherault aan het hoofd 3).
Intusschen wus de positie der Protestanten niet zoo gunstig, als men,
op haar uitwendig optreden afgaande, zou vermoeden. «We ar deter-
myned Go assay the ubermost», schreef Knox aan een vriend juist
in de dagen der afzeiting, «but we most have 3000 mo soldiowrs. For,
uf we assqult and be repulsed, then shall our enterprise be in great
hasard : and our Commons ar not able to abyde togetther.» *) In den
cersten fijd, nadat pas de hertog en zijn zoon zich bij de Protestanten
gevoegd hadden, was men overmoedig geworden en had gemeend,
dat nu zeker spoedig het mur der overwinning kowmen zou. Qok had
men met vertrouwen durven hopen, dat Engeland wu ook krachtiger

1) I, p. debd 5.

2) 1, p. 449,

3) Wlawds, wol. VL P a7 brief van Knox aan Raylton wvan 23 Oet, 1559:  Thare shalbe
appointed to oceupye the authovitie o grear Commsull: the president and cheafe kead -
af’ shatbe sy Loed Duek. The euwthoritic of the Feenche King aud Cisn is yet veceared ad
ivibbe i wonnd el thei deny owr wost just veguewstes, which ye shall, God willing, schort
lie: hereafter understand.”

4 ihid,




zon optreden, nu de Protestantseche partij zich schaarde om den naam
van den naasten bloedverwant der kroon, den hertog van Chatelhe-
rault. Maar de hulp uit Engeland liet zich wachten. Nu en dan eens
wat geld, maar vooral niet te veel, dat was het eenmige. Van een
openlijle optreden door het zenden van hulptroepen wilde men mog
volstreltt miet hooren. Alles moest in het diepste geheim gebeuren,
nien was bang een oorlog met Frankrijk uit te lokken. Voortdurend
moest Knox klagen over de «eoldness» en vrees van den Engelschen
bondgenoot. 1) Ja, temidden van de diplomaticke onderhandelingen
komt hij er zelfs toe deels op het aandrijven van anderen om aan
James Croft te Berwick voor te stellen, dat men dan maar eenige
soldaten van Berwick te hulp =l zenden en hen aanstonds, als zj
over de grenzen zijm, voor rchbellen verklaren, om den schijn tegenover
Frankrijk te redden. 2) Het is de eenige maal in zijn leven, dat we
Knox op zullk een kronkelweg vinden. In zijn volgenden brief aan Croft
noemt hij dan ook zelf #ijn verzoek <«unreassonables: «Your reas-
sonable answer to my unreassonable regueaste, ryght Worshipfull, re-
ceaved 1 this 28 of October, and have imported the contents of
the sam to such as partlie induced me befor to writess En tevens
voegt hij erbij, na nog op den grooten nood van Schotland gewezen te
hebben, dat hij blij zal «ijn, als hij niet wmeer yoor dergelijke diplomaticke
vaken zal behoeven gebruikt te worden. Bljkbaar heeft het overgaan van
den hertog ook daarin nu verandering gebracht, want met hem sloot
zich ook Maitland of Lethington #) bij de Protestanten aan, Sehot-
lands scherpzinnigste en bekwaamsto staatsman uit dezen tyd, die
van toen af asn voortdurend de onderhandelingen van Schotland met
Engeland leidde. «I Lope», zoo schrijft Knox, «that God hath delivered
mie from e wnost part of these civill effares, for now arc men of
better judgement and greatter experience occupied in these maters.
Young Ledinglon, Secreatarie, is delivered from the fearfull thralldom
of the Frenchman, and is now with us in Hdinburgh who, 1 frust,
shall releat me of the presupposed jormey.» %)

1y My hattall to this day hath ben verny hitter, but yf ye frustrate my expeciafion,
and the promess thal I have maid in your ngme, I regard not how few my dolorus dayes
shalbe. What God hath wrought by me in this mater, I will not now veeyte: hut this
I may saw, that such offers ar vefused. that wie do judge ws fooles than do projpse our -

stivscre, l‘fliu

2) Brief van 256 Oct. 1559, VI, p. 89,
3) Zie boven, bl. 154 en 158,
B VL p 94 Vg Khox aan Ceeil, 18 Now. 1339. VI, p. 9.




250

Blijkbaar had ook de regentes er wel op werekend, dat Elisabeth,
als het er op asankwam, naar hare gewoonte, niet doortastend zou
durven handelen. 1) Zij hegreep ook wel, dat het den Protestanien
moeite genoeg zou kosten om hun leger op de been te houden. En
intusschen zond zij harve spionnen unit om laar op de hooghe te
houden van hunne plannen en hunmen toestand. Wat zlj voorzien
Lad, geschiedde. De soldaten sloegen aan het muiten, daar hunne
soldij mnict gevegeld werd betaald. Men lrachbbe geld te verzamelen,
maar sommigen konden mief, en de fortuinzoekers, die et den hertog
waren overgegaan, wilden natnurlijk niet hetalen. Zoo geraakte men
in den uitersten mood. Daarbij kwam verraad em verdeeldheid in
cigen kring. Men kon elkander niet vertrouwen. De partij was wel
grooter, maar niet inmerlijk sterker geworden, want innerlijk lLetero-
gene clementen hadden zich bij ellcaar gevoegd. Zoo verkeerde men
dus in de grootste moeilijkheden. De bestorming vau Leith, waartee
men na de opeisching dadelijk besloten had, moest maar aldoor worden
nitgesteld wegens gebrek aan manschappen. En de Eugelsche man-
schappen te Berwick kregen mog maar steeds geen hevel om uilb fe
ikken. Elisabeth trachtte alleen den opstand gaande te houden door
onderhandsehe ondersteuningen met geld, waarvan nog juist in deze
moeilijke dagen cene aanzienlijke som werd onderschept door den graaf
van Bothwell. ,

Intnsschen deden de Franschen van Leith uit voortdnrend uitvallen in
de omliggende streken en trokken plunderend en verwoestend het graaf-
schap Tife door. Ook Dundec en zelfs Canongate, eenc voorstad van
Edinburg, werd, gedeeltelijk door verraad aan de zjde der Protestan-
ten, door hen geplanderd, juist toen cen aanzienlijke Protestantsche troe-
penmacht Bothwell achterna zette. Vooral na dien laatsten witval der
Franschen en het onderscheppen van het geld door Bothwell was de
ontmoediging - onder de Protestanten zoo groot, dat velen in het
geheim it Bdinburg vluchtten. Anderen werden intusschen door de
agenten der regentes overgehaald tot hare party, terwill z1] tevens
Alexander Frskine, den hevelhebber van het kastecl van Edinburg,
wist te hewegen zich steeds onzijdig te blijven houden. Zoo werd de
positie der Protestanten te Edinburg hoe langer hoc onhoudhaarder,

1) Kuox san Raylton 28 Oct. 1550, VI, p. 87: ,They brag, and the Quen especially.
that e will leave us dn the myddest of the frowbie; aod this sche hath of hier lagt post

which cam by yon™



zoodat men ten laatste, nadat de Pransehen den 5dev Novewber weer
een uitval hadden gedaan, waarbij de Protestanten de nederlaag hadden
ageleden, wel mocest besluiten om nit Kdinbure naar Stirling terug te
{rekken. Daar werd foen besloten, dat men Maitland of Lethington
naar Londen zou zenden om ‘daar nog eens om hulp fe vragen, ter-
wijl intunsschen de Lovds zich op hunne landgoederen zouden terug-
trelken om eerst den aflloop der onderhandelingen met Engeland af
te wachten en dan tegen het midden van December te Stivling weer
bijeen te komen.

Ook Hlisabeth begon nu ten laatste in te zien, dat zonder een
meer beslist optreden van haven kant de tegenstand  der Lords
wegens gebrek aan voldoende strijdkrachten zou moeten opgegeven
worden, waardoor de Hranschen in Schotland oppermachtig zouden
worden. De onderhandelingen van Maitland waren dan ook niet tever-
geefs, hoewel Elisabeth nog zoo lang mogelijl hare wankelmoedige
politiek bleef voortzetten. Ken nicuwe cxpeditie van Frankrijk unit mis-
lukte intusschen. Ben asnzienlijke vloot onder den markies d'Elboeuf,
broeder der regentes, werd op weg naar Schotland door een
hevigen storm uitcengeslagen, zoodat vele manschappen verdronken
op de kust van Holland en de anderen ternggedreven werden naar
Dieppe. Tegen Kerstmis vergaderden de edelen weer te Stivling, doch
door de Transchen werden zij weer verder teruggedreven naar Glas-
gow. Inmiddels werd vooral heb landschap Fife nog steeds hevig
oeteisterd door de strooptochten der Framschen, zoodat de graaf van
Avran en James Stuart besloten erheen te trekken om het land van
8t. Andrews uit te beschermen en ook zoo mogelijk de landing van
nieuwe hulptroepen uit Frankrijk te beletten. De hertog van Chatel-
herault en de overige edelen mef hunne troepen zouden intusschen
te Glasgow bljven.

Eindelijk gelukte het aan Maitland om een verdrag met Engeland
tot stand te brengen, waarbjj Engeland zech verbond cen leger maar
Schotland e zenden om hen te helpen de Franschen uit het land te
verdrijven. Dit verdrag werd den 27sten Februari na lang aarzelen
voorloopig gesloten. De vice-admiraal Winter was reeds mef een
vloot uitgezonden om de wacht te houden op de Schotsche kust,
opdat geen nieuwe Fransche troepen zouden landen, doch ook
toen mog was zijn lasthrief zoo ingerichf, dal hij meer op eigen
verantwoordelijkheid dan volgens officieel bevel moest handelen
in het bijstaan der Schotten. !) Nadub het verdrag was gesloten,




werd ook over land een leger onder Lord Gray den Schollen te hulp
vegonden.

Op het einde van Januari, juist in den uitersten nood, 2) kwam de
vloot van Winter voor de haven van Hdinburg san, eerst in de verte
door de Franschen met gejuich begroet, daar z1j meenden, dat het
Fransche schepen waren. In April verbonden zich ook de Engelsche
troepen van Berwick met die der Congregation, zoodat nu de belegering
van Leith met kracht kon worden voortgezet. De regentes zocht infus-
schen eene veilige schuilplaats in het kasteel van Edinburg, haar door
den bevelhebber Alexander Erskine, die nog steeds zijne neuntraliteit be-
waarde, welwillend aangeboden. Temidden van het heleg overleed z
den 10den Juni, hetgeen de vredesonderhandelingen nog te meer be-
spoedigde. De Framschen toch, ter zee afgesloten door Winter en te
land door een krachtig leger der bondgenooten, konden zich nief
lang handhaven. Wel 1s waar mislukte de eerste bestorming van
Leith, maar men mcende, door verraad van James Croft, doch het
boleg werd aanstonds tegen de verwachting der Franschen in met
kracht voortgezet. Weldra na den dood der regentes kwawmen afge-
vaardigden van het KFranmsche hof, zoodat men spoedig daarop de
vredesonderhandelingen begon, die den 6den Juli eindigden met het
vredesverdrag van Leith.

In dit vredesverdrag werd bepaald, dat de koning en de koningin van
Schotland in het vervolg geene Framsche of andere vreemde soldaten
binnen Schotland zouden brengen en dat de Fransche troepen, die
nu in Leith waren, aanstonds maar Frankrjk zouden ternglkeeren ;
dat de versterkingen van Leith zouden worden geslecht; dat den
1sten Ay

men op voorwaards, dat «in the menetyme ane micssinger be send

gustus de stenden in cen Parlement zouden mogen byjeenko-

- 1) Froude. History of Euglypd, vol, VI, p, 206: One only condition he was strictly
to cbserve, he was not to profess that he bore the Queen’s commission. 10 challenged, . e
was to say that e Fagp

2) Den Slsten Dlec. 1559 schreef Knox wan uit St Andrews aan M. Tocke: I have
veuld the caires und tentatiouns of Moses. wm

as moking 0 MS o respoRsLhraty

I some times T supposed mysell to be weill

practised in suchie dangerous hattels. But, alas! I now perceave thatt all my practise be-

fore was but wweere speenlatiouns for oke duy af Grubles, stece wmy last avrivall de Seotlud,
hoth gwore pleied gy Geart i alf (R Corments of the galleyes did the spave of 19 e
weths: for thaf torment for the mest part did tuiche the boedie. hut this pearces the gonle
and inward affectiouns. Then was I assuredlie psysuaded, that | sould nat die il T had
lesive, T
arn nothing  salislied, nather vit rejoice. My God, remove my unthankfulnes!” Bluorfs,
vol. VI, p. Lo,

preached Cludst Jesus even where I now am, And yit, having now my heartie




be the saidis Deputis [de afgevaardigden van het Framsche hof] fo the
Kyng and Quene, to certific thame of thay thingis aggreit, treatit,
and concordit, requesting lhair Majesties humbillie to be conlentit with
the somyn: And the suld Conventioun sall be also fawchfull in oll

respectis, as the samyn had bere ordanil and done bij expres com=—"

mandyment of thair Mejestiess ; dab er een raad van 24 mannen zon
worden gekozen, waarvan 7 door H.H. M.M. en 17 door de drie
stenden te kiezen, om gedurende de afwezigheid der Souvereinen
te regeeren; dat eeme algemeene amnestie zon worden ver-
leend; en voorts dat «gif ony Bischopis, Abbotis, or uther kyrlmen
sall playnt, or allege thame to have resavit amy injuveis, eyther
in thair personeis or guidis, the playnt sall be sene and considderit
be the Kstaitis in the said Conventioum and Parliament; and thair
sall be maid redress, as thay sell find according lo reassore; And
in the meinetyme, na man sall stopp thame, but thay sall bruwik thair
quddis.> Voorts werd omtrent de punten, den godsdienst betreffende,
die door de edelen waren voorgesteld, gezegd, daf, <considering the
wecht and importance of thames, zij door H.H. M.M. zelf zouden wou-
den Dbeslist, terwijl de adel daartoe beloofde, «that ane cerfane num-
ber of Nobill men sall be chosin in the next Convention and Par-
linment, to be sent to their Majesties, quhilkis sall expone to thair
Hienes the thingis quhilkis sall be thoeht neidfull for the estait of thair
busyness, and for the foirmentionat and utheris articles and pointis
nndecidit with the saidis Deputiss 1)

Aanstonds na het sluiten van den vrede vertroklen dan ook de
FPransche troepen weer naar Frankrijk en ook de Engelschen trok-
ken weer naar Berwick terug. Tegen den bepaalden tijd kwam nu
ook het Parlement bijeen, terwijl Knox gedurende den zittingstyd
toepasselijkke voorlezingen hield over den profect Haggai. Aanstonds

1) Works, IL, p. 73 sq. Bisschop Loslie geeft in sijne Histary of the Reforuviation i
Seatlond als veden ep, waarom dn dit vredegverdrag omtrent den podsdisust niets werd
bepaald: .becange the Commissioners of Tngland wald hail wished the Congregatione of
Scotlund to haif ressavit the discipline and ceremonies conforme to the Order establishit
laitly befoic in thair Parliamont of Ingland, so that boith the Realmes micht haif hen
uniforme o teligione sud crremonics”, hetgeen door de Schotten nieb werd anngencmen,
dasr zij zich wilden louden aan de Geneefsche kerkinvichting (LL p. 32, nole 3). De
beida Engelsche gezanten zelf, Cleeil en [h. Wotton, deken van Wiadsor, schreven aan
Tilisabeth : . Two things have hene tow hott [foo hot] for the French too meddle withal:
and therefore — they be pessed, and left ax they fownd thev. The first is the matler of
religion, which is here as freely, and vather more carnestly, ias L. the seepetary, thywek]
rocenved than in Dogland: a lwd thyng now to alter as it is planted”. M Cuie, Life

oft Kave: vol. T, p. 824




254

kwam bij het Parlement een smeclschrift in van «The Boaronis, Gen-
tilmen, Burgesses, and wtheris, 1) (rew subjectis of this Realme, pro-
fessing the Tord Jesus Chryst within the Realme», waarin gevraagd
werd «fredome and libertie of conscience, with a godlie reformafioun
of abuseis, quhilk by the malice of Sathane and neglisence of men,
are cropin in Religioun of God, and are menteynit by sick as lak
upoun thame the name of Clergye», en dat daartoe dus «the doetrin
of the Roman Kyrk, resaveit be the said Clergy», welke leer dan
nader wordt omschreven, «that sick doetrime und idolatrie as by
Goddis word are condempnit, may be abolischeil be Act of this pre-
sent Parliament, and punischement appointit for the fransgressouriss ;
voorts, dat de sacramenten weer op zuivere wijze mochten worden
bediend cn ook de ware diseipline der oude Kerk weer gehandhaafd,
dat ook aan de ware bedienaars des Woords, aan de scholen en aan
de armen niet langer door de valsche aanspraken van «that Mam of
syn» het geld zou worden onthouden, dat hun rechtmatig toekwam;
en eindelijfk, dat de geestelijken zouden gedwongen worden zich (e
verantwoorden *), of anders dat zij door een vonnis van hel Parle-
ment zouden worden veroordeeld cespecicliie, that thay be decernit
unworthy of honowr, authorilie, charge, or cure withine the Kk of
God, and sa from hencefurth never to joy vote in Parlioment.» 1)
Nadat deze petitie in het Parloment gelezen was, hleken de opinies
verdeeld te zgn. Men besloot echter de «Buarronis end Ministeris> le
roepen en hun te verzoeken in korte en dumidelijke artikelen op fe
stellen «the summe of that Doctrine, quhil lhay wald menteyne,
and wald  desyre that present Porlimment (o establische, as hailsome,
trew, oand onlie necessarie (o be believit, and to be vesavil willvin
that Realme.» Vier dagen later werd veeds de «Confessioun of Faith»

1! Het schijnt wvooral de middenstand. de lagere adel en de aanzienlijke burgers. ma-
gistrialspersonen en dergelifken, te zijn geweest, die Kuox hel krachtigst bij zijne radicale
plannen tof plotselinge doorzetting der reformatic an omverwerping der Rovmseche Kerk
hebben gestennd.  Later, in 1361, zijn het weer de ,,Baronds aud Gentilmen”, vergadord
als .the asserablie of the itk die een verzockschrift bij het Parlement indienen om toch
gestrenge maatregelen te nemen tegen allen, die ywald of new erect thair idolatrie” en
die .fak upene thame to impyre ehufe ow copscirnes”, terwijl zij unitdrukkelijk verklaren
~Uhat hefoir that ever thal tyrontis and dumb doggis impyre abufe us, and abufe suche
as God has subjected unto us, that we the Buvronds and Gentilimen professing Christ Jesus
within this Realme, are fillie determined 7o dasard fyffe, and quhatsoever we haif received
af our God in temporall thingis”, ([T, p. 162). Daarom was het aok van zooveel belang,

dat aan de . Barronis” wwerd toegestaan free voiee” in het Parlement. Zie heneden
Ll, 255, noot 1 en 2.

2j Ve, bl 138 en Z5R, noot £,




255

aan het Parlement asngeboden. De Confessie werd voorgelezen in
tegenwoordigheid van eenige predikanten, «reddye to have ansnered, in
caise any wald haif defended the Papistries. Toen niemand, ook niet vau
de enkele tegenwoordig zijnde bisschoppen, hezwaren inbrachf, werd
een dag voor de stemming hepaald. Toen stemden fegen de graaf van
Athol, de Lords Somerwill en Borthwick 1). De hisschoppen hielden
zich stil. 2) De Confessic werd daarop aangenomen door . sthe rest of

1) Knox noemt i zijne History alleen deze drie. Randolph noemt in een brief van 19
Augustus oan Ceril alleen de graven van Cassilis en Caithness en deelt mee, dat de bissehoppen
van St Aundrows. Dunkeld en Dumblane zeiden, dal 2ij geen tijd genoeg hadden gehad
om de Confessie te onderzopken. 0ok de baronnen, die vroeger slechits enkele vertegeu-
woordigers zonden. mochien nu volgens Parlementsbesluit medestemmen; op den eersten
dag weeds werd bepaald: Fivste, Zhat the Barons, aeeordinge to ane old Acte of Parliment,
aicde i Jomess tipne e [ypste, the yeor gf God 1427, shall have free voice i Poasliment,
This Acte passed without anie contradictioun, sz well of the Bishopes Papysts, as all
gther pr

went.” Randelph getuigt in dienzelldan heief van dit Parlement; ,,T neyer havde
matters of so great importance nether goner dispatehed, nor with better will agreed unto.”
Fis den brief in Works of Keom, VI, p. 116—118.

2) .. The Bigschoppis, (Papisti

eall we meane,) spack nothing.” Werks of Kuoe, I1, p. 121,
V. echter don hovengenoemden hrief van Randalph. Alleen de sartshissehop van 8 Andrews,
Jomes Hamilton, broeder van den hertog van Chatellersult, en de bisschoppen van Dum-
blane en Dunkeld hielden dar Rome vast: de overige geestelijken kwamen bf niet ter
verpadering - 6f schaarden zich aan Protestamtsche zijde. Den 15den Augustus schreel
Maitland aan Ceeil: The awhole estait of the Clergy is pn our syde, a few excephed g
thew thet be present, as the Avehbisschop of St. Andrews, the Bishopes of Dumblane and
Dumkeld.” VI, p. 115. Vele geestelijken intusgehen waren teraggrebleven, zovals blijkt vit het
wef van A

verslag dal een anonyuus fongelwijleld de an) geelt van de gebeurtenissen in een

brief aan Calvijn van 23 Sept. 1560, geschreven wun nil Bdinburg: .. Je vous veux zealement
avertir d'une chose cest que si aucun nous acense d'avoir vompu ou violé quelque article dela
prix de ne learadicuster foy. Car en ce qui touches 'article du elergt et des Hvesques, comme ils
veulent estre nommer, nous Uavons s bien gardé qu'on lear a plus faict de bien quion nw'en estoit
temu par promesse. Car pultre ce que personne ne leur a fafct. tort en corps ne en hiens,
depuis le four de D'appointement iusiques au partement [lees: parlement| (vhose & laguelle
nous sommes sewlement obligez par contract vg. beven bl 253] nous lewr avong donnd
voix ¢n parlement, leu de poursuivre ceux qui les aveyeut offencez. et nosire probection
pour se teniy avec nous ou de s'en aller librement. Muis si tosi gue aus ministres les onf
canfrtnter par s

&3

s leftres of preseiaces ef quils so sont offerts de proveer gu'ils alestoyead

pas les wpais sninistres de PEglise de Jesus Chvist ot par ce wioyen tndigacs di wony el
ufive o Feesyiees, U5 e sont enfuys lo wuict, peasant par ce uoyen et ruse dissouldre nostre
parivmeent, Mals Diew en sa grace ne nous o luisser sans conseil, ains noug a revele les

Moy

sng pour obyier ef rencontrer leurs finesses et tromperies, Premierement nostre procedure
& telle yne par la commune voix du Parlement le Papa sa jurisdiction et authoritd
Usurpe

HoRE

aholie et snnulée en re Hoyaume, la messe o esté deffondue comme
idolatric ot chose tres contraire & la vraye institution dela saincte Cene de nogtre seigneur
Jesug Christ. Tes messificatenrs et auditewrs de la messe semnt condamméz powr la
premicre [ois & Ia coofisealion de leurs biens, pour la seconde serout banuis et pour la
froisiesme punis de mort. Tes FEyesques susdits de 8. Awdeé Dumbaild ef Dumblane
avee sutves de lenur faction ont esté prononedz indignes de funetion Heclegiastique et




256

the haill thee 1) Hstaitis.» Tevens werd eene akte fegen de wis uif-
gcvaardigd, aarbij het houden en Dbijwonen der mis werd verboden
op straffe van verbeurdverklaring der goederen en lichamelijke kasty-
ding bij eerste overtreding, verbanning uit het rijk by tweede, en
ter dood verocordecling by derde overtreding. Hn ecindelijlk werd hij
parlementsacte der ~«thre Kstaitiss de jurisdictie van den paus over
Schotland opgeheven en geboden, «that nane of owre said Souveranis
subjectis sute [solicite]| or desyre, in ony time heirefler, tytill or rychl,
be (he said Bischope of Rome or his seet, to ony thing within s
Realme, under the panis of Bervatrie; that is fo say, proseréplioun,
banishment, and never to bruik konor, office, nor dignitie within this
Realme.» #)

Zoo werd dus de Roomsch-katholieke Kerk in Schotland voor goed
vernietigd, de Gereformeerde godsdienst als godsdienst van den Staat
aangenomen cn dus de Gereformeerde Kerk als Staatskerk gevestigd.
De Confessie, die men had aangenomen, was geheel in Calvinistischen
ceest gosteld. In eene korte voorrede werd door «The Lstailis of
of Seotland, with the Imhabitantis of the samyn» aun hunne enaturall
Cuntreymens en aan alle andere rijlcen, die Jezus Clivistus beleden, hunne
blijdschap te kennen gegeven, dat het hun eindeljk vergund was «to
notify unto the warld the snmme of that doefrin quhilk we professe,»
zoowel Ger hunncr rechtvaardiging tegenover lasteraars, alsook voor
mwakke broeders, terwijl zij betnigen, dat, als icmuand deze comfessie
bevindt te strijden met Gods heilis Woord en hij hun «in wriths
daarvan kennis geeft, <we of our horowr and fidelitie do provieis
wunlo him  satisfactioun fro the mouth of God, (that s, fra his holy
Seriptures,) or ellis reformatioun of thet quhilk he sail prove to be
amyss.» Daarop volgen 25 artikelen, waarin de leer der Schotsche
Kerk wordt tezamengevat. Beginnende met de leer aangaande God,
wordt vervolgens gesproken over de schepping van den mensch, wien
bij zijne schepping «fre-wills werd gegeven, daarna over de erfzonde,
daarin hestaande, dat «the image of God is utterlie defaceitin man,»

d'auleun gouvernement en ce royaume pendant quils persisteront en lear obstination, Ces
actes et autres, ensomble la Clenfession de nostre foy, laguelle nous avems determinée
ervoyer i nos souverains le Roy et royne, ont estes concluds par le consentement public
du porlement yni m'est epcores fini et ce @ camse gue b confrrmatiog des choses qud se
Faisayent o anstre paplement Jie sont epeore veaves de fruace compie @ este pvnes st s
aimbassaderrs &t par ey coittreat.” Corp, Ref. O Crele, vol, XVITL p. 197 sq.
1) Zie vver de sumeastelling van het Pavlement boven, bl. 6. noot L.
2) Warks, 1L p. 124,




257

zoodat hij moet worden «regencrat frome aboves», voorts over de
openharing der helofte, over de onderhouding, nithreiding en bewaring
der Kerk onder het Q. T., welke God «from death callit tolyfe in all
aiges», over de vlecschwording van Jezus Christus, waarby de dwalingen
van Arius, Marcion, Eutiches en Nestoring worden verworpen, over de
electie, daarin bestaande, dat God «of mere merey electit wsin Chryst
Jesus his Sone befoir the fundatioun of the warld was laid, apoyntib
him to be oure [Teid, our Brother, our Pastoure, and greit Bishop of
oure Saulliss, zoodat wij God onzen Vader mogen nocmen, nict zoo-
zeer omdat Hij ons geschapen heeff, («quhbilk we have common with
the reprobat) as for that he has gevin to us his onlic Sone to be
our brothers, voorts over Chrisbus’ dood, lijden en begrafenis, over
Zime opstanding en lemelvaurt, over den Heiligen Geest, die «dois
sanctifie and regenerab us, without all respect of any merite procea-
ding from us, be i befoir, or be it after our regeneratioun: To speak
this one thing yit in more plane wordis, as we willinglie spoyle
oureselves of all honour and glorie of oure awin creationn and re-
demptionn; so do we also of oure reyeneratiown and sanctificatiouis,
over de goede werken, waarvan de ocorzaak is «noth our free will,
but the Spreit of the Lord Jesus», die zulke goede werken voort-
brengt, als God voor ong bereid heeft om in te wandelen, want
¢blagphemy it iz to say, that Chrigt Jesus abydis in the heartis of
sick as in whome thair 18 na spreit of Sanetificationn.s Verder wordt
in het kort gehandeld over de goede werlen, wooals zij in de wet
worden bevolen, en uitdrukkelijk gesegd: «evill workis, we affirine,
nott onlie those that ar ewpressedlic dene against Goddis comimandi-
ment, but those also that, in maleris of veligioun and wirschipping of
GGod, hove mo wuther asswrance butt the inventioun and opiniown of
man, whiche God frome the begynning hes ever rejecied.» Voorts wordt
gesproken over de Kerk, die er van het begin af gewoest is en tot
het einde der wereld zijn zal, nl. «a company and multitude of men
chogin of God, who vychtlie worschip and embrace him, by trew
fayth in Christ Jesus», welke Kerk katholiek is, en gemocmd wordt
de gemecnschap der heiligen, «out of the whiche Kirk thair is nea-
ther Iyfe, nor eternall felicities, welke Kerk is «invisibles. Over de
onsterfelijlcheid der =ziel tegenover hen, die spreken van een zielen-
slaap, terwijl hier de «<elect» worden gesteld tegenover de «reprobab
and unfaythfull». 1) Over de kenmerken der ware Kevk, welle zijn «the

1) Ve boven, bl 203, noat 4.




258

trew preaching of the word of Gods, «the rycht administrationn of
the sacramentis of Christ Jesus»> cn <ecclesiastical discipline nprycht-
lie ministred, as Godis word preseribes, whairby viee is vepressed,
and vertew nurished»; waar die kenmerken zijn, daar is «the trew
Kirk of Christ: not that wniversal (of whiche we have befoir spokin)
but particulars, zooals te Corinthe, in Galatié enz., die ook door Paulus
genoemd worden «the Kirkes of God: and sick kirkis we confesse us
{o have in our cities, townis and places reformed.> Over de aufori-
teit der Schrift, die hare autoriteit niet heeft van de Kerk, maar van
(fod. Over de coneilies, dic samengeroepen werden tol «confutationn
of heresyes» en «for geving publict confessioun of thair faith», en
voorts «for good policie and ordour to be constitut and observed in
{the Kirks; enot that we think that ane polieie, and ane ordour in
Ceremonies can be appointit for all aigis, tymes, and plaicis; for as
cercionies (sick as men hes devised) ar bubt temporall, so may and
aucht they to be changed, when they rather foster superstitioun, then
that they edific the Kirk using the sume». Over de sacramenten, die
meer zijn dan «naked and bair signes», integendeel, «we assuredlie
believe, that by Baptisme we ar ingrafied in Christ Jesuz to be maid
partakuaris of his justice», en wat het avondmaal beftreft, «this union
and communionn whiche we have with the body and bloode of Christ
Jegug in the rycht uwse of the sacraments, iz wrocht by operatioun
of the Holy Ghost, who by trew faith caryes us above all thingis that
ar visible, and maikis ws fo feld wnpoun the body and bloode of
Cthrist Jesus, whiche is now in the heavins ; ja, ook «albeit the faith-
full oppressed be negligence and manlie infivmitie, doeth not prof-
feit, so mekill [much]| as thel wold aft the wverry instant actiown of the
Supper, yit shall it after bring forth frute, as livelie seid sawin in good
around; for the Holy Spreit will not frostat the faythfull of the
frate of that wmisticall actioun.» Over de rechle bediening der sacra-
menten, hetgeen alleen belioort te geschieden door bedienaren des
Woords, «thel being men lauchfullic chosin thaivto by some Kirks
ook mag er geene andere copinion» aan worden verbonden dan het
doel, waarloe zij zijn ingezet, zooals in de¢ Roomsche Kerl, waar
men afwijkt zoowel in <«externall forme», als «in the end
and opinioun.» Over de personen, die de sacramenten mogen ge-
bruiken, wuaarhij de kinderdoop tegenover de Anabaplisten wordt ver-

dedigd, terwyl het avondmaal alleen toekomt <o sick as have bene
of the houshold of feith, and can try and examyn thawme selfisy ;

. S



D o PR

259

daarom ook 1is het, «that in our Kirkis our Ministeris tackis publict
and particulare examinatioun of the krowledye and conversatioun of suche
as are to be admitted to the table of the Lord Jesus». Over de bur-
gerlijke overheid, die is «Godis holy ordinanees, waarom ook de met
gezag hekleede personen in eere mosten gehouden worden, <becaus
that thei arve the leuwtennentis of God, in whose sessionn God him
self doeth sitt and judge (yea, evin the Judyes and Princes thame
selfis,) to whome by God is gevin the sweard, to the praise and
defence of gnod men, and to revenge and puniss open malefactouriss;
bovendien bchoort asn koningen en magistraten «chieflie and maist
principallic the reformatioun and purgatioun of Religion», zoodat zij
dus mniet alleen voor «ecivile policey» ziyn aangesteld, «bot also for
mantenance of the trew Religioun, and for suppressing of idolatrie
and superstitioun whatsonmever, as in David, Josaphat, Ezechias, Jo-
siag, and otheris, heychtlie commended for thair zeall in that caise,
may be cspyeds; daarom ook ieder, die zijn raad en hulp weigert,
cwhile the Princes and Reullaris vigilantlie trovail in the executing
of thair office», weigert zijne hulp aan God zelf, «who by the pre-
sence of his lieutennent craveth it of thame». Ten laatste wordt nog
gehandeld oyver de «Giftis frelie gevin (o the Kirk», waarbiy cerst op
den voorgrond wordt gesteld; dat al zijn gelronwe prediking, rechte
bediening der sacramenten cn rechte uitoeferning der tucht de onbe-
driegelijke kentockenen van de ware Kerk, «yit do we nott so meane,
that cverie particulare persone joyned with sick ane cumpany, be
ane elect member of Christ Jesus», want onkruid kan zelfs in groo-
ten overvloed groeien onder het koren en zoo «the reprobal may be
joyned in fhe societie of the eleet», maar degenen, die slechts mond-
belijders zijn «continew not to the ends, terwijl echler deznlken, die
ewith heart unfeanedlie beleve, and with mouth boldlie confesse the
Lord Jesngs deze giften zullen ontyangen: vooreerst de wergeving der
zonden, en cindelijk in het luatste oordeel, als aan allen de weder-
opslanding des wleesches zal worden gegeven, zullen allen ontvangen
caccording to  thair warkis, glorie or pnnighment», zij, die het
kwade gedaan hebben, zullen tot het onnitblusschelgke ynur veroor-
deeld worden om eeuwig smart te lijden, en zij, die hebben volhard
«in weall doing» tot het einde, <holdly professing the Tord Jesuss,
znllen ontvangen «glorie, homour, and immortalitie, to reigne for
ever in life everlasting with Chrigt Jesus.» 1)

i) 11, p. 95 -120.




260

Deze confessie, die in slechts vier dagen werd opgesteld. cen werlk,
waarin san Knox ongebwijfeld het voornaamste deel tockwam, 1) is
geheel oorspronkeljk. Slechts zeer enkele ultdruklingen hier en daar
herinneren aan de confessie, die in gebruik was bij de Engelsche
gemeente te Genméve. Men lkan ook bemerken, dat over het geheel
de volgorde der twaalf geloofsartikelen is gehouden. Wat overigens
den geest betreft, overal hooren wij den leerling van Calvin spreken.
Met het anunnemen dezer confessie door het Parlement was in Schot-
land voor goed de Gerelormeerde Kerk gevestigd, en wel als Staats-
kerk. Geen andere Kerk kon daarnaust als Kerk worden erkend. In
de Gereformeerde Kerk werd «the trew Religiouns beleden en de Staat
was gehouden deze alleen te handhaven. Hebt aannemen van de beide
acten tegen de mis en tegen de jurisdictic van dem paus was dan
ool niet anders dan een vapzelfsprekend uitvloeisel van het sannemen
der confossie. Alleen had men nog noodig de byj alle Parlements-
besluiten vereischte bekrachtiging der Souvereinen en deze werd ge-
weigerd. Men verkreeg de bekvachtiging der Parlementsbesluilen
niet véér 1567, zoodal ook van dien datum af pas de eigenlijke officieele,
wottelijke erkenning van de Gereformeerde Kerk als Staatskerk dag-
teekent, hoewel zij reeds terstond na het Parlement van 1560, waar-
aan door den vrede van Leith zoo groote rechten wuren verleend, 2)
foitelijk in de rechten ecner Staatskerk is getreden en geheel als
zoodanig werd beschouwd.

Nadat dus door het Parlement de confessic en de beide acten tegen

1) De confessie werd opgestsld door Knox, John Winram., sub-pricr van St Andvews
ive. boyen, bl 85}, John Spothiswond, John Douglay, rector van St Andrews en Johu
Row. Warks, IT, p. 128, Aangaande de confessie wordt deor Randolph het volgende meegedeeid
in een hyief gan Ceeil van 7 Sept. 18602 L my pooraadyice myght have hene hard tonching
the Confossion of the Paythe, yt sholde not so soone have come into lyghte. God hathe
sont it Better snevess [or the confivmation therof then swvas looked for. It passed men's
expectatatione to sec it passed in such sorte as yt dyd. Before that yt was published, or
maynie wordis spoken of ¥t, yb was presented unto ecertayne of the Lords fo see thair
sitland of Lethinpton] and
ot eipd

judsements. 16 wae commytted unto the Luivd of Lydington [3
tha &uh-Prior to be eximined. Theught theis coulde nol reprove the dostrine
theie mitiyate the austeritie of maynie words and sentencss which sounded to pre

sl reather
of some evil conceived opinion, then of anie sounde judgement. Zhe guter of thys work
had also piutin this treatie a tytle or chapitar of the obediens or dyschedicns that subjects
dwe unto ther Maaistrates. It eontaymed lyttle les matier in fewe wordes then Lathe bene
otherwyse written more at lavge. Te sureeygrs of thys wovke thought it to be an vafit matier

to be dutreated at thys tyme, ond 30 gave their advics to lave vt vivte” [deve rand werd echiter
niet opgevolud). Blorks VI p. 1200 Vg ook de brieyen van 25 en 27 Aug. L e p. 11880,

2 Zie hoven, bl, 253,

e e — e



261
de Roomsche Kerk waren aangenomen, kwam heb er voor Enox en
de zijuen op aan nu ook aan de G areformeerde Kerk van Schotland
hare behoorljke inrichting te geven. De reformatie der Kerk zelf|
ook in den radicalen zin, waarin Kunox haar begeerde, was door de
gebeurtenissen van het laatste jaar voldoende voorbereid. In vele
steden en ook in vele plaatsen op het platteland had men gedurende
den oorlog de mis afgeschaft en er een Protestantschen eezedlemt
ingesteld. Moeilijlcer was het echter om op de verschillende plaatsen
voor ecn geregelden predikdienst te zorgen. Daarom werd aanstonds
na den vreds van Leith deze zaak tor hand genomen en aun de voor-
naamste predikers in de grootste steden hunue plaats aangewesen,
terwijl er tevens vijf predikers, onder den nmaam van su perintendeydelt,
werden aangesteld over versehillende groote landstreken, waar zij als
vondreizende predikers voor de verschillende predikdiensten hadden te
zorgen. Zoodra intusschen door het Parlement de Gereformeerde Kerk
aly Staatskerk was erkend, werd spoedig de behoefte aan eene nadere
regeling der kerkelijke zaken gevocld. Reeds spoadig na de afzetting
dﬂ regentes, den 20sten Apil 1560, had de Regeeringsraad, die toen
wuas opgetreden, Knox en de andere predikanten verzocht cen plan
van reformatic en organisatie der Kerk op te maken. 1) Den 20sten Mei
hadden zij hunne taak volbracht, doch vooreerst schijnt deze zauk
niet meer ter sprake te zijn gekomen. Ook in het Parlement na den

vede van Leith werd deze zank niet meer behandeld, maar na afloop
ervan word het door Knox en vijf andeven %) opgestelde «First Book
of diseipline» door hen «presented to the Nobilitie.» Sowmigen
keorden het goed en wilden «the samyn have bene sett [urth
be @ low,» maar anderen kwamen er tegeu Op. HEr waren
teveel dingen in, dic hun nict asnstonden. Ilet trad $e scherp
op tegen allerlei ondeugden en goddeloosheid, zoodat men er zich
begon af te maken met het te betitelen als «devote imaginalbio-
niss. Bovendien, velen van den adel hadden reeds de m’mduel der
Kerk aan zich getrolklen en warcn niet geneigd die uf te staan ter
wille van de op nieuww fte organisceren Kerk, en andeven meenden
nog hun slag te sullen slaam, «otheris thought that thei wald nott
lack thair parte ot Christis coat.» Zoo werd dus de aanneming van
het «Book of discipline> door den adel maar steeds uitgesteld.

18 Zie de voorvels vau het Bowk of diseipline, g‘eri-’:ht b0 the Great Coungaill af Seotland
now admitted to the Regimeut’. Works vol. I1, p. 183, Vg. ook VI, p. 119.
2] De vijl auderen waven dezelfden, die mel Kaox 'l:) Cmbf"ﬁs;zc hydden opgesteld.




262

Intusschen werd den 20sten December, naar Row, 1) één der ine-
dewerkers uwan het Book of discipling, ons bericht, de eerste Schotsche
Protestantsche Synode, waarin echter slechts 6 geestelijken zitting
hadden, gehouden, voortaan genoemd «the first General Assembly», die
volgens Row het Book of discipline als kerkorde heeft aangenomen.
Knox verhaalt ons echter alleen, daf, nadat hel bericht van den
dood van Irans II, die den 5den Docember 1560 stierf, was gekomen,
«a generall Conventioun of the hatll Nobilitie was appointed to be
holdin at Edinburgh the fyvetene day [andere lezing: «the fyfs day»]
of Jannare following, in the whiche the Booke of Discipline wus por-
used newlie owre [over] agane, for some pretended ignorance, be
reassone thei had not heard it». ?) Omtrent deze vergadering deelt
Kunox ouns alleen mede, dat daarvoor verschillende van de geleerdste
Roomsehen, o. a. hisschop Leslie, ¥) werden geroepen om hun geloof
te verdedigen en met Kuox en de andere predikanten te dispuleeren.
Verder zegt hij omtrent de handelingen dezer vergadering alleen dit:
«At this same Asgemblie was the Lord James appoynted to go fo
France to the Quene our Soverane; and « Parliament was appointed
to begyn the twenty of May nixt following; for at that tyme was
the vetnrne of the said Lord James looked for. And so was that
Conventioun dissolved wwithout any other thing of imporiance conclu-
ded.» ¥) Ook de nadere «pernsings van het Book of diseipline heeft
dus blijkbaar niet geleid tot aanneming ervan door «tfie hoill Nobi-
litie». De krachtige aandrang van de zijde der predikanten «fo esta-

1y Historie af the Kirk, asngehaald hij M Chie, Life of Jofn Kpow. vol. 1L p, L
2) M Crie meent dese seryadering o o (0f 16) Jawweri en die, waarin het #iisi Book

diseipline vwerd asugenomen, waarvan Row bericht geeft, to mocten identifieeren. Hij
M is probable, that the wiseting of wssembly by which the Baok of' Diseiplisie wis appro-
ved, was that which Knox ealls a convention. beld ou bhe st of January, 1561, The
fivet General Assembly appointed o meeting fo he held at that time, Buid of the Unscersall
Kirk, po 5, MB. in Advocates Library.” L o p, 5. Het is echter vreemd. dat Knox dan
de sannewing van het Booh of diseipliae nict meedeelt, en ook, dat op die (kerkelijke?)
vergadering .o Parlament was appointed.”

Evenwel, men kon vooral in dien eersten tijd.
toen de vertegenwoordizing der Kerk in de , Asgembly” nog niet was geregeld, nog nief

200 streng ouderscheiden tusschen eene kerkelijke en cene politieke vergadering. Het-
oeen Knox nog mededeelt amgaande esne onderleckening van het Bask of disciplive op
den 2fsten Jenuari door .a great pacte of the Nolilitie”, is echier mogelijk hetzelfils foit,
dat. deor Row wordt bedoeld, alg hij spreekt van eenc
door de Fivst Goasral Asseinbly.

aannciiiy van het Boak af discipline

3) John Leslie. later bisschop van Ross, ijverlg aanhanger en verdediger van Mearia-
Stuart.  Hj schresf cene History of Seotlund.
Ly Warks, vol. 11, p. 143,




Blische the buke of diseipline by wne Act and publict Laws haatte nict.
«Avaritiousnes» was de voornaamste oovzaal, die «wald nott suffer
this corrupt gencratioun to approve ib». 1) Intusschen declt Knox ons
nog mede, dat toch, ook al werd het mniet door den adel in zijn geheel
asngenomen en dus tob staatswel verheven, het Book of discipline
den 27sten Jamuari 1501 werd «smserived Dby a great parte of the
Nobilitie», 0. a. door den hertog, den graaf van Arran, James Stuart,
Argyle en Glencairn, en wel mef deze formule: «we promittis fo sett
the samin fordwarte ot the uttermost of oure poweris: Providing that
the Bisschoppis, Abbotis, Priouris, and otheris Drelattis and beneficit
wen, qukilkis ellis hes adjonit tharme 1o Us, bruik the revenwes of thaiy
benefices  dwring thair liftymes, thei sustesnand and upholdand
the Ministeric and Ministeris, as s herein specifett, for preaching of
the Word, and ministering of the Sucramentis of God.» *) Men moest
sich met die onderteckening van versclullende edelen tevreden stellen,
waarvan echter de meesten zich later terugtroklken zonder zich om
hunne belofte «to sett the samin fordwarte at the nttermost of oure
powerig> te bekommeren. Tntusschen, al kon men het niet ot «pu-
blict Laws verheffen, toeh werd het Book of discipline de grondleggende
norm, waarnaar de Schotsche Kerk werd ingericht, ook al waren er
bepalingen in, byv. omtrent de kerkelijke goederen, die wib den aard
der zaak niet konden worden uitgevoerd, daar men daartoe de dwin-
gende staatsmacht behocfde.

Hel is een zcer uitgewerkt plan van reformalie en organisatie, dat
Knox in dit First Book of discipline ) aan de Schotsehe Kerk gaf,
Hij toonde daarmee aanstonds, dat hij niet teverpeefs gernimen tyd
te Gendve geweest was, waar hij had kunnen zien, van hoe groote
beteekenis «good orders en «good disciplines waren voor het welwezen
der Kerk %). Na eene korte voorrede, waarin het «Ureat Counsall»
van Schotland wordt herinnerd aan de opdracht, aan de predikanten

1y 10, 152

3) Wanks, T, p- 120 en 357, Zic de tamelijlk verwarde berichten van Enox over de onder-
handelingen aangaands het Book of diseipline, Wapks. vol. TT, . 188 sg, P 138 — 142 en
da deor hem na het Boek of disciplias afpedrukte et of Seepeit Covusnll, 37 Jawuani,
Ao 15617 met e onderteekeningen der verschillende edelen, Ll p- 26T =,

8) Waorks, 1L p. 39—,

4] Dasrom schreef ool Beza hem in 1569: How well, my Brother, you act in upiting
Diiseipline with Doctrine’ (vertaling van Taing, vol. VI p. BB5), en in 1572: It ig 8 greab
gift of God, that you carried (ogether in Seotland hoth pure vetigini, aud good order, the
hond by which doectrine is secaved” (l.e. p. G138},




264

den 29sten April 1560 gegeven, en waaraan nu door dit geschrift
wordt voldaan, volgen verschillendende artikelen, telkens met bijge-
voegde verklaringen. Men had daarbij, evenmin als by de confessie,
cenige anders Gereformeerde Kerk ten voorbeeld genomen. Wat de
letter betreft, was de kerkorde oorspronkelijk. «They took mot their
example,» zcgt Row, «from any lkirk in the world, no, not from
(Geneva» . 1). Men wenschte alleen de Heilige Schrift ten grondslag
te leggen, doch ombewust deed zich natunrlijk de inyloed van Genéve
bij dL, opstellers sterk gelden. De kerkinrichting, die wordt voorge-
schreven, 18 nog zecer primitief. Zij iz geheel op presbyteriaansche
leest geschocid. Figenaardig is, dat van eene hoogere organisatie, van
classen of provinciale synoden, nog niets valt te bespeuren. Alleen
do plaatselijke gemeenten, «particular Kirkis», worden georganiscerd ;
deze vormen tezamen de «universoll Kirk», aan wier synode, < Assemblies,
zij onderworpen zin ). 'Tusschen-organen tusschen de «Ministeries
(Kerkeraad) concr plaatselyjke gemeente en do «dssemblie» der alge-
meene Kerk worden in deze kerkerde nog niet genoemd. ¥) De ge-
meenteinrichting van Genéve werd eenvoudig toogepast op de versehillende
gemeenten in Schotland, terwijl zich pas langzamerhand door de
praktijk de hoogere organisatie zon ontwiklelen. )

1) Iistorie of the Kirk, asngehaald bij MCrie, Life of Johwe Kuow, vol. 11, p. 4,
2] Bij eene bepaling asngeande het zingen sn lezen bij beg
afoeraden. wordt deze additio”™ gevo

fenizsen, hetpeon wordt
1.4\1511 yit. nochtwithstanding: we are not so

precise,. but that we av content thal partiendes Kindds use thame in that behalf, wyth the
consent of the Mimsterie of the same, as tlw[ will answeir to God. and dssesdlie of the
Universatl Kink gathered within the TRealme” Woprks, vol. IT,
3 Aan een Superintendent was de rege . \u'ﬂ.lullmi de zaken wvan de
gemeenten zijner provineie, zocdat zilme bevoegdbeid zeer uitgehveld yeas (sie beneden).
Boginselon eencr hoogere organisatie, waarin de band vam cenhicid tusschen de gemeenten
ouderling tot uitdrukking werd gebracht. =ijn wel te bespeuren. Als huy. een predikant
zich versette tegen de vermaningen wvan zijne wnderlingen. .than may the Senivris of one
Churehe complaine to #de Min
greater gravitie are” (p. 287 In devgelijke gevallen hnd de Superintendent groate machi:

wyf he be worlhy of depesifioun; thay [the Henic
Superiulendent may dep

]u_\g g

pie af the tico wiet adjacent eligehes, whaire men of

vigl with consent of the Churche and

gse Wini, so that hiy érvme 86 deserve? (ihid). Voor de SBuperiiten-

dentzehappen gelilen weer dezelfide hepelingen alg voor de gemeenten, Blijft een Snperinten-

E'Lil[‘-( hap in gebreke cen Buperintendent te kiezen, dan weslen eok hier e of fhe wist

it wingis doen, hetgeen doop het andeve Superintendentschap i3 versuind (p. 208).
) En"t‘il‘- in December 13 en door de Genwal Assenily  de Provianciale
syeoden ingevoerd, die jearlijks tweemasal zouden samenkemen, met het vecht om predi

werd

Lunten san fe stellen en te werpleatsen. Pus in 1579 werden door de General deccandly
de . Preshyteiies of Classicale wergaderiagen ingesteld ivg. beneden], Deze latere synodale
organisatic werd waarschijnlijlk aver

snomen  van  de Gaveformeerde Kerk in [Prankrijk.
waar ook de wColfagues™ of Clossicale tergaderinger het laatst werden ingesteld, cven




265

De ambten, die in deze kerkorde worden genovemd, zijn driedrlei : dat
ran den «ministers, wien de prediking des Woords 1) en de bediening der
sacramenten is opgedragen; van den «ruling elders, die den predikant
m de handhaving der tucht en de regeering der Kerk ter zijde staat;
en van de «deacons, die belast 1s met de zorg voor de inkomsten
van Kerk en armen. ?) Dimrbi]' kwam nog één buitengewoon ambt,
bljkbaar overgenomen van & Lasco, dat der «superintendents», die
aly reizende predikers het ambt van <mdinisters in meer dan ééne
gemeente hadden  te vervallen, op verschillende plaatsen Kerken
hadden te stichfen en 1o te richten, en als visilatoren toesicht
hadden f{e lLouden op alle Kerken hunner diocese, 3) een anbf,
door Kmnox waarschijnlijlk slechits als tijdelijk hulpmiddel bedoeld. 4)

voordat zij in Sehotland werden ingevoerd. Tutusschen vertoonde de Sehotiche Kerls dit
eim enrm:ln;. verschil met de Bransche, dat bij haar de dssanbdly gekozen werd niet uitile

i in ?‘“l'mﬂirﬁj]' maur uit de . Poeshpderice.” Zie G. V. Leehlorn,
Greschivhite der Preshytorials wod Synadoleerfpasiny seit der Reformarion, Leiden 1854, p. 100
1) Wegens et gebrek aan predikanten werden op versehillende plastsen gemders™ of
1, die, als zij bleksn gaven te bezitten, pal tot het predikambt konden
waorden toegelaten. p. 195. Dl ambt van Loremden’” werd reeds in 1581 door de Gereral
Assenibly weer opgelieven. Lechler, 1. o, p. 97.

2) Aan den diaken werden ook nog meerdere rechten toegestasn: . Thay may also
assist d judgement itk the Mimsterie and BElieris, and may be admitted to read in the
syl vi thei be vequired and be fund ahbill thairto?" p. 287, Vg ook p. 228, Vg ook
de \'('ID'vLJe NO0E.

3) Tien Superintendentsn werden in het Bug

ayaodan  als

seehiairtors” aangoest

¢ oof discppdine verlangd.  De machi der
Superintendenten in hunne diogese was tamealijk uitgebreid, doch #ij welve stonden weer
onder toezicht van de gezamenlijke ,ministeries” aunnerdiocege: ., The Superintenden being
electit. and appointed to his charge, must be subjected to the censur and correctioun of the
Ministeris and Blderis, not onlie of A elegy” Touse [de stad, waar hij zijn .wesidence” hads
doch waar hij telkens na een widitatiereis niet langer dan 4 maanden mocht vertoeven]

but also of the hoill Provines over the whiche he is appointed . aveisemiy” (n 207). D-g

trgent” door de .chief town Gt cen voor.
dracht van 2 ol 3 persouen, te beoemen door . ths Ministerls. Riders and Deacoits, with
the Magisteat and Cokisall of the sane towwi™ (p. 208). De zefel van den Siperintendent
had een zeker averwicht over de andere Kerken dev provincie: . Evevie 4 foious Chirehs

Superiutendent werd pekozen ,.with publict co

1‘.\}-‘ ong of thair Seniouris and cne of thair Desconis, pnis in the ye-r-n". uobifie untn

3 (|I'

e 2586). '\‘ g, ud; de I_m;mhl:g{,u A ..‘[J_ul_-ht..,]c;,ug: ‘zip hum:duu).

4) Zie hierover M'Crie, Le. wol. TIL p. 283 sq. Ve, echter Stephen, History of the Churcl
of Seoilend, Londen 1848, wol, I, p. 110 sq. In het hoofdlstul, dat sver de superintendenten
handels, wudf. wozegd: we have thachs oood to sienifie uate your Hoenouris, suche
reassomiz as moved us to mal dif i ot this tymey” aly veden wordt
soeven, dat bij teewijzing van vaste plaatsen aan alle predilkers _the preatest part
off thiy Healme should bhe degtitate of ail doctrine” p. 202 Vg. dew sirijd oyer d€

senve bebwix preach

dian s

wLulehaie-bishops” gl beneden.




266

In een atronderlyk hoofdstule wordt de verkiesing der verschil-
lende ambtsdragers, die ongeveer op dezellde wijze geschiedt als
in de Order of Genevw was aangegeven, beschreven 1). Ilet door
Calvijn 1o zijne Institutie genoemde ambt der «doctores> wordb als
zoodanig in hel DBook of discipline niet genoemd, doch werd door
Knox in zijn Order of Geneva, nu opgenomen in het tegelyk inge-
voerde Book of common order, op €éne lyn gesteld met The order
of Schooles 2), waaraan een uitvoerig hoofdstuk wordt gewijd s).
Nauwkeurig wordt de inrichting van verschillende scholen ), zoowel
voor het platteland als voor de steden, beschreven met opgave van
hetgeen er zon moeten worden onderwezen °), waarby de Geneefsche

1) %ie hoven, bl. L47. Hier wordt alleen nog wat meerdere vrijheid geschonken aan de ge-

meenteleden em personen, die zij geschikt achten, mede op de candidatenlijst te plaatsen:
¥l anve man knowis utheris ol better qualities within the Chuovehe then these that beis
nomicated, fot thame de put b electivun, that the Churel may lwve the choise™ (p. 2843
2} Zie boven, hl. 147, naot 1.
3) p. 206—221. Als plicht van den magistraat wordt nl.
dey Kok, mesr ol .,to provide to the uttermoest of his power, how it may abide in the

gencemd nietalleen de snivering
same puritie fo the posterities fotfvieing. De novtdzakelijlkheid van seliolen wordi betoogd,
wseing that God hath determined that his Churche heir in earth shalbe tawght not be
angellis but by men; and seing that men ar born ignorant of all godlynes and seing. also,
e, suddanlie changeing thame. ag that lie
il his Apostlis and utheris in the Primitive Churche™ p. 200,

now God ceasith to illuminat men miraculeus

4y Diesrlel soorten van seholen worden vevlangd: de cenvoudige .Graiiar Sclialiis™

pes” of L Suliollis of the Touwngis” voor de groote steden (vooral de zetels der

superiutendenten) en de ., Undvesd
8) Aan geenen vader, wien ook, -mag vereorloofd wwerden o wse Bis chililren of 20

=

fentasiey' manr allen moecten gedwongen worden ..to bring up their children in lem

and virtue.” Men mag ook den rijlen on machtigen niet teelaten .o sutfer thaiv children

2o spend thale yowth tn cone (diliies, as heivt v thed fnte dowe. Buttheimust be exhorted,

pragite of the Chueehe and of the Crapmiai-iveaith”  De rijken moeten het onderwijs zelf
bekastioen, de srmen moeten worden onderstound en #he chaige of the Churcle]” totdat
men kan ondersoeken, of zij de .spivit of docilitie™ bezitten of niet. Zoo ju, dau mogen zij

‘neathir the sonis of the riche, nor yis the sonis of the poore,)” niet weigeren

qeit 1o eontinew thair studie, sa that the Couowieivealth
p. 211, Het geheele lecrplan wordt in korte trekken
aldus geschelst: ,Dwo yemris we think wore then snfficient to learne Lo read perfitelie, to

My heve sokee corfort of thei,

answer to the Catechisme, and fo have seme cntresse in the fivst rndimentis of Grammar;

to the full accomplischement whaivof, [we meane of the Grammar) we think other thre
or foure yearis at most, sufficient, To the Avtis, to wif, Log

clk and Rethovick. and to the
Cveik toung, foure yeiris; and the rest, till the aige of twenty-foure yearis to he spent in
that studye, whairin the learnar -wald profitt the Churche or Commeum-wealth, be it in
the Lawis, or Physick or Divinitio: Whiche tyme of twenty foure yearis being spent in
the sehollis, the learnar most be removed fo serve the Churehe or Commoun-wealth. unless

he be fund a necessarie Rat

are in the same Clolledge or Universitie. Yi God shall move




e

267

Cutechismus, opgenomen in het Book of common order, eene voornane
plaats vervult. Ook de oprichting van universiteiten 1) te St. An-
drews, Glasgow en Aberdeen wordt besproken met opgave van de
verschillende colleges, die zullen mocten worden gegeven, terwil ook
de wijze van bestuur wordt beschreven en de verschillende jaarwedden
bepaald.

In een uitvoerig hoofdstuk wordt daarop gehandeld over de kerke-
lijke goecdoren, dic zullen worden besteed voor de bexoldiging der
predikanten, ?) de ondersteuning der armen, cn het onderhoud der
scholen, zoowel hoogere als lagere, terwyl verschillende tienden, waar-
door de arbeiders te zwaar worden gedrult, zullen worden afgeschaft.
Hierbij worden de Lords expresselijk vermaand de arbeiders mief te
onderdrukken, daar men vernomen heeft, «fhat sam Gentilmen are
now as cruell over thair tennentis as ever war the Papistis, requiring
of tham whatsoever thay payit to the Churche; so that the Papiste-
call tirannye shall onlie be chongeit in the firannye of the lord or of
the laird.» Voorts moeten door verschillende overgangsmaatregelen
de tienden, die nu in het bezit zijn van versehillende personen, die
ze van de prelaten hebben verkregen, weer tot de Kerk worden te-
ruggebracht, want «injust possession is no posscssion before God;
for those of whome thei veceaved (hair titidl and presupposed vicht,
war and  ar thevis and mwrtheraris, and had no power to alienat
the walrimonye and commovn-gude of the Churches 5) De tienden
sullen door de diakenen worden geind en door hen uithetaald aan de
predikanten, aan de armen en aan de schoolmeesters, alleen «by con-
mandiment of {he Ministeris and Elderis.> %)

Voorts wordl eem hoofdstuk gewjd aan de beschrijving van de
wijze, waarop de kerkelijke tucht, zoowel publieke als private tuchs,

vouy heavtis to establisehe wnd exeent this Ordowr, and put these thingis in praciise, your
hole Realme, (we doubt nott), within few yenris, shall serve the sell of trew preascharis,
and of uther officiaris neeessavie fr yewr Common-wealth.” p. 212.
1} Bene universiteit moest diie faculteiten bezisten: Medicijnen. Recliten on Theologie.
p. 218. Alleen die fe St Andrews was volledig,
2} Ben predikaut, dic een behoorlijle inkomen geniet, mag ook niet al te zuinig loven:
SYT ane reasonabill stypend Dbe appointed, and thay live avariciuslic, thed st be adiio:

wished 0 live $o gs the pesare: for as excesse and superfinitie is nochi tollerabill in ane

winister, so is avarice and the pairfull sollicitude of meney and geie [po
to be damnped in Chr

wsions| ulierlie

i servandis, and especiallie in those that ave fed upoun the charge
of the Chureh.” p. 236.

3) p. 223. Ve. hoven. hl. 285, noot L

b} . 225,




Sl
=7

I

zal mocten worden uitgeoefend. De exeommunieatie 1) en ook de we-
deropnwne mag niet geschieden dan et toesterning der geheele
gemeente. Ten slotte wordb dan nog wmitvoerlg gchandeld over de
«policie of the Churche», omvattende alles wat tot den dienst des
Woordy in betrekking stant: aantal diensten, ¥) liturgic, lezen en
precken, ¥) godsdienstonderwijs, ¥) wering van hen, dic niet wobtig

1) Wat de excommunicatie Deleclkende, wordt duidelijk. wanneer men deze hoy paling
leest: . After whiche sentence may no persoun, (his wife and bmilie enlie excopled), have
oty kynde ef conversatioun with lum be it in eiting and deinlking, &igliy o selling. yea,
in saluting ov talling with him, cxeept that it be at the commandimeut or licenes of the
Ministerie for his conversion.” p. 230.

2} .In great Tounis we think expedient thil everie day thair be eathir Sermon, or cllis
Common Prayeris, with some cxercise of reiding the Seripburis.” p. 238, Voor ale viering
van den Zeondsg werd bepaald; DBut the Sunday must straitlie be keipit. both befove ad
wfter woon, in all tounis, Before noon must the word be preached und sacramentis mimstered

pasioun offer: A7 children de

as also Mariage solempuissed, i oo v awgow st the oy
publicilis comuinated ia - their Catechisme i qudicace of the pepilt, in doing whairel the
Minister must tak gret deligence, aleweill to cause the Pepill to understand the (uestionis

proponed, as the ansueids, and the dovtrine that ey bie eolleeted thairef” p. 238, — Ock

maest in federe stad, ,whaire Schollis and repair of learned Mew wr,” éénmanl per week die
~Exoreise” plaats hebhen, die door Paulus praphecielay” wordt g rengemid.  Deze pefening
was bepaaldelijk gewijd ann de crgpese der H. Sehnift, De 1.11!!(.1 prefour” mochf niet een

sport van presk howden, m omust bind lim o self to his text, Chat he enfer not by

disgressionn in explanyng commoun places. He may use no inveetive in that exereise

onles it be with sobrietie in confuting he

wes.” Hij moest kort xijnin zijne vermaningen,
the mynd of the Holy Ghust in, that place.”
ag opperen, ,whairto himself is not eontent

Lthat the tyme may be spent v oppoeyig af

Om twist fe vermijden moeht niemand sene vi

fn de editie wvan 1621: .able”] to geve resolutioun without reasoning with any other.t
Diaarhij moesten tegenwoordig zijn Jthe Ministeria of the Parvorvhe churches to Landswar

adjacent o

e cheaf, towne, and the Keadaris. oif thai have any vift of interpresatioun,
poord
die overigens woor ieder mmaukt]l]h #ijn. te voegen 1o the

within sox myles

ich

VALY

Ook inzonderheid zij, die paven hehiben, nioeten wiorden aang

= "
hij deze vergaderingen,
]

end that the Churehe may judge whether thei be able to sevve to Goddis glorie and to
tho proffeit of the Churche ju the voeatioun of Miuisterls or nm..’ p- 245, Later in 1579
dgordat de Geupral Asscubly
beslaots .the Bxercise might be judged & Preshytery.” Lechler, 1. e p. 97

8) Kuukieristiek voor het Goreformeerde Protestantisme (vg. boyen. bl 16, 48 wwv. en
143y i de bupulic We think it west cxpedient that the phuris Ao ved @ ardam,
that i that some one buke of #he Awnld wnd the New ’."uf(, nizend he hc' i qrtl mdc-mlm

werden deze vergaderingen weranderd in wpreshyteries

ol

vod to the end. And the same we judge of preching,

3

part remaneth i oue place: Fow fhis skipping and
Seripture, o it e weiding, or g At in ;’Ai'n‘.;rwu/ e

Clhurche, as the continewall following af wie lest.” p. 210,

Al Teder ,.Maister of houshald” was verplicht om zijne kinderen en zijue bedienden of zsit

wodsdionst
o wewre: wl feast,

publict egaminatioun be had by the Ministeris and Hideris of the knawledga of eeerie peisoun

te pmderwijzen bf te deen pndersijzen in de beginselon van den Chxis P]l‘]n.l-‘n

(vg. haven, bl. T42). LAnd thairfore of nevessitie we judge it, that epw

jeithin the Ohwrche ; to wit thal cyerie maister and maistros of houshald cum thame selyvis




269

zijn geroepen V), onderhoud der kevken enz.  Het geheel wordt be-
sloten et een crnstige aansporing aan de Lorvds om het hun voor-
solegde reformatieplan, waarin werd gevraagd «<the Churche to be
set ab suche libertie, that sche neathir be compelled to fead 1dill bel-
lyes, meathir yit to susteane the lyrannye which heirtoforr by vio-
lence hath bene manteaneds, zonder aansien des persoons mib te
willen voeren.

In eene bepaling van het Book of discipline 2) werd thans ook voor
de Sehotsche Kerk aanbevolen de invoering van het Book of Cominon
Order, 8) eene volledige liturgie, waarin ook de Order of Geneva 1
zijn geheel was opgenomen, vermeerderd met nog vele gebeden voor
verschillende  gelegemheden, terwijl ook de formulieren nog met en-
kele toevoegingen waren vermeerderd. 1)

Yoo was dan nu uan de Sehotsche Kerk hare inrichting gegeven,
terwijl ook op het gebied der liturgie uniformiteis werd verkregen.
Wel is waar was de adel niet zeer voortvarend in het mitvocren van
het in het DBook of displine geteelende reformaticplan, maar de her-
vormers hadden nm toch daarin hun wel omschreven en duidelijk uit-
sesproken program, waarop #jj telkens weer terugkwamen, en die be-
palingen, waarvoor men geen dwingende staatsmacht noodig had,
werden dan ook awnstonds uilgevoerd, terwijl men, wat de andere be-
palingen betreft, inzonderheid dic asngaande de kerkelijke goederen,
steeds met kracht bleef aandringen bij den adel op unitvoering daar-
van. In het Book of discipline had de reformatorische party haar

and fhair faomilie so many as be curn to matuvitie, before the Minigteris and Elderis, to gyt

unas the Ministeris

confossionn of their faith, and to ansueir to such cheaf points ol Religl
shall demand, Such as be ignovant in #ie Asvgiculis of thair Faith: understand vol, vor
s not relisise the Commandinentis of God; knaw neb Aok 6 pry ; neathiv whairinto
Hhate #ichiuousnes consisiis, anght nof to be admitted to the Lovdis Tabill" Als men havid-

nekkig weigert zijne verplichting mna te komen en wijuc Tinderen en hedienden muar in
onwetendheid laat opgrocien, dan moet de Kerk overgaan tof excommunicalic, and than
st the mater be veferved fo the Chvill Meugistrat” p. 2401
I} Kr moeten gestrenge wetten gemaakt worden zoowel tegen hen. die de sacramenten
qiet bedienen uaar de Hehrift. als tegen hen, dis ze zender wetiize roeping hedienen,
Bepaalde straffen wil men niel aan de Tords voorscheijyen, .hbut this we fear not to
allivm, et the @ie ond the offier desepve death ; for yf e whicl docth falselye the seall,
subsoriptioun, ov coynzie of a king is adjudged worthy of death: what shall we think of |
him who planlie daeth fedsifye the Seallis of Christ Feswr, Ppivce of the Kingis of he
eamth 2" - 2bd

2] p. 238,

3) Werks, V1. p. 293 380,

4y Vo boyen, bl 144,




270

program van actie, wasromhbeen =z zich groepeerde en waarop wy
den conservatieven adel telleens weer wees. 1)

Infusschen bleel het een groote hinderpaal, dat het Book of dis-
cipline mooit werd verheven tot «public law». Inzonderheid nadat
Frans II den 5det December 1560 was gesforven en men dus Maria
Stuart weldra in Schotland terug kon verwachiten, begon men zich
ernstig bevreesd te maken, dat het spoedig fot stand gebrachte re-
formatiewerk misschien weer even spoedig zou worden verstoord, in-
dien men mniel op zijne hoede was. Men maakte mich daarom den
tijd, dien men mog had, zooveel mogelijlk ten nutfe. «The Preachea-
ris», #00 lezen we in Knox' History, «vehementlic exhorted us {o
establische The Buke of Discipline by ane Act and publict Law ;
afficinyng, that and gif thay swffeved thingis to hing in suspence,
quhen God haid gevin wnto thawme sufficient power in thair handis,
thai suld  efter sobb for it, bol suld nott get its. =) Hn al verkreeg

1) Deze voortdurende strijd mef den adel werd een der voornaamste oorzaken, daf sfraks
onder Andrew Melville's leiding ook in Sehotland {gelijk in Frankrijle vooral na deu Bar-

tholomeusuneht) het Calvinisme geheel in demasratisehe bedding werd oeleid. zoowal op po-
litiek als op kerkelijk gebied. Degze neo-Calvinistische richting vond watuurlijk in Schot-
land 2en wrnchtbaven bodem doov hetgeen Knox reeds geleerd had aangaande het vecht
sche begl
den had, blijkt wit verschillende bepalingen van zijn st Boak of discipline en uit zijn
oelwele streven om zich steeds althang zoo dicht mogelijk aan den adel (vg. zijn dppel-

van weerstand. Dat Knox echtor nog vele asistocrali selen van Calvijn hehoo-

lation to the Tepds) asm te sluiten, ook blijkens zijn tweede huwelijle (zie beneden), Zie
over dexe ontwilkkeling wvan het oovspronkelijlee Calvinisme in steeds meaer demaziaiisohc
vichting  Buckle. History of Civilization in Baglond, Tondon 1861, I, p. 240 sq.
Vo. let st Bowk of diseipline met Melville's Seeond Boek of dissiplize van 10678,

Wit e meisfocrntisehe elementen hetreft in het ocorspronke

lijlke Calvinisme, vo. hoven.
bl. 147, neot 2. en heneden, hoofdstuk VI Yo ook Dr. A, Kuyper, . Coloini «f J.
G Laseo de ecolesin sententiarien: nter $¢ r"m.fz‘lijm\{?i',":fl\ Amstelodgami 1862, P 1532 B Ul
vini sententin Beclesia scola proprie habenda est, in duplicem distineta ordinem. quorum
dacet alter, alter wero deeefur. Ovdo, qui dosendi munere fungitar, (pastorum se.) Joige
ptmiigal i Teelesia sedem tenet, ef

ab ipso Dep ingtitutus mediom veluti losam Deum
inter acoupat atque fideles, yui mlle fo e awt lova g Celvind Beelesin Jabentur.”

20 IT. p. 181, Temidden ven den mooilijken strijd, dien hij in die dagen te strijden had,
trof Knox een sumarkelijk verlies in het sterven zijner vrouw, De wood der Kerk drong
hem echter zich ook in de dagen van smart nog met lracht asn de publieke zaak te blij-
vew wijden tob blijdschap van Calyijn, dic den 23aten April 1581 aan Goodman, toen pre-
dikant te 8t Andvews. schreel: . Fratrem nostrum Knoxum etsi non purum  dolep
suayissima uxore fuisse privatum: gandeo lamen eius morte non ita fuisse afllictum, quin
gtrenue operam suam  Chyisto et ecelesise impendat™ (Cosp. Refl Op, Cale. wol, XVIIT.
p. 485, vg. de Engelschs vertaling in Words, VI, p. 125, terwijl hij tevens op denzelden
datum win Knox well een briel' viehtte, waarin Hij hem op hartelijke wijze zijne dseloeming
betuigde in het geleden verlies: ,Viduitas tua mihi. ut debst, tristis et aecerba est

Uxerpm nantns erag coi nen veperinntur passim similes. Bed unde petundum sit teistitine




271

men ook op dit punt zijnen wensch niet, toch werden de edelen door
de aanhoudende aansporingen der Kerk voortdurend tot actief optreden
gedrongen. Toen in Mei 1561 het Parlement bjjeenkwam, werd ook
tegelijlertijd een Generol Assembly gehouden. Men hesloot zoowel tot
de [Lords of Secret Council als tot het Parlement cen verzoekschrift
te vichten om slrengere handhaving van de strafbepalingen tegen het
houden en bijwonen van missen, voorts fob sloping van alle «emonu-
mentis of idolatries in het geheele rijlk, tot het bepalen van sfraffen
voor allen, die de superintendenten ongehoorzaam waren en miet in
hun ambt erkenden cnz. %ij, die dit verzoeksehrift tot het Parlement
richten, noemen zich «we the Buronis and Gentilimen professing Chrvist
Jesus within this Realmes. 1) Blijkens de onderteekening wordt het
intussehen tevens aamgemerkt als te zijn «directed (ra the Assemblie
of the Kirk.» De toon, waarin men dmft te spreken, 18 bont genoeg :
«And lett thir [these| cnmemies of CGod assure thameselfis, that gif
your Honouris put nocht ordour unto thawme, that we sall schortlie
tak suche ordour, that thai salbe nather abill to do quhat thai list,
nather yit to leif upone the sweit of the browis of suche as ar na
debteris unto thame.» 2) TIntusschen werd door de Lords of Council
cunstic op dit verzoskschrift geantwoord, #) zoodat de Roomschge-

solatiom, quin probe edoctus es. non dubite gnin patienter hane ealamitatem feras.™ In
denzeliden brief betreurt Calvijn zeer de verdeeldheid, die er is fussehen de Protestantsche

e

eilleleni en geefll. Kunox tevens een wenk om ten opziclite der ceremenidn nist al te rigo-
vistisel to werk te willen gaan: o[ caerenuwils eowficls fuathe 2aporent, guauecis melles dis-
pliseat, woderatum tewen fore. Danda quidem opera est. ut ecelesia sardibus omuibus pa-

getnr, guae ex ecrorc ef superstitions manarvint. Sedalo ebiam enifi opertet. ue foedentur

Dei mysteria ludieris vel igipidis wixturis. Hae excepticne posili, qeacddan, elsl diedias
piobantur, talerandn esse won {gaoras” (v de foyoering deor de Lopds vau het Book of
commen prayer, 2ie boven, bl 149). Uit het bogin van den brief hlijkt, dat er reeds mneer
tussehen Kaox en Calvijn is gecorvespondeerd. (vg. ook boyen, bl. 235), inzonderheid over
scertag questiones”. waarover de Schotten Calviju nu reeds voor de Lwcede maal hadden
gevandpleegd, zeggends. dat het eerste antwoord verloren way gegaan. Calvijn, die geen
cople van zijn eerste antwoerd had bewsard, dasr men hem gezegd had, daf e

gevaar bestond bij het overbrengen, had dic zaale echter nief vertrouwd : ,,Commotus
fatear, et suspiciosum esse respondi guod petebant, e si me iusidiose tentarent. Ne sntem
miveris tam aspere me loquutum fuisse, certo coguceerin priis (ilud copsilivi non Fisse
e e sentontio,” Koox had hém, nu meer dan vier maauden geleden een briel gezonden
om zichzalven fe verontschuldigen, doch dal was niet noodig geweesh, want hij lad Knox
nonit verdacht wan ,malas fidei aut astutine, o gua te yemotum esse judien”  Tntnsschen
lid zich ook de zak roods opgehelderd (Chiyp. Keft Op Cefe., XVILL p. 484, vg. Works,
B 123 s

1) Vo baven, Wl 254 noot 1.

2) T1, p. L63.

3} 1L p. 167. The TLovdie of Seereit Counzall maid ane act. et afl /me"r.-s e iR




272

zinden, die inzonderheid na de komst van cen Franschen gezant )
weer stoutmoediger waren begonnen op te freden, zich genoopt zagen
zich weer terng te trekleen.

Weldra echter sou de jengdige Grercformccrde Kerk een veel cin-
stiger asnval van Roomseh-katholieke zijde hebben te weerstaan. Den
194en Augustns 1561 toch keerde Maria Stuart zelf naar Sehotland
terug en wet hare komsl werd het bestaan der Schotsche Gerefor-
meerde Kerk als Staatskerk op het ernstigst bedreigd. Aan het ver-
drag van Leith zoowel als aan de Parlementsbesluiten van 1560 had
2] geweigerd harve goedkeuring fe geven, ) voorgevende een en ander
op een volgend Parlement te willen regelen, zoodat dus ook de aan-
neming van de confessie en de erkenning van de Schotsche Gerelor-
meerde Kerk als Staatskerk nog steeds have hoogste ollivicele bekrach-
tiging miste 3). En van nu af aan way het dan ook steeds de
taktiek van Maria om b elk volgend Parlement de godsdienstige
kwestie zooveel mogelijk te vermijden, terwijl zij intnsschen trachtte
door persoonlijken invloed de Tords van Knox c. s te vervreemden
en tegelijkertyd den Roomschen eevedienst weer in te voeren.

wientis of ydolutrie suld be destrayit, And for that purpose wes directed to the West the
Tle of Amane, hoving joyned with him the Helis of Argyle and Glencarno togidder with
the Protestantes of the West; qha burnt Paislay (the Bishope of Sanctandrois.
Ablot thaveof, narrowlie esehapit) kest doun Failfied, Kilwymnyng and a pavt of Cors

yuha weas

ragwell, The Lord James wes appointed to the Nouth, guhair he maid  sie reformatioun,
a5 nathing contentit the Hrle of Huntlie, and yet sesmed he to apptove all thingis” Va.
boveu, bl. 281, noot 1.

1) De gesmnt drong aan op verbreking van het verbond mef Tingeland en hernisuwing
van het vorboad met Wrankrijk, en voorts ,that the Bishaps and Kirkmen suld be repe-
nit in thaie fermair places, and be suflevit fo duipamet with thaie foeingis.” Men stelie
het antwoord uit tot de terugkomst van Lord James en tot het Pafement dat in Mei pe-
houdety zou warden. Toen Lord James teruglowum met brieven van Maria aan de: Lords
Lto suffer na thing to be atemptit agenis the Contract of pence whilk wes maid at Leith,
bl B ewin Bgmeensideg, wnd to suffer the religion publi

rtlie extablissit to gn fordward,
ot werd het vorzock van den gezant in ollen deele affrewezen; wat het laatste punt be-
troft, werd hem geantwoord: . That suche as thui eallit Bischoppis and Kivkmen, thai
knew nather for pastouris of the Kivk, nather yit fur ony just possessouris of the patei-
monye thaivef; hot understude thame perfitlie to be wolves, theayes, murtherarie, andidill-
hellies: And thaivfoir, a5 Seotlind huld forsakin the Pape sud Papistrie, sa culd thai not
ba dehttouris to hiz foresworne wasalhs.™ L1, p. 156 en LGG.

9) Vg. boven, bl 258. Maria wilde Let verdrag van Leith niet bekrachtigen, inzonderheid
omdat dwirin de bepaling was opgenomen, dat zij afstand deed van alle rechten op den
Ingelschen troom. Onk de Tatere, tellens herhaalde onderhandelingen van Tlisabeth met
haar over dit punt ook tijdens have gevangenschap in Emgelind bleven ten einde toe
vruchteloos, Zic hierover Broude, Histary of Bnplwad. V. boven, bl 218 en 240 yv.

31 Zij verkveey die pas in 1507 onder den rvegent Murray. Zie héneden.




275
L8

Zelf begon =i met aanstonds, reeds den eersten Zondag na have
aankomst, in hare koninklyjke lcapel de mis te laten bedienen. Ken
heftige preek van Knox tegen de afgoderij, waarin hij zeide, dat by
banger was voor ééne wis dan voor 10000 soldaten 1), werkte alleen
dit uit, dat Knox zelf voor Maria ter verantwoording geroepen werd.
Gernimen tjd onderhield zij zich met hem, alleen in tegenwoordig-
hesd van James Stuart. 2) Zij beschuldigde Knox, dat hij hare onder-
danen had opgezet tegen hare moeder en togen haarzelve, dat hij een
boek geschreven had tegen hure auntoriteit en dat hij de oorzaak was
van opstand in Engeland. Achtereenvolgens verdedigde Knox zich
op clk der genoemde punten 5). Inzonderheid ten opzichte van het
rechl van weerstand had eene scherpe woordenwisseling tussehen hewm
en Maria plaats ). Toen Maria hem verweet, dat hij wilde, dab zij
hare onderdanen zou gehoorzumen in plaats van omgelkeerd, wnt-
woordde Knox: «My travell iy, that boyth princes and subiectis obey
God», en «This subjectioun, Madam, unte God and unto his trubled
Chasrche, is the greatest dignitie that fesche can gob upoun the face
of the earth.s Dan komt natunrlijk de lewestie over de ware Kerk
ter sprake. Marvia wil de Toomsche Kerk bescharmen, omdat zij die
voor de ware Kerk houdh. Knox' vrijmoedig antwoord luidt: «Your
will, Madam, is 1o reassone; neather doeth your thoght maik that
Tomanc harlot to be the tren and immaculat spous of Jesus Chyist.»
Knox zal haar uitlegoen, welke de ware Kerk is. Maria antwoordt
eenvoudig: «My conseience is nob so.» Knox echter meent: «Con-
seience requyres knowledge; and T fear that ryeht knowledge ye have
none.» Als daarop het gesprek komb op de verechillende uitleggingen,

1 1L, p. 276

9y Tt oesprek wordt door Knox oroatendecls weergegaven in zijue Tistory. Weks, TL,

4 (= 1 i=} By T i i 3 :

N8 280G,

3) Waut Engeland hetreft, zio bovei. bl 5L, Juist cenige dogen tovoren, den fden Aun-
= 1 t=} g d

]2«

austes had Knox cen briel geschreven aan Elisibeth o haanr e waarschuwen togen
Mavia Stuart, die hewn als den gchrijver van de Iwst Blwsl bij haoar vecht verdacht te
maken., Twee joar geleden had hij haar al geschreven (zie haven bl, 216) .gny full decla-
matian” over das werk: .experience sitde hath shoswen that T am not desins ofinnoyations,
g0 that Cheist Jesus be net in hiz membres openlis troden under the [eith of the ungodlie,
With farther purgation T will not truble vour Majestie for the present.” VET - 1206,

4) %ie beneden, hoofdstuk VI. Dit gedealle van lel gesprek maakte zoovesl indruk op
Ty, dat zi] .stood as it war amazed, more then the fuarter of ane hour,” zoodat Lord
Tames erbij woest komen vm haar woer tot hedaven te brengen (I, p. 282). Randol plh.
HEngelsch gezant te lidinburg, aan Clecil vorslag govende van dit gesprek, sehrijfi: . He
mude her weep, ns well you know iove be of that sex that will do that for anger as
wwell s grief.” Fronde, History of Tongland, VI, p. 520,

I8




274

die Roomschen en Protestanten van de Schrift geven cn Maria gezeod
heeft: «Ye interprete the Scripturis in one maner, and thei interprete
in ane other; Whome shall I beleve? And who shalbe judge?», ant-
woordt Knox: «Ye shall beleve God, that planelie speaketh in his
word: and farther then the word teaches you, ye neather shall be-
lieve the ame or the other. The word of God is plane in the self ; and
yf thair appear any obscuritie in onc place, the Holy Ghost, whiche

is never contrariouse to him sclf, explanes the same more clearhe in

other places; so that thair can remane no doubt, but unto suche as
obstinatlic remanc ignorants. En om niet te lang by dit moeilijke
punt stil te staan, neemt Knox maar een voorbeeld en begint aan-
stonds haar te wijzen op de mis als 1n strijd met Gods Woord. Dan
loopt het gesprek spoedig ten einde. «So say ye, but Icane [can not]
heleve that», =zijn de laatstc woorden der koningin. Knox betreurt
het, dat de Papisten nooit eene conferentie hebben willen houden
met de tegenpartl) dan alleen op voorwaarde, dat #ij zelf rechiers
zouden mogen wijn, en neemt dan afscheid van Maria met den wensch,
dat zij even gezegend moge zijn in Schotland, wabneer het Gods wil
ig, als Debora in Isragl 1).

Door eene reis te maken naar de verschillende voornaamste steden
spoedie na have aankomst in Sehotland zocht Maria zooveel mogehijk
haren invloed te versterken, terwyl =y tevens door overal, waar zi
kwam, missen te houden het volk weer aan den Roomschen eeredienst
trachtte te gewennen. De ernstige, vaak heftige vermaningen der
predikanten ertegen baatten nict veel. Mocht het volk al nu en dan zijn
ongenoegen toonen, de Lords waren niet gezind Knox™ gestrenge
theocratisehe beginselen en daarmee tevens zijne bedenkelijke theorién
aangaande het recht tot weerstand over te memen. In het begin
van.  November werd expresselyk cene vergadering gehonden om
te spreken over de vraag: « Whitther that subjeclis mycht pul to
thair hand (0 suppresse the idolatrie of thair Prince?s en in 't alge-

1) Toen men Kuox na deze ontmocting vrosg naar sijne opinie over Mavie, antwoordde
hij: 5, XT thair be wot in Liv a proud mynd, a crafty witt, and ane indurat hearte agninst

fiod and his treuth wy judgement faileth me™ 1L p. 236, Den 10den Dee. 1562 sehreef

Randolph aan Ceril: He [Kox] is so full of mystrust in all her (Mary's] doynges, wordes.
and sayeugs. as (houghe he wer eyther of God's privie comgell, that knowe how he lad
determined of her from the hepynnynge. or that he knewe the secretes of her harfe sa
well, that nether she dyd or culde have for sver ane good thought of God ar of his trews
religion,” VI p. 146,

=TT




———ry———

275

meen over «bhe Obedience dew unto Princes.» 1) Knox deell alleen
het resultaat dezer vergadering mede, nl. dat men besloot om een
briel naar Genéve e schrijven om het oordeel van die Kerk te liooren.
Knox bood aan fe schrijvem, doch Mailland of Lethington, secretaris
der koningin, «alledging that thair stood mekle [much] in the infor-
matioun», voorkwam hem en zeide dat hij wel zou schrijven. Dit ge-
schiedde celiter blykbaar sleehts om tyd te winnen, want bedoelde
briel swerd door Maitland nimmer verzonden ?). Nietfegenstaande de
krachtige oppositie der predikanten werd door de Lords besloten de
konmingin hare vrijheid van godsdienstoefening in hare eigene kapel
te laten hehouden.

Inzonderheid op het einde van hef jaar, toen de General Assembly
zou gehouden worden, werd het openbaar, hoezeer Maria's invloed op
de Protestantsche Lords reeds was toegenomen 3). De Lords namehjk

1) 11, p. 291

2) Zie beneden. bl 287. Knox had infusschen reeds wéoz de hier bedeelde vergadering
in een partienlier selirjven am Chalvijn het punt in lewestie aangercerd en Calvijns opinie
geyiaagd. doch wog geen antwoord entvangen. Den 2dsten October schree! hij namelijk
aan Calvijn, dat de komst der koningin hunne rust had verstoord, dat men haar de mis

lunl foegelaten en voorts. dai de lLords ter hunner verontsehnildiging beweerden, dat vol-

gens de koningin ,.omnes Ferdi wdnistros (et te guogne) in bue esse sententiv quad nobis womn
livet probibere quominus g suam velipiones: aperte profitectir.  Quem rumorern, tamobsi
ago ut falsissimum subinde veprehends, radices tamen in multerum cordibug sie eoiv ut
ego vevellere non possum, nisi ex te selam g Awjus Furlrf"f guestio ad vestram evclosinm
prapagita sit, et od o quogue gwid vesponderint fratres?” Hoewel dit pas do tweedes en
tevens de laatste brief is van Knox amm Calvijn, die ons is overgebleven, hlijkt er toch
uit, dabt Knox tevoren reeds meermalen nan Clalvijn geschreven had; althans hij klaagt:
oHibL perpetyn molestus sum, ef aliwin non Talee i cujus simn oerns meas vejieimn.’ Van
James Stuart getuigh hij: .gud solis duder ilos qui Awlom frequenient Gigictats s6 opponil ;
ille tamen inter reliquos Mseinatur in hoe quod veretur idelum illwed vinlenter deturbaye.”
(Wozks, V1. p. 138 5q,) Het antwoord van Calyijn op dezen briel iz ons, helans. wief be-
wanrd gebleven.

3) Kuox aan Mys, Locke 2 Oct. 1561: ., Tf vow understosd the varietie of my tentations.
I doubt not but vee would have written somewhat, The permissioun of that odions idol,
fhe Masse, by suche as have pofessed themselves enemies to the same, doth hourlie threa-
ten o suddane plague. I thrist to cliange this carthlie tabarnacle, hefare that my wret-
ched heart sould be assaulted with anie suche new dolours. I fedire this my long' resheall
not continue, If yow, or anie other thinke that T, or anie other preacher within this realme,
may amend such enmmibies, yee are deceaved: for we have discharged onr Gonsciences,
but eemedic theve appeaveth none wnless we wonld avine the hands of the peopls in ko
abideth yitt some spevkes of God's feare. Opr Nobilitis (T wette with dobowr of heart) be:
giae du fiwd ease, yood service of God.” VI, p. 130.

Lethington aan Ceeil 25 Oct, 1561; ,.The Quese wmy Maisivess doth o gently belave
fiesealt as veasonably we can reguire: if any thing be amiss the falt is vather in qurselftes.
Yow know the vehemence of Mr, Kunox sprict, which cannot he brydled; and that doth
svmatymes uter soche sentences as can not easaly be dygested Ly a wealke stomarh. 1




276

wilden ecerst niet tezamen met de anderen vergaderen, maar Vel‘gaﬂer-
den alzonderlijlk, zoodat pas na verschillende onderhandelingen de
volledige' General  Asseinbly weer op de gpewone wyze kon gehouden
worden. Vooral Lethington, verreweg de bekwaamste der Protestantsche
Lords, betoomde zich een heftig tegenstander van Knox. Toen Knox
er op wees, dat cen groot deel der edelen toch hel Book of discipline
onderteclkend hadden en daarom verplicht waren tot de uitvoering
ervan mede te werken, antwoordde Maitland spottend, dat dit ge-
schied was evenals by den kinderdoop «in fide pareniums. Tocn men
begreep, dat de Lords het Book of discipline miet wilden uitvoeren,
waren het weer de «Baronss 1), die een verzoekschrift richtten tot
het Privy Cowneil om orde te stellen op de kerkelijke goederen, zoodat
de predikanten zounden kunnen bezoldigd worden, waargp besloten
werd om twee derden van de inkomsten te laten aan de <kirkmens,
terwil één derde tusschen de kroon en de predikanten zou worden
~verdeeld. Ken heftige preek van Knox tegen die acte baatte miet.
Maria Stnart trachtte intusschen hare pesitie te vorsterken door
ook met Hlisabeth op goeden veet te komen, hetgeen haar aan-
ankelijlk ook gelnkte ). Toen mu ook in het begin van 1562 na

walde wishe he sholde denle with ber more gently, being a young Princess onpersuaded:
tor this am T accompted to be politik, but suerlv in her comporting with him she doth
declare & wisedome far exceading her age. CGod grant her the assistance off his sprint.
r soveravene shalbe

Buerly T see- in her pood towavdnes, and think that the Quene N
able to do moche with her in religion, if they ever enter in a good familiaity.” VT, p. 136.
1} V. boven, bl. 254,
2) Vooral Lethington, de scherpziende stantsman, die de eenheid van Fngeland en Sehot-

land steeds als het groote doel voor cogen hield, hewees haar hierbij coschatbave diensten.
Het ongeteckenide verdrag van Leith bleef echter voor Ilisaheth een doorn in het oo,
Mavia van haven kant eischte. dat Elisabeth haar serst bij parlementsacte als de nasste
erfgenaam van den troon sou erkennen, indion zij kinderlows overleed, terwijl zij dan be-
loofde wan alle rechlen up den troon tijdens Tlisabeths leven afstand te zullen doen endus
het verdrag van Leith te zullen onderteckenen. HElisabeth echter cischte wederom oerst
teekening van het verdrag om daarna over het andere punt te onderhandelen, dsar zij
vreesde, indien zij Maria als erfgenanm crkende, zichzelven aan intrigues tegen haar leven
blool e zullen stellen, Door de niet opgegoeven aanspraken van Maria kreeg natuurlijk
haar huwelijk voor Hiisabeth hijzondere beteckenis, vandaar de telkens herhaalde onder-
handelingen daarvover tusschen beide vorstinnen. Zie hicrover Froude, History af Fuy-
liguet, vol. VI, p. 508 =i

Benigen Fijd schijnt zelfs het plan hestaan te hebben, dat Mavia den Anelikaanschen
eevedienst in Schafland zou invoeren: The lyttle brute that Lathe byne here of late, that
thys Quene is advised by the Cardinall to lmbrace the religion of Englande, maketh them
the preachers] rone allmaste wyld, of the which theie both saye and preache dhat yt is
lyttle hetter them sphen it was of the warste, T have not o amplye conferred with Mr
Knox in these matters as shortlye I muste, whoe upon Sondave laste, guve the Crosse
and the Candle such a wype. that as wyse and lerned us hiym selfe wyshed bym to have




ey
277

het bloedblad t¢ Vassy de hurgeroorlog in Frankrijk opnieuw was nitge-
broken, 1) gaf dit Maria nieuwen moed om te durven verwachten, dat zij
ook in Schotland hare zaak nog wel eens zou zien zegevieren, Toch bleef
zij met kalmte haren tijd afwachten, terwijl de petities, die inmiddels
door verschillende General Assembly’s tot haar werden gericht, door
haar wel niet werden ingewilligd, maar toch ool niet divect afgewezen.

Intusschen begonnen de Roomschgezinden langzamerhand al meer
het hoofd op te stekew. ?) Tn het najaar van 1562 bood zelts Quentin

hylde his peace. He recompenced the same with a mervelous, vehemente, and persinge
prayer, in the ende of his sermond, o the coutynuance of mmytie aud hartic love with Eng,
lande.” Randolph, Mngelsch gezant. aan Ceeil 12 TWebr. 1562 VI, p. 189, Vg. ook brief
van denzelfilen van 80 Jan. en 4 Febr, 1662, VI, p. 138

1) Teoen Muria spoedig dasrop, als ware het tor eere van de gebsurtenissen in Weankijk,
gen ovoot hoffeest had gegeven, had Kunox een heftige preek tegen hat dansen gehouden,
waarvan het gevolg was, daf Meria hem voor de twesde maal bij zich ontbood. Kuox
zeide haar, dat men zijne preck in menig opzicht verkeerd had avergebracht, engafhierop
zelt een verslag van hetgeen hij gesproken had. Wat het dansen betrof, ..and of dancing.
Madam, T said. that albeit in Seripturis I fand no praise of it, and in prophane wiyttars,
that it is termed the jesture rather of those that are mad and fu phrenesye then of suber
men: yitt do I nob ulterlic dampne it, provyding that twa vices hé ayoided; the formare,
That the principall voeatioun of those that use that exeveite ba not negleciet for the
Philisteanis thair fatheri

pleasur of dansing; Secoundly, That they daunse nat, as the ;
For the pleasir that thai tack i the displeasur of Goddis peaple.” Toen Krnox zijn verslag

gegeven had, vond Maria zijue woorden wel .seherpe voench”. maar magktc cr toch
verdor geene aammerking op. Overigens kon ij het hew piet Twalijk nemen, dat hij
» lie van een anderen godsdisnst waren dan

geen goede opinic had van have coms, daa
hij. maar verzocht hem voorts: .But ¥ ye hear anyrhing of my sell that myslvikis yon,
come to my self und tell me, and I shall hear yow! Wit have ooms befreft, Enox
vorzekerde haar, dat zij warsn gehemyes to God, en wat lwar verzoek sanging, hij was
aeroepen ot een .publict funciioun within the Kirk of God”, .to rebuke the syanes and
vices of a1, niet sehler om iederaen in het bijzonder op sijne verkeerdheden le wijzen,
wiant dat zou een eindelous werk zijn, Als daarors H. M. de openbare prediking ilde
bijwonen, twijfelde hij miet, of zij zon volkamen begiijpen _beyth what Llike and myslike,
als weall in your Majestie as in all otheris.”  OF aol, ale FI. M. een dag on uur wilde
bepalen om de grondbegingelen te hooren: ven die leer, die openlijk in de Kerken van
Sehotland werd verkondigd, dan wou hij mel genoegen zich dlasrtoe heschikbaar stellen.
3 whair, and then to have ne firther

But to waitt mpenn your chalmerdoove, or ellis
liherbic but fo whasper suy wynd Gn yor Grace™s care, o 1o tell to you what otherls think
and speak of you, neather will my congcicuce nor the vocstionm whairte (Fod hath ealled
me suffer i, Tor albeit st your Grace's commandiment I wm heare now, yitt van nob 1
tell what other men shall julge of me, that at this tyme of day am absent from my
hook wand wayting upoune the Courte’” Met de woorden .yve will not alwayis be at
vour hook?, keswde Maria hem hisvep den rug toe en liet hem gaan, [l p. 331 sy

2) II, p. 347. Na de gebenrtenisson in Frankeijl begonnen cok de cdelen meer het ge-
vady, waarin Hehotland verkeerde, te begrijpen. Tandolph aan Ceeil 10 Aug. 1562 ,,Since
thys I have had dyvers purposes with maynie of the Noblemen here of the dangerous
state that theis themselves stende in, yf God sholde permytte those hys ennsmies in
France to have the upper hande whewby ther sovercigne sholde be incouraged, and her




278

Kennedy, abt van Crossraguel, cen openlpk dispuit aan om de ker-
kelijke leer aangaande de mnus te verdedigen. Knox, die zich juist
in de buurt bevond, nam aanstonds het aanbod aan, cn zoo had den
23sten September en twee volgende dagen het dispunt plaats in het
huis van den provoost van Maybole, mm de nabijheid van Ayr. T)
Zooals meestal by dergelyke gelegenheden schreven beide partijen zich
de overwinning toe. Intusschen blykt uit het voorval op zichzelf
reeds, hoezcer de Roomschen stoutmoediger durfden optreden, nu =g
wisten, dat er eene vorstin in Holyrcodhouse haar intrek had geno-
men, die hen begunstigde. In het voorjaar van 15638 kwam het reeds
woover, dat de Hoomschgezinden besloten met Paschen op verschil-
lende plaatsen weer de mis te vieren. Dit geschiedde dan ook, hoe-
wel onder hettig protest, ju, openliken tegenstand ?) van de Protes-
tantsche bevolking, inzonderheid in de westelijke provineién. Maria
echter, die vooral m deze dagen met het oog op het weldra bijeen

power e pul that in execution agawnste them the greater, which from the begynny

both she aud all hers have felendyd, which nowe most manilestlye appereth ther, as theie
them selves shall fyode shortlye atter heve. Ther eane be nothynoe said unte them, but

thete themselves conceqve wiyjche wnove, theie see their omne rucn, aud fynde wo sebedic fo

woaide the dayager’” Y1, po 142
1) Het yolgend jadtr werd de tusschen Knox en Kennedy gevierde correspondentie over
het tc houden dispuut benevens de acten van het dispuus zelf, tijiens het spreken door

twee schyijvers opgemsakt, gepubliceerd. Zis Waeds, VI po 171— ITet dispunt is

ijd over de beteekenls wan Gen. 1 : 18, swaarhij

tdens

eene uitersl langdradige wo
Keunedy wvan den aauvang ab her dispuut wist te bepalen. Kennedy vag namelijk in be-
doelde woorden epne aanduiding van het misafler; Melehizedel, als type wan Christu

il ]

ookt Fardl bread and

had brood en wijn geofferd. Enox gal alleen tee. dat Melehizedek .75
wine”. maar dat de tekst niet bewees, dat hij eenige offerands van brood en wijn bracht
aan God, Toen Rennedy hem daarop vioeg, wanrtos Melchizedele dun hrood en wijn vouort-
hracht’, wilde Knox eerst hievop niet antwoorden, zemgende, dat Kennedy eerst maest
bewijzen, dat zijue verklaring e juiste was. Tuen echter Kennedy welhield: T say #he
waordes qf e leet ar plam that Melchisedee maid oblation of hread and wine unte God,
and desives yow to improve the same e the text” gaf Knox ten slotte, onder protest.
dat Kennelly zijne verklaiing niet had bewe
Melehizedek, .being dn k

zijne eigens exegese; soeniile. dab

1. broght forth I awd wine fo sefresh dbvahone gad Lis
werle sowldiors.”” Nn hud Kennedy hem. waar hij hem hebben wilde, Knox was nu degene,

die veorksin  1noest verde

igen, terwijl Kennedy aanyallender wijze to werk ging,  Hij
opperde verschillende bezwaren tegen Knex' verklaring en verzocht hem wit den tekst dab
to vefresh Abraham and his werie souldiors” fo hewijzen, Zoodoendo word het dispuut
= s o = 3 3 i - 2y e e i n L
aldoor gorckt en men kwam niets verder. Op den derden dag begon het de edelen, dic
erhij tegenwoordios waven, fe vervelen, zoodat het dispunt moest worden gestaslt.
2 Men slocg wolfs aver tot private stralexéeutic. Verschillende priesters werden gevangen
J & I 4 2
genomen o adn anderen, zooals aan den abt vem Crossvaguel, intimatioun was maid,
phat thel [the brethren] should nether complayne to Quene nor Counsall, bug should execute

the prgnishment (hat God has appoinded o dilafateris du Ais b, By sueh sewns gs thel myehi,

argser thes sloweld e apprekerded.” 1L, p. 871




279

te roepen Parlement de Protestanten gumstig voor zich wilde stemmen,
lict de hisschoppen, dic overtreden hadden, in de gevaugenis werpen, Ly
Tevens liet zij Knox weer bij zich komen om hem te bewegen de bevol-
king in het Westen tot rust te brengen. Hare woorden werkten echter
weinig op Knox uit. 2) Den volgenden dag sprak zij weer met Leun, doeh
thans over gansch andere zaken. Het was haar blijkkbaar erom te doen hem
voor zich te winnen. Zij sprak op vertronwelijken toon met hem over een
aanzoek van Lord Ruthven, toen over een superintendent voor Dum-
fries, wuarbij zij Knox vriendelijk waarschuwde voor den bisschop
van Caithmess, waarin zij later ook gelijk bleek te hebben, en einde-
lijk over de gravin van Argyle, die met haren echfgenoot in ommin
leefde, hetgeen zij Knox verzocht fe willen bijleggen. 9) Ten slotte
liet zij hem guan met de belofte de hisschoppen, die de wmis gehouden
hadden, voor het gerecht te zullen dagen. Tnmiddels naderde de dag
voor de opening van het Parlement. Het was lLel eerste Parlement,
dat sinds de aankomst van Maria in Schotland zou gehouden worden.
Geen wonder dus, dat Maria trachtte in deze dagen de Prolestanten
zooveel mogelijke gunstig voor zich te stemmen om fe verkrijgen, wat
zij wilde, nl.: geen ratificatie van -het verdrag van Leith en geen
vatificatie van de Parlementsbeslnifen van 1560, waarbij de Gerelor-
meerde Confessie was aangenomen cn alzoo de Gereformeerde Kerk
tot Staatskerk was verheven. En hetgeen Maria gewenscht had, ver-
kreeg zij ook. Den 20%ten Mei 1563 werd het Parlement geopend.
Verschillende besluiten werden genomen, ook werd eene acte ultge-
vaardigd, waarbyj amnestic werd verleend aan allen, die betrokken
waren geweest iu de troebelen van 1559 en 1560, maarop ratificatic
van het verdrag van Leith en van de Parlementsbesluiten van L560
werd door de Lords niet aangedrongen #). Zoo lieten dus de Protestant-

1) Ten 2Gsten Mei 1563 schreef Randolph asn Ceeil: ,, This daye he ithe Avchhishop of
St Andrews! is enterds into the (lastle of Edenbourge. Ther ar also condemned the Priowus
of Whythorne, an notable avchepapyste. and five other prestes as wicked as he. The Ab.
hot of Corserogall [Crossraguell was sommonde, and for his absence shalbe put unte the

11

horne = tot rebsl verklauedl Tips werpifons plogue is latlie hefawlen wpon e

ila
Tt theie haowe ot where fo hyde thetr heades.  Many of thei e eropen ik L :
VI p. 526.

9y Zie heneden, hoofdstuk VI,

A Knox voldeed aan haar verzoek door een brief in-dien geest te richten aan den graaf
yan Aravle den Tden Mei 1663, Warks, VI p. S

) Vel droog hiertac bij de nationale trots der Taords, die uiet op de ratificatie van et
verdrag van Leith wilden sandvingen. daar zij Mavia's recht van opvolging op den Fngel-
schen tropn niet wilden prijsgeven. Zie hierover Froude, History of Eugland, V1,p. 521 54,




280
sche edelen de eenige gelegenheid, waarby 2y do hekrachtiging 1) van
hetgeen door het Parlement van 1560 fen gunste der reformatie was
verricht, hadden kumnen eischen, voorbijgaan. Ja zelfs werd door de
wijze, waarop de genoemde acte van ammnestie werd uitgevaardigd,
feitelijk de ongeldigheid van het verdrag van Leith verondersteld 2).

Knox trachtte nog met al de energie, die in hem was, een 700
noodlottigen afloop van dit eerste Parlement te verhinderen 3). Hy
riep verschillende Protestantsche edelen bijeen en wees hun evop,
hoe zij de door het verdrag van Leith en het daarop gevolgde Par-
loment wettig verkregen rechten prijsgaven en alzoo het bestaan der
Schotsche Gereformeerde Kerk weer in de waagschaal stelden. Feifelgk
toch gaven zj door niet aan te dringen op ratificatie van de Parle-
mentsbesluiten van - 1560 het bestaan der Sechotsche Gercformeerde
Kerk als Staatskerk over aan de genade of ongenade der koningin.
Knox verweet hun op de inmiddels samengeroepen (reneral Asseinbly, dat
z1] hunne eigene belangen stelden boven de belangen der Kerk, waarvoor «ij
eertijds gestreden hadden. Dock niets mocht baten. Zelfs James
Stuart, thans graaf van Murray, die in de reformatie van Schotland
gulk een voorname plaats inneemt en op wien Knox ultyjd zim
arootste vertronwen had gesteld en veel invloed geoefend, wilde thans
niet naar hem hooren, hetgeen aanleiding gaf tot eene verwijdering
tusschen beide mannen, die anderhalf jaar lang duunrde #). De edelen

1) Die bekrachtiging hadden zij noodig volgens eene hepaling wan het verdrag van
Leith; zie boven, bl. 252. Vg. cchtor ok de bepaling, waarbij aan het Parlement van 1560
dezelfde rechien werden gegeven als aan elk ander Parlement; zie howven, Ll 263.

2) V. eene bepdling van het verdrag van Leith; zie boven, bl 253

3) Hij had ool geroimen tijd tevoren recds getracht zeoveel mogelijk invieed op de
Lords uit te oefenen met het opg op het weldra bijesn te voepen Parlement en had ook
voor de veformatie gunstige beloflten van den hertog wvan Chatelberaulf ontvangen, die
echter thang niet nagekomen werden. Randelph aan Cecil 50 Nov, 1562: , Upon sondaye.
at nypht; the Duke supped with Mr. Knox, wher the Duke desyersd that 1 sheld he.
Three speciall poyntes he hathe promised to performe to Mr. Knox before me: thione iy
never to woe, far any respecte, from that that he hathe promised io he a professor of
Clhryste's worde and setter farth of the same to hys power; the nexte, all wayes to shewe
hym self an chbedyent subjecte to his Soveregne, ag farve ag in deutie and conscience he
ig bounds; the thyrde, never to alter from that promes he hathe made for the mayntenance
of peace snd amytie betweme both the rvealmes. T had of hym. hysydes thys, mayuie
good wordes amy self touchynge thys latter povate. L wpll beleeve theiwn oll as I see thews
tayke pfecte, but truste that wi shell accer lye da bis worde olons. Belews the Parliament be
appoyated, ther shalbe a convention at New Yeres tyde.” VI, p. 145,

4] Zie een verslag wvan den brief, wasrbij Knox hem zijue vriendschap opzegde, Wenks.
I, p. 8820 Tater werden zij weer vemoend in de tijden van tezenspoed; de vijanden
wierpen zooveel mogelijlc olie in het vuur, till that God by watter of afflictioun, began to
slocken it.” II. p. 883.




281

verontschuldigden zich, zeggende, dat de koningin nooit zeu hebhen
willen toestemmen tot het bijeenroepen van een Parlement, indien men
had aangedrongen op bedoelde ratificatie, maar dat zj waarschijnlijk
spoedig  in het huwelijk zou treden en dat zjj dan, daar zj hunne
toestemming tot het huwelijk moesten geven, alles zouden kumnen
verkrijgen, dat zij wenschten. Kort véér de sluiting van het Parle-
ment trachtte Knox nog voor het laatst in eene preck de edelen tot
andere inzichten te brengen. Hij wees hun op het verleden en
herinnerde hun, hoe hij in de uren van het uiterste gevaar met hen
geweest was. «3t. Johnestoun, Coupar-Mure, and the Craiggis of
Edinburgh, ar yitt recent in my heart; vea, that dark and dolorouse
nyght whairin all ye, my Lordis, with schame and feave left this
toune 1), is yitt in my mynd; and God forhid that ever I forgett it.
What was my exhortationn mwnte you, and what is fallen in vane of
all that ever God promised wiito yow by my mouth, ye your selfis
yitt lyve to testifie. Thair is nott one of you against whom was
death and destructioun threatned, perished in that danger: And how
many of your ennemyes hes God plagued befoir your eyis! Shall
this be the thankfulness that ye shall render unto yomr God, to
betray his cause, when ye have it in your awin handis to establesh
it as ye please» ? Wat zij nu doen, is niet anders dan ecn lafhartie
verlaten van de banler van Chistus. Ja, er waren er zelfs, dic
zeiden «That we have nothing of our Religion establesshed, neather
by Law or Parliament>. Wie dat gezegd heeft, verdient de galg,
want hun godsdienst is bevolen en «establesshed by God» en ook
aangenomen in Schotland door een wettig Parlement. Daar op he
Parlement ook werd gehandeld over cen eventueel huwelijk van Maria,
bracht Knox ten slotte ook dat punt nog fer sprake en dreigde hen
en. het geheele Schotsche rijk met de wraak Gods, indien zij oolb
toestonden, dat Maria zou huwen met sen Roomsch-Katholicken vorst 2).

Het gevolg van deze preelt was, dat Knox wederom voor Maria
werd geroepen om zich te verantwoorden. Zij ontving hem op een
geheel andere wijze dan den laatsten keer, toen zij hem had gesproken.
Zij begon hem heftig te verwijten, dat nooit cen vorst of vorstin zoo
was behandeld gewordew als uij. 7§ had al zijn harde taal togen
haar en tegen hare ooms verdragen, ja zelfs, zij had zijne gunst ge-

1) Vg. boven, bl, 238,
2111 po S8 s




2892

zocht op alle wogelijke wijze. Z1y had hem aangeboden naar hem fe
hooren, zoo dikwijls hij haar wilde vermanen, «and yitt I can nott he
quyte of you. I avow to God, I shalbe anes [once] revenged.» Hier
overstelpte haar hare hartstocht zoozeer, dat zj in tranen losharstte.
Tocn zij een weinig tot bedaren gekomen was, zeide Knox tot haar,
dat, ale het God zou behagen haar te bevrijden uit de slavernyj van
duisternis en dwaling, waarin zij opgevoed was, 7zij ongetwijfeld de
«libertie of my toungs volstrekt niet kwetsend zon vinden. «With-
out the preaching place, Madam, I think few have occasioun to be
offendit at me; and thair, Madam, ! am nott maister of my self,
but man [must] obey Him who commandis me to speik plane, ond
to flatter no flesche upoun the face of earth.s Doch thans kwam
Maria's voornaamste ergernis voor den dag, toen zij hem vroeg, wab
hij dan toch met haar huweljk te maken had. Bedaard wilde Knox
haar hierop antwoorden met haar te doen verstaan, wat zijne plichten
waren als prediker. Zij had hem ongetwijfeld meer aangeboden, dan
bij gevraagd had, <but my answer was then, as it is now, thabGod
hath ‘not sent me to awaib upoun the ecourtes of Princesses, nor upoun
the chambesis of Ladyess, maar hjj was gezonden om het evangelie
te brengen aan hen, die het hooren willen; en dat evangelie heeft
twee deelen, nl., «Repentance and Fayth.y Terwgl Knox nog bezig 1s
met het eevste deel uit te leggen, herhaalt Maria echter ongeduldig
weer haar eerste vraag: «What have ye to do with my marmage?»
en voegh er toornig awan toe: «Or what ar ye within this
Conumonn wealth ?s Knox antwoordt kalm : <A subject borne within the
same, Madam. And albeit T neither be Hrle, Lowd, nor Barroun
within it, yitt hes God maid we, (how abject that ever I be
in your eyes,) a profitable member within the same.» FEn als hy
daarom eenig kwaad voorziet, dat het vijk zou kumnen schaden, dan
is het niet minder ziju plicht daartegen te waarschuwen dan van den
adel. Hn daarom aarzelt hij ook niet thans tegenover haar hetzelide
te zegwen, dat hij in zijne preek had gemegd, nl. dat, als de adel
haar toeliet met eenen ongeloovige te huwen, zj de vrijheid
van het rijk zouden verraden en waarschijnlijk «small comforts
zouden bewijzen aan haarzelve. Na dese woorden van Knox «owling
was heard, and tearis mycht have bene sein in greatbar abundance
than the water requyred.» John Firskine of Dun frachtte fevergeels
haar ftot bedaren te brengen met «many pleasing wordis of bir beautie,
of hir excellence, and how that all the Princes of Europe wold be




Y S

glaid to seak hir favouris.»  Maar dat alles was slechits olie in het
vaur geworpen. «The said Johne stood still, without any alteratioun
of conntenance for a long seasson, whill that the Quene gave place
to hir inordinat passioun; and 1 the end he said, «Madam, in
Goddis presence I speale: I never delyted in the weaping of any
of Goddis creatnres; yea, I can skarslie weill abyd the tearis of my
awin boyes whome my awin hand correctis, mueh less can I rejoise
in yonr Majesties weaping. But seing that I have offered unto you
no just oceasionn to be offended, but have spocken the treuth, as
my voeatioun craves of me, I man [must]sustean (albeit anwillinglie)
vour Majesties tearis, rather then 1 dar huwrte my conscience, ov
betray my Comunounwealth through my silence.» Deze woorden
vertoornden Maria nog meer. Zy beval hem aanstonds haar te
verlaten en in eene zjkamer op harve bevelen te wachten.

Terwijl Knox daar verfoefde en alle hovelingen behalve Lord
Ochiltree, 1) zich op een afstand van hem hielden, zoodat hij daar
stond, «as one whom men had never sein», begon hij plotseling de
aanwezige holdames, die daar zaten <in all thair goreionse apparells,
aldus aan te spreken: <O fayre Ladyes, how pleasing war this Lyeff
of youris, yf il should ever abyd, and then in the end that we myght
passe to heavin with all this gay gear. But fye upoun that knave
Death, that will come witther we will or not! And when he hes laid
on his aveist, the foull wormes wilbe busye with this flesche, be it
never so fayr and so tender; and the seally sowll |soull, I fear,
shalbe so feable, that it can neather cary with it gold, garnassing,

targatting,

hij zich nog cenigen fijd met haar, totdat Hrskine kwam om hem

pearle, mor pretious stanes.» Op deze wijze onderhield

te zeguen, dat hij tot nader order naar huis kon gaan. Maria trachtte

nog bij het Privy Cowscil te bewerken, dat men Knox wegens zijne
preek 1n staat van beschuldiging zou stellen, doch men raadde haar

b |

1) Tusschen Knox en Lord Ochiltree, die hem bij deze gelegenheid zoa spvallend he-
gunstigde, bestond eune zeer panwe betrekking, Sinds eenigen tijd tech bestond reeds
liet plan. dat Knox met zijne dochter Margaveth Stewsst in het huwelijk zou treden. wolk
huwelijk echter wegens haven jeugdigen leeftijd mog werd uitgesteld. Den 22sten Jeun.
1563 schreel Rundolph wean Ceeil: . Your Honour wyll tavke yo for a great wonder, when
I shall wryte unto vou that Mr, Knox shall marie a vervie nere kynswornan of the Thike's,
i lord's danghter, a joung lasse
langhe at my madnes thus to wryte zo groat and unlykelve a matter then that you wyll
beleevo that yt is trewe”, VI, p. 332

not ahave X VI yeares of age. I rathor thynke you wyll




284

agn  daarvan al te sien, zoodat sthab storm guiettit in appearance,
but never in the heartes 1).

Dit was heb laatsle gesprele geweest, dat Knox met Maria heeft
gevoerd. Hoe geheel anders was de toon dan bij het vorige op Loehleven-
castle. Doch Maria zag wel, dat noch het eene, noch het andere haar
baatte fegenover dezen man. Zi verlangde dan ook niet meer met
hem te spreken. Wanneer #zijj nog cenmaal het woord tot hem richten
zow, dan zou het zijn in eene gerechtszitting van haar Privy Council.

Op het cinde namelijlk van dit zelfde jaar, terwijl Maria te Stirling
vertoefd®, waren eenigen uit het volk de konminklijke kapel van Holy-
roodhouse binnengedrongen, daar men niettegenstaande de afwezigheid
der koningin foch was blijven voortgaan de mis te bedienen. Dit had
cen groot tumult veroorzaukt. Marvia eischlie, daf de rustverstoorders
streng  zonden gestraft worden. Knox had daarop aanstonds op ver-
langen der Protestanten te Edinburg brieven geschreven aan ver-
sehillende edelen om te Hdinburg te verschijnen op den dag, waarop
twee der voornaamste overtreders, van wie men vreesde, dat zij ter
dood verovrdeeld zouden worden, zouden moeten ferechtstaan. Die
brieved van asanschrijving nan de edelen waren eene welkome gelegen-
heid voor de tegempartyj, bepualdelijk ook wvoor Muria zelf, om Knox
te beschuldigen. De koningin liet om het gewicht der zaak eene
vergadering van haren grooten raad, bestaande uit de voornaamste
edelen beleggen, waarvoor Knox zich moest verantwoorden. Zij zelf
oezeten  ewithe no lithill warldlic pomps op den voorzittersstoel
pracsideerde de vergadering #). Evenwel «lir pomp lackit one prin-
cipall peint, to wit, womanlie gravitic; for when sche saw John
Knox standing at the uther end of the talll bair-heided, sche fivst
smyleit, and efter gaif ane gawtf [burst of | lauchter. Qnhairat quben hiv
placeboes gait thair plauwdite, affirming with lyke countenance, «This is
ane gude begyning», sche said: «But wat ye whairat I lauch? Yon
man gart |made] me greit, and grat never teir him self: T will sce
oif 1 can gar him greit | = weep, ook = salate|.s» Na deze introductie
begon Lethington in naam der koningin Knox te beschuldigen op
grond van zjn aanschrijvingsbrief aan de edelen en vroeg hem, of
hij reecht had de wvazallen der koningin bijeen te roepen en of het
geen overtreding was tegen haar om zonder haar bevel dit te docn.

1) #ie cen verslag van het gesprek met Maria in Kooy’ History, Wovks, TL p. 387—389,

2) Men zie de unitvoerige, voor dien tijd zeer kavakteristicke heschrijving deser gerechts-
zitting bij Knox, Werds, L1, p, 405—411,




e e A e e e e L e e e e e e oAb e e e =

985

Knox verdedigde zich echter met nadvuk door zich te berocpen op
de vroeger ook met- goedvinden van Lethington gevolgde prakfijlk,
daar hij toch vroeger ook menigmaal op verlangen der broeders den
adel had byeengeroepen, terwyl hij ook nu niet anders had gedaan,
niet handelende op eigen gozag, maar op bevel der broeders te Edin-
bure. Na ecne heftipe discussie met Maitland, van wien Knox te-
genover de lkoningin, die zich herhaaldelijk met een «Ye sall not
eschaip so» of «Ye ar not now in the pnlpets in het debat wmengde,
verklaarde, dat hyg hem hield voor <ane far better dialectician then
your Grace is», werd eindelyk aan Knox gezmegd: «Mr. Knox, ye
may reburne {o your hous for this nicht», waarop hij antwoordde:
«l thank God and the Quenis Majestics, er den wensch bijvoegende
«And, Madame, I pray God to purge vour hairt from Papeistrey,
and fo preserve you from the counsall of futteris; for how pleasand
that thet appeir to yonr éar and corrupt allfectioun for the tyme,
experience hes tauld ns in what perplexatie thay have brocht famous
princes.» Toen dawrna het oordeel der Lords werd gevinagd en de zaak in
stemming werd gebracht, bleken ten slotte de meerderheid der stem-
men op de zijde van Knox fe zijn, zoodat hij ot groote verontwasar-
diging en ergernis van Maria en van Lethington werd vijjg
Op Knox’ verlangen verklaarde ook de General Assembly, die op het

esproken.

einde vun het jaar vergaderde, dat hij niet op cigen gezag, maar vol-
gens eene opdracht, hem door de Kerk gegeven, had gehandeld.
Onder den invloed van Maria begon intussehen ook de Protestantsche
adel zich hoe lunger hoe onverschilliger te betoonen tegenover de
reformalie. Men begon zelfy te spotten met den door Knox zoo veel-
vildig' gebruilcten term «idolatry» 1). De verwijdering tnsschen den
Protestantschen adel 2) en de hervormers werd inzonderheid op de

1) IL p. 4302 .. A¢ leath thai bogon Io fest of the terme of Tdolateie, affirming, ,Dhat
men  wist nocht what thel spak. gquhan thai eallit the Messe Tdolatrie,” Yea, sum
proceidit farder, and feirvit nocht at opin fabifies to affirme, ., That thai wald sustene the
avgument, that Messe wes no ldolatrie.” Zoodra Enox dit vernam, hield hij cene crnstige
boetprediking daurtegen en hood zelfs agu, sls men hem bewees, dat hij ten onvechte de
mis altijd afgoderij had gencemd, de door God voor valsehe leerams bepealde straf te
andergaan, man verlangde dan ook, dat zijne tewenstanders asn dezelfle web omlerworpen
gouden ziju. ., Albeit that suche vehemencie proveikit teiris of sum. yit those men that
knew themselfis guilty, in 2 mocking maner said, .. We must recint, and hurne oure il
for the Prochouris ar angrie™

2) Vooral tijdons de hrenk tusschen Knox en Murray kwam er een sammerkelijke yer.
keeling aok in zijue werhouding tot den overigen adel. Tloe aanzienlifk echter nog de
positic: van Ruos in Seliotland wag, blijkt uit ziju in Maart 1664 voltrekken huwelijk met

=,

=

C—



286

General Assembly, die in Juni 1564 gehouden werd, weer openbaar.
Den ecrsten dag verscheen niemand van den hoogeren adel, die aan
het hof placht te verkeeren. Daarvover geinterpelleerd, kwamen
zij den volgenden dag, doch hielden zich weer afgescheiden van
de anderen. Hene depnlatie werd foen tot hen gezonden om
met hen te spreken, waaronder ook Knox. Maitland voerde voor
de anderen het woord en hield een lang dispunt ') met Knox over
de heftice wijze, waarop hij en andere predikers in het publiek
spraken- over Maria Stuart, als zijnde <ane slaif of Sathan» enz,
e voorts over de plichten van onderdanen legenover hunne vorsten ).
Knox verdedigde met kracht het recht van het volk om de wet
Gods ook tegenover hunnen koning ten uitvoer te brengen. Semmige
profeten, zoo zeide hij, hadden daden verricht, waaruit men hnnne
leer duideljk kon afleiden, want het zou absurd zim te meenen,
dat hunne daden met hunne leer in strijd zouden geweest zijm. «I
thinks, antwoordde Lethington, «yc¢ meane of the historie of Jehu.
What will ye prove thairby?s> «The cheif heid», antwoordde Knox,
«that ye deny, to wit, That the Propheittis nevir loucht that it
appertenit to the peopill to punisch the idolatrie of thair Kingis;
the contrair whairof 1 effirm» 3). Toen Lethington ma lange hetoogen
van de zijde van Knox ten slotte zeide, dat hij nog niet wist, «what
ean be concludif», herhaalde Knox nog eens, dat hy overtuigd was
zijne stellingen, die hij wederom in het kort samenvatte, te hebben
Lewezen, er bijvoegende: «And thairfor, albeit ye will not under-
stand what sould hbe concludeit, yit T am assureit that nocht onlie
Goddis pepill may, but also, that thai ar bounde to do the same
whair the lyke crymes ar committib, and when he gevis unto thame

Margaveth Stewart, dochter ven Andrew Lovd Stewart of Ochiltres, die nanw verwant was
aun de Lkoninklijke familie (zle boven, bl, 283, noot 1). Deze verbintenis, waardoor Tnox,
positic nog des te invisedrijler werd. wekte in het bijzonder de verontwanrdiging van Maria
Stuart op. Ve. een brief van Randelph aan Ceell van 18 Maarl 15642 My Kuox hath
byne twysc proclaymede in the ehurche. to be married upon Palme Sendaye fo Margnvel
Stewarde, dawghter to the Lovd Ocletrie, whear at the Quene stormeths wonderfullye, for
that she ts of the bludde and aawe, Y she kegpe promes, fie shalf wot lyde in Seotiands
Y# I e ot decooned, ther wille suyche a doe befare fie leave yt. In thys, T wyshe that he
had done otherwyse” VI, p. 533, Pas in 1566 kresy DMuavia haar zin fen opzichie van
Knox' verbanning nit Sehotland zie beneden).

1] Zie cen zeer uitvoerig verslag wvan dit dispunt in Knox' Histey.  Werss T p
425 —AbH.

21 Zie benedan. hooldstuk VI

B) . ddb.

—_— ——




>

{ 128

87

the lyke power» 1). Toen Lethington wederom te kennen gaf, dat
hij wel niet vele geleerden op zijne zijde wou hebben, prescnteerde
Knox hem de Apologie van Maagdenburg. Lethington zag haar in.
«Homines olscurds, zoo luidde- zijn ocovdeel, waarop Knox aanstonds
volgen liet: «Dei tamen servis.

Ten slotte werd nog het cordeel van de anderen gevraagd, waarop
John Craig, Knox’ ambtgenoot te Edinburg, eene stelling in her-
innering bracht, die hij aan de umiversiteit te Bologna had hooren
verdedigen 2). Kindelylk vroeg iemand, of Lethington nog niel volgens
sijne vroegere helofte ) asn Calvijn geschreven had over de vraag,
of men de koningin hare mis mocht ontzeggen. Daar hij dit niet
had gedaan 4}, droeg men Knox op om te schrijven aan Calvijn en
andere geleerden van andere Korken, hetgeen echter door hem werd
afgeslagen op grond daarvan, dat hij voor zichzelven in geen twijfel
verkcerde omtrent deze zaak en vroeger rceds verschillende geleerden
erover had gcraadpleced ®).  Knox bood echter aan, dat de anderen

1) p. 488, V. boven, bl 181 en 278, noot 2.
2) De stelling laidde: . Privepos omncs, fam supremi, quemn wfeicrss, possunt «f dedent
wefimare, vel deponi per eos, e quos ellguntie. confecmntar vel admittumter ol oficim,

guatios o fide pracstite suldidis pes feramentun defieent s Quoniam selatio juramenti splidi-

topnme ef peineipwny wmativa est, ef ?.‘-?"i""fg’.gr'?f’(’ aepten free sevcdada ot e Eariedd, Juala legein &

copditionem jurciments ol wtiague parte feedl” Temand maakte de teeenwoarping, dat Dolooia
» (>3 l bt =

slechts eene sepublick en geen koninkrijk was, Cradp antwoordde: My Lord, my jugcment is.
Hiad eveete Riagdon ds, or at leist, sowld be aue Commenieslth, albeit that everie Commonnwelth
be mocht ane ]Cil.'lg‘dDIl'l', aml, th'.'lil'f'()il‘, I thilﬂ(: thal in ane lcingdmu no' legs |'|.\';lig';1~|'||_=(3
aneht to be taikin,d that lawis be nocht vielatit, than is in ane Commounwealtl: beeause
that. the tyrannie
full to the subjeetis, than is the misgovernment of those that from yeir fo yeirar chaingit
m fre Commounwelthis.™ p. 487 sq.
8y Zic bowen, bl. 275.

of Princeis who continwallie ring [reign] in ane kingdom, is mair hurt-

1

4) Lethington antwoardde: ,[Frue il is, T promeist to weyte, and true it is, thal diverse
tymeis My Knox requyreit me so to do. Bul when T had mair deplie consydderit, the
weycht of the maitter. 1 hegan to find mo douttis than that I did hefloir, and this one
amangis ntheris, How I durst, T being ane subject, and the Quenis Majesties Secrolarie,
tak upoun me to seik resoluticun of eontravers

vis depending betwix her Heyness and
hir subjectis, without hir knawlege and cousent.” Than wes thair ane acelamatioun of
the claw-hackis of the {lourfe. s if Apollo had @evin his response: Tt wes wyselic auwd
faythiullic dons” p. 549, )

B} Het antwoord van Knox Tuiddes I myself am nocht onlie fullie resolved in conscience.
but alse I daif heord the jugementis wn this, and all wiles thingts that I lacf affivmit
snithin this Reatne, of the wwoist godlie and moist letwit that be fnaiin in Burope. 1 omo
nacht to this Realme without thaiv resclutioun, and fov my assurance T haif the daud-
wigttiges of mante: and, thaicfoilr, @il T sould now| move the same questioun agane,

what sould I dg uther, but either shaw myv awin ignorance and forgetfulness, or ellis in-

constancey : And, thairfoir, it may pleise vou to appurdoune me, albeit I wevle nocht,




254

hun beldag zouden doen over hem. Souumigen zeiden toen wel:
«the offer wes gudes, waar niemand wilde de vilvoering hiervan op
zich nemen.

Op het einde van dit jaar moest weer een Parlement bijeen komen,
daar de granf van Lennox, nu reeds 22 javen uih Sehotland verban-
nen, weer in zijne vechten en besitbingen zou worden hersteld. Maria
echter volgde weer dezelfde takliek als by het vorige Parlement en
zeide, dat zij alleen dan een Parlement wilde bijecnroepen, als er
niet over den godsdienst zou worden gehandeld. Zoo ging dns ook
dit Parlement weer voorbij, zonder dat men op dit’ punt dets verder
was gekomen. Enkele stukken, namens de Kerk ingediend, werden
eenvoudig ter zijde gelegd.

Intusschen werden er drnkke onderhandelingen gevoerd over Maria's
huwelijk. Het eene plan ma het andere werd opgevat, totdal eindelgk
met de terugkomst der Lennoxen Maria besloot Darnley, den zoon
van den grasf van Lennox, te huwen. Dit huwelijfl was eclter zeer
tegen den =in van Elisabeth, zoodat er van nu af aan eene groote
verandering kwam in de totnogtoe tamelijk vriendschappelyjke ver-
houding der heide vorstinnen. De Lennoxen hadden namelijk groofen
invioed in FEngeland, zoodat Eligabeth miet zonder veden vreesde,
dat door dit huwelijk Maria’s positie tegemover haar zeer aan lrachb
gou winnen, terwijl blijkens hare volhardende weigering om  heb
verdrag van Teith te onderteckenen Maria nog allijd eene gevaurljke
practendente bleef van de Engelsche kroon. Temeer leverde Maria's
practendentschap voor Elisabeth groot gevaar op, daar feiteljk slechts
de minderheid der FEngelsehe bevolking Protestantschgesind was ).

Heftige onderhandelingen werden over dil huweljk tusschen de
beide koninginnen gevoerd ?). Elisabeth trachtte onderwijl in sfilte
gebruik te maken van den tegenzin der Protestantsche edelen 3) tegen
dit huwelijk, daar men van die zijde vreesde, dat het gevaar zou
opleveren voor den Protestantschen godsdienst *). Zij zelte daarom door

But T will teach you the surer weay, whille is this, that ye ':r.*r.\'Lc and complayne upoun me,
that I teich publictlie and alfirme constantlie sil doctrine as offendis you, and so sall ye
knaw (haiv plane myndis, and whidder thai | and thay aggrey in jugement or noeht.”
p. 460. Vg boven bl 273, noot 2.

1) Zie boven, hl. 241 wv.

2y Zic hierover Froude, wol. VI, p. 202 sq.

8) Muray zeids tot Maria, .that he could not consent to her marviage with one who
he could aob assure himsell wonld set forth Chyist's Lrae veligion.” Randolph san Cecil. 8
Mei LoGH (aangehaald bij Prande, 1. e p. 2740,

4] Zie over Mavin's plannen met dit huwelijk Froude, 1. ¢, p. 265,




289

geheime agenten Murray en Argyle aan tot verzeten beloofde zeor bepaald
hen daarin te zullen ondersteunen, doeh op het beslissend oogenblik lict
zij hen in den steek. Niettegenstaande Hlisabeths dreigend protest
er. den zeer gespannen toestand 1) in Schotland dreef Maria toch
haren wil door en huwde den 29sten Juli 1565 Darnley. Muorray en
Argyle, die om hunne weigering van toestemming tot het huwelijk
door Maria tot rebellen waren verklaard, brachten te Ayr hunne
manschappen onder de wapens, stellig hulp verwachtende van Elisa-
beth. Qok de hertog van Chatelherault en eenige andere Protestantsche
Lords voegden zich bij hen. oen er echter geen hulp uit Engeland
kwam, zagen zj zich zeer spoedig genoodzaakt voor het smel
voorttrelkkende leger van Maria terug te frekken naar de Engelsche
grenzen, terwil zij ten laatste op Engelseh grondgebied moesten
viuchten. FElisabeth ontkende tegenover Maria Stuart eenvoudig alle
conneclie met den opstand van Muorray c.s. en hoewel zy hem en
zijne hondgenooten niet uitleverde, behandelde zij hem te Londen in
tegenwoordigheid der vreemde gezanten op vernederende wijze geheel
als «rebely om daardoor aan hare loochening temeer kracht by te
zetten en zond hem ten slotte heen met crnstige vermaningen tot
onderworpenheid aan «her good sister Mary.» 2)

Tijdens de onderhandelingen over haar huwelijjk met Darnley had
Maria inmiddels om de gunst der predikers te winnen op verschil-
lende petities van de Kerl, die zich in den opstand tamelijk onzijdig
had gehouden, zeer goedgunstige antwoorden gegeven. Na haar huwelijk
kwam er evenwel van al hare toczeggingen niets. Darnley woonde
echter om de Protestanten aan zich tc verbinden hunne prediking bij.
Den 19den Augustus was hij onder het gehoor van Knox, doch diens
preck crgende hem zoozeer, dat hij hem voor het Privy Council het
verschijnen en hem verbood gedurende 20 dagen den kansel te

1) Randolph, Fngelsch gezant, schrecf over de trenrige toestanden in Schotlind in dic
dagen ann Cecil: ., The preachers lock daily to have their lives taken from them, the
country iy so far broken that there is dayly slanghter without redress; stealing ou ull
hands, and justiee mowhere” (Randoiph te Coeil 8 Muai, asngehasld bij Freoude, Le. p.
9921, Murray noemt hij .true o his mistress in the highest sense, and still labovring fo
suze Aer from herself s oyer Lelhington schrijft hij als.more honest than many looked for”,
over Awryle en de Lords als ,true to their principles, and working all together”; van
David Rizzio. den welbelenden gnnsteling van Maria, heet het: , David Rizwio is he thal
gnie worketh all, ehief seeretary to the Queen nnd enly gowvernor o her good man™ (f'ronds,
L, 3. 279 en 280)

2 Froude, Loeo p. adb sy

1Y




290

bestijgen. 1) Intusschen trachtte KElisabeth pardon fe verkrijgen
voor de fot rebellen verklaarde edelen. Maria gaf het alleen voor
den hertog van Chatelherault c. s., op voorwaarde dat hij naar Franlk-
rijk zou gaan, waaraan hij voldeed. Voor de anderen weigerde zij.
Maria’s positie tegenover de Protestanten werd nn steeds krachtiger.
De Roomschgezinden begonnen hee langer hoe stontmoediger op te
treden. Monniken vroegen verlof om te mogen preeken en hoden
zelfs aan om te disputeeren. De mis in de hofkapel werd druk be-
zocht. Met het oog op de donkere fijdsomstandigheden werd op het
einde van het jaar door de General Assembly een algemeene vasten
uitgeschreven 2).

Eene geheele omkeering kwam echter in den toestand den 9den
Maart 1566 door den moord op Rizzio, Maria’s gunsteling, «the mi-
nion of the Papes, tengevolge van een complot van Darnley met
cenige Protestantsche edelen: Mortou, Ruthven, Lindsay e. a. Hoewel
Darnley, door Maria gedwongen, spoedig mna den moord door eene
publieke proclamatie alle aandeel eraan loochende, was foch iedereen
ervan overtuigd, dat hy de aanlegger van het complot was geweest.
Maria bezette aanstonds BEdinburg met ¢en groote troepenmacht en
dagvaarde alle verdachten o zich te Hdinburg te komen reclitvaur-
digen. VYerschillende personcn, die zich nict veilig aehtten, o. a. ook
Lethington, verlicten de stad. Ook Knox, hoewel nict in het complot
tegen Rizzio betrokken, ging veiligheidshalve naar Kyle cn bleef daar
geruimen tijd. 3) Maria wilde, dat hij verbannen zou worden uit het

1) Knox had gepreekt over Jes. 26 : 18—21: 0 Ileer, onze (tod, andere heeren dan

Gij hebhen over ong geregeend,” enz.; ,end amongst other things he sald, . 2%t God sels
v thaed voowe, (for Lhe Qﬂ‘f’u-ﬁ'r‘«‘.’ il

wuratitede of the people)) doys and women’™ o ...
And beeanse he had tarvied an hour and mere longer than the time appointed. the king,
sitting o a threne made for that purpose) was so moved at this sermen, that he swonld
not. dine; and being troubled. with great fary he pagt in the alterncen o the hawlking.”
I, p. 4897, Wat het verhoor voor het Privy Chaukell betrefs, vg. leneden, higoflstule VT,
Die hier bedoelde preek werd later nilgegeven, zie Wurks, V1, p. 220 —203.

2) Zie do door Knox en Cralg opgestelde . Codowi qud Doctrine of the Genepall Faste,”
Woirka, VI, p. 895488,

3) Woweds, T1, p. 5238, Den tijd wvan zijne afwezigheid uit Tdinbuwrg maskic Koox zich
tenn mutte om zijn groote wevk  History of the Befeiuations” (Works, vol. T en TI) te
voltonien. Beeds spoedig na aijne annkomst in Sehotland wag hij ermee hegouien. Den
23sten Giet. 1559 schvosl hij veedy aan Raylton over joure hole proceadings from the be-
oynninge of this matter, which we sow ar 1o serd furth i aaner oft Historie™ (V1. p. 87).
T Sept. 156D heaft hij only one Booke™ (een deel van boels TI) ervan vellooid (VI p.
121). terwijl hij steedd hesig is verschillende stukken woor hot vervolg fe verzamielen,
Boek II (Werks, I, pu 297 —448) ¢n IIT (Wonks, 11, p. 3—253)

1558— 1261 tAuw.), werden het eerst doop hem o

, behandelende de jaren

schreven, later in 1566 venuesiderd mel

S

s

e e ——— e . gl

e g i—

T —




b

e i

-

o r—

e o e

291

rijk en schreef daartoe aan de edelen van de westelijke provineién,
by wie Knox zijn verblgf hield. Het schimnt, dat men het raadzaam
achtte, dat Knox althans voorcerst niet naar Hdinburg zou terug-
keeren. Hij zelf verlangde ook zijne beide zonen, die onlangs naar
Kngeland waren gezonden om bij blocdverwanten zijner eerste vrouw
te worden opgevoed, te gaan opzoeken cn verzocht daartoe verlof aan
de General Assembly van December 1566, hetgeen hem bereidwillig
werd verleend. Na dus verschillende gemeenten in Kyle te hebben
bezocht begat Knox zich mnaar Engeland en keerde tijdens Maria's
regeering niet meer als predikant naar Edinburg terug. 1)

bock T (Works, L. p. 8—294), bevattende eene inleiding over de jaren 1484 tot 1558, on
boek IV (Works, II, p. 205 —461), waarin de geschiedenis wordl voortgeset van Aug.
1561 tob 1564, Pas na Knox® dovd werd deze History uilgegeven te Londen in 1536, doch
nog voordat het werk was afgedrukt, werden de exemplaren van regeeringswege in beslag
genomen en de uitgave verhinderd. Enkele onafgewerkte exemplaren kwamen cchter in
omloop. In 1644 werd de eerste wolledige editie bezorgd doer David Buchanan, die er
boek WV (Works, 11 p. 469-566), dat de geschiedenis voortzet fot. Aug. 1567, bijvoegde,
Dit lantste hoek werd echter niet door Knox zelf geschreven, #onals uit de manuscripten,
wamrin dlleen de esrste 4 boeken voorkomen, blijlet, maar et is uit zijne aanteekeningen
samengesteld door eene onbekende hand. Vg. Laing, L p. XXV sq. en II, p. 465 sq.

In deze dagen van druk voor Knox toonde Beza hem zijue belangstelling en hooguchting
door hem de in Maart 1566 uitgegeven belijdenis van de Zwit

he Kerken _.Gou/essin
Hefvetion posterior” toe te zenden met verzoel om de sunetie der Schotsche Kerl. Aan
dit verlangen werd op cene vergadeving. te Bt Andrews pehonden, yoldaan, Daay wernd de
confessic ouderzochl en den d4den Sept. werd een brief van inslemming ann Beza verzonden
gefeelend door de voornaamste Schotsehe professoren en prodikanten. Men was zeer in-
genomen met de toezending der confessie en Beza's vergoek; ..in co summam erga nos
humanitatens tnam tuoramque ingenue agnoscimus et predicamus, qui Seotos gentem in
wltimis terrae angulis Domine servientem cultu religionis syncevo fanfi westinalls. wt eovim
consensione judivetts ad vreligioncn Cheistignam g ¢0 Thello - estis comnplect posse saltum
bunis et splendoris aveedere’ In alle opzichten lon men zich met de confassie vereenigen en
danrom  hadden allen, die tegenwourdip kenden zijn, haae onderteskend en had men haar
voorzien van het zegel der wuiversileil: .guod si posthae ecclesily vestris il profuturum
putaveris, et spbseuptionen bujins Briesiar publicen et confessionis fidei nostrae formaulam,
trivm ordinnum Regni comitiis sancitam, ad te primo guoque tempore mittemus.’ Alleen
ten opzichte van de feestdagen week men van hen af; .jillad modo silentiv tegere vix
possumus quod de wafelicdis - ferits, de circunicisione, pussiont, reswrreclione, ascercione,
Spiritus Saneti niissione fn discipielos. vigesime ruarto capite dictas Confesgionis conserihifur,
eas ferins apud nos minime locum abtiners in pragsentia; quippe gui non audemus ullum
diem festum religiose celebrarve wiss guens opacule Jivinn proeseripsirunt.” Works, VI, p. Dddiay,

1) Grindal, bisschop van Londen, aan Buollinger 2¢ Aug. 1568; ., The Queen of Seotland
hag lately dawéshed Jolhm Kaes from her royal ity of Hdinburgh, where he has hitherto
Lieen chief minister, mor ecan she be indused to allow him te vetarn.” Wat den toestand
der Kerk betreff, sehuijft hij: ., Things in Scotland ave not so well established as we conld
wish. , . ..., Bhe has lately given orders that six or seven Poplsh masses should be cele-
brated daily n her Court where all ave admitted who chpose to attend; whereas she was
till now confent with onely one masg, and that a private ane. no Seotsmen being allowed
to be present.” Wlopks. VI p. 543,




292

Murray en Argyle waren inmiddels na Rizzio’s dood weer naar
Schotland terugoekeerd en daar Maria mu in de allereerste plaats op
wraak zon tegen Darnley en degenen, die in den mond op Rizzio
betrokken waren geweest, nam 7ij hen weer in genade aan en ver-
gunde hun We-.]dm weer auwn haar hof te verschijnen, waar zij hen
viiendeljk ontving. Dat Maria echter haar plan om de katholieke
Kerk in Schotland te herstellen 1) nog niet had opgegeven, niette-
genstaande zij in dezen tijd door allerlei gunsten de oogen der Dro-
tbb‘tﬂfﬂtl‘ﬂl had zoeken te verblinden, hlm,k wel duidelijk, toen zj
trachtte in December 1566 om door ecne onder het groote zegel
uitgevaardigde acte den aarfsbisschop van St. Andrews, John Hamil-
ton, weer in zijne jurisdictie te herstellen. Zoodra Knox het gevaar,
dat de Kerk dreigde, gewaar werd, schreef hij een bricf ?) aan db Pro-
tostantsche edelen om hen te waarschuwen. Tevens werd door hem een
ernstig protest van de juist vergaderende General Assembly #) nitge-

1; Zie boven, hl. 277, noot 2

9 Werks, 1L, p. 542 —544.

3y Dezellde Gewral Assembly deed eene poging, om Voor verschillende Puriteinschge-
zinde HKngelsche broeders, die uit hun ambt waren ontzeb, in do bres te springen, Zij
ehtte dpartos cen door Knox opgesteld schrijven tof debisschoppen en pr edikanten der En.
gelsche Kerk. Zij wilde wniot beslissen, of de zaken aangasnde da Aleeding en dergelijle
behoorden tot de things tndiferens” of niet, maar zij wilde hen alleen tat verdraagzaam-
heid aangporein. Tinmers, ..you cannot he ignorant, what tendernesse iz in a W‘lupnluu%

conseience, and all that have knowledge are not alike perswaded; the couseiences of some
of you stivves nof, with the wwearing of such things; on the other side, many ﬂlOllb‘ilI'l{]-.ﬁ
(both godly and lewned; are otherwayes perswaded, whose couqcienc as are continually
struclien with these sentences, . What hiih Christ to doe with Belial 27, What fsllowship
i there betwixt light and (l{l."l]\lIP‘-.'-C " Tt surplice, corner-cap, and tippet, have been the
budoes of idolaters in the very act of their idolatry, what hath the preschers of Cluislinn
lLibertie. and the rebukers of superstition to do wi ith the dvegs of that Romish Beast?

Maar ook, die broeders, die die kleeding weigeren te dragen, veroordeslen daarom hen
nict, .. who use such trifles”; daarom moeten ook zij van luonen lkant zoo handelen tegen:
aver de andsven, Bovendicn, de burgerlijke macht laat zich nies aliijd door hel light Clods
leiden bij have verordeningen; .therefore we tell you, thst you eught fo oppose yawr
selves  (oldly. not only to all power that dare axioll Hself againgy God, but also
against ol such as dave durthen he cousciences of the fuithfull. ferther thon Gad
chiripeth Chem dn dis Gon sord Mat eetie veroutsehuldiging wegens ,our fresdom in
that we have enlered in reasouning farther than we intended in the beginning™ en cenc
herhaling van het varzoek tot herstelling der afgenetie broeders in hun ambl eiudigt de
brief. Work, 1L, p. 545 sq. Do tusschenkomst der Schotsche General Assembly badlie
echler niet, De aloezette [ltccl'l:onLyn werden niet in hun ambt bersteld en ,affer praver
and a serione debate about (e G fuleess and necessity of separating from the Establis shad
Chureh” kwamen zij tot dit besluit: ,that since they coul d not have the Word of Ged
preached, nor the sacraments adminictered without idolatrous peare, (as they ealled it)

and sinee there baid Bees a separite congregntion in Landan, amd anethen at Genenn.in Qheon

e i




—

S S ——

Ly .Q £

i
PHtaAS

lokt, zoodat de aartsbisschop begreep, dat hij onder deze omstandig-
hedein heter deed zich terug te trekken en =ijn plan veorloopig op
fe geven, '

Terwijl Kuox in Engeland vertoefde vond in Schotland de beruchte
gebeurtenis plaats, waardoor aan Alaria’s intrigues tegen den Protes-

tantsehen sodsdienst voor goed cen einde werd gemaalkt, namelylk de

moord van Darnley door Bothwell, den 10den Febrnari 1567. De
hierop volgende gebeurtenissen van de laatste maanden vam Maria's
regeering ziju genoegzaum bekend, en hehoeven hier niet uitvoerig
te worden beschreven, Teen Maria drie maanden na den moord, den
[5den Mei, met Bothwell huwde, liep de maat des gedulds bij het
Schotsche volk over. Thans was het verzet zoo algemeen, dat Maria
zich niet langer kon handhaven en zich gedwongen zag afstand te
doen van de regeering 1) ten behoeve van haven zoon James VI, die
den 20sten Juli te Stirling tot koning werd geleroond, waarby de
sodsdienstoefening werd geleid door Knox, dic intusschen onder groot
gejuich van het volk weer naar Hdmburg was teruggekeerd, 2)
Murray, die gedurende de froebelen naar Frankrijk was unitgewelen,
werd nu door de Protestantsche parti] teruggeroepen cn den 22sten
Angustus tob regent aangesteld.

Hiermede was voor de Gereformeerde Kerk in Sehotland eene
nienwe, zegenrijke periode aangebroken. Kindelijk lkwam men tot

5 time, wiich wsed ¢ Book and ordes of preacling, adintistration of secraments, awd
diseipline, that the great Mi. Calein fiad epproeed (g, boven, bl. 146], and sehioh was free
e service: that. therefore, it was their duty, in their

From the superstitions of the Fuy
prosent, cireumstanccs, to hreak off from the public churches, and ta assemble, as they
had opportuuity, in private houses er elsewhere, to worship God in a manner that might
not offend against the light of thelr conscience.” Zie Neal, History of the Piilais, vol.
I p. 280 (aangehaald bij Lovimer, Joks Hioe and the Churek of Fig land - 2800,

1y Knox eisehte, dat Maria ua have gevangenneming zou tercehit staan voor de stenden
van het rijk en ter dood veroordeeld wou wordsn, M'Crie, Life af Kaoe, 1L, p. 106
Th}'ogmm‘]‘.nn_ ]-];1!%'{31_3.;}1 g‘ezantr aan Rlisabeth 14 Juli L1567 : .EKnox is not heere bat
in the West partyes. lic and the rest of the mynysters wyl be heere at thys great
Asscmblye, miose musterylye aganyst the Quene L feave &3 wigehe a8 enye san s 19
Juli 1%67: . This day being at My. Kuox sermon who focke a peeee of the Seripture
forthe of the Dookss of the Kymges, and did inyeigh vehementlye agayust the Quene,
and persicaded extrymylye towardes ler, by applycations of hys tewte, I did, after the sermon,
move suche of the Counsel as were present to perswade the Lordes toadvyse the preachers
ot to intermeddle with thlende of theys matters, untill theye weere resolved amougest

S |’{ L

themselves what they woere mynded (o dee”, Words. VI p. 5

9 Grindal aan Bullinger 28 Aug. 1567: ,John Knox hes lately raturnad, amidst the
areat rejoicing of the people. to his chureh in Edinburgh: from which he had heretolors
eled.” Wonde, VI, p. 548,

baen ultogether fq




294

verademing en fot rust. De #fjd van spanning, die geduurd had,
zoolang Maria in Schotland had vertoefd, was nu voorbij. Hetgeen
in 1560 was geschied, doch door de komst van Maria en hare wei-
gering om het vredesverdrag van Leith te teekenen en de Parlements-
besluiten van 1560 goed te keuren weer twijfelachtic was gemaakt,
| werd mu onder het bestuur van den voormaamsten leider der Pro-
testanten voor goed bestendigd. De eerste zorg van Murray was, om
een Pavlement bijeen te roepen, waarop den 15den December 1567
de Parlementsbesluiten van 1560 werden goratifieerd. Tot nadere
bevestiging van hetgeen wen in 1560 begonnen was, werden er thans
ook mnog verschillende nieuwe acten aan toegevoegd, waarbij o. a.
werd bepaald, dat geen vorst meer over het rijk zou mogen regeeren
dan na aflegging van eenen eed, dat hij den Protestantschen gods-
dienst zou handhaven 1), en dat ook alleen Protestanten tot eenige
betrelcking in den staat zouden mogen worden toegelaten. Ook de
kerkelijke jurisdictie, uitgeoefend door de verschillende vergaderingen
der Kerk, werd bij Parlementsbesluit als wettig erkend. Zoo was dus
'de Schotsche Kerk, feitelik reeds sinds 1560 Staatskerk, nu ook
officieel voor de wet in al hare rechten volkomen erkend. Het
veformatieplan, dat Knox in ujne Ewxhortation to England ¥) had
aangegeven, was nu in Schotland volkomen ten uitvoer gebracht.
Men behoefde nu nief meer te vreezen, dat ooit de listen van een
Maria Stuart en al hare partijgenooten in staat zonden zijn de thans
im Schofland geplante Kerk weer omver te werpen. Voor Schotland
had Knox nu zjjn ideaal bereikt, dat mamelijk, voorzoover mensche-
lijke verordenimgen het althans vermochten, «God's e weligions
daar zou zyn «so established, (hat after it be never called in contro-
versier. 3) Qok innerlijk won de Kerk in deze periode van rust tijdens
Muorray’s bewind aan kracht. Thans toch, gesteund door een bevriend
staatsbestuur, had zij gelegenheid om meer nog dan vroeger in te
werken op het volk en haar gezag, waar het noodig was, ook te hand-
haven. De dagen van Murray waren voor de Kerk dagen van hernicuwde
opleving en krachtige ontwikkeling. Vaster dan ooit, zoowel wat
hare uitwendige positie als wat harven innerlijken toestand betreft, werd
nn de Gereformeerde Kerk in Schotland gevestigd. Knox, die zich

1) Vg. hoven. bl. 209.
2) Zie boven. bl, 207 vv.
3) Werksy V. po 519, V. boven, bl. 210.




295

reeds geruimen tijd geleden weer met Murray verzoend had 1) en
die op de Parlementsbhesluiten van December 1567 ongetwijfeld grooten
invloed heeft geoefend, zag alzoo na langen strijd zijn liefste wensch
i vervulling gaan 2). Helaas, dat aan deze zoo zegenrijke periode

1) ¥Vg. boven, bl 280.

2 In Engeland gingen de zaken minder vaar den wensch van Kunox, Daar werden de
Puriteinen mel kracht tegengestaan (vo. boven, bl 202). Merkwanrdig 1s sen brief uit dezen
tijd (Mei 1568) van een Puritein [waarschijnlijk een predikant van één der zich afscheidende
gemeenten) san Knox, uitgegeven door Lovimer (e boyen, bl. 50, ncot @), Deze brief
werpt cen clgenanrdig licht op Knox' verhouding tot die zich alscheidende Purifeinsche
gemeenten, DBlijkbaar stond hij, als sijnde de oude leeragr der HEngelsche viuchtelingen-
gemeenfe van (rendve, mel hen in betrekking, dech met al zijne sympathie voor hen
keurde hij toch hunne handelwijze, afscheiding van de gevestigde Kerk, niet goed en
masnde hen aan tot gematigdheid. In dien geest had hij hun. tevens om hen fe troosten
in hunwen druk, een briel geschreyen, die echber niel in alle opzichten in goede aarde was
gevallen, ., To be plain with you™, zoo schreef hem de onbekende schrvijver, it is act i
all peints fiked: and for my part, if L had koown the tenor of 1t, whein I ivas swizh you,
[ would have said many words that I never spake” Daavop verdedigt hij zichzelven en
zijne partijgencoten legenover heteeen Knox in zijnen briel geschreven had. nl...when you
say  that you cannot allow these, that obstinately do vefuse to hemr the message of salya-
@l thimgs”, en ,whereas you bring that

tion at sueh men's mouths as please wof ws &
Paul was offended swith Peter and sharply rebuked him, and in that he did wery well,
you saw that for all that Ae disspaded wone of his auditers from: Bis preachii
over hetgeen Enox in het midden heeft gobracht betreffende ..the contention of Pawl wud
Barngbae.” Do scheijver verslaat niet, ,.how dosh this example touch our time, or doing
which it mumtained in England.” Ook het door Kaox aangehaalde voorbeeld van o Pawd
his parifyiag et Jerusalens” [vg. echier boven. bl 135] wordt uls niet toepasselifle verwor
pen. Daarom .whereas you wish #haif owr conscionces had o bettor grownd, truly we can.
ot see by these weriptures that
hath those marks [in de vooralgaande woorden opgenveind’. fo go daok fo miztres” De
hier bedoelde .,Church™ iz blijkbase de Leadessche gemeente wid den eijd van Maria, vee-
luchktelingengemernte van Geréve (va. boven, bl. 282 mnocot 8], die na de

hould alter aur consclences From o Refvrmed Church that

sl et de vl
troonsheldimming van Blissheth paar Engeland was teruggekeerd on daar zonder zich
echter vade 1588 hepealdelijk van de Muogelsche Kark te hebben afgescheiden toch steedsaun
hare Puriteingche gevoelans bleef vasthouden. Op Knox' werwijt uit een vroegeren hrief, ,,t/as
mtwoord :..That is kunown both to God
and men, md other good Cliurches, and by sowr years (1654 —15568] — what troubles a
oveat many gedly suffered in that space, how we were handled by the Popish eourt both
in Popish excommunieation and imprisonment, 7ox that e wonld not ga hack agarn to hewafor
exke and Aiceliing. and o othor haaciles 6f Popery. That p nition grew so tost as that
it brought many a hundred to know one another that neyver knew belore; and we foined all with
aue hegrl and wmind toserve God with pure hearts and minds according to his Word.” De schij-
ver is niet van plan van zijne afgescheidens Kerl: terug te keeren, ,ulthough it be apaor

we did aot commaaicate itk other Churekes,) wwordt g

Chureh and under perils and perseeutions, and haye many cnemies both open and fami-
liar friends against it, and have no authority to defend it, and since cur departase froim yaow
more ensuies we luve w great wwny, which seem somewhut o take hold of yow for the
pee af these, that they may the move cruelly handle us, ag some of our hrethren

def
feeleth it. and is orown by #he panty fhat went away feom s which now isin great favaur
ore, qud hath told himy and ol athers 2hat yow are flat

of the Bi:.-'h-‘)p. which never was




206

voor Schotlands Kerk reeds zoo spoedig een einde moest komen, De
vijanden van Murray, inzonderheid de Hamilton-partij, die zich eerst
schinbaar met hem verzoend hadden, hielden niet op hem op allerlei
wijze tegen te werken en te belagen. De laagste middelen werden
door hen niet geschuwd om zich van hem te ontdoen en zoo viel
Murray, de edelste van Schotlands edelen, 1) ten laatste als het slacht-
offer hunner intrigues den 28sten Janmari 1570 door de hand van
een sluipmoordenaar 2).

Ontzettend was de algemeene verslagenheid in Schotland en daar-
buiten over den gruwzamen moord, gepleegd op «the good Regent,s

ggednst us ard condomn all aur detwys. But this e our comtort, the Lord Jesus is with as,
At M comimg hoye he did openly stand against the whole Church seith muny reviling
words, and no gentle nor honest means eould persuude him. whereupon the Church hath
arcormenicated oim” Windelijl wordt nog geantwoord ep Enex' vermaning: ,,God forbid
that we should damn all for false prophets and heveties that agree nof with us in our
apparel and other opindong, that teaches #he sulstance of doctiine aud selvation in Christ
Jesus en op zijpe waarschuwing logen wfcheidine: .The matter is weighty for it
condennieth the public ministry of Bagland, let thewm take heed of that with the Church in
Seatianil, wud the French and Duteh Churek in Brgland. Wat dit laatste betreft, zegt de
schrijver eenvoudig, dat zij geen andere ,order’ verlangen, dan die in Rchotland in gebruik

is, en dat zij niet van plan zijn /0 come dock from an Apostolical Chureh” ters iijl hij
ten slotte beleonti: 1 do confess that it [our case] is evtraordinary wd wo geaeral rule,” er
echtor aanstonds bijvocgende: but the Lovd be praised. we have the testimony of a good
conscience, and the open and manifest Word of God to defend our doings, although it be
gotten by many tribulations.” Lovimer, 1. ¢, p. 298—300. Dit is de eenige brief. dle ons uit

Knox' correspondentic met de Puriteinen is bewaard gebleven. Wat zijne houding in deze
kwestie befreft, yg. ook boven, bl. 76 vv., 92 vv.. 121 vv. en 215 vv. Mexn vergelijke ook nog
hetgeen  Knox den l4den Februari 1568 asn Jolm Wood geschreven liad: .. The defence
and maintenance of superstitions triffles produced naver hetter fruict in the end than I
perceave i8 budding amongst you: sehismze, swhich wo doukt is 4

wrsier of growier desela-
2 Liftle gk, st
whom L onve lived with gquivliesse of couscivhce and contentiment of hearts asid nwonss

teomar, umless there be speedie repentance. God comfort thal disp

whom I geould e coutent to end gy dayes. if so it might stand with Ged's good ple
For, sesing it hath pleased his Majestie, above all men's expectatioun, to prosper that
worke for the performing whereof T left that companie, I would even as gladelie returm
to. them, if' they stcod in peed of my labours, as ever T wus glad to be delivered of mine
enemics. I ein pive yow no resson that I should so desive other than that my heart so
thirsteth.” Works. VI, p. 550.

1) wIn all Euwrope there was not a man more profoundly true to the principles of the
Reformation, or more consistently — in the best sense of the word — 5 servant of Gad.
Broude. History of Baglund, IX, p. 202.

2) Heb was James Hamilton of Bothwellhangh, neef van John Hamilton, sartshisschop
van 8t. Androws, die zich niet ontzien had, hoewel hij nog pas op voorspraak van Knox
en den regent gratie had verkregen, zich tot deze duad te lsenen, Ook de aartshisschop
zelf wag in let complot betroklen geweest en werd daarveer in 1573 terechigasteld na
de innsme van let kasteel Dumbarton, waar de Hamiltons zieh hadden verschanst. De
moordenaar zelf ontkwam., ‘




207
zooals de eerenanm luidde, waardoor het volk hem vam alle anderen
onderscheidde. Knox gaf wmtdrukking aan zijne diepe ontroering en
tevens aan zijne gevoelens van innige hoogachting en vriendschap voor
den regent in het gebed na de preek, dien hij den volgenden dag
te Edinburg hield. «0O Lords, zoo riep hij uit, «in what miserie and
confusioun found he this realme! And to what rest and quietnesse
now be his labours suddanlic he bronght the sume, all Estates, hut
especiallie the poor Commons, can witness. Thy image, Lord, did so
clearlie shyne in that personage, that the divell, and the wicked to
whom he is prince, could not abyde it. And so to punish our sinnes
and ingratitnde, who did not rightlie esteem so prefions a wift,
thou hast permitted him to fall, to our great griefe, in the hands
of cruell and traterous murtherers. He is at rest, O Lord, and we
are left in extreme misery! Be merecifull to us, and suffer not Satan
atterly to prevaill againgt thy little flocke within this realme.» 1)
Zovals te voorzien was en ook door Knox was voorspeld, onstonden
spoedig na den dood van Murray hevige onlusten. Murvay had door
zijne krachtige persoonlijkheid en zedelijke meerderheid een tijdlang
de verschillende partijen weten bijeen te houden. Doch nm na zijn
plotselingen dood braken de lang sluimerende veeten tusschen den
adel onderling op eems weer in volle hevigheid uit. En de strijd,
die nu volgde, droeg daarom zulk een ernstig karakter, omdat nu
ook onder de Protestanten zelf de stvijd was onthrand. Het oude
vereenigmgspunt, de reformatie, vormde nu niet meer het gemeen-
schappelijlke hoogere belang, waaromheen wen zich groepeerde. Nu
in dit opzicht de grootste strijd voorbi] was en de Gereformeerde
Kerk als Staatskerk in Schotland was gevestigid, verminderde ook de

oude geestdrift en hegon men in zijn ijver te verslappen. Andere,

persoonlijke belangen {raden nu meer op den voorgrond. En zoo
stonden thans tegenover elkander broeders, die vroeger tezamen hadden
gestreden. De purti der koningin stak met kracht het hoofd weer
op en de burgeroorlog onthrandde opnienw. Wel hehield de puartij
van den regent de overhand, doch uijne regeering was door den
voortdurend gespannen toestand des 1ijks met machteloosheid ge-
slagen, inzonderheid ook daar Elisabeth, op wie de hoop der Protes-
tanten gevestigd was, muar steeds op hare hulp lict wachten.

Nadat na het bedaren van den eervsten storm de graaf van Lenmnox

L) Wersks, VI p. 589,




298

sleehts één jaar regent was geweest en in eene schermutseling tusschen
de beide purtijen te Stirling was gedood geworden den 4den September
1571, werd de graaf van Mar tot regent benoemd, die ccliter ook
slechts ruim een jaar regeerde en bij zijn dood, den 29sten Qetober
1572, opgevolgd werd door den man, die hem gedurende zijne
regeering reeds geheel had geleid, den machtigen en belkkwamen,
doch tegenover de Kerk niet zeer gunstig gezinden graaf van Morton,
die thans wet vaste hand de tengels van het bewind in handen nauL
Morton wist nu ook eindeljjlk Klisabeth, die, reeds lang met de Lords
onderhandelende, volgens have gewoonte weer niet openlyjk en door-
tastend wilde optreden, te dwingen Fngelsche hulptroepen uif Berwick
te zenden om de partlj van den regent bij te staan bij de inname
van het kasteel van HEdinburg, het laatste, krachtige bolwerk van
de partlj van Maria Stuarb. De commandant van dit kastesl namelijk,
Kirkaldy of Grange, vroeger cen fjverig Protestant, doch door Mait-
land of Lethington fot de party der koningin overgehaald, daar hij
voor haar recht als c<heir presumptives van den Engelschen troon
wilde opkomen 1), hLad in April 1571 het slot opengesteld voor de
Hamultons %), die duardoor geruimen tijd de hoofdstad des lands in
bedwang hielden en alzoo de positie van den regent verzwalkten.
Met de Engelsche hulp werd nu den 28sten Mei 1573 het kasteel
ingenomen, en hiermee «Mary Stuarl’s canse was extinguished in
cotland for evers 3).

De dric jaren, die na den dood van Murray verloopen waren,
aleer met de imname van het kasteel van Edinhurg de partj van
Maria Stuart haar voornaamste stewnpunt verloren had, waren een
tijd geweest van veel wanorde en strijd, en daardoor ook van gevaar
voor de pas gevestigde Kerk. Men zag weer het in Schotland,
helaas, zoo gewone schouwspel van een rik, dat tegen zichzelf ver-
deeld was. Llet scheen wel in den eersten tijd na Murray’s dood, dat
de oude Schotsche geschiedenis tijdens de minderjarigheid der koningen
sich weer ging herhalen en datin den strijd het groote, pas met zooveel
mocite tot stand gebrachte reformatiewerk wweer zou ten onder gaan.
Toch was dit niet het goval. Mochten al de edelen niet aanstonds
hunne onderlinge veeten hebben kuunen afleggen, waardoor zij tolkens

1) Zie hierover Froude, History of Englaad, 1X, p. 258 sq.
%) Qak de hertog wvan Chatelherault, James Hamilton, hroedor van den aartshisschs

van Bl Audrews, hud zich thans weer hij de partij der kouingin gevoegd.
) Hroude, 1. e, wal. X, p, 210,




299

weer, in verschillende partifjen gesplitst, tegenover elkander stonden,
hetgeen wich inzonderheid na den dood van den edelen Murray, die
door zijne zedelyke meerderheid boven allen stond, openbaarde, — er
was nu cen nieuw element gekomen in het Schotsche nationale leven.
Wishart 1) en Knox hadden niet tevergeefs gewerkt. ITet Protestan-
tisme, dat het durfde wagen elken mensch een bijbel in handen te
geven en de genoegzame «perspicuitas Sacrae Scripturaes 2) tegenover
Rome te handhaven, Lad niet tovergeefs zijn intoeht in Schotland
gedaan. De hoeven en burgers, die volgens Knox’ «wholesome counsels,
geschaard om hunnen bijbel, hunne «assembliess hadden gehouden 3),
waren nieb meer dezelfde eenvoudige <rvetainerss %) van vroeger. Het
was een wadgstul geweest om  die eenvoudigen een maatstaf in
handen te geven, waarnaar zij de dingen, die om hen heen geschiedden,
konden en mochten heoordeelen. Maar die muatstaf was de bijbel,
het Woord Gods, en daarom was dit waagstul eem waagstuk des
geloofs, dut in de mibkomst heilzaam Dbleek ook voor Schotland, gelijk
voor de andere landen der reformatie. De ecenvoudize boeren en
burgers, de zonen van de lijfeigenen der middencenwen, waren nu
opgevoed geworden tot een volk, dat invloed oefende op het nationale
leven van Schotland. En daarom was de val van Murray nog niet —
wat hij véor Wishart en Knox zon geweest zijn — de ondergang dex
reformatie in Selotland ). Neen, de Gereformeerde Kerk was bij
Mwrray's dood vasb genoeg geplant om niet meer omvergeworpen te
kunnen worden, de reformatie had voor goed haar beslag geleod op het

1) Zie boven, bl. 15 vy.

2) Knox t.f:‘genmrcr Maria: e Ward rilf' Gl gs !hfcfj}fg i e L\-g;f/'”; zie boven: bl 274,

3) Zic boven, bl 14d.

) Ve, boven, hl. 5 wv, Reeds in 1547 zeide de Lavd of Nydie: .uuen aow have ather

cyes thew thei hud then”, zie hoven, bl 35. Vg. ook boven, hl. 266, ndot 5. ]
5) Wroude, Hisiory o7 Englond, IX, p. 248: Had Scotland remained as he [Randolph|

had kuown it ten years before — a country without a people, & couatry of noblemen and

gentlemen where the commons had no ezistence except o servanfs or yetainors or depeu-
dants. the shot whieh killed Murray would have killed the Reformation, The first cham-
pions of the cause, the Lords of the Congregation, were divided, distracted. hankrupt in
fortune and privciple. snd with little haert to continuc tho struggle: but it was uwet
for nothing that John Knex had for ten years preached in Fdinburgh, and his
words been cchoed frum a thousand pulpits. . . . . Elsewhere the plebeian  element
of nations had risen tfo power through the arts and industries which make men rich —
the eominans of Scotlend iwere sons of thelr veligipn,’ De periode van e oplomst van het
Schatsche volk Is hier m. i binnen wat al te nawwe grenzen beperkt. Wishart had Knox’
werkzagmheid voorbereid (zie boven, bl. 16) en hoswel er na de inname van 8t Andrews
in 1547 eene periode van inzinking volgde, dagteekende de opwaking der beweging aok onder
het valk toch engetwijfeld veeds van Knox” verblijlin Schotland in 1555 izie boven, bl. 129 vv.).




S00

Sehotsche volk 1). Hoewel de laatste jaren na den dood van Murray
in menig opzicht freurige jaren waren voor Knox, zoo beleefde hy
toch nog de vreugde van te zien, dat de Kerk, die hij met de hulp
sijns (lods in Schotland had geplant, hare wortelen diep genoeg had
oeslagen om nict meer zelfs door binnenlandsche oorlogen aan het
wankelen te worden gebracht. 2)

Nog in hetzelfde jaar, waarin Murray op zoo droevige wijze was
gevallen, was het intusschen duidelijk geworden, dat ook voor Knox
het einde begon te maderen. De smart over het verlies van den man,
op wien hij van het begin af aan zco hoopvol het cog had gevestigd,
met wien hi] aanstonds zoo nauwe vricndschapsbanden had gesloten
en die, z) het ook na eene kortstondige verwijdering, ten slotte zijne
verwachtingen zoo heerlijk had vervuld, had hem geheel ter neder
geslagen. Zijn zwakke lichaamsgestel, na zijne gevangenschap op de
galeien nooit meer normaal, werd nu geheel ondermijnd. In Oetober
1570 trof hem een aanval van berocrte, die hem eenigen tijd het
spraakvermogen deed missen. Zime vijanden juichten reeds, dat hij
nimmer meer in staat zou zijn om te preeken. Doch zij werden
teleurgesteld. Hy herkreeg mnog eemmaal zijne krachten en preekte
weer geregeld te Rdinburg, hoewel thans minder dan tevoren. Imtus-
schen werd door de uitgebroken binnenlandsche twisten de positic
voor eem man als Enox als prediker te Edinburg hoe langer hoe
onaangenamer. Iy lieb natuurlijk niet na op zijne gewone wijze de
gebeurtenissen vun den dag op den predikstoel te bespreken en zijne
goedkenring of alkeuring daarover te kennen te geven. Dit bracht
hem zelfs in een smartelijken twist met zyn ouden mede-gevangene
op de galeien, ®) dien hij overigens steeds hoog had gehouden,

1) Reads in 1582 schreeef Randolph auan Ceal: By marviage [of Mury Stuart] T so not
what number shall come that shall possesse thys realme agayie as befove, or hable to
mayks partie agayuest so manie confivanyd Protestantes os L trust ore wowe i Hhys veelse”
Worke, VI, p. 146,

2) Henry Killizrew nan Cecil 6 Oct. 1572: John Kuox dothe reverence your Lordship

myche, and willed me once agayn to send you worde, that he thanied God e ad obialned

gt his hauds, that the gospel of Jesus Chiist i3 truely gad sizply peracked thorawdut Seol-

land, sehich dothe so comfort Aine, as he nose desieth fo be owt af this wyserable Lype”

Works. VT, n, (35 Ook wat betrol den binnenlandschen strijd tewen de partij van Mavia

3 s I o ) 5

Stusrt. waarvan hil het einde nict meer beleefde, vertronwde hij wast, dat de goeds znalk
4l =

ten slotte zou zemevieren: .,Thix i¢ which (2nd reveillis fo me, that the actione that iz

dsfendit apainst thea traytouris and murtheris of the Castle of Hdinburghe is just, awl ia
the end sall prevaile ayeinst Sathun. and oll thawe that mainteants that wickit society”,
Enox aan James Douglas, 26 Mei 1872, Works, VI, p. G15.

3} Ve. boven, bl. 18, noat 2,




301

Kirkaldy of Grange, den bevelhebber van het kasteel van Edinburg.
Knox liet niet na de houding van Kirkaldy of Grange hoogelijk af
te keuren. Vooral coné seherpe trechtwijzing over het openbreken
der Edmburgsche gevangenis door cenige goldaten van Grange om
cencn makker, die van moord beschuldigd was, te bevrijden maakte
den heftigen toorn van den bevelhebber gaande. Hij sprak zelfs zulke
dreigende taal, dat de edellieden van Kyle en Cunningham zich ge-
noodzaakt zagen voor Kmnox in de bres te springen en Grange te
waarschuwen niets te ondernemen fegen den man, «whome our God
hes made both the first planter, and also the chicf waterer of his
Kirk amonges us,» verklarende, dat «the death and lyfe of that our
said brother is to w3 so pretious and deir, as is our owin lyves and
deathis» 1).

Knox' vjanden masakten intusschen jverig van mjmne verzwakte
positic gebruik om hem het leven bitter te maken. Toen de General
Assembly in Maart 1571 bgeenkwam, werden cr anonieme pamfletten
verspreid en plakkaten aan de kerkdeur bevestigd, waarin Knox werd
beschuldigd tegen Maria Stuart, zijne Souvereine, in zijne preeken
onheschaamde en lasterlijke taal te bezigen, terwyjl hij weigerde voor hare
beleering te bidden, haar als eene verworpene voorstelde, wier berouw
hopeloos was, en vloekgebeden tegen haar witsprak. De Assembly som-
mieerde hierop de beschuldigers openlijk op te treden, hetgeen door
een nieuw anontem plakkaat werd beantwoord, waarin de beschul-
diger te kennen gaf. dat hij tegen de volgende Assembly aan de som-
matie zou gevolg geven, als de beschuldigde metszijne beleedigende
taal voortging. Knox verantwoordde zich aanstonds in zijn eerstvol-
ogende preek, zegoende, dat zijne tegenpartij niet in staat zou zin
hare beschuldiging te handhaven, tenzij zij eccrst Josaja, Jeremia,
Kzechiél, Paulus en anderen zou willen dwingen te herroepen, «of
whome 1 have learned, plainelie and hauldlie, to call wickitnes be
the awin termes — a feg [fig] a feg, and a spead |spade] a spead.»
Hij had haar ook geene verworpene genoemd en ook niet gezegd,
dat =z geen berouw zou kunnen hebben, maar alleen, dat trots en
berouw mniet gedurende langen tijd in één hart tezamen kunnen
wonen. En wat zijn bidden aanging, hij was niet verplicht voor haar
te bidden, want zij was zyne Souvereine niet. Hn eindelijk wat de

1) Richmvd Bannatyne’s Memorials ; zie Words of &uop, V1. p. 585. Bannatyne was

Lrbs,




302

vloekgebeden tegen haar uitgesproken betreft, «I have willinglie
confessed that I have desyred, and in my hart desyres, that God of
his meveie, for the comfort of his puire flocke within this rcalme,
will oppone his power to hir pryde, and confound hir and hir flatte-
reris and assistaris in hir impietie. T praise my God, he of his mer-
cie hes mot disappointed me of my jusi prayer; lat them eall it im-
precatiouns or execralioune as pleise thame. It hes ofter then ones
strickon, and sall stryke, in despite of man; menteane and defend
her who so lst.» 1) Als laatste middel om Knox aan te vallen werd
nu nog eens zijn First Blast of the lrumpet gebruikt. Men beschul-
digde hem van inconsequentie, daar hyj foch voor Elhisabeth bad en
nog wel hare hulp zocht tegen zijn eigen vaderland. Deze laatste
beschuldiging vooral griefde hem zeer, temeer daar de beschuldigers
sich maar aldoor verborgen hielden. De diepe smuart over de wis-
kenning, waaraan hij nog in zijne laatste dagen moest blootstaan,
maar tegeliflk het fiere bewustzijn van niet tevergeefs voor Schotland
te hebben gearbeid sprak zich wit in het slot van de verdedigings-
rede, die hij hicrop hield: «But one thing, n the end, T may nocht
pretermit, that i, to give him a lye in his throat, thab either
dar, or will say, that ever 1 soeht support against my native cuntrie.
What T have bene to my cuntrie, albeit this nnthankful aige will
not knowe, yeb the aiges to come wilbe compelled to beir witnes to
the treuth. And thus I ceise, vequyring of all men that hes to op-
pone agaynst me ony thing, that he will do it so plainlie as that I
make pyself and «all my doingis manifest to the world; for to me it
seames ane thing most unressonabill, that, in this my decreipit aige,
I salbe compellit to fight against schaddowes and howlatis, that dare
not abyde the lycht!» 2)

Intusschen werd, toen Kirkaldy of Grange in April 1571 de
Hamiltons op het kasteel van Edinburg had toegelaten, het verblyf
in de stad voor Knox hoe langer hoe onveiliger. KKnox' viienden
moesten zelfs des nachts zijn huis bewaken. De hertog van Chatelherault
en de zimen weigerden voor zijn leven I te staan, ontdat, moouls =z
zeiden, «bhair was mony rascallis and utheris amonges thame that
loved him not, that micht doe him harme without thair knowledge.» #)
Meermalen werden  dreigends woorden tegen hem gesproken. Op

1) WL p. GOL.
2) VI, p. hda,

e — Y




303

zeleren avond werd zelfs een kogel gescholen door het raam zijner
studeerkamer, doch het schol miste zijn deel, daar Knox zich juist
in een ander vertrek bevond. Met vernienwden aandrang verzochten
zjne vrienden hem nu ow toch ter wille van zijne veiligheid Edinburg
te verlaten, totdat de party der koningin de stad zou hebhen ont-
ruimd. Hoewel met grooten tegenzin, daar hij ook den schijn van
vrees voor zyne tegenstanders uniet op zmich wilde laden, bezweek Knox
ten slotte yoor den asndrang zijner vrienden en hegaf zich den 5den
Mei 1571 naar St. Andrews.

Zoo was Knox dan mnog cenmaal ternggekeerd naar die plaats,
waar hij het eerst tot den predikdienst was gevoepen. Doch ook
daar vond hy nog niet die rush, die men hem zoo gaarne zou hebben
gegund. Hocwel hij zich reeds geruimen tijd geheel uit het politieke
leven had teruggetrokken, 1) licten toch zijne precken ook te St. An-
drews mniet na de prikkelbaarheid van vele vrienden der Hamilton-
party op te wekken. ) Knox was profeet, hij kow niet nalaten te

1) Reeds dan 10den Sept. 1568 schreef Kuox aan Jolin Wood: ol live as a man alreadie
deid frow afl affnirs civifl, and therefore T prsise my God; for 80 I have some guistnesse
in spirit, and time to meditat upon death, and upon the troubles T have long feared and
foresee™ VI, p. 561), en den Slsten Maart 1571 aan Douglas of Lochleven: ., How sick
trublavis may he stayed of thave interprises, 1 vemit to God, to whose counsall T cominit
vow in that and all other cases warldly, far T have tackes sy gud wyeht of i, and therfor
hiear with me, gude gir, albeit T writ not to the Supevintendent of Pyl in the actionn that
ye desyr™ (VI p. 5740

2) Kenmerkend yoor de manier van preeken in dien tijd is, heteeen Bannatyne verhanlt,
hoe Knox nl. peeekte over Daniel. .olwoyis appiying s text (23 a faithtul preichore
onght fe doc) accordiny o the tyme and stoil of  the peaple; whaithy the wicked and
trublevis  of Godis Eik myght be knowin and paioted out in their cullonss. Bol.
conlbrarelie, Mr. Robert Hammiltoun, the minister of the ssid toun. in all Lis
germondiz. ueit

sie goneralitie (as, alace! the waist part of the ministeris doe. becans
thei have no will to take wupoun thaime the displensure of men, for the veprovisg
of wicel) thet Ais sepmondis myekt be applyed to these that susteawed he quid caiss,
alswelll as to the teulleris of 1his compmoin wealth, anl the puive Kirk within it iuliag
daingis e alwayis went ahout to suppres and cover, that the same suld not appeir to the
éics of the mulbitude, thinking it suffivient, as oftymes was said, o Aave ane approced
author jar ony thing he spaks. Bol the word of God aucht to be distributed 2z a guid
and  Guithlfudl phisitime {yahilk o minister aueht fo be to the saule and conscience of men)
doeth his medicine, thal I8, aeccording te the dissrse af the patient, and not to think it
sutlicient. to give unto him guid medicine; for that which is guid fiv one, is death for
another; and that medicine that is proper und ulgn profitable for ane disense. is wost woy-
some and  buetfll fo another.” VI, p 624 sq. Hoe groslen indvak Knox nog in dezs
zijne zwaklke dagen maakte doar zijne prediking, kan ons blijlen wif hetosen James
Melville, toen student aan de universiteit te St Andrews, sehrijft in ziju Diary:
2Ot all the benelity 1 had that year [1671] was the coming of et maist notibls
profer aad apostle of owr upticn, Me. Jobwe Keowr, to St Andrews who he the faetian




S04

profeteeren, en daavom zou hy ook tot het einde zijns levens het
loon eens profeten ontvangen. Ook te St Andrews lict men hem
niet met rust. Zelfs bracht de predikant der stad, Robert Hamilton,
het gerncht in omloop, dat hij eene acte gesien had van een verbond
van eenige persomen om Darnley te vermoorden, waaronder ook de
handteekeningen van Murray en Knox voorkwamen. Door Knox
hierover geﬁiterpe]leerd 1), ontkende Hamilbon ten sterkste 1ets der-
gclijks e hebben gezegd. Ook werd Knox in die dagen beschuldigd
door een neef van bedoelden predikant, Archibald Hamilton, profossor
aan de universiteit te St. Andrews, van ondragelijke schimptaal te
gebruiken bl zijne prediking en hef gelukte Hamilbon zelfs deze zaalk
voor de universiteib te brengen, zoodat Knox werd geeiteerd om zick
te verantwoorden. Knox lkwam zich ook verdedigen, hoewel onder
protest, zeggende, dat hy alleen voor eene kerkeljke rechtbank ver-
antwoording schuldig was. Gedachtig aan het gebeurde, waarschuwde
Knox daarom mnog in zijn laatsten brief aan de General Assembly van
Augnstus 1572 de broeders met nadruk, dat zij toch de Kerk zouden
bewaren voor de heerschappij der universiteiten en dab zj toch ook
deze mict van de kerkelijke jurisdictie zouden omtheffen. ®)
Godurende Knox' verblijf te St. Andrews begon ook cen ernstige
kerkelijke strijd, die hem met droefheid en zorg moest vervullen.
Reeds van het begin der reformatie al aan was de adel erop uit ge-
weest om op allerlei wijze cen deel der kerkelijke goederen voor zich
in beslag te nemen. Door Murray was aun dezen kerkroof zooveel
mogelijk paal en perk gesteld, doch omder zijne opvolgers Lennox
en Mar begon de adel, inzonderheid Morton, die feitelijk ook reeds

of the queen vecupeing the eastell and town of Tidinhurg, was compellit to remove thevelra,
with a nuwber of the best, and chusit to come to St. Aundrews. T heard him teache there
the propheeies of Daniel, that simmer and the wintar following. I had my pen and my
little buike, and tuke away sie things as T could comprehend. In the opening up of bis
text, he was moderat the space of an half houre: but when he entered to application, he
made me so Lo grew [thrill] and tremble, that T could not hald a pen to wryt. —He was
very weik. I saw him, everie day of his doctrine, go hulie and fear (slowly and warilyl,
with a furring of marticks ahgut his neck, a atafle in the ane hand, and gude, sodlie
Richard Ballanden Panuatynel, his servand, holden up the uther oxter [armpit], from the
abbey Lo the pavish kirk, and, by the said Richart, and another servand, lifted up ta the
pulpit, wher he hehovit to lean at his first entrie; hot er he haid dene with his sermene,
he was as active and vigorous, that he was lyk to ding the pulpit in blads [to beat the
pulpit in pleces), and Nlic cut of it.” M’ Crie, Life of Kuni, IT, p. 208,

1) Fie den beiel van Knox asn Robert Hamilton, Works, VI, p. 629,

21 Zie beneden,




305

tijdens hun regentschap regecrde, weer meer en meer te {rachien de
kerkegoederen aan de Kerk te ontirekken. Inzonderheid nadat in het
voorjaar van 1571 het rijke bisdom van Bt. Andrews was openge-
vallen door dewn dood van John Hamilton 1), kwam de kwestie mef
vernienwde kracht fe berde, hoe met de mkomsten van dit en der-
gelijke bisdommen en andere kerkelijke bemeficién moest gehandeld
worden. Heb Fiest Book of discipline had daaromtrent wel versehillende
bepalingen gemaakt, doch was nooit als staatswet door cenig Parle-
ment aangenomen geworden. De adel had zich daar steeds tegen
verzet en zoo kwam dan nu inzonderheid dic moeilijke, nog nict
besliste ?) kwostie aangaande de zeer rijke ) inkomsten der Kerk
weer ten sprake. Morton dacht nu zijn slag te slaan. Hi wist van
den regent volmacht te verkrijgen om over het aartshisdom van St.
Andrews te mogen beschikken en bemoemde daarop Johm Donglas,
vector der universiteit, een ounden, zwakken man, tot aartsbisschop, op
voorwaarde dat hem de inkomsten van het bisdom zouden worden
afgestaan, terwjjl hy dan aan den door hem geereferden hisschop
cene jaarwedde zou withkeeren.

Knox, die het dreigend gevaar zag, richtte aanstonds een ernstig
schijven aan de Gemeral Assembly, die spoedig daarop, den Zden
Angustus 1571, te Stirling bijeenlkwam om de hroeders fe waarschn-
wen, dat zj toeh nief zonden dulden cunworthie men to be theust
in into the mnistrie of the Kirk, under quhat pretence that ever it
be.» Oolk moeten zij een nog moeilijkeren strijd aanvaarden, nl. «that
with the lyke nprightnes and strenth in God, ye gainstand the mer-
cilesse devourers of the patrimonie of the Kirk.» Willen anderen de
Kerk berooven, dat komt ter hummer verantwoording, maar «com-
municat not ye with their sinmes, of quhat estate soevir they be,
neither be consent nor yet be sience; but be publict protestation make
this knowen unto the world, that ye are innocent of sick rebberie.» 1)
Het schrijven van den ouden, veeds verzwakten, maar niettemin
waakzumen «wachter op Sions iurens miste zijne uitwerking niet.
De Asserably hesloot met kracht op te {reden en diende bij het Par-
lement, dat den 28st*n Augustus te Stivhng bijeenkwam, haar protest

1} Zie hoven, bl 2-9!3; noot 2.

2) Men was ten slotte tijdens Maria's regeering tot een compromis gekemen: dén derde
van de kerkelijlie goederen zou worden afgestaan, waaryan de helft zou zijn voor de krooa
en de andere helft voor de Kerk. Vg, boven, bl. 276.

3) Zie boven, hl. 6. neot 4.
4 Wopks, VI po 605,

20




506

in, terwil zj Douglas wmet cxeommunicatie drcigde, ndicn hy als
aurlsbisschop in het Parlement zou durven zitting nemen en stemmen. 1)
Morton eehter, wicns invloed toen overwegend was in het Parlement,
beval daartegenover Douglas als aartsbisschop zijne stem uit te brengen
op straffe van hoog verraad. Nog werden door de Assembly eenige
artikelen aangaande de jurisdictie der Kerk ingediend. Morton evenwel
hekommerde zich niet veel om de petities en protesten der kevke-
lijken, maar zeide, dat «he sould lay their pride, and putt order to
them.s o)

Hen coup d’état echler, door Maitland beraamd, hoewel mislukt, maakte
een ecinde aan alle beraadslagingen. Terwijl het Parlement te Stirling
zitting hield, werden de leden plofseling door de tegenpartyj overvallen,
doch ook even spoedig door de inmiddels toegestroomde hulp van den
graal van Mar bevrijd. De graaf van Lennox werd in heb tumnli den
4den September vermoord als wraak voor den dood van John Hamilton,
den aartshisschop van 8L Andrews. Reeds den volgenden dag werd
de graaf van Mar tot regent gekozem. In de verhonding tot de
Kerk bracht echter desze verwisseling van regentschap geene yerande-
ving. Integendeel, de graaf van Mar liet zich nog meer dan Lennox
door Morton leiden. Deze wist nu lastbrieven van hem te verkrijgen,
waarin aan de inmers van de tienden binnen hel sartsbisdom van
St Andrews werd verboden het geld verder te innen, daar zij ge-
weigerd hadden het geinde geld aun Douglas uil te belalen. John
HBrskine of Dun 8) echter, superintendent van Angus en Mearns,
sechreef daarop een briel aan den regent, waarvin hjj krachtig fegen
de handelwijze der regeering protesteerde. Hij herinnert den regent
duarin meb nadrok aan het onderscheid tusschen «spivitual jurisdictions
en «temporal juvisdiction» %), en zegt voorts, dat hy <laments from

1) Calderwood, Zlistory of the ik of Seotlged, p. 48, sangehaald bij TTetherington,
Ilistory of the Cheveh of Seotland. 4th ed. Edinburgh 18440 p. 41. Door dit parlement
word voorls met de meest brutale opzijzetting van de vechten der Kerk eene acte aange-
nomen. ,obliging all the snbjects who in former times had held their land and pessessions

apie.

of prioss, priovesses, convents of friars aod wuns, therearier (o lold theo of the
Stephan, History nf the Churel of Seotfond, Louden 1848, vol. T, p. 325.

-2) Calderwood, Histery af the Kirk, aangehaald bij Buckle, Histopy of civilization i
By lendd, Teondon 1861, wol. TI, p. 239,

8) Va. hoven, bl. Td

4y Hij schrijit, dat alleen de Kerk over de geestelijke dingen heeft e begchikken en
dat de . administration of the power” docr de Kerk i toegewosen aun . Afshaps aud supei-
tiptenderis’ . waarom obk asn hen toekom( othe eweminmion and adpissice of men info bhe

nefices anil offices of spivitual cuve, wlhatzoever benefice it be, as well bishopries, ahlacies,




.

307

his very heart the great disorder wused in Stirling at the last purlia-
ment, in creating bishops, placing them, and giving them vole in
parliament as bishops, n despite of the Kirk, and high contempt of
God, the Kirk opposing herself against that disorder.» Dit protest
had tengevolge, dat de regemt de bedoelde brieven herriep door er
een «explanatory letter» op te laten volgen, waarin hij zich erover
beklaagt, dat men hem verkeerd had begrepen, en dat «the fault of
the whole stands in this, thyt the policy of the Kirk of Scotland s
not perfect, nor any solid conforence among godly men, that arc well
willed and of judgement, how the same may be helpeds 1).

Mar trachtte mu in de door hem aangewezen leemte te voorziem
door den 6den December eene vergadering te beleggen van verschillendo
predikanten en superintendenten met de leden van het Privy Cowneil
om tezamen te beraudslagen over de jurisdictie en regeering der Kerk
en inzonderheid over de kerkelijke goederen. Nu de al te krasse
maatregelen van Morton mislukt waren, daar 7] op al te grooten
tegenstand van de zijde der Kerk waren gestuit, wilde Mar blijkbaar
langs dezen weg trachten de Kerk afhankelijk te maken van den
Staat en voor den adel verschillende voorrechien te verkrijoen ten
opzichte van de besetting van verschillende opengevallen bisschops-
plaatsen en andere beneficién., Deze eerste bijeenkomst echter leidde
nog niet ftot hel gewensehfe doel. De maak werd uitgesteld tot de
and privries, as olher benefices”, Dit wordt dan gestaafd mat een beroep ep 2 Tim. 2 2,
I Wim, 5 :22 en Hand. 6 : 6, Daavop vervalgt hij: ,/Phus we have expressed plainly
by Seripture, that to the rrhr'e of a hishop pertaing ea"m,mmfw# and adurission into spivi
tual cure and office, and also /o eversce them that are admitted, (hak they walk uprightly
and exercise their office faithfully and purely; to tuke this power from the bishap or
supepintendent 18 to take away the affice of ¢ bishop, that no bishop hs in the kirk, Theve
I8 a spivitual jerisdiction end power, which God las given unto his Kirk, and to them
that bear office therein: and there is w demporal jurisdiction and power given of God to
kings and civil magisteates. Both the powers are of God, and most agreeing o #he
Fovtifyiay are of the other. if they he vight used. But when the corraption of man enlery
in. confonuding the qffices. usurping to himself what he pleases, nuthing recarding the
good order appointed of Cod, then confusion follows in all estates. The Kik of (od
shauld for tity all lawlul power and anthovity that pertains to the eivil magistrate, becanse
it is the ordinance of God. But ¢f fe pass the bownd of Ms affice, and enter within 1he
saactuary of the Lovd. weddling with suel things as appertain to-the ministers of God's
Wivk, then the servants of God should withstand his wnfust caterpwise, for so ave they
cairiigided of Gald” |yw. boyen, bl 210). Op de vraag, of er een superiutendent moet
ziju, waar een bisschop is, antwoovdt hij: ,.L undevstand that @ divhop or superiniendent
20 be but one office, and whore the one is the other is Bummatyne, Memeiials, aagngelinald
hij Stephen, L ¢. p. 223 en Hetherington, 1. ¢ b, 42

Ll Hatherington, 1. ¢ p. 43




volgende maand 7). Den 12éen Januari kwam daavop te Leith eene
door Mar bijeengerocpene General Assembly %) bijeen. Bij de opening
der Assembly, Zondag, den 13de» Januari, werd eeme preek 9 ge-
houden in tegenwoordigheid van den regent en zijn Privy Council
door Fergusson, predikant tc Dumfermline, welke preek later op
verzoek van de Assembly van 6 Augustus door Knox fen feeken
zijner instemming met het gesprokene werd onderteekend. Deze
Assembly benoemde nu ecnec commissie van 6 leden met volmacht om
met 6 leden 4) van het Privy Council fezamen te komen «to freat,

1) Alexander HMay aan Knox, 14 Dec. 15871: Thair hes bene some conference belwizl
some of the Superintendentis and Ministeris, ;u,d wy Liord Begentis grace, and the Coun-
w]l for ggviement in materis taiching Ae polivie of the Kink and disposiliven of benefives,
The mater is deferrit till the VIIT @f Januar, It seimes rather to differ in elrcumshiucss
wor in effecty and, to gpeike treuth, T find the Regent willing aod I]HH.T_,-‘T'(N-\ to hawve a
Ak T traist e sonld gerforme for kis entepest. The st
aleweill the cause of the Kirke as of the Tstaite, whairol I

silitie myeht trie the best and the worst.” Wards, VI p. 610.

forme agriet unto, ALk ay of the ag-

griement i this hinderis

wald wishe your lial

2) De episcopaalsche sehrijvers (Spottiswood, Stephen) noemen deze umnlu'.lzur Cene
Assembly, de preshyteriaansche (Calderwood, Petris, M ™Crie, Hetherington) eene conventie
on betwisten hasr den naam van wettige Genaral .»isw.r,g.?:{f_.n De vergadering zelf echter
treedt geheel op als weltize Assenibly en wordt ook als & danig door da ;iSSf;?»'E-Z,;; Vil

f Augustns erkend [zic beneden, bl. 318, nuot 17. terwijl ook hare handelingen werden opgetee-
kend in het Buik of the Univeveall Kok (M'Crie; 1, e p. 347} Eris dus geene reden da wet
tigheid dezer dssembly in twijfel te treklken. Men vergelijke ook neg de -'\]‘mu.ng:u'|1;'m-lq

van TFergussan, die dosr Knoz werd cnderteckend en den 20sten Aug. uity oevEn met
een apilreht asm den vegent Mar ontler dew tilel: . Ane sermon prechil hefure the regent
and nobilitie wpen a8 part of the thivd chapter of Malachi [verses 7—I12], in the kirk of
Teith, at the time of the Geierall Assemeblie, on Sonday the 13 of Janusrie, Anno Do.
16512 (M Crie, 1. ¢, p. 210). Ilet voeroaamste bezwaar, dat lator deor de preshylerianen
{Calderwood en Pefrie) tegen de wettigheid der Asseambly werd ingebracht, was, dat zij

oeene yrije. maar ecne door Mar bijeengerospena synode was.

4) Fergusson wijst op het toocpasselijlie van zijn tekst voor de Schotsche toostanden en
wLor this doy
(*hrist is spoiled amongst s, while that whick cught to maintain the ministry

ontziet zich niet ondubbelzinnig tot Mar en de anders edelen (o spreken:
of the kirk
and the poor is given to gwnfare wick, flatiorens i cowrt, vufions, and Mrelings: the poor
in the meantime arc oppressed with hunger, the ld

g and temyiles decaying for lack of
ministers and upholding, and the schodls ulterly neglected. But now Lo speak of vour
temples where the Word of God should be preached . . . ., they are more like sheep,
gats than the house of God . . And as for the minigters af the Word, thew arentter]y
neglected. and cosie i :i:?‘(zizrfﬁst r'fmfe:n'j,uz.‘ angoigrel yows e vall wpon thene at gowr pleasire.

. We are mow your tabletalk, whom ye wmock in your mivth, and phreaen in youwr

ADGEr . .. . . (Meanse, then, vour hands of all Impiety, especiolly of saeliige whereby

ye spoiled the poor, the schools, the temples and ministers of God's Werd, wea, Christ
himrself” Stephen, L e. p. 281.

4) De commissieleden waren van de zijde der regeering: de graal van Merton. Lovd
Ruthven, Roberh, abt van Dumfermlive, Biv Jolin Bellenden, My, James M GIL eu Colin

Camphbell of Glenorchy; van de zijde der Eerl: John Waskine, John Winram, Andrew
Hay, David Tindsay. Robert Pont en Jahn Craig. Hefherington, 1 ey 42




S09

reason, and conclude upon that business.» 1) Door deze gemengde
commissic werden ten slotte verschillende artikelen 2) opgesteld, waar-
omtrent wen overcengekomen was en waarbi] werd bepaald, dat «in
consideration ot tho present times althans tot de meerderjarigheid van
den lkoning de tifels van aartsbisschop en bisschop zouden blijven
bestaan, dat deze waardigheidbekleeders ook ongeveer op dezelfde
wijze als vroeger, nl. door de kapittels der metropolitaankerken,
zouden worden verkozen, en dat de grenzen hunner diocese dezolfde
zouden hlijven, terwijl hunne geesteljjke jurisdictie niet uitgebreider
sou zijn dan die van een superintendent, cn dat voorts ook de titels
der mindere prelaten, als abten, priors enz. zouden blfjven hestaan,
terwijl al deze geestelijken stem zouden hebben in het Parlement en
leden zouden zijn van het «College of Justice» evenals voor de
reformatie.

Yoodra dit «Concordact van Leith» was tot stand gekomen, werden
nu de¢ verschillende bisdommen bezet. John Douglas werd aangewezen
voor St. Andrews, James Boyd voor Glasgow, James Paton voor Dun-
keld en Andrew Graham voor Dumblane. Bypoedig bleek het echter, hoe
nu juist door dit concordaat feitelijk van officieele zijde de deur was
opengezet voor de schandelijkste simonie. Morton kon nu met zijne
gang gaan. Douglas werd nu officieel ge-

kozen en aangesteld tot bisschop van t. Andrews en doorden regent

plannen ongestoord zyn

werd een schrijven gericht tot den bisschop van Caithness (Robert
Stoart) en de superintendenten van Angus (John Krskine of Dun),
Fife (John Winvam) en Lothian (John Spottiswood) met het hevel
om Donglas in zijn nienwe ambt te bevestigen 5). Dit alles geschiedde

1) Snottiswood. History af the Kirk of Neotland: aangehaald bij Stephen, 1 e p, 228,
] 2] : o, = L] I
wood uitgebreider. Volgens

21 Calderwood geeft de artikelen zeer verkort weer. Spothi
den laatste luidde ark 3¢ . That all abbets, peiows, and other infevior prelates, who
should happen to be presented (o Dewelves. shoald Dbe wied by fhe dishop or

superintendent ot the bounds, concerning their guaiification and aptness /o give woice for

(he ehurch in prrdiement, and upon fhesr celiorion he odmitted to the benefice. and ot

otherwise, en wel. 6y That the ministors showdd recsive cidinaiion feowm the bishop of
the dincese, and whers no bishop was yet placed, om the superintendent of the bounds,”
Stephan, 1. o. p. 228

3] Tlet hevelschrift luidde: Our sovercign lord. with advice, ete. ordaing noe lelier o
be made nnder tha Great Seal in due form, direct to the reverend fther in God, Robert

hishop of Caithness, and the saperintendents of Angng, File, Lethian, or any other lawful

hishops or saperintendents within this realm . . . . ; commanding them to consscrate the
gaid Me. John Douglas, elocted, ag said iz, ave bishop and pastor of the metropolitun kirk
af St Andrews at Leith, the 8th day of Webruary, io the year of God 157127
Stephen, 1 e p.




310

natuurlk louter op aaudrijven van Morton, die met Douglas, die
vroeger zijn huiskapelaan was geweest, cene private overeenkomst had
gesloten, waarby hij hem 100 pond toesegde, terwijl Lij de overige
inkomsten voor szichzelven Dbehield. Morton waagde het zells om den
104en Februari Knox, nadat hij bij hem ter kerk was geweest 1), te
verzoeken Douglas in zijne bediening te willen inleiden. Knox echter
weigerde beslist «and pronounced an aunathema against both the donor
and the receiver of the bishopric.» 2) Hij sprak zich in het openbaar tegen
de mieuwe wijze van handelen uit 3). "Toen wen hem van jaloerschheid be-
schuldigde, verdedigde hij zich, zeggende, dut Lij zelfs een grooter bisdom
had geweigerd, ¥) «bot only that Le spake for discharge of his cons-
clence; and that the Kirke of Scollund suld not be subject to that
ordore which then was used, considdering the Lordis of Scotland had
subseryvit ), and also confirmed in Parligment 9, the ordore alreadie
and long ogoe appointed, in the Buike of Disciplines 6). Knox’ op-
positie gold echter niet xoozeer het ambt van bisschop als zoodanig,
waarop hij althans volstrckt niet zinspeelt, als wel het opleggen van
een last, die grooter was dan iemand naar behooren kon vervullen,
en het foelaten van «pluraliticss in de Kerk, daar Douglas toch ook
nog zijn ambt als provoost van het New College bleef hekleeden 7}

1) Works, VL p. 625, note 1. Toen Knox weigerde, geschisdde de bevestiging doey
hen. die er door den ropont tos waren asngeschyeven.

%) M'Orie, 1. e p. 204, M'Crie hevoept zich op Bannatyne’s Memariale. Heob is echtor
senigaring mocilijlk de juiste tos

achl der zaak uit de verschillende horichten op te malen,

8) Jumes Meiville zegt in zija Dlizry, dat Douglas was .o good upright-hearted man,
but ambitious and simple” en dat Krox tegen hem sprak ..bot sparinglie. bevause he
loved the man.* M'Crie, 1. ¢ p. 204, note 2,

4) Zie boven, bl. 86.

) Zie boven, hl. 263,

i) Miermede bedoelt Knox wamrschijnlijle verschillende tijdens Murray aapgenomen Par-
lementsacten, zie boven bl 204. st Bosk of Dis aline in zijn geheel word nimmer
door een Parlement sangencren, '

7] Here we may see” zoo sprak Knox, .whe

f

that puts mnre upon the back of ane old waahle

corvuption the kirlk Lag now come unto,

7o thai ten peisons are able o dear; for,
after he was chosen bishop, the university continued him vector, which s enoungh for ane
bo discharge; now, also, he Ix continued in the provostry of the New College, which
likewise is suflicient, for one man s charge; besides his bishopric, which siz goad able e
could do no wore than discharge that cure; and yet, nevertheless, all this i¢ laid 0T

hiz back, o man both unable to travel in body as & man should do. and more nnable of
his tongue to teach, e prinsipal office of a bighop,™ Bamnatyne, aangehaald bij Stephen,
L e p. 284 Vo ook Knox' Fuborfation to Baglond boven, bl. 210, Hat gaat niet aun
Knox in dit opzicht op ééne lijn fe stellen met de laters volblood depaciniisohe presbyie
vianen, die op het voetspoor van Andrew Melyills in wijn Second Book of disciy

fine altijd

weer den madvuk legden op de .eguality dmoay ministers” en dus prineipicele bezwaren




all

Niet alleen in zijne preeken gaf Knox zijn ongenoegen (e kennen
over de benoeming van Donglas, maar ook op de General Assembly,
die spoedig daarop, den Gdeu Maaxt, te St. Andrews werd gehonden,
diende hij zijn protest in tegen de benoceming van Donglas 1) en <he
opponit himself directly to the making of bishops» 2), waarschijnlyk
echter allcen op grond van de reeds in zjne FKxhortation lo England
aangevoerde redenen. Daarop droeg de Assembly aan eene commissic,
bestaande uit Jobn Douglas, den nienw benoemden aartshisschop,
Knox en verschillende anderen, op om in de woning van Knox de
artikelen van het concordaat van Leith te herzien. 3) Het resultaat
van de bijeenkomst dezer commissie iz echter niet gehoekt. Waar-
schijnlijk kon men het niet eens worden. Daar reeds superintendenten
waren aangesteld binnen de dioeese van St. Andrew, werd voorts
door deze Assembly hunne jurisdictie ten opzichte van die van den
aartshisschop en hunne verhouding tot hem nader omsehreven; eene
acte word daartoe aangenomen, «ordaining the superintendent of I'ife
to use his own jurisdiction, as before, in those provinees not subject
to the archbishop of St. Andrews; and requesting him to econeur
with the said archbishop in lus visitations, or otherwise when he
vequired him, wntil the next Assembly. And in like manner, the
superintendents of Angus and Lothian, without prejudice of the said
archbishop, except by vertue of his conunission.» %)

Op de volgende General Assembly, den 69en Augustus te Perth ge-
houden, kwamen de artikelen van Leith weer ter sprake. Do Assemn-
bly benoemde weer eene commissie, bestaande uit de superimtendenten
van Angus en [Fife en verschillende anderen «fo consider the heads
and arbicles concluded abt Leith, Janvary last by past, and
what they [ind therein either to be retained or altered, to ve-
port it again lo the Assembly; and ordain all and sundry brethren
that have any reasons to allege ageinst the seid conchusions, fo con-

hadden tegen het ambt wan bisschop. DBlijkbaar vond Kunox now, dut .the plain Werd
of Grod” zich niet bepaald tegen let bisschopsambl witspral: andess zou hij ongeswijfeld
op andere wijze er tegen ziju opgefreden. Later werd dit anders; Andrew Melville hestreed
ot hisschopsaibé op dan de Belwift ontleende gronden, V. voor het standpunt der oudste
Schotsehe hervermers in deze ook den brfef vean Trskine, dis, makwaordio genoce, door
Calderwood niet wordt medegedeeld; zie boven, hl. 306, oot d.

1) Bannafyne, agngehasld bij M'Crie, 1. c. p. 205.

9) James Melville, Dinry, aangehaald bij MCrie, ihid,

3 hagld bij Btephen, 1. c. p. 284

3], Calderwood. aang
1) Petrie (preshylevia: rehanld hij Stephen, 1. ¢ p. 284

. aan




L

vene with the foresaid brethren the said day, or before, and shew
their optndons, with certification that they shall wot be heard afters 1).
Ook  Knox, overtuigd van het groote gewicht van de zaken, die op
de vergadering zonden behandeld worden 2), zond, thans voor heb

I} Calderwoaod, asngshuald bij Stephen, 1. ¢. p. 234.
“3, li:mx llﬂ(} juist in LH{% (‘!EI.g’GH een lviel vian Bez:_‘; (j:ul;v;]ng'en: ggdate@rd 12 Al_u_'i[ l-JTE
dis hem wearschuwde: ,.But of this also, my Knoz. whic

is now almost patent to one
very eyes. I would remind yourself and the other brethven. that as Bishops brought
torth the Papacy, so will fuise Bishaps ithe velics af Poperyy shall birling dn Episurisay {eto
the wwordd.  Let those who devise tho safoly of the Church svoid (his pestilence, and
tohen i |

vcess of tme you shall hove suddyed thal plagwe i Seotland, do not. T pray you,
ever admit it again. however it may flatter by the preteice OF presercig .u{,;,g..f#_y which de-
cenved even many of the best of thoge of former times”. Wonks, VI, p. B4 (vertaling
van Liaing)

Omstreeks dezen: zelfden tijd zond Kmox, .now wearie of the world, aud daylie lnilane
] S : o

for the resolution of thiz wmy carthly Tabernakls”. zovals hij in de voorrede z
laatste werk in hes licht. TTet was een laalste getuigenis fegenover iinme, een apolog
vank de Schotsche Gerstormesrde Kerk als zijnde de ware Kork van Schotland. Tn sen
briell van 19 Juli 1572 aan Jobn Wischart of Pittarrow sehedjit hij: . Daylie looking for an
end of miy battell, T have gott furlh an Awswere 1o @ Jesuite, whio long hath railed against
our m]ig{an“ (¥, P 617), De bedoclde Jexmiet was Tny!']'f-\: 1)1'c|f§395(|1- te Pal'i_'
schijulijk omstreels 1868 verschillende brisven had oy

. die <waar-
eschreven aan zijn Gereformesrden
broeder in Hshotland om hem weer tot de Racmsche Kerk terug be brengen. Hdn dier
len en door hem beantwoord, Knox richite zijn antwoord
i op dezelfde wijze als zijn On Preds

brieven werd aan Knex gexon

ation, lelkens een gedeelte van den tegenstander,

gevolgd duor de weerlegging. Knex' werk is weon dor betosg, Hij verdediet aan de
hand van verschillende bijhelpls

stsen, die witvoerio

o worden uitzelesd entosgepast, op zijne
levendige wijsze de Schotsche Gereformeerde Kerk uls de ware Kerls to.
genover de hedeakingen van den logenstander. dis, zuoals Knox terecht apmerkt, zich
weelal in algemeenhedsn had verloopen. Tyrie hac ;

gawone, praktisel

den spot gedreven met hunve ,.fnei
sifed Kok af Seatlond (Bat yit cweht (eight] yeir aield).” Jesaja fmmers spruk van de Kerk
als wichilaas voor de gehoole wereld en had gezegd, dat bt volk, dat hear niet zou diencn.
zou yergaan, Dadrom vrosg hij lun, wasr Lunne Rerk was wodr drie honderd j

Krox anlwoords, dat wel hniten de Kavk geene zaligheid iy, mear dat die stelling te al-

gemeen iy, De vis

o iy, welke 18 de ware Kok en hoe kan zij worden enderssheiden van

de synagoge des Hatans. Scha

and heeft namelijk wel den Paus en Rome aterworen,

maar niet . the Catholic faith.” Tyrie moet serst bewijuen, dat wat de profeet aan Jeruzaloim

toezegt, toekomt aan Rome, en dat de Kerk van Rome is gobloven .in the o

inal puritie
elijk.  Veryolgens hehandelt

of the Apastlis”: anders is veeleer Jevemia 7' ap hen toepas
Knox, wat Fath” i8, wel te onderscheiden van de Ron

sche L damnable gpimion”, wat
sredigson’” 15, nl, alleen wat is overecnkomstio ,, (e eqpressed ward o) God” . en wat de ..societis
of the Catholic Kirk” is Iir fs namelijk cok een , kirke of the wicket.” Daarom kome het op de
dhenerken ez, die dan door Knox worden ontwiltkeld, The Ferk mosh nist alleen . Crathalic”
zijn, want de zonde is ook .umiversal.” Maar «ij moet vok 20 .. the comsiiog of sawetiel
Daavom moet Tyrie bewijzen, duat de Schotton waarijk zijn afgeweken van de . Joly Kirf.” BEa
voorts. dat ock niet de ouderdom van de Kerk mag worden gerekend van den tijd alaan
dat liet God hehaagt Zijn Woord san eene of sudere matis te apenbaren
schillende roformaties in de Kevk, zooals bv. toen God Al

blijlkt nit de ver
i viep uit T der Chaldestn,
«Ior trew fuith may aot be measuved from the errour of men, bot /7

i the word s




lantst, nog een brief in bij de Assembly, gedateerd 5 > Augustus 1572,
Iy kan niet nalaben, «albeit [ have tain my leave not only of you,
dear Brethren, bub also of the whole world and worldlie affairss, om
nog eenmal ]mn te vermanen, en wel: «above all Ihings, preserve the
Kirke from the bondage of the Uwniversities. Persuade them to rule
themselves peaceably, and order thair schools in Christ: but subject
never the pulpit to their Judgement, neither yet cxzempt them from
your Jurisdiction.» BEn voorts: «take heid, that nothing proceed, wn-
der your nmmme, be particular factions.» Bij zijn briof heefi hyj ver-
schillende avtilelen gevoegd, die hij heeft medegegeven aan bwee
broeders, John Winram en Robert Pont, dic hun »uldoend? Zijne
meening zullen lunnen verklaren. 1)

T‘Pa?oeldu artikelen zijn merkwaardig om hunne bijzondere gema-
tigdheid. Knox raadde hierin geene oppositie aan togen de 11*t1ke]un
van Leith. Integendeel, hocwel ongetwijfeld ongaarne, accepteerde hij
die, wwar drong er alleen ten sterkste op aan, dat zy z66 monden
worden nitgevoerd, dat mishruik ten opzichte der kerkeljke goederen
werd voorkomen. Men moest namelijk o geen enkel bisdom of andere
beneficie aun iemand geven dan alleen ’a’ulgens dec acten, daaromtrent
onder Mnrray vastgesteld; indien iets in strjd met die acten nu
reeds was vergeven of indien het gegeven was aan een «unigualified s
persoon ?), moesten al dergelijke handelingen ongeldig worden ver-

Jrdieese dwhich the faithfull Beleve. Ts the werd from the heginning, and the promise
undoubied? then must the falth thest thereupon i grounded. not enlic be tre
i the saiie i il

7, bub alse
wrdliyaeltie that the worde iy (- -lel..,- Legt men dien maatstafaan, dan
otland gemallzelijl met die van Rome kuinen wedijveren. Hel, e
laof moet zijn grounded upon Gadis expressed word” Dal is de eenige maatstal. Daarcm
moet Gods Woord rechiar xijn tussehen hen beiden. Wat eindelijk de zichthaarheid der
Kark hetreft en de wichtbare apostolizcho opvolging, de bijbel zegt niet, dat de Kerk altijd
zichtbaar zal - en .if - Tyrie recant not this ag
And where uuwmaahv befor we use to say, Credo sane
Fidea sen it wroc-
gere seuwen door Knox aangetoond. dat volon foen reeds svenzoo over den Pausg e de
Roomsche Kerk gesprolken hadden als Zij nu. Wat voorls de .confradiction” aanguat onder
de  Protestontsche leiders, waarop Uyrie heell gewezen. ook in de vroegste Christelijlce
Kerk waren twiston over de besnijdenis. zelfs weerstond Paulus Petrus in het asngericht
enz.. hetgeen nog geen reden is om die Kerk te veroordeclen. Tn ook .. Albeit that in all
coreranies there be not uniformitie; yea, and alheit that in some heades of dac friie also
there appesre vepugnance, vett will we not hrek brotherly coneard, provyding thut we
'gre o the psine peliis.  Pr incipallis we call those heades of doetrine, \ulhul;t the con-

zal e Kerk van Se

rlion, he most goreset his crede.
am Hoelesiam ete. he must sEY
sanclan Eeelestam™ (p. 501). Ook wordt met verselillende getuigeni

L5

fession and consent whereot the Kirk was not plahtfhl p. 511, Werks, VI, p. 451—512,
1) Zic den brief en de bijgevosgde artikelen Woiks, VI, p. 614—021.
) Meb umgualified” bedoelt Knox insenderhsid dﬁzull\en, die ween geestelijlk ambt
belleedden.




al4

klaard <be ane Act of Secret Counsells. En voorts moesten voor de
vacante bisdommen geschikte personen worden benoemd «according to
the order taken in Leith be the Commissioners of the Nobility and of
the Kivk @n the moneth of January last.> 1) Ook mochten vooral
geene pensiocnen van beneficién gegeven worden doar ¢simple dona-
fions van den regent zonder toestemming van den bezibter en van
den superintendent of <commissioner» of bisschop van de provineie,
waarin de beneticie gelegen was ?).  Voorts drong Knox er op aau,
dat de «first form of presentation» voor beneficién wit den fijd van
Murray zou behouden blijven en niet worden veranderd, zooals nu
meestal geschiedde, bepaaldelijlk ook, dat deze clausule erin  zou
worden opgenomen: «That if the persons presented make not
residence, or be slanderous, or found unworthy either n life
or doctrine be the judgment of the Kirk (to the which alwise
he shall be suhbject), or meet to be transported to another room
at the sight of the Kirk, that the said presemtation, and all that
shall fall thercupon, ghall be null and of no force nor effect; and
this to have place also in the momination of the Bishops.» Kindeljk
moest er ook eene acte worden uitgevaardigd, waarbij werd hepaald,
dat alle bisschoppen, «admitted be the order of Kirk now receiveds,
relcening moesten doen «of their whole rents and intromission there-
with once in the year, ws ithe Kirk shall appoirt for such causes as
the Kirk moy easily considder the swne lo be inost expedient and
necessar.» Behalve deze artikelen stelde Knox ook mog cnlkele vragen,

1) Eet artikel tuidt in zijn geheel: . To sule al the Regent, That no gilt of any
hishoprick o other henefice he given to any persom contrar to tha tenor of the Aetzmade
in the time of the firet Regent of good mempry; and they that are given contrme the said
Acts

, bt to sny ungualified person, may be revoeked and declared null be anc Act of
Sucret Counsell; and that all bishopricks vacand may be presented, and qualified persons
neminat thereunto, within a vear after the wyaiking thereof, according to the order taken
in Leith be the Commissioners of the Nohility and of the Kirk in the moneth of January
last; and, in speeisll, to complean upon the giving of the Bishopric of Resse to Lord
Methven.” Liord Methven bekleedde numelijlk geen grestelijk ambt.

2) Het artikel luidt: . Ihat o pensions of benefices great or small he given he simple donalion
of my Lord Rogent [vg. boven, bl. 806, neot 1], without consent of the pessessors ol the
said henehices havi
of the provinse whare thiy benefice lyeth, o of the Bishops lawlully elected aceo

v title thareto, and #he adiission of the Superidtendent or Comnissiones

Lo
the said order taken at Leith; and desire ane act of Conusell to be made theveupon unto
the nivi Parliament, wherein the same be specially inacted, swith inhibition to the Lords
of Bession tp give any letters [ve. boven, bl. 806] or decreetz upon such simple gitts of
honefices or pensions, not being given in mammer above vehesrsed: awd (Aot the Kirk
presentiy assennbled deelore @l swek gifts wull, s6 foe s Dyedh b ther poiver,”




)
|
“
315
nl. bljkbaar met het oog op Douglas, wiens naam echter in Knox’ |
#

schrijven geen enkele maal wordé senvemd, of het geoorloofd wasg,
dat 1ewand, die gekozen was voor een groote diocese, tevens rector w
van eene universibeit of provoost van een college mocht zijn, of eenig
ander ambt moeht bekleeden, en voorts, als er verschil rees omtrent |
de leer, c<before whom shall it be treated, where the Bishops are
£ placed acording to the order of the Kirk: Whether shall the super- I
intendents jurisdiction expire or nots. |

First Book of discipline van 1560 door don adel wel altijd tot de

|
Knox, die wel inzag, dat de aanneming e handhaving van het ‘
«pia vota» zou blijven behooren, legde zich dus thans blgkbaar hij !

de order of Leith neer, daar hij wel begreep, dat men van de man-
nen, die thans in Schotland het bewind voerden, niet meer zou kun- ‘
nen verkiijgen en daar hij toch ook tegen het ambt van bisschop op
vichzelt geene principieele beswaren had. 1y Hj trachtte alleen door
de artikelen, die hy aan de Assembly voorlegde, zooveel mogelijk mis-

' bruik, inzonderheid simonic en het foelaten van «pluralitiess, te voor-
komen. De Assembly kon zich dan ook ten volle met de door Knox
voorgestelde artilelen vercenigen en zond hem ook den 10den Augnstus
cen antwoord in dien geest, zijne artikelen verlklarende voor creaso-
nabile and godly», er bijvoegende: cand therefore we have taine | talcen]
like order as we could for the fortherance thereof, as thir our breth-
ren bearers of this present will declare unto yous 2).

Als definifieve kerkorde kon echter ook desze Assembly zich niet bij
de order of FLeith neerleggen. Zij crkende haar wel, doch alleen als \
provisorischen maatregel cn onder protest tegen de wederinvoering
der oude Roomsche titels ). Nadat de door de Assembly benvemde
commissic haar rapport had uitgebracht, werd door hasr cene acle
aangenomen, waarbyj de artikelen van Leith onder bedoeld protest wer-
den aanvaard met deze clansule: «And in like wanner, protest fhat
the said heads and ariicles agreed wpon be only received as wi iiderim,
Gl favther ond wmore perfect order may be obtained of the hands of

1) Zie boven, bl. 310, i
2 VI, p. 622. i

3) Men kwam avereen, dat de namm van bissehop zou worden sebruild voor aartshis.
sichap, dat het kapittel . the bishop’s assembly™ zou worden gencemd, de delen de maderator

of the assembly.” Voorts zou er cen v pport worden: opgemaalt anngaande de namen, die

men in plagls van aartsdiaken, kangelier, abt, prior enz zou gebruiken, doch volgens
Spoltiswood werd dit xapport nimmer ingediond. Btephen, L c. p.

el

230,




the king's wnajesty’s rvegent and wobility, for the which they will press,
as oceasion will serves 1),

Zoo warcn dan de artikclen van Leith door de Assembly geldig
verklaard, doch alleen als interim. Intusschen, weldra zou het blijlen,
dat deze meer verzoenende houding van de Kerk tegenover de reges-
ring haar weinig zou haten. De beloften, door de Assembly aan
Knox gedaan, en de bepalingen, door haar gemaakt, waren gemalke-
lijker op te stellen dan uit te voeren. Morton en de sijnen gingen
eenvoudig hunnen gang en zij wisten bij de bezetting van verschil-
lende heneficién wel de mannen te vinden, die voor simonie nieb terug-
sehrokken. Zoo bleken de genomen maatregelen al spoedig niet proel-
houdend. Hn de oude strijd over de kerkelijke goederen, waarbij ie-
der trachttc te verkrijgen <his parte of Christis coat», ) onthrandde
onder Mortons regentschap feller dan ooit. Doch met een nisuwen
leider van kerkelijke zijde, Andrew Melville, kwam er ook een nieuw
clement in den strijd. 9)

Knox echter beleefde dezen nieuwen strijd miet meer. De brief van
5 Augustus was zijn laatste schrijven gewcest aan de Assembly. M3
was reeds te zwak om zelf nog de vergadering bij fo kunnen wonen.
Alles wees dan ook bij hem op het naderend einde, dat men spoedig
kon verwachten. Toch zou hij eerst nog ternggercepen worden in
die stad, waarnit de haat der tegenpartij hem had verdreven. Tenge-
volge namelijk van den wapenstilstand, in Juli met de muannen van
het lasteel gesloten, waren de na Knox’ vertrek uit Hdinburg uitge-
welienen ) weer in de stad teruggekeerd en hadden aanslonds
byj de General Assembly eene aanvraag gedaan owl een predikant, daar
ooke John Craig, langen tijd Knox' ambtgenoot te Edinburg, van wien
2y meenden, dat hij «<sweyed over meikle | mueh] to the sword-hands, 5)
was vertrokken. Do dssembly gaf’ hun vrijheid om te kiezen, wien

1) wtephen, L e. p. 235, In het hegin der acte wordt de Asseindly van Leith uitdruk-
kelijk als soodanig erkend: . Forsamickle as iu the dssembly, holden fn Leith in Jannary
last, cerfoin commissioners were appointed ete.”

2) Works, IL p. J28. De nicuwe bLisschoppen werden door het volk . Puielen-bishops”
gencemd. , Lulehan™ is sen epgezet kalll dat men in de Hooglanden voor coue kos placht
te plaaigen om daarvdeor het melkgeven te bevorderen.

3) Het denovratische elemeat, ve. hoven, bl. 27D, nove 1,

4) Zie een briel van Knox gan hen yvan uwit 8L Andrews, 17 Juli 1571/ This sepatation
whiche how is inade to the grief of many hartes, is yet a severe decumont, that the word
of God hath met lost the whole strengbh in yosws: bub that God, werking theiby hath
pulled yow furth from the middest of the wickil, least thal ve should be with them
condampned, who now manifesilie eebelleth hothe agninst God and man”. V1, p, 602 sg-
5) Bannatyne; zie Words, VI p. 628, va. p. 208,




=

71] wilden, de predikanten van Dundee en Perth uilgezonderd, waarop
zj] aanstonds afgevaardigden zonden tot Knox om zijn raad in te
winuen en tevens hem te verzoeken, omdat Ly toch degene was, «to
whome we are mareit [married] unders, om weder in hun midden
terug te keeren, «that ones againe yonr voice mycht be hard amon-
ges us.>  Op de meest voorkomende wijze werd echter de beslissing
in deze wegens Knox' zwakken lichaamstosstand geheel aan hemzelven
overgelaten, hoewel men erbij voegde, dat zijh ferugleer «maist ear-
nestlies werd verlangd. 1)

Na cenige beraadslaging met de afgevaardigden werd besloten Mr. Ja-
mes Lawson, «sub-prineipals asn de universiteit van Aberdeen, te beroe-
pen, terwijl Knox ook beloofde naar BEdinburg terug {e zullen keeren, doch
alleen op voorwaarde, dat <he suld not he desyred or preissed in ony
sorh to tewper his toung, or ccise o speake against the treassonabily
dealingiz of the Castell of Edinburgh ; whois freassonahill and tyran-
nous doingis he wald ery out against, sa long as he wer able to
speilee.» 1) Den 1740 Augustus vertrok Kuox uwit St Andrews, doch
wegens zijne groote zwakte lkon hij slechts langzaam voortreizen.
Den 23sten kwam hij te Leith aan en na cenige dagen rust aldaax
preckte hij den laatsten Augustus weer te Edinburg. Doch het bleek
aanstonds, dat de St. Giles Chuareh e Edinburg te groot was
voor zijne verzwakte stem. 2) Daarom werd eene klsinere localiteit
ter zjner beschikking gesteld, waar hij nog gedurende eenigen tijd
voortging geregeld toc preeken.

Intusschen gevoclde [Knox zelf meer en meer, dat zijn einde begon
te naderen. Den 7den September schreef hij aan Lawson om toch
spoedig over te komen om cen en ander met hem to bespreken, daar
hij bemerkbe «nature so decayed and daylie to decay, that I lnike
not for a long continowance of my battell», terwijl hij bij dien hrief
nog een postseriptuin voegde: «Haist, leist ye come to laite!s 8)
Omstreeks dezen tijd kwam ook te Edinburg het vreesclijke hericht
van den Bartholomeusmoord te Panijs. Nicttegenstaande uijne hevige
gwalkte wilde Knox niet nalaten nog eenmaal in het openbaar van
den kansel tegen die ontzcttende gruwelduad te getuigen.  Ook de

1) VI, p. 624
2) o Far he confessed. that his volee was never shle (the best tyme that ever he was)

to extant to all that come togeiher in @anct Geillis Kirke, and meikle muehi les now was

il able to satisfic the auditore, seing that Tle was so waike, and his voice so furis spent,”
VI p. 651

3 V. p. 632,




218

Fransche gezant Le Croc was in de kerk aanwezig. Toen Kuox,
heftig bewogen, over het in Frankrijk voorgevallene begon te spreken,
wendde hij ziech plotseling tot Le Croe persoonlijk en gaf hem de
plechtige opdracht om zijn meester, «that eruel murderer and false
traitor, the King of France», te zeggen, dat in Schotland over hem
dit vonnis was ultgesproken, dat, als er geen berouw volgde, de
goddelgke wraak nooit van hem en van zijn huis zou wijken, dab
zin naam cone vervloeking zou bljven voor de nakomelingschap,
cn dat niemand, dic uif egne lendenen voorfkwam, zijn ko-
ninkrjjk in vrede zou bezitten ). De gezant beklaagde zich bij de
regeering over de beleediging, zinen meester aangedaan, en eischie,
dat men Knox het stilzwijgen zou opleggen. Toen hieraan niet werd
voldaan, vertrok hy uit Sehotland.

Inmiddels was Lawson spoedig na het schrijven van Knox te
Edinburg gekomen en had daar tot gemoegen der gemeente gepreekd,
waarop hij den 9det November door Knox in zijn ambt werd be-
vestigd. Het was de laabste maal, dat Knox veor de gemeente optrad.
Slechts weinigen konden hem meer verstaan, toen hij zijne laatste
vermaningen richtbte tot =zijn plaatsvervanger en tot zijne gemeente.
Enkele dagen na de plechtigheid werd hij ongesteld, zoodat hij zijn
huis niet meer kon verlaten. Deze ongesteldheid nam binnen weinige
dagen zoozeer toe, dat Enox zelf gevoelde, wat hij ook openlijk
witsprak, dat hy er niet meer van zou herstellen. Hij kon niet
meer zijne gewoonte volgen om dagelnks eenige hoofdstulken uit
het 0. en N. T. fe lezen, wauraun hy eenige Psalmen placht foe
te voegen, die hij gevegeld eemmaal per maand doorlas. Hij verzocht
nu zijne- vrouw en DBannatyne, zijnen secreturis, om elken dag hem
vour te lezen heb 17de hoofdstuk van het evangelie van Johannes,
Josajn 53 en een hoofdstuk wh den brief aan de Hphezigrs. Bovendien
het hy zich verschillende Pralmen en preeken van Calvijn over den
brief aan de Hphezifrs voorlesen. Op de wraag zijner verwanten, of
hij wegens zijne zwakle hel gelesene wel kon volgen, antwoordde
hij:  «l heir (I praiz God), and understandis far betters 2). Op
zekeven dag wilde hij plotseling uitgaan, meenende, dal het Zondag
was, om fe preeken over de opstanding des Heeren, daar hi de
laatste maal over Christus’ dood had gesproken. Menigmaal had hij

1) Bannatyne, aangehaald bij M' Crie, Le. IT, p. 217
2) VT, po 639 (Bannatynel




319

namelijk  zin  wensch geuit om  zijne dagen te eindigen met
de prediking over dat onderwerp. Doch hij was reeds te zwak
geworden om zelfs lang in een stoel te kunnen zitten en bleef
voortaan bedlegerig.

Toen hij meer en meer verzwakte, verzocht hij den kerkeraad van
Edinburg om bij hem te komen, opdat hij thans nog eens voor het laatst
afscheid van hen mocht nemwen. Toen zij allen tegenwoordig warcn
benevens nog eenige vrienden, sprak hij hon aldus toe: «1he day
approaches and is now before the door, for which L have frequently
and fervently thirsted, whon having finished my great labours, and
almost infinite sorrows, I shall depart and be with Christ. And
now my God is my witness, whom I have served in the Spirit in
the gospel of his som, that I have taught nothing but the truc and
solid doctrine of the gospel of the Son of God, and have had it for
my only object, to instruct thosc that wero ignorant of divine things,
to confirm the [aithful, to raise up and strengthen by the promises of
grace the minds of those who were weal, timid, and agitated by a sense of
their sins, and to fight against the proud and such as rebelled againgk
God, by the awful threats of Divine judgements. I know that many have
cowplained much and londly, and do still complain, of my too greaf
severity ; but God knows that my mind was always free from hatred
to the persons of those against whom I denounced the heavy judge-
ments of God. Tn the mean time, T cannot deny but that I felt the
greatest abhorrenee at the sing in which they indulged ; still, how-
ever, keeping this as the one thing in view, that if it were pos-
sible I might gain them to the Lord. But a ccrtain revercntial fear
of my God, who called me, and was pleased of Lis grace to muke
me a steward of divine mysteries, to whom T knew I must render
an account, when I have discharged the cmbassy which he hath com-
mithed nuto me, — had such a powerful cffect as to wake me utter
g0 intrepidly whatever the Lord put into my mouth, without any
rvespech of personss.l) Nadat hij zich nog inzonderheid had verant-
woord tegenover eene aanklacht, die Maitland of Lethington tyjdens
ajne ziekte bij den Kerleraad had mgediend, ?) eindiode hij met de

Ly Swmetonins, Bwiwii Fird Jolunsis Knowii,. Scotivanne Feelesias Tnstanvatorie Fideliess f
ver edtrciad witae ¢ olitus Rdstorle, & pio guodem. ef docte visp [wi, James Tew on |
deseriplee, e ol wtrenme wsqie St aogrotanti assedit, uitgeaeven door Luing, Warks
of Knoe, V1. p. 655 ag. (vertaling van Taing).

2) Mattlanl T:olcl:ﬁ;‘.{gdc zich erover, dat Knox, naar men hem had hevight, ,.als weill

publict in his sermondiz as utherwayis, hes slandervit me ag ane atheist, aud enemie to




broaders en inzonderheid Lawson aan te sparen ijverig toemcht te
houden over de %udde, waarover de Heer hen gesteld had, en ge-
trouw te zijn in de bediening van heb heilig evangelie. De groote
inspanning, die hem het spreken had gekost, deed hem hierop vermoeid
achterover zinken en gedurende cenige oogenbliklen belette de wit-
putting hem te spreken. Nadat dé anderen waren weggeyaan, had by
nog cene bijzondere opdracht mede te geven aan xijn ambtgenoot cn
aan Lindsay. Hén ding was er, zoo sprak hij fot hen, dat Lem groo-

all religiena™, en werzocht den Kerkevand deze saale te onderzoeken, hun vermanende. ..that

tiv ye rossave nob every word proceading from his mouth ag oracles; and knaw that

e is hot a man subject to vanitie: and bhat mony tymes dois utter his owin passiones.
and uther menis inordinat aflectinnes, in place of trew doctring.” VI, p: 535, ICuox it
woordde op dit Tantste: .That he confessit he was but a most wile cresture and a wret:
chod wman; acehttheles the thingts that ke kes spokin sould be famd als trew as these oracles
that fawe bepe spocken le ouy of the swreandis of Glad befoir ; for he had gaid nothing but
ice of God sould

that whairof he wus assaired to be (he word of God (le wit). that the just
never he satisfict against the schedderis of innocent bloude, nutill the hloud of the schedder

be scheil againe, ke order of justice, to satistie the same, ov els, that xod utherwiayis move
his heart unto unfhined repentaunce; snd that Gad walde destrove the swickit and cast

o

them into hell, as miay be sene in the 9th Pgalme [ynhilk he canged thaim reidl: fop

Lo Bene the ehiefe awthor of all the iruhill done duth dn Bogleid aad Seotland,” V1. p. 639.
i o 1

Rurakterstisl voor Maitland, die .through all his changes was alwags pursuing ong nh-

g (whether that sovereign was

ject — dhe wwion of the Crowns under o Scotfish sovrrel
Arvan, Mary, James, or again Mary, mattered lile)™ (Froude, TX, p. 251), i, hefgeen hij
wohroof den 18den Juli 1570 ann Sussex, dis hem gevraagd had, waarom hij vun de Pro-
testanische tot de andere partij was overgegaan: .. You aglk me why | have changed my

mindl, Huwve you never changed yowrs? Those ave not the wisest men who remain alwiys
of one opinion. The skilful sailing master applies his conrse ag the mwind and weathon ditve
kimi. You speak of philosophy: T have nove of it. Yeh if T furned my mind that wray I
would not study it after the intractable diseipline of the Staics, bt would rather becnie a
student in the school mbere 6 ds fought (ot mise men’s svinds wust be led Uy probable rea
sons. That same firm, cersain, unchanpeable, and undoubling persuasion which is requigite
in matrers of Pith must not be reguived da samiters of poficy
el G themselops but dn their relotion to otier thimrs. Yonsay persons, cause, and matter are

ek good and evil vre not

the same. Tt is not so, for time hag altered many things. The affections of men arve changed
s a eireumstonce

in both realms and the persons are altered. The person of the latc Regent w
of no small moment. Aud severity was a matter whieh might well vary with the change only
of time. To seguestrate the Queen for a season might be vequirad ; to keep herall her days
sui intollevable. Were it true that T had advised move havd dealing,

in prisen would be i
vet the substanes of things is wnol changed by anr opivion. They are not geod or ill,
rigorons or equitable, becavse wo think them so. 1 might have heen wrong then and I
might be right vow — but it is mot so I may have been with these that persuaded
worse t0 be done to the Queen of Scots by your Sovereign. but I was never a persuader
of such matters myself. T neyver weont about from the beginuing to advise hep desiouction,
nor meant at any time ill to her person. A month after the late Regent aceopted office |
dealt earuestly with him to aceord with the Quesn, From fivat- to last I haye laboored
always that the matter should be taken up by aceord.” Troude, History of Bagland, TX,

P 820,




e e e e g e e e —

291

telijks bedroefde, namelijk de afval van Kirkaldy of Grange, die vroe-
ger zoo yverly en standvastiy had gestreden voor de zaak des Hee-
ren.  Daarom verzocht hij hun tot hem te gaan en hem te Zegoen ;
«That Johne Knox remains the same man, now going to die that
ever he has hard him befoir, quhen he was able of body; and
that thei sould will him to considder what anes he wag, and the
estait whairin now he standis, quhilk is pairt of his fruble; and that
gif he repentit not, the thretmingis be him promounced shall fall
upoun him and that house!l» 1) en hij voegde er nog aan toe: «The
man’s soul is dear to me, and I would not have it perish, if T could
save it.» ®) Zy brachten Knox' boodschap over, doch zonder gevolg.
Na zyn afscheid van den Kerkeraad kwamen nog vele andere per-
somen, waaronder verschillende edellieden, met wic hij hevriend was
geweest of in vroegeren of lateren fijd in nauwe betrckking had ge-
staan, hem bezoeken. Ook de graaf van Morton kwam bij zyn ziek-
bed om afscheid van hem te nemen. Kort véor zimen dood verhaalde
Morton zelf, wat Knox tot hem had gesproken. Knox vroeg hem, of
hij bekend was geweest met het plan om Darnley te vermoorden, en
toen hij daarop ontkennend had geantwoord, vervolgde Knox: « Well,
God has beautified you with many benefits which he has not given
to every man; as he has given yon viches, wisdom, and friends, and
now 18 to prefer you to the government of this realm. 3) And,
therefore, m the name of God, I charge you to use all these benefils
aright, and better in time to come than ve have done in times
bypast; first to God's glory, to the furtherance of the cvangel, the
maintenance of the church of God, and his ministry; next for the
weal of the king, and hLis realm and true subjeets. Tf so ye shall do,
God shall bless you and honour you; but if ye do it not, God shall
spoil you of these benefits, and your end shall be ignominy anid
shame.» %) Zoo had Knox voor allen, die hem kwamen bezoeken,
zoowel voor aanzienlijken als voor geringen, zooals voor zljno bedien-
den, aan wie hij nog voor het laatst hun loon wilde uitbetalen, nog
een laatste woord van VEIINaning em van aansporing. Zelf wilde hij
geen lof hooren over wat hij had gedaan, «Toungue! toungue ! ladie, »
zoo sprak hij tot cene edelvrouw, die hem begon te prijzen om wat

1) VI, p. 658 (Bannatyne).

) VI, p. 657 (Smeton).

) De granf van Mar was den 29sten Octaher gestorven.

! Morton's Confession, aangehaald hij M Ciis, 1, o, p. 2206.

3
§




324
hij had tot stand gebracht, «flesche of ilself is over proud, and neidis
no meanis to esteame the self». 1)

Telkens was hij bezig in het gebed voor de Kerk en voor zijn
vaderland. «CUome, Lord Jesus,» hoorde men hem roepen, «sweeb
_ Jesug, into thy hands I commend nvy spirit: look propitionsly, O Lord,
upon thy Church which thou hast vedeemed: restore peace to this
afflicted comymonwealth: raise up faithful pastors who shall take care
of thy Churech: grant, O TLord! that we may be excited by the
examples of thine anger, and by a sense of thy mercy, to
detost sin, and to serve thee from the heart.» #) Temidden van zyne
gcheden en overdenkingen richtte hij zich memigmaal plotseling tot
hen, die om hem heen geschaard stonden, en vermaande hen: <O
serve the Lord in fear, and death shall not be dreadful to yon. Nuy,
death shall be blessed to those to whom the death of the only be-
gotten Son of God is efficacious.» 3)

Den 24sten November vertoonden zich de teckenen van den na-
derenden dood. Na een zecr moeilijken nacht wilde hij des wmorgens
opstaan, doch na een half uur zibtens moest Lij zich weer te bed
begeven. Men vroeg hem, of hij ook pijn gevoelde, waarop hi ant-
woordde: «It is no painefnil paine, but sic a paine ag, 1 trust, sall
pub end fo this battell!» Hn zoo geschiedde het vok. In den namid-
dag word één zyner cogen verduisterd en zijn spraskvermogen werd
apnmerkelijk minder. Hij vroeg zijne vrouw om L Cor. 1h te lezen
en getuigde, hooveel heilzame vertroosting de Heer hem uit dat
hoofdstak had geschonken. Hen weinig later zeide hij weer tot AT
vronw: «Goe, reid whair I cast my first ancrel» ) waarop 7ij het
178 hoofdstuk van het evangelic van Johannes las. Duaarna las zi]
nog een gedeelte van Calvijns preeken over den brief san de Epheziérs.

Dasrop viel hij in een lichten slaap, doch telkens hoorde men
smartelijke kreten aan zijne Lppen ontsnappen. Hi verkeerde bhjlk-
buar in heftigen, innerlijken strijd. Toen men hem ten luatste vroeg,
hoe het hem ging en wat de reden was van zijn zuchten, antwoordde
hij: «I have indeed formerly sustained many contests in this frail
life and many assaults from Satan..... Often before hath he placed
ny wins before my eyes, offen tempted me to despair..... Dut

I} VL, p. 040 (Bannatyne:.
9) VI, p. 688 {Smatoning),
8 VI @ 668 (Smelanias),
4) VI, p. 643 (Bannatyne).




S yol
e

now he has altacked me in another way; for the cunning serpent
has endeavoured to persnade me that I have merited Heaven itself
and a blessed immortality by the faithful discharge of the ministerial
office committed to me. But blessed he God, who suggested to me
those passages of Seripture by which I was able to grapple with him
and extinguish this fery dart; amongst which were these, « What
hast thou that thou hast not received ¥» and «By the grace of God
[ am what I ams and «Not L, but the grace of God in me», and
thns being vanquished, he went away ; wherefore T oive thanks to
my God by Jesus Christ, who was pleased to grant me the victory.
And I am firmly persuaded that he shall not abtack me farther, but
that in a short time, without any great hodily pain, and without
any distress of mind, 1 shall exchange this mortal and miserable life
for an immortal and blessed life, through Jesus Christ> 1). En zijne
verwachting werd niet beschaamd. Na de lezing van het avondgehed
vroeg Dr. Preston hem, of hij het had verslaan, waarop hij ant-
woordde: «I wald to God that ye and all men hurd thame as I have
hard thaim; and I praise God of that heavenlie sownd!s ) Een wei-
nig daarna, omstreeks elf nur, zeide bij plotseling: «Now it is cum !»
waarop zifne vrienden hem vroecgen hun een teeken fe willen geven,
of bij in het vaste geloof in Jezus Christus en in de hope des eeu-
wigen levens heenging. Met cen laatste Inspanning zijner krachten
hief Knox zijne hand ten hemel, en zoo stierf hij zonder cenige an-
dere beweging, «so that he rather ssemed to [all asleep than dies. 3)

Den 26sten November werd Knox begraven in de St (iiles Church
te Edinburg. Een breede schare van oprecht rouwdragenden, zoowol
aanzienljken als geringen, volgde de lijkbaar van den zoo hoog ver-
corden en zoo innig geliofden doode. Onder hen hevond zck ook
de pas verkozen vegent, do graat’ van Morton, die bij het openc graf
zijne ridderlijle hoogachting voor den hervormer uitsprak in dat be-
roemde woord: «There lies he, who never fearved the face of mans.

1j VI, p. 659 s, [Smetoniug),
2] YT, p. 643 (Bamnatyne),
31 VI, po 660 (Bmetoning),




HOOTFDSTUK VL

Terughblik.
Knox’ reformatorische beginselen.

Wanneer wij nu mog ten slotte, een blik achterwaarts werpende,
willen trachten de voornaamste beginselen, waardoor Knox bij zjn
reformatiewerk werd geleid, samen te vatten, dan moet daarbij wel
in de allereerste plaats oms oog valien op de groote en alles beheer-
schende beteekenis, die bij hem heeft, wat hij noemt <the playn Word
of God.s Telkens weer vinden wij in zime geschriften die uitdruk-
king of uitdrukkingen van gelijke beteckenis, als «the express Word
of Gods, «expressy, «strict» of «playn commandiment of the Word of
God.» 1) En wat Lij ermede bedoelt, is duidelijk genoeg. De bibel
is namelijk voor hem, gelijk voor alle hervormers, het Woord Gods.
Doch de telkens herhaalde bijvoeging «<playn» is bij Knox niet toe-
vallig.. Mij bedcelt daarmede het duidelijl witgesproken Woord van
God in den zin van het letterlijke Woord van God.

Voor Luther was in het algemeen de bijbel Gods Woord, maar dit
verhinderde hem niet om tot het cinde zijns levens den brief van
Jacobus voor eene «strolierne Kpistel» te houdem: 2) Voor Calvijn was
de formule: «de hijbel is Gods Woords reeds minder algemeen en
weer bindend, maar dit nam toch niet weg, dat hij met ernst de toen
gestelde kwesties aangaande de echtheid cn kanoniciteit van de brie-
ven van Jacobus, Judas, den tweeden brief van Petrus en dien aun
de Hebresn behandelde en niet zonder aarzeling beantwoordde, en
wel op eene wijze, waarby hij blijkbaar andere gevoelens m dit op-

1) #ie hoven, bl. 36, 55, b7, 83. 137, 171, 186, R09.
9 Zie Dr. J, Cramer, De Sclwiftbeschowming van Crloipn, n de Niewse Bijdiagen,
deel TIT, 1881, hl. 124.




zicht niet als besliste ketterij wilde veroordeclen. ') Deze vrijere ver-
houding tot de Schrifs, die we bij Luther en Calvijn nog opmorken,
vond zijn grond hierin, dat biyj beiden de maierieele beginselen hun-
ner hervorming (bij Luther voornamelijk: «de rechtvaardigmaling
door het geloofy, b1l Calvin voornameljk: «de praedestinatie», of,
algemeener uitgedrnkt, de gedachte: «God de eenige oorzaak van
's mensehen  heil») de overhand hadden over het formeele beginsel
(b Dbeiden: «de H. Schrift eenige vegel des geloofs»). Bij Calvijn,
als na Luther komende en dus niet meer staunde aan den aanvang
der beweging, trad door den drang der omstandigheden, het meer en
meer opkomen van verschillende ketterijen op Protestantschen bodem,
het formeele beginsel krachtiger naar voren, doch nog altijd zG6, dat
de materieele beginselen toch de heerschende bleven. 2) Bij Knox even-
wel, die weer na Calvijn optrad, nam het formeele beginsel van de
autoriteit der H. Sehvift zeer beslist de overhand op ell matericel be-
ginsel. Voor hem was de bijhel het gecodificeerde Woord Geds. De
bijbel was hem als heb ware een nit den hemel gevallen boek. Elke
letter daarvan kveeg dus voor hem heteekenis. Gaarme legde hij zich
by Calvijns resultaat omtrent de kanoniciteit der bijbelboeken neer.
Hij was «de man van de daad». 3) Hij kon zch met die wetenschap-
pelijke inleidingskwesties niet druk maken. De kwesties zelve zullen
voor hem wel niet geresen zijn. In elk geval zal hij er zich niet
lang mede bezig gehonden hebben. Hij had behoefte aan een vesul-
faat, en wel een zeer hepaald rvesultaat. Hij had behoefte tot regel
voor zijn handelen aan een «playn Word of Gods.

Reeds torstond zien wij dit zijn beginsel van «the playn Word of
God» bi hem te voorschijn treden in het eerste openlijke dispuut,
dat hij hield in het St. Leonhards College te St. Andrews in 1547. 4)

1) Dr. J. Cramer, 6 o pe bl 1240 v,

2) Vandaar dat Ualvijn biv. den hrief van Jacobus, evenals 2 Petris, voor kanoniek
verklaart niet o priori, maar ¢ pesterioni, zeggende: mihi ad epistolam hane recipiondara
satis est. quod wibil continet Ohaisti opostols sndignwn”, hem dus beoordeelende volgens

i den matenicelen maotstal: der alyemeenen Snhoud der overige Schrift. Voor Calvijn kou de
viaag van Quenstedt (aangehaald bij Cramer, bl. 1347 niet oprijzen: .51 enim guaedam
in scriptura ocourrunt dubia; incerta, erronea, falsa. unde de ceterorum aucturitate, certitudine
aut veritate constabit?’ Veel minder zou hij met denzelfden heweerd hebben. dat in dat
goval ,pepit fidel sostrae certitidn et infaflibilitas” Vg voorts over de groote heteckenis
ven ddt meer nasr voren treden wan het farmceels beoinsel boven, bl. 18, 47, 144, 260,
268 cn 299. V. ook beneden, bl 838, noot.

8) .. LThiz Knox eannot live but, by feel Carlyle, On levoes, herp-marsiip and the heroie
g hastory, London Chapman 1889, p. 137

1) Zie boven, bl, 38 wv.




S

et toen reeds saustonds met zooveel nadruk op den veorgrond ge-
stelde Deut. 4 : 2 wordt ook later telkens en felkens weer in Kuox'
geschriften aangehaald. Het vormt het richtsnoer voor zijn ganschen
reformatorischen  arbeid: niets foedoen en mniets afdoen aan «the
playn (express) Word of Gods. Adiaphera zijn er daarom voor hem
op godsdienstie gebied niet, want niet alleen wat fegen <the express
Word of God» 18, maar ook al wat niet witdrukkelijk bevolen is in
het Woord Gods, iz verkeerd. 1) Men mwag cr immers niets aan af-
doen, maar evenmin cr iets aan foedoen. Imzonderheid ontwikkelt
hyj  dit beginsel wuitvoerig i de rede tegen de mis, die hi in
500 te Neweastle hield. Hijj bestrgdt daarin de mis als afgodery
nieh met het cewone matericele argumenﬁ der andere hervormers,
dat z1j is creatwwrvergoding, maar met het formeele argument,
dat zij niet is bevolem in de Schrift ?), als grondslag van zame
bestrijding deze stelling verdedigende, waarin hij zijn beginsel
kort en duidelijk heeft tezamen gevab: <Al wirschipping, honoring,
or service wnventit by the brain of wmoan in the veligioun of God,
without his own express commandment, is Idolatrie.» 3) Door dit op
den  voorgrond stellen van het formeele beginsel, krijeen nu ook de
woorden «religions en «idolatiy> by Knox eene eigenanardige he-
teekenis. De <religions moet zijn overeenkomstie Gods «expressed
Words en waar de formecele maatstaf dus zoozeer op den voorgrond
treeds, daar wordt nu ook de «religions hoofdzakelijk van de formeele
sfjde beschonwd. Het woord «rcligion» kidjgt zoodoende by Knex
voornamelijk de beteskenis van «worschipping», shonowrings, cultus,
terwiyl dus ook «idolatry» mniet creatumrvergoding, maar walsche
ceredienst beteckent. 4)

Fen groot verschil openbaart zich in deze opzichten met Calvin,

1) Zie hoven, hl. 61. Vo ook hetween hij schreef in 1556 aan senige zusters te Wdinhurg :

«In veligioun thair is wa widdis: either it is the religioun of God, and than in eeeric thing
that is done it must have the asswranze of hiz awn Worde, and thun is his Majestie
trewlie honourit, or els it i #he selivioun of the DNl Wrks, TV, B 282, Niet altijd
cchter kon Bnox dit Puriteinsehe (tndividuealistisel) begingel in zijn absoluutheid hand-
haven, Het dreigde oplossend te werken op elle kerkbesrip (vg. boven. bl 811 Dan
kwarn EKnox® Aevde

ik beginsel ermede in hotsing. dan bleek het hoe lupchtio Calvijns

inyloed op hem gewerkt had en dit bracht hem meermalen in sen moeilijlen taveostrijd,
Zie hoven. bl 76 wv.. 92 wv.. 122. 213. 292 en 205.

2) Zie hoven. bl 640 vv.

3) Zie hoven. bl. §53. Ve, voorts de Appedlation. hoven bl 172, en de Eehoiriction o
Eaglind, hovena bl. 209.

1) Zie do reads censemde citaten.




53 L
i

die daarom Knox in 1561 ook waarschuwde voor al te groote ge-
strengheid, erop wijzende, dat sommige ceremonign, hoewel «ludicras»
e «insipidas, daavom toch wel «tolerabiliay waren. 1) Calvyn vindt
verschillende bijvoegsels van de Roomsche Kerk in den eervedienss,
die geene essentieele betockenis hebben, eenvoudig kinderachtig, dwais,
absurd. 2) Hij kan daarom veel <lolerave» en spoort dsarom ook
anderen tot dat «tolerares aan, hoewel onder protest en trachtende
naar verbetering. FKen priesterkleed, ongezaurd brood bij het avond-
maal is voor hem daarom geen bepaalde ergernis, voor Knox echter
is ook het geringste <idolatrous», een «abominations. 3) Calvijn vat
de «religio» terstond van zine matericele zyde op. Zim eerste refor-
watorische geschrift is eeme «lnstitutio religionis christianaes. et is
hem bovenal om de «doctring te doen. 4) Daarom kan heb oordeel
over een enkel boek van den kamon onbeslist blijven; de leer staat
of valt niet met de kanonicitert van esn enkel boek. Daarom kunnen
ook verschillende Roomsche inrichtingen in eevedienst en kerkregee-
ring, als dwaas, absnrd of «minus probabiless, toch wel getolereerd
worden, als de leer er maar niet door In gevaar komf. Als
hij daarow zijn Institutie opdraagt asn Frans I, dan is de tegen-
stelling, waarin hijj zijn standpunt plaatst tegenover dat der
Roomsche Kerk, die van waarheid en leugen. %) Voor Knox niet
alzoo. Hij ziet de «religions vooral van de formeele zjde.. Voor hem
is de tegenstelling, waarin hij zich geplaatst ziet tegenover de
Roomsche Kerk, die van «frue religion» (in den zin van . ¢worschip-
pings, ecultus) en «idolatries. %) Hij spreekt daarom ook over de
«veligion» min of meer als cene witerlijke instelling, die daarom ook
cemakkelijk door een gansch yvolk kan worden asngemomen en ge-
handhaafd, die ook in Schotland moet worden «establisheds, op de-
zelfde wijze zooals door de vrome koningen van Juda de badilsdienst
werd afgeschaft en de dienst van Jehova weer word ingesteld. Hij kent

1) Zie hoven, bl, 270, noot 2.

2 Ve. ook boven, bl. 132

3] Ve boven, bl. 62.

41 Ye. boyen, bl. 17, noot 1.

5) ,,Hoe enim profecerunt impii, ut Christi wevitee, si non ut fnoata dissipataque inteveat,
certe ut sepulta et ignobilis lateat”™ Calvini Fastitutio. ed. Tholuck, 1334 p. 80 Men
vergelijke overigens de oeheele Pragfatio.

6) Ta zijn Adusiwer o Tyie (zie boven, bl. 312) noemt Knox als één van de versehilpunten
finsschen hem en Home: _what is Religiome, and wherein it differis from superstitionn

Works. VL p. 486, Vg, ool haven, bl. 285

and fom ideletrie.”




328
lijke wvormen van den eeredienst 1) tersfond prineipieele beteekenis.
Het woord afgoderij heeft dus ook by hem eene veel uitgestrektere
beteekenes dan bij Calvijn of de andere hervormers. Maar daarmede
werd dan ook zijne hervorming de meest radicale, ?) hoewel 2y tevens
juist door het abstract puriteinsche beginsel van «the playn Word of
God» de latere afscheidingen voorbereidde en door het op den voor-
grond stellen van het formeele gevaar liep wettisch te worden 9),
waartegen echter de leer van Calvijn, door Knox met zooveel ge-
trouwheid in Schotland geintroduceerd, een krachtig tegenwicht bood.

In nauw verband met het op den voorgrond stellen van het for-
meele beginsel der kerkhervorming door Knox staat ook het eigen-
aardige gebruik, dat hij maakt van het O. T., *) waardoor de her-
vorming van Scholland een sterk theocratisch kavakter verkreeg. In
het algemeen huldigden alle hervormers, cvenals hunne Roomsche
tegenstanders, theocratische denkbeelden, in zoovere zy den godsdienst
beschonwden als een bijzonder voorwerp van Staatszorg. De Staat
mocht niet neutraal zijn volgens hen. Hi moest een bepaalden
oodsdienst beljden en handhaven. Luthersche zoowel als Gereformeerde
hervormers leerden, dat de overheid den godsdienst had te bevorderen,
te beschermen en te handhaven of, zooals Calvin het uitdrukte, dat
de taak der overheid zich uitstrekte <ad utramque Legis tabulam>,
dat zij te handhaven had nict alleen de zes laatste, maar ook en niet
minder de vier ecrste geboden van de wet der tiem geboden, miet
alleen dus de gchoden, die zien op ’s menschen verplichting tegenover
den naaste, op wat men noemt de <burgerljke dougden», maar ook
de geboden, die betrekking hebben op 's menschen verplichting tegen-
over God, op den godsdienst. En dit woord «gedsdienst> werd niet
maar in algemeenen zin bedoeld, maar in zeer bepaalden zin. Met
algemeenheden en abstracte begrippen hield men zich m dien tyd

1) Woor zijue opvolpers geldt dit ook ten opzichte van de kerkregeermg. Bij Kuox
zelf trad dit pund neg niet op den woorgrond, niet omdat hij hievin van zijn beginsel zou
ateeweken zijn, maar eenvoudig emdat hij nog wiet in zijn bijbel lag, wat de lateren evin
lazen. Hij vond nog geen ,express commandment’, geen .playn Word of God” yaoor
datwene, wanrvoor de lateren het wel meenden te vinden. Vg, boven, bl. 310, nool 7; Va.
pok bl. 270, noot L,

2) ¥g. boven, bl. 61.

3} Vg. boven, bl, 61 en 75.

49 Door het gebruik van het O. 1., als behelzende de geschiedenis van een wolf, treedt
natuurdijle vaunzell het politieke element in den godsdienst krachbig naae voren. Vandaar
ook bij de duabaptisten en dergelijke richiingen geringschatting van het ©. T. Vg. hoven,
bl. 212, neot L




E——

. -_)q

3
L8 et

uiet veel op. Als men sprak van «godsdiensts, dan bedoclde men
dawrmede eene zecr conereete grootheid. «Godsdiensts beteckende altijd,
hetzi] men het er expresselijk bij uitdrukte of niet, cware godsdiensts,
en ook dit weer zoo econcreet mogelijk, dus: zooals die godsdienst
zich openbaarde in de «ware Kerks. !) Als men dus beleed, dat de
overheid den godsdienst had te handhaven, dan wilde dit zeggen den
waren  godsdienst, en dit wilde zeggen de ééne ware Kerk. In den
mond van den Lutherschen godgeleerde beteekende dil dus: de over-
heid heeft de Luthersehe Kerk te handhaven, in den mond van den
Gereformeerden godgeleerde: de overheid heeft de Gereformeerde Kerk
te handhaven. Hicrby kon dus van gewetensvrijheid in onzen moder-
nen zin van het woord volstrckt geen sprake zijn. Dat begrip zelf
was huns inziens cenc gevaarlijke ketterrij, die alles op losse schroeven
zebte en dus met hand en tand moest worden bestreden. Wanneer
het woord <«gewetensvrijheids bij hen voorkomt, beteekent het dan
ook gamsch iets anders, dan wat wij er thans onder verstasn. Het
werd nimmer algemeen, maar altjd strikt persoonlijk bedoeld. et
beteckende eenvoudig: vrijheid om God maar zijn geweten (Let ge-
weten. nl. van hem, dic het woord gebruikt) te dienen, dus in den
mond van Lmthersche: vrjheid om den waren (Lutherschen) gods-
dienst te belijden en «dus, omdat in dic belijdenis ook de handhaving
van den godsdienst door de overheid lag opgesloten om stralks den
Lutherschen godsdienst (Kerk) te verheffen tot godsdienst (Kerk) van
den Staat; voor den Gereformcorde: vrijheid om den waren (Gercfor-
meerden) godsdienst te beljjden en dus straks den Gereformeerden
dus geene adiaphora. Voor hem krijgb ook het geringste in de uiter-

1) Kerk en godsdionst ziju voor de hervormess ougeveer woorden van eene beteekenis
omdat zij zich geen godsdienst kunnen denken, dan die zieh in cen bepaslden kerkvorm
openbiaart. De voor ous mogelijke onderscheiding tussehen schelding van Ken en Staad
on wseheiding vaw godsdionst en Stout” (Dr. E. H. van Lecawen, De sed en oy moderue Stat,
echit 1881, bl 94, moot I) was voor hew sumogslijk. Voor hun bewustzeijn zou een
stant, dic geen bepaalde kerk handhaatle. een .état athée” zijn peweest, Ilaarom moost

elke stant in die dagen wel theoeratiseh zijn. Dit was een uitvloeisel hiervan, dat bij hen
ons alyeisene begrip .godsdienst” evenals ons nauw dusrmes samenbangend hegrip van
sevetensvrileid” werd gemish, Bn waar deze begrippen bij de .ketters" begonnen op te
komen. daar hestreed men ze heftio aly gevaarlijlic ketterijen, ordat men or niet andors
in kon zien dan eens hoogst bedenkelijke ,.verflauwing der grenzen”, waardoor alle

vastheid op godsdionstig en zedelijk gebied zou worden weggenomen (zie beneden het
citaat uit Kuox' Ow Predistinafion). Dit hing weer samen met hunue striktere fmeor
merhauiselie) opvatting van het beguip ,yeopenbaarde godsdicnst” en hunnme meer absolute

grensseheiding dientengevelge tussehen wwaer cu walseh op dit gehied.




300

godsdienst (Kerk) te verheffen tot godsdienst (Kerk) van den Staat. 1)
Hun begrip wvan «gewetensvrijheids heeft dus met ons hegrip van
gewetensyrijheid niets uitstaande. Dat dit intussehen voor de hervor-
mingsgezinden (i ons land en in Schotland bv.) fegenover Rowe
hun behoud was, 1s duidelylk.

Karalktoristiek is in dib opzicht eene plaats wit Knox' On Predesti-
nation, waarbi] hij deze kantteekening voegt: «How Anaboptistes
abuse the name of Conscience.» Op de vraag van zijnen tegenstander,
of het voor Gods nitverkovenen geoorloold is iemand om der wille
van zijn geweten e dooden, geeft Knox hel volgende ten amtwoord
— en het zjn woorden, die de andere hevvormers, Tmther nitgezon-
derd ?), ongetwyfeld zouden onderschreven hebben —:  «I answer, that if
under the name of conscience ye include whatsoever seemeth good i your
awite eyes, that then ye aflivme o great absurditie, manifestly repugning
aswel to God’s lawe as to the exemples of those whom God hath highly
praised in his holie Seriptures. But becaunse continuably ye daime
to your conscience, to remove from you that vain coverture, 1 ask,
If the murtherer, adulterer, or any malefactor, should be exempted
from punishment of the law, althogh e alledge that he did all thing
of conscience? 1 trust ye will confesse, that he osht to be moeked
that will claime the patrocinie of conscience, when that he doth plai-
nely offend agamst God’s will reveled. And why will ye not grant
as mueh i this matter which now standeth in controversic? Because
(say you) externall crimes have no affinitie with maters of religion ;
for the conseience of everie man i not glike persuaded in the service
and honouring of God, neither yet in such controversies as (od’s
worde hath not plainely decided. But T agk, If that be a just excuse
why pernicious errors shall be obstinately defended, erfher yet that
God’s established wveligion shall be contemptuously despised.» En dit
wordt dan verder geillustreerd met het voorbeeld van Elia, die de
Baiilspriesters doodde, en met een beroep op Deut. 13 : 6—9. ®) Dit

Ly Zie bv. de voor onsg zonderlinge, woor hen natunrlijke combi van . Jibentie of

cucs’ 0 wpssehemiced  for the bremsgrzssviris” in de petitie aan het Parlement in
. Boven, bl, 264,

2y J. W. Baum, PWepdor Beze, Bd. I, 8. 233 Vo Kattenbusch, Jehgunes Calvin in
Jalpdiieher fir dewtsche Theofogie, 1878, 8. 374,

8) Works, V, p. 230. Herhaaldelijk biedt Knox ook in ditzelfde geschrili aan ap
siralle des doods. indien hij op grood wvan Gods Wourd van ongelijk overtuigd wordt.
hunne fwistzaale door den magistraat te deen bashissen. terwijl hij dan edk van zijn
teaenstander hotzelflle eiseht. Vg, hoven, Bl 196, neot 2.




— — - —: e e . T w— —

antwoord laat aan duidelijlcheid niets te wenschen over. Voor Knox
was ons modern begrip van gewetensvrijheid eene zeer verderfelike, |
stant en godsdienst ondermimende ketterij, die aan de ergste losban- !
digheid plaats zou geven en alles op losse schroeven zou zetfen, ge-
heel in sbrijd met de handhaving van de eerste tafel der wet, ja ook
van de tweede. Zime heffige bestrijding ervan was voor hem het ‘
directe urbvloeisel van wat hiyy beleden had in de Confession van de ‘
gemeente te Genéve, dat het nl. de plicht iz van den magistraat de |
Kerk van Christns te verdedigen <against all idelaters and hevelikes, ‘
as  Papistes, Anabaptistes, with such Uke limmes of Antichvist», en il
voarts «to voote owte all doctrine of devels and wnen, as the Masse,
Prrgatorie, freewill, presence at idoll service ele.» 1), en van wat Ly
ook later beleed in de Schofsche confessie 2) en trouwens in al zine
geschriften, inzonderheid in zijne Appellation to the Lords 3), nitvoerig
heeft ontwikkeld.

In dit alles intusschen stond Knox volkomen op hetzelfide stand-
vant als Calvijn en de andere hervormers, ook wat hetveft zijn beroep
op het 0. T. %) Doch hij verschilde van Calvijn in zijne meening aan- |
gaande de mate van toepassegkheid van het 0. T.voor hedendaagsche |
toestanden. B3 Knox, de man van de letber, van de <expressit wor- ‘
digs, kunnen we niet veel historischen zin verwachten, en het verwon-
dert ons daarom ool mniet, indien zich dit juist op dit punt open-
baart, indien we by hem opmerken veel minder inzicht in den histo-
vischen gang der Openbaring, in den aard van het verband tusschen
Oude en Nicuwe Bedecling dan bij iemand als Calvin., Calvims his- |
torische zin deed hem verstaan, dat hij ten opzichte van de toepasse-
lykheid van het O. T. rekening had te houden met tijd, plaats en

1) Wanks, TV, p. 175

9) Zie boven, bl. 234,

3) Hie boven, bl. 172 vv.

4) Men vergelijke Calvijng Tustiturio, Lib, IV. Cap. XX, zijn .Dejeusic orthndocae
state e
s an Ba
van Bervets dood, die o. a. ook door Melanchthon uitdrukkelijk werd goedgeleurd

) fidder wie Tri

sus gadligioses erroves W, Nepvert s whi nj["U."g'?f‘,if_"_/“?gf:f't? lg!{p.‘fz}; COEERGS
ssse dperetis a8 e punicadis hacrcticts”, evencons geschreven uaar agnleiding
Vg, ook de Conjessio Gaollicane, art. 39: . Nous éroyons que Dien
er la woain des Magistrats powr veprimer les pechez commis, non soulement contre la
seconde table des Commandemens de Dieu. wiais mussi contre li presiivs’, on ovze Nedar-
lailsche Qelanfsbelijdenis, art. 36G: ..Bn hun ambt is. tict alleen aelit te nemen en to
wilenn over de Politie, muar ook de Aatidd te fondes awr den Reiligen Kerdsdions

=%

Do e
i

SEORER R TLE

te saulen alle afgodertj en volsehen godsilionst, i het »ijh des Aniieliists
wiph wan Jesus Gl

—‘/’_-‘rf‘ﬂr'!"l_l' ie

weppeir, e ket Kowinf bis 0 vodiedeien”




Q)
ekl

volk. Ualvijns ruimere opvatting van het Schriftbeginscl gaf hem daar-
toe te meer vrijmoedigheid. Calvijn wensehte wit het O. T., rekening
houdende met tijd, plaats en volk, alleen algemeene beginselen afgeleid
te zien voor de toestanden onder de Nicuwe Bedeeling. Calvin had
gevoel voor het voorbijgaande, tijdelijke en particulierc karakter van
vele toestanden en instellingen onder het O. 1. 1) Knox miste dit ge-
voel geheel. Hy wilde alles direet overgebracht zien op de toestanden
onder de Nieuwe Bedecling ?). De analogie tusschen het volk Israél
en het Schotsche volk is voor hem volkomen adacquaat. Gelijk God
in den divecten zin des woords heerschte over Israél, zoo heerscht
Hij na de hervorming over Schotland. Geljk er een verbond Gods
was met Isragl, zoo is er nu ook in volkomen gelijken zin cen ver-
bond (lods met Schotland. Gelijk toen de profeten Zimne organen
waren yoor Israél, zoo zijn het nu de predikonten voor Schotland.
Tusschen het ambt van een profeet onder Isradl cn dat van een
Schotseh predikant is voor Knox' bewustzijn geen onderscheid, welke
divecte overbrenging hem trouwens ook door zijn cigen profetisch

1) #prekende over “de wellen van Isradl, de wmedreels, covemonicele en burgeriijhe web,

stell. Calvijn. deze twee laatsten, wat hun tijdelijk, voorbijguand karalkter betreft, vollionien
ap eéne lijn. De ceremoniveds wot, zoo zegh hij, hoewel met de godsvrucht (piotas’) in
vorband stasnde, kan nogthang van de godsvracht als zoodanip oudersedeiden worden. Eu
e web. ,.Quemadmodum erge, salva et ineolumi pietate”,

200 is het ook met de dwgeriiih
zoo laat hij dan volgen, .ubroguri potuerant ceremonine: it ef, judiciariis hie ctisteticlio:

wibis Sublatis perpelue copitatls officle et pradeepta aancre possent. Gunodsi verom est,

libertas corte singulis pentibus velicta est cowddedi, guas stbi conducere providerint, leges:

quag tamen ad perpetuon: ke coritatis veyulom exigantuy, nb forne quidei vericat,
ratintem habeant candem.”™ HEn later zeot hij liet nog eens, na geweszen e hebben op het
nut van de verscheidenheid der stratfen bij verschillende volken en verschillende gelewen-
heden, zeer nadruklelijk: ,(juam malignus fuerit ac publico bono invidus, qui tali diges-
sitets oifendetur ad rotinendam Legis Dei observationem accommodatisima? Nam (uod
jactatur & quibusdam flevi contumeliam Legi Dei per Mosen latae, quum, abrogata illa,
novae alise il praeforuntur, vedssérmn est: neque enim alias illi praeferuntur. dum magis
probantur, non simpliel collatione, sed femparune, (aed, gentis conditione, aut illa abrogatur,
qudac wobis lote nuwnguew jfeit. Siquidem sow cam Dominus per manum Mosis tradidit,
qleee B genies ohenes promsdgaretr of wligue vigerst: ed quum Judaicum gentent in fidem,

patrocinium, eclientslam suam suscepissel, 11 etiam peculiaciter logislator esse voluit ae,

quod sapientis lepislatoris erat, shgulavein guaidan eius rationen n ferendis legibus ha.
buit”. Imstitutio, Lab, IV, cap. XX, 15 ea 16.

9) Knox houdt geen rekening met #ijd, pluass en volk Bloge hij al niet eischen dat alle
rechtsinstellingen der Joden werden overgebracht op zijuen Gjd, toch verdedigt hij met
klem de gebondenheid van Christenen aan Denf. 15 : §—9 en al dergelijke swetfen inden
messt letterlijken zin, Zie inzonderheid boven, bl. 162 wv., vg. voorts bl 102, 117, 166,
180 en 209. Men vergelijke ook Kunox’ eisgh van de doodstral voor echtbrekers (Buok of
discipline, Works, 11, p. 248 .the offendur aught to suffer the death ws God dath cous
arquded”] met Calvijns cordeel in zijne Tnstifutio; Lib. 1V, vap. XX, 16,




333

lavalter gemakkelijk werd gemaakt. ') Geboden als Deut. 4 : 2 en
Deut. 13 : 6—9 gelden daarom ook nog voor Schotland in den meest
letterlijken zin. ?) Daarom mag dan ook geen afgodendienaar op den
troon van Schotland worden geduld. 3) Doordat hij afgodendienaar is,
verliest hij het recht op den troon en ieder onderdasm heeft dus hef
recht hem de gchoorzaamheid te weigeren. Hier freedt echter Kmox’
theocratiseh beginsel in het nauwste verband meb zijn beginsel van
het recht tot weerstand, waarover beneden nog nader zal worden ge-
handeld.

Intusschen hot just in het O. Testamentische, theoratische karakter
van Knox’ reformatic hare eigenaardige kracht. Dat Knox juist in
dezen vorm in zijn vaderland de reformatorische denkbeelden bracht,
werd voor zijn volk tob cen grooten zegen. Daardoor toch kwam de
verbondsgedachte, die het geheele O. 'T. beheerscht, in de Schotsche
reformatic meer dan in eenige andere op den voorgrond te stasn cn
dat werd voor de toekomst van het zoo lang verdeelde Schotsche
volk van het hoogste belang. Hyenals God cenmaal met het volk
van Israél cen verbond had gesloten, zoo sloot Hij ook nu een ver-
bond met het Schotsche wvolk als zoodanig; die gedachte wordt fel-
ltens weer door Kmnox op den voorgrond gesteld. Het Protestantisme
werd zoodoende een belang niet maar van eenige individuen, van
eenige Protestantsche Schotten, maar van het geheele Schotsche volk. 4)
Zoo was met het Protestantisme tevens door Knox ecn beginsel in
Schotland gebracht, waardoor het Schotsche volk, zoo lang in ver-
schillende partijen verscheurd, zime eenheid vond. De Protestantsche
« Congregation» vertegenwoordigde nu het «ware velk wan Schotlands,
het «wvolk des IHeeren». De «covenants», die nu gesloten werden,
waren nict als dec vroegere, het waren nu heilige <covenants», omdatb
7z1) nict allcen waren verbonden onderling, maar tevens eene telkens
herhaalde bevestiging van het «covenant», dat men geslofen had met
God, toen men begonnen was de reformatie in Schotlund in te voercn.

Knox ziet by voorkeur op «eene groofe wmenigie», niet op den
enkeling. Hij spreekt van de bekeering van «ccne groote menigte»,
ecne slad, cene provineie of cen wvolk. Hij zegt b.v.: «whensoever God
doth dllwminate the eyes of ame mudtifude, province, people, or

I Vig. beneden, gesprek meat Lethington. Vg, ook hoyven, bl, 105, 281, 508 en 520.

2] Zie hoven, bl. 87, 48, b5, 102, 117, 166, 180 wv. en 209. Vg, bl, 89, 61, 105 vv. en 120
3 Zie hoven, bl. 167 en 208,

40 Ve boven, hl. 212.




Dod

eities 1) of ook: «I mean everie citie, realme, province, or nation
amongest the GCentiles, embrasing Christ Jesuss. ?) Met voorliefde
staat hij by zolke bekeeringen van eene groote menigte stil. ®)
Dat =zien nict in de eerste plaats op het enkele individa, maar op
«eene groote menigte», op een stad, provineie of volk in zijn geheel,
gaf aan Knox' beginsel — en wy kunnen ook algemeener zeggen:
aan het Gereformeerde beginsel -—— zoo groote kracht, Daarin ligh
de tegenstelling der Gereformeerden met de Anabaptisten. Dezen zagen
alleen op het individu, nict op het geslacht, niet op het werbond, en
moesten dus den kinderdoop verwerpen. De Gereformeerden zagen
op de geloovigen in hun onderling verband als volk Gods %), 71j be-
leden, dat zij met hunne kinderen in het wverbond Gods warer be-
grepen. Zij zagen op de geslachten, de volken. De verbondsgedachie
stond bij hen op den voorgrond. Zoo konden uy komen tob een
Kerkbegrip, zij konden eene Kerk vormen, die invloed bleef oefenen
op de geslachten, de volken, terwijl de Anabaptisten slechfs eene
vereeniging van individuén konden vormen zonder kracht voor de
toelkomst, voor een volgend geslacht.

Naast de leer der individucele verkiezing kwam by de Gerefor-
moeerden de wverbondsgedachte te staan, de leer der werkiezing van cen
geslocht (idetel: het ware geslacht), ja van een wolk (ideéel: het ware
volk), en deze gedachte werd door Knox inzonderheid met nadruk op
den voorgrond gesteld. Evenals het verbond Gods van Abraheam op
sijne nakomelingschap (idedel: de ware nakomelingschap; met de
trouwelooze bondgenooten wordt nich gerekend, zij worden geacht
niet het ware geslacht te representeercn) overgaat en dus straks op
het gamsche volk van lsragl (weer ide@el: het ware vollkk; Jes. 6: 13,
vg. den symbolischen naam van Jesaja’s zoon : Schear Jaschub), zoodat
ten slotte ganseh Jsraél (het volk in zin geheel, het volk als volk)
zalig wordt (Rom. 11 : 26), zoo stelt ook Knox zich het verbond
Gods met het Schotsche volk, en met alle volken, die de reformatie
aannamen, voor. Vandaar dat elle Schotten als «uwitverkorenens kunnen

1) Works, 1V, p. 60G; ‘Jg". boven, bl, 159,
2) Zic hoven, bl 182,
8) Works, IIT, p. 312: . Leést that some should alled

{
=

2e, that these examples [van Abva

ham enz| appertayneth vothing #o @ sedfitide™ ete.; vy, hoven, bl TET. Oak Calvijn wees
op dic helkoerimgen vah yeen groote memigte”, zie heneilen, Wl 830.

4y Confessie Llelvetica prios, arb. 22: nos, qui popudies Dawine gomus, Niemeyer. Cellectin

Choir fessiviet, . 120, Ve, ook het opselrift van het laatste avtikel der Sehurisede confessie -

Se Gillis feelie gevin fo the Jopk”, ze boven, Tl 258,




en moeten worden behandeld en toegesproken. Als kind worden =y
door den doop <rececved in the houshold of God» 1). %66 wordt de
krachtens het verbond reeds bestaande betrelkking bevestiod en ver-
zegeld. ) Ja zells «by Baptisme we ar ingrafted in Christ Jesus.» 3)
Alle  gedoopten mogen, ja., mooten nu als ware leden van het
Hehaam van Christus, als ware geloovigen, als uitverkorenen %), be-

1) Woeks, L p. 304, Vg. boven, bl. 140,

2) V. de vrage asn de ouders in ons Deopsfermmlice : Jhoewel onze kinderen in zonden
ontvangen en peboren zijn....... of oij niet bekent, dat zij in Christus geliziligd zijn en
dparom, als Hdmeten Zijaer gemecnie, hehooren gadoopt te wezen 27 Hoe ruim de opvatting

van Calvijn was in deae, blijkt uil zijn antwoord op Knox' Vrnag‘. of men ook kinderen yan
'I{.nochlwn en getxcommuniceerden mocht doopen, zie bowven, bl. 235, noot 1.
) Onpjession of faith, art. 2L, zie boven, bl, 288, waarmede men intusse

1en moef, ver-
U‘uh]ken bl. 205, noot 2. Met deze voorstelling is in overcenstemming die van J. A, Wormn-
ser (D¢ Kenderdogp, 3de drok, Amsterdam 1885, bl 1840 v+.), niet die van Dr. A. Kuypor
{ Voo e Distel eon B, Awvsterdam 1891, bl 58 en 96). Het sehijnt echter, dat de
oudste Cleveformeerde theologen over dit belangrijlk punt zieh weinig hebben uitgelaten,
terwijl men in lateven tijd op dit punt, gelijk in de hwestie van supra- en infralapsarisme,
in tweebn uitecenging. Vg, ook hievover L. J. TIulst, Swpw en Jufre, bl 69 vv. en H,
1. Gravemeyer, Leesboed over de Gereformicerde C’r’.u.o;sfcr-.l hfdst. XX, bl 139, 165 vv.
bl, 92: ..Onze oude Gevaformeerde (relnofslepraran erkennen wel 411 den Doop eene inlijving

i de Kevle, doch wmeestal zonder te verilare, of it ds umu.fz,f!v;(,m en wiehitbare dan wel de
hthaie Kerke i) Vg, ook Calvijn, fastitutin, Lib. TV, cap. XV, 20
gn 21: . Quare ikl plus in paedebaptismo precsentis sfficaciye vequivendum est, guam ut
Foecars e illis & Domino percusswm obfimst et sanciat. Reli"{ua cins sacramenti signi-

7

iRpeRdige e o

ficatio, quo tempore Deus dpse provideris, pasten sonsofuetar.” Opmerking verdient opk. dat
Calviin (cap. XVI, 21) onderseheid maakt tusschen de: werking Gods in uitverkoren kinde-
ven., e vy sterveir, en dis blijven Teven. De hier bedoelde kwestie (de wederaebaorte,
eadacht als plaatsgy 1}1,1(‘[1!’] in het aide
nis van de ueﬂ(ln(« lenis en de ontwikleling van het Goreformecrde denken van het grootste be-
Tang, umluf zij hetzedeli) i karalter van de wedergebeorte en hetvraapstul van de verentivoo-
delijhfieid des menschen van zeer nabij raskt, Het stilzwijwen der ondste Gereformeerde
gadgelerrden 15 veelhetoekenond, maar op den dunr was het matuurlijk onmagelijk voor
de Kerk om het stilzwijoen op dit punt te bewaren,

4) V. ons Deopsformnlicr: totdal wi eindelijlk onder de gemeente der pitverforeisi

het: cenwige leven onbevlekt zullen- gesteld worden.,” Bij den Deoop treed! de werd
gedaehie, de leer der welfsvernive
dusels teriiesing geheel op den ae i]{ﬂ't‘rmml wiijkt. Warlt deze lantste kwesti
woonlijle wordt zij ter zjde gelaien, hetgesn echter in den lateren 1ijd i ﬂ\ Ve
ontwikkeling: der leer natuarlijk onmogelijl werd) ten opzichte van de kinderen der

speie nfin het demnsie loven des menschen) is voer de len-

il
gehsel op den wvoorgrond, terwijl de leer der fndivi-
It

geloovigen, dan geelt de Confrssio Helvotier price het eigenaardige antweord: .de eorum
syimendwn”, Nlemeijer, Colfectin Gomfessivwnn, p. 120, De Gerefor-
meerden zagen de dingen onder iweeérlel aspest, nu cens onder het aspeet der werdonde

electinne pie est p

gedachite, dan wweer onder het aspect der peaedesiingtie. Onder die twee gedachten trachtten
zij de werkeiijlheid, zooals zij dio zagen en ervocren. zoo goed mogelijl te bewyatten, Zij
zochten. muar het schijnt, in den aanvang ook niet waar het eepdead van die twee. Op
den diur koo echiber deze yrang niet onbesproken blijven en hierhij gingen de cessten
uiteen, Tn e gmekpgl (iturgie. tuebt] ging men uitsluitead it van de sarbondsgalociie,
terwijl wen in de degr der praedestinatie e meest intense nitdeuklking zoachit veoy zijn




350

handeld en toegesproken worden, tenzij =zij zich door grove overtre-
dingen het lidmaatschap der Kerk hebben onwaardig gemaakt en dus
moeten worden ge#xcommuniceerd, d. w. =z afgesneden van het
lichaam van Christus. 1) De geheele prediking in de eenmaal geplante
Kerk gaat uit van de verbondsgedachte. Alle vermaningen, die tol
de leden worden gericht, moeten tot hen in hunne hoedanigheid van
ware leden des verbonds worden gebracht. ?) Alles werd gedragen

peligiositeit. Misschion moot men zeggen, dat juist in het paradorale van de smnenvocging
dezer twee oedachten de kracht, de levenskracht en de drijfkracht, der Gerelormecrde
Kerk heeft bestaan, terwijl zij juist ging verzwaklken, toen men naar dén van beide zijden
het paradarale trachtte weg te nemen. Vg, het merkwanrdige woord van Dr, A, Kuyper
in zijn o, De cleeschivording des Woords”, p. XXXV : De logische lijn kan in geen goede
uiteenzetting der Christelijke Religie doorligpen”. Vig. 1 Cor. 13 : 9 en 10. Wat bedeeld
tweeorlel aspect hetreft, vergelijke men ook Wormser (. ». p. bl. 118 vv.): . De vaderen

spreleen in het sangehaalde gebed [van het Donpsformulicr] en in de dankzegging met

yolkomen juistheid; maav zij spreken wit fst genadeverbond, en nict wil de alstracte praedesti-
gotie”, Ouk Wormser tracht beide gedachien te combineeren, doch zaag (evenals de oudste Gere-
et genadeverbond 1= de

formeerde Kerk! en daaram misschien het meest juist (bl. 117
. n welken de proedesiinaticieer tor ods Ruit, en

exiiye weor ons wenschon  goschifie o

door welken wij van onze personecle verkiezing ter zaligheid kennis ontvangen.”

1t Zie het formulier van den ban: .0 Lord, heir T, in thy Nume. and at the comman-
dement of this present Congregatioun, cur of. seclude, and excommmunicat frum hy hudy.
and from our societie N, N ... ... And thig his sin (albeit with serrew of hart) by vertew
of our Ministerie. we bynde and pronounce the same to be bound in heaven and earth.”
Works, VI, p. 467.

9y Vandaar dat de unitdraklking . bekeering” in den Heidefbergschen Cuteckisnns bov. alleen
in wordt gebruikt (Kond. 38: ,hoe lanper hoe meer”). ferwijl cok Calyijn in

i brevdes
sijne Institutie (Lib. ITI, Cap. 8, met het opschrift . KYdec nos regenerari”) voortdurend
spreekt over de guedergeboorte” (regeneratio”] en de .bekecring” (swpoerticitio, wresipis-
centin,’ aconpersio” 3 wg, 9@ uno ergo verbo poénitentimy inlerpretor regenerationens’) in

bwecderc zin (vg. 9: .,Atque hoee quidem instavratio non uno momento, vel die, vel ammo
impletur”), in den zin van dagelijfeche vernienwing des levens” (v, ons Doopsforiiclics),
o niet of althans slechts zelden in den eageren zin (= eurvangspuat der wederge-
boorte of der hekeering), waarin die uitdrukkingen pas later, toen de pendundsyeduriie
meer op den achterevond frad, hij voorkeur werden gebezigd, en waarin zij in de
tusd vam het wmesbndismes uitsluitend voorkomen en ook thans in het kerkelijlk sproak-
gebruik veslal zijn overgenvmen. Men cmankte blijkbaar nog niet scherp het onder-
seheid tussehen wedergehoorbe (helwering! in engerer zin en wedergeboorte (belieering)
in breoderen xin. De vrasg vaar het qanvergspuat der wedergehoorte (— wedergeboorte
in engeren zin) bij de in de gemeente geborenen word, naar het schijut, nog niet gesteld.

Allen, die tot de jaren des onderschieids gekomen waren, en zich niet deor grave overtre-

dingen het lidmantsehap der Kerk onwaardig maakien, werden eenvoudig als ,.geloovien”.
als apare ledow des verbonds, dus als wregenerali”, toegesprafen en beluedeld. Ook de vraag
(dic men in lateren tijd nict meer zou kunnen ter zijde stellon), svat de Doop beteekende
vaor din .verworpens’, werd nict gosteld. omdal deze vrang verviel, daar men hij alles
uitging van de idefele gedachie, dat elle leden der Kerk met hunne kindsren moesten be:
sehionwd worden als aape loden des verbopds, dus als witeerdorepen. Tn de prakiijh der Ge-

refopmesrde Korle frad have theoretische leer der wermerping gehesl op den achtergrond :




S5

door deze idedele gedachte: alle [leden der Kerk moeten als ware loden
des verbonds, uls witverkorenen, beschouwd worden. 1) Daf is hed
ideatisme der Gereformeerde Kerk, ?) dat natuurljk alleen kan volge-
houden worden, zoolang de verbondsgedachte waarlijk levendig 3) is

haren boezem. #) Alleen op zulle eenen hodem, waar de verbonds-

zoodoende werd dus ook de leer der wdividusele vorfiveing voor hasr feitelijk geen ,.fhec-
retisehes Urtheil.” musr cen ., Werthurtheil]” goon theorie, maar een psalin van danlkbave
aanbidding, uitdrukking van het Paulinischie: ., Wat hebt gij, dut gij niet hebt entvangen”
(L Cor. 4 ¢ G

1, Vandaar bij de Gereformoerden tellens die versenzeloiying (in de praktijh slthans) van
ziehthare en onzichidare Kerk. wooals bv, inzonderheid wit de fomnulieren van den Doop,
den Ban en de Wederopname kan Wijken. (Vandsar ook geen antwoord op vragen, wasrop
wij juist het antwoerd van hen zouden willen vernemen; zie boven, bl. 335, noot 31, In
het Scha
Jesng Christ I gbsolee thee, NN, from the sentence of Excommunieation. from the sin by
thee committed and , . . . pronunces (hy sin io be lowsed dn hegwin, anid thee to he receaved
agwnin to Zhe societie of Jesus to Ais bodie the Chureh” (VI p. 470). Deso vereenzelviging
was geene begripseerwariiig, maar kwam voort uif esn degensel, Do Gerelormeerde Kork
gevoelde, dat eene Kerk, zal zij woarlijk in den velsfen zin des woords als Kok en nietals
%ereeniging optreden, ook moel kunnen en durven optreden met de pretensis: .exirae eeois-
staw welle swhes.” Daarom sehreef Knox ook In zijn Auswer o Tyric: We further affirme,
that weflons the soctetie and Desonme r)f e trens Kank  devowr s, 55 nor salbe salvations
it Mz . . . . ., but the difference and dout ~_,tk.u(115 in the gpeelallis, to wit . . . . what
iz the frew iS.u'J.‘x, and Ao i opay be decerasd from the sinngoge of Sathan” (VI p. 436).

2) Met de hier gegeven voorstelling kan in strijd sehijnen, wat Knex uitdruklkelijk zegt
i art. 25 (zie boven, bl. 359) der Sedotsede confessie: oyit do we uoth somenne, that wyerie
particulare persone, joyned with sie sne cumpany, he ane efeer mamber of Christ Jesus.”
Doch it 1s eene theoretisthe stelling, waarmede verdsr in da prol

ik, de liturgie bov.,
geen rekening wordt gehouden. Tn de prakitijh plantst men zieh aliijd weer op ddealistiseh
standpunt, 1o de antl]L is heb altijld weer: ,wij, het voll des fleeren”, wij, do wite
hovenen’, zovals in ong Doapsforinedior: JJokdat sy eindelijle onder de gemeente derwifser-
hopemen, 10 het eenwige lsven onhevlekt zullen gesteld worden” — Uit paedagogiseh aog-
punt beschouwd, valt naotuurlijle de groote Ll‘ar;hf: van dit oud- Geveformeerds dealistisehe
standpunt (ve, boven, bl 204) in het cog hoven het meer szelistische (laurom nog niet:
meer ware) van de Meihodiston en de lyfers Gorefiimeerde thealagen, De vraag s maar, am
aan dit idealisme in theorie en praktijk zulk een wvorm te geven, dat het niet crwasyworde.

Gonfessia Helvetiva prior, avt. 821 Lwos, qui populus Domind swmas,” en aangasndeds
kinderen: ..de eoraimn electione pie o8t praeswmendivin.

4) Dit idealisme zal natourlijlk moeten dringen tot een gestrenge Agndbaving der (ucht.
Vandaar de prineipicele plaats. die de leer sangasnde de fmeht in het Gereformeerde Kerk
begrip inncomt. De wverdondsgedachie moet intosschen de grondslipg van het Kerkbegrip
Llijven, Whaar de fuefit voor de verbondsgeduchte in de plasts wil treden Do Labadis).
wordt het Kerkbegrip opgelost. Feitelijk kan ok volgens de Gersformesrde gedachte de
freRé niet anders worden toegepast dan vitgasnde van de vendordsgedechte. "Lacht veron-
derstelt een vold Glods, hetzij dan sealiter (,,wedergehorenen'), hetzij sdealiter (in Christus
geheiligden.” ,podoopten,” received in the hougeliold of God” sinorafted in Christ,”
splanted in the Churche of God,” ,members of Ohrist Jesus,” .branches gralted in him,”
seomnes of God by grace,” vir. boven bl 205, noot 2], Wat de prineipicele plaats van de
leer mangnande e tuelit botvelt, wa. Lastitutio, ‘111 LV, eap. XTI, 1: . Quemadmadum

22

tsehe formulier voor Wederopname luidt hst bv.: .JIn the Name and autharitie of




gedachte levendig was, kon eene Kerk ontstaan., Vandaar, dat
de Anabaptisten niet, de Lutherschen van wege Lauthers individuo-

salvificn Christi doctrine amime est occlesiae, ita illi discipline pro aervis est: qua [it ut

membra corporis, suo ynudgue loco inter secohacreant . . . . . Discipling veluti frerum est,

quo retineantur et damentar qui adversus Christi deelrinam feraciunt: vel tanguam sfimlis,
quo excitenbur param voluntarii: inferdem etiumn velut paterng fernly, qua clementer et pro
Spiritus Christi mansuetudine castigentur, qui praviuz lapsi sunt.” BEvenzop Knox in Horm
af Prayers voor de gemesule te Geneve (Fonks, IV, p. 208); ,.And ag the Word of Gad
ix the lifo ond somée of this Churche, so this godlie grdre and discipline 15 as it were
syaeves in the bodie, which knit and joyne the memhres together with decent order
and comelyues. It is a rydl to staye the wicked frome their myschicfes. Tt 18 a spunre
to pricke forward guche as be slowe and negligent; yea, and jor ail inen it is the Hathar's
sodds ever in roadines to chastice mentelye the fautes committed, nund to cause thewm
afterward lo lyve in more gadlie feave and reverence. Finallye. it i an oredee left by Glod
unto hig Churche, wherby men fearie fo firanie their wwills. snd doinges, accordinge fo the
law of God.”

De fweht vormde in Calvijns systeem het prakéische tegenwicht tegen ecne mogelijke
verkearde aanwonding van zijoe leer van de nataurfijhn aumacht des menschen ten goede.
Het berweren der eosfessie i 1557, waarbij men beloofide fe zullen leven overcenkomstg
het Woord Cods, en waartegen door sommigen bezwaar werd gemaakt op grond van de
e, tome I, p. 43:
ot quels sowt

natuurlije onmaeht des menschen (Loget, Histoive duw peuple de G
Sl ajoute, quils ne sauraient jurer lag dix commandements de Dien, .
fort difficiles] & garder™™), werd door Calvijn wiet dheoret k. maar grekiizek verdedigd in
wijne eoareede voor den Catechismus door senvoudig te verwijzen naar voorbeelden uit het
0. T.: ,Quale enim est fordus, quod Losias, approbante Domino, sup populique nomine,
percussit? Nempe ut cornm Domino ambularet, praccepta ef festimonia eb iustificationes
sius rustodivet in toto corde sun ot tota anima: quibus conditionibus nniversi Tudaei fidem

suam, non sing iurvelurando, obstrinzerunt. Qob Ass iisdem legibus foedus sancitum fnit,
juramentumgne in fofo porde cum iubile, eum voee magna, clangors tubee, et sonita
boceinaruim. Idem sacramenturm, stipulantibus Hsra et Nehemia. pracstitum faits in que
etiam parentes pro tensllis liberis, «b fratres natu grandiores pre nondum adullis
spondebant” (Corp. Koy Op. Caly. V., p. 319. Wie de confessie niet wilde bezweren,
werll convoudip gelast de stad te verlaten (Roget, 1. e T, p. 45, Bleef ismand lager
lun een jaar van het avondmasl weg, dan werd hem de cene of audere shraf opgelegd

iRogef, 1. ¢. V, p. 98], Tn wat betrett hen, die de excommunicatie en hed verbod
sm san het avondmaal te komen gering achiten, stelde Calvijn aan den raad voor:
oquil est honte de souffrir impunis ceulx gui, spres que o czne leur a cste défandue, ne
& en soucienty or, tels membres fqui se géparcnt de T Helise de Dieu et la polluent, mérvitent
A estre chastics ef la ville doit en 8tre purgée quelque temps” (Roget, 1. e V. p. 40). Dat
deze aplegging own fet idegal aa de werkelijkbeid door middel van de tucht onwillekemig
iets weltiseh met zich bracht, was onvermijdelijle {zie de nitvoerige, op de notalen van hiet,

comsisiorde en win den raad berustende beschrijving van Calvijus tuchtstelsel bij Roget,
Histaine du pouple de Gendve, 6 tomes, Gendve, 1571—1881) Intusschen, de toenmalige
toestand van Genbyve maalkte een dereelijlz optreden van Calvijn, waarbij men onwille-
heurig denldt san Gal. 4 : 1 en 2, mogelijk en noadzakelijk. Zonder Calvijns gestrenge
tuchtsysteem zou het handelooxe en lichtzinnige Glenive van het begin der 16e eouw zeker
niet geworden wzijn tot wat het nu werd: een model van echi christelijk layen voor alle
Kerlien der veformatie (ve. boven, bl. 197), waarvan nog ruim een eeuw later een Spener

en gen Do Labadie de schoonste getuigenissen aflegden.

=

iy




339

alisme 1) nanwelijls, de Geveformeerden wel tof een Kevkbegrip
kwamen.

Bij Knox nu staat juist die verbondsgedachie wegens wjne directe
overbrenging van het 0. T. op Schotsche toestanden bijzonder sterk
op den voorgrond. Daarmede is een krachtic beginsel van solidariteif
geoeven. Daardoor legt Lij aanstonds beslag op hel geheele volk van
Sehotland.  Daardoor vereenigh hij aanstonds het geheele Schotsche
volk in de ééne Gereformeerde Kerk van Schotland. Telkens weer
spreekt hi] met voorbdurende reminiscenzen aan het O. T. van een
«league and covenants, dat God sluit of eigenlijk vernienwt met de

volken, die de reformalie aannemen. Met Engeland had God zulk een -

verbond gesloten onder de regeering van Eduard VI. Toen was de
tyrannie der papisten «most justly by commumne othe banished from

1) Met Luther treedt cen krachtig individueliscorend beginsel in de gesehiedenis in
werking. Ilet sudividualiscoringsproces, dat zich evenals in de natunr zoo ook in de geschie-
denis voltrekt (v, dok boven, bl. 212). niw a. w. de moadigiweiiding van de valken (ve. Tanle,
D Rampiselen Papste wn den letsion wler Jokyrhunderten, Be A Bd 1, 8. 23 £) en van de indivi-
duen mocht niet te suel en onvobrbereid plaats hebben, zeodat het solidariteitsheginsel zon
worden miskend. Nangt het dndividualistisch beginsel (Luther] moet het sofidard

itsheginsel
(Calvijn) wijn recht behouden, ju ok, die twee moelen in de gesehirdenis op calielligt-L'lc:i
wijze verband blijven houden, Dit gevoelde Calyiju; daarom is hij ook anistecratisch (va.
hoven, bl. 270. noob 1) en pouscrt zieh tegenover de groote menigte. De heweging, dis
het mieuwe beginsel te snel wilde doortrekken, het Adunedeptisme, werd Aefterij. moest in
de reschiedenis dehen li'jden en moest door de (historische) Kerk worden uitgedreven.
Luther lewam, toen hij de excessen der radiealen (4wickaucr profeten, Anabaplisten, hoeren)
zag, nog bij tijds van zijn al te individualistisch standpumt terug en daardoor bleefde van
hem zijn oorsprong nemende beweging vour de geschiedenis bewaard, Dat Calviju. de man
mat eon zoo kyvachtig sefidariteitsyevoel, aan dexe bemering van de reformatorische beweging
voor de geschiedenis inzonderheid door de ontwilkeling van zijn Kerdbegrip zoo krachlig
lieeft medegewerks, is zeker wel ziju grootste verdienste. — De gebondenheid aan den
fiijhel als het Woord Gods vorrde het groote zepenmicht tegen het individualistische be-
pingel (Imther tegenover de ketters: ,Das Wart sollen sie mir stehen lassen™), hoewel
toch meer ruimts biedende dan do rveformatoren zelf hebben vermoed. De nitdrukking
WGods Woeord” word nanelijk door den éénen in profetisehen, door den anderen in feffer-
fijken zin opgevat., door de neesten gedeellelijk in den dcnen {(vooral bij profetizs in
engeren zin). gedeeltelijlc in den anderen zin. Het fisterised karakter der Openbaring kon
woorts ook in die (sam A

pisehen en peypohologisehen zin, overigeny zoo weinig rijke) dagen
niet geheel verborgen blijven; de nolic van eene ,hisioiiz revelationis” begon toch ool
wooral bij een man als Calvijn reeds door te breken, De één hoorde vok de ,bermony™ en
neiltumed sopg” (vo. boven, bl 148) in die H. Seheift op eene andere wijze dan de
amder,  Veor dem éénen stond dit. voor den anderen iets anders meer op den voorgromid,
de één zag de Selwift in een andsr perspectief dan de ander. ITet sleehts betwehikelijle
van het tegenwicht werd ouk den lesken voortdurend deer de geschiedenis zelve herinnerd,
waar zij de Protestantsche Kerle. zich hazeerende op den hijhel. mochthans in bwestu zagen
uwiteenagnan. de Tmthersehe en de Gerveformeerds Kerk.




840

that realme.» Van die «league and covenants was men echter
onder Maria weer afgevallen, evenals Juda onder goddelooze koningen,
doch al was het ook «the most pari», dat afgevallen was, toch had
het kleinere deel de <«league and covenant» wel degelijlkk moeten hand-
haven. 1) Hun zedelijk recht daartoe, ook al vormden zij de minder-
Leid (over welk recht Knox natuurlijk zwigt, omdat het voor hem
vanzelf spreekt; had hi gesproken van recht in deze, dan zon hij
het genoemd hebben een «jus divinum»), lag daarin, dat 21 vormden «het
ware volk van Hngeland,» immers degenen, die trouw gebleven waren
aan de <league and covenant> met God, het «volk des Heerens 2).
Daarom moesten zij ook, zoo schreef Knox hun i zijne Ewhoria-
tion to Englend ma Maria’s dood, nu Izebel gestorven was, beter
oppassen. 72y moesten er nu voor zorgen, dat die <league and cove-
nant» zoo vast werd gevestigd, <established», dat er nimmermeer
verandering in gebracht kon worden. Daartoe moesten zij nu «by
solemmned othe venue the covenant betwixzt God and you», op dezelfde
wijze als Asa, de koning van Juda, gedaan had in helzelfde geval. 2)
En gelijk Knox voor Engeland dit program van reformatie gegeven had,
700 voerde hij het zelf voor Schotland ook getrbuw uit. *) Nadab
eenmaal de reformatie in Sehotland vasten voet had gekregen, zorgde
hij wel voor de eerste centraliseering der beweging in eene <«Con-
gregation», ®) straks in eeme Kerk, en voorts voor zmulk cen vuste
«estublishing» vam de <league and covenent» met God, dat er voor een
plotselinge verandering, als waarvan hij in Engeland na den dood
van Eduard VI getuige geweest was, geen vrees meer behoefde te

1) Ve. boven, bl. 183. Zopo hebben ook de Gereformeerden in ons land gedasn. Zij
vormiden vok vervewez de senderdeid, doch hebben in het besef van hun sedelijlke recht
het roer in handen weten fe nemen en te houden en ziju ook gebleken te zijn dat dee]
dler natie, waarvan de kracht is vitgegaan, diegenen, waarvoor zij zichzelven hislden, het
ogre volk van Nederland.® Vp. Dr. J. G. R. Aequoy, Jan ven Femvmy, bl 164 vv. Zij
kenden nog miet het moderne begrip van gewefenserijheid cn, wat daarmee ten nauwste
samenhangt, het moderne ‘meer realistisehe) begrip van den (altijd velatief) sewtzofen siuml.,
Iadden zij het gekend en in toepassing wehbracht, dan was ongetwijield Rome meester ge
bleven in deze landen.

2) .Nos, qui popules Doy sumus’ ; zie boven, bl 357.

3] Werks, V., p. 517. Vg baven; bl, 208,

1) Ook in Engeland werd intussehen Kunox' reformatieprogram uitgevoerd, al geschiedde
het dan ook wniet in die ,purity”, waarin hij bet wel zou hebben gewenseht. Ook daar
foch was het de sminderfeid (ve. boyen, hl, 242}, die er de reformatie handhaafile en den
Protestantschen godsdienst 206 vestigde. dat hij er fot op den lmidigen dag de haer
schende blcel
5] ¥e. hoven. bl. 144, 224, 226 en 287




841

bestuan. 1) Zyn O. T. was en bleel hierbij zijn richtsnoer en ook -

waar by Deut. 15 : 069 gelukkigerwijze niet toepaste, kon. toch
met zulk een handboek voor reformatie zijne hervorming nog radicaal
genoeg zyu. ) Toen hij stierf, kon hij sterven in de overbulging, dat
hij zijn levensdoel had bereikt, dat in Schotland het Gereformeerde
Protestantisme voor goed was gevestigd. 3)

Waar Knox intusschen in een bepaald opzicht fverde voor wer-
binding van Staat en Kerk, n zooverre hy eischte, dat de Staat een
bepaalde Kerk zou bhandhaven, daar ijverde hij echber, ook hierin
leerling van Calvijn, in cen ander opzichl voor scheiding van Kerk en

Staat, inzooverre hij verlangde, dat de Staat zich volstrelt wou ont-

houden van alle inmenging in de inwendige aangelegenheden der Kerk.
Intusschen werden de grensen hier niet scherp afgebakend. Vandaar dat
ook mzonderheid op dit punt later de strijd ontbrandde. Kunox sprak
nog maar algemeene beginselen nit, die hij uit «the playne Word
of God» afleidde, zonder op scherpe formuleering hedacht te zijn,
die hij dan cok frouwens in zijnen bijbel moeilijlk vinden kon. Waar
hy fegenover de pretensies der Roomsche Kerk den nadik wilde
leggen op het recht en den plicht van de overheid om zich met de
godsdienstige asngelegenheden in te laten, om dus de reformatie fer
hand te memen en de ontrouwe herders af te zetten, daar wees hij
op het voorbeeld van Afiron, die immers onderworpen was geweest
ann  Mozes, ja zells als het ware zijne heiliging tot het ambt van
de burgerlijke maeht ontving ¥), en op Abjathar, die door Salomo
werd afgeret. ) Had de reformatie echter eenmaal plaats gehad en
waren de toestanden geregeld en de Gereformeerde Kerk gevestigd,
cestablished», dan moeht geene inmenging van de overheid in gods-
dienstige aangelegenheden meer plaafs grijpen en bleef hare taak
alleen de cenmual gevestigde Kerk fe beschermen en in have rechten
te handhaven. Dan wees Knox op het voorbeeld van Uszzia. 6) Dan
moecht zelfs de koning hem wniet verbieden te precken, maar ant-
woordde Ly hem met vrijmoedigheid: «if fhe Clawrch would command
Lim either fo speak or abstain, he would ohey, so far as the Word of

1) Zie hoven. hl. 284 vv. en 298 vv.

Q) Zig boven, bl, 222 wwv., 231, noot 1, 233 an 278.
3) Vg. boven. bl. 300, noot 2.

4) Zie boven, bl. L8 vv.

B) 7ie boven, hl. 154,

6) Zie hovan. hl, 210,




a4

God would permit him.» 1) Dan was heb juist eene eere voor den
vorst om aan de Kerk gehoorzaam te zin. o) De Kerk moest zoo vry
mogelgk zn n al hare bewegingen, ook wat betreft het byjecnroepen
der kerkelijke verguderingen 3). Op geenerlel wijze mocht zj onder-
geschikt zijn aan den Btaat. Op die volkomene vrjheid had zij een
goddelgk recht. God had toch asn haar evenals aan den Staat eene
eigene voeping gegeven. KEr kon alleen samenwerking zyn tusschen
die beiden %), doch juist wegens de moeilijke afbakening der grenzen
m de practyk zou die samenwerking niet altyd eene vreedzame
kunnen zijn. DBovendicn zou het idealistisch, profetisch, getuigend
karakter der Kerle haar mcnigmaal dringen de gewome ordeningen
van het leven te overschrijden en haar alzo in bobsing brengen met
den praktischen, nuchteren, ordelievenden Staat.

Waar Knox alzoo strgdt voor de wrijheid der Kerk, daar staat ook
de eenheid der Kerk bij hem sterk op den voorgrond. De gerefor-
meerde, door den Staat gehandhaafde, op eigen gebied souvereine
Kerk iz de ééne ware Kerk van Schotlavd. Zij is de openbaring van
de ééne «catholic (universall) Kirk» voor Schotland 3). Daarom is ook

1) Works, 1L, p. 498, Vg, boven, bl. 290, noot 1.

2) Vg. boven, bl, 278, Vag. Lusiitasis, Lib. IV, cap. XI, 4

3) Toen Lethington de vraag stelde, of kel voor onderdanen wel weoorloofd was zonder
goedkeuring der koningin zulke vergpadevingen uif te schrijven, antwoordde Knox: .. Yf
the lihertic of the Churche ehould stand upoun the Quenis allowance or dysallowance, we
are assured not onlie fo lack agsemblies, but alsa to lacle the public preaching of the Bvan-
goll ., .. kick from us the [redome of Assembliey, and tack from uy the HEyangell; br with-
out Assemblies, how shall good erdour and unitie in doctrine be keapt™ (LI, p. 206), En
Knox wist zijn wil deor te zetten ook. Toen hij in 1568 door Maxia Stusrt werd aange:
klaagd hij het Pidsy Cowncid, omdat hij verschillende edelen had aangeschreven om te
Edinburg te verschijnen, antwoordde hij haar eenvoudig: ., What I haif done, I haif done
at the commandiment of the gemerall Kick of this Reglwe: and thairfolv, T think, T haif
done na wrang'’, en niettegenstaands de woede der loningin werd hij toch ten slotte vrij-
gesproken, Wg. boven, bl, 284 yv,

4 V. Justitutio, Lib, IV, cap. XI, 8. Ve. hoven bl 806, noob 4.

5) Works, VI (dasiver fo Tyrie), po 482: And therefore we say, that our Kivk i no
werp fomnd  Kizk (ag the wreyter blasphemnusly rayleth) but that it is @ pert of that holy
Ik wniversell, wwhich is grounded upen the doctrine of the Prophetes and Apostliss
having the same antiquitiz that the Kirk of the Apostles hes. as concerning docirine,
prayers, administratioun of sacramentis, and all other thinges requisite to o particulare
Kk In verhouding tot de ééne groote algereene Kerk wordt de Schetsehe Kerk hier
-particalare: Kirk™ genoemd; in verhouding tot de gemeenten heetzij zelf,universall Kivk.”
Het geheel der Schotsche Kerk werd namelijk gencemd ..60e wniversall Kink”, of ,the
generall Kivh”. of ook eenvoudig ..ihe Kirk” in tegenstelling van de plaatselijke gemeenten,

wpirticnler Hokis.! Vg hoven. blo 264 noat 2. V. ook Knox' antwoord aan Maria Staart
boven, noot 3. In een smeekschrift van 1561 aan het Prevy comncilluidt het: divected fia




S48

ieder, dic den waren godsdienst belijdb, verplicht de eenheid met haar
te onderhonden. 1) Hen lidmaat van Christus mag zich niet afzonderen
van de andere belijders. ?) Ook in de Gereformoecerds Kerk toch gelds
het cewtra  ecclesiam nulle solus», ecne stelling, die door haar
krachtens haar boven reeds besproken idealistisch standpunt zooveel
mogelijlk werd tocgepast ook op de zichtbare Kerk. %) Reeds in de
«Confession> van de Engelsche gemcente te Genéve wordt op dib
verband met de Kerk grooten nadrnk gelegd. Er wordt daar gezegd
van de Letterijen, die de overheid heeft to bestrijden; «which drawe
ug frome the societic of Christes Churche, wherein standeth onely
remissionn of synnes> ¥ Ook in zijn Answer to Tyrie zegt Knox,
dat hij op dat punt niet van Rome verschilt. Daarom spreekt hij
gich dan ook in wijn Letter to Scotland van 1 Dee. 1557 ernstig uib
tegen afscheiding van de Kerk. Hij waarschuwt tegen hen, die <have
sepuratit thameselves frome the societic and communioun of thair
brethrene, m seclis dampnabill and maist pernicious; being bold to
alfirme that amangis us thair is no trew Kirk, be rcasone that oure
lyvis do not agrie with the Word whilk wo profess.» 5) Hi wijst op
de monniken, die ool een «greatter perfectionn» wilden en daarom
«did devyd thamselves apart, contemnyng Chrystis flock and ordi-
nances; but to what holines thai ar afteaynit let the world wit-
nesy. ) En in zijn On Predestination roept hij zijnen tegenstander
toe: «Let your friends give eave, if they list, fo your admonition,
absenting themselves from all well veformed Congregations. Ye will
not cease . ...to affirme, that your privie assemblies, and all those
that in dispyte of Christes blessed ordinance do frequent the same, are
acewrsed of God.» 7y Ja, ook de hem zoo sympathicke Puriteinen

the Assemblie of zhe Kk (Works, LI, p. 163). Vg. voorts Works, 11, p. 204 208, VI,
p- 384 en 447, Ds uitdrukking L K inkes” komt slechis selden voor om het geheel der
Sehotsche Kerk aan te duidens zie Werks, VI, po 891: . /The Ordour and toctrine af the
Generall Taste, appoinied be the Clenerall Assemblie of the HKizzes of Seotland.” DMen
vergelijke hiermede Dr. H. G. Kleyn, Algeincene Kerk en Ploatselijhe Guingente, Dordrecht
1858, bl 20 vv.

1) Va. Lustitutio, Lib. IV, eap. I: ,De vera Heelesia, cum qua nobly colends est unitas

quis pioruin omniom mater est.”
2) Vg. boven, bl, 144,
3) Vg. boven, bl. 837, noot 1.
4) Works, IV, p. 173, Vg. ook boven, bl 257.
5) Works, IV, p. 262. Vg. boven, bl. 167.
&) 1V, p. 266.
TV, p. 30L.




344

wadrschuwt hij ernstig fegen afscheiding van de gevestigde Kevk 1).

Deze ééne, Gereformeerde Kerle, waarbij allen verplicht =zijn zich te
scharen, heett voorts ombepaalde jurisdictie over al hare leden, waarin
zj wordt gehandhaafd door den Staut. 7y tveedt miet op als eene
gewone particuliere vereemiging, maar als door den Staat erkende en
gehandhaafde Kerk. Henmaal sestablished». treedt z1j in al de rech-
ten der oude Roomsche Kerk. 71 vormb een soort van geestelijken
staat n dem wereldlijken stuat met eigen (geestelijke) regeering en
eigen (geestelijke) rechlspraak. Zi praetendeert evenals de wereldljjke
staat geheel Bchotland te omvallen en dus ook alle Schotten onder
hare (geestelyke) jurisdictie te besluiten. Omdat men dit recht der
Kerk om als de eenige Kerk van Schotland, de openbaring voor Schot-
land van de ééne «cotholic Kirks, waarin men beleed te gelooven, op
te treden erkende, daarom namen dan ook de edelen in de acte van
hun wverbond, te Ayr i 1562 gesloten op aandrang van Knox om
de Roomschgezinden tegen te gaan. deze bepaling op: «We protest
and promesse, that everie ame of us shall assist otheris, yea, and
the hoill body of the Protestantis within this Realme, in all lauchfull
and just actionis, against all personis; so that whosvever shall hurt,
molest, or truble any of our body, shalbe reaputed ennemye to the
hoill, except that the offendar wilbe content (o submit himself 1o the
judgement of the Kirk, now established amongis ws.» %) Hn hoezeer
dere Kerk haar gezag wist te handhaven, bleek wel reeds in 1559
nit haar optreden tegen den Protestantschen adel, toen deze de
«Uongregations te¢ Perth niet wilde te hulp komen 3), en uit hetgeen
by. Randolph aasn Cecl schreef den 31sten December 1563: «For
newes yb wmaye pleage your Homor o knowe, that the Lord Treasurer
of Scotlande [Mr. Robert Richardson, commendator of St. Mary's Isle]
for geftinge of a woman with chylde, muste, upon Sondaye nexte,
do open penance before the whole Congregation, and Mr. Knox
maylke the sermonde. Thys my Lorde of Mmrraye wylled me to
wryte unto your Honour for a nole of our greate severitie in puny-
shinge of offenderss 4).

£

1) Zie boven, bl, 295, noot 2.

2 Works, 11, p, 348.

3) @ie boven, bl. 225 wv.

4 Works, VI, p. 627, Vg, ook II, p. 160: ,the haill multitnde [die oproer gemaakt
had] wer haldim excommunicat and ware admitted to no pavticipationn of the sacvamentis

4

(=3

unto suche tyme as thal satisGed the Magistratis, and maid humble sule unto the Kik”
V. vk boven, bl. 283, noot 4




345

Waar eene Kerk optrad, die meb zooveel energie haar gezag wist
te handhaven en voor hare veijlheid waalte, daar verwondert het ons
nief, indien wij in Schotland wet den strijd voor deze Kerk tevens
evenals in ons land een strijd verbonden zen voor staathundige vrij-
heid, Telkens weer vinden wij die twee, strijden voor den waren
godsdienst en strijden voor Schotlands veijheid, vereemigd. Als Knox
dan ook in de voorrede voor het tweede hoek wijner History spreekt
over de «xcauses, moving us to tak the swoard of just defence», dan
noemt hij, — en hij doet dit blijkens de geschiedenis ook terecht —,
in de eerste plaats den godsdicnst: «we, who seal nothing bot Christ
Jesus his gloriows Evangell to be preached, his holy Sacramentis to
be frewlie ministrat, superstitioun, tyrannye, and idolatric to be
suppressed in this Realmes, maar dan laat hy ook volgen: «and,
finallie, the Ubertic of this owr native countrie to remane free from
the bondage and tyranny of strangeriss. De bedoelde yreemdelingen,
de Franschen, waren tevens de meest hechte steun voor Rome. Vooral
het voortdurend blijven ' (0ok na den vrede van Cambresis) van de
Fransche bezetting in Schotland, verbonden met Krangche praldijlen
in de regeering des lands 1), welte, ovenals in ons land het blijven
der Spaansche trocpen, heftigen weerzin. Daarom wordt ook reeds
im de First Petitioun of the Protestantes of Scotland to the Quein
Regent in 1558 over <a publict Reformatioun, als weall in the
religioun as in the temporall government» ?) gesproken, terwijl ook
in bijna alle volgende petities en acten geklaagd wordt over haar
schenden van do «ancient lowis and lberties of tie Realmes 3.

Met dezen strijd zoowel yoor den godsdienst als voor de vrijheid
hangt natuurlije ten nauwste samen Knox' leer aangnande het
recht tot weerstand, dic van zooveel beteckenis was voor den spoedigen
en radicalen voortgang der Schotsehe reformatie en waarbij wij nu
nog in de lnatste plaats stilstaan. Op dit punt is het ook, dat zich
het grootste versehil openbaart tusschen hem en Calvim. Terwijl
Calvin alleen wecht van weerstand tockende asn de <populares ma-
gistratus> en dan nog alleen tot op zelcre hoogte, was er voor Knox

1) Zie hoven, bl. 247.

%) Works, 1, p, 308.

) Duat echter het groote dool bij slles bleef de reformatic van den godsdienst. blijkt
uwil de Protestationn mmid n Perlioment in 1559 ,,And last, wo profest, that these our
requedstis, proceading from conseience, do tend to wowe obler eud, hob to dhe Refornationn
of abuses i Religiown.” Vg. voorls hoven, bl, 323, 381 vv., 244 en 246 vv.




40

cigenlijk geen principicel, maar alleen een gradueel verschil tusschen
het recht in deze van den adel of overige magisiraalspersonen en
van de onderdanen. Wel was de adel (of de magistraat) in de eerste
plaats verplicht weerstand te hisden, maar daarna ook «the whole
bodie of the peoples, ja ten slotte, waar het afgoderij gold althans,
weverie tnembre of Lhe sowme.»

it vecht tot weerstand nu, zoo nauw samenhangend met Kuoox’
theoceatische begingelen 1), gold wel is waar in de ecrste plaaks,
maar toch niet witsluitend het godsdienstip gebied. In zijn gesprek
met Maria Stuart, in 1561 2) ontleent hij zijne argumenten niet
aan Deut. 13 : 6—9, maar eenvondig aan de rede, alg hij ant-
woordt op Maria’s vraag, of hij meende, dat onderdanen hunne vor-
sten  mochten weerstaan: <Yf thair Princes emceed their boundes,
Madam, and do against that whairfoir they should e obeyed, 1t is
no doubt but thei may be vesisted, evin by power. For thair is
neather greaitar honour, nor greatiar obedience to he gevin to kings
or princes, then God hes commanded Lo be gevin unto [ather and
wother: Bub so 1t 18, Madam, that the father may be stricken with
@ phrensye, 1n the which he wold slay his awin childrene. Now,
Madame, yf the children aryese, joyne thame sellis togetther, apprehend
the father, tack the sweard or other weaponiy [rome him, and
finallie bind his hendis, and keape hin in  preasone, till that his
phrenesy he over past; think ye, Madam, that God wilbe offended
with thame that have stayed thair father o ecommit wickedness? Tt
is even so, Madam, with Princes that wold murther the childven of
God that are subject wnto thame. Thair blynd zeall is no thing but
a verray inad phreneste; and tharfoir, to tack the sweard from thame,
to bynd thair handis, and to cast thame selfis in preasone, il that
thei be brought to a more sober wmynd, is no disobedience against
prinees, bub just obedience, becaus that it aggreith with the will of
God.» ?)

Knox bedoelde dus zgne leer aangaande het vechi tob weerstand
zeer algemeen en beperkte huar niet alleen tot het godsdienstio ge-
bied 4). Hi hetoonde zich hier de getrouwe leerling van Major s).

1) Vg. hoven, hl. 333.

2) Vo boven, bl. 273.

&) XL, . 282

4) Vg. ook boven, bl 179, cu beneden. het gesprek mef Maria Stuart en met Mait-
Iand, Bl. 349 en 349 wv.
5) Zie hoven, bl. 25.




347

Doch uit den aard der wink gaat het moeilijfk omn bij Knox het al-
gemeen-politicke van  het godédiensﬁige te scheiden, daar de strijd
voor de vrijheid in Schotland z00 nauw met dien voor den godsdienst
verbonden was. Waar sprake is van recht tot weerstand, daar treeds
bij Kunox meestal het godsdienstige, bepaaldelijk het theocratische ele-
ment zeer sterk naar voren.

Kuox wijst er bij herhaling op, dat publiek optreden in tijden van
vervolging voor den chrigten noodzakelijk is, voor een ieder naar zijne
roepimg natunrlijk, maar in elk geval is protesteeren plicht voor allen.
Telkens weer legt hij er den nadruk op, dat zwigen selyk 18 aan toe-
stenvmen 1).  Hen levend geloof toch eischt een duidelijhe, d. i cen
opentijke belfjdends 2). Men mag nooit vergeten, dat ool de gehoor-
zaambeid tfegenover den koning begrensd wordt door den plicht te-
genover (lod %). Ook de koningen hezitten geene absolute macht, zoo-
dat 2y maar zouden kunnen doen, al wat hun behaagt, maar hunne
macht wordt beperkt door het Woord Gods %),

Maar bovendien, de onderdanen hebben plichten tegenover hunne
vorsten, doch evenzoo de vorsten tegenover de onderdancn. Knox
hermners Maria Stnart in een gesprele met haar in 1563 5) er aan,
dat zj erop heeft te letien, «what it is that ye aught to do unto
thame by swtuall contract. Thei ar bound to obey you, and that
not but m God.  Ye ar bound o keape lawis unto thame. Ye crave
of thame service: thei crave of you protectionn and defence against
wicked doaris. Now, Madam, yf ye shall deny yowr dewtie unto thame,
(wlich especialle craves that ye punishe malefactouris) think ye fo

1) Zie boven, bl. 181, 189 vv. 206 cu 207,
2) Works, I, p. 299: By (he plane Seriptures it was found |in 1568], , That a Lyvelis
Gl requyred @ ploee confessionn, when Christes teuth is oppagned : that not only ar thei

gvlitie that oo evill bot also thei that assesé to evill” And plane it is. that thel aesent to.

evill, who seing iniquitic openly committed, by thare sileuce seame to justifie and allow
whatseever is done’,

3) .,Men beroept zieh™, zoo zegt Knox in eens addition van zijn. Letler fo the Queen, ,.op
het woord: Mert den Koning, .but hevie shall the judgement be which shall apprehend
such blasphemours of Goddes Majestis, who dare be so hold as to affrme that God hath
commanded any creature to he oheved agatist Rimselfs. TV, p. 411,

4) 5, Kings have not an absolute poser in their regiment what pleaseth them”. zoo luidde
het in eon presk van 1563 (vg. bhoven, bl. 290). .Dbut their power is dimitted by God's
words so that if they strike where God commaundeth nob. they are but murderers; and if
they spare when God commandeth to strike. they and their thrane ave eriminal and giltie
of the wickednesse that ahoundeth upon the face of the parth, for lacke of punishment”,
VL p. 238,

a) Vg. boyen, bl. 279,




S48

receave full obedience of thame? I feare, Madam, ye shall nobs %

Daarom mag ook in bepaalde gevallen dit «imutuall contracts yer-
broken worden en de vorst afgezer. Zulk een geval dost zieh by,
voor, wanneer door de blindheid van adel en stenden eene vrouw
aan de regeering gekomen is. Dan moet men de verklaring, die
men onberaden en uit onwetendheid heeft afgelegd, weer intrekken.
Zoo toch deed ook Juda met Athalia?). Dat ook bij Knox' eollega’s
de  gedachte aan verbreking van het «mutnall contracts en
afzotting van den vorst geenerlei beswaar ontmoette, blykt uit
het advies van Willock in 1559, toen de vraag werd gesteld,
of men Maria Guise nog langer als regentes zou erkennen. Wil-
lock gaf ten antwoord: «dat de macht der overheden, hoewel zij
heerschen krachtens de ordinantie Gods, beperkt was door Gods
Woord; dat evenals onderdanen volgens dat Woord hevolen werden
hunne overheden te gehoorzamen, zoo ook de overheden hevolen
werden «fo geve some dewtie to the subjectis» ; dat, hoewel God de
overheidspersonen hecft aangesteld tot zijne «lieviennentiss op aarde
en hen met Zijn eigen titel heeft vereerd door hen «guien» te noemen,
«that itt he did never so establess any, but (hat for just causes thet
mycht hove bene depryveds; eindelijk, dat «in deposing of Princes
and those that had bene in authorities God niet altijd Zijne onmid-
delijle macht gebrnikte, maar soms ook andere middelen, die Hjj er
geschikt toe achbte, zooals toen Hij door middel var Aza diens moeder
van haar gesag had beroofd, nadat zij het zich tevoren onwaardig
had gemaakt, en toen Hij door middel van Jehu Joram en de ge-
heele nakomelingschap van Achab doodde, «and by diverse others
be had deposed from authoritie those whome befoir he had establesshed
by his awin wordes 3). Daarom raadde hij ook tot afzetting der
regentes, ferwyl Knox sijne instemming met Willocks advies te kennen
gaf ¥). Reeds in zijne Admonition, terstond na zjne vlucht it Bn-

1) 11, p. 33,

2) Zie boven, bl. 167.

3) I, p. 443,

4) Zie boven, bl. 246. Men vergelijke nog inzanderheid de stellingen over berkiesing en
afzetting van souversinen, die Knox blijkens een naschrift bij zijn Appellation van plan
was Iu eene Secoad Binsé nader te ontwikkelen, welk plan hij echter nict heett volvosrd :
nli It is not birth omely, nor propinquitie of bload, that maketh a Kinge lawlully to veign
above a people professing Christe Jesus and his eternsll veritie; bl in his eleciion st
the ordingace, which God bath estallished 4 the election of" diferious Judyes, e abservod.
2. No manilest ddolater, nov aotoricuse franspressor of God's holic preceptes, oght to be
promoted to any publike regiment, honour. or dignitie, in any realimc, province, or eitie,




geland in 1554, had Knox er met nadruk op gowezen, hoe door de
kracht van Gods Woord Zijne uitverkorenen sombyd worden gedrom-
gen tegen burgerlijke instellingen in te gaan (Jer. 21 en 38)1), En
700 schreef hij dan ook in eene addition van zijn Letter to the Queen
m 15568, dat hij met Jesaja verklaren moest, dat miet alles oproer
en verraad was, wat de menschen zoo geliefden te noemen. 2)

Het duideljkst komt Knox’ beginsel in deze voor den dag, waar hij,
geheel in afwijking van Calvijn, een scherp onderscheid stelt tusschen
het gezag als ordinantic Gods en de personen, die er de vertegen-
woordigers van zijn. Dat onderscheid, 700 meent hy, moet men
vooral in het oog houden. Daarop worden de edelen gewezen, als
a1 zich in 1559 van de «Congregations hebben afpekeerd 3).  «Alle
antoriteits, zoo schrijft Knox in den tot hen gerichten brief, «dic
God heeft opgericht, is goed en volkomen en moet door alle men-
schen worden gehoorzaamd. «But do y¢ mocht understand, that
thair is @ great difference betuix the authoritie guhiche is Goddis
ordinance, and the personis of those whiche ar placit in authoritic?
The authoritie and Goddis ordinance can never do wrang ; for it
commandeth, That vice and wickit men be punischit, and vertew,
with wverteous men and just, be maynicaned. But the corrupt
Persone placed in this authoritie may offend, and most commonelio
doeth the contrare heivof; and is then the corruptioun of the per-
sone to be followed, be ressone that he is cled with the name of
the authoritie» ?4) Over ditzelfde onderwerp was het, dat ook Mait-
land of Lethington het met Knox niet eens kon worden. Knox deelt
ons een dispunt met hem mede, in 1564 gehouden. 5)  Knox had
gepreckt over Rom. 13. " Maitland had hem met genoegen gehoord,
aar op twee punten was hij «offendit». «The ane was, ye wmaid

that hath subjected the self to Chiiste Jesus and to his blessed Bvangil. 3. Neither ean athe
nor promesse hynd any such people to obey and muintein Dyraates against God and against
his tructh knowen. 4, But if either rashely they have promoted any manifest wicked per-
soune or yeb ignorantly have chosen such a one, as after declapeth himself vnworthie of
vegiment shove #he people of Qod, snd suche be all idolaters and ernell persecuters)
moste justely may the same men depose and pigshe him, that unadvyeedly hofore they
did wominate, appoint snd elect.” TV, p, 530

1] Zie boven, Bl 117. Vg. voer den outwikkelingsoang van Kuox' denkbeclden op it
punt boven, bl. 79, 110, 136, 163 vv. en 191 yyv.

2) Zic hoven, bl. 170,

3) Zie boven, bl. 225,

4 T, o 332,

3) Zie hoven. bl 286,




25()

difference betwix the ordinance of God and the persounis that wer
placeit in authoritie; and ye affirmed, that men mycht refuise the
perscunis, and yit nocht to offend againis Godis ordinance, This is the
ane; the uther ye had ma tyme to explanc, but this methocht ye
menit, that subjectis wer nocht bound to obey thair Princes gif thai

commandit unlauehfull thingis; but that thai mycht resist thair

Princes, and wer nocht ever bound to suffer.» Knox vindt, dat
Maitland goed geluisterd heeft ecn hem goed heeft begrepen ; hij heeft
er reeds lang zoo over gedacht en is nog van die opinie. Maitland
vraagt hem het bewis voor die «divisioun and difference», hetwelk
Knox gaarne geven wil. Immers, de ordinantie Gods is het straffen
van de ondeugd en het handhaven van de deugd. Dic ordinantie is
dus op zichzelf heilig, rechtvaardig, vast en eenwig. Maar de menschen,
die met de antoriteit bekleed zijn, zijn meestal onheilig en onrecht-
vaardig, ja veranderlijk en voorbijgaand en onderworpen aan verderf,
waarom God hen hedreigt door Zijnen profeet David, zeggende:
«Ik heb gezegd, gij zijt goden, een ijegelijk van u zonen des
Allerhoogsten; maar gif zwlt sterven als menschen, en de vorsten
zullen vallen gelijk de anderemns (Ps.52:06en 7). «Heir I am assurecit,
that persounds, the sanle and bodie of wyekit Princes, ar threitnit
with death: 1 think, that so ye will nocht aftirm is the awthoritie,
the ordingnee and the power, whairwith God hes mdeuit sik
persouniss ; for as I haif said, as it is holie, so it i3 the permanent
will of God.» !) Voorts wijst Knox als voorbeelden op het volk, dat
Haul wederstond, toen hij Jonathan wilde dooden, op Dodg, die op
Sauls bevel Abimelech en de priesters doodde en daarom door David
in den 5281 Psalm werd veroordeeld, op Jeremia, die, door de pries-
ters ter dood vercordeeld zynde, voor de vorsten van Juda staande,
hen dreigde, dat zij allen schuldiz zouden ziyn aan zijn bloed, als zij
toelieten, dat hiy gedood werd, ook al hadden velen hem met woorden
verdedigd. «Heirof, my Lorde, it is plaine, that God eraveis mocht
onlic that a man do no inmiquitie in his awin persounc, but also that
he oppone himself to oll iniquitie, so far furth as into him lyis.»
Maitland als conservatief regeerimgspersoon werpt tegen: «Than will ye
mak subjectis to controll thair prynces and reuleris.» Knox echber
meent, dat dit ook volstrekt geen kwaad zou kunnen; profetisch
vooruitgrpend op latere comgtitutioneele beginselen, antwoordt hij:

1) IL 1. 486.




351

«And what harm soulde the Commounewelth vessatf, gif that the
corrupt  affectiounis off ignorant rewleris wer moderatit, and so bry-
dillit  be the wisdome and  discrelioun of yodlie subjectis, that thai
soulde do wrong nor viclence fo no mony? 1)

ITet recht, ja, de plicht om weerstand te bieden tegen de vorsten
in bepaalde gevallen niel alleen van godsdienstigen, mawr ook van
algemeen-politicken aard, staat dus voor Knox vast. Alle onderdanen
hebben dit recht, doch het daalt als het ware trapsgewijze af. In de
eerste plaats komt het toe aan den adel, daarna aan het volk, daarna
aan «every member of the same». En hoe lager men komt, hoe meer
het recht van weerstand wordt vastgeknoopt aan godsdienstige be-
langen, hoe mnanwer het dus met Knox' theoeratische beginselen in
verband treedt, _

In de eerste plaats dan kamt dit recht toe asn den edel. Immers
de adel is door Geod gesteld tot een «bridle» voor de vorsten. In dit
opzicht leert Knox hetzelfde als Calvijn, wanncer deze spreekt over
de  «populares muagistrotus», ingesteld «od moderandam Regum li-
bidinem» ; %) alleen breidt Knox dit weerstandsrecht voor den adel
veel verder uit dan Calvijn, daar hi] ook het recht van afzetting cr-
onder besluit.  In zijne Appellation to the Lords spreelt hij natuur-
lijle over dif reecht van den adel het nitvoerigst 8). De adel is er om
de.woede en onbeschaamdheid van slechte koningen te beteugelen ).

) L1, p. 440, Mevkwaardig voor Knot' standpunt is ook hetpeen hij bij ditzelfde dispunat
aan  Lethington anfwoordde, toen deze tegerover zijn beroep op verschillends Q. Tische
voorbiealden de tegenwerping mankte: ,, Thay that withstude the King wer nochf sempill
subjectis, bul wer the Priestis of the Lord, and figonreis of Cliyste, and s pricstis laif
e none this day. to withstand Kingis oif thay do wrang”. Knox gaf hem hievop het wol-
gonde fen hescheid: ,,And whairas ve say, thut we haif no sik priestis this diy; T inyeht
answer, that nether haif we silt Kingis this day as than wer sinoyntit at Godis eomman
diment, and sat upoun the sait of Tavid, and wer no les the fgour of Chryste Jesus in
thair juste administrationn. then wer the priestis in thsir appoyntit office . . . . And yit.
I think, ye will nocht say, that God hes now diminissii his graeeis for those whome he
appoxyulis avlassadonris Setwie A aud kis peopidf [ve. boven, bl 3321, more than that he
dois [rom Lingis il princes: and thaivfoiv, why et e servandis of Jesius Chryste wey
wot @lse gustlic withstond fingis and privecs, that thiz day no less offendit Godis majestic
than Wwzing did, T see nocht, onless that ¢ will say. that we, in the brychtnes of the
Hyangill, ar noeht sa steaitlie honnd to regaird Godis glorie. nor yit his commandimentis
a3 wer the fatheris that leiffit under the dark shaddesys of the Taw’. Geen wonder, dat
de staatsman den pinfeet antweordde: T will dip no fuder in that heid” om vervolgens
maar aver een ander punf le gaan spreken. IT, p. 4560 si.

) Lustitutio, Lih. TV, eap, XX, 3L, i

3) Hie bowven, bl. 172 wv.

4) Zie boven. bl. 182,




Daarom is inzonderheid hun stilawijgen zoo schuldig, want =ij hehben
door hunnen raad en door hunme vermaning den koming te steuncn
en hem van verkeerde handelingen af te houden 1). 7%ij zijn de ge-
boren raadgevers wvan het rjk. 2) Doch behalve dat de adel is een
<bridler voor overmoedige vorsten, is hij tevens de notuurlijke be-
schermer wvan het verdrukte wolk. De edelen zijn immers in het al-
gemeen de beschermers van onschuldigen en zwakken. Dat is hunne
ridderljke plicht. Als hunne kinderen vercenigen zich hunne onder-
zaten onder hun landsvaderlijk bestuur; zouden zj hen dan ook niet
verdedigen tegen alle verdrukking en tyrannic evenals een vader zijne
kinderen verdedigh? 9)

Intusschen blijft dit weerstandsrecht niet tot den adel beperkt. Ock
van de «Commonallys, de gezeten burgers, en van het «leoples in
zijn geheel wordt hetzelfde gezegd als van den adel, dat zij namelijk
een «bridley =zijn voor den souverein. 4} Vooral waar het godsdien-
stige aangelegenheden betreft, hebben zij recht even goed als de adel
om handelend op te treden. De reformalie van den godsdienst is even
good hunne zaak. Daarom schrijft Knox tegeliik mct zijn Appella-
tion to the Lords ook een Letter to the Commonaltys, waarin hij hun
wet nadruk daarop wijst 3). Hy blgft ook niet by algemeene aan-
duidingen, maar wil hun ook de praktische middelen, die zij mogen
aanwenden, wel aanwizen. livenals de adel heb recht had <o attempt
the extreomity» om evangelicpredikers aan te stellen, 6) zoo ‘mochten
ook zj na eerst hunne suporicuren, <be it your King, be it your
Lordes, rulers and powerss», daarom verzocht te hebben, zichzelven
van predikers voorzien en dezen ook handhaven en verdedigen tegen
allen, die hen zouden willen vervolgen 7). Ja zelfs, zij mochten ook
de fienden en anderen voordeelen inhouden, die de valsche bisschoppen
ten onrcchtc van hon ontvingen, totdat dezen beter hun plicht zouden
docn 7). En mict allcen defensief mocht het volk optreden, maar, waar

=

) Zie boven, bl. 178 vv.

) Hie hoven, bl. 246,

) %ie boveu, bl. 180 en 175.

4) Works, T, p. 411: ,,To &ydild the fury and vaige of Prineels in free kingdomes and
realmeis, thay affirme it apperteinis to the Nobilitie, sworne and borne Counsallowris of
the same, and allsua to the Berrowds and Pepdll, gulwis voteis aqnd copsent ar to be

0

Lo

wegayrert in all greit and weckty micteris of the commun-eelth,” Yo, loven, hl, 264, neatl.

en bl. 6, noof 1. V. colk bl. 287, noot 2.
b) Zie boven, bl. 188,
6) Zie boven, Bl 160,
T Zie hoven, bl 190

=




355

bet godsdienstige aangelegenheden gold, ook offensief. Men mocht niet
alleen zorgen, dat men in de gelegenhéid was het evangelie te hooren,
maar men had ook recht, — en recht was hier plicht —, om de
afgoderij tegen te gaar. <This we mon answer heirs, zoo teekent
Knox in zjne History aan bij een gesprek tusschen Maria Stuart en
Throgmorton, Engelsch gezant asan het Hransche hof, waarvan deze
verslag gaf in een brief aan Elizabeth, «lt appertenis to subjectis to
wirschip God as he hes commandit, and to suppress idolatrie, by
quhiwmsoevir 4l be erected or mayntened.» 1) En het bleef ook niet
bij theorién, maar de theoric werd in praktijlk gebracht. 2

Zooals mzonderheid uit dit laatste citaat blijkt traden Knox' be-
ginselen aangaande het recht van weerstand hier in het nauwste ver-
band wet zijne theocratische denkbeelden. Hoe lager hij afdaalt met
zijn weerstandsrecht, hoe nauwer hij het verbindt met zijne theoera-
tische beginselen. Waar hij dan ook ten slotte afdaalt tot de laatste
grens en het recht van weerstand en van strafexecutic op eigen gezas
bepleit ook voor het enkele individu, daar grondt hij het voorna-
melijk op Deut. 13 : 6—9. «The seconde is», zoo zegt hy, sprekende
over die tekstwoorden, «That the punishment of such crimes, as are
idolatrie, blasphemie and others, that tuche the Majestic of God,
dothe not apperfaine to kinges and chefe rulers only, but also to the
whole  bodie of that people, and to every membre of the sume,
according to the wocation of everie man, and according to that
possibilitie and occasion which God doth minister to revenge the
injurie done against his glorie, what time that impictie is mani-
festly knowen.» 3) Hier is dus bj Knox de gedachte van roeping,
waarop Calvijn, juist waar het het weerstandsreeht gold, zoo grooten
nadruk legde, geheel t¢ loor gegaan, welle laatsto consequentie hem
tevens door zijne letterlijke opvatting van het Schriftbeginsel gemak-
kelijk werd gemaakt. Hier is Knox gekomen tot die gevaarlijke
niterste grens, waar «possibilitie» en «ocoasion» worden tob <vocati-
on» ¥).  Bij deze laatste consequentie openbaart zich dan ook het
verschil tusschen Knox en Calvijn op dit punt wel het scherpst.

1) Works, I1, p. 171.

) Va. hoven, bl. 222, 282 eu 278, naot 2.
8] Works, TV, p. 501, vg. baven, Bl 1804 ve. voorts bl. 102, 117 en 226,
4) Vig. Knox' oordeel over den moord ap Beaton, zie boven, bl. 20, alsook zijne herlial

delijle uitgesproken hoep ten opzichic van een Jeln, zie boven bl. 112 eu 119; vg. ook

IV. p. 102.

99




354

Intussechen is het wit de geheele voorafgasnde uviteenzetting van
Knox' begingelen in zake het weerstandsrecht duidelijk, hoczeer hij
in deze van Calvijns bekende beginselen afweek. Hoewel Calvin on-
getwijfeld veel van hetgeen Knox schreef, zou hebben kunnen over-
nemen, %00 draagt toch het geheel bij Knox een ganseh anders klenr.
Enox gaat blijkbaar by zijne redeneeringen van geheel andere prae-
misgen uit. Vooreerst gast hy wibt van eeme veel minder historische
opvatting van de Schrift, met name van het 0. T., dan Calvin, 1)
en tevens laat hy zich voortdurend leiden door zijn profetisch zelf-
bewustzijn. Het principieele versehil, dat blijkbaar tusschen Calvijn
en Knox in zake het weerstandsrecht bestaat, vindt zijn grond in een
kardinaal verschil tusschen beide persoonlijkheden. Dit verschil laat
zich het best alzoo samenvatten: Calvgn was man ven wetenschap
en Knox was profeet ?). Uit dit groote verschil in aanleg vloeien fei-
telijk alle verschilpunten tusschen beide mannen, die wat hunne theo-
logische denkwijze aangaat kinderen van éénen geest (den Gerefor-
meerden geest) moeten gemoemd worden, voort. Dit komt inzonder-
heid in zake het weerstandsrecht uit. Calvin als man van weten-
schap, man van het systeem, verdedigde de rechten van het geheel
tegenover het individu. Calvijn hield dasrom het autoriteitsbeginsel
hoog tegenover den enkeling. Hij leerde, dat ook slechte vorsten,
tyranncn, moesten gehoorzaamd worden, dus ook afgodendiensars, s)
die, evenals tyrannieke koninginnen, als cen geesel Gods mocsten
worden beschouwd, waaraan men zich lijdelijk had te onderwerpen 4).
Il legde hierop juist bijzonderen nadruk. Op die punten was hij
«copiosior» %), Iy wist dan ook zorgvuldig op het particuliere ka-
rakter van sommige webten cn sommige toestanden onder Israél. In-
zonderheid in gevallen van bevrijding door één enkelen persoon legh
hij allen nadruk op de «legitime Dei voeatio» 6). Hef regeeringsrecht
was volgens hem een onverliesbaar recht. Hen koning kon nict wor-

1) Zic boven, bl. 331.

2) Ve. boven, bl. 182,

3) Iastitutio, Lib. IV, cap: XX, 29 sq.: 81 ab degpio denique el sgerilego vozamur ob pie-
tatem: subeat primum delictorum nostroram recordatio, quae talibus hand dubie Domini
flagellis castigantur. Inde humilitas impatientiam nostram frensbit. Bucenrrat deinde ot haee
cogitatio, non nostrupy esse Jfuetustuods malis mederd: hoc st esse veliguuny, wt Dowwie
s loremus, vuius o siani swit Reguny corda i vegnorin tnelinationes.”

4) Vg. boven, bl. 109 vv. en 215.

5) Zie boven, bl. 1103 of Imssitutio, IV, KX, 90: . guad saepius repeto.”
) Luwstvtutio, 1. e 30,




355

den afgezet. Recht van weerstand kwam alleen toe tot op zekere
hoogte aan de «populares magistratuss, niet aan «homines privatis 1).
Als man van wetenschap, bepaald als jurist, vat Calvijn wvooral het
positieve recht in het oog ?). Hij houdt dit recht afgescheiden van
de godsdienstige kwestie en houdt ook het onderscheid in het oog
tusschen het ideale recht en het positieve rocht, waarin het ideale
wordt belichaamd. Daardoor is hij geen theocrant in engeren zin gelijk
Knox, die leert, dat een vorst, doordat hij een afgodendicnaar is, het
reeht op den troon verliest, en evenmin een volgeling van Major.
Knox, als profeet, maakt geen onderscheid tusschen zedelijk of god-
delijlc recht em positief recht. Kr is maar dén recht, het ideale vechi,
doch juist doordat Kmox niet let op en geen verband houdt met de
werkelijkheid, wordt het recht feitelijfk door hem op veel lossere
schroeven gesteld dan by Calvijn. Gods ordinantic wordt bij hem
eene abstractie, dic dus gemaklkelijk van de werkelijkheid, de personen,
die er de dragers van zijn, kan worden losgemaakt. Door de onder-
scheiding van de personen als dragers en de ordinantie zelve krijgt het
subjectieve element dus vrij spel. Teder individu mag nu naar wille-
keur beslissen, of een vorst nog maar Gods ordinantic kan geacht
worden te regeeren en of hij dus nog gehoorzaamheid aan zulk een
vorst verschuldigd is al of niet. De objectieve grondslag voor het regec-
ringsrecht, deor Calvijn zoo sterke gehandhaafd, ontbreekt in deze be-
schouwmg geheel. Zoo wordt ten slotte het feitelijke recht niet veel
meer dan lets, dat door een «mutudll contracts is verkregen en dat
dus opgezegd kan worden. Het regeeringsrecht is dus geen onver-
liesbaar reecht als bij Calvijn, maar een vorst kan worden afgezet.
Hicr vermengden zich b EKnox beginselen wit de school vun Major,
den indwidualistischer. Scotist, ¥) met zijne eigene profetische en theo-
cratische begingelen, door hem uit zijne Schrifstudie afgeleid. Van-
daar, dat hij verdedigde zoowel hot zedelijke recht van weerstand in
het algemeen (tegen tyrannen en slechte vorsten), alsook inzenderheid
het theocratische recht van weerstand (tegen afgodendienaars). Voor
beide bericp hij zich op voorbeelden uit de Schrift, maar inzonderheid
voor het laatste, terwil hij zich voor het eerste ool op de rede be-
viep. Dit recht van weerstand is iets, dat dus ook tockomt aan al-

1) Tastizutio; 1. ¢ 81.
2) Evenals Cecil, zie boven, hl. 240, en Maitland, bl. 349 wv.
8) Vg. boven, bl. 23,

)
)




q

350

len; er is alleen sen gradueel verschil in deze tusschen het rechf van
verschillende personen. Het onderscheid van ieders verschillende
roeping vervalt, waar allen profeten zyn. Terwyl Calvin duos als
man van wetenschap het ebjectieve handhaalde tegenover heb suljec-
tieve, verbrak Knox de objectieviteit door zijn profetisch subjecti-
visme 1).

Cleen wonder, dat sommigen, die Knox zyne radicale beginselen
hoorden bepleiten, hem met bezorgdheid naar Schotland zagen ver-
trekken ?).  Waar hij kwam, daar zou men ongetwifeld niet blijven
gtilzitten, daar zou een groote en geweldige crisis worden uitgclokt.
Het lijdende en duldende clemont (beginsel van genade) vormde niet
de hoofdtoon in Enox' Christendom. Integendeel, het beginsel van
recht, waarop door de Gereformeerden meer dan door de Lutherschen
de nadruk werd gelegd, sprak by hem inzonderheid zeer sterk en dit
dringt natumlijk aanstonds fot weerstand. Zpn cenzijdig zien op het
recht dreef hem zelfs tot govaarlijke uitersten. Het militante clement
kwam daardoor m zign Christendom op bedenkelijke wijze op den
voorgrond te staan 8). Daarom ook las hij het N. T. bij voorkeur
in het licht van het Q. T.in plaats van omgekeerd. In dit opzieht kan
men hem cen volstreliten tegenvoeter noemen van de Anabaptisten.
Gelijle in het Christendom der Anabaptisten Joh. 2 : 14—17 wordt
gemist, 200 vindt in Knox’ Christendom Luk. 9 : 54 en 55 geene plaats. 4)
Doeh met al wijne eenzijdigheden bljft Knox de groofe held des
geloofs, dien Schotland noodig heeft gehad 3). God gebruikte Knox
om in Schotland Zijn werk te doen. Voor Schotland i1s de aankomst
van John Knox den 2den Mei 1559 fe Hdinburg gebleken een groote,
onberekcnbare zegen te zin geweest.

Alleen een profeet als Knox, niet een diplomaat als Lethington,

1) Profelen (als Tuther), altijd min of meer anarchistisch, stasn bij den awivany, bij de
agrsprongen, bij het spantane leven; mavnen wan wetensehap (als Calvijn) leiden het verder
in caste bamesn {ve. beven, bl. 330, noot). Gelukkig, dat Kunox in dit laatste opzicht veel
van Calvija had geleerd en doardoor de reformatic in Schotland niet alleen tot dovrbreking:,
maar ook tot bevestiging bracht. Vg. boven, bl 16 vv. en 263 vv.

2) Zie boven, bl. 216, neot 2.

) In de geschiedenis der Kerk troedt uu cens het duldende en lijdends element (beginsel
von genads; .iserken onder het krais”), dan weer het militoate element in het Christen-
dom (heginsel van zecht; o Blaatskerken”; op den voorgrond. Wat eerstgencemd begingsel
betrefs, ve. boven inzonderheid bl 186 vw. en 162, voorts ook bl. 18, 20. 79 en 178: wat
laatstoencemd beginsel betreft, vo. bL 20, 170 en 193.

4) Vag. boven, bl. 120,

5) Ve hoven, bl 238.




357

kon in Schotland de refovmmatie, dat groote vernienwende, vruchthare .
en vruchtbaarmakende, beginsel der zestiende eeuw, doen zegepralen.
En profeet was Knox in den vollen zin des woords. De geheele toon
van zijn spreken, zijn gehecle wijze van optreden doet hem kennen als
profeet bij de gratie Gods. Daar was een wondere macht in zijn woord, 1)
de macht eener volkomen oprechte 2) overtuiging, die geene men-
sehen vreest, maar God alleen. De meest karakteristicke uiting in dit
opzicht 18 wel, wat hij zegt in een brief over zijn First Blast, dat hij
namelijk mniet zoozeer geschreven had om de wereld te verbetcren,
maar «fo delyver my own conscience» 8). Iy kon niet anders, Lj
moest profeteeren, de nood was hem opgelegd *).

Alleen zulk een profeet nu kom door zijn bezielend woord aan de
reformatorische beweging in Schotland de noodige stuwkracht geven.
vo6r hem was alles nog slechts voorbereidend. Er was geenc door-
zetting. Dan weer eene opwaling, dan weer eene insluimering. Ook
werkte de beweging nog slechts sporadisch, het geheele volk was er
nog niet door aangegrepen. Doch Knox riep allen te wapen. Hij liet
allen, hoog en laag, heb alarmsignaal hooven. Hij deed allen, hoog
en laag, hunne plichten en hunne rechfen verstaan. FEen profeet
richt zich niet fot enkelen, maar tot allen. Het gezag, waarmedec hy
zelf spreekt en dat hi voor mchzelf eischt, draagt hij ook over op
al zijne hoorders. Daarbij kwam Knox' 0. Tische yorming, waardoor
hy zag in de eerste plaats niet op het individu, maar op het volk

1) Vo boven, bl. 303, noot 2; ve. ook hl. 276, noot 8. Vo Works, VI, ph L
never harde more erneste and vehementf preachinge” (Mandolph aan Cecil 24 Sept. 1562) en
Wroude, Hisiory of Eigland, vol. VI, p. b20: ,,You ezhart ug to stoutness.  The woice of
that one e s @ble o pwt mere ffe i ws in one Avwer than five Rurdred truspeis Dluste-

ring 4in owr sors’” (Randolph aan Ceeil Sept. 1561).

2) Schoon en waar zijn de woorden van Carlyle in zijn On derocs (London 1889, p. 137):
. This Knox cannot live but by fact: he elings to realify as the shipwrecked mailor to the
¢ Ik s the

cliff. He i3 an instante o us how a man, by sincerity itself, becomes heroi
grand gift he has. We find in IKnox a geod honest intellectual talent. no transcendent
ane; — a harrow, inconsiderable man, as compared with Tuther: but in heavtfelt instinctive
adherence to fruth, in sizcerdfy, 48 we say, he has no superior; nay. one mightask, What
equal he hag? The heart of him is of the true Prophet cast. ,He lies there”, said the Earl
of Morton at his grave. ,;who never feaved the face of man”. He rescmbles, more than any
of the moderng. an Old-Hebrew Prophet. The same inflexibility, intolerance, rigid narrow-
looking adhersnce fo God's truth, stern rfebuke in the name of God to all that forsake
truth: an Old-Hebrew Prophet in the gwise of an Hdinbureh Minister of the Sixtcenth
Century. We are fo take him for thav: not require him to be other”.

3] %ie hoven, bl. 169, Vg vok in esn voorwoord voor de stellingen wvan sijn Second
Blast: for the discharye of ;;g_g/ conseionce”. Wanks, TV, p. 531k :
4 Amog &+ 8.en 1 Cor 9 : 16. Vg: boven, bl. 85.

;




358

in zijn geheel. Hij legde beslag op het gehecle Scholsehe volk. Door
hem werd de reformatie volkszaak in den meest uitgestrekten zin des
woords. Wie Knox hoorde, — en er waren er zeker weinigen, die
hem mniet gehoord hadden -—, kwam tot de overtuiging, dat met de
reformatie de toekomst van het gansche Schotsche volk, adel en
burgerij lezamen, stond of viel. Alleen dat volk, dat de reformatie
voorstond, was daarom het ware Schotsche wvolk.

En Knox liet het ook mniet bij prediken blyjven. Het waren immers
goene afgetrokkene bespiegelingen, die byj het volk bracht. Neen, het
abstracte boeide hem miet. Voor hem was alles concreef, redel. «This
Knox cannot live but by faet.» Hij was voor alles man van de
daad. Waar hij gepredikt had, daar bleef men niet stilzitten. Want
ook stilzitben, neen, juist stilzitten inx zondig. Zwijgen is hetzelfde als
mstemmen, Weerstand, zoowel van aanzienlijken als van geringen,
is niet alleen vecht, maar plicht. Maar als godsdienstiy man van de
daad had Knox dan ook behoefte aan een «plain Word of Gods als
richtsnoer van zijn handelen. Hoe zou hij anders ¢man van de daads
en «leaders kunmnen zyn, zonder zulk een «plain Word of God» ?
Dat «ploin Word of God» dan gaf hem de hervorming m haar formeel
begingel. Dat beginsel greep hij aan en voerde het door tot zijn uiterste
consequentie. En zoo doebt zich dat in Knox' leven zoo merkwaardige
verschijnsel voor, dat de man van den geest, de profeet, toch ook
weer 18 de mun van de letter. Zyn hijbel, hem zoo lang door Rome’s
Kerk onthouden, werd hem nu «the plain Word of God». Daarmede
gewapend, ging hij heen om Schotland te reformeeren. En daarmede
gewapend, was hij ook de beste <leaders, dien Schotland kon ont-
vangen. Immers ten slotte bleek het wel, dat hij gelijk had gehad,
toen hij zijn «ployne Word of Gods, «the Buke of Goddis Law»
stelde als norm voor Schotlands leven en werken. Met al zijn weinig
historischen zin, et al zijne zonderlinge toepassingen van tekst-
woorden en bijbelsche voorbeelden, met al zijne bekrompen opvattingen
en enge onverdrasgzaamheid bleck hy toeh ten slofte de man, die
door in Schotland met ongetvenaarde kracht en volharding de refor-
matic door te zetten de geschiedenis van zijn vaderland in nieuwe
banen heeft geleid. Hij had het Schotsche volk zijm bijbel weer
gegeven en het geleerd =zichzelven krachtens de thans vernieuwde
verbondsgluiting met zimen God weer aan te zen als het volk des
verbonds, het volk des Heeren, met zijne voorrechten, maar ook met

zine verplichtingen. Hiy had het weer eene Kerk gegeven met eene




359

gelrouwe prediking des Woords ook voor het geslacht, dat komen
zon, eene Kerk voor hen en voor hunne kinderen. En ten slotte
bleek ook in Schotland wederom geljk in de andere landen der
reformatie het Woord Gods te zijn een <levend» woord, dat werkte
«wederbarend». Qok in Schotland betoonde het evangelie van Chris-
tns zich wederom «een kracht Gods tol zaligheid voor een legelijk,
die gelooft». '

Zoo ergeng, dan was juist in Schotland een <leaders als Knox
bovenal noodig, in Schotland met zijne verwarde, primitieve, midden-
ceuwsche tocstanden van decentralisatie, en met zgne eindelooze vesten
dicntengevolge tusschen den adel. TIn zulk een chaos cenheid to
brengen was niet het werk van den berekenenden staatsman. Zulk
een eenheid kon niet worden gemaalkt, maar moest worden geboren.
En daartoe was mnoodig onder de menschen nieuw geloof, geboren
«umit het gehoor, door het Woord Gods», gebracht door den profeet.
En die uitverkoren profeet voor Schotland was John Knox, een
Schot wit de Sechotten, praktiseh, radicaal, nuchteren, min of meer
¢narrow-mindeds zelfs, maar een man vol des Heiligen (eestes,
wiens vurig geloof geloof stortte ook in de harten van hen, die hem
hoorden. Zime landgenooten, zij hebben hem aanstonds verstaan.
"Toen hij nog slechts cnkele malen tot het volk gesproken had,
kon er geen twijfel over zijn bij een John Rough en een Balnaves
of Halhill, of deze man was van God gercepen tot den predik-
dienst onder zin volk. Kn nauweljks treedt hy als zoodanig
op, of men hoort den een tot den ander zeggen: «Others sned
the branches, but he stryckis at the roots. l) Schotland lkan dan ook
niet buiten hem. Men roept hem van zijn «guyet study» in het
kalme, rustige Genéve, waar hij tot zijn groote taak was voorbereid
geworden in de school van Calvijn, waar hij gezien had, wat refor-
meeren was. Hij heeft erop gewacht, want ook hij weet, waartoe God
hem geroepen heeft, en geen grooter verlangen heeft oolt zijne ziel
bewogen, dan dat het evangelie nog eens vrijuit in zijn vaderland mocht
verkondigd worden. ) Hij gordt het zwaard aan, en als hij komt «(I
praise wmy God) even in the brunt of the battell», 8) dan is het ook
byj hem: «veni, vidi, vici». Zine landgenooten hebben hem niet alleen

1) Zie bowen, bl. 35.
2) Vo, hoven, bl 42, 133 en 230.
3] Vg boven, hl. 221,




360

verstaan, maar zj hebben ook gehandeld naar zijn woord. Toen hij
stierf, kon hij gerust sterven. Hij had niet tevergeefs geleefd. Met
hem had in Schotland het Protestantisme voor goed geregevierd. En
de profetién van dezen profeet, zij zijn vervald, want het is het
Schotsche volk welgegaan in het land, dat de Heer hun God hun ge-
geven had, hun en hunnen kinderen. De doorzetting der reformatie
was Schotlands geestelijke wedergehoorte, zoodat een kemmer van
Schotlands geschiedenis als Froude Knox naar waarheid kon noemen
«the ome man without whom Scotland, as the modern world has
known it, would have had mo existences. 1)

1) Wvaude, History of Eagland, vol. X, p. 190.




STHELLINGHN,







STHLLINGHEN.

&

Het verschil tusschen Calvijn en Knex is weer een verschil van

karakteraanleg dan van geestesrichting.
IL.

Het theocratisch karakter der Bchotsche reformatie moet geacht

worden voor Schotland een zegen te zijn geweest.
111

Tn de formule «de Bijbel iz Gods Woord> moet de uitdrukking
«Gods Woord» niet worden opgevat in den zin van «the plain Word
of God» bij Knox, maar in den zin van 1 Petrms 1 : 25.

IV.

De gewetensvrijheid in den modernen zin van het woord kan

slechts zeer indirect eene vrucht der reformatie worden genocemd.
Y.

De strijd over de praedestinatie vindt zijnen grond in het psychi-
sehe feit van den strijd, dien er voor ons denken bestaat tusschen
de begrippen: genade en rechtvaardigheid.

VL

In ditzelfde psychische feit vindt de strijd over de weerloosheid

(Anabaptisme, Tolstoiisme) zinen grond.
V1L

De Gereformeerde leer is zonder de Gereformeerde praktijlk niet te

verstaan. L




v STBELLINGHN.

VIII.
Theologic zonder metaphysica is onbestaanbaar.
IX.

Terecht 7zegt Dr. J. H. Guoning Jr. (Komi het op vroomheid des
horten aan? Nijmegen 1893, bl. 10): «Deze subjectiveering van den
godsdienst (na Schleiermacher) zag voorbij, dat, krachtens de éénheid
des geestes, de godsdienstige aandoening, of het gevoel, van den aan-

vang af een verstandelijk element, een kiemend oordeel in zich draagt;
anders zou dat gevoel bloot aesthetisch zijn.»

X.
Zuiver nominalisme leidt tot scepticisme.
XI.
Zuiver realisme leidt tot pantheisme.
XII.

-De  Christelijke dogmatick moet zoowel waardeeringsoordeelen alg
theorctische oordeelen bevatten.

Het utilisme miskent den adel van het zedelijke leven.
XIV.

De brief aan de Romeinen is geschreven aan eene Heiden-Chiis-
telijke gemeente,

XV.
In Rom. 7 : 7—24 wordt beschreven het leven van den tot inkeer
komenden mensch (Paulus), véordat hij komt tot het geloof in Chrisbus.

XVYI.

Rom. 7 : 26 1s eene interpolatie.

XVIL
Omzetting van Joh. 5 en 6 verdient aanbeveling.
X VIIL

In Gen. 49 : 10 leze men 9% in plaats van 1 fow.




STELLINGEN. v

XIX.

Het boek Job is geene theodicee.

XX.

Hr is geen voldoende grond om in het boek Job de redenen van

Elihu als byvoegsel van eene latere hand te beschouwen,
XXI.

Terecht neemt Robertson Smith (De profeten van ITerad, Nijmegen
1389, bL 206 vv.) in Hosea I en Il een historischen grondslag aan.
XXII.

Hoewel het begrip 7273 in het O. T. niet altijd het karakter van
vergelding draagt, moet toch de poging van Ritschl (Die christliche
Lehre von der Rechiferiigung und Versihnung, 3¢ Aufl. Bd, II, Bonn
1889, 5. 102 1) om aan te toonen, dat het element van vergelding
in hedoeld begrip geheel bijzaak is, aly mislukt beschouwd worden.

XXIIL

De stelling van Sohm (Kirchenrecht, Bd. I, Leipsig 1892, 8. 1):
«Das Kirchenrecht sbelib mit dem Wesen der Kirche in Widerspruehs»
miskent den goddelijken oorsprong des rechts.













I
!
{






http://www.tcpdf.org

