
De eschatologische voorstellingen in I en II Corinthe

https://hdl.handle.net/1874/233816

https://hdl.handle.net/1874/233816


??? â– J Jhjji^. t?š. % J R. SLOTEMAKER DE BRUINE. E tfflTOLOElSCHE I00IISTELLIN6EÂ? IN I EN II CORIN?•HE-. m m. UTRECHT, C. H. E. BREIJER.1894. h-â– I.Ol



??? \' s â–  r. â€? )



??? /â–  ;



??? , h , J ,. \'t\' I \\ : c ...li. \'v; â– â–  7\' â–  â–  ; -V â–  \' â–  â–  â–  ^ v. r r- â€? J / . /



??? DE ESCHATOLOGISCHE VOORSTELLINGEN IN I EN II CORINTHE. " I â€? / Â? V"



??? rijksuniversiteit utrecht1394 6789



??? ESCmUDLOGISCHE VOORSTElLIKeEII IN I EN II CORINTHE. PROEFSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN GRAAD VAN Doctor in de Godgeleerdheid AAN DE RIJKS-UNIVERSITEIT TE UTRECHT, NA MACHTIGING VAN DEN RECTOR-MAGNIFICUS M". M. S. POLS, Hooglccraar in de Faculteit der Rechtsgeleerdheid,VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DER UNIVERSITEIT TEGEN DE BEDENKINGEN VAN DE FACULTEIT DER GODGELEERDHEID TE VERDEDIGEN op Dinsdag 26 Juni 1894, des namiddags ten 2Vs ure, DOOR JAN RUDOLPH SLOTEMAKER DE BRUINE, geboren te SLIEDRECHT. â€? \\ >â–  Ie- UTRECHT C. H. E. BREIIER1894.



??? Zuidholl. Boek- en Handelsdrukkerij, \'R-Gravenhage. r O O ^



??? mijne @uders.



??? I 1?ˆ I . * . Â?Â? s \'L Jim J > i â– i



??? Bij de afsluiting van mijn acadeinischen loopbaan ivil ik eenwoord van dank spreken tot allen, die invloed geoefend hebbenop mijne vorming. Dit geldt wel vooral U, Hooggeleerde ledender Theologische Faculteit en Hoogleeraren vamvege de Her-vormde Kerk. Als gij mij inleidet in zoo menige vraag, die ophet gebied der godsdienstwetenschap van groot belang is, danhebt ge mij mijn studievak te meer doen lief krijgen en het ge-wicht er van doen gevoelen. Inzonderheid denk ik hierbij aaiiU, Hooggeleerde CkaMER, die door uive fijne nauxvkeurigheiden volkomen vrijheid tegenover den overgeleverden tekst mijnesluimerende liefde voor exegetische studiSn hebt opgeivekt engericht op het N. T. En het is mij een oorzaak van ongeveinsdesmart, dat gij, als mijn Promotor aangeivezen, aan mijn stukom opzet en uitwerking uwe sympathie niet kondt geven.Vergun mij, dat ik mij nochtans in uiv aandenken aanbeveel enden wensch uitspreek, dat ik op Uive bereidwilligheid, die ik



??? X zoo vaak, ook nog in den aanvang bij de bewerking van mijnproefschrift, heb ervare^t, soms een beroep moge doen. Het andere deel mij7ier academische vorming dank ik aanmijne vrienden. Nu wij scheiden, erken ik het nog eenmaalvoor U, dat ik zeer veel aan U verplicht ben. Kritiek, hoehard soms, maar die uit waarachtige belangstelling voortkomtmist hare werking zelden.^ Niet licht wordt te hoog aangeslagen,wat vooral gij voor mij geweest zijt, met wie ik ?Š?Šnzelfdelevensdoel beoog en met wie ik was verbonden door liefde tot?Š?Šn Heer. Helaas, zoo zelden zullen wij elkaar weder ontmoeten.Afstand en drtikke werkzaamheid zullen ons vaak lang geschei-den houden. Moge er iets blijven nawerken van dat geestelijkerapport, dat wij soms i7t Utrecht gevoeldenl



??? INHOUD. bl. INLEIDING. I. Algemeene Inleiding......... 1â€”5 Nieuwe toestanden: critiek wordt toegelaten, dochvoor verkeerden maatstaf moet gewaakt worden. DeN. T.ische schrijvers moeten uit het Jodendomworden verklaard. II. Paulus.............. 6â€”8 Factoren van het Paulinisme: Juda??sme, Christen-dom, Grieksche nadonaliteit van den schrijver,Hellenisme. III. Juda??sme en Hellenisme........ 9â€”27 Nauwkeurige bepaling noodig. Het Juda??sme. HetHellenisme als politiek verschijnsel, bl. 11; alsreligieus verschijnsel, bl. 13. De Joodsche en deHelleensche anthropologic, bl. 15. De Eschatolo-gische voorstellingen in de apocrypha en pseud-epigrapha des O. V., bl. 17. Omgeving van Paulus,bl. 25. DE ESCHATOLOGIE. IV. De Eschatologie in het algemeen. . . . 28â€”32 Eschatologie niet Grieksch, maar Joodsch, bl. 28.Belang van dit onderzoek, bl. 29. Standpunt-Bruins, bl. 30. V. De Eschatologische voorstellingen in I EN II CoR.............33â€”112 Volgorde, bl. 33.



??? XII A. De dood. Is de dood natuurlijk? I 15 : 20â€”23en 47â€”50, bl. 33. Zondigheid en vergankelijkheidder bl. 34. B. Toestand na den dood. Doodsgevaar, bl.36. Plaats der afgescheidenheid, bl. 37. Toestandder afgescheidenheid, xotuxa-Scet, bl. 38. C. Sterven, dood en opstanding vanChristus. De realiteit dezer gebeurtenissen,vooral der opstanding, I 15 : 3â€”8, bl. 38. D. Wederkomst van Christus. Het feit,I II : 26, bl. 42; I 16 : 22, bl. 46. I i : 7, S,bl. 47. Het leven met het oog op de parousie:het huwelijk, I 7 : 25â€”32, bl. 49. E. Opstanding der dooden. In verband metdie van Christus, II 4 : 14; 13 : 4; I 6 : 14,bl. 53. Oefent invloed ook op dit leven, II 5 :15 > bl. 55. Redding uit doodsgevaar, II i : 8â€”10,bl. 55. Alleen de geloovigen staan op, bl. 56.1 15 :20â€”23, bl. 57. De twijfel aan de opstanding,I 15 : 12â€”19, bl. 59. Bezwaren tegen de opstan-ding, I 15 : 35â€”49, bl. 61. De zekerheid vanhet opstandingslichaam; zijn gesteldheid, II 4: â€”5 : 8, bl. 67; 4 : 16â€”18, bl. 67; 5 : i, bl. 69;5 : 2, bl. 71; 5 : 3, bl. 72; 5 : 4, bl. 74; 5 = 5>bl. 75; 5 : 6â€”8, bl. 76. De afwijkende exegeseder comm., bl. 79. I 15 : 50â€”52, bl. 82.

F. Het Gericht. iToMvnevoi â€” trul^oufvoi bl. 85.Het\'gericht Gods, reeds nu openbaar, I 11 : 30,bl, 87. Wie houdt het gericht? bl. 89. De heiligenrichten mede, 16:2,3, bl. 89. De gemeenteoefent reeds nu gericht, I 5 : iâ€”13 en 6:9, 10;bl. 92. De be.slissing valt in het eindgericht, bl.95; Khiifovonsiv, bl. 95. Ook de geloovigen wordengeoordeeld, bl. 97; Paulus, I 4 : 3â€”5, bl. 97;I 9 : 22â€”27, bl. 98; stadium, worstelperk, kroon, De Evangeliedienaren worden geoordeeld,I 3 : 4â€”15, bl. loi; de gemeente wordt geoor- bl.



??? XIII bl. deeld, bl. 103. Als maatstaf in het gericht geldende werken ,16: i; II 5 ; i o, bl. 105; als maat-staf geldt het. geloof, bl. 107. G. De eeuwige toestand. I 10 : 11; oduv,bl. 107; tsaoÂ?, bl. 108. I 15 : 24 â€” 28, bl. 109.I 15 : 50â€”53. bl. III. I 13 : 10â€”13, bl. iii. VI. Onderlinge verhouding dezer voorstel-lingen...............113â€”120 De eenheid der voorstellingen: opstanding enleven na den dood, bl. 113; leven des geloofs enopstanding, bl. 114; het geloof en de werken inhet gericht, bl. 115. De volgorde der gebeurte-nissen, volgens Henoch, bl. 115; volgens IV Ezra,bl. 116; volgens Paulus, bl. 118.



??? L IJ S T bevattende de volledige titels der geciteerde werken.Van werken, die slechts ?Š?Šnmaal worden aangehaald,is de volledige titel tevens ter plaatse opgegeven. Baljon, J. M, S. De tekst der brieven van Paulus aan de Ro-meinen, de Corinthi??rs en de Galatiers als voorwerp vande conjecturaalcritiek beschouwd. Utrecht 1884.Briet, J. Y. De Eschatologie of Leer der toekomende dingen,volgens de Schriften des Nieuwen Verbonds, 2 dln. Tiel 1857-58. Bruins , dr, J, A. De parousie in den eersten Corintherbrief . Theol. Tijdschr. XXVI, bl. 381â€”415, 471â€”513- Leiden 1892,Cremer , dr, H, Biblisch-theologisches W??rterbuch der N. T.lichen Gr?¤cit?¤t. 5te Aufl. Gotha 1887.Fabricius , J. A. Codex pseudepigraphus V. T. 2 vol. Hamburg1722â€”23. Gr?¤fe, E. Das Verh?¤ltniss der PauUnischen Schriften zurSapientia Salomonis. Theologische Abhandlungen, Carlvon Weizs?¤cker gewidmet, S. 253â€”286. Freiburg 1892.Heinrici , dr. C. F. Das erste Sendschreiben des Apostel Pauhts an die Korinthier. Berlin 1880.Holsten, DR. C. Zum Evangelium des Paulus und Petrus.Rostock

1868. Holsten, dr. C. Das Evangelium des Paulus I. Berlin 1880.



??? XV pgi Kabisch , R. Die Eschatologie des Paulus, in ihren Zusammenh?¤n-gen met dem Gesamtbegriff des Paulinismus. G??ttingen 1893. Kl??pper, A. Kommentar ??ber das zweite Sendschreiben desApostel Paulus an die Gemeinde zu Korinth. Berlin 1874. K??nig, dr. E. Einleitung in das alte Testament mitEinschlussder Apocryphen und Pseudepigraphen alten Testaments.Bonn 1893. Van Leeuwen, J. A. C. De Joodsche achtergrond van den Briefaan de Romeinen. Utrecht 1894. L??demann, dr. H. Die Anthropologie des Apostel Patdus undihre Stellung innerhalb seiner Heilslehre. Kiel 1872. Van Manen, dr. W. C. Paulus IL De Brief aan de Romeinen.Leiden 1891. MeusCHEN, J. G. Novum Testamentwn ex Tabnude et Antiqtii-tatibus Hebraeoruni illustratum. Lipsiae 1736. Meyerâ€”Heinrici. Kritisch exegetischer Kommentar ??ber dasNeue Testament. Der erste und der zweite Brief an dieKorinther. 7^2 Aufl. G??ttingen 1888â€”90, Moscoviter, S. J. Het Nieutve Testament en de Talmud.Rotterdam 1884- Pierson, A. et Naber, S.A. Verisimilia. Laceram conditionemNovi

Testamenti exemplis illustrarunt\'et ab origine repe-tierunt. Amstel. 1886. Pfleiderer, dr. O. Das Urchristenthnm, seine Schriften undLehren, in geschichtlichem Ztisammenhang. Berlin 1887. Pfleiderer . dr. O. Der Patilinismus. Aufl. Leipzig 1890. Schlatter, A. Der Glaube im Neuen Testament. Leiden 1885. Schmiedel, P. W. Die Briefe an die Korinther. Y^Tva^zomm^ntdirzum Neuen Testament II. Freiburg 1891. SchoettGEN, C. Horae Hebraicae et Talmudicae in UniversumNovum Testamentum. Dresdae et Lipsiae 1733.



??? XVI Sch??rer, dr. E. Geschichte des J??dischen Volkes im ZeitalterJesu Christi. 2\'Â? Aufl. des Lehrbuchs der Neutestament-lichen Zeitgeschichte. 2 Th. Leipzig 1880â€”86. Steck, R. Der Galaterbrief nach seiner Aechtheit untersucht,nebst kritischen Bemerkungen zu den Paulinischen Haupt-briefen. Berlin 1888. Weber, dr. F. System der altsynagogalen, pal?¤stinischen Theo-logie aus Targum, Midrasch tind Talmud dargestellt. Leipzig1880. In 1886 opnieuw uitgegeven als: Die Lehren des Talmud. Weiss, dr. B. Lehrbuch der Biblischen Theologie des NeuenTestaments. Aufl. Berlin 1888. WiNER, dr. G. B. Grammatik des neutestamentlichen Sprach-ideoms. Aufl. Leipzig 1844. Z??CKLER, DR. O. Die Apokryphen des Alten Testaments, nebsteinem Anhang ??ber die Pseudepigraphenliteratur. Kurzge-fasster Kommentar zu den H. Schriften A. und N. T.A IX. M??nchen 1891.



??? II LII â– piLlliL.lUl^lSmPV?œPaP V . \' - \'t . j â–  iV â–  .4.1 â€?f .\' . \'??-



??? Jt .ILMUIJU ..4ivU. 1,.1. -Â? â– â– â€”Tr- i-.-f A â€? > .



??? INLEIDING. I. ALGEMEENE INLEIDING. Er komt in de theologie op critisch gebied langzamerhandmeerdere helderheid. Men begint te gevoelen, dat de scheidingtusschen rechter- en linkerzijde ten opzichte van het recht dercritiek geen reden van bestaan heeft. â€žVooruitstrevend" enâ€žconservatief" zijn beide aanduidingen uitsluitend van formeelenaard, en daarom den wetenschappelijken man â€” ook denwetenschappelijken theoloog â€” onwaardig. Het is om beginselente doen, niet om iets nieuws te zeggen, noch om het oude tebewaren. Deze helderheid komt echter eerst langzamerhand. Delinkerzijde gaat nog voort (bv. bij monde van Loman in hetMaart-nummer van de Gids dezes jaars), als hoofdpunt vanverschil telkens de bijbelcritiek op den voorgrond te schuiven.En het verwijt hierover moet minder haar, dan wel de rechter-zijde treffen, die â€” met afwijking van de lijn der reformato-ren â€” jaren lang haren bijbel als haar hoofdvesting verdedigdeen helaas, tot verdedigen zich bepalen moest. Geen positief op-treden , geen strijd om beginselen, geen gehoor eischen in naamder wetenschap, slechts eene defensie der linie,

soms zelfs alleender hoofdpunten, durfde zij zich veroorloven. En toch bezit zijten slotte door haar geloofsgemeenschap met de heilige schrij-vers meerder kracht. Maar haar krachtsontplooiing werd beletdoor het verkeerd gekozen standpunt. Dat hiervoor de oogenopengaan, doet een goede hoop koesteren voor de toekomst.



??? De bedoelde uitspraak van LoMAN luidt aldus: â€žIn dezoogenaamde positieve kringen vertoont zich met toe-nemende duidelijkheid de behoefte aan eene grondigeherziening der apologetische practijk tegenover de modernehistorische wetenschap. Steeds vermenigvuldigen zichvoor de orthodoxe partijen de bezwaren, om ook maarbehoorlijk kennis te nemen van den arbeid der bijbel-critiek, laat staan om de aangevoerde argumenten langsden weg van geregelde bewijsvoering te weerleggen"(Gids 1894, bl. 544). Het is een smaad voor de rechterzijde, dat Michelsenin het Theol. Tijdschr., deel XX, 1886, bl. 372, schrij-ven kon, dat â€žde ethische fractie der orthodoxie,gaandeweg meer tot de erkentenis gekomen, dat dekerkelijke beschouwing van het ontstaan des bijbelsvoor de kritische moet wijken, in hoofdzaak de resul-taten van het moderne onderzoek aanvaardt." â€žKerke-lijk" en â€žcritisch" mocht geen tegenstelling gewordenzijn en het (wetenschappelijk) onderzoek niet specifiekâ€žmodern" heeten. Voor het standpunt der reformatoren vergelijke menO. a. Dr. J. Cramer : De Schriftbeschouwing van

Calvijn,in dl. III der .,^Nieuwe Bijdragen". â€” Wat speciaal hetNederlandsch-Gereformeerd standpunt betreft, lette menop de Canon-critische verhandeling, die de â€žStaten-vertaling" laat voorafgaan aan den brief aan de Hebre??nen op de text- en conjecturaal-critische opmerkingen,aldaar bij Matth. 27 : 9. Hiermede is â€? echter geenszins gezegd, dat de schrift-critiekons op â€žneutraal" terrein voert. In twee??rlei opzicht blijft descheiding. Allereerst is noodig, dat de criticus zijn voorwerpkenne en doorzie. Een ontwikkeld litterator kan elke fout inde scansie der verzen aanwijzen en eiken zin der Pandectenvertolken. Maar om waarlijk ons het geheel te doen gevoelen,



??? hebben wij behoefte aan een dichter en een jurist. Zoo ook inzake de H. Schriften. â€žIn religione christiana de rebus etfactis, non de ideis solum agitur," maar juist daarom is hetongeoorloofd, O. en N. T. te behandelen uitsluitend als voort-brengselen van Hebreeuwsche en Grieksche letterkunde. In dehistorie der critiek zouden vele zonderlinge meeningen niet tevermelden zijn, wanneer men gevoeld had, dat met lexicon enconcordantie en grammatica de diepe zin des bijbels niet wordtverstaan en dat bij gebrek aan eenheid in geloofsleven ook debedoeling der schrijvers niet juist kan worden vertolkt. â€”Eene tweede opmerking sluit hierbij aan. De rechterzijde heeftte waken tegen het indringen van alle methoden, die in waar-heid niet uitvloeisel zijn van wetenschappelijken zin, maar vanongeoorloofde praemissen. Van Manen \\Paulus II] acht, dat de brief aan de Romeinenniet door Paulus van Tarsen kan zijn geschreven, wijl dedogmatische voorstellingen [bl. 126â€”151] voor dien tijd te zeerontwikkeld zijn en zich zulk een stelsel niet verwachten laatbij een pas bekeerde [bl. 143 V. en 193]; maar deze

meening\'neemt waarschijnlijk haar oorsprong in de op bl. 182 te vindenuitspraak: Paulus wordt in dezen brief geteekend als geroepenâ€ždoor onzen Heer Jezus Christus, hoewel deze niet meer opaarde werkzaam w." â€” Tegen deze dogmatische exegese, tegendeze critiek, die haar maatstaf niet aan haar voorwerp ont-leent, heeft de rechterzijde zich te verzetten. Ook zij gaatongetwijfeld van praemissen uit â€” iedere wetenschap bouwt opeen basis â€” maar zij doe dit naar den stelregel van het tvvsuiaxtikxTTVsvfAOiTiKoig <Tv<yxpivstv en brenge geene elders verworven over-tuigingen in rekening. In hoofdstuk II komen wij nog op een en\'ander terug.



??? inzonderheid inzake de theorie??n omtrent Paulus bekeering.Hier zij nog slechts vermeld, dat men der rechterzijdeonrecht aandoet, door haar een begrip van openbaringtoe te schrijven, waarbij deze eenvoudig wordt: mede-deeling van feiten; eene opvatting die HOLSTEN [ZumEvang. des Paulus u. Petrus en Das Evang, des Paulus^de Inleidingen] terecht op psychologische gronden ver-werpt, doch waarbij hij zich den weg tot verklaringafsnijdt, door zelf den metaphysischen factor buiten reke-ning te laten. Z???? ligt voor de exegese een nieuw veld open. Van het pole-misch en defensief standpunt, dat altoos verzwakt, moet wordenovergegaan tot thetischen arbeid. De exegese van het N. T.worde beoefend van uit juister gezichtspunt. Het is eigenaardig,dat voor de verklaring van de Boeken des N. V. al te weiniggelet is op den bodem, waaruit zij zijn voortgekomen: hetJodendom. De nieuwere commentaren bieden veelal paralellenin overvloed uit de classieke litteratuur; op de LXX en depseudepigrapha wordt slechts .ter loops opmerkzaam gemaakt,evenals op het latere Jodendom. De arbeid van

Lightfoot,schoettgen, Meuschen e. a. bleef bijna ongebruikt, terwijltoch de verklaring op dezen weg zich eerder liet wachten. Velehypothesen aangaande Hellenistischen invloed, ja Griekschenationaliteit zouden in hunne werking zijn beperkt of wellichtniet eenmaal opgeworpen. â€” Na SCH??RER is het vooralSchnEDERMANN , die sinds enkele jaren voor deze dingen deaandacht vraagt. En het zal â€” naar ik hoop â€” bij ons verderonderzoek blijken, dat op dezen weg meer-dan e\'?Šne wonder-lijke hypothese overbodig wordt en meer dan een crtix althansiets meer licht ontvangt. Voor de bijzonderheden zie hoofdstuk II.



??? II Dr. Georg Schnedermann gaf in 1884 uit: â€žZ^^ziJudenthtim u. die christliche Verk??ndigung in den Evan-geli??n", waarin hij den onderbouw van de theologie dersynagoge noodig oordeelde voor de studie van het N. T.en het gemis daarvan als de oorzaak van veel willekeurin de critiek beschouwde. In 1890 verscheen van hem:.^.Jildische Hintergrund im N. T.", een Antrittsvorlesung,en .^^Zwei neue Gesichtspunkte in der Theologie^\', qqvi ookafzonderlijk uitgegeven artikel in het S?¤chs. Kirchen- undSchulblatt, Nr 8â€”11; terwijl in 1893 het licht zagâ€žy^jÂ? Verkilndigtmg und Lehre vom Reiche Gottes, in ihrergeschichtlichen Bedeutung\'" H?¤lfte: die Verk??ndigungJesu vom Kommen des K??nigreiches Gottes. â€” In ditlaatste werk meent hij: Jesu Gedanken vom ReicheGottes waren Israelitisch, zoodat het nieuwe in Zijneprediking niet op aard of wezen betrekking heeft, maarslechts het feit van het gekomen zijn betreft ;^hetzelfdeschijnt te moeten worden aangenomen voor Paulus (S.65, nt).



??? II. PAULUS. Wij stellen ons voor, een onderzoek intestellen naar beschouwin-gen, die worden aangetroffen in brieven, op naam van Paulusstaande. Om deze beschouwingen ten volle te kunnen verstaan,zullen wij dus allereerst een beeld moeten vormen van de omgeving,waarin de apostel leefde, en de overtuigingen, die daar in om-loop waren. Opvoeding en contemporaine litteratuur of leerzullen tot de constitueerende factoren moeten worden gerekend.Te meer is dit noodig, nu voor de verklaring van Paulinischeuitspraken velerlei theorie??n worden verkondigd, die minder ofmeer met de feiten in tegenspraak zijn. Paulus, de zoon van een Farize??r, was geboortig uit Tarsen,doch opgevoed in Jeruzalem, waar hij leerling was van denom zijne thora-kennis beroemden en om zijne verdraagzaamheidbekenden Gamali??l. Zie verder Herzogs R. E\'. art. .^.^Paulus der Apostel"van W. Schmidt, XI, S. 356 ff en .^..GamalM\' vanW. Pressel, IV, S. 744 f. Allereerst komt dus de factor van het Juda??sme (a\'loy^a/tr/^o?,Gal. I : 13, 14) in aanmerking. De apostel was bekend methet Joodsche denken, de Joodsche idealen,

ja hij deelde ze.Doch een nieuw element heeft in zijn leven gewicht gekregen:Paulus is bekeerd, d. w. z.: hij heeft zijne vijandschap jegensden persoon van Jezus van Nazareth afgelegd en Hem alserkend. Deze gebeurtenis had grooten invloed op zijn levea; al



??? werden zijne beschouwingen er minder door gewijzigd, zewonnen er door aan diepte. Wij zullen later gelegenheid hebben,daarop uitvoerig te wijzen. Nu zij echter uitgesproken, dat debodem van zijn gansche denken Joodsch heeft kunnen blijven. Het feit der bekeering van Paulus is de eenige sleutel totverklaring van het raadsel, hoe zulk een ijveraar voor de wetheeft kunnen worden een verkondiger van de Messianiteitvan Jezus, den Gekruisigde. Maar dan moet die bekeeringeene realiteit zijn, evenals het cScp?–Jj KXfioi. Wie een vanbeide loochent, plaatst ons voor een psychologischraadsel en snijdt de mogelijkheid eener verklaring vanhet Paulinisme af. Holsten [Zum Evang. des P. u. P.S. IX en Das Evang. des P. S. X] en Pfleiderer\\Urchr. S. 32â€”43 en Paulin."^ S. 2 ff] kunnen krachtenshunne wereldbeschouwing de realiteit der verschijningvan Christus niet aannemen; eene psychologische ver-klaring wordt beproefd, doch zonder metaphysica. Zieverder in V, C ad I Cor. XV : 3â€”8. \' Naast deze beide factoren worden ons twee andere genoemd.Het ingrijpendst is de onderstelling van hen, die de

Joodschenationaliteit van den schrijver der hoofdbrieven verwerpen enin hem een geboren Griek zien. Meer verbreid is de stelling,dat naast het Juda??sme ook aan het Hellenisme een ruime plaatstoekomt bij de bestudeering van Paulus. pierson en Naber inde Verisimilia i), Steck in zijn Galaterbrief, Van Manen inzijn Paulus II, hebben op het Grieksche karakter den nadrukgelegd; terwijl velen, o.a. Pfleiderer, Sch??rer, Schmiedel,telkens sporen van Hellenisme meenen te kunnen aanwijzen. Steck meent bv. (S. 274), dat de gewoonte, in I Cor.XI : i â€”16 bedoeld, zich bij den â€žj??disch Geborne"moei- i) Voor den volledigen titel der geciteerde werken, lie de Lijst, bl. XL



??? lijk laat begrijpen en veel meer â€žGriechisch" is. â€” Overde Verisimilia vergelijke men de critiek van Kuenen,Theol. Tijdschr. XX, 1887, bl. 491â€”536. â€” Van VanManen komen vooral in aanmerking de blz. 186â€”190over â€žde nationaliteit van den schrijver." De kwestie-zelf der Grieksche nationaliteit kan hier nietbehandeld worden. Men vergelijke J. A. C. Van Leeuwen,De Joodsche achtergrond van den brief aan de Romeinen.Alleen zij hier opgemerkt, dat men tot zulke hypothesenslechts dan de toevlucht mag nemen, wanneer alle anderewegen gesloten zijn; terwijl het in den loop van onsonderzoek meermalen blijken zal, dat eene goede oplos-sing eerder zonder, dan met deze onderstelling verkre-gen wordt. Voor ons hebben de onderstelde Hellenistische trekkengroot belang, omdat zij in de Eschatologische voorstel-lingen zoo veelvuldig voorkomen. De onbepaaldheid vande uitdrukking dringt echter tot een opzettelijk onder-zoek, dat wij in hoofdstuk III instellen. In geen geval zie men in Paulus den dialecticus, die, wikkenden wegend anderer oordeel, ten slotte het eigen standpunt kiest;als had b. v. het

verkeer met den Alexandrijnschen Apolloshem langzamerhand voor spiritualistische gedachten gewonnen.Niet de redeneering der scholen, maar de practijk van hetleven maakte hij door. Wat zijne vurige ziel greep, vond inhem den onversaagden verdediger. En toen de Zoon van Godin Hem was geopenbaard, heeft hij Diens Evangelie door smaaden gevaar voortgedragen: fV/orfuo-f, S/o xxi ??^ctK^josv. Vgl. Pfleiderer, Urchr. S. 161, en daartegen Gr?¤fe,Sapientia, S. 276.



??? III. JUDA?•SME EN HELLENISME. Bij de verklaring van â€žPaulinische" uitspraken worden nietzelden deze beide factoren gebruikt, hetzij men meent, dat zeelkander uitsluiten en dus hun samentreffen interpolatie ver-raadt (zooals Bruins , Parousie), hetzij men acht, dat zij althanseenigen tijd onvermengd naast elkaar konden voortleven (zooalsPleiderer, Sch??rer enz.). Een juist oordeel wordt eerst moge-lijk na nauwkeurige bepaling der beide begrippen. Deze is voor het Juda??sine niet zeer bezwaarlijk. Sinds dedagen van Ezra kenmerkt een nomistische trek het volk Isra??l.De thora wordt de band, die al meer het volk verbindt enstraks in staat blijkt, zelfs het gemis van een eigen vaderlanden van politiek bestaan te vergoeden. De voortgezette arbeidder Soferim werd neergelegd in Targum, Midrasch en Talmud,terwijl ook sommige der apocryphe boeken des O. V. bronnenvoor dit Juda??sme zijn. Vgl. vooral Weber, Th/w//^/, de Inleiding en S. iâ€”14;SCH??RER, Geschichte Israels, I, S. 86â€”124. Het ligtvoor de hand, dat in de christelijke wereld aan de Joodschelitteratuur allerlei ter verklaring van het N. T.

ontleendwerd, waarbij men echter te ver kon gaan, door (zooalsSchoettgen) de Rabbijnen te maken tot christelijketheologen, die zelfs over de conwiunicatio idioniatum vangedachten gewisseld hadden. Ook het tegendeel komttrouwens voor; Moscoviter maakt in zijn Het N. T.en de Talmud Christus en de schrijvers des N. T. een-voudig tot rabbijnen.



??? lO Dat de Talmud enz., hoewel de codificatie later valt,geacht kan worden de gedachtenwereld te vertegenwoor-digen ook van den aanvang onzer jaartelling, verzekereno. a. SCHOETTGEN, Horae, praefatio Â§ XIII, W??NSCHE(bij Moscoviter, bl. 42 nt), SCBI^ATTER, der GlazibeimN. T., S. 536 f, Sch??rer, I S. 87. Naast dit Jtidaisme, de richting, die in de thora Gods volleopenbaring vindt en met die thora het heil des volks absoluutverbonden acht, noemt men nu het , aanduiding van een vaag begrip, dat niet zelden den indruk maakt van gebruiktte worden tot bedekking van lacunes. Eene korte beschrijvingmist men. En vooral zijn twee zaken voortdurend dooreen ge-ward; de politieke en de religieuse beteekenis. Ter bepaling van het begrip gaan wij allereerst lexicogra-phisch te werk. Een is een Griek, bewoner van Grieken- land, en vandaar beschaafde, die den toon aangeeft in dewereldcultuur (Rom. I : 14, tegenover meest echter wordt het in het N. T. genomen als verzamelnaam voor allen,die niet tot het bondvolk behooren, eene echt Joodsche expressie(Rom. I : 16, tegenover \'\'lov\'Sxiog-, Col. 3 : 11 =

dxpolSvffTix).\'EAA^w^cy, dat in de H. S. niet voorkomt, beteekent intrans :â€žzich als een geboren Griek gedragen" en trans: â€žiemand tot,Grieksche gebruiken brengenen gaat dus op de eerste betee-kenis van \'EA^v terug; evenzoo \'E?>Mivi(Tf/,ot; (alleen II Macc.4 : 13) en Ten opzichte van dit laatste woof-d treft ons in hetN. T.isch spraakgebruik echter wederom de eigenaardig-heid, dat het verwant is met de beteekenis van EAA^jvals: â€žniet-lid van het bondsvolk." In Hand. 6: i; 9: 29[en 11: 20] wordt het namelijk waarschijnlijk gebruiktniet in den zin van Grieksch-sprekende Jood (z???? WiNER,



??? II s. 33), maar van niet-Jood, die tot den dienst van denwaren God gekomen is, proselyt (z???? K??nig, Einleitungin das A. T., S. 468). Is dit zoO, dan heeft ook hierhet N. T.isch idioom een anderen zin gegeven aan hetGrieksche woord. \'EK^yjyts-Ti]? in het profane Grieksch iseen niet-Griek, die Grieksche manieren aanneemt, in \'tN. T.isch Grieksch een Griek, die de Joodsche zedengaat volgen. Het Hellenisme, als het overnemen van Grieksche zeden engewoonten, is de aanduiding van een verschijnsel, dat zichvoordoet sinds Alexander den Grooten, Deze vorst wenschteeen wereldrijk, dat door ?Š?Šnheid van taal, zeden, godsdienstzou verbonden zijn; en zijne opvolgers hebben deze pogingenvoortgezet. Het Hellenisme heeft dus eene nivelleerende werking,die zich openbaart op elk gebied des levens, en in den gods-dienst tot de grootst mogelijke verdraagzaamheid leidt. Vgl. de artt. .^.^Hellenisten\'\' en .^.^Hellenistisches Idiom" vanEd, Reuss in R. E.Â? V, S. 738â€”749. Toen de Jodenook binnen den kring dier wereldbeschaving getrokkenwerden, hebben zij met hunne eigenaardige gedachten-wereld o. a. in de

taal Koiv^i] verschillende nieuwe be-teekenissen ingedragen, waarop bij de verklaring vanhet N, T. streng moet worden gelet. Men zie bijv,II Cor. 6 : 11â€”13 en het niet-gemotiveerde, maar vanclassiek standpunt uitnemend begrijpelijke oordeel derVerisimilia, p. 99 nt.: hi versus plane absurdi sunt;quod qui negat, is Graece ignor??t, â€” Voor de wereld-beteekenis van het Hellenisme zie men SCH??RER I,vooral S, 144 ff; II, S, 694 ff;KUENEN, Godsdienst vanIsra??l II, bl. 382â€”432, Toen Isra??l met dit verschijnsel in aanraking kwam, is hiereen nieuwe toestand openbaar geworden: scheiding tusschen de



??? 12 > sfeer des dagelijkschen levens en die van den godsdienst. HetHellenisme bezat de macht, elk levensgebied te doordringen,behalve wanneer de religie daarmede gemoeid was. Dan stuittealles af. Deze geheel eenige gebeurtenis in de oude geschiedenisheeft het volk Isra??l als zoodanig doen voortbestaan. Al meer en meer werd het Grieksch de volkstaal. Niet alleenwerd de wet, en allengs het gansche O. T., in het Griekschvertaald, maar ook de synagoge-dienst in de Diaspora had plaatsin die taal; de scheldbrief mocht in het Grieksch geschreven zijn;de schrijver van II Macc. i : iâ€”9 kon zich voorstellen [de pericoopis oorspronkelijk Grieksch], dat Joden te Jeruzalem in een briefover een godsdienstig feest de Grieksche taal bezigden. AllerleiHellenistische gebruiken drongen bovendien door in de spelen,de kunst, den handel, de kleeding (vgl. SCH??RER II, S. 26â€”46).Wat onder deze Hellenistische trekken moet worden verstaan,wordt vooral uit de boeken der Maccabe??n duidelijk. II Macc.4:13 verhaalt, dat tijdens het hoogepriesterschap van Jasonzulk. een Â?^i^vi \'EAAjjv/o-jC^ou en yrpof^xvit;

aKXo(PvKi(7[Jt,ox> plaats had,dat de priesters meer om het discus-werpen dan om de offerszich bekommerden; er wordt gesproken van de oprichting vaneen gymnasium (I i : 14; II 4:9, 12), een worstelperk (II 4:9,naar de lezing ?¨Cpt^fSsiov; II 4 : 14). Het zijn alles zaken, dieden godsdienst niet of niet van nabij betreffen, en dan ookwerden verdragen. Toen de lust tot nivelleeren zich echter ook over dit heiliggebied begon uit te strekken, is er verzet ontwaakt. Dit ge-schiedde vooral tijdens Antiochus Epipharies. Deze vorst be-geerde 70 e??vxi TrxvTxg eJg Xxov ?Švx (I I : 41) en later sprakmen van de tijden der ,, Religionsmengerei" (II 14:3, irifii^ix,vgl. xfii^ix, vs. 38). Zware belemmeringen werden den priestersvoor den eeredienst in den weg gelegd (I i : 42â€”50; II 6 : i



??? II sqq; 6 : i8 sqq; 7 : i sqq), terwijl men zich later gedrongenzag, weder allerlei concessies te doen (16: 59; 10 : 34; IIII : 24) en bv. het opvolgen der Joodsche spijswetten wedertoe te staan (II 11 : 31). â€” Te midden van de vervolgingenuitte zich dan soms het religieus patriotisme â€” het wordt onsmet opzet gemeld â€” door het gebruik der voorvaderlijke taal(II 7 : 8, 27; 15 : 29). Een bewijs voor dit religieus exclusivisme bij gehelleniseerdeJoden ligt o, a. ook hierin, dat zelfs in de Diaspora de hagga-dische behandeling van de heilige geschiedenis veelvuldig beoefendwerd (Sch??rer, II S. 279) en dat de kleinzoon van Jezus Sirach(zie zijne voorrede) de vertaling der a-ocptx \'I^^oâ– ??y "ondernam,opdat ook o\'i ?¨xToq, o\'i iv rjj Trxpomiif naar de wet der vaderenzouden wandelen. Ja, de arbeid der Joden bepaalde zich niet enkel tot defensie.Zij, in taal en gewoonten vaak sterk gehelleniseerd, brachtender buitenwereld hun godsdienst, maakten propaganda voorhunne overtuigingen, wat in directen strijd is met het karaktervan het Hellenisme. Zelfs poogden zij (vgl. de door hen ver-valschte verzen der Grieksche

dichters), wel verre van zich inden algemeenen stroom in te voegen, integendeel den oudeneen- specifiek Joodsch stempel op te drukken. Het wekt dan ookgeene verwondering, dat zij, de eenigen, die niet in het alge-meene koor den lof der wereldbeschaving mede konden zingen,blootstonden aan de heftigste aanvallen. Zie Reuss, art. Hellenisten, R. E.^ V, S. 740 f;Sch??rer II, S. 493â€”548 (De Diaspora), S. 770â€”788(de litterarische polemiek), S. 809â€”815 (Joodsche pro-paganda onder heidensch masker). Uit een en ander bijkt, dat Juda??sme en Hellenisme twee



??? H verschijnselen zijn van gansch verschillenden aard: het eersteeene\' godsdienstige richting, het tweede de openbaring eenerwereld-cultuur, waarin ook de godsdienst soms invloed deedgelden. Reeds om deze reden hadden die beide begrippen nooitals tegenstellingen beschouwd mogen worden. En allerminst haddit ten opzichte van Israel en Israelieten mogen geschieden,wijl daar het eenig element, dat beide verbinden kan â€” dereligie â€” in het Hellenisme werd gemist. Zelfs door hen, diehet verst op den algemeenen stroom mededreven, werd nogaltoos het praerogatief van Isra??l vastgehouden; en, terwijl menzich bereid verklaarde, zelfs voor de Romeinsche keizers offerste brengen aan Jahve, bleef men toch aan het godsdienstigsyncretisme vreemd. Hiernaast moet echter twee??rlei in het oog gehouden worden:het drukke verkeer der nati??n, ten geyolge van het Hellenisme,veroorzaakte van zelf het ontstaan van een algemeen dialect,^ KOiwi, waarop wij boven reeds wezen en waarin van elkevolksaard eenige eigenaardigheid zich afspiegelde, die alras gemeen-goed kon worden, terwijl toch gelijke

copia verborum nog nietdadelijk eene gelijke gedachtenwereld verraadt. En ten anderekon de uitwisseling van gedachten en de eenheid van taal gemak-kelijk leiden tot het overnemen van eigenlijk heterogene denk-wijzen. Dit kwam natuurlijk in vele opzichten het Grieksche den-ken, als het krachtigst ontwikkelde, ten goede. En zoo verklaartzich het verschijnsel (ten onrechte als â€žHellenisme" aangeduid),dat in de landen der ?Ÿctp?Ÿccpoi menige speciaal-Grieksche woord-voeging en gedachte wordt aangetroffen, die dan niet â€” althansin Isra??l niet â€” Hellenistisch, maar Helleensch moest wordengenoemd. Het is nu de vraag, of inderdaad zulk eene overname van denk-beelden door Isra??l moet worden aangenomen. Hierbij moeten



??? II echter de beide deelen van dat volk, het in Palestina wonendeen het in de Diaspora vertoevende, onderscheiden worden. Voorde Joden in Alexandri?? bv. was de aanleiding zeer groot. Dedagelijksche omgang niet alleen, maar ook, en vooral, het invloed-rijker denken der Grieken, kon er spoedig toe brengen, om â€” uitnationalen trots â€” te onderzoeken, of niet in Isra??ls geestelijkeschatten gelijke denkbeelden te vinden waren en dan diende deallegorische exegese menigmaal, om Mozes en den ProfetenHelleensche gedachten te ontlokken, een bewijs, dat de schrijver-zelf reeds meerder van dien geest was doordrongen, dan hijvermoedde. â€” Gevaar en aanleiding waren beide voor de Pales-tijnsche Joden geringer. En wij zijn geneigd, het voorkomenvan uitlandsche denkbeelden daar geheel te betwijfelen.\'^ochniet onze geneigdheid, maar de feiten moeten beslissen. Eenopzettelijke behandeling is noodig. In het onderzoek, waarmedewij ons gaan bezighouden, is inzonderheid â€” het zal almeerblijken â€” de anthropologie van belang. En het verkrijgen vaneen resultaat wordt niet weinig vergemakkelijkt

door de omstan-digheid, dat ten dezen aanzien het Joodsche en Grieksche den-ken zoo sterk verschilt. In aanmerking komt de anthropologievan Plato, die op de Joodsch-Grieksche Philosophie, vooral ookop Philo, zoo grooten invloed geoefend heeft. Men vergelijke Ed. Zeller, Die Philosophie der Grie-chen, in ihrer geschichtlichen Entwickbmg dargestellt,Leipzig; over Plato II, i * (1889), vooral S. 817â€”867,â€žder Mensch", ove.r de Joodsch-Gr. Philosophie III, 2Â?(1881), S. 242 ff en over Philo\'s anthropologie aldaars. 393â€”402. Haar voorname karaktertrek is het dualisme. Terwijl Isra??lleert, dat de mensch in de tweeheid van stof en geest eene



??? II ?Š?Šnheid vormt, dat de ziel in het lichaam een geschikt en onmis-baar orgaan bezit, dat de dood tegen-natuurlijk is ingekomenen het werkelijk herstel eerst dan intreden kan, wanneer eenenieuwe en der verderfelijkheid niet meer onderworpen lichame-lijkheid is verkregen â€” neemt het bedoelde Grieksche denkenaan, dat de ziel eerst zonder lichaam waarlijk vrij is; dat dezinnelijke natuur als een knellende band haar omgeeft, vannature sterfelijk is en de oorzaak is dier zwakheid, die velengewoon zijn naar een, hier onjuist toegepast, Christelijk spraak-gebruik â€žzonde" te noemen; verlossing van het lichaam is dushet ideaal en niet de opstanding, maar de onsterfelijkheid wordtbegeerd. Men gevoelt van hoe ingrijpend gewicht deze dingenzijn voor de anthropologie, de hamartlologie en de eschatologie. In welke sfeer leefden de Palestij nsche Joden en in welkesfeer leefde Paulus.? Heeft het Helleensche denken ook in Pales-tina invloed geoefend.? Hebben de Joden â€” in het vaderland?¨n in den vreemde â€” met bewustheid gestreefd naar consequentie.\'Deze vragen zijn van groot belang voor ons

onderzoek. WantPaulus moet uit zijne omgeving worden begrepen. De beantwoording der vragen is niet gemakkelijk. Samen-vattende werken over den arbeid der rabbijnen hebben wijreeds genoemd, maar van niet minder belang zijn de H.Schriften, vooral de apocryphe boeken,\' des O. V., en depseud-epigrapha. Gr?¤fe, S. 256, merkt op, dat naast de Oud- enNieuwtestamentische Theologie de behandeling van hetna-canonische, v????r-rabbijnsche Jodendom zeer gewenschtis. Aan zulk eene taak kan hier natuurlijk niet wordengedacht. Toch was het onvermijdelijk, bij deze vraagenkele oogenblikken stil te staan en wij geven hier danook in samenhang enkele uitspraken met betrekking totons onderwerp. Men vergelijke O. F. Fritzsche, Libri



??? apocr. V. T. et Libri psetidepigraphi se lecti, Lipsiae,1871; ScH??RER II Â§Â§ 32 en 33 Pal?¤stinensisch- jtidische Literatur " en â€ž Die hellenistisch-j??dische Litera-tur" [Holl, bewerking door J. J. P. Valeton Jr. alsJoodsche letterkunde in de laatste eeuw van Israelszelfstandig volksbestaan", Utrecht 1888, waarin volledigeropgave van Nederlandsche werken en tijdschrift-artikelen];Ed. K??nig, EinL in das A. T. mit Einschluss derApokryphen und Psetidepigraphen, Bonn 1893, S. 475â€”509; de commentaren van Grimm en Fritzsche, in hetKurzgef. Exeg. Handbuch, Leipzig; O. Z??CKLER inKurzgef. Kommentar, M??nchen 1891. Voor Henoch vgl. A. Dillmann, Liber Henoch, aeti-opice, Lipsiae 1851, en Das Buch Henoch, ??bersetzt underkl?¤rt., Leipzig 1853. U. bouriant, Fragments grecsdu livre d\'Enoch, in M?Šmoires, ptibli?Šes par les Membresde la Missio?i arch?Šologique fran?§aise au Caire, 1892,IX, facs. i. Paris, Leroux. A. Dillmann, Ueber denne?Žc-gefundenen Griechischen Text des Henoch-Buches, inSitz?Žingsberichte der Akad. der Wissenschaften zu Berlin,i(?92, S. 1039â€”1054 en

1079â€”1092. A. Lods, LeLivre d\'Henoch, Paris, Leroux, 1892. R. H. charles,The Book of Henoch, translated, Oxford 1893. F. E. Daubanton gaf in de Theol Stud. van 1886â€”1888 verhandelingen over â€žde \'S.ocpiot \'hjtrou, Bxpovpc enÂ?V/(3-roA;j \'Ispef/^iov en de leertijpen daarin vervat." Bovendien zal het goed zijn, te letten op het Boekder Jubilel\'n, uitgegeven door DiLLMANN in het Duitsch^Eivalds Jahrbtlcher II (1849) S. 230â€”256 en III (1850)S. 1â€”72, waarbij te vergelijken DiLLMANN, aldaar IIIS. 72â€”96, Sch??rer II S. 677â€”682 [Holl. bl. 148â€”156],Z??CKLER, S. 421. Het komt er op aan, een beeld te vormen van het denkenvan dien tijd. Verwantschap daarmede is natuurlijk waarschijn-lijk en is gemakkelijk te constateeren. Litterarische afhankelijk-



??? heid is moeilijker na te gaan en te bewijzen [alleen aan eenoverzicht over de meeningen ten dezen met het oog op Paulusâ‚?n de Sapientia Salomonis, besteedde Grafe drie bladzijden]en bovendien van veel minder belang. Wij slaan de genoemdegeschriften op met het doel, ons te overtuigen van hun stand-punt ten opzichte der vragen, die ons gaan bezighouden. Voor de oorspronkelijke taal en den leeftijd der geschriftenverwijs ik daarbij naar de opgegeven litteratuur. Dit alleen zijnog vermeld, dat (en het is een nieuw bewijs voor hetgeenzoo straks over het Hellenisme gezegd is) het alleen mogelijkis, een splitsing te maken naar maatstaf van de grondtaal;pogingen om naar dogmatische gegevens te rubriceeren,mislukken; het meest gewenscht is wellicht, met K??nig,S. 475, eenvoudig te verdeelen in historische, profetische endichterlijk-wijsgeerige boeken; Sch??rer [II, S. 575 ff] onder-scheidt een Palestijnsche en Hellenistische groep; deze indeelingwordt echter gekozen bij gebrek aan beter, de grens is zwe-vend en de aanduidingen zijn cum grano salis te verstaan;maatstaf was daarbij de

vraag, of de geschriften in hoofdzaak{maar ook slechts in hoofdzaak) staan op het standpuntvan het Farizeeuwsche Jodendom, dan of zich Hellenistischeinvloed heeft doen gelden; tusschen grondtaal en dogmatischkarakter "is niet altoos verband, en de grondtaal zelfs nietaltoos met zekerheid vasttestellen. â€” Wij zouden nog verderkunnen gaan en zeggen, dat ook het dogmatisch karakter vaakwankelend is. Dit toch is de eerste indruk, dat van een systeem bij dezeschrijvers eigenlijk niet kan gesproken worden. Voor hetgeenik boven [bl. 14] zeide, ontmoet men bij de lezing bewijs nabewijs: omgang en eenheid van taal veroorzaakten het over-nemen van begrippen, die in het eigen stelsel zich niet yoegen



??? 19 "konden en toch lang bleven bestaan; Isra??l in de Diaspora iseen nieuw tijdperk ingetreden en onverzoend warren de tegen-strijdigste begrippen dooreen; de uitdrukkingen zijn duister; enin zekere mate moet ditzelfde van de Joden \'m Palestinagezegd. Over de vraag, of zonde en dood oorspronkelijk zijn,of opstanding dan wel onsterfelijkheid moet worden aangenomen,loopen de meeningen uiteen niet slechts in werken uit verwantekringen, maar soms in ?Š?Šn zelfde boek. Natuurlijk blijft ?Š?Šnegedachtensfeer heerschen en doet zich het overige als op denoorspronkelijken bodem overgeplant kennen. Van Joodsche enGrieksche denkbeelden kan nog steeds worden gesproken; meestal-echter niet meer van Joodsche en Grieksche geschriften. Wat de anthropologie betreft: in het oorspronkelijk He-breeuwscb geschreven JuditJi komt het echt-Joodsche gebruik voor,om ??-ixp^ en xf^vx^i voor â€žmensch" te nemen (7 : 27 j 10: 13); maarin de xoiv^ is dat gebruik overgegaan blijkens Tohith{\\i : 7, 15 :lyoi â€” ^ /^fly); ook zelfs de Sapientia Sal. stelt (1:4) \\pvxyj en (xufix naast elkaar, noemt, echt

Joodsch, de nierenzetel van gewaarwordingen (i : 6) en spreekt van het doodender ziel (12:6; vgl. 7 : 27); in 15 : 8 wordt de tweeheid van ziel en lichaam uitgesproken in, vormen, die nog herinneren aanzuiver Joodsche uitspraken (Gen. 3:19; Pred. 12:7); doch in2 : 3 wordt de loochening der onsterfelijkheid (als zouden nl.lichaam ?¨n geest verdwijnen) bestraft en in 8 : 20; 9:15 treffenwij de zuiver Grieksche opvatting aan, dat de praeexistenteziel wonen gaat in {??pxcf^at ilg) het lichaam, dat als een (p??xproven een ysu^e? axi^voc haar bezwaart. â€” Over het optreden derzonde in de menschenwereld geeft JuhilHen hetzelfde als hetO. T. (II 238), evenals over den dood-, als gevolg der zonde(aldaar en II 236), waarmede eene uitspraak als 12 :10, â– dat dc zonde ?¨fiCpuTog was in de KanaSnieten, niet strijdt; Sap.



??? 20 Sal. i : 12â€”16 verklaart uitdrukkelijk, dat slechts de zondeoorzaak wordt; van den dood, dien God niet gewild heeftnoch wil, maar verstaat onder die zonde ??f den val, die allenjammer na zich sleepte, 2:24, ??f elks individueel overtreden,1:16; in 7:1; 9:5; 15:8 schijnt de sterfelijkheid beschouwd teworden als inhaerent aan de menschelijke natuur [doch zie be-neden in V ad I Cor. 15 : 21 en 47] en in 10: i wordt geleerd,dat de troCPtx Adam weder uit zijn val heeft gered. In het alge-meen moet gezegd worden, dat een gevoel voor oorzakelijkensamenhang en vooral voor solidariteit ontbreekt; wel wordt inBaruch leven of dood aan het volbrengen of verlaten der ge-boden gebonden voor de gemeenschap (3 : 9, 13, 14; 4 : i),maar deze gemeenschap wordt nationaal, niet solidair opgevat;Manasse leert dan ook, vs. 8, dat Abraham, Izak en Jacobniet hebben gezondigd. En waar verband gelegd wordt tusschenzonde en dood, is dit zuiver individueel {Tobith 4 : 10; 6: 12;12 : 9, 10; 14 : 10; III Ezra 4 ; 37; Jez. Sirach 23 : 12;Sap. Sal i : 16; Psalt. Sal. 15 : 8, 11; 16 : 1â€”3). Opmerke-lijk is, dat de gedachte aan

zondeval en dood a.din Jezus Sirachwel niet vreemd is (25 : 23), maar dat toch in dit ongetwijfeldHebreeuwsch geschrift de menschelijke natuur als per se sterfe-lijk beschouwd wordt; wel gaf God een voi^og 17 : 9, maardie schijnt als in Ex. 20 : 12 van een lang aardsch levente moeten worden verstaan (zie ook 17: 1,2); de menschen zijnals bladeren, trxp^ nui xi?Ÿx gaat voorbij (14: 17, 18; 17 125;40 : 11). [Vgl. weder ad I Cor. 15 : 21 en 47]. En\'m IV Ezrawisselt het â€žo tu, quid fecisti, Adam!" (7 : 118; vgl. 3 :4sqq)met de gedachte aan vergankelijkheid van nature (4 : 6; 8 :6,17) en ontglipt weer de solidariteitsgedachte bij de onderstel-ling, dat althans enkele menschen rein zijn (3 : 36). â€” In hetoorspronkelijk Hebreeuwsche I Macc. komt voor sterven de



??? 21 uitdrukking ijritttps^psiv slg tov %??uy xutov voor (2 : 63), die aanGen. 3 : 19; Pred. 12 : 7 herinnert; in de (waarschijnlijk) oor-spronkelijk Grieksche geschriften vindt men airoXvsir??xi {Tobith3:6), ysvstr?Šxi yv^v (aldaar), wat echter de gemeenschap metGod niet verbreekt; (ietx>,>,xit<tsiv tov fiiov (/?’ Macc. 4 : 7 eniii Ezra I : 29; x(piÂ?s-6xt rt^v Ezra 4: 21), vi hxsitsi {Tobith 14 : 11); ro trvivfix xvx}^x(x.lixvÂ?rxi [Tobith "^\'.6)spreekwijzen, die deels aan het afleggen, deels aan het ver-plaatsen des levens doen denken. â€” Aangaande dien toestandna den dood bestaan verschillende gevoelens. In vele boekenwordt de Â?Sjj? als verblijfplaats genoemd {Sirach, Psalt. Sal.,Sap. ^al., Tobith, Esther, Baruch, IIen iiimacc),??iqkxtcctxtxtvA [vgl. Deut. 32 : 22; Ps. 86 : 13; Jes. 44 : 23] inManasse 13 en Tobith 13 : 2, terwijl de x(ivv(xoq [Rom. 10: 7]wel genoemd wordt, doch niet als woonplaats der afgestorvenen{Sirach 16:16; Manassa 3; Psalt. Sal. 17 :2i); Tobith spreektvan eene eeuwige plaats, in de duisternis, waar echter Godsaangezicht vergezelt (3:6; 4 : 10; 14 : 10). Meest wordt detoestand als zeer

treurig beschouwd; Sirach exi Manasse, staandeop den O. T.ischen bodem, leggen het zwaartepunt in dit leven,een vskpoq is aq fiij^s uv {Sirach 17:23, vgl. Manasse 13), voorhem is er slechts eene xotfitjirig xlccvog {Sirach 30 : 17); de ver-gelding van goed en kwaad heeft plaats gehad, Gods gemeen-schap heeft opgehouden. Een zelfde gedachte beheerscht hetPsalt. Sal., waarin (2 : 34, 36; 5:1 enz.) Gods bemoeienis zichook tot deze aarde bepaalt. Plaatsen als Sirach i : 11; 11 : 24;18 : 23 moeten uit de beheerschende gedachte van het boekworden verstaan en slaan den blik niet aan gene zijde des grafs.Eene echt-0. T.ische schildering geeft ook Baruch 2: 17, 18,terwijl Tobith 13:2 [Fritzsche, p. 157] den dood de xtruxeixl^syxXyj noemt. â€” In dat zelfde Tobith sluit dit echter de ge-



??? 22 meenschap met God niet uit (3 : 6), en deze gedachte komt inmeer dan ?Š?Šn geschrift voor; het Joodsche Boek der Jub??le??nzegt, dat Abraham â€žentschlief zum ewigen Schlaf" (III, 22),maar verwacht voor het bekeerde Isra??l een toestand na dendood, waarin â€žihre Gebeine (zwar) in der Erde ruhen, ihrGeist aber viele Freude haben wird" (III 24); ook IV Macc.kent een onsterfelijkheid, als bewust leven na den dood (13 r16; 15:2; 17:5; plaatsen bij Z??CKLER, S. 397), en Sap. Sal.spreekt van een syyvg slvxi ??fcy, als verbonden met de aCp??xpirix.{6 : 19, 20), van voor de geloovigen (4 : 17 vgl. vs. 10â€”12) en deelgenootschap aan de ?ŸxffiXsix ??sov, die hier inzeldzame gelijkstelling met onsterfelijkheid voorkomt (6:21; in10: 10 waarschijnlijk in den gewonen, theocratischen zin), ter-wijl in 15.: 3 de xdxvxtrix wordt vermeld. De xSxvxjix komtechter Sap. Sal. 8:13, 17 voor als onsterfelijkheid in deherinnering, eene gedachte, waarvan het ons â€” om hetalgemeen karakter van dat boek â€” niet verwondert, dat zij inSirack zoo veelvuldig wordt aangetrofifen (37 : 26; 39 : 11;44 : 8, 9; soms in eene

formuleering, die schier aan opstandingdoet denken: 46 : 12; 49 : 10), en die in de Sap. Sal. wisseltmet den gewonen zin van het woord (4 : i, 19; 5 : 9â€”14,vgl. de vorige en volgende vss.). â€” Aangaande Sirach moetnog worden opgemerkt, dat zijne loochening der onsterfelijk-heid niet verhindert het geloof aan de opneming van Henoch(44 : 16), de opneming en terugkeer van Elia (48 : 9, 10), hetorakel-geven van Samu??l na zijn dood (46: 20) en de herlevingvan een doode (48 : 5). â€” Het nationa?¤l gevoel van Isra??ldacht zich de ontplooiing der heilstoekomst nationaal, niet slechtsvoor de individu??n. Na een gericht over de vijandige machtendoor God of Zijnen Gezalfde zou voor â€žhet volk" de heilseeuwdaar zijn. Deze gedachte komt nog voor in Judith 16 \\ i"]\'. in



??? 23 de ^(iepx Kpiffsuq worden de vijanden verdaan. Toch moest de vraagook rijzen, of niet de gestorven leden van het bondsvolk deel zoudenhebben aan die toekomst en Dani??l 12:2 spreekt dan ook reeds van-de ?¨^syBpffiq van vele ontslapenen, trouwens van vromen engoddeloozen beide. Het Psalt. Sal., bijna enkel uit â€žGemeinde-Lieder" bestaande en vol van nationaal gevoel, verkondigt(3 : IIâ€”16) voor de 0o?Ÿou?ŸÂ?voi Kvpiov de hcctttxini; s]q ^ca^vÂ?/\'cvv/??v, terwijl de goddeloozen, in de xTruKeix gevallen, daaruitniet weder opstaan Kctra rx ?¨pyx xvtuv (17 : 10); in de y;[4,Â?pxiXsov ^ixxtuv worden zij niet gevonden, xttccKsix en cKOToq en a^yiq:zijn hun deel (14 : 6; 1$ : 11). Doch ook Grieksche geschriftenkennen eene opstanding. Uitdrukkingen, als avxKvsivxvxysiv sK Tijg xTraXeixg {SaJ>. Sal. 2 : i; 16: 14; Todit/i 13:2)bewijzen (al wordt hier iets anders bedoeld), dat de gedachteden schrijvers niet al te ongewoon zou zijn. II Macc. geeft, zeermerkwaardig, in een schrijven van den (heidenschen) Antiochusuitdrukking aan onsterfelijkheidsgeloof (f^sTxtrTijvxi sU

??eovg^II : 23), maar laat de Isra??lieten van de hoop der opstandingspreken (7 : 11, 14, 23, 29, 36; 12 : 43â€”45; M : 46. Voorde zeer zinnelijke opvatting en voor de vraag, of hier ook op-standing der goddeloozen geleerd wordt, zie de comm.) DeSap. Sal. eindelijk, waarin, gelijk wij zagen, de onsterfelijkheidwordt geleerd in den zin van bewust en zalig voortleven, maardan conditioneel, terwijl de overigen zonder hope scheiden uitdit leven (3 : 5, 18; 4 : 7 sqq; 6 : 18-21), schijnt toch somsde met deze beschouwing moeilijk vereenigbare gedachte vanopstanding en gericht te bevatten (3:7, 8), of althans van eengericht na den dood (5 : i sqq; 14 : 30, 31); niet het feit vanal of niet geoefende gemeenschap met God beslist op zich zelfover redding of ondergang (als causa en ef??ectus); nog eenerechterlijke uitspraak wordt daarvoor noodig geacht. â€” De vraag



??? 24 blijft echter steeds van belang, in hoeverre op het samen-treffen van heterogene voorstellingen de volle nadruk moet\'worden gelegd en hoeveel daarvan moet beschouwd worden alsgevolg van het gebruik eener algemeen gangbare taal, waarbijde woorden in de verschillende kringen niet altoos hunne vollekracht behielden [vgl. bl. 14]. Met het oog op eene vraag, die straks bij de exegese vanenkele plaatsen zich voordoet, is het gewenscht, omtrent eenezaak: de toestand na den dood nog een nader onderzoekin te stellen bij twee boeken, die hierover nauwkeuriger uit-sluitsel^ geven, namelijk Henoch en /V Ezra. Volgens Henochwachten de zielen der afgestorvenen den dag der opstandingendes gerichts. Maar dit wachten wordt z???? geschetst, dat aanzelfbewust bestaan moet worden gedacht en zelfs aan eenigelichamelijkheid. Henoch wordt gevoerd naar diepe plaatsen,waar de Trv??ui^xTx ruv rm vsxpwv worden samengebracht totdat de dag des gerichts voor elk de beslissing brenge (22:3,4; 103 : 7). In dien toestand worden zij gezegd te roepen omwraak (9 : 10; 22 : 5â€”7); ja het Trvsvfix van Abel

wordt doorHenoch waargenomen (22 : 5). Van de reuzen wordt gezegd,dat hunne 7rv^vfjt,xrx, izTopevofzsvx iz T^g trapxog, hun verdervend werk nog voortzetten {oi<pxviXsiv, 16 : i; zie decomm.). â€” Het verdient opmerking, dat dergelijke voorstel-lingen ook reeds hier en daar in het O. T. worden aangetroffen(b. v. Jes. 14 : 9 vv.; i Sam. 28 : 7 vv). Uitvoeriger is /F Ezra. De gestorvenen slapen en wonen inde stilte (7 : 32), maar hebben toch gevraagd, hoe lang hunneverlossing nog toefde (4 : 35). Doch vooral 7 : 75â€”loi is vanbelang. Daar wordt opzettelijk de vraag gesteld, of onze zielna den dood in rust zal verkeeren tot het einde. Voor de godde-loozen wordt dit ontkend (vs. 80â€”87); zij verkrijgen geen



??? 25 maar blijven zwervend en zien reeds den jammer, diehen wacht. De vromen echter zullen wel eerst zeven dagen vrijrondzweven, om reeds de heerlijkheden te aanschouwen, die nade\' opstanding hun deel zullen zijn, maar daarna worden zijverzameld in hunne ohi^?Ÿdra (vs. 88â€”lOi), en daar rusten zijtot den grooten dag. Van een lichaam is dus geen sprake. Voor Henoch en IV Ezra zie nader in VI. â€” Depericoop IV Ezra [VI : iâ€”83] en VII: 36â€”69 wordt geci-teerd naar de doorloopende versindeeling van Z??CKLER. â€”Over de weifeling in Henoch tusschen onsterfelijkheid,lichamelijkheid na den dood en opstanding vgl. LODS,Henoch, p. LXIâ€”LXVI. Wij keeren tot Paulus terug. Is het mij eenigszins gelukt eenbeeld te ontwerpen van de gedachtenwereld, waaraan de apo-crypha en pseud-epigrapha des O. V. uitdrukking geven, danligt hier voor ons een der gegevens, waaruit Paulus allereerstmoet worden verklaard. Met het O. T. en het onderwijs derRabbijnen vormt het de sfeer, waarin hij van jongs af hadgeleefd, en waartoe wij ons dus moeten bepalen. Een nieuwefactor mag

slechts dan gepostuleerd worden, wanneer deze terverklaring onvoldoende blijken. Alleen zij niet vergeten dat opdezen, op velerlei wijze toebereiden, bodem is geplant hetEvangelie van den Zoon van God. Paulus gebruikt meest de LXX, vgl. Kautsch, DcV. T. locis a Paulo apostolo allegatis, Leipzig 1869; inPalestina kwam trouwens het gebruik der Grieksche taal,ook bij heilige handelingen, soms voor, sch??rer II,S. 543 f. Paulus is ook met de Sap. Salojnonis bekend,vlg. Grafe. Men zie nog bl. 17 v. In hoeverre zich nu bij Paulus Hellenistische (of liever: Hel-



??? 26 leensche) denkbeelden laten aanwijzen, moet op elk punt af-zonderlijk worden onderzocht. Pfleiderer geeft, Urchr. S.153â€”178, de â€žQuellen der Paulinischen Theologie" en noemtals zoodanig de Joodsche theologie van zijn tijd, waarmede hijo. a. de wijze van Schriftgebruik gemeen heeft, ?¨n het Griekschedenken, hem door de Sap. Salomonis en den omgang metApollos bekend, en dat op zijne anthropologie, hamartiologieen eschatologie invloed heeft geoefend. Vgl. de aanwijzing der twee lijnen in de verschillendePaulinische denkbeelden, S. 178â€”306, vooral S. 297 ff.over de rechtvaardiging door het geloof en het gerichtover de werken. H. L??demann, die Antropologie des Apostels Panlus, Kiel1872, betrad denzelfden weg; eene tweeheid van voorstelling wordttelkens aangetroffen in de schildering van verantwoordelijkheiden zondigen toestand {trotp^), eene tweeheid, die zich uit hetvoorkomen van Joodsche en Grieksche gedachten voldoendelaat verklaren (S. 163, 171, 173, vgl. 156 f.). Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte I^, S. 45 f,meent bij Paulus weinig aan Helleenschen invloed

temoeten denken; vgl. daarbij pfleiderer, Urchr. S. IV. Een onderzoek naar Paulus\' uitspraken aangaande ?Š?Šn be-paald punt zal, mits geleid naar den boven gestelden eisch,dat niet allerlei theorie worde ingedragen, maar allereerst deomgeving worde gehoord, tevens voer?Šn tot een antwoord opvragen als deze: of Paulus een afgerond systeem had, oftegenstrijdige begrippen bij hem voortleven, of zijne omgevinghem ook gedachten deed overnemen, die in strijd geachtmoeten worden met zijn Christelijk beginsel, of het waar is.



??? 27 dat het heidenchristendom eene planting is naast of tegen-over het oorspronkelijk xjjpvyi^x, dan of het Evangelie vanJezus Christus, ook gelijk Paulus het predikte, is de vervul-ling der beloften en het doel der bemoeiingen Gods metIsra??l.



??? DE ESCHATOLOGIE. IV. DE ESCHATOLOGIE IN HET ALGEMEEN. Wij wensclien in deze bladzijden de Eschatologische uitsprakenin I en II Corinthe te beschouwen. Wij betreden daarmede eengebied, waarop de toepassing en toetsing der boven gegevengedragslijn gemakkelijk zal vallen en waarop menigmaal vol-strekt niet met haar gerekend is. Eschatologie verplaatst ons ineen zuiver Joodsche gedachtenwereld en in zooverre het Chris-tendom eschatologische voorstellingen heeft, is het Joodsch. Aanhet Grieksche denken zijn deze dingen geheel vreemd. Wanneerde dood de ziel zal hebben ontboeid uit haar kerker, dan zalzij in volle kracht zich ontplooien kunnen; en over dien toe-stand der onsterfelijkheid laat zich veel gissen en overdenken;maar daarmede komen\' wij niet in eene eschatologische sfeer.Daarvoor is noodig Isra??ls verwachting. Deze wereldbedeeling,aan zonde en verderf ten prooi, en waarin Gods groote majesteitniet openbaar wordt, kan de ware niet zijn. Daar komt eenebedeeling, waarin aan het bondsvolk zijn eer zal zijn hergeven enover alle vijandige machten â€” aardsche en

geestelijke beide â€”de triumf zal zijn behaald. Die verandering wordt gewerkt doorden Messias. Bij het optreden van dezen gezalfden Koning wordtde grondslag voor gansch nieuwe toestanden gelegd en als HijZijn taak zal hebben afgewerkt, dan gaat de heilseeuw in. Datheil heeft Jesaja de profeet van verre aanschouwd: Trvevfixri{jt-syxhu 7x l(T%xrx {Jes. Sirach 48 : 24); en van wat x\\



??? 29 ?¨uxarxi â– ^i^.spxt of ro ?¨trxix\'tov tuv -^?Ÿspcov tovtuv of vmrsXsix toi^aluvog TOVTOV brengen zouden, is door velen gesproken (Jes. 2:2;Ez. 38 : 16; Hand. 2 : 17; Hebr. i : 2; 9 : 26). â€” Jezus vanNazareth is door Zijne apostelen verkondigd als ?? XpnyTog, d.i.:en het christendom, waarvan deze verkondiging hethoofddogma vormt, sluit daarmede, zonder materieel nieuwelement, aan Israels gedachtengang aan. Dat die persoon desMessias, en Zijn kruis bovenal, straks op menig begrip eennieuw licht zou doen vallen, het spreekt van zelf, maar ligtvodr het oogenblik nog buiten onze beschouwingen. Dit zijallereerst gezegd: â€žChristus" is eene eschatologische aanduidingen â€žChristenen", zoolang die Messias Zijn werk nog niet heeftvolbracht, leven in de toekomst, eschatologisch. â€” Deze dingengelden voor Paulus, gelijk voor de twaalve. Althans de exegeetmag van geene andere gedachte uitgaan. Zoo straks blijkenzou, dat dit uitgangspunt het doel doet missen, dan eerst moes-ten nieuwe wegen worden gezocht. Vgl. Briet, De Eschatologie I, Tiel 1857, bl. i v. v.; G??ttingen

1893, waarbij^e critiek^ 1894, 5, Sp. 131; op de eschatologische basis van het Evan-gelie, ook van het Paulinisme, wordt hier zeer sterk denadruk gelegd. Voor de eschatologische verwachtingenvan Isra??l zie men Sch??rer II, S. 417â€”466 en de daaropgegeven litteratuur; bovendien Prophetische Pseudepi-graphen, aldaar S. 609 ff. Het belatig van zulk een onderzoek springt in het oog. Metdeze gedachten is geen rekening gehouden en de zonderiingstetheorie??n werden daardoor mogelijk. Meer dan een voorbeeldzullen wij ontmoeten, dat men bij de classici verklaring gingzoeken van uitdrukkingen, die-door zulke verklaringen al meer



??? 30 verduisterden, en die, mits uit de eigen omgeving verstaan,volkomen duidelijk zijn. En meer dan eens zullen wij ons verwonderen over hypothe-sen aangaande de nationaliteit van den schrijver of over critischecanones, waarvan men bij de exegese heeft gebruik gemaakt.En een vernieuwd onderzoek wordt mede hierdoor gerechtvaar-digd, dat in den laatsten tijd, door den arbeid van BruinS,schmiedel e. a., weder met nadruk de vraag is aan de ordegesteld, hoe men te oordeelen hebbe over de tweeslachtigheidvan Paulus\' overtuigingen, die een Joodsch-eschatologisch ge-tinte verwachting voor de toekomst, als I Cor. 15 biedt, parenaan eene heiden-christelijke (?), spiritueele beschouwing van heteeuwig leven, doch aanstonds na den dood en in den hemel,als waarvan II Cor. 5 : i sqq schijnt te spreken. â–  De behandeling der verschillende verklaringen volgtlater vanzelf in ons betoog; daar wordt dan tevens overden invloed van Joodsche, Helleensche, christelijke denk-beelden gesproken. Uitvoeriger zij hier gewezen op deartikelen van Bruins in het Theol. Tijdschr. XXVI,1892, bl. 381â€”415 en

470â€”513, getiteld: â€žDeParousiein den eersten Corintherbrief." Uit den aard der zaakzouden wij op deze verhandeling telkens moeten wijzen;daar zij door ?Š?Šne leidende gedachte gedragen wordt, isbespreking in ?Š?Šns mogelijk, en dan ook gevvenscht.â€žDe Parousie behoort in Paulus\' systeem niet thuis,"ziedaar het apriorisme (apriorisme volgens zijn eigenbekentenis, bl. 382), waarvan Bruins uitgaat. Hij kwamer toe door de volgende overwegingen. De Parousie isJoodsch christelijk, uitgedacht als correctief voor deergernis des kruises. De verschijning van den Christushad z???? weinig beantwoord aan de verwachtingen, datmen eene tweede komst ging postuleeren. Zulk eenpostulaat is onnoodig voor hem, die Jezus als den fir



??? 31 Christus erlcent juist â€žom" Zijn kruis, die zijne dogmataniet bij het Jodendom geborgd heeft, maar in zijne be-schouwingen Christelijk is. Voor de Johanne??sche Theo-logie werd dit bewezen door scholten in Het Eva7i-gelie naar Johannes, Leiden 1864; Bruins stelt zichvoor, dit te doen voor het Paulinisme, voor zoover datgekend wordt uit I Cor. Ook hier kan geene parousie-verwachting leven, wijl zulk een plant van Isra??litischenbodem niet thuis behoort in een stelsel, dat juist gebrokenheeft met het denkbeeld eener uitverkiezing van Isra??l,het denkbeeld, waaruit de eschatologie zich heeft ont-wikkeld. Ontvangen de Zijnen van Christus het levendoor het geloof als eene unio mystica, dan is een op-standing onnoodig en het gericht vervallen, wijl het feit,dat iemand al of niet aan Christus deel heeft, reeds hetoordeel is. Bevestigt zich deze overtuiging, dan hebbenwij het recht, den critischen canon te stellen: â€žWaardeparousie vermeld of ondersteld wordt, is geen Paulinistaan het woord." Tegen deze methode van exegese en critiek kan nietsterk genoeg worden geprotesteerd. Overtuigen kan zijniet door haar

TrpuTOv \\psv^o<;: de tegenstelling van Joodschen Christelijk, die met de feiten â€” althans de feiten,die een onderzoek naar de Paulinische eschatologie aanhet licht brengt â€” in flagranten strijd is. Sommige pun-ten komen later ter sprake, zooals de vraag, in hoeverreopstanding en gericht volgen kunnen op het geloof,waardoor wij reeds nu leven en gerechtvaardigd worden. Op enkele valsche praemissen moet echter de aandachtworden gevestigd. Voor Paulus is Jezus.niet de Christusâ€žom Zijn kruis", maar om Zijne opstanding; en deergernis des kruises is voor Paulus niet verdwenen, maarleeft zeer sterk; doch niet z????, als konde zij door deparousie worden opgeheven, maar z????, dat die ergernisveroorzaakt wordt door de mensch-onteerende predikingvan louter genade zonder verdienste (Gal. 5 : 11). En



??? 32 bovenal (het merkwaardige gezegde, bl. 385: â€žopstan-ding = onsterfelijkheid" daargelaten): wat tegenstellingenzijn voor het 19de eeuwsche denken, zijn dat nog nietvoor Paulus; volgens Bruins voegt de parousie niet inhet Paulinisch systeem, en vandaar zijn critische canon.Zulke canones laten zich op allerlei wijze opstellen; menneme de proef met den raad Gods en het gebed, die voor onsdenken elkaar uitsluiten en toch bij Paulus worden geleerd.Wat is hier de Joodsche, wat de Christelijke zijde? Zoumen mogen zeggen: â€žGods raad doet denken aan dentranscendenten God van Philo, maar het gebed plaatstons in de sfeer van Isra??l, waar de geloovige de ge-meenschap gev??elde met zijn God"? of ook: â€žHetgebedherinnert aan de bemiddelende tusschenwezens van Philo,maar Gods raad is de consequentie van de leer der ver-kiezing van Isra??l"? Zou men alzoo de Joodsche trek-ken mogen stellen tegenover de Grieksche (verhevene,spiritueele, Christelijke) denkbeelden en dus verklaren:â€žWaar de raad Gods wordt aangenomen â€” 6f waar ophet gebed de nadruk wordt gelegd â€”

beluistert ge eeneJoodsche uitspraak" en dan den critischen canon geven:â€žHier is geen Paulinist aan het woord"? Het uitgangspunt van Bruins is verkeerd; de recht-streeksche gevolgen daarvan kunnen wij dus.in ons betoogter zijde laten, om alleen op de overige, door hem inge-brachte, bezwaren te letten. Door deze uiteenzetting wordttevens het voordeel verkregen, dat wij niet telkens pole-misch en apologetisch behoeven op te treden, maar thctischkunnen werken.



??? V. DE ESCHATOLOGISCHE VOORSTELLINGEN INI EN II CORINTHE. De beteekenis van het begrip â€žEschatologie" bepaalt van zelfde onderwerpen, die in dit hoofdstuk moeten ter sprake komen,en de volgorde daarvan. Op de volle ontplooiing van Godsheilsraad komt het aan, maar die raad wordt uitgewerkt, omde gevolgen van zonde en dood op te heffen; en de verwerke-lijking van dien raad is gegeven in Jezus Christus, terwijl zijin en na de opstanding der dooden zal worden aanschouwd. Wijspreken dus achtereenvolgens over den dood, den toestand naden dood, het sterven, den dood en de opstanding van Christus,de wederkomst van Christus, de opstanding der dooden, hetgericht en den eeuwigen eindtoestand, A, De dood. De eerste vraag, die ons moet bezighouden is deze: Hoeoordeelt Paulus over den dood.? Beschouwt hij het werk vanChristus als de herstelling van ingedrongen kwaad en dus zondeen dood als niet-oorspronkelijkOf is hij van oordeel, dat dedood het natuurlijk â€” en zegenrijk â€” gevolg is van ons be-staan als stoffelijke wezens.!* Het antwoord geeft I Cor. 15 :

20â€”23 en VS. 47â€”50, pericopen, waarop wij onder E terugkomen,doch waarvan nu het volgende onze aandacht vraagt: sTTsi^ij yxp xv??puTTOv ??xvxToq, Kxi S/\' xv??pcoTTOu xvx(rrx(Ttg vsxpoiv,??gxsp yxp iv tu \'A\'^xfi TrxvTsg xTO?“vyia-xovtnv, ovrccg xxi iv rep Xpiaruirxvrag ^uoTroniSijTOvrxt, â€” c Trpurog xv??puTog ix. ytjg fl ^surspog 3



??? 34 xv??p??ittoi; ??^ ovpxvov. oiog ?? toiovtoi kxi ol xoikqi ktK. touto jf (p\'/lfzi, a^sKCpoi, oti (xap^ xxi x\'ipcx ?ŸxviXsixv hov K^vipovoi^y^axiov "Bvvxvtxi, ov^Â? Cpdopx t>iv x(pdxp(nxv Paulus trekt hier â€” gelijk in Rom. 5 : 12 sqq â€” een pa-ralel tusschen Adam en Christus en vat Christus\' werk op alsde opheffing van den jammer door Adams val. â€žDe dood isdoor een mensch", het shyjX&ev van Rom. 5 : 12. Dan is dedood niet oorspronkelijk en was de zonde niet noodzakelijkgevolg van natuurlijken toestand. Hiermede is partij gekozentusschen het Joodsche en het Grieksche denken [zie bh 15 v.]. Demensch werd gevormd xovq xm rvjq y^q en door de inblazingvan de ttvo-/) ^wyjg werd hij ^u(7X. Aldus het verhaal van Genesis (2:7; LXX), dat blijkbaar (zie vss. 45 en 47 en vgl.II II : 3) Paulus voor den geest stond. Daarin worden detwee samenstellende factoren van des menschen wezen genoemd.Dat ze geene opposita zijn, is duidelijk. De aardsche natuurwordt door Paulus genoemd (vs. 47), (yxp^ xxt xif^x (vs. 50).De verklaring dezer begrippen moet uit het Joodsche denkenworden beproefd. Ligt in die

uitdrukkingen reeds de notie vanzonde [of liever: zwakheid] en sterfelijkheid.? ffxp^ wordt doorPaulus meermalen gebezigd in malam partem; maar dikwijlsook is het vox media. Onze empirische trxp^ is der zonde onder-worpen . {<Txp^ rviq x[/,xpTixg) en zoo kon (rxp^ voor â€žzondigetoestand^\' in gebruik komen [vgl. het zelfde bij x\'iuv in G ad I10: 11], maar het heeft dien zin bijv. niet in Rom. 8:3: kxts-xpivsv rvjv xfAXpTixv ?¨v rjj ffxpKi. Zulk een gebruik in malam partemis trouwens het O. T. niet vreemd; ?¨(/,vi}(7??>) ki 7xp^ siert, Ps.78 : 39, vgl. hri xo^i; s<T[iev, Ps. 103 : 14. En ons lichaam, dat Rom. 7:23 als orgaan (niet zetel) der zonde wordt genoemd, i) De text wordt gegeven naar de uitgave van Tisciiendorf, VIII major.



??? 35 moet worden gesteld in den dienst van Christus; zie vooralI 6:15: fis^ij rov Xpiarov. Die Grundbedeutung von â€žFleisch" ist bei Paulus ganz wie im Hebra??smus____Die S??nde hat am Fleisch ihr Werkzeug (Pfleiderer, Urchr. S. 184, 232 nt).De is echter wel per se vergankelijk: xÂ?/ x]yt.x staatmet paralel (vs. 50); en dit gebruik is het gewone in de Joodsche litteratuur (vgl. Sirach 14: 18; 17:26; 2Z: Henoch15 : 4; LighfooT, horae hebraicae ad Matth. 16: 17; Levy ,Neu-hebr. W??rterbuch, s. v. t^J; xxt x\\(jt,x = on itJ\'J). â€”Hoe kan nu echter van den mensch, die, wat zijne o-^io? betreft,vergankelijk is, gezegd worden, dat de dood zijn deel is tengevolge van de zonde.? Paulus moet hier gedacht hebben aaneene levenskracht, die de vergankelijkheid der zou over-winnen, gelijk in Gen. 2 : 7 (vgl. Ps. 36 : 10; Hand. 17 : 28),en die, ??f al natuurlijk gevolg bf krachtens den wil Gods, sindsde zonde niet meer werkt, zoodat het posse non mori tot eennon posse non mori worden moest. Zoo althans is de opvattingin de contemporaine litteratuur. Niet alleen de Rabbijnen ken-nen den dood als gevolg der

zonde en weten toch van eenezwakheid der stoffelijke natuur, maar ook Jubilc??n met zijn(Grieksche) onsterfelijkheidsverwachting [zie bl. 22] noemt dendood de straf voor de zonde (II 236). â€” Krachtens de wet dersolidariteit liggen onder dit vonnis van zonde ?¨n van den doodallen, die uit Adam zijn. â€” Zie ook in E ad I 15 : 35â€”49. Over het verband van zonde en dood bij de Rabbij-nen, vgl. Van Leeuwen, Joodsche Achtergrond, bl. 80v.v.; bovendien Moscoviter, blz. 325. Gr?¤fe geeft,S. 280, de opvatting van Sapientia. â€” Over de zwakheidonzer natuur, vgl. Weber, Â§Â§ 43, 46; hare oorspron-kelijke sterfelijkheid, ib. Â§ 53. De gedachtengang van Gen. 2 en 3 werd besproken



??? 36 door J. C. Matthes , â€žOorsprong en gevolgen der zondevolgens het O. T." en â€žDe boom des Levens" in Theol.Tijdschr. XXIV, 1890, bl. 225â€”254 en 365â€”370; doorG. w1ldeboer, â€žDe straf der zonde volgens Gen. III"in Theol Stud. VIII, 1890, bl. 351â€”362. De cap^ als â€žS??nden-princip" bij holsten, Zum Evang.des Paulus und Petrus \\ S. 367â€”447; Pfleiderer, Urchr.S. 178â€”192; L??demann, S. 64 (die a-xp^ ist von Naturs??ndhaft; doch zie S. 195: Vor Allem ist die <rxp^ alsPrincip der Verg?¤nglichkeit erkannt, I Cor. 15 : 50). Daar-tegen Martens â€žHet leerstuk van den hemelschen mensch",in Studi??n, Theologisch Tijdschrift, IV, 1878, bl. 165â€”211.Vgl. Weiss, Eibl Theol. Â§Â§ 67, 68. â€” Met onze ver-klaring is tevens vervallen het dilemma, door PfleideRER,Urchr. S. 219 f gesteld, dat Christus bf niet waarlijkmensch geweest is, bf niet onzondig was. De Paulinische beschouwing is aan de Joodsche zeernauw verwant. Juist daarom is het goed, er op te wijzen,I dat zij in meer dan ?Š?Šn opzicht dieper is; het Evangelie\' is de \'TTKviputTii;, niet de repetitie van het Jodendom.

Desexueele verklaring van den val, die bij de Rabbijnenzoo gewoon is (vergelijk vnn nx\' bij Weber), wordt bijPaulus gemist, gelijk trouwens ook in Jubile??n en Sap.Salom. (10: i). Van het solidariteitsgevoel, dat bij Pauluszoo sterk is en ook in gebeden als Ezra 9; 6 v. v., Dan.9:4V. V., Baruch i : 15 v. v. zich uitspreekt, wordt bij deRabbijnen (Weber Â§Â§ 50, 52) vaak zeer weinig bespeurd,wat bij praeexistentianisme (WebER Â§ 53) ook onmo-gelijk is. B. Toestand na den dood. Voor de vraag, hoe Paulus zich den toestand na den doodgedacht heeft, geven onze brieven zeer weinig aanduidingen. Opzich zelf had de apostel aanleiding genoeg in zijn eigen gevaar-vol leven, om er over natedenken, al moet niet uit het oog



??? 37 worden verloren, dat zoodanige aanduidingen toch ook ontbrekenin I Thess., waar Paulus reeds stond voor het feit van den dood(vgl. vooral 4: 13â€”16), In II Cor. treffen wij meer dan ?Š?Šneuitdrukking aan, die van doodsgevaar spreekt {xxi tov ^jji/ 1:8;zie ook II : 23 sqq; 12: 10); en juist daarom zouden wij hiereen antwoord verwachten op de vraag, wat Paulus verbeiddeaanstonds na den dood, wanneer zijn vurig verlangen en ver-trouwen , om de parousie nog te beleven, ijdel mochten blijken.Dat desniettegenstaande die aanwijzingen zoo schaarsch zijn â€”wij meenen zelfs te mogen zeggen; geheel ontbreken â€” is een lU^ ^vernieuwd bewijs van het echt-eschatologisch, echt-Joodschdenken des apostels. Over de verblijfplaats der zielen in den staat der afgeschei-denheid geeft de apostel geene vingerwijzing in deze brieven.Ook elders zijn de woorden, die hier in aanmerking komenkonden en die herinneren aan de O. T.ische kosmologie, uiterstzeldzaam. Â?Sj^? komt alleen, en dan nog maar volgens sommigecodices, voor I 15 :-55, in een citaat; x?Ÿv(T(xog slechts Rom. ,10:7 (waar de

herkomst onduidelijk is; de LXX heeft in de\'aangehaalde plaats [Deut. 30 : 13] to tspxv ??xkx(t(7yjq; in Deut.8 : 7 cc?Ÿii(T7oq voor Dinn = onderaardsche ruimte, met water ge-vuld [vgl. ?–x?^xi7ffij] en in Ps. 71 : 21 voor Dinn, gelijk hier);KXTUTspx [AÂ?p>i Tijg yyii; in Ef. 4: 9 (vgl Ps. 139: 15 LXX:\'KXTUTXTU Tviq yiffi); XTXovi Oq alleen in Phil. 2 : 10. Men vergelijke hierbij onze opgave uit de apocryphelitteratuur, bl. 21. Over den toestand der gestorvenen wordt ons volgens som-migen eenig uitsluitsel gegeven door het gebruik van xoif^xadxi.Dit werkwoord beteekent in het profane Grieksch â€žslapen";een zeer enkele maal wordt het gebruikt als beeld van den



??? 38 doods-toestand, wijl een lijk den indruk kan maken van teslapen; vgl. Ilias XI, 241 : aq 0 ?Ÿsv au6i Trsaccv K0iiJt,vi(Tix.r0 xÂ?XksovVTTVOV. In deze beteekenis komt het in de LXX veelvuldig voor;in de boeken der Koningen (I "2 : 10 en elders) b. v. is hetvertaling van JJK\' = zich ter ruste nederleggen, nl. tot dendoodslaap (vgl. 01 Koifiufisvoi, II Macc. 12 : 45; 0/ y.x??su\'?¨ovTsg ivPs. 87 : 6); zoo ontstaat de beteekenis â€žontslapen". Dezeis in het N. T. gewoon en bij Paulus zelfs de eenige. Mengevoelt, dat van een ziele-slaap hierbij volstrekt geen sprake is;aan den mensch, die daar nederligt en begraven wordt als sla-pende , wordt gedacht, niet aan zijne ziel, afgescheiden van hetlichaam. En hiermede vervalt ook alle licht, dat dit werkwoordover den toestand na den dood zou kunnen verspreiden. Kci[ix<7?Šxi komt in eig. zin voor: Matth. 28 : 13; Luc.22 : 45; Joh. ii : 12; Hand. 12 : 6; in overdr. zin:,Matth. 27 : 52; Joh. 11 : ii(?); Hand. 7 : 60; 13 : 36;I Cor. 7 : 39(.?); n : 30; 15 : 6, 18, 20, 51; i Thess.4 : 13. 14, 15; 2 Petr. 3:4. â€” Over de beteekenisâ€žontslapen" oordeelen als boven Meijer-Heinrici,

Â?r??ww.S. 4^3 nt, Weiss, Bibl. Theol, S. 391, nt 3. Schmiedel,Handcomvi, ad i Thess. 4 : 13 meent, dat Koi?Ÿx(r&xi denotie van â€žUnbefriedigendes, tr??bes Schattenleben" heeft,om het bijgevoegde XvTrsi^?¨xi en het ovx, ?¨x^tv ?¨kivi^x-,doch ten onrechte, want die Kvttvi en bKttk; hebben geenebetrekking op het leven na den dood, maar na de op-standing (vgl. vs. 14 sqq). Dat II 5 : i sqq niet over den toestand na den doodhandelt, zie in G ad II 4 : 16â€”5 : 10. C. Sterven, dood en opstanding van Christus. Om den jammer op te heffen, die alzoo over de wereld ge-komen was, heeft God in Christus een nieuw werk gewrocht.



??? 39 Tegenover de realiteit der ellende werd geplaatst re??ele redding.Op de realiteit komt het in deze afdeeling aan; over de gevolgenspreken wij-later. Het is er zeer verre van verwijderd, dat mendeze realiteit goed voor oogen heeft gehouden. Wie het waarlijksterven en het waarlijk opstaan van Christus zich voorstelt, kanonmogelijk komen tot de zonderlinge gelijkstelling der opposita:onsterfelijkheid en opstanding, of tot de inhoud-looze leer vaneene opstanding des geestes. In aanmerking komt I 15 : 3â€”8: ivxf?¨^ay.x vfiiv, \'oti XpitrTog dTTS?“XVSV, XXI \'on STX^Vl, XXI OTI ?¨yi^yspTXl TJJ ^(Aspx T)fl TpiTlf!, XXI OTI uCpS-^ .....?¨crxxTOv Jf tt^vtoi/ a^??yj xxf/,01. I Het lot van Christus is prototype van het lot der Zijnen. InCorinthe werd door sommigen getwijfeld aan de lichamelijkeopstanding der geloovigen, al nam men die van Christus aan(de Tivsc van I 15 : 12, waarover nader in E ad I 15 : 12â€”19).Eene dergelijke tweeheid van beschouwingen acht Paulus on-mogelijk en een dergelijk spiritualisme ongeoorloofd. Met weinigewoorden pr?Šciseert hij nog eenmaal de (ook in Corinthe en doordie

Tivsg als zoodanig erkende) grondzuilen van het Christelijkgeloof. Die grondzuilen zijn de heilsfeiten. Het gaat om reali-teiten, z???? is de korte inhoud dezer pericoop. De begrafenis(?¨TxCpij) wordt waarschijnlijk om tw?¨e redenen vermeld: Christuswas dus waarachtig dood ?¨n Christus is waarachtig en lichame-lijk weder opgestaan. Die lichamelijke opstanding wordt nogeenmaal herinnerd (al twijfelde men daaraan niet) met het oogop de daaruit straks te trekken conclusies. En zij wordt ge-??llustreerd met eene opsomming van enkele verschijningen. Hetu??pSvj heeft natuurlijk in alle verzen de zelfde beteekenis. Dochmen vraagt, of vs. 5â€”7 moet geexegetiseerd worden naar vs. 8,of omgekeerd; m. a. w. of alle verschijningen hier als visionair,dan wel als lichamelijk gegeven worden. Hier is al aanstonds



??? 40 groot gevaar van misverstand. Men vergeet zoo licht, datâ€žvisionair" niet gelijk is aan â€žonwezenlijk" en dat â€žvisionair"en â€žlichamelijk" geene tegenstellingen zijn. De vraag, of vol-gens onze wetenschap van het waarnemingsvermogen de ge-dachte mag worden toegelaten van het zien van iets, datwerkelijk bestaat, maar buiten onze existentie-categorie??n, doetbij de exegese niet ter zake. Paulus stelt eerst het sterven enbegraven worden (aor.), daarna de opstanding (perf.; zie winer,S. 315). Voor de verschijningen gebruikt hij oTrretr??xi wordtgenomen voor de waarneming van aardsche en buiten-aardschedingen, ?¨cp??yj wordt in Gen. 8 : 5; 9 : 14; II Kon. 14 : 8;Hand. 7 : 26 gebruikt van bergen, een regenboog, het aan-gezicht, Mozes. Meer gewoon is de aor. voor buiten-aardscheverschijnselen, Eng?Šlen, Mozes en Elia op den berg, vurigetongen enz. (Luc. i : 11; Matth. 17 : 3; Hand. 2 : 3), terwijlhet . fut. pass. in Hebr. 9 : 28 gebruikt wordt van Christus\'verschijning bij de parousie; in Hand. 16 : 9 wordt ucp??t] vaneen visioen gebezigd. Wat onze p?Šricoop betreft: de aor., diein I 9 : i met het

perf. wisselt, doelt hier blijkbaar op eenewerkelijke (niet in den zin van Hand. 16 : 9 visionaire) ver-schijning. Na zijne begrafenis is de Christus uit het graf ver-rezen en lichamelijk verschenen. Men vergete niet, dat lichame-lijkheid en vleeschelijkheid niet hetzelfde is. Eene opstandingvan het begraven lichaam, onveranderd als cxf^ kxi xi[ji,xyverwierp Paulus stellig (I 15 : 50), Maar daartegenover staatniet eene â€žopstanding van den geest", terwijl het lichaam inde aarde blijft. Hieraan is trouwens geen redelijke zin tehechten. De geest, die niet begraven wordt, kan niet opstaan.Het is zeer on-Isra??lietisch (en dus zeer on-Paulinisch) om tevragen, wat begraven werd: het lichaam ??f de geest; depersoon van Jezus stierf en werd begraven en stond op. Een



??? 41 persoon zonder orgaan (lichaam) kent Paulus niet. Evenminbehoort de vraag hier, of wellicht (gelijk in I Sam. 28:7â€”15)te denken zij aan eene verschijning van den geest, terwijl hetlichaam in het graf rustte; en of misschien een langzaamovergaan tot hemelsche heerlijkheid wordt bedoeld, gelijk desynoptici, althans op eene enkele plaats (Luc. 24 : 37â€”43)schijnen aantenemen. De schildering in het verder verloop vanc. 15 toont Paulus\' bedoeling duidelijk. â€žVleesch en bloed"be??rven het Godsrijk niet; er zijn twee wegen van omzetting:de plotselinge verandering (vs. 52), en het proces door hetsterven heen, gelijk het graan (vs. 35 sqq). Dit laatste moetPaulus hier hebben gedacht: Christus is de M7rxpz>l tuv xÂ?KoiiJ!,ij[isvccv;door Zijne syspviq ix vexpccv werd Hij dit (vs. 20); dan moetZijne eysptriq in wezen aan de hunne gelijk zijn. Zie over deze vraag Hoofdstuk II, vooral bl. 7. Bij deze pericoop mag II 12 : i sqq niet vergelekenworden. â€” Over 16: 14; 114:14, 15 handelen wijlater in E. Over den doodstoestand des Heeren wordt, behalvehet erxcp^, door Paulus in deze brieven niets

geleerd;ook daaruit kon dus in afd. B geen nieuw licht wordenbijgebracht. De verwarring tusschen onsterfelijkheid en opstandingbij Bruins, bl. 385; waarschijnlijk bij Kabisch, S. 302;vooral bij PfleidERER, Urchr. S. 3â€”7; Paul."^ S. 32nt, die Urchr. S. 15 van opstanding spreekt, als ookdoor Paulus gepredikt, en aldaar S. 100 f, toegeeft, datPaulus eene onsterfelijkheid zonder opstanding zich nietkon denken. â€” Zie verder Steck, S. 180 â€ždie Erschei-nungen des Auferstandenen sind Visionen gewesen"; Har-nack, D G\' I, S. 74 nt, waar ten onrechte (gelijk ookdoor Pfleiderer) Gal. i : 16 vergeleken wordt; Holsten,""Evang. des Paulus, S. 408 fif; zum Ev. des P. u, P.



??? 42 S. 3â€”114. â€” Tegen hen Schmidt, R. E.^ XI, S. 356ff, art. D. Wederkomst van Christus. Als wij â€žde wederkomst van Christus" bespreken, eer wijover â€žde Opstanding der menschen" handelen, willen wij daar-mede niet aanduiden, dat zij naar Paulus\' voorstelling in tijds-orde daaraan zal voorafgaan. Deze vraag komt eerst in VI tersprake; en onze volgorde werd gekozen, omdat het gewenschtscheen, na C eerst het leven des Heeren geheel af te handelen,om vervolgens de verschillende gebeurtenissen, die met deparousie in verband staan en daaruit voortvloeien, na elkanderte kunnen overzien. Over het feit der wederkomst zelf zijn onze brieven nietuitvoerig. Op twee plaatsen wordt zij eenvoudig gesteld zondernadere aanduidingen aangaande tijd en omstandigheden, maartoch niet zonder dat ook daar voor het leven der gemeente eenen ander er uit voortvloeit. Die plaatsen zijn I 11 : 26, waarhet verkondigen van den dood des Heeren wordt gesteld ot,%pi06 f\'A?–^ en I 16: 12, waar over sommigen een anathema wordtuitgesproken, immers: fJ!,xpxv xSx. De echtheid van beide pericopen is

bestreden. Wat betreftI II :-26: Het verdient allereerst opmerking, dat de Apostel,sprekende over het H. Avondmaal, deze plechtigheid van tweezijden beziet. In I 10:16, 17 staat de KOtvuvix met Christus opden voorgrond, eene gedachte, die in het verband uitnemendpast, maar daarnaast wordt als terloops (TrxvTeg ??x rov svog xprou(j!.6rsxo[/.sv) de onderlinge xoivccvtx der geloovigen aangestipt. Dezetwee zaken vloeien trouwens uit elkaar voort en beider gedach-tenis ligt bij het H. Avondmaal voor de hand. In I 11 : 17â€”34wordt gesproken over de noivuvix der geloovigen onderling, als



??? 43 gesymboliseerd in het Kvpixxov "Bsittvcv (vs. 20), terwijl vs. 23â€”27handelen over de dvxfiv^a-ig tov wpiov. De beide gedachten sluiteaelkaar niet uit, vullen veeleer elkaar aan, gelijk wij zooevenopmerkten. Doch nu lette men er op, dat in vs. 23â€”27 overde vraag der onderlinge liefde geen oogenblik wordt gesprokenen vooral, dat deze vss. over een verschillend onderwerp schij-nen te handelen; vs. 17 sqq handelt over het kvpixkov ^sittvov;de uitdrukking komt slechts hier voor, Kvp\'ixxov alleen nogOpenb. I : 10 en ^sittvov staat bij Paulus slechts nog 11 : 21 [en10 : 27], in algemeenen zin; de bedoeling moet dus uit hetverband duidelijk worden. Men zie crvvspxst^Sxi, vs. 17 en 34,(Tvvspxf^??xi 6v hKKv\\(ncf,, vs. 18, dat eveneens algemeene uitdruk-kingen zijn. Waarschijnlijk wordt gedacht aan eene samenkomstder gem\'eente, waarin een gezamenlijke maaltijd, bijeengebrachtdoor de meergegoeden {ro \\licv, vs. 21, Tovq (ivj sxovrxq ,\\s. 22),de eenheid der gemeente afbeeldde. Niet het eten en verzadigdworden, was van dien maaltijd het doel; dit kon thuis geschie-den , vs. 22, 34;

doch het samenzijn fV/ to xvto (zelfde uitdruk-king I 7: 5). Dit doel werd niet bereikt; vs. 21, 22b. Wijl hetgevoel van eenheid en broederliefde ontbrak, was aan die samen-komst haar eigenlijk karakter ontnomen, het was geen xvpixxov^siTTvcv meer (vs. 20). â€” Vs. 23â€”27 spreekt, evenals 10: 16en17) over het H. Avondmaal (fV vvkti, xprog, TroTvtptov, tocrccfix Kxi To x\'tfMx TOV Kvpiov), Waarbij Paulus, na de vermelding derinzettingswoorden, vs. 24 en 25, herinnert (vs. 27): gij verkondigtden dood des Heeren, totdat Hij komt. Wie dit niet in het ooghoudt en dus onwaardiglijk eet, vergrijpt zich aan het lichaamen bloed des Heeren. Het xvx^iuq eten bestaat blijkbaar in hetniet-bedenken, dat deze plechtigheid geschiedt sU t^v xvxpivijaivTov ??xvxTov TOV Kvpwv. â€” In de gemeenten worden Gods oor-deelen openbaar ^ix tovto. Welke overtreding is bedoeld? Niet



??? 44 mogelijk is, dat beide gemeend zijn: het vergeten van deKoivccvix met den Heer ?¨n met de broeders, want dan had dit,gelijk in lo : i6, 17, met een enkel woord moeten zijn aange-duid. Het verband doet denken aan eene verwaarloozing deronderlinge gemeenschap. Maar dan kon in dit verband van hetH. Avondmaal geen sprake zijn en behoort vs. 23 sqq hierniet. Tot hoever loopt echter deze pericoop 1 Het waarschijnlijkstis, dat vs. 27 nog hierbij behoort en vs. 28 de voortzetting isvan vs. 22. Ik neem vs. 28 en 29 als behoorend tot het oor-spronkelijk caput, omdat ze herhaling zijn van vs. 27 en.dusniet tot vs. 23 sqq mogen gerekend worden. Bij deze onder-stelling blijven twee vragen over: wat is ro in vs. 29.? Menziet, hoe gedrongen dit op het H. Avondmaal zou terugslaan,anders in dubbelen vorm {xproq y.xi Trorvtpiov, <rufix nxi x\'tp(,x)aangeduid en hoe bij deze opvatting vs. 29 letterlijk hetzelfdeals vs. 27 bedoelt. Het verband en de gedachtengang van depericoop doen denken aan â€žde gemeente", in vs. 22 als ^?¨KK^y^a-ix genoemd en in dezen zelfden brief meermalen (in 10: 17,c. 12, vooral vs.

27) als to <tccpcx aangeduid. Dan alleen is devermaning van vs. 33 duidelijk: xK\\v)}.ovq De tweede vraag is, of misschien de tweeledige aanduiding in vs. 28 ont-staan is na de invoeging van vs. 23-7-27; noodig is het niet,daar ook vs. 21 en 22 eene dubbele aanduiding bevat; ingevalvan oorspronkelijkheid der uitdrukkingen xpTog en TrcTyjpiov kunnenzij juist de aanleiding geweest zijn tot invoeging van een ge-deelte, dat (zij het in anderen zin) ook daarover handelde. De ingevoegde vss, kunnen zeer goed van Paulus\' hand zijn;iets on-Paulinisch bevatten zij niet; slechts zijn zij dan door eenlateren verkeerd geplaatst. Met den .val dezer pericoop en daar-mede der woorden xxp\' ou zou trouwens geen enkel essen-tieel bestanddeel der Paulinische â€žtheologie" verdwijnen.



??? 45 . Over deze woorden valt nog iets op te merken. Zij gaan uitvan de onderstelling, dat de viering des H. Avondmaals ophoudtmet de parousie, wat ook van zelf spreekt, wijl dan deonnoodig is geworden. In de Const. Apostol. VIII, 12, 16 wordtde gelijke formule als hier aangetroffen {to\\jto toisits s}g t>jv ??fjt,}jvtxvxf4,vti(nv), maar wordt vs. 26 verkeerdelijk als een woord vanChristus gegeven, xxra\'y\'ys^^^sts dus als imper. genomen endxpi? Â?J\' gelezen (vgl. aldaar V, 19, 4: f^sxP"^ ^^ Â° Kvpiot;). â€” Voor de vraag, of b. v. in Justinus\'tijd bij de Avond-maals-bediening aan de parousie gedacht werd, is belangrijkDial. c. Tryph. c. 70 (ed. Otto I 2, p. 242), waar de formuleniet voorkomt, maar wellicht een reminiscens ligt in het: xxi??ri ?ŸxffiXsK TOVTOV ijt,Â?TX \'So^ijg\' i\\poizeSx, xvTi) v) TpoCpv^Tsix [Sc. Jes.33 : 17] cf xpTciT Kxi ii^up, Jes. 33 : 16, door Justinus als aanduiding van xproi; en Trorviptov genomen. Voor de exegese vgl. Weiss, Theol. % 85; evenalshier wordt ook door Heinrici, comm., â€žAgape" enâ€žHerrnmabl" gelijkgesteld (S. 324, vgl. S. 298). Schmie-del meent, dat de Agape de

hoofdzaak was, een maal-tijd, door veler bijdragen toebereid; doch dat daarmedegepaard ging [wanneer, zie Heinrici, S. 342 f] de be-diening van het H. Avondmaal. Daar door beide plech-tigheden de onderlinge gemeenschap wordt aangeduid[de xoivuvtx TOV XpiiTTov blijft voor het Avondmaal buitenbespreking], is deze samenvoeging niet onwaarschijnlijk.Echter had in vs. 23 sqq van die onderlinge gemeen-schap dan iets moeten zijn aangeduid en blijft de moei-lijkheid, dat xvx^twg tweeCrlei zin heeft, daar ivoxo? rov(TccfixTOi; XXI TOV xifzxTog TOV Kvpiov moeilijk op gebrek aanbroederliefde doelen kan. Wat de critick betreft: voor h t-^ fxxAjjwf, vs. 18,zie men Baljon, bl. 81. Aldaar wordt, bl. 84, het ge-voelen over de invoeging van I 11 : 23â€”28 voor ver-



??? . 46 ouderd gerekend, vgl. de daar opgegeven litteratuur.Baljon pleit voor het Paulinisch karakter der pericoop,waarmede hare plaatsing nog niet is gerechtvaardigd, enwijst op het doel â€” slg rjjv avxi^vijtriv â€” waardoorde invoeging allerwaarschijnlijkst wordt. Bruins, bl. 397â€”403, verwerpt vs. 23â€”28; waaromik vs. 28 voor oorspronkelijk houd, zie boven. BruINS\'argumenten zijn niet alle klemmend; de beide gedachten:xyx?Ÿviiffiq en aoimvix zijn bij het H. Avondmaal zeer welmogelijk; dat alleen de dood des Heeren en niet tevens,naar Paulus\' gewoonte, ook en vooral de opstandinggenoemd wordt, ligt in den aard der zaak: het Avond-maal spreekt alleen van den dood, ook in 10: 16, 17,dat door bruins als oppositum gegeven wordt; in depericoop wordt vs. 26 weder als ge??nterpoleerd beschouwd,omdat yxp onverklaarbaar zou zijn; dat is h?Št ook, alsY.XTxyys\'KKeTa imper. is, maar het is blijkens het verbandals indic. te nemen, zoodat de apostel hier, gelijk ookin I 15 e concessis redeneert; dat bij deze verklaringdoor het nxTxyyeKKsTs xxpi ov iA?–fj wordt gezegd, datde lezers de parousie zullen

beleven, is onwaar en zougeen bezwaar wezen (vgl. in E ad I 15 : 51). j Het oordeel over de andere der genoemde pericopen, I 16:22,wordt niet weinig verzwaard door de zoo verschillende ver-talingen van !Jt,xpxv M??t. Sommige ouderen (zie Tischendorf)hebben het w. w. als praeteritum opgevat en Schmiedel laatde keuze tusschen praeteritum en imper., terwijl Heinrici debeide beteekenissen van praeteritum en futurum wil vasthou-den. â€” Indien de zin is: 0 Kvpioq yjXOev, dan behoort de bespre-king niet hier. Moeten de woorden vertaald worden: â€žDe Heerkomt," dan treffen wij hier eene gedachte aan, die wij straks(ad 17:26â€”31) ook te bespreken hebben, nl.: de parousie ver-legt het zwaartepunt des levens van de tijdelijke in -de eeuwige



??? 47 dingen en met het oog daarop moet ons leven zijn ingerichten moet de scheiding worden doorgetrokken. De vermeldinghiervan aan het einde van een brief, tusschen andere gedachtenin, behoeft niet te bevreemden; in Phil. 4 : 5 worden ookallerlei vermaningen aangetroffen en wordt ?Š?Šn aangedrongenmet: S Kupio? iy/ug. Wie met dat sl rig ou (pi^st [zie WiNER,S. 570] wordt bedoeld, is niet duidelijk. Zijn het de openbarezondaren in de gemeente (vgl. fn) (tvvix,yxf/,iyvu(7sx{, 16: 11),of de sterke Christenen, die den zwakken broeder ergerden enzoo tegen Christus zondigden (I 8 : 12); zijn het tegenstandersbuiten de gemeente.\'\' xvxkiix kan zoowel op leden als niet-ledender gemeenschap doelen (Jos. 7 : 12 en 6 : 17). Voor broedersis de uitdrukking, na het verschoonende ov (pi^^si, zeer sterk,al kan het xvx??ef^x over iemand moeten worden uitgesproken,terwijl men hem toch lief heeft xyxtnj f^ou imstx ttxvtccvuf/,uv). â€” Over Paulus\' eschatologische voorstellingen verspreidthet vs. geen nieuw licht. Voor xvx6s{x,x vgl. Cremer s. v. â€” Het gebruik van(piXsiv in dit verband en van j^tw is zonderling.

Op bovenreeds aangeroerde gronden schrappen Baljon (bl. 134)en Bruins (bl. 509) het vs. Holsten, Das Ev. desPaulus, S. 450, nt 3, spreekt uitvoerig over yi^xpxv x??x\\hij acht â€” onnoodig â€” het ov CpiKsiv = twijfelen aande parousie, waarom zij dan nog met opzet zou geponeerdzijn; een betere reden voor de vermelding der weder-\'komst gaven wij boven. Hetzelfde geldt tegen MeyER-Heinrici, die S. 514 meent, dat de Parousie is gememo-reerd, omdat dan het jJtw xvx??sf^x verwerkelijkt wordt;wij namen avx??sf^x als eene acte, die nu reeds plaatsheeft. In I I : 7, 8 stelt Paulus de gemeente voor als wachtendeden dag der openbaring van Christus, in welken "dag het blij-



??? 48 ken zal,, dat Gods genade-arbeid aan hen niet te vergeefsch isgeweest; zie daarover in F; andere aanduidingen worden ookhier gemist. Op drieerlei wijze wordt het tijdstip der parousie hieraangeduid; als uttokxXv^ic rov Kvpiov, als ^[ispx rov Kvpioven als rs>.og [zie ad I lo : ii]. â€” Over de bezwaren vanMichelsen tegen vs, 7, zie Baljon bl. 40 v. v. Bruinsmaakt (bl. 505â€”508) bezwaar tegen vs. 4â€”9. Laat onsde pericoop nader bezien, Paulus vindt zeer veel in degemeente te berispen, maar vangt toch aan met eendanktoon aan God, gansch iets anders dan eene lofprij-zing van de gemeente. Die dank wordt ontlokt door degedachte, dat Gods der gemeente overvloedig is geschonken, gelijk zij openbaar wordt zoowel in de pre-diking (A575?), als in het verstaan {yvuaic) van het Evan-gelie, dat in hun midden stevig is geplant (i?Ÿs?Ÿxicc??tj ivvfiiv), zoodat zij in overvloed van genade bij niemandachter staan, terwijl Christus hen tot het einde vast zaldoen staan (?Ÿs?Ÿxiuirst), zoodat zij in Zijnen dag onbe-rispelijk zijn; God, Die geroepen heeft, is getrouw, â€” Aandezen gedachtengang kan geen argument

tegen de echtheidworden ontleend ; dit zou slechts kunnen, wanneer de para-phrase van Bruins juist was, dat de gemeente hier ge-prezen en als onberispelijk {xvsyicMroi;) voorgesteld wordt,terwijl de verdere brief een strafrede is. Wat goed in haaris, is gave Gods; zij zelve heeft nog"steun van noode.(vs. 8, 9). â€” Dat vs. 7 de parousie-verwachting hun wordttoegeschreven, heeft niets te maken met het feit, dat rmqaan de lichamelijke opstanding twijfelden (I 15:12 sqq);van bewusten twijfel aan , de -parousie blijkt bij dezelaatsten niets. â€” Bij de vraag, of ongewone woordenkeustot het aannemen van interpolatie recht geeft, moet metBruins (bl. 485) â€žerkend worden, dat men allicht teveel waarde kan hechten aan het voorkomen van onge-wone termen en uitdrukkingen in eene peficoop." De



??? 49 â€? copia is trouwens niet zoo zonderling; [ixprvpiov rov Xpi^rrovmet gen. object, vindt parallel in II Tim. i : 8, doch inI 15 : 15, II 4 : 5 is Christus ook object der prediking(en vergelijk Xoyo? rov crxvpov, I i : 18). Ten opzichte van eene zeer belangrijke materie, het huwelijk,wordt door Paulus uit de parousie geargumenteerd I 7 : 25â€” 2)2a: Uspt ^f ruv Trxpdsvccv ?¨-Trirayviv Kvpm ovk .....??iXco 5f vf^xi; xfiÂ?pif^,vovi; shxi. De korte inhoud van het caput is aldus:Het is beter niet gehuwd te zijn (waarom, wordt niet gezegd),maar als praeservatief tegen de hoererij is het huwelijk somsgewenscht (vs. 1,2, 6â€”9). De verhouding der gehuwden zijdeze, dat zij elkaar niet verlaten, dan voor een tijd; echtschei-ding tusschen Christenen is ongeoorloofd; ontbinding van ge-mengde huwelijken is niet noodig (vs. 14), noch gewenscht,maar niet per se verkeerd, de toebrenging van den ongeloovigeis toch zeer onzeker (vs. 16); nieuw huwelijk is echter tijdens descheiding en voor den dood van den gescheiden echtgenootongeoorloofd (vs. 11, 39). [Vs. 17â€”24 over besnijdenis enslavernij]. Wat betreft de ongehuwden:

hun toestand is beter met hetoog op de parousie (vs. 25â€”32^:) [met het oog op de dubbelezorg, vs. â€”35], maar het huwelijk zij in geen geval alszonde beschouwd (vs. 36 sqq). Op de critische vragen komen wij strak? terug; nu houdtons de inhoud van vs. 25â€”bezig. Daarin wordt gesteld:de parousie is aanstaande; zij gaat met rampen gepaard; zijroept tot nieuw leven. 0 xxipog 7vve7rxXfiÂ?vsg hri. xxipog komtals â€žbepaalde tijd" voor in Rom. 5 : 6; 14:5; 7:51II Thess. 2 : 6; als technische term in Mare. i : 15 en I 7 :29; blijkens vs. 26 en 31^ is de tijd bedoeld, die nog voordeparousie verloopt. Die xxipog is (TvvÂ?7rxXfx,Â?vog; ??-ya-xfAAiy in eig. 4



??? 50 zin, Sir. 4 : 31; Hand. 5:6; hier = verkorten, pass: kortzijn (niet: samenpersen, benauwen, want de nood is nog aan-staande); dus: de nog restende tijd is kort, de parousie nadert.Wijl iemand dit gelooft, beschouwt hij dan ook de wereld alsvergankelijk: Tapxysi ro ixx^l^Â? "^ou koix[^oi> rourcv, aan hetonderscheid tusschen materie en vorm schijnt hier minder ge-dacht; de zin is: deze bedeeling houdt geen stand; waaromdan ook vs. 2()bâ€”31^7, waarover aanstonds. Dit Txpxysiv doeltdus niet op eenen voortdurenden toestand, maar op eeneoogenblikkelijke gebeurtenis. Deze zal gepaard gaan met smart:\'Six Tvjv ?¨ve(rTCi(xxv xvxyxijv, ivijTXvxi is tegenwoordig (Rom. 8 :38; I 3 : 22; Gal. I : 4) of toekomstig (II Thess. 2:2; Hebr.9 : 9); hier blijkbaar het laatste; xvxyxvi wordt voor â€žsmart"genomen in II 6 : 4; 12 : 10 enz. Die smart zal o. a. ?–XrptgT^ "(Txpxi medebrengen voor de gehuwden. Het ligt voor dehand, hierbij aan eene schildering als in Matth. 24 : 19 tedenken. Aan de komst des Messias zouden de wee??n vooraf-gaan (vgl. Sch??rer II, S. 440), de n\'i;>Dn \'^an; men denke aande u^iveg, die in Hos.

13 : 13 als beeld worden gebruikt, inMatth. 24 : 8; Marc. 13 : 8 als technische term voorkomen.Die wee??n, van allerlei aard, zullen ook en vooral de gehuwdentreffen. En daar het aanbreken dier u^tvsg onmiddellijk tewachten staat, is het ongehuwde leven beter; dan blijft menalthans van de ^A/tp/? ?¨v <rxpKi vrij {Cpsi^ofixi, vs. 28) en heeftalthans daarvoor geen zorg (xf^spifzvouc, vs. 32). â€” Niet alleenechter voor de ongehuwden, voor allen teekent de nabijheidder parousie een nieuw levenspad af: ro ^oittov, hx xxi 01 ?¨xovrsgyuvxixxg xrX. vs. 29â€”31. Voor de verschillende lezingen vanvs. 29 zie Tischendorf; ro >,oi7rov bij den nazin te nemen,schijnt beter, omdat het daar meer kracht heeft, dan bij 0 xaz/jc^(Tvvsffrx^fisvog; de constructie ro Ac/^cv, /vÂ? xtA is niet onmogelijk,



??? 51 vgl. ^ix ryjg y^uffffyig ixv Xoyov "Sccts (I 14: 9), Ttjv xyxri^v hx yvme(II 2 : 4), ?Ÿiurixx xpiti^pix ?¨xv s^^its (I 6 : 4). ro ?,oi7rov staat ineig. zin (gelijk Matth. 26 : 45) â€žopdat voortaan", niet overdr. (gelijk I I : 16). ivx---- ccffiv; WiNER (S. 539) acht, dat Ivx â€ždie (g??ttliche) Absicht des 0 Kxipog t7vvÂ?<7Tx}^(Jt,Â?vog angiebt"; mindergedwongen is, hx te laten afhangen van (pvi(j:,i: Ik herinner u,broeders, dat de parousie aanstaande is, opdat gij leert, dien-overeenkomstig te leven. Deze levenswijze geven nu 29â€”31.De hoofdgedachte is [zie bl. 46 v.]: De Christen leeft voor dedingen, die niet gezien worden, maar eeuwig zijn (II 4 : 18),en de vergankelijke dingen kunnen hem derhalve geen hoofdzaakwezen [voor de gedachte vgl. Phil. 3 : 20]. 0/ ixovrsg yuvxiKxgen o\\ KXxiovTsg en 0] xxipovrsg hebben wel een vrouw en kennenwel smart en vreugde [de exegese van bruins en schmiedel,als zou m ix^vTsg gelijk zijn aan: zich van huwelijksgemeen-schap onthouden, is blijkens het verband onjuist], maar gaandaarin niet zoo geheel op, dat het aardsche leven hun elementis; evenmin vermag dit hun

hedrijf (xyopx^ovrsg) of hun omgangin de wereld; zij zijn niet x,xrÂ?xovreq, noch sixtxxpcciisvor, dezew. w. worden hier blijkbaar niet gebruikt in malam partem;de praepositie maakt de beteekenis meer intens. â€” De acc. bijXpu(ievoi is onregelmatig; vgl. winer, s. 239; Baljon bl. 64. Van de ??hi^tg ?¨v (rxpKt geeft Kabisch, S. 231, eenezeer gewrongene verklaring, met beroep op IV Ezra6 : 21. â€” Op de voorafgaande wee??n wordt elders doorPaulus niet gedoeld. Het caput maakt den indruk van corrupt te zijn; reedshebben wij boven vs. 17â€”24 en 32(^â€”35 tusschen []geplaatst. De reden ligt voor de hand. De inhoud van17â€”24 is: met betrekking tot slaverij en besnijdenis blijveelk in den toestand, waarin hij was op het oogenblikzijner bekeering, het geloof includeert niet eene dergelijke



??? 52 (maatschappelijke of ritueele) verandering. Van het huwe-lijk is hier geen sprake. Werd een en ander aangevoerdexempli gratia, dan zou het juist het tegendeel bewijzen:skk^tog [asvstco, vs. 24, is het tegendeel van x^pi^sa-??u,vs. 15. â€” De invoeging der pericoop is wellicht hiervanhet gevolg, dat schijnbaar vs. 15 en vs. 23 dezelfde ge-dachte bevatten: ov ^fJcyAwrÂ?Â? 0 en fnj yivsc??s\'BovXoi av?¨puTTOov. Vs. 12bâ€”35 bevat andere argumentatie, dan vs 25â€”12a-,Heinrici, S. 509, meent, dat de apostel tot een anderonderwerp overgaat, doch vs. 32<3: en 32/^ zijn in absolutetegenspraak met elkaar: hXco ufixg Tovg xyx?Ÿovq xfispifjc-vovc eivxi â€” 0 xyxf^oq fispi^vx. Eene andere quaestie wordtbehandeld en de invoeging te dezer plaatse is waarschijn-lijk door het gelijkelijk voorkomen van f^spif^vxv veroor-zaakt. â€” De invoeging van vs. 32^â€”35 is eenvoudiger, danvan VS. 25â€”32^z, terwijl 25 wel en 3niet de aanvang vaneene nieuwe pericoop kan zijn; in vs. i, 7, 8, 40wordtgeen argument gegeven voor de voortreffelijkheid vanden ongehuwden staat, zoodat men niet (met Bruins)kan stellen,

dat deze vss. in argumentatie metvs. 32<5sqqgelijk staan en dus vs. 32^ sqq tot het oorspronkelijkcaput zouden behooren. â€” Er is geen reden, tenzij daneene dogmatische, om in vs. 26 ^ix rvjv ?¨vstrruaxv xvxyKvyte verdenken; de geleding van het vs. is wonderlijk,waarschijnlijk als anacoluth te verklaren (winer S. 692);de gissing van schmiedel, dat hi kxXov xv??pccirw moetverwijderd worden, is niet noodig; ovrus staat absoluut,gelijk in I ii : 28. Baljon, bl. 56â€”64, schrapt vs. 17â€”22 om de geheel verschillende onderwerpen en om hetonverklaarbare el vs. 17 (wat Heinrici, S. 197 ntmeent te kunnen handhaven); de gissing van straatman(bij Baljon) dat sl verbastering is van in vs. 23, dat oorspronkelijk op vs. 16 volgde, vervalt bij destelling, dat ook vs. 23 en 24 tot de ge??nterpoleerdepericoop hooren (argumenten zie boven).



??? 53 Bruins bespreekt bl. 486â€”501 het geheele caput; hijneemt meer dan ?Š?Šne omwerking aan en acht o. a. vs.17â€”24 en 26bâ€”1\\ ge??nterpoleerd. Zijne argumenten zijngrootendeels boven reeds besproken. Dat \\yx cxo^xri^Ts tjjTrpogsvz^ (vs. 5), als de toepassing van een Joodschvoorschrift (Ex. 19 : 1$)on-Paulmisch zou zijn, is on-juist [zie in F ad I 3 : 4â€”15]. Vs. 29^: Ixovraqzou in strijd zijn met vs. 9, als 29;^ op onthouding doelde.In vs. 26 wil hij romo â€” xvxyy.-ziv schrappen, om de parousie-gedachte en deze woorden ingevoegd achten door eeninterpolator, die dan echter waarschijnlijk geleefd zouhebben in een tijd, toen men aan de nabijheid der parousieminder dacht. Ten slotte wordt op de zonderlinge copiagewezen. E. Opstanding der dooden. Tot het verkrijgen van een geregeld overzicht schijnt hetgewenscht, eerst de verschillende acten, die met de opstandingen parousie van Christus in verband staan, af te handelen endus nu aangaande de opstanding der dooden en straks (in F)aangaande het Gericht de verschillende gegevens bijeen te bren-gen, om dan, na onze afdeeling

over den Eindtoestand (G), inVI mede de volgorde der gebeurtenissen te bepalen, die aanden eindtoestand voorafgaan. Paulus beschouwt de opstanding der dooden als in verbandstaande met de opstanding van Christus en poneert dit verbandop meer dan ?Š?Šne plaats, soms zonder er op in te gaan; II4 : 14: s\'i^oreg, ??ti o iysipxg tov Kvpiov kxi <ti)v \'Ijjo-??u irepst. Vaak wordt bij deze materie de Ivvxykig Gods vermeld,als de werkende factor: II 13:4: xXKx vnieig uw xurcp ?¨n ^vvxfisug ??eov, I 6: 14: <5 Sf Qsog xxi rov Kupiov vj^sipsv xxi>ifixg?¨^syepsi ^ix ry,g lvvxiJi.sug xvrov. Bij deze laatste plaats moeten



??? 54 wij iets langer stilstaan. Paulus handelt over de hoererij. InCorinthe waren daaromtrent waarschijnlijk zeer luchtige opvat-tingen in omloop; menigeen, oordeelende dat dit lichaam tochgeen deel heeft aan de toekomst van Christus, achtte de han-delingen, die slechts het lichaam raken, van weinig belang.Paulus geeft dit toe voor de spijzen: tx ?Ÿpu^xtx tijj xoikicf, kxiyj ??OiKix roiq ?Ÿpa[4,x(Tiv; spijze en spijsverteringsorgaan behoorenbijeen en hebben geen waarde voor het leven des christens,want zij vergaan, o ??scg kxi txvti^v kxi txvtx kxtxpyvicsi. Ditzelfdegeldt echter niet voor de hoererij; to <ruf^x ov rj^ Tropvsicf.: lichaamen hoererij behooren niet bijeen, het lichaam is des Heeren;het heeft blijvende waarde, \'wa7it het wordt opgewekt. â€” Hieris allerlei op te merken; allereerst, wat wij reeds vroeger aan-stipten (zie bl. 46 en 51) en straks wederom ontmoeten (ad I15 : 19), dat voor Paulus het zwaartepunt, echt Joodsch, ligtin de bedeeling der eeuwigheid, d. i.: niet in den hemel, maarin de toekomende eeuw; bovendien, dat aangaande die eeuwgeleerd wordt, dat ons bestaan daar zal zijn a-ccf^xriKug en

tochniet met ditzelfde lichaam (kxtxpyyis-ft tv^v koi\\txv); zie hieroverad I 15 : 50â€”53; ten slotte, dat de opwekking hier geschiedtdoor Gods kracht, maar toch, blijkens het kxi vi\'ystps â€” kxis^syspsi in verband met de opstanding van Christus. Heinrici, S. 179, zegt zeer juist: â€žF??r den rechtenGebrauch der Freiheit ist daher bestimmend, ob etwas,das ich mir gestatte, in einem wesentlichen Verh?¤ltnissezum Reiche Gottes stehe oder nicht." Wij lezen s^syspsl (fut.); de wisseling van werkwoordenmet en zonder praepositie, of een gebruik, waarbij depraepositie een nieuw element bijbrengt, is zeer gewoonbij Paulus; I 7 : 31 j 9 â€? 24; I S : 2; 9 : 10. â€” S/Â? IvvxfisugxuTou wordt door Kabisch, S, 270, verstaan van CV/m//Â?\'kracht, waardoor ons lichaam als eene consubStantiatie



??? 55 [â€žin, mit und unter," S. 271] doormaakt, ten gevolgewaarvan het niet meer alleen uit vergankelijke vxp^ be-staat, maar deels ook uit onvergankelijk Trvsvfix. Met deze uitdrukking StÂ? n^g ^uvxf4,Â?ug worde niet ver-ward sysipsTxt iv ^vvx(/,st (I 15 : 43), tegenover: (TTrstpsrxiiv xtf??svstx. Deze pericoop is door Bruins niet behandeld. \' Heeft alzoo Christus\' lot voor den gelooyige deze beteekenis,dat de xluv 0 (ji,6Mmv hoofdzaak is geworden in zijn leven, danzal natuurlijk die verandering ook op zijn dagelijkschen wandelinvloed oefenen: hx 01 tuvTsg [AYineri kxvTOig ^utxiv, x>.}^x ru vTTspuvTuv aTO?“xvovTi xxi iyephvTi (II 5: 15). â€” Die invloed wordtechter niet alleen in hun wandel, maar ook in hun levensloopsoms bespeurd. In Azie had de apostel in groot levensgevaarverkeerd (II 1:8 sqq., vgl. B bl. 36 v.v.); het scheen, dat hetdoodvonnis (xtroxpifix tcj ??xvxtov) over hem was uitgesproken.Toch was hij nog niet ondergegaan; door eene onzichtbare handwerd hij geschraagd: xXXx xvtoi iv sxvTOig ro x7roKptf/,x tou ??xvxtov?¨a-Xijxxfisv, hx (ivj TrsTroi&orsg ?¨fisv i(p\'\'Â?XVTOig xKX\' stti Tcf ?¨scc

tcciystpovTi rovg vsxpovg, og ??x n^Xtxovrov ??xvxtov ?¨ppvtrxro ^(ixg xxtpvverxi (II I : 8â€”10). De dxvxrog wordt hier, gelijk in II ii : 23,genomen voor â€ždoodsgevaar", waartoe een gebruik als in II4: 11,vgl. I 15:31, II 6:9, den overgang vormt. Zoo kon dan ook deuitdrukking ?? ??eog ?? systpuv rovg vsxpovg in afgeleiden zin worden gebe-zigd , voor â€žredden uit doodsgevaar". De expressie, die algemeenbij de Joden bekend geweest schijnt te zijn en in het Schntone Esre(Sch??rer II S. 384) op de opstanding ten laatsten dage schijnt tedoelen, wordt trouwens door Paulus, naar zijneallegoriseerendeexegese, nog op andere omstandigheden toegepast: Rom. 4:17wordt aan de vsxpurig rtjg fiyirpxg "Lxppxg gedacht en aan het (ruf^xvsvsxpufisvov rov \'A(opxx[/, (vs. 19) [zie Hebr. ii: 19]. â€” Dit verduren



??? 56 van het doodsgevaar, waarbij het sterven niet aanstonds volgten integendeel menige gevaarvolle diepte weder door reddinggevolgd wordt, totdat eindelijk de dood werkelijk intreedt, maardan ook daaruit de werkelijke opstanding voortkomt, wordt inII 4 : IO en ii met den dood en de verrijzenis des Heeren inverband gesteld: TrxvroTS tviv vsupcanv tcv ^Itjcov ??v ra a-ufixti 7r$pi-(pepovTsg, hx kxi vj ^utj tov \'I>)(tou iv Toig (tufaxciv ^ficcv (Pxvspu??-^. xsi yxp01 ^ccvTsg eit; ?Šxvxrov Trxpx^i^ofzsdx ^tx ^lyjirovv, \'ivx kxi ^ KiovjTOV ""Ivivov (pxvspu??Tjj iv r^ ^vjjtjj (Txpxi i^ficcv. De macht van denHeer, Die voor Zichzelf reeds den dood overwon en daardoorZich reeds principieel de meerdere betoond had, wordt in deveelvuldige uitredding van Zijn apostel openbaar, zoovaak dedood verhinderd wordt zijn prooi te vermeesteren en zal eensin volle heerlijkheid worden gezien, wanneer de dood zijneslachtoffers moet wedergeven. Het ligt in den aard der zaak, dat bij eene beschouwing vanzonde en dood en opstanding, als wij tot nu toe bij Paulusvonden, de werking van Christus\' arbeid wordt beperkt totallen, die in

Hem gelooven; o\'i iv Xpicra, maar die ook alleen,zullen als deelgenooten aan het 7rvÂ?vf^,x ^uottoiovv in het stervens-proces niet verdwijnen (xTro^^va??xi), maar door den dood henentot het leven komen, dat leven, waarin geen vergankelijkheidmeer is, maar alles enkel wezen. Het zij met nadruk opge-merkt, dat hier over de leer der â€žconditioneele onsterfelijkheid"niet wordt gehandeld en ook niet gehandeld worden kan, wijlde Â?Iwv h [AeXXu\'j onafscheidelijk met de opstanding en dus nietmet de onsterfelijkheid is verbonden, terwijl juist een voortbe-staan, dat niet tot opstanding voortgaat, somber en vreugde-loos is [zie ad I 15 : 19]. Wat het lot is dergenen, die de toe-komende eeuw niet be??rven, Paulus laat er zich niet of uiterst



??? 57 schaarsch over uit; het is alsof hij ze uit het oog heeft verloren,om alleen te staren op degenen, die den ingang wachten in dexluvioq. Voor de opvatting in de contemporaine litteratuur,vgl. bl. 22 v. en SCH??RER II 460 ff, bij wien uitvoerigeropgave omtrent de verschillende verwachtingen ten dezen.schoettgen ad Joh. 6: 36 en Rom. 8: 11 verzekert:Judaeos D\'nnn n"nn semper usurpare de resurrectionepiorum, en geeft verscheidene plaatsen, waarin (gelijkRom. 8: 11) de opwekking met den H. Geest wordtin verband gesteld; vgl. ook Moscoviter, bl. 8i, 329en Weber, Â§Â§ 81, 88, vooral S. 372, bij wien de mee-ningen over al of niet algemeene opstanding. Het is een eigenaardig verschijnsel, dat Paulus, die tendezen zoo Joodsch denkt, eene andere opvatting heeft,dan de ongetwijfeld ook Joodsche Evangeli??n, die vaneene opstanding beide der rechtvaardigen en der onrecht-vaardigen spreken. De bewijzen voor het zooeven gezegde liggen in meer dan?Š?Šne plaats, die reeds werd behandeld; dat ook het TÂ?vTÂ?5vanII 5: 10 er niet anders over doet oordeelen, zie aldaar. Zeersterk en met beroep op

de solidariteit spreekt ten dezen I 15:20â€”23: N??v; XpiJTOg eyvjyeprai ia vsxpuv, xTVxpxtj ruv xsxoifiii-?Ÿsvuv. fVf/5;} -yap S;\' h??puxov Qxvxroq, xxi 5/\' xv??purcx) avxjra7igvexpuv. u7Trsp yxp ?¨v ra AS?¤/cÂ? Trxvrsg x7ro??vij<Txov7iv, ourut; xxi iv repXpitrrcp TTxvreg ^uoTTOtifOi^JOvrxi. hxjTog sv ru iliu rxyi^xri â€? xrxpx^Xpi7rog, ?¨irsirx ot rov Xpivrov ?¨v r-^ Trxpouji^ xvrov. â€” Zie ook bl. 33. Paulus spreekt van twee reeksen, die door de wereld loopen,en waarvan, krachtens samenhang, alle volgende termen aanhet hoofd verwant zijn. Adam stierf: allen sterven, die inAdam en uit Adam zijn â€” Christus verwon den dood:allen staan op, die in Christus en van Christus zijn. Eerst



??? 58 wordt gesteld, dat Christus de Â?Trxpz^ xsxoif^yjfzsvuv [ziein B, bl. 37 V.] is, d. w. z. de eerste der ontslapenen, die uitde dooden is opgewekt, namelijk als verwinnaar [Xpurog cuxerta7roSv>i<7xsi, Rom. 6:9], maar nu ook de borg van hunne op-standing. De xTxpxvj voorspelt den vollen oogst. LXX gebruikthet woord in eigenlijken zin (Ex. 23 : 19; 25 : 2 voor n\'C\'nen nnnn); in het N. T. komt het slecht overdrachtelijk voor;van de eerste geloovigen uit een land, Rom. 16 ; 5; I 16: 15;in Rom. 11 : 16 in tegenstelling met Cpvpxfix (= Num. 16 : 20). â€”Wijl Christus de xTrxpx^ is, ging ook Zijne opwekking vooraten volgt die der Zijnen: hxxfrrog h ra i^icp rxyf^t-xri; rxyyt.x ge-woonlijk = escadron, afdeeling (II Sam. 24: 13), komt blijkenshet verband hier voor in den overigens niet aanwijsbaren zin vanâ€žvolgorde", rx^ig (vgl. Luc. i : 8: iv tjj rx^si), eene verwisse-ling van abstractum en concretum, die telkens bij Paulus wordtaangetroffen; vgl. xritrig voor xrts-fix, Rom. 8 : 19, cp??opx voorcpSxprov, i Cor. 15 : 50, oho^oiMVj voor , I 3 : 9 en voor I 14 : 3; het woord is evenals b. v. ?¨i/uvicv van Rom. 6:23aan den

krijgsdienst ontleend. Voor de gedachte zie Col. i : 18:xsipxKy] rcv accf4,xrog. â€” Deze opwekking der geloovigen zal plaatshebben iv ryi TTxpcuTi^ rov Xpitrrov. Uxpcvtrix komt in den zinvan â€žaanwezigheid" voor I 16 : 17; II 7 : 6, 7; 10 : 10; Phil.i : 26; 2: 12; als technische term, gelijk hier, steeds bij Matth, en(except II Thess. 2 : 9) steeds in I en II Thess.; overigens bij Paulusalleen hier en volgens sommige codd. in I i : 8 (zie Tischend??RF). Over rxy?Ÿx vgl. HOLSTEN, Zutn Evang. des PaulusS. 419 nt. Bruins heeft (bl. 391â€”396) bezwaar tegen vs. 23â€”28;zie daarover in G ad I 15 : 24â€”28; doch zijne bezwarengelden deels (bl. 392â€”394) vs. 23: het zou strijden metvs. 22, wijl daar gezegd wordt, dat allen sterven, ende



??? 59 parousie van vs. 23 doet onderstellen, dat sommigen nogleven zullen: doch iÂŽ. ligt dat hier niet in het woord,2Â°. wordt de opgave van vs. 22 gegeven als het gewoneverloop, niet als noodzakelijkheid (zie vs. 52). Bovendienzou Toiyiioi onverklaarbaar zijn; het is = afdeeling, maarChristus-alleen kan niet gezegd worden eene afdeeling tevormen; zie daarover boven. â€” Baljon bespreekt (bl.109â€”113) eenige bezwaren tegen vs. 23â€”28; hij meentiv T^ TTSipoua-iijc xvTov te moeten schrappen, omdat de vraagnaar het â€žwanneer" hier niet ter zake doet; daarenbovenis het bij Paulus in dezen zin hapaxlegomenon. Doordat zich in Corinthe eene afwijkende geestesrichting open-baarde, had Paulus aanleiding, bij â€žde opstanding der dooden"uitvoerig stil te staan. Beschouwen wij die geestesrichting eerst.I 15 : 12â€”19: si Sf XpiiTToq Kjjpvffa-sTCit oti iyvtyspTxi ?¨y.vsKpuv,%uq^syouiTiv h vfziv rtvsq on xvxarxtTiq vsupcov ovk s(tti\\ ktK. De Tivsqloochenden niet de opstanding van Christus, veeleer kan Paulustegen hen hieruit als e concessis argumenteeren; maar zij loochen-den de lichamelijke

opstanding der dooden. Paulus vangt aan,met deze leer door te trekken tot in haar uiterste consequentieen de rivsq de gevolgen te doen zien, waarvan zij zich geens-zins bewust waren. Met de opstanding der dooden valt hetEvangelie. Het is den apostel te doen om den xlav 0 fie^Xuv,hebben die dwaalleeraars gelijk, dan blijft ons slechts de ^uy]rxvtv! (vs. 19); dan is zelfs der geloovigen deel de xttuxsix (vs.18; zie in F ad x7ro>..-<rco^.) en ontgaat hun het Messiasrijk; danis uw geloof zonder inhoud (xfvjj, vs. 14) en is alle o^psXoq weg(vs. 32). Met de opstanding der dooden moet trouwens tevensde opstanding van Jezus vallen, want Zijne en hunne opstan-ding staan gelijk; maar met die opstanding moet men dan ookZijne Messianiteit opgeven. Houdt men vast: Jezus van Nazarethis opgewekt en Hij is n\'iynn, dan volgt daaruit de opstanding



??? 6o van zelf, want eerst in de toekomende eeuw worden de heils-vruchten van Jezus\' Messiaswaardigheid openbaar. Men lette op het zuiver Joodsche dezer gansche argumentatie!Hierdoor wordt aan alle verwarring van onsterfelijkheid enopstanding, van lichamelijke en onlichamelijke opstanding depas afgesneden. I â–  Opzet en strekking van Bruins\' betoog zijn met dit ; expos?Š in strijd. Men vergelijke trouwens aldaar, bl. f 385â€”388, de omschrijving, die van Paulus\' redeneering gegeven wordt, en waarbij telkens de zooeven bedoeldeverwarring van lichamelijke en onlichamelijke opstandingen de feitelijke gelijkstelling van deze laatste met on-sterfelijkheid de lezing stoort. Over de lichamelijke opstanding van Christus, zie inC, bl. 38. Nog in het zeker zeer laat geschreven II Tim. (i : 10)wordt de beteekenis der opstanding gelegd in het (puti^siv^uvjv XXI x??^xpcrtxv. Noemt echter de apostel niet eeneandere heilsvrucht met de woorden: in iars iv Txtg xpcxp-nxig vfJLuv (vs. 17)? Meyerâ€”Heinrici vindt hierin dezegedachte: Wenn Christus nicht auferstanden ist, so istdie Vers??hnung mit Gott und

Rechtfertigung nicht gesche-hen; deze verklaring houdt met het verband geen reke-ning; meer ligt het voor de hand te denken aan Rom.5 : 31 : >5 x?Ÿxpnx i?ŸxffiKsv7Â?v iv tu ??xvxtcj en I 15 : 56:TO ^e xsvTpov TOV &XVXTOV jJ x(AxpTix: de zonden, waarin wijzijn, die ons beheerschen (iv txic xfixpTixtg), brengenons den dood en wij blijven in die heerschappij en wor-den er niet uit opgewekt, wijl Christus, als zelf niet op-gewekt, daartoe ook den weg niet heeft gebaand. â€”Het ovx iysp??yjvxi is â€ždood blijven", niet â€žophouden tebestaan." â€” Het fiovov van vs. 19 wordt het best bij denganschen zin genomen; bij ^caj txvt>j gaat het niet, om-dat in het toekomende leven niet meer â€žgehoopt" wordt



??? 6i en het met Schmiedel bij y,X7riK0TÂ?g te nemen (slechtshopende, zonder te zullen zien) gaat niet, omdat het zienin geen geval in dit leven volgt. â€” oc,vx<jTX<Tiq vsxpccv wordthier als algemeene term genoriien, waaruit niet volgt, datalle vsxpot zullen opstaan (zie Meyerâ€” Heinrici , S. 440). Voor de opstanding der dooden werd door Paulus\' tegenstan-ders blijkbaar de onsterfelijkheid in de plaats gesteld. Zulk eenehandeling, in eene heidensche stad zeer verklaarbaar (zie Hand.17 : 32), behoeft niet uit speciaal-Grieksche gedachten verklaardte worden; in het Joodsche geschrift Boek der JubileSn troflen wijgelijke leer aan (bl. 22). Met Pfleiderer {Urchr. S. 81, 100, 161)aan eene Alexandrijnsch-gnostische Apollos-partij te denken, ishierom reeds ongewenscht, wijl uit I 3 : 4â€”15 (zie in F) blijkt,dat er tusschen Paulus en Apollos geen leerverschil bestond.Aan eene Sadduceeuwsche opvatting mag evenmin worden ge-dacht, omdat daar opstanding ?¨n onsterfelijkheid werden ge-loochend. Vgl. Sch??rer II 345 f. 460 f en de litteratuur, aldaarnt 75. â€? Over de overwegingen, door Paulus op de practijk

dergemeente en op zijn eigen lot gebaseerd, I 15 : 29â€”34behoeven wij, als buiten ons onderwerp liggend, niet tespreken. Slechts zij aangestipt, dat het ?ŸxTrri^sc??xi virspTuv v??xpuv, vs. 29, het best wordt opgevat als: â€žgedooptworden ten behoeve van reeds gestorvenen, met het oogop de opstanding", waarbij te vergelijken II Macc 12:43,44: met het oog op de opstanding (C/rep xvxiTTX(rÂ?uq) deedJudas offers en gebeden verrichten voor de in den krijggevallenen; had hij toch de xvxcrxirtq der gevallenen nietgeloofd, dan was het nutteloos geweest, voor de doodente bidden {p7rÂ?p vsxpuv Â?vxÂ?(T6xi). Door de dwaalleeraars werd vooral hierop gewezen, dat de



??? 62 opstanding van dooden zich niet laat denken en dat het onge-rijmd is aan een lichamelijk bestaan te gelooven voor degenen,wier lichaam vergaan is [dat de opstanding lichamelijkheid onder-stelt, was dus in confesso]. Hierop wordt door Paulus geant-woord in I 15 : 35â€”49: Over het .^jioe" der opstanding-. aKKxipsi Ttq-llug iysipcvTxi 01 vsxpoi; ttoic?? sf trcif^xTi epzovrxi; ktX. Zoodra â€žde opstanding der dooden" gesteld wordt, rijst eenmenigte van vragen op, voor wier samenvatting Heinrici (S.523) een zeer sprekend citaat uit Celsus geeft: â€žsteht man mitK??rper auf oder ohne K??rper? und mit welchem K??rper? mitaltem, mit neuem? ohne K??rper? aber, soviel ich weiss, istdies weder Verstand, noch Seele, noch Leben; â€” mit diesemK??rper ? aber der ist schon vorher vergangen; â€” mit anderemK??rper? also wird ein neuer Mensch geboren, nicht jener altewiederhergestellt, .... und doch ist noch keiner von der Unter-welt zur??ckgekommen." Paulus stelt en beantwoordt twee vragen. iyeipovrxi 01 vexpoi;â€žHoe staan dooden op?" d, i.: het is met de idee vsxpog on-vereenigbaar; daarna:

Trotcc Sf ffWfixTi ipxovTxr, d.i.: welk soortvan lichaam moeten zij hebben? â€” Op deze tweeledige vraag[Schmiedel acht de twee versdeelen gelijk] antwoordt Paulusmet ^twee opmerkingen naar aanleiding van ?Š?Šn beeld. 1Â°. o-yc (jTreipsig ov ^uoTTOieirxi ixv f^yj xTro??xvifi, derhalve: sterven is geenbezwaar voor het herleven; 2Â°. ov ro aaiAX ro â€?ysvyjaopcsvov (TTrsipeig,xhXx yvyLvo\'j xoxxov, en dus: ook in de plantenwereld blijkt, dathet niet ongerijmd is, na het begraven nog een lichaam tewachten. â€” De Praesentia zijn gebruikt, omdat een algemeeneregel wordt aangegeven (Winer, S. 308). â€” Het gekozenbeeld blijkt zeer geschikt, om nadere bijzonderheden er aanvast te knoopen. De gezaaide graankorrel is yvf^.vog, blijkenshet verband = â€žnog zonder opstandingslichaam" (ov ro aufix



??? 63 to ysvi)(tofzÂ?vov ffttsipsig), zie ad II 5 : 3. Dat opstandings-lichaam wordt gegeven door God [i^ ovpxvov, II 5 : 2] en isdus een ander dan het vroegere; of nog beter: op het vroe-gere, dat bij den korrel geheel ontbreekt; wordt niet een-maal gewezen. Toch is zulk een lichaam niet willekeurig;het beantwoordt aan Gods plan bij de schepping {^??s^y/ss, aot.)en evenzeer aan elks individualiteit (to I\'B lov a-ufix, dat niet metSchmiedel alleen op de species behoeft te worden toegepast),Het opstaiidingslichaani is dus verwant aan, maar niet hetzelfdeals het aardsche (vgl. ad I 15 : 50â€”53), De opmerking ov ttx^txo-xp^ jj xvm (Txp^ (vs. 39â€”41), doet vermoeden, dat tegen deopstanding mede een bezwaar was ontleend aan de ?Š?Šnvormig-heid, die men voor de verheerlijkte lichamen postuleerde endie zich toch bij verscheidenheid van individualiteit niet denkenlaat. Dit postulaat â€” zoo verklaart de apostel â€” heeft ookgeen recht van bestaan; de natuur vertoont groote verschei-denheid ; waarom zou deze in de opstanding worden gemist}Vgl. to ?•Biov (TUfix. â€” De drie bezwaren zijn innerlijk verwanten het

beeld is geschikt, om ze te zamen te vatten, zoodat vanvs, 42 af de redeneering wordt voortgezet met het oog op hetgeheel; ovtu(t kxi >5 avxrTxiric tuv vsapuv; ovTaq slaande nietalleen op de verscheidenheid der lichamen, maar op vs. 35â€”41-^TsipeTxi iv Cp??opijc xtM men vraagt, welke tijd hier als zaaitijdwordt aangegeven; indien de beeldspraak zoover mag wordenovergebracht, is het minder gewenscht (met de Rabbijnen, zieonder) aan sterven en begrafenis te denken, dan wel aan hetgansche leven â€žhetwelk toch niet anders is dan een gestadigedood", vooral om vs. 47, waar de mensch â€žstoffelijk", vergan-kelijk wordt genoemd. In de opstanding nu wordt het blijvende,het ivezcnlijke geschonken (vs. 42,43), De verschillende uitdruk-kingen worden samengevat in \\pvxixov â€” mtvfiXTixov (vs. 44).



??? 64 U-JsufJLXTmc, elders gebruikt van het hemelsche tegenover hetaardsche [<rxpxixog, Rom. 15: 27; I 9: ii] of het volmaaktetegenover het onvolmaakte [<Txpxivog, 13:1] of het\'onzondigetegenover het zondige [axpKivog Rom. 7 : 14] of het goddelijketegenover het aardsche [ipvxiaog I 2 : 14] â€”wordt hier genomenals het onvergankelijke, 7rvÂ?uf/,x ^uottoiovv (analytisch oor-deel), tegenover het vergankelijke, dat als in vs. 50 als(Txp^ Kxt xtfix wordt aangeduid. Ten deele kan dit met de Schriftin de hand bewezen worden {ovrug kxi â€?ysypxTrrxi), namelijkmet LXX Gen. 2 : 7: kxi iyevsTO xv??panrog sk ^uirxv, watdoor Paulus in vs. vrij geciteerd wordt, en waarvan hijaanstonds met eigen woorden de tegenstelling formuleert: 0 hxocToge]g TTvsvfix ^uoTomv. Wanneer had dit ysvsa??xi plaats? BijAdam tijdens zijne schepping, bij Christus waarschijnlijk bijZijne opstanding, waardoor Hij het levensprincipe in de wereldgebracht heeft (vgl. 16: 14; II 4 : 14 enz.). Zoo worden duswederom Adam en Christus als de twee stamhoofden tegenoverelkander gesteld, met termen, die in het Jodendom zeer bekendzijn:

TrpcoTog en ^evrspog \'A\'^xfi of xv??puTTOg. Dit wordt nog eensuitvoerig in het licht gesteld in vs. 47â€”49: â€žDe eerste menschis uit de aarde stoffelijk, de tweede mensch is uit den hemel";die zelfde toestand zet zich voort in allen, die tot hen behooren(vs. 48) en voor wie uit Adams lijn overgaan tot de lijn vanChristus geldt dit evenzeer; na het dragen van Adams beeld[vgl. LXX Gen. 5:3: Seth iyev>]6yj kxtx t>}v ehovx tovzullen zij Christus\' beeld dragen [(popstrof>iÂ?v, indic.]; d. i. nagedeeld te hebben in de bedeeling van dezen vergankelijkenaeon hier op aarde, zullen zij deelachtig zijn de onverganke-lijke der toekomende eeuw in de opstanding. Nog eenmaal moet in dit verband onderzocht wordende vraag naar de â€žoorspronkelijke sterfelijkheid van



??? 6S Adam." De vss. 45â€”49 zouden op zich zelf genomentot zulk eene gedachte ongetwijfeld kunnen leiden:Adam, alleenlijk de â– â– pvx^ bezittend en zoo stamhoofd vaneen voorbijgaand geslacht, en Christus, het -ttvsvimx aan-brengend en zoo de oorzaak van een leven tat den dood;en dan beide naar Gods bedoeling en volstrekt algemeen. â€”Reeds boven, bl. 33 v.v., spraken wij hierover. De peri-coop , waarmede wij ons bezig houden, mag niet wordenge??soleerd. Met die opvatting staat in besliste tegenspraakniet alleen een plaats als I 15 : 21 en Rom. 5 : 12 v.v.,maar de gansche opvatting des apostels, dat er eenMTuXsiei is en een deel der menschen, dat xTrokXv?Ÿsvctheeten moet. De onvolmaaktheid van Adam moest danzijn het doorgangspunt tot de volmaaktheid in Christus,maar dan ook â€” voor elk. Daarom is het waarschijnlijk,dat Paulus hier gesproken heeft buiten de vraag naarhet indringen der zonde om en enkel aan de empirischetoestanden heeft gedacht. Moeilijkheid blijft hier over,die echter ten deele haar oorzaak vindt in het eveneenstweeslachtig bericht van Genesis, dat Paulus

voor dengeest zweefde; vgl. de bl. 36 aangehaalde artikelen vanMatthes en Wildeboer. Van het zaaien als beeld der opstanding zegt mosco-viter, bl. 439: â€žEen stukje Talmud in optima forma"en citeert dan Sanhedrin, fol. 90b; idem schoettgenI 665; te dier plaatse wordt â€žnaakt" en â€žgekleed" ge-bruikt van het niet of wel bezitten van een opstandings-lichaam. Heinrici herinnert aan een gebruik bij deEleusinische mysteri??n, waarover hij S. 529 f uitvoerighandelt (echter Unsterblichkeit en Wiedererstehen pro-miscue gebruikend); in elk geval ontleende Paulus meer-malen een beeld aan plechtigheden, die in de Griekschewereld en de naaste omgeving bekend waren (vgl. dexyav, I 9 : 25). â€” De omschrijving van Kabisch, S.295 nt i : yjij.voi; â€” zonder lo^x, gaat buiten het ver-band om. 5



??? 66 Over de Joodsche voorstelling van het opstandings-lichaam , zie Eisenmenger , Entdecktes Jndenthum,K??nigsberg 1711, II S. 938 ff: â€žEben der Leib, welchergestorben ist, wird wieder auferstehen"; Weber, S. 353 f.Bij Sch??rer II S. 416 plaatsen uit Barnek en /F Ezra.Het springt in het oog, hoeveel hooger Paulus\' opvat-ting staat. Het ?¨ysvsTO 0 ^surspoi? \'A\'Sa?Ÿ sU ttvsviax tuOTTOiovvwordt door Pfleiderer, Urchr. S. 213 niet van deopstanding, maar van de praeexistentie verstaan; eeneopvatting, die met de idee van een â€žMensch vom Him-mel her" in verband staat, waarover aanstonds. â€” DeJoodsche termen â€ž Adam primus et postremus" bijSCHOETTGEN I p. 670,672; II p. 349, doch vgl HeiNRICI,S. 538 nt 2; over de Rabbijnsche toepassing van hetscheppingsbericht vgl Weber, Â§ 46, alwaar S. 208 ver-melding der opvatting, dat Adam door de zonde issterfelijk geworden. Voorbijzien van den Joodschen ach-tergrond maakte de zonderlinge exegese van Straatm^vn(bij Baljon, bl. 128) mogelijk: 0 xpuTO? en ?Š BsvrspogavQpuTTog is de mensch voor en na de parousie." Baljon, bl. 121,

wil in vs. 36 ixv m xttcSxv^ schrap-pen , waarmede een onmisbare schakel uit de redeneeringverdwijnt; zie verder schmiedel, s. 165. Op bl. 123stelt hij voor d rvxci in vs. 37 te laten vallen, omdathet onnoodig is, wat geen voldoend argument oplevert.In vs. 42 b, 43 vindt Baljon , bl. 124, afgezien van denon-Paulinischen, breeden stijl, de opstanding des lichaamsgeleerd en acht ze derhalve ge??nterpoleerd; ten onrechte:evenmin als in vs. 36 en 37 is hier het (gestorven)lichaam des menschen subject; (T\'xsipsrxi = â€žer wordtgezaaid"; het woord (TU[jt,x, dat subject zou zijn, ont-breekt ook in de voorafgaande vss.; dat er tusschen hetaardsche en hemelsche lichaam eenig verband is, magniet worden ontkend (iS/ev (rufix) en is evenmin on-Pau-linisch, als onze uitdrukking â€žhet zaad komt op" onlo-gisch is. Ten slotte moet nog op de bezwaren tegen



??? 67 vs. 45 en 47 gelet worden. Baljon wil (bl. 126) in elkgeval xv??pcoTTog in vs. 46 schrappen om de symmetrie;wat niet opgaat, daar b.v. ook vs 47 niet symmetrischis; bovendien staat xv??pcoTog in Gen. 2 : 7 (vlgs Baljonhier niet geciteerd). â€žDe herinnering, dat Jezus tot eenlevendmakenden geest is", dient om den grond van vs.42â€”44 aantewijzen. In vs. 47 gist hij sTrovpxviog: om tweeredenen niet aanneembaar; 1Â°. is Christus wel irrenpxvioc,maar niet xv??puTroi; ?¨Trcvpxvwg, wat contradictio in adjecto is(tegen pfleiderer en Schmiedel) ; 2Â°. wordt daarmede nietvoldaan aan het eenige, wat de verandering zou billijken,sc.: de symmetrie, want tegenover i>c y/iq xciKog moestdan minstens s^ ovpxvov sTTovpxviog worden gelezen; enzelfs z???? ware nog geen correlaat begrip verkregen, wantsTTovpxvioc staat wel verband met ovpxvog, maar niet met Over het opstandingslichaam wordt uitvoerig gehandeld inII 4 : 16 â€” 5:8: A/?? ovx iyxxxov[Jt.ev.... oXBxiisv yxp hi ixv ^imysiog -^ptccv olxix rov axijvcvg xxrxXvQvi, o\\x??BoiJt,y,v sx &sov ix^l^svXT\\. Inzonderheid bij deze pericoop is verklaring

uit het verbandnoodig. De apostel heeft gesproken van het levensgevaar, waarinhij voortdurend verkeert tijdens en om zijne Evangelie-prediking.Is hij in gevaar, zelfs van te sterven, dan komt de vraag boven,hoe zijn deelgenootschap aan den xluv 5 iasXXuv verzekerd blijften of niet ook deze mogelijkheid zich denken laat, dat hij ondergain den strijd en bij Christus\' komst niet gevonden worde. Zijnwaarborg ligt in de kracht van God, die zelfs de dooden op-wekt (II r :8â€”10, zie bl. 55) en dus ook hem, te midden van,ja dwars door het doodsgevaar heen, nog zal behouden (II 4 :8â€”14): f/JsTf? bri -^[ixg <tvv \'I-^ja-cy sytpst (zie bl. 56). Wijl hijdie verwachting koesteren mag, kan ook niets hem tot zwijgenbrengen (t??AAj^ Trxpp-^irt^ xf^^P^^??x, II 3 : 12) noch in de engte



??? 68 drijven {syy.xxsvj, II 4 : I, weer opgevat in vs. 17). De s^ccdv??paTTOg (vs. 17) = cvrpaKivy, (vs. 7) = ?¨vvjry, (vs. li)gaat wel is waar voortdurend almeer onder praes.), maar de itrw xvSpxTrcg wordt dag aan dag meer vernieuwd (zievs. 7â€”14). Alzoo komt de levenskracht van Christus niet alleender gemeente ten goede (vs. 12, 15), maar in de herhaaldeuitreddingen en eindelijk in de opstanding uit de dooden is zijook in den apostel energisch. Die hoop geeft der wereld eengansch ander aanzien (zie bl. 54); de ??hi-pi:, die op dit oogen-blik benauwt, staat daardoor in gewicht achter bij de ^c^x,die nog niet eenmaal wordt gezien. Men lette op de parallelliein vs. 17: ???.rpt: â€” ^o^x, ??}.xCppcv â€” ^xpoq, TTxpxvrixx â€” x]uviov\\door de verdrukkingen wordt ons dat heil bereid, daar zij onsnamelijk het zwaartepunt in de eeuwigheid leeren verleggen(vs. II en 15) en wel in overvloeiende mate, y.x^ xj-n-spf^oXyiv tigâ€?jirsp^o}.y,\'j. En dat heil is bereid aan ons met nadruk achter-aan, om den volgenden gen. absol.), â€ždaar wij immers (part.,gelijk xpi\'jxvTs: II 5:15) niet aanzien, niet in rekening brengende

dingen, die gezien worden, maar die, welke niet wordengezien, want gene zijn slechts voor een tijd, deze zijn eeuwig".TTpcgnxtpcg d. i.: durende tot aan de parousie (I 7:31), xluvtcgd. i.: ^??f oneindig\' voortdurend, ??f in de toekomende eeuw (ziein G ad I 10: 11). â€” Paulus\' blik richt zich dus â€” het is vanhet hoogste gewicht en het blijkt duidelijk uit het verband;?¨yspjic, vs. 14 â€” op de bedeeling der onvergankelijke dingen,die openbaar wordt na de parousie. Niet in het leven na ditleven, â€žin den hemel", maar in de opstanding en dc onverderfe-lijkheid liggen de ^s!;x, dc (ly, (3?.s77Cfi!vx, dc xhvix. syy.xy.si-j = zich in de engte bevinden; het daarmedein de codices wisselend ??y.xxxsiy = in het ongeluk den



??? 69 moed verliezen. â€” s^cc \'dv??pccTrog is hapaxlegomenon inhet N. T., doch vgl II 7 : 5 : ??^cc??sv f^x^xi, hcc??sv huxv??pccTTog, nog in Rom. 7:22 en Ef. 3:16, is op zichzelf vox media en kan dus van bekeerden en onbe-keerden worden gebruikt. â€” wspx xxi -^.uspx is ongewoneexpressie; hier zeer geschikt, om den geleidelijken voort-gang te teekenen; waarschijnlijk naar het HebreeuwscheDV1 ov, dat echter b.v. Esther 3 : 4 in LXX wordt weer-gegeven met xx??\'\' Â?XX7Tiiv i^f^spxv (vgl. WiNER, S. 344 f). â€”Baljon, bl. 144 houdt xxf O-spfooXyty sl? â€?J7rspl3c?\\yiy voordittographie: noodig is dit niet; xx??\' â€?j7rÂ?p(3o?,-//j komt welis waar meest alleen voor (Rom. 7 : 13; I 12: 31; Gal. i : 13), maar breedheid van uitdrukking is Paulus menig-maal eigen (Rom. 7 : 7 sqq; I 12; I 15) en b.v. in II i : 8 zijn xx??" yrf/jjSjAsjv en Cnrsp ^\'jvx,uiv ook zeerbreed. â€” "Sc^x wordt door SciiMiEDEL dubbelzinnig weer-gegeven met â€ž Himmelsglorie". â€” rx f^-^ (oXsTrofisvx ==datgene, wat wij niet zien, niet: datgene, wat onzicht-baar is {tx cii (S^STTOfisvx); vgl. WiNER, S. 562. In de volgende vss. wordt

de redeneering voortgezet, yxp; uithet voorgaande moet dus het volgende worden verklaard. Wijlvan geen nieuw element in het betoog blijkt, handelt ook IIS : I sqq over het leven na dc opstanding, ?¨xv v) sTriysix -^f^uvolxix tov ffxijvovg xxtx^v?“-^. â€” ixv c. conj. stelt de zaak als twijfel-achtig; evenals in II i : 8 en 4 : 7â€”14 wordt het sterven(v????r de parousie) als mogelijk, doch niet als zeker gegeven.â€?Â?J olxtx TOV (Txyjvovg is gen. epexegeticus: â€žeen huis, maar datslechts het weerstandsvermogen van een tent heeft." (txijvoc voorlichaaam ook in de Sap. Salom. (zie bl. 19). xxTXhvu-j wordt inII Ezra 5 : 12; Matth. 26 : 61; 27 : 40 in eigenlijken zingebezigd voor het afbreken van een huis. Dit huis wordt l^iysioggenoemd om de vergankelijkheid aan te duiden; het behoorttot de Trpogxxipx, (3h67ro,usvx (II 4 ; 10) en gaat voorbij (vgl.



??? 70 17:31)Â? Voor het mogelijke geval echter van dien fongewenschten)dood, zou toch de xl??iv h /^fAAcav Paulus niet ontgaan; dus zalhij in zijn gevaarvollen Evangelie-arbeid niet vertragen: cjk?¨yKXKOV!J(,sv, yxp \'oTt oiy.o^of^}]v sk ??sov omixv xpc^ipoTroD^TOv x??uvisv h tok; ovpxvon. Het opstandingslichaam wordt dus genoemdeene ohoSof^ij, hier = gebouw (zie bl. 58), dat wij reeds hebbenl??zofy-\'Sv, praesens), namelijk ide??el, zooals II i : 14: ?¨^fisv ?¨v Tvj^fispx TOV Kvpiov [zie veel andere plaatsen bij Griethuysen, bl.320 vv,; zie onder]. Het wordt ons geschonken door God (ix????cv sxofJt\'Sv), gelijk vs. 18: tx Sf ttxvtx ix tov ??sov en\'I 15:38:?? Sf ??sog \'^ihxTiv xvTcp 7cc(^x. Met verschillende aanduidingen wordtdeze woning beschreven, alle dienend om de hechtheid en onver-gankelijkheid [tegenover ohix tov o-Ki^vov?] aan te geven; eene eigen-lijke parallellie (gelijk in II 4 : 17) tusschen sTriyeioc â€” ?¨v Totgcvpxvcig enz. laat zich daarbij slechts gedwongen aanwijzen.xzstp^\'^oi\'/itog behoort alleen bij het beeld; in eigenlijken zin geldthet woord noch van het aardsche, noch van het

hemelschelichaaam, maar het geeft zeer sterk de onvergankelijke waardijaan; vgl. Marc. 14 : 58: kxtxkvvu tov vxov tov z^ip0t0i>}t0v kxioho^o(/,yt7u x^.?.ov xxsipOTrottjrov; Col. 2:11: \'irsptTOi^v) xxsipoTroi\'/irogen vooral de teekenachtige definitie van Hebr. 9:11: <7K>iv>i ovXÂ?ip0770iy\\T0:, tovt ?¨rriv ov rxvTijg t/i; KTirsuq. Bij xiuvtog is,evenals II 4:17, 18, niet te denken aan het eeuwig v????r-bestaan, maar aan de onverderfelijkheid. ?¨v TOig ovpxvoig heeft(tegenover ?¨Triysiog) hoofdzakelijk de zelfde notie van onverganke-lijkheid; doch de aanduiding kon zonderling schijnen voor hetopstandingslichaam, dat immers uit het graf ontkiemt.? Menvergelijke hierbij (behalve i^ ovpxvov, vs. 2), dat Matth. 19:21de rijke jongeling gezegd wordt een schat te zullen hebben ?¨vovpxvifi, terwijl het hem om dc ^Â?sj xhviog te docn was (vs. 16)en inzonderheid I 15 : 38: c ??sog vujjLx, terwijl het elders



??? 71 , bij een gelijk beeld van het zaaien heet: ?? ?¨soq y,u^xvÂ? (I 3:6). â€”Over het verband van het aardsche en hemelsche lichaam ziead I 15 : 35â€”49, bl. 62 v.v. â€” Vs. 2 wordt ingeleid met kxiyxp; yxp sluit zich aan het vorige aan, kxi voegt een nieuwelement toe, dus: â€žwant immers ook"; l5:7;8:5;ii:9;12 : 13, 14; 14 : 8; II 2 : 10; 3 : 10; 7 : 5; 13 : 4. Reedshieruit blijkt, hoe in vs. 2 niet eene tegenstelling van vs. i kanvervat zijn, maar hoe slechts de gedachte wordt voortgezet; debeide vss. zijn blijkens het dubbele yxp geco??rdineerd (I 11 : 8,9; 12 : 13, 14; II II : 4, 5; 13 : 3, 4) en sluiten dus aann 4 : 16 sqq aan. (ttsvx^co is vox media, het toegevoegde parti-cipium geeft de oorzaak en daardoor tevens het karakter aan:TTsvx^u sTTiTro??uv = ik zucht van verlangen; (ttsvx^u ?Ÿxpoufisvcg(vs. 4) = ik zucht van bezwaardheid. Het verlangen gaat hieruit naar het iTrsv^va-xff??xi ro oiKt^njpiov ro 0; cjpxvcv. Dit ohiimpicvis blijkbaar de oho^ofiy, ktK van vs. i. Met sxsvtutrxfj??xt wordthet zooeven gebruikte beeld gedeeltelijk verlaten en aan hetkleeden gedacht. Het werkwoord komt nog slechts in vs. 4 vooren moet

verklaard worden naar sTsv^vTVj;, Joh. 21 : 7, waarbijMoeris (L??xicoii Attiaun, Lipsiae 1831; zie Bruder) aantee-kent: x^twj ""Attikui;, iVfvSurÂ?}? , waaruit blijkt, dat het woord door 07idcrk\\tc??., niet door ^??wÂ?kleed moet worden ver-taald en dus de praeposities ijri en ?¨v niet hunne volle krachtbezitten. Dit laatste hebben wij voor Paulus reeds opgemerkt, bl.51 en 54, en vinden het hier terug: iVfv^ufc kan gelijk zijn aan?¨v^uetv (vgl. Rom. 13 : 12; I Petr. 3 : 3) en behoeft niet ver-taald te worden: â€žover het tegenwoordige lichaam aantrekken",alsof Paulus hier dacht aan de mogelijkheid eener plotselingeverandering (zie ad I 15 : 50â€”53), waarbij het ?¨x^vstv, hetsterven, wordt vermeden. Deze exegese is trouwens blijkens hetverband onmogelijk, daar vs. 2 (xxi yxp) niet eene tegenstelling



??? 72 met vs. i kan bevatten; de speciale gedachten, die in deze vss.op den voorgrond staan, zijn in vs. i de zekerheid (o/SaSjCtev) enin vs. 2 het verlangen {sTiTO?“owTsg), maar beide met gelijkobject en gelijke omstandigheden. Dit zuchten geschiedt: ??v tovtu),meestal verklaard als iv ravT/, rjj oJz;f (wisseling van masc. enfem.) of iv rovra ra (tk-^vsi (zoo Winer, S. 171), of iv rovrccrcp(Tccfixri (constructio ad sensum); door het voorkomen der plene-schrijfwijze in vs, 4 wordt zulk eene aanvulling onwaarschijnlijk.Beter is iv rovru, evenals icp^fy in vs. 4, absoluut te nemen. Deexpressie, demonstratief of relatief, kan causaal en temporeelzijn; causaal: iv rcvrcp, ort, Luc. 10 : 20; Joh. 9 : 30; i Joh.3 : 16: 4 : 17; temporeel: iv rouru, ixv. Joh. 13 : 35; i Joh.2:3; uitsluitend demonstratief is het causaal in Joh. 16 : 30;Hand. 24 : 16; I 4 : 4; i Joh. 3 : 19; uitsluitend relatief hetcausaal in Hebr. 6 : 17; II 4 : 4 [de gewone vertaling â€žin wie",gaat niet om het bijgevoegde xiti<jruv\'\\; zoo komt het uitsluitendrelatief ten??poreel voor in Mare. 2 : 12; Luc. 5 : 34; 12 : i;19: 13; Joh. 5:7, en mag dus een

daarmedecorrespondeerenduitsluitend demonstratief toxa^^ox^oS. ondersteld worden en in II5 : 2gevonden; zoodat iv rcyrcj is ??f: â€žwant immers n u zuchten wij ookvan verlangen" (nl. zoolang wij de II4: 17 verdragen moe- ten), bf, want het causale kan ook, â€žwant immers daarom zuchtenwij ook van verlangen" (nl. omdat wij letten op hetgeen nietwordt gezien, II 4 : 18). Omdat vs. 4 weder eene nieuwe gedachteop den voorgrond moet plaatsen, en daar dan de nadruk ligtop het gedrukt worden door het vergankelijke (?Ÿxpov(ji,svot), isde causale opvatting verkieslijk. â€” In vs. 3 wordt nu echterals terloops eene voorwaarde vermeld, waarmede dat sTiTroSeivstaat en valt: slys nxi ixBva-xpisvai [zie onder] oii yufivsi lupiQ)^-(to[ji,{6x\\ (} cum indic. stelt eene voorwaarde, van wier vervul-ling men zeker is; ys heeft beperkende beteekenis, â€žalthans";



??? 73 eenig concessief karakter â€žhoewel", ligt er niet in. iiys komt bijPaulus voor Ef. 3:2; Col. 1:23; met xxi, te dezer plaatse enGal. 3:4; dit xxi heeft versterlcende kracht en heeft natuurlijkop het volgende betrekking. De zin is dus: â€žindien wij althansniet naakt zullen bevonden worden", d. i.: â€žWij zeggen dit in de(trouwens juiste) onderstelling, dat wij niet naakt zullen bevon-den worden", yvfj^voq worde naar Paulus\' en niet naar Plato\'sspraakgebruik geexegetiseerd; het komt bij hem nog slechtsvoor I 15:37: -yvfivog xoxxoq, d.i.: de korrel zonder opstandings-lichaam (zie bl. 62 V.). Ook hier moet het zoo worden verstaan;â€žin de onderstelling, dat wij niet zonder opstandingslichaamzullen bevonden worden". Met deze verklaring blijven wij nietalleen in den gang van het betoog, dat immers over de opstan-ding handelt, maar het vs krijgt ook zin en doel. Het juistezal wel getroffen zijn door Meyer [Aufl. 3, 1856], die aan dedvvaalleeraars van I 15 herinnert; hun opvatting was, in \'t kort,de loochening van het opstandingslichaam, zonder de ontken-ning der onsterfelijkheid. Wij hebben reeds gezien (bl. 59 v.),hoe

sterk Paulus tegen deze gedachte optreedt. En hier wordenwij nog eenmaal aan zijn betoog herinnerd. Het gansche betoogvan Paulus is gedragen door deze grondgedachte: â€žzelfs de doodontrooft mij de toekomende eeuw niet, en daarom kan ik doorhet doodsgevaar henengaan." Maar indien het eens waar mochtwezen â€” wat sommigen zeggen â€” dat daar ginds geen licha-nielijkheid en dus geen eigenlijk bestaan mij wacht, dan herroepik alles, wat ik zeide, dan kan niets mij met den dood verzoe-nen ; dan zal ik die zeer lang weren, de gevaarvolle Evangelie-prediking verlaten en voorts: (pxycc^sv kxi Triufisv, xiipiov yxpÂ?TTc?–T^tTxofisv (I 15 : 32). â€” Hiermede is beslist over de lezing??x^mxfjLe-jsi of sv^ua-xf^evoi. Het gezag der getuigen (zie TlSCilEN-?ŸORF) kan de zaak niet uitmaken; het komt op den zin aan.



??? 74 \' f. Door y.iXi = â€žzelfs" en siys = â€žindien althans" wordt ixhv(TXfjc,svoi ^ geeischt; allen, die iv^ujxfisvoi kiezen, moeten of slys eenigszins als â€žhoewel" vertalen, of een pleonasme hier vinden, waarvoorgeen reden is en dat dan onjuist is geformuleerd (iv^vi7X[/,Â?vci is3 part. aor. en kan dus niet met een adjectivum parallel staan). â€ž//?¨ verkeer gewillig ook in doodsgevaar, indien ik althans zeker\'V kan zijn, dat, zeljs al ster f ik, het opstandingslichaam mij niet \' ontgaat" â€” Nog blijft echter de mogelijkheid, dat God zal u \' voortgaan ,uit de gevaren te redden en dat de dood den apostel f > niet zal vermeesteren; vs. i stelde het y.xTx},v6vjvxi als niet meer dan mogelijk {?¨xv), en de onvergankelijkheid kan ook langs een anderenweg verkregen worden. Dit is de inhoud van vs. 4. Wederom een xxiyxp en dus (zie ad vs. 2) eene nieuwe gedachte in een geco??rdineer-den zin. (rrsvx^o?Ÿsv ?Ÿxpou/xsvci: wij zuchten, omdat wij bezwaard zijn{?ŸxpsKT?–xi, II I : 8). De oorzaak, van het ?Ÿxpog (II 4: 17) ligt in:o\'i ?¨vrsq sv Ti) ffxjjvf/; (TKvivoq en niet ohix (zie vs. i) is gekozen,om de notie van zwakheid en

vergankelijkheid; dus = â€žboven-\' dien gaan wij gebukt onder den last van het gevoel onzer â–  broosheid." Die broosheid doet 1Â°. naar de onverderfelijkheid verlangen (z???? vs. 2), maar zal 2Â°. die onverderfelijkheid liefstdoen be??rven met vermijding van het sterven (z???? vs. 4^). (Rom. 5 : 12; 6: 21; Phil. 3 : 12) kan zijn [royrc] fCp\'i^ (dusconclusief) of sTTi TovTcp, OTI (dus causatief) j zie W^iner , S. 469.Hier is het conclusief, â€žweshalve", omdat de. oorzaak van hetfjTsvx^oyi.sv ?Ÿxpovpcsvoi reeds is uitgedrukt en omdat de begeertenaar het sTrsv^v^xtr??xi nooit de oorzaak van het ?Ÿxpsu??xi kanwezen, terwijl de gedachte: â€žik ben bezwaard, omdat ik nietwil ontkleed worden", strijdt met II 4: 16 en 5:6. Dus: â€žEndie broosheid doet ons verlangen naar een verkrijgen van hethet opstandingslichaam {sTrsv^vTxcr??xi, zie vs. 2), maar zondersterven, zoodat dan het sterfelijke (vgl ??s/jjtjj jxp^ van II 4: 11)



??? 75 wordt verslonden door het leven". Zie over deze laatste woor-den en over deze gansche wijze van overgang, onder ad I 15:50â€”53. â€” Van het verkrijgen van dat lichaam, met of zondersterven, zijn wij zeker, daar wij den H. G. als onderpand vanGod ontvangen hebben, apct?Ÿccv rcv Trveufixroc, met het hoofd-woord in den gen., zooals b.v. i Thess. 5 : 8 : ??w/;Â?^ t;}? ^r/??-Tfw?;Gal. 3 : 14: ??7rxyys?,ix rov 7rvÂ?vpt.xrQg anders dan b. v. Ef. i :14: xpx?Ÿccv r-^q K^povofji^ixq. Tot dat heil bereidt ons God; een zelfdegedachte als vs. 18: rx \'Be z-avrx ??x rov ^aov, maar zonderlinggeformuleerd. y.xrspyxC.s^^xi is â€žuitwerken", II 4 : 17; 7: 10;altoos met accus, re?? [in Richt. 16 : 16 is de beteekenis; tenonder brengen]; de beteekenis â€žtoebereiden" en de accus, per-sonae komen nooit anders voor. Bovendien zou men in hetverband eerder verwachten, dat God xvro rovro bereid heeftvoor ons, dan ons voor avro rovro. En de gedachte, dat Godons den Geest geeft als onderpand voor het feit, dat Hij onstot de heerlijkheid bereidt, is vreemd. Om deze redenen ver-dient aanbeveling de gissing van dr.J.

Cramer i) , die wil lezen\'\'iXTX7^pxyi7Xfievoq (Openb. 5 ; i; vgl II i : 22: 0 xxt (T^Ppxyt-vjnxq Kxi "hovq rov xpx?Ÿuvx rcv 7rvÂ?vpe,xroq), welke lezinggesteund wordt door Tcrtnllianus â€žadv. Marcionem", V 12 [ed.Oehler, 1854]: et arabonem nos spiritus dicit a Deo habere,quasi pignoratos in eandem spem superindumenti. â€žDie onshiertoe verzegeld heeft, is God, die ons den H. Geest als onder-pand, d. i. als verzegeling, gegeven heeft." De conjuctuur s^ofisv voor l^fiiisv in vs. i is onnoo-dig zie Baljon, bl. 145. â€” De boven verworpenuitlegging van fVf^SuT^T?–Â?;, vs. 2, wordt uitvoerig gege- i) De Iloogleeraar deelde deze conjectuur op een college mede en stond mijtoe, haar liier te vermelden.



??? 76 ven door Kl??pper, S. 251 f. â€” Bij de verklaringen vanâ€?yu?Ÿvoq wordt in sterke mate openbaar, hoe slecht deÂ?inmenging van Grieksche gedachten in de exegese vanPaulus werkt. Met de Platonische uitdrukking:-i^y^jfTOU (Tcc\'^xToq voor oogen, kan men onmogelijk eene juisteverklaring van vs. 3 geven. â€” De lezing h\'Bv7x^Â?voi wordtnog waarschijnlijker door het feit, dat anders sy2v7x70xiin vs. 4 zonder eenige aansluiting staat. â€” De bedoeldeplaats van Griethuysen is te vinden in een artikel vanzijne hand â€žEen hoofdstuk der Paulinische eschatologie",in Nieuwe Jaarboeken voor wetenschappelijke Theologie II,1859, bl. 304â€”346; een artikel, dat met onze exegesevan II 5 : iâ€”10 meestentijds overeenkomt en waar zeerveel andere exegetische litteratuur is vermeld. â€” Overde afwijkende exegese der commentaren, zie na vs. 6â€”8. Van het gezegde wordt nog eenmaal samenvatting gegevenin vs. 6â€”8: ??xppovvTsi; ovv -ttxvtots kxi slloTsq, otl iv\'?¨\'/lf^ovvtsch tcp l7CCf/,XTl ?¨xBi^ficvflsv xtto tov KvpiCV \' Bix yxp 771i7tsccc TTSptTTX- t:viasv, cv ^ix slBovg ztA. Dat wij hier eene

samenvatting envoortzetting, niet een absoluut nieuw onderwerp aantreffen,blijkt uit oi/v en uit den inhoud. De slechts hier voorkomendeen dubbelzinnige uitdrukkingen sxSiifx.nv en ivB>]f/.Â?tv vinden hunnevolkomene verklaring in vs. 7: Bix TricTeus yxp TspiTrxTovfisv,cv hx s\'iBcvg. UspiTTXTsiv, in deze beteekenis echt Joodsch (vgl.Van Leeuwen, bl, 123 v.), komt bij Paulus meest met iv voor;de constructie met Bix (Openb. 21 : 24) maakt de uitdrukkingnog meer plastisch. Het gebied, waardoor,men wandelt, wordtals TTifTTiq of als sl^o? aangegeven. Deze woorden zijn nietcorrelaat; ttittk; is de daad van het gelooven, slBog niet de daadvan het zien, maar de gestalte-zelf, die gezien wordt (vgl. i Thess.5 : 22). UifTTig en sl\'^og zijn hier andere formuleering voor de fni?ŸXsT0[j(.6vx en ?ŸXsTrofXBvx van II 4: 18. Het flSi? wordt derhalve â€”



??? 77 het verband eischt deze verklaring â€” bij de opstanding open-baar, wanneer wij de eeuwige goederen zullen aanschouwen endaarin verkeeren en dus de TrKrrn; is vervangen door de werke-lijkheid [zie voor s-zs-r;? [/,Â?VÂ?i in G ad I 13 : 10â€”13]. Dezetegenstelling is echt N. T.isch; vgl. vooral de uTrc^siyf^xra xxi<Txix â€” xvTx rx ?¨TTovpxvix van den brief aan de Hebreen [uit-voerig Kl??pper, S. 257]. Vs. 7 (yxp) is verklaring van vs. 6:h rw (Tx[j.xri â€” ?¨y^m^siv xtto rox) Kvpiov is dus: verkeerenin de tegenwoordige bedeeling der vergankelijkheid; s??Sorsg, onwordt bijzonder geformuleerd, om deze gedachte: â€ždaar wijhet inwonen in het lichaam ervaren als een uitwonen van denHeer"; het gevolg van deze ervaring is vs. 8: Â?vhoy.ov[jLÂ?y (mxKXovh rov svi\'^xroc. Kort weergegeven: â€ždaar wij de ver-gankelijkheid gevoelen, begeeren wij de onvergankelijkheid tebe??rven." ^xppomrÂ?q cvv Trxvrors. ??xppÂ?tv is synoniem met cvx syxxxsiv,II 4 : 1, 16. Dit ??xppsiv heeft altijd, in elk geval, plaats {7rxvrorÂ?),wijl het opstandingslichaam verzekerd is, zelfs ondanks eenmogelijk sterven. Het ??xppÂ?iv

wordt als verb. fin. in vs. 8 wedergesteld, omdat door de invoeging van vs. 61? en 7 de constructiemet het part. verlaten was (winer, S. 401); die invoeging wasnoodig, om vs. 8^ te kunnen schrijven. Hoewel dus de apostelonder geene omstandigheid den moed zal verliezen en derhalveook het blijven leven en het verkeeren in de onwerkelijkheid(Trta-rig) hem goed is, heeft hij meer behagen IfyScxw in Sirach25 : 15 met hier met i^xXXov], om dit lichaam te verlaten,de werkelijkheid te bezitten (sISc?) en bij den Heer in te wonen.Men lette op de tempora: vs. 6 plaatst de verba in praes., omden toestand aan te duiden; vs. 8 in aor., omdat daar ddneoogenblikkelijke handeling wordt bedoeld. â€” Ter verduidelijkingkan gewezen worden op Rom. 14 : 8, waar dc gedachte: ?¨xvTf sxv Tf x7r00v\'yi<7xci}f>t,Â?v, rov Kyp;sv tVjttfv wordt in verband



??? 78 gesteld met: ?? Xptjrog xTfs??xvsv xxi i^\'/i^sy. â€” Tot het verkrijgen\\ van eene andere exegese, dan deze, die door den samenhang ge??ischt wordt, mag geen beroep gedaan worden op Phil.i : 23, waar over eene andere quaestie gehandeld wordt.\' De pericoop II 4 : 16â€”5 : 8 beziet dtis voortdurend ?Š?Šne zelfde zaak, maar telkens van eene verschillende zijde en spreekt altoosweder van den Christelijken moed onder alle omstandigheden,omdat onze wandel niet langer is in deze wereld, maar wij onsstandpunt hebben leeren kiezen in den hemel, waaruit wij denZaligmaker wachten, die ons vernederd lichaam veranderen zal! â€”Over vs. 9, 10 zie in F. De aanduiding van het lichaam als (jx-zi-joq wordt (bl.19) in de Sap. Salom. gevonden. Uitvoerig daaroverGr?¤fe, S. 274â€”276, die de vraagstelt, of bij verwant-schap in woordenkeus tevens aanstonds aan verwantschapin gedachtenwereld te denken zij (zie bl. 24); Pfleiderer,Urchr. S. 161, 294 en 298 f en nt, vindt hier bewijsvoor Grieksche voorstellingen, die Paulus waarschijnlijkaan Apollos had ontleend (zie bl. 8, 61); dit laatste iszeker te

betwijfelen; het eerste is evenmin juist (zie bovenad vs iâ€”4 en straks de opgaven der commentaren). Hetspraakgebruik, dat bv. ook IV Ezra 6 : 63 voorkomt (bijKabisch) â€ždies, ut liberentur de vase isto corruptibili",is ook den Joden niet onbekend; zie Schoettgen adLuc. 16 : 9. \'AXTxhuivj, LXX voor -id-3, II Chron.23 : 8; wordt in den Talmud euphemistisch voorâ€žSterven" genomen, Schoettgen ad Phil. i : 23.bluii\'j, LXX voor \'^\'a*?, Lev. 16:23; in gelijken zinals l-Jhuei-j bij Paulus, schoettgen ad Rom. 13 : 14;II 5:2. Het gebruik van tsT/^voq in Sap. Salom. includeertgeloof aan praeexistentie; ook zelfs deze gedachte is denJoden niet vreemd, zie schoettgen ad II 5:2 enweber, Â§Â§ 46, 49. Vi t )t\'



??? 79 De commentaren zijn voor deze pericoop meest ondui-delijk. Kl??PPER citeert onnoodig bij axytvog verschillendeGrieksche auteurs. In vs. 3 weifelen de uitdrukkingentusschen het ontvangen van het opstandingslichaam bijden dood en bij de parousie. Hoe oppervlakkig somswordt geciteerd, blijkt hieruit, dat Kl??PPER, S. 256denzin van vs. 6 weergevend met â€ždass der Himmel diewahre Heimath sei", zich daarbij beroept op Phil. 3 : 20,waar inderdaad staat: to toMtsv/^x iv ovpxvoig vTTxpx^\', maardit wordt verduidelijkt door: ov xxi ffccr-^px xTSK^s^of^sOx.De opmerking, dat in vs. 6â€”8 moeilijk kan zijn bedoeldeen verlangen naar den dood, omdat vs. ??j) het tegen-deel zegt, is juist, maar de omschrijving â€žbeim Herrnim Himmel zu sein" is we??r onnauwkeurig. Hij meent,dat VS. 1â€”5 over het opstandingslichaam en vs. 6â€”8over het hemelleven handelt, vooral omdat aK^vni^trxi sktov iTccfiXTO? schijnt in te houden â€žsterven en ten hemelgaan"; van dit â€žten hemel gaan", blijkt niets; dat Paulushet onlichamelijk bestaan, hoewel in den hemel, niet zooschrikkelijk vond (S. 260) is onbewezen; dat

Paulus voorzich-zelf het genade-praerogatief zou hebben verwacht,van in den hemel te komen, terwijl de overigen tot deopstanding in den Hades toeven, is onwaarschijnlijk enhet poneeren hiervan tegenover de Corinthische gemeentemet haar teruggetrokken houding, psychologisch onmo-gelijk. De psychologische verklaring der verandering inPaulus\' wenschen, vindt Kl??pper in het verlangen, omaanstonds met den Heer vereenigd te zijn (S. 258 f). â€”In de hoofdzaak komt Meyer-Heinrici hiermede overeen,die dan ook S. 151 het verschil van vs. 1â€”5 en 6â€”8tracht te verklaren door te zeggen, dat Paulus in vs. iâ€”5het sterven voor oogen heeft en dan dus er tegen opziet,maar in vs. 6â€”8 de gemeenschap met den Heer endaardoor moed schept, zelfs om te sterven. â€” jlfen hcr-inncrc zich dat in vs. 6 van den overgang tot een nieuwonderwerp niet blijkt.



??? 8o Schmiedel is zeer onduidelijk; hij schijnt aantenemen,dat de gansche pericoop handelt over het hemel-leveji,doch men vergelijke: â€žfVfvSu??ras-??Â?/ = ??ber unsern irdi-schen K??rpern anziehen", â€žUebergang in die ewige Selig-keit", â€žHimmelsglorie", â€žer hofft die Leiblosigkeit ver-mieden zu sehen"; de uitdrukkingen doen beurtelingsaan opstanding en onsterfelijkheid denken. De verklaringvan Â?XO[jc,ev als ide??el bezit tegen den dag der parousie,verwerpt hij, omdat hier geen troost in ligt tegen hetyvfivov shxi na den dood; maar i". wordt yv{/,voi; danverkeerd verklaard. 2Â°. is hier geen kwestie van troost,maar van zekerheid. Spreekt onze pericoop over het levenna den dood, dan is daarmede de raison vervallen vanparousie en opstanding en is Paulus dus sinds I 15 volkomenvan gevoelen veranderd; dit wordt (S. 201 f) psychologischverklaard : Paulus kon de gedachte niet verdragen, dat dooreen mogelijken dood hij van zijn Heer zou zijn geschei-den. Dat echter in II Cor. nog telkens van de parousiesprake is, wordt erkend en schmiedel moet dan ooknoodzakelijk komen tot deze

ondenkbare oplossing, datPaulus der gemeente wilde zeggen, dat misschien de doodhem zou overkomen v????r de Parousie â€ždass er f??r diesenFall aber auch eine neue Anschauung ??ber sein Schicksalgewonnen habe, die auch sie betreffe" (S. 202, 4), m. a,w.: als Paulus de parousie beleeft, dan is er voor alleâ€?geloovigen een opstanding en gericht; als Paulus de par-ousie niet beleeft, dan zijn opstanding en gericht vooralle geloovigen vervallen ! â€” De schrijver heeft deze mee-ning opnieuw voorgedragen in zijne Antrittsvorlesung teZ??rich: â€žGlaube und Dogme beim Apostel Paulus", inTheol. Zeitschr. aus der Schweiz, 1893, IV, S. 211 ff. De meening, dat II 5 : i sqq handelt over het hemel-leven, is onlangs uitvoerig voorgedragen door Aug.Sabatier â€žComment la foi chr?Štienne de l\'ap?´tre Paula-t-elle triomph?Š de la crainte de la mort.\'" in RevueChr?Štienne, i Janv. 1894, p, iâ€”22. S. stelt 5 :\'i sqq in



??? 6i verband met 4:7, 16; hij vertaalt Â?XO[isv door: nousposs?Šdons d?¨s ?  pr?Šsent. L\'?Šventualit?Š de sa mort stondPaulus voor den geest sinds het levensgevaar; vroegerstelde hij zich den toestand na den dood voor als Koifiac??xi,d. i.: une vie, ? -demi inconsciente, apprauvie et commesuspendue par la mort physique; toen hij zich dat ookvoor zijn eigen persoon moest gaan voorstellen, is hijveranderd ; in II Cor. komt xoi/^ar??xi niet meer voor. Tochbleven nog de oude beschouwingen, zelfs in Phil.; trou-wens Paulus was geen penseur abstrait; echter niet aandie vroegere opvatting, maar aan het beginsel van zijnchristelijk geloof ontleent hij sa force et consolationcontre la mort. Dit christelijk beginsel is het geloof inden H. Geest, als un germe imp?Šrissable de la vie ?Šternelle,gage et source de la vie ?Šternelle; la vie devait triompherde la mort et dans la mort. Derhalve: voor hem, dieden H. G. heeft, is xoifiatr?Šxi onmogelijk; een nieuwlichaam wordt aanstonds verkregen, niet de yuf^ivor^g;om den zin moet gelezen worden h\'^v^afitvoi (wat p. 9en 10 uitvoerig als de oudere, Westersche lezing

wordtopgegeven). Door deze overtuiging kunnen wij moedhebben: nous marchons non par la vue, qui nous faitassister au spectacle d?Šsolant de la ruine fatale de notre??tre psysique, mais par la foi, qui nous permet de saisiret de retenir le principe invisible de la vie ?Šternelle.Paulus kon nu echter niet komen tot de voorstelling vaneen onlichamelijk bestaan, Ie spiritualisme abstrait de laphilosophie grecque; pour lui comme pour toute la tradi-tion h?Šbra??que, il n\'y a pas de vie individuelle possiblesans organes. En zulk eene lichamelijkheid in den hemel,hoewel aan de Joodsche apocalyptiek vreemd, kon tochin Paulus\' gedachten opkomen door de O. T.ische ver-halen der lichamelijke opneming van Henoch en Elia endoordat hij Christus z???? had aanschouwd (I 9 : i). â€”Om dit laatste nog duidelijker te maken, moet waar-schijnlijk gewezen worden op het boek>Hctwch, dat eene 6



??? 82 lichamelijkheid v????r het Messiaansche oordeel schijnt tekennen, meent E. Leroux in eene bespreking van be-doeld artikel in de Revue de V Histoire des R?Šligions,1894, I, p. 104; vgl. hierbij bl. 24 v. â€” Tegen de opvat-ting van SabatIER moet vooral worden opgemerkt, datxoi?Ÿxtr??xi [zie bl. 37] en rvfim verkeerd verklaard zijnen dat eene groote verwarring ten grondslag ligt aanzijne beschrijving van het wezen des H. G.: nooit kanla vie ?Šternelle in dat verband voor het hemel-leven ge-nomen worden, en het is, althans volgens â€žla traditionhe\'braique" beslist onjuist, te zeggen, dat de H. G. dendood overwint, hoewel de mensch dood blijft; terwijlTTKrrig en el^og ongetwijfeld het tegendeel bedoelen vanwat S. meent. Aangaande den aard van het opstandingslichaam worden wijten slotte nog ingelicht, door hetgeen de apostel zegt van deverheerlijkte lichamen der niet-ontslapenen, die toch deel hebbenaan het Godsrijk. Toen Paulus in I 15 : 35â€”49 over hetopstandingslichaam gehandeld had, lag eene tegenwerping voorde hand, nl. dat de ongerijmdheid eener opwekking nu wellichtwas overwonnen,

maar dat een veel grooter bezwaar zich voor-deed ten aanzien der levend overgeblevenen: zullen zij methunne vergankelijke lichamen deel kunnen hebben in de onver-gankelijkheid ? Ook de apostel zelf heeft hieraan echter reedsgedacht; I 15 : 50: tovto ??vj[jt,i^ x^eXCpoi, 5ti a-ap^ xxi x\'iptx?Ÿx(n\\Â?ixv ?–Â?ov x^yipovofiijiTxi ov \'Bvvxtxi, 0V^Â? yj CpSopX tviv x(p6xp<TixvxXi^povo?ŸÂ?(. Deze regel wordt door het logisch denken ge??ischt.(7xp^ xxi x\'t/^x, zie bl. 34; y.Kvipovo[Jt,Â?iv zie in F ad I 6 : 9, 10,Dit vers stelt in zijne beide deelen den zelfden canon, die alge-meene geldigheid heeft; de deelen te splitsen en het eerste te latenslaan op de nog-levenden, het tweede op de gestorvenen (zoo BrU\'tII, bl. 273 V.), is ongewenscht, omdat het niet nog eens ont-



??? 83 kend behoeft te worden, dat een gestorven mensch (p??opx)niet als zoodanig de onverderfelijkheid in de opstanding kanontvangen. Eene verandering is noodig; voor de gestorvenenwerd dit reeds in den breede betoogd (vs. 35â€”49), zoodat zijhier nog slechts terloops worden vermeld; het komt nu hierop aan:TravTsg ou xoiiJ^yjQvjffOfis??x, TrxvTsq Jf x?,>^xyyi7opiÂ?Qx \' iv XTOficp, iv pix\'^iCpQxXfJLOv, iv T)/I Â?V%Â?T-{} (TxXTiyyi â€? ^x^Tiast yxp (nxi ol vsKpoi iyep??ij-(TOVTxi x(p$xpToi) Kxi ^f^st? xXXxyvi<70(jt.edx. Vs. 53 poneert nog?Š?Šnmaal hetzelfde en vs, 53â€”55 schijnt dus samenvatting ensluitsteen niet van vs, 50 sqq, maar van de geheele pericoopVS. 35â€”52, â€” xxvrsq ov Kotfii^di^^ofis??x (of misschien beter: T?„VXf?jCtfv ov) kan alleen vertaald worden: â€žwij allen zullen niet ont-slapen", De overzetting â€žniet allen zullen wij ontslapen, maarwel enz." zou trouwens een verschillenden zin eischen voorxXKxTTSffQxt in VS. 51 en 52, wat niet kan. De zin is zeer abso-luut gesteld en is vooral zonderling na i 11 : 30: mfiuvrxihxvot. Waarschijnlijk echter dacht Paulus; die I 11 : 30 als

eenstrafgericht beschouwde (zie in F), de parousie z???? na aanstaande,dat geen verdere sterfgevallen in de gemeente zouden voor-komen. Zie WiNER, S. 640 en vgl. eene andere verklaring bijWeiss, Â§ 98, nt. 2. â€” xKKxttu is â€žveranderen" (^Sog, Hand.6 : 14; (puviiy Gal. 4 : 20): gewoonlijk in malam partem (Ps.102 : 27; Hebr. i : 12), hier in bonam partem (gelijk bv. Jer.13:23; Sap. Salom. 12:10). De context eischt gelijke beteekenisen betrekking op gelijke subjecten in vs. 51 en 52, wat tenonrechte door KabiSCH , S. 306, en holsten, zie aldaar, wordtontkend en samenhangt met de vertaling vanvs. 5 i^z (Holstenciteert voor zijne vertaling: â€žniet allen" verkeerdelijk LXXNum. 23 ; 13, waar de tegenstelling alles beslist). Deze veran-dering heeft plaats iv xTOfiCj), in het N. T. hapaxlegomenon, bij declassici niet van tijd gebruikt; piiry) (van p\'/tttw = werpen) of



??? 84 pOTTi] (van psTTu = wenden) is in het N. T. eveneens hapaxlego-menon, doch zie b.v. Sirach i : 19; Sap. Salom. 11 : 22; 18 : 12;(T??sATT/y^ en (jxXTri^oo komt in eigenlijken zin voor I 14 : 8 en wordtin verband met de parousie nog vermeld Matth. 24:31 enI Thess. 4: 16. In eene voorstelling, als Ex. 19: 16 wordt aan-getroffen, zal waarschijnlijk de bron te zoeken zijn voor deJoodsche symboliek, waarin â€ždie Posaune f??r das Zuk??nftigeKommen Gottes das ??bliche Bild geworden ist" (vgl. Heinrici,S. 551). IV Ezra 5 : 4 spreekt van de tertia tuba en 6 : 23zegt: tuba canet cum sono. Over het aantal was geene een-stemmigheid; in de Openb. worden er zeven vermeld; overIV Ezra zie volkmar, Handbuch der Einl. in die Apokryphen, II,1863, S. 23 nt. Als Paulus hier de fV^^r;} (r^A^r/y? noemt, is hetonzeker, of hij eenig getal voor den geest had, dan of hij slechtsbedoelde: het laatste verschijnsel v????r de opstanding en veran-dering is de bazuinklank. o-^ATT/o-f/ = â€žhet zal bazuinen" (zieWiner, S. 291). En op dien bazuinstoot worden de doodenopgewekt onverderfelijk en worden de overgeblevenen

veranderd. Baljon bespreekt, bl. 129, een conjectuur op vs. 51,die dienen moet om het Travrsg ov te veranderen. Bl. 130acht hij de toevoegingen na arof^og onnoodig, wat nietvoldoende is, om ze te schrappen. â€” Kabisch, S. 229meent ten onrechte, dat Messias-wee??n, als in I 7 wordengenoemd (zie bl. 50), hier worden ontkend. Zij blijven buitenbeschouwing en hunne plaatsing in het verband is zeerwel mogelijk. â€” Over de vermelding der bazuin bij delateren vgl. weber, S. 352 f. Bruins maakt, bl.388â€”391, bezwaar tegen vs. 51 en 52. Deze vss. han-delen over opstanding of parousie, het overige van ditcaput over de onsterfelijkheid (!); de zin van vs. 51/;:â€žwij allen blijven leven" zou bovendien de uiteenzettingvan eene opstanding uit den dood onnoodig maken;



??? 85 maar immers hing de meening der dwaalleeraars samenmet een geheel van opvattingen, dat bestreden moestworden, en bovendien waren gemeente-leden ontslapen. Voor het qiSopx en acpSxptrix vgl. Sap. Salom. 9 : 15;IV Ezra 7 : 31. F. Het Gericht. Eer na deze opstanding der dooden de eeuwige eindtoestandintreden kan, wordt een Gericht gehouden. Uit hetgeen wij bovenzeiden aangaande degenen, die aan de opstanding deel hebben[zie bl. 56 V.], blijkt reeds, dat in dat gericht niet allen zullenstaan, maar slechts de dan nog levenden en de opgewekte ge-loovigen. Dit is ook in overeenstemming met een spraakgebruikvan Paulus, waarop nu allereerst de aandacht moet wordengevestigd: de tegenstelling x7roKX\\JiJt.Bvoi â€” a-ai^ofisvoi. Deze woor-den kunnen eschatologische begrippen uitdrukken, al komt deeenvoudiger zin menigvuldig voor: Kvpts, (t??ktov, xToKKufJie^x,Matth. 8 : 25. Voor de bepaling van de beteekenis zijn vanbelang Ez. 30 : 13: xttoKcc xtA nxi cux hovrxi ??rj; Ps. 102: 27,waar xTroKXvcrQxi, gelijk TrxXxiova??xi en xXXxttscQxi in tegenstel-ling staat met lix[isveiv, of Ps. 119 :

176; Ez. 34 : 4, 16, waarhet tegenover t^y^Teiv voorkomt. Hier is telkens de zin â€žuit hetoog (doen) verdwijnen", soms daarbij â€žophouden te bestaan".De eschatologische gedachte werd mogelijk door een gebruikals xTToAhvfzi T>jv (Sirach 20 : 22; Matth. 10 : 29) en ffui^u ryjv iivx^v (I Sam. 19 : II; Jer. 48 : 6; Amos 2: 14, 15;I Macc. 9 : 9) en vooral elq i^uviv xJuviov (4 Macc. 15:2: vgl. Joh. 12 : 25). Zoo komt xTruXeix voor in tegenstelling metauTijpix (Phil. I : 18), met (Matth. 7 : 13), met ^o^x (Rom.9 : 22). De heils-oeconiische beteekenis is zeer duidelijk inI 7 : 16: Tl oi^xe, Â?/ TOV xv^px (t>jv yvvxiKx) ffccjeti;; vgl. Rom.



??? 86 ii : 14. En als technische termen kunnen dus de woordenworden weergegeven met: â€ždeel (doen) krijgen aan hetMessias-rijk" en â€ž(doen) vallen buiten het Messias rijk." In dezen zinkomen de verba voor in I i : 18; II 2 : 15; II Thess. 2 : 10.De participia, niet als praesentia te vertalen, worden waar-schijnlijk , al is het futurum mogelijk (zie ad Â?%o[ji.sv, II $ : i,bl. 70), het best weergegeven met: â€ždie im gerettet werden,im Untergehn begriffen sind" (KabiSCH). De xTra^^six en (runipixgaan dus niet bij het sterven in; de 7UT^pix althans valt zekereerst na het eindgericht ten deel en evenpens de xttuKbix , wan-neer eene opstanding van vromen en goddeloozen is aan tenemen (wat bij Paulus niet geschiedt, zie bl. 56), terwijl andersde voorstelling deze is, dat die x7ruXsix\\ door gebrek aangeloofsgemeenschap met Christus, aanstonds bij den dood in-treedt en geen deel aan het rijk van den * Messias voor dieaTToXXvfzsvoi mogelijk wordt, wijl er voor hen geene opstandingis. De opmerking van Theodorettis (bij Heinrici, S. 93) tenopzichte dezer woorden is dus zeer juist: xtco tou xfacu? tÂ??TTpoqyiyopixq

Ti??siq. Over deze uitdrukkingen, speciaal ook over haar Messi-aansch karakter in O. T. en latere Joodsche litteratuurvgl. Cremer, W??rterbuch, s.v. xTTOhhvyn en tru^u, S. 638 fen 811 f. â€” Kabisch, die S. 35â€”43 over de beteekenisdezer begrippen handelt en ze opvat, gelijk boven ge-schiedde , voegt daaraan echter ten onrechte twee vreemdegedachten toe; 1Â°. vat hij Â?roAAo/^fvcl op als â€žophoudendete bestaan," terwijl Paulus, gelijk de gansche Israelietischegedachtenwereld, meer practisch dan theoretisch, ookhier niet geacht mag worden over de existentie in abstractouitsluitsel gegeven te hebben, maar slechts bedoelde, datde â€žverlorenen" verloren waren voor de bedeeling vanhet Messiasrijk; 2Â°. meent hij, dat xTro>^Xo[Asvoi en a-u^ofisvot



??? 87 deterministisch bedoeld zijn, als degenen, â€ždie unab?¤nder-lich der Vernichtung entgegen gehn" en â€ždie ihr Lebenhindurch solche sind, deren Dasein in einer best?¤ndigenund sicher sich vollziehenden Errettung besteht"; dezeopvatting is onjuist; in II 4 : 3 wordt geleerd, dat hetEvangelie bedekt is ?¨v rotg xTroXKufisvoi:, maar alleen wijlde god dezer eeuw voor hen het doordringen van hetlicht verhindert; terwij vooral in I i : 18 (tegen Kabisch,S. 36) geleerd wordt, dat het woord des kruises voorde oi7roKKuiJt,Â?voi dwaasheid is en voor de a-ca^ofisvoi krachtGods, waar blijkbaar proleptisch wordt gesproken: bijwie het Evangelie zich eene \'?¨vyxfji^tg betoont, zal ook de(TcoTvipix intreden; voor wie het slechts fxccpix is, kan hetook de xiTuhsix niet verhinderen (zie Rom. i : i6\'.\'hvvx[Jt,i<;sic (ruT^jpixv). Dat aan het einde eene beslissing over wereld en geloovigente wachten is, die het eeuwig lot bepaalt, sluit niet uit, dat reedsnu van dat oordeelen Gods iets openbaar kan worden. Eenmaalworden de daden gewogen en draagt elk weg naar zijn doen,maar toch wordt reeds heden vaak Gods vinger

openbaar totterechtwijzing en tot waarschuwing. Zoo was het in Corinthe ge-schied. Aangaande de liefdemaaltijden had Paulus dingen vernomen,die hem drongen, bestraffend op te treden. Men vergreep zich aande broederliefde. En waar het lichaam des Heeren niet geachtwordt, is Gods oordeel aanstaande: ?¨ ?¨tr??tuv kxi nvuv, m ^txKpmcv roiTUf^x, xpifjtx sxvTcp ?¨iT?“tsi KXI TTivfi (I 11 : 17â€”29; zie bl. 42 v.). Reedswas de toestand der Corintische gemeente daarvan een bewijs.^tx TOVTO ?¨v vfiiv TToXXot xiT?“evsig xxi xppurroi kxi KOif/,covTxi ??kxvoi, I11 : 30. Deze verschijnselen waren Paulus ter oore gekomen, hetzijdoor toedoen der gemeente-zelve, hetzij door derden (gelijk I i : 11;II : 18); waarschijnlijk hadden zij in de gemeente eenige geme-lijkheid gewekt, althans het antwoord des apostels is in anderen



??? 88 toon gezet/dan toen hij de Thessalonicensen moest vermanen,wier bekommering over de xsKoiiJt.iiiJt.svoi het karakter van droef-heid bezat (I Thess. 4: 13â€”18). Zulk eene gemelijkheid nu ismisplaatst. De oorzaak der rampen is licht aan te wijzen. Endie rampen-zelve zijn te beschouwen als een Gods. Het aj??svi]/; is hier, blijkens het verband, lichamelijk te verstaan(gelijk b.v. in Luc. 5 : IS; I 2:3; II 12 : $â€”10); appu^Tog, bijPaulus hapaxlegomenon, eveneens (als in Matth. 14:14); xoi-fixtr??xi is niet â€žontslapen zijn", maar â€žsterven" (zie verderbl. 37). Indien de gemeente de bedoelde zonde had vermedenen op zichzelf had acht gegeven, dan was Gods oordeel nietover hen gekomen: s?? Bs sxuTovg ^tsxpopi.sv, ovx xv ixpivofis??x. Ooknu nog blijft redding mogelijk: dat xpipt,x (vox media) is juistdoor Gods genade gezonden, opdat het niet tot een xxrxxpivsiv(in malam partem) behoeve te komen; in dit oordeel tuchtigtons de Heer (zie Hebr. 12:6): xpivof/,svoi Sf vtto tov xvpiov rxt-^evofis??x, hx fii^ <rvv tcj xotrfiu xxTxxpt??ufisv, I ii :3i, 32. Indiende bedoeling des Heeren wordt verstaan en men dus

voortaanniet meer sig xpifix samenkomt (vs. 34), dan is in den dag vanhet gericht geen veroordeeling te vreezen. Over tijdelijke rampen, als tuchtiging en middel totredding, zie ad I 5 : 3â€”5, â€” Over de veroordeeling derwereld, zie ad I 6: 2, â€” Al is de dood een gevolg derzonde en dus zijn heerschappij sinds die zonde eennatuurlijk verschijnsel (I 15:21, zie bl. 33), toch konde openbaring dier macht gevolg genoemd worden vanbepaalde zonden; immers werd de parousie z???? spoedigverwacht, dat voor een sterven van de geloovigen eigen-lijk geen noodzaak bestond en zich .ook in de verwach-tingen der gemeente daarvoor geen goede plaats aan-wijzen liet (vgl. I 15:51, bh 83, en de twijfelmoedigheidin Thessalonica).



??? 89 Bij de bespreking van het eindgericht doet allereerst de vraagzich voor, door wien het gehouden zal worden. Reeds in hetO. T. wisselen deze beide voorstellingen elkander af, dat Godten oordeel zich zet, of Zijn oordeel doet vellen en uitvoerendoor den Messias; in de latere litteratuur blijft deze tweeheidbestaan en ook Paulus geeft nu aan deze, dan aan gene voor-stellingswijze uitdrukking. Het ?ŸviiiÂ? van Christus wisselt methet /Sj^/Â?Â? Gods (II -5 : 10; Rom. 14: 10). De verschillende plaat-sen komen straks vanzelf ons voor; strijd ligt in deze be-schouwingswijzen niet; de gansche opvatting dier dagen zalwel zijn saamgevat in Paulus\' woord: h ??sog xpivstv tviv ohcvfisiijv ?¨v av^pi, w api^sv (Hand. 17 . 31). Voor het O. T. vergelijke men b.v. Jes. 11:3; Zach.14:3 v.v.; Dan. 7:9, 10. â€” Voor de overige litteratuurzie Sch??rer II, S. 449 f.; vgl. ook Kabisch, S. 240ff. â€” Zoo in Rom. 14: 10 de lezing ?Ÿijftx tcv XpitrTcv devoorkeur verdiende, zou nog sterker de tweeheid vangedachten zijn uitgedrukt, daar het 12^Â? vers spreekt vaneen Aoycv ^cvvxt tcc ?Šia. Evenwel kent Paulus nog anderen, door of met wie het ge-

richt zal gehouden worden: ol xyioi Kpivovriv tov Koirpiov kxi Tovqayyshovqy 16:2, 3. Allereerst worde onderzocht, wie d&xyioizijn. Blijkens sv v?Ÿ(v, vs. 2, en xp/voy^tifv, vs. 3, zijn de gemeente-leden bedoeld; een bij Paulus veelvuldig voorkomend spraak-gebruik (vgl. o. a. I I : 2; 6 : i; 14 : 33; 16 : i, 15; II i : i;8:4; 9 : 1, 12; 13: 12), dat een zuiver Joodschen achter-grond heeft. De tegenstelling d^tKOi â€” xyioi, vs. i vindt haarverklaring in plaatsen als Sap. Salom. 5:5, waar xyiot parallelstaat met vh; ??sov (vgl. 2 : 18: S/x?¤/s? = vbg 6tov), iy:2,\\vaarde xSiKoi aan het ??Svog xyiov worden overgesteld, 16 : 24, waar



??? 90 de d^ixoi staan tegenover c/ ir/ ireTO^orsg, of i8 : 7, waar\'?¨iKxiot; en ?¨x?¨pot; tegenstellingen zijn. De woorden zijn dus theo-cratisch bedoeld en drukken niet vooral ethische hoedanighedenuit. Dat Joodsche spraakgebruik is ook Paulus bekend; in Ef.2 : 19 worden de Christenen uit de heidenen, die v????r hunnebekeering ^svoi en Txpoixoi waren, nu a-vf/,7ro^tTat rccv xytuv ge-noemd, d. i.: deelgenooten van het volk Gods. Aan deze ayioiwordt nu aandeel in het richten gegund. â€” Hoe Paulus zichdit dacht, is niet met volkomen duidelijkheid uitgedrukt. Blij-kens het verband is een werkelijk richten bedoeld; gelijk debuiten-christelijke wereld richt over de zaken der geloovigen(vs. i), zoo zullen de geloovigen eenmaal over de wereld endeengelen richten. Het is dus te weinig gezegd, als men met eenberoep op Rom. 2 : 27 denkt aan eene vergelijking van dewereld met de geloovigen, waarbij de toestand der laatsten alsnorm zou gelden en de eerste beschaamd wordt, te kort schiet(vgl. v. Hengel: â€žvita vestra cum vita eorum comparanda").Deze opvatting wordt ook door h ufiiv niet geboden. Ongetwij-feld

zou eerder vtto verwacht worden, al was deze uitdrukkingmisschien iets te sterk; maar eene daarmede overeenkomendebeteekenis wordt toch door de parelellie geeischt: o\'t xytci x/j/vcDtr/vâ€” Â?v v?Ÿiv KpivsTxi â€” ayysXcvg Kpivsvfiev. Een zelfde spraakge-bruik vindt men Hand. 17:31: h ??sog iz??>.>,Â?t xpivsiv Tvjv olxov?Ÿevviviv xv\'Bpi ??j upi<TÂ?v en eene zelfde gedachte biedt o. a. Sap. Salom.3:8: xpivo??jiv i??vyi XXI xpxTij70U7t Xxuv. Als voorwerp van ditgericht worden genoemd â€žEngelen\'\', zonder art., dus waarschijn-lijk niet alle, maar de boozen alleen, en â€žde wereld", waarvanhet in I II : 32 als zeker gesteld wordt, dat het xpiiJt,x tot eenxxrxxptfix worden zal. â€” Deze dingen waren den Corinthi??rsbekend: ^ oux o1^xtÂ?. Deze formule leidt eene redeneering e con-cessis in; vgl, Rom. 6 : 16; 11 : 2; I 3 : 16; 5 6; 6:9, 15,



??? 91 i6, 19; 9 : 13, 24 en zie ayvosiTt Rom. 6 : 3; 7 : i. Endevraag is, of de bedoelde wetenschap geschonken is in monde-ling onderricht of in de H. Schriften, dan of het geponeerdevan zelf spreekt en algemeen erkend wordt. Zoowel van heteen als van het ander kunnen voorbeelden worden bijgebracht.Het meest ligt hier voor de hand te denken aan algemeen be-kende opvattingen, waaraan plaatsen als Dan. 7 : 22 (LXX):Â?ug 0\'j vjK?Šsv 0 TTCcKxiog vjfji^epuv kxi to xpi(jt,x i^ccKsv ayioig u\\pijtov;Sap. Salom. 3 : 8 enz. ten grondslag liggen en waaraan b. v.Matth, 19:28: KX?–17Â?<T?–S KXI xvroi Itti \'5u^Â?kx ??povouc KptvoyTÂ?g eenemeer particularistisch gekleurde uitdrukking geeft. Voor xyio? vgl. de vele plaatsen, opgegeven door Grafe,S. 263, nt 3. â€”Voorfvu/^/i/zieWiNER, S. 461, â€” Wat deTvtjze van het oordeel betreft: aan eene vergelijking, waar-door de ongeloovigen van hunne minderheid en hunongelijk worden overtuigd, denkt Bri??T, II, bl, 321,wat o. a. door Heinrici, S. 173 en nt 3 wordt bestre-den. Kabisch, S. 262 ff, wijst op het uit de geloovigenuitstroomend, verlichtend en verteerend ttvsu^x. â€”

Voorde brofi dezer wetenschap, vgl. Bri??T II bl. 321, SCH??RERIIS. 427, Heinrici S, i 73, Gr?¤fe, S. 282, â€” Bruins maakt,bl. 482â€”486, bezwaar tegen I 6 : iâ€”8, omdat de peri-coop een sterk Joodsch-christelijk karakter vertoont endoor vorm en inhoud aan het Rabbinisme herinnert; wijhebben voortdurend gelegenheid gehad, op te merken,dat hieraan geen argument tegen den Paulinischen oor-sprong eener pericoop kan worden ontleend; van dezonderlinge copia verborum verklaart bruins zelf, datze geen groot gewicht heeft; dat de vss. een totaal nieuwonderwerp behandelen en een geregeld betoog over deTTopvsix verbreken, moet echter worden toegegeven; 6: 9sluit aan 5 : 13; is dus dit gedeelte al niet on-Paulinisch,zijn plaatsing is toch verdacht.



??? . 92 Eene plaats, waar Paulus handelt over de â€žsleutelmacht"der gemeente, wordt het best in drt verband van der geloovigenaandeel aan het gericht behandeld en zal van zelf den overgangvormen tot de nadere bespreking van dat gericht. Wij bedoelen15:1â€”13 en 6:9, 10. Een lid der gemeente, een broeder(5 : 11), had zich aan gruwelijke rropveix schuldig gemaakt;eene vroeger daarover tot de gemeente gerichte vermaning wasdoor haar niet of verkeerd begrepen (5 :g, 10): toen de apostelhad aangedrongen op verbreking der gemeenschap met dienhoereerder, had men dat voorschrift van algemeene strekkinggeacht en daarin gezien den onuitvoerbaren eisch eener volstrektescheiding van de (zondige) wereld. Verduidelijking was dus noo-dig. En Paulus preciseert nu zijn vroeger uitgesproken gevoelendaardoor, dat hij den absoluten regel stelt: de gemeente en deopenbare zondaren moeten gescheiden zijn; is nu een openbaarzondaar in de gemeente, dan moet hij worden uitgestooten,niet opdat hij met de wereld veroordeeld worde, maar juistopdat hij door dit vonnis worde behouden. De zondaar

moetworden uitgestooten. Dit wordt uitgedrukt met hx xpS\'^ ?¨x ?Ÿsaovvfjlcov in vs. 2 en met i^xpxrs tov trovijpov vf^uv xi/ruv in vs. 13;het xlpsiv [of i^xipsiv, zie Tischendorf] moest geschieden doorde gemeente en wel doordat zij z???? groote droefheid over hetingedrongen kwaad openbaarde {iTrsvdyiffxrs), dat het verblijf inhaar .midden dien hoereerder onmogelijk werd; het voorschriftin VS. 13 komt woordelijk overeen met Deut. 24 : 7 (LXX),except de imper. aor., waarvoor daar fut. staat; ??^xlpetv, in Deut.24 : 7 den ban aanduidende, die op een menschendief moetworden toegepast, komt elders (bv. Deut. 7 : i; I Macc. 14 :36) voor van het uitdrijven der volken uit hunne landen. Invs. 5 bezigt Paulus eene uitdrukking, die de bedoeling nogverduidelijkt; indien het niet v????r zijn komst reeds is geschied,



??? 93 dan zal het daarna onmiddellijk plaats grijpen: in den naamen de kracht des Heeren zal door de vergaderde gemeente ditbesluit aangaande den overtreder worden genomen: "^rapx^ovvxi tov toiovtov tu (txtxvof, sic oks??pov tvjg (taphoc, hx to Z\'vsvljf.x <TuS\\] iv TY, ^(^spx TOV Kvpiov \'lijjov. Er is geen reden voor, hierineen nieuw en harder vonnis te lezen, zoodat vs. 2 en 13tot vs. 5 in de verhouding staan van \'nj en onn (vgl SCH??RERII, S. 362 f); meer uitvoerig wordt hier hetzelfde gesteld. Wat-TTxpx^ovmi Tcc _betreft: de wereld is in de m^ht des Satans (?? ??eog tov xluvoe tovtov , II 4:4, vgl. Ef. 2: 2 v. v. eniToh. 5 : 19), waaruit de gemeente verlost is; nog poogt deduivel binnen haar gebied invloed te krijgen (II 2 : ii); heerschthij buiten de gemeente, dan staat verbannen gelijk met aanhem overgeven (I 5 : 5; I Tim. i : 20) en is de bekeering eenonttrokken worden aan zijne heerschappij (Gal. 1:6; Hand. 26:18). Die heerschappij gaat ook over het lichaam (Luc. 13 : 16;Hand. 10 : 38, vgl. Sap. Salom. 2 : 24: oJ njg tov Jw/SijA??ufispi^og ?¨vTsc). Over wie hem behooren, oefent hij zijn

gericht(I Tim. 3:6: xpifix TOV ^tx^o?.ov, gen. subj..?). â€” Als naastegevolg van den ban treedt de SXs??pog n^g irxpxog in. \'O^s??pogwordt gebruikt voor volslagen ondergang van landen, volkenen menschen (Ob. 13; Ez. 6 : 14; Spr. 21 : 7); in Test. XIIpatr., testam. Ruben IV (Fabricius, codex pscudcpigr. F. T.\\p. 527): l\'K?Špoc T\\ig ^v%yiq irriv jf TTOpvetx. Meer dan alleen aanziekelijkheid moet dus worden gedacht: de 7xp^ zal ten ondergaan. Dat op den zonde-dienst door Gods genade xpifixTx vol-gen , die TTxi^evjtg ten doelhebben (vgl. II Macc. 6:12: /xif Tpog?¨xs??povy Â?AAÂ? â– :rpog TTxi^eixv), zagen wij reeds ad I 11: 31, 32(bl. 87 V.); aan iets dergelijks denkt Paulus hier ook, wanthoewel de Satan de volvoerder van deze bezoeking is, komt ertoch (vs. 5^) een eeuwige zegen uit voort. â€žNa den ban zullen



??? den diepgevallen broeder smarten treffen, die hem ten zegenworden." Nauwkeuriger is niets met zekerheid te bepalen. Is^ bedoeld, dat de hoereerder, na verbreking van den band met I de gemeente, zijnen lusten onbeteugeld bot viert en zoo zijn k lichaam verwoest? (vgl. 16: i8). Het is om vs. ^b niet waar- sehijnlijk. Is te denken aan een plotselingen dood, gelijk in! Hand. 13: 9â€”11 vermeld wordt? Maar deze strafwonderen â€? werden door God gewerkt. â€” Uit deze rampen zal heil voort- ! komen (Ivx). Gaat de o-??j/j? al verloren, het Tvsufzx wordt gered. Dat de (rxp^ lijdt (die hier blijkbaar weder niet in malam par-tem, maar als vox media voorkomt, zie bl. 34) is geen eeuwigverlies; de <Txp^ be??rft het Godsrijk toch niet (I 15: 50). Detegenstelling van a-xp^ en Trvevfix hier valt waarschijnlijk onge-veer samen met die van ?¨^a en hu xvQpuTro? in II 4: 16. Enhet ivx a-u??n to tvevf^a zal wel z???? te verstaan zijn, dat doordie rampen eene droefheid gewekt wordt, die tot bekeeringleidt (vgl. II 7: 10: Aurjj eig truTvipixv). ( I Baljon neemt, bl. 52, de conjectuur op vs. 2 over, J om ?ˆTTevoyitTXTs te lezen voor

eTev??iivxTs, ten einde voor i \\vx een werkwoord van doen te verkrijgen, in plaats van i het passieve bedroefd zijn. â€” Bij ?¨he&pog Tvig (xxpnog * denkt Schmiedel aan een plotselingen dood, waardoor \\ dan het inwonend Trveufix voor verdere sarkische besmet- ting bewaard wordt en zoo van volslagen ondergang ge-^ red {ivx a-u??\'fi); vgl. hierbij Weber, S. 135, waar ver- haald wordt van een banvloek, die aanstonds door den> dood werd gevolgd; HeinricI denkt aan â€ždas ver- derben des Fleisches, dessen entfesselte Begierden unauf-; haltsam die Lebensbedingungen zerst??ren." Kabisch, S. i 252, 325, denkt aan het substantieele ttvsviax, in het I lichaam ook van dezen geloovige, dat ondanks de be- smetting zal behouden blijven, zoo maar de substan-



??? 95 tieele a-xp^ verdwijnt. â€” BrUINS acht, bl. 477â€”480,I 5 corrupt en verwerpt vooral vs, 5. Zijn bezwaar, datdit vers spreekt van het behouden Trveufix van een onge-loovige en het lot van den kuischen Christen en denhoereerder in het gericht gelijk stelt, vervalt met deoverweging, dat die hoereerder een christen was ^vs, 11),Het overige is reeds boven ter sprake gekomen. Of inderdaad de bezoeking haar doel heeft bereikt, wordteerst beslist ?¨v t^ -^fispiji tov Kvpiov \'l^aov (I 5 : 5), Nu wordt 0TTOvvipog uit de gemeente gebannen (I 5 : 13), opdat hij zich be-keere: dan zal de vraag zijn, of hij bekeerd is, dan of hij nogbehoort tot de xIikoi, die het Koninkrijk Gods niet be??rvenzullen (I 6 : 9). Hiermede zijn wij tot het eindgericht terugge-keerd, De beslissing, die daar valt, gaat over eene absolute eneene relatieve kwestie. Absoluut is deze vraag: (Tccd>}<tetxi to zvevptx,d, i.: kki^povofiijrcvffi tv^v ^xuihsixv tov ??sov; (I 5 : 5; 6 : 9).. Men herinnere zich, dat I 6 : iâ€”8 niet op^zijn plaatsstaat (bl. 91) en dat dus 6 : 9 aan 5 : 13 sluit; datblijkt ook hieruit, dat de x^ixoi van 6 : 9 bedoeld zijnniet in den theocratischen zin van

6:1, maar blijkensvs. 9 en 10 in ethischen zin, gelijk Tovyjpoi;, $ : 13. x^iKOi hov (SxriXeixv ov xXijpovofnjvovji. xX>]povoiisiv komt in Gal,4 : 30 (citaat uit Gen. 21 : 10) in eigelijken zin voor; vaakwordt het van steden en landen gebezigd (Deut, i : 8, 21; 2 : 24),dikwijls z????, dat die xKvipovoiiix de inhoud is eener belofteGods (Ps. 105 : 11). Zoo bekomt het woord oeconomische be-teekenis. Een xXijpovofiog is hij, die reeds feitelijk bezitter isMoor den dood des erflaters (Gal. 4 : i) en hij, die het nog[slechts in het vooruitzicht heeft (Luc. 20 : 14; Titus 3 : 7).Als erfenis wordt in het N. T. genoemd de ^utj xiuviog



??? 96 (Matth, 19 : 29; Marc. 10 : 17; Luc. 10 : 25; 18 : 18), de?Ÿx<7iKÂ?ix TOV ?Šsov (16:9, 10; 15 : so; Gah 5:21; Ef. 5 : 5), De{tu-zi xhvioq is bij de Synoptici Messiaansch te verstaan, als:^leven in den xluv 0 [Jt,e>.Xav. De ?ŸxtrtXstx tov ?Šeov, eveneens Mes-siaansch, is meest concreet op te vatten als â€žrijk" en nietâ€žheerschappij van God". Plaatsen als Jes. 52:7; Jer. 23:5,bieden gedachten, waaraan deze opvatting van de toekomendeeeuw als eene ?ŸxciKstx zich vastknoopt. Met de verschijningvan den Messias is ook de aanwezigheid van dat rijk gegeven(Mare, 1:15: y,yYixÂ?v ^ ?Ÿx<Ti?>Â?ix tov SÂ?ov) , al toeft nog de volleontplooiing er van (Luc. 19 : 11: eIttev rrxpx?Ÿo^.yjv Bix to ?¨yyvq slvxi \'UpOVrxXijf/, XVTOV XXl BoXÂ?tV XVTOVg, OTl TTXpx^ptlfiX ?ŸthMl Vi ?ŸxaiXÂ?tx TOV ?–Â?cv xvx(pxivÂ?(r6xt). Paulus acht, dat dit rijk zal open-baar worden met de parousie (I 15 : 50; Col. 4:11; II Thess.1:5; II Tim. 4: r). Voor ?ŸxtTtKÂ?tx vgl. Cremer, W??rterbuch, s. v., S.187 ff, alwaar S. 194 litteratuur-opgave. In de Talmu-dische litteratuur komt het als abstractum en als con-cretum voor; zie ook

Weber, S. 58, 349. Bij ?Ÿx<Ti>.stxTUV ovpxvuv vgl. II Tim. 4:18: >5 ?ŸxTt?.Â?ix iTTOvpxvioi; =?ŸxtriXftx, die bij de verschijning van Christus openbaarwordt (vs. i) en Test. XII patr., testam. Dan. V (Fabri-cius, V. T. I p. 657): ?? TTitrTsvuv ijr\' xOTCfi ?Ÿxji^sva-fiiv TOig ovpxvoiq, waar blijkens het verband niet aan eenâ€? â€žhemelleven" gedacht is, maar aan het koningrijk Godsop aarde. â€” De voorstelling van het eeuwige leven alseene erfenis ook bij de Rabbijnen; vgl. ScHOETTGEN,p. 163. â€” 16:9, 10 wordt niet door Bruins behandeld. Ongerechtigen, zoo zegt Paulus nu, zullen in den dag des ge-richts aan dat rijk geen deel erlangen. Dit geldt voor beide: werelden geloovigen. Van dc wereld wordt gesteld, dat hare beoor-



??? 97 deeling zeker eene veroordeeling wordt (16: 2; ii : 32), ter-wijl het feit, dat God haar oordeelen zal, nog vermeld wordtI 5 : 13: Toug Sf i^u \'0 ??sog apivsT (vgl. Heinrici, S. 169, nt 2).Doch ook voor de geloovigen moet, althans in abstracto, hetdeelgenootschap aan de heilseeuw onzeker geacht worden; wanthoe zeker de apostel het geloove (I r : 8; II i : 14), nog moeteerst de uitspraak vallen. Deze moet verwacht worden na deopstanding: sihreg, on 0 iysipxq rov Kvpiov \'Ijjetcuv xÂ?/ â– ^?Ÿxg ffuv""hitrov ?¨yspei kxi ttxpxfftyjrei avv vfiiv (II 4 : 14). Dan moetde deugdelijkheid blijken van Paulus, van de Evangelie-dienaren in het algemeen en van de gemeente. De wijze,waarop Paulus het Evangelie verbreidde, was te Corinthe aanzoo ernstige critiek onderworpen geworden, dat hij zich ge-noodzaakt zag zich te verdedigen (Â?5 ?¨f/,ij xTrohoyix roig ifis xvxKpi-vova-tv fVr/v xvTif, 19:3)- Al geeft hij dan ook eene verant-woording in I 9 : 22â€”27, waarover aanstonds, toch wil hijdaarmede niet erkend hebben het recht der gemeente, om eenvonnis te strijken; het oordeel komt alleen den Heer toe. I

4 :3â€”5: ??fioi Sf ik iA?„^/o-T??i/ fVr/, ivx vCp\'vfzuv ccvxKpi??u ^ uttodv??panrivyjg ^fispxq Â?AA\' ovSf ?¨fixvTOv xvxKpivu\' cuSfv yxp ifixvTcp avv-?–/SÂ?, Â?aa\' ovk sv rovTCfi ^s^iKxicoftxt. yjfispx als â€ždag des gerichts"en zoo als â€žrechtspraak" is ontleend aan het O. T.isch spraak-gebruik (vgl. Cremer, W??rtcrbuch, s. v., S. 398 f). avxKpivstvis â€žonderzoeken" of â€žna onderzoek uitspraak doen"; blijkenshet verband is hier het laatste bedoeld. Dc gemeente {v[jt,aiv),of in \'t algemeen een mensch {avqpm\'xmi; iti^fpxg) of hij-zelf{?¨fixvrov) kon uitspraak vellen en voor zooveel het van hem-zelf afhing, zou die uitspraak vrijspraak wezen (xvxKpivsivvox media; ^ikxicvv in bonani partem): oiSfv yxp iiixvTcfl avvoi\'^x;doch daarmede was hij niet tevreden, ?¨ Sf xvxKpivuv ?Ÿs Kvpiog?¨trri. WTTf ?Ÿv! ttpo KXipov ri kpmts, h; xv i Kupiog, ?Šc kxi 7



??? 98 <pUTl7Â?l TX fipVTTTa TOV VKOTOVC XXI (pXVSpCCT??l TXq ?ŸcvXxq TUV XXp^lUV XXI TOTs ?? ?ˆTVxivot; yEv/j(TSTXi \'sxxffTu XTTO TOV dsov. Dit oordcel desHeeren is bindend, wijl Hij-alleen feilloos oordeelt: de xpvxTxen de ?ŸovKxi zijn voor der menschen oogen niet waarneembaar;Christus verlicht ze en kan dan uitspraak geven over het \\vxâ€?KidToq svps??in O o?•KOvofiog (vs. 2). Daarom moet ons oordeel wor-den opgeschort (jt4>j Trpo xxipov, zie bl. 49). Eenmaal wordt baTTXtvoq gegeven, die dan waarde heeft, terwijl lof en smaad,die nu den apostelen van de zijde der menschen ten deel vallen,waardeloos zijn. Die lof komt xtto tov dtov, van Gods wege,niet vtto tov ??sov, maar door Christus. Christus is de middelaarook van het oordeel Gods (vgl hierbij de vraag, wie rechteris, bl. 89, en SCHMIEDEL, S. 86). (puTi^siv geeft hetzelfde beeld als het (Pxvspovyevsr??ximI 3 : 10â€”15 ; vgl. cputijfiog Trvpog, Ps. 78 : 14. â€” tx xpvTTTx tovtrxoTOvg is Hebreeuwsche constructie: wat door de duis-ternis verborgen is, dus = onwaarneembaar; met Kabisch,S. 249, het axoTog als per se

zondig te nemen, verbiedthet verband. â€” Baljon verwerpt, bl. 49, de conjec-tuur VTTO TOV ??tov, maar op grond hiervan, dat iffo en vroin het N. T. vaak wisselt. â€” BruinS heeft deze peri-coop niet besproken. Is het uitsluitend recht des Heeren om te oordeelen gehand-haafd-, dan kan de apostel met te minder gevaar op de onder-zoekende en verwijtende vragen der gemeente antwoorden.Zijne gansche Evangelie-bediening (I 9: 1â€”220) had ten doel:\'ivx TTXvTccg Ttvxg (TW(Tu, d. i.: voor het Messiasrijk redde (zie bl.85 V.) en hx ffvvxotvoovog tov svxyysXiov "ysvui^xi (vs. 22 en 23);waarop hij dan volgen laat eene aansporing tot den strijd voorzich-zelf (vs. 26, 27) en voor de gemeente (vs. 24, 25). En hetzal zaak zijn den kampprijs te verwerven en ^oxipiog, d. i.:



??? 99 deugdelijk bevonden te worden. Er volgt dus een oordeel. Omdit uiteen te zetten gebruikt de apostel twee beelden, van denwedloop in het stadium en van den xyuv, die met gedeeltelijkgelijke woordenkeus ook in Sap. Salovi. voorkomen (4:2; 10:12; vgl Gr?¤fe, S. 260 f), maar daaraan niet ontleend behoevente zijn; ook Sirach i : 9; 6 : 30; i5:6;IVMacc. 17: is(plaat-sen bij Z??CKLER ad Sirach 4 : 2) kennen deze beelden; enwaren ze dus in de toenmalige gedachtenwereld gemeengoed(zie ook I Petr. 5:4; Jac. i : 12), de keuze lag voor Paulus temeer voor de hand, wijl alle Corinthi??rs wedloop en xyuvmeermalen hadden bijgewoond en hij zich dus met een cvxo]\'^xTe (vs, 24) op hunne eigene ervaring beroepen kon. Vgl. bl. 65, waar vermeld werd, hoe ook wellichtplaatsen als I 15 : 35 v. v. aan bekende gewoonten inCorinthe ontleend zijn, ?Ÿpx?Ÿevsiv is: kampspelen inrichten, of ook: de beslissing geven,den kampprijs uitdeelen; ?Ÿpx?Ÿeiov is ?Š Itloizsvoi; uTsCpxvoq. Inhet N. T. nog slechts Phil. 3: 14; Col, 3:15. De (rrtcpxvog, invs, 25 in eigenlijken zin vermeld, komt als beeld voor

Phil. 4:I ; I Thess. 2 : 19; H Tim. 4:8; Jac. i : 12; I Petr. 5 : 4;Openb. 2: 10; 3: II. â€” Zou er kans wezen op het winnenvan den prijs, dan moest groote zorg voorafgaan; txvtxsyxpxTfueTxt; dit w. w., soms (17:9; vgl IV Ezra 7:55)gebruikt in den beperkten zin van: onthouding van ge-slachtsgemeenschap, heeft hier algemeene beteekenis (txvtx,acc. van betrekking), gelijk o. a. ook in Gen. 43 : 30;Sirach 19 : 6; Hand. 24 : 25; â€žhij beheerscht zich inieder opzicht". â€” Doch er is nog meer noodig. Zoodra dewedloop wordt begonnen, moet het doel in het oog worden ge-vat ; Tptxu ug OVK x^tjkug: â€žik loop niet zonder het doel voor



??? lOO oogen te hebben", xSi^Xcg, als adverb, in het N. T, hapaxlegomenon,wordt in eigenlijken zin voor â€žonzichtbaar" gebruikt Luc. 11 : 44(fjLVijf^siov ceSyi?.ov), in overdrachtelijke beteekenis voor â€žonduidelijk"^ in I 14:8 <puv}j); vandaar is het â€žonzeker in zijngevol- \\\\*i gen" (II Macc. 7 : 34; III Macc. i : 17; I Tim. 6: 17) en zoo kon het adverb op deze plaats de beteekenis krijgen, die wijaangaven. En voor wie zich in het worstelperk waagt, is nietminder beleid noodig: ttuxtsvcc, ug ovk ccspÂ? Bspuv. rrvtcrevu (van, adverb, = met de vuist) is in het N, T. hapaxlegomenon. In?Š?Šn woord: hetzij ge rent in het stadium (vs. 24, 26a), hetzijge kampt in het worstelperk (vs, 25, 203), altoos moet hetlichaam ten onder gebracht en ten onder gehouden worden,anders ontgaat u de krans, vTruTTix^cc ?Ÿov ro (xufJt,Â? xxi BovXxyayu,(i-^zug dhKifiog yevufj^ai (vs. 27). vTTuinx^a (van vttuttiov: hetgelaat onder de oogen): onder de oogen of in het gezicht slaan,beuken; als beeld hier, in overdrachtelijken zin Luc, 18:5,"homiiog is ontleend aan het werk, aangeduid in I Petr. 1:7:to Xf^\'^\'\'^\'-\' â– > TTvpog

^ofiifjix^ofjisvov en in Spr. 25 :4: x^oki/aovapyvptov; het vuur heeft dan twee??rlei werking: het toetst, othet metaal echt is en reinigt het tevens van de vreemde bestand-deelen. Het beeld wordt door Paulus vaak gebruikt; van men-schen , die reeds nu het oordeel over zich zelf moeten opmaken(II 13: 5); van den vovg, die de proef niet kan doorstaan (Rom.I : 28) en vooral van de Evangelie-predikers, wier arbeid een-maal zal worden getoetst (vgl. I 4: 3â€”5, bl. 97, en I 3 : 4â€”15,hieronder). En ook de apostel voor zich heeft toe te zien, datniet eenmaal in den dag des gerichts en na al zijn arbeid eninspanning voor anderer zielen (x>f/5y??„?), over hem-zelf het vonnisgestreken worde, dat hij den toets niet doorstaat. Kf^pvjtTsiv, een technische term bij de kampspelen, â€žheraut



??? lOI zijn, die oproept tot ,den strijd of de namen der over-winnaars verkondigt", schijnt door Paulus gekozen te zijnten gevolge van het gebruikte beeld, doch niet met zijnetechnische beteekenis, maar slechts in \'t algemeen alsâ€žprediken", gelijk in Rom. 2 : 21; I 15 : 11, 12. Vgl.echter Meyerâ€”Heinrici, S. 268. â€” Kabisch, S. 37â€”41,die vs. 23: hx <xvvxoivocvo<; rcv evxyyeXiov yÂ?va(4,xi, opvatals het doel van Paulus\' inspanning, zoodat het heil hierzou verschijnen als de verdiende belooning na den strijd[ten onrechte, want het komt er niet op aan, het deelge-nootschap door eigen inspanning te verkrijgen, maar tebehoiideii\\, verzet zich tegen HeinrtCI , die dit eudaemo-nisme wegexegetiseert. Zie over deze vraag nader in hoofd-stuk VI. â€” De pericoop is niet door Bruins besproken. Dat ook over de waarde der verschillende wijzen van Evan-gelie-verkondiging eenmaal zal worden geoordeeld, wordt doorPaulus uiteengezet in I 3:4â€”15. In Corinthe was het Evangelieeerst door Paulus gepredikt {h[jt.e>>iov vs 10; vgl. 14 : 15); endoor anderen was daarna voortgearbeid, echter niet altoos inovereenstemming

met zijne wijze van prediking; sommigen leg-den zich inzonderheid toe op den schoonen vorm {cocptx hoyov, I i :17) met het gevolg, dat men hen gaarne hoorde, maar op hunwoorden meer lettend dan op hunne gedachten, alras aan dege-lijkheid en diepte van geloofsleven inboette, wat door de uit-wendige schoonheid was gewonnen (jvx fi)^ xevccSifi 5 (rrxvpcg rovXpia-rov, I I : 17; xsvog â€” zonder inhoud). Tot deze begaafdepredikers behoorde waarschijnlijk ook Apollos en vooral omhem en Paulus formeerden zich groepen, die alras tegenoverelkaar kwamen te staan (vgl. I i : 12; 3 : 4, 5, 6, 22; 4:6).Er ontstonden spihg (I i : 11; blijkbaar gelijk aan de x\'ipttrsigvan I II : 19), natuurlijk niet van dogmatischen aard, maarverschil van â€ž smaak", dat geworden was tot scheuring. Daar-



??? 02 tegen merkt nu Paulus twee??rlei op; i". de inhoud van allerverkondiging is dezelfde (iv shiv, 13:8; "K-jrohKoq 0 d^sXCpog,I 16 : 12; vgl. ook I 3 : 22; 15 : 11); 2\'. over de betrekke-lijke waarde der methoden zal de dag van Christus eerst hetrechte licht geven: inderdaad is het verschil van methode grooten is de mogelijkheid niet uitgesloten, dat ?Š?Šn gansch waarde-loos is (I 3 : 12, 15). Om dit te verduidelijken gebruikt deapostel nu in vs. 6â€”15 twee beelden: die van een landman eneen bouwmeester (CpuTsuu, ttoti^cc, ysupyiov â€” o/xoJo|Ca>j, 6Â?fZÂ?>>iov,i7roix??^ofjc.stv). De arbeid is door Paulus begonnen (i^vrevax, vs.6, Ssfis^iov i??vjKx, vs. 10) en door Apollos voortgezet {i7rori(7Ev,vs. 6, iTTOiK?–^of^si, VS. 10;. Op de personen der predikers wordeweinig gelet, want God-zelf is het, die den zegen geeft (?? xii-^xvuv ?Šeoq, vs. 7). Over den grondslag der prediking is geenverschil: Ssfie^-icv x?.?xv ov^sig ^vvxrxi Sstvxi, vs. 11; maar er istwee??rlei opbouwen: sl ^s tic stoikoIoimsi ivi tcv 6s[asKiov xpvffiov,},i6ovg ti?Ÿiovg, ^vkx, xoptcv, kx\\xp(,yiv. Deze stoffen, die niet elkafzonderlijk mogen

worden â€žovergebracht", duiden waarschijnlijktwee verschillende categorie??n aan en niet ?Š?Šne reeks van mate-rialen, die alle noodig zijn, zooals Bereschith rabba zegt: quiaedificat, opus habet sex rebus: aqua, pulvere, lignis, lapidibus,cannis, ferro (citaat bij Heinrici); en over de waarde dierstoffen oordeelt de gerichtsdag: ??xxtrTcu to ipyov cpxvspov yevvtvstxi\'^ yxp ^[ispx ^ifXccTsi (vs. 13). De werking van dien dag, die alsin 14:3 (zie bl. 97) als oordeelsdag moet worden genomen,wordt vergeleken met het vuur: het gebouw zal de proef door-staan (fifveT) of verbranden (xxTxxxi^a-eTxi; vs. 14 en 15). Ditvuur heeft eene dubbele werking, het verlicht (vs. 13: CpxvepcvysvvjtriTxi, ^yiXuffsi, xrroxxXuTTTeTxi) en beproeft (vs. 13^, 14 en15: ^oxifix<TÂ?t). Het beeld van het vuur lag door meer dan ?Š?ŠneO. T.ische plaats voor de hand: de verschijning Gods gaat met



??? 03 vuur gepaard (Ex. 3 : 2; 19 : 18; Ps. 18 : 9â€”15; Ez. i : 13,27; Dan. 7:9) en Gods oordeelen worden met de louteringvan goud en zilver vergeleken (Ps. 66 : 10; Zach. 13 : 9; Mal.3 : 3). Daar de vraag hier loopt over de deugdelijkheid vanden arbeid en niet van den arbeider, is het denkbaar, dat zijnwerk zal vergaan, waardeloos zal blijken en toch hij zelf be-houden wordt voor het Messiasrijk {o-u??^jstxi, vs. 15), maardan door het vuur heen (S/a Tupog; vgl. Heinrici, S. i 29, nt 2).Schade zal hij dan echter lijden; ^vi[jt.iow?¨xi, gelijk in II 7 : 9;Phil. 3:8; immers van hem zal niet kunnen gelden: iJt,i7&ovhvKA^sTxi (vs. 14). Van sv TTvpt xTTOKXhxiTTTsrxi is spyov subject en nietyi[jt,spx, die niet gezegd kan worden, openbaar teworden. â€” Kabisch, S. 232â€”237, 247 vat dit vuurals re??el en niet slechts beeldsprakig op; men bedenke,dat ook de olxoSojtijj niet werkelijk bestaat. Aldaarworden uit de contemporaine litteratuur eenige parallellegedachten bijgebracht. â€” Bruins maakt, bl. 403â€”415,bezwaar tegen vs. 10â€”15, vooral omdat slechts hier enin I I : 12^ (syu Sf eveneens

ge??nterpoleerd) van dogmatische verschillen wordt melding gemaakt cn overi-gens alleen sprake is van te groote waarde, die aan depersonen der predikers wordt gehecht; over dat dog-matisch verschil voor vs. 10â€”15, zie boven; aangaandeI I : 12: van een dogmatisch verschil tusschen Petrusen Paulus blijkt niet. Bovendien meent hij, dat bij >}viIJLspx S>fXa(rÂ?/ van vs. 13 niet moet gedacht worden aanden gerichtsdag, welke opvatting een interpolatOr tot deinvoeging van het volgende heeft gebracht, maar datGrotius\' vertaling de juiste is: dies docebit, d. i.: detijd zal het leeren. Eene dergelijke toetsing wacht nict alleen de Evangelie-die-



??? 104 naars, maar ook de gemeente als geheel. I i : 8: \'Itia-oug, ??g Kxt?Ÿs?Ÿxiuvst vfixg ?¨ug rehoug xvsyxX^TOvg ?¨v t]j yj(j(,spx tcu Kupiou \'Ijjo-????XpitTTOu. In den dag van Christus 7.al dus de vraag gesteld wor-den, of de gemeente xvsyxKyfrog is; daar Christus haar zalbevestigen tot het einde i^cshog, zie in G ad I lo : ii), zal zijdan ook xvsy-AhviTog zijn. ?¨yxxXeiv = verwijten, beschuldigen(Rom. 8 : 33); xvsyKXviTog is hij, tegen wien geene verwijtenkunnen worden gericht (vgl. III Macc. 5 : 31). Wel wordt dusde vraag opgeworpen, maar de gemeente gaat vrij uit. Over de echtheid dezer plaats, zie bl. 48. In II i: 13, 14 spreekt Paulus de hoop uit, dat de gemeentezal erkennen tot het einde toe (rsXog,- zie in G ad I 10 : 11),dat zij in den dag van Christus elkanders roem zullen zijn enin II II: 2 verzekert hij, dat zijn streven daarheen gericht is,dat hij de gemeente als eene reine maagd, die aan geeneontrouw (vs. 3 v. v.) zich heeft schuldig gemaakt, zal kunnenvoorstellen aan Christus; het gebruik van TrxpivTxvxi inII4: 14(vgl. Col. i : 22) doet ook hier aan de parousie denken. Over de lezing

van II i : 13 vgl. BalJON, bl. 139. In de tot nog toe behandelde plaatsen wordt een gericht inuitzicht gesteld en worden zij genoemd, die in dat gerichtzullen staan, maar over den maatstaf, die dan zal wordenaangelegd, wordt niet opzettelijk gesproken. Wel laat zich uithet verband vaak eenig gegeven afleiden. Volgens I 4 : 2â€”5(zie bl. 97), zal het de vraag wezen voor de dienaren, of zijgetrouw zijn geweest; bij de b?¨oordeeling van de wijze vanarbeiden (I 3 : 4â€”15; zie bh loi), zal worden onderzocht, ofhet kruis van Christus bij de prediking wellicht van zijn krachtis beroofd {?¨xsvu??yj ^ .1 i : 17). â€” Eene opzettelijke aanwijzing



??? 05 van den maatstaf heeft elders wel plaats. In I 6: 9 stelt Paulus,dat on rechtvaardigen in het Godsrijk niet binnengaan en herin-nert daarmede der gemeente eene bekende waarheid: >5 ovk o??^xts ,??tt xliMi (2x<rt^sixv ??eou ov xxyjpovo[j(,yi7cwtv; terwijl hij dan in vs. 9en 10 uitvoeriger die x^mi aangeeft als TOpm, el^u^o^xrpxi xtA.Van de valsche broeders verzekert hij: uv to tsxog sttx! xxtx txipyx XVTUV (II 11 : 15). En hetzelfde geldt, blijkens II9 : 6 ook vande christenen: 0 atreipuv (pÂ?i^O(x,Â?vug <pÂ?i^of4,Â?vug kxi hpivsi, kxi bffTrÂ?ipuv Â?7^ EvKoymg fV\' Â?vXo\'yixig kxi ??Â?pi7Â?i; slechts is het nietzeker, of hier (als in Gal. 6: 7 v.v.) aan een toekomend gericht,dan wel (zie vss. 8â€”11) aan eene vergelding op aarde gedachtwordt. Voor het beeld van zaaien en oogsten, ook met hetoog op het geven van aalmoezen, vgl. schoettgen, p.711, MoscoVITER, bl. 399. Vooral geeft hij dit duidelijk aan in II 5: 10: Tovg yxp irxvTxgyilixg cpxvÂ?pu6itvxi Sf/ ifi7rpo(t??Â?v tov ^yj^xrog tov xpijtov, ??vx kofai- (tvltxl iKXtTTOg TX S/Â? tov 7U[AXT0g tvpog x Â?7rpX^Â?V, f/Tf xyxsov, f/Tf

(pxvXov. Tovg TTXvTxg mÂ?? zijn natuurlijk â€žalle christenen" (ziebl. 56). Zij worden geopenbaard, niet slechts in den beperktenzin van â€žwedergebracht uit de verborgenheid der dooden,"want de nog levende christenen zijn mede bedoeld. HetTOV XpicTOv is hetzelfde als het ^y^fix rov ??fcu (zie bl. 89). KOfii-i^Â?(Tdxi TX lix TOV (TufixTog in den zin van: de gevolgen zijnerdaden dragen, heeft o. a. een paralel in Lev. 20: 17 (xfixprtxvKOfjLiovvTxi), Col. 3: 25 (3 yxp x^iKuv KOfiuirxi h >5S;xÂ?jo-fi/); vgl. Ef.6:8; zoodat de vorm geen recht geeft, met Baljon, bl. 145,TX S/Jt rov 7u,u,xToe te schrappen; wel staat de uitdrukking TrpogX ?¨xpx^sv er zonderling naast. f/Vf xyx??ov, f/Vf cpxv^ov; de ver-gelding voor dit goed of kwaad kan absoluut zijn en relatief;



??? io6 het kan zijn, dat ?Š?Šn, een broeder zijnde, maar tot hoererijvervallen en onbekeerlijk, het Godsrijk derft (I 5 : iâ€”6 : 10,zie bl. 92); het is ook mogelijk, dat min goed volbrachteEvangelie-arbeid loon doet missen, maar niet uitsluit vanhet heil (I 3 : 4â€”15, zie bl. lOi). Met het oog op dit alles{yxp) stelt Paulus er zijne eer in, den Heer welbehagelijkte zijn (CpiXoTifiovfis??x siixpsa-roi xvtcj ehxt^ s??xpsffTog bevat eene\' zelfde gedachte als die ten grondslag ligt aan het ^OKifix^eiv vanI 3 : 4â€”15, iTTXivog van I 4: 3â€”5 en x^oKi?Ÿog van I 9: 27; zieboven). En hij doet dit slrs iv\'Syifzovvrsg, ars sx^y^?ŸovvTeg; dezewoorden kunnen niet beteekenen â€žhetzij ik leef, hetzij ik sterfwant als men sterft, behoeft men niet meer te streven naarwelbehagelijkheid; bovendien zou dan waarschijnlijk de aor.gebruikt zijn (als in vs. 8); het praesens doet vermoeden, datde bedoeling is: â€žhetzij ik blijf leven (tot aan de parousie),hetzij ik voor dien tijd sterven zal"; dat deze onzekerheid voorden apostel bestond en dat hij reden had tegenover de Corin-thi??rs, te zeggen hoe hij ontvangen zou, al wat God over

hembracht, hebben wij bij de behandeling van I 4 : 16â€”5 : 8(zie bl. 67 v.v.) gezien. De werken als norm in \'t gericht worden ook gesteldin I 7 : 19: >5 trspttofjt,^! oi/^ev hriv, kxi jj xxpo?Ÿua-Ttx ov\'BsvÂ?7tiv, oiXXx ?¨vTOhuv ??sov. In Col. 3:11 wordt tegenover allerlei uitwendige voorrechten, ook TreptTOfO)en dxpo?Ÿv7Tix, gesteld ?? Xpivrog, in Gal. 6 : 15 en 5 : 6de xxivvi xrtJig, de "privTig, J/\' xyxxijg (vspyov?Ÿevvi. â€”Over de echtheid van I 7 : 17â€”24 zie echter bl. 51. Wij hebben vroeger gezien, dat Paulus de menschheid intwee??n deelt: d7ro\\>.uf/,Â?voi â€” aru^ofievoi (zie bl. 85). Bij de uitspraken,die wij zoo even aanhaalden, werden â€žde werken" als maatstafgesteld. En terwijl wij eene nadere beschouwing hiervan tot



??? 107 hoofdstuk VI moeten uitstellen, mogen hier die plaatsen nietonvermeld blijven, waar Paulus de aTrccXsix en a-uTtjpix vasthechtaan iets gansch anders: de ttis-tk;. Niet alleen worden wereld en ge-meente onophoudelijk als xtthttoi en tria-tevovtsg (of xijtoi) tegenoverelkaar gesteld; maar op meer dan eene plaats maakt Paulusvan de reddende kracht van het geloof gewag, waarbij dan alsinhoud van het geloof weder het Evangelie wordt genoemd. Datmet den val van een essentieel bestanddeel des Evangelies ookhet geloof zijn inhoud zou verliezen en asvo? en f^xTxiog worden(I 15 : 14, J7) merkten wij reeds op (bl. 59 v.). Daarentegenbetoont zich het geloof energisch, waar het Evangelie in zijnvolheid wordt gepredikt: erwcrÂ?; rovg Trt<TTCJCVTxg ^ix tcv xyjpvyfiXTog(I i : 21; idem I 15 : 2). Is het geloof de subjectieve factorin de redding, de objectieve ligt in dat iojpvyf^x, in den ^oyogTOV a-Txvpov, die zich eene ^vvxptig ??sov betoont (I i : 18); Godmaakt de S^fo^ tv\\g yvxvsag tov XpitTTCv openbaar en in de jcc^oi^??voiblijkt hare kracht ten leven (II 2 : 14, 15; vgl. II 4

: 3). InII 7 : 13 eindelijk wordt van de Gode welbehagelijke droefheidgezegd, dat zij eene onberouwelijke bekeering werkt, die tot\'(TUTvipix voert. G. De eeuwige toestand. Na deze bedeeling der eindigheid en door velerlei catastrophenheen zal eenmaal aanbreken de dag der eeuwigheid. Paulus heeftin de door ons behandelde brieven enkele uitspraken gegevenover dit onderwerp, die wij nader gaanondcrzoeken.ini 10: 11spreekt hij van de TfA>} tuv xiuvuv, die hij beleefde, xiuv is,evenals d^iv , een onafzienbaar tijdsverloop (vgl. xtto of xluvog,e\'ic TOV x\'iuvx), doch komt ook voor als â€žbepaalde tijdsruimte"en het meervoud kon zoo gemakkelijk in gebruik komen teraanduiding van eene oeconomische idee: twee perioden, waarin



??? io8 gansch Gods bestuur kan worden verdeeld, de xiuv ovrog endeulcoy O iJ!,s},Xoiv; de vraag moest daarbij rijzen, of de â€ždagen van denMessias" (Weber, Â§ 82) tot deze of tot de toekomende eeuwmoesten worden gerekend en waar de scheiding der aeonenmoest worden gezocht. Voor ccim, zie Cremer, W??rterbuch, s. v., S. 91 ff.Voor den zin der technische termen, zie SCH??RER, S.417, 458 en de daar opgegeven litteratuur. â€” In hetboek Henoch komen enkele plaatsen voor, die voor debepaling van het begrip xiav van gewicht zijn. In 5 : 9wordt met sifvivvi xluvog bedoeld een vrede av Traa-aiq rxigâ– ^[aapxic tvj? c\'Â?!)?; in lO: 10 wordt gelijkgesteld met aTvj TravrxKOtxix (de text naar A. LODS; zie bl. 17). Wat speciaal Paulus betreft: de boven aangegeven beteeke-nissen van x]ccv worden ook bij hem gevonden. Eene scheidingder twee aeonen wordt o. a, besproken of ondersteld in I i : 20;2:6, 8; II 4 : 4. Wordt nu eerst aan het einde Gods machtten volle openbaar en wordt deze bedeeling\'beheerscht dooreene anti-goddelijke macht, dan kan xhv ovTog gemakkelijk denotie

krijgen van â€žzondig", omdat de tegenwoordige xhv zon-dig is [vgl. hetzelfde bij vxp^, bl, 34], zie vooral: 0 ??eog touxhvog rouTou, II 4 : 4. Waar valt nu volgens den apostel descheiding der aeonen.!* Hij is in de xfAÂ?? ruv xluvuv en die schei-ding is dus in zijne dagen nog niet gevallen, trad b. v, nietmet den dood of de opstanding van Christus i^^maar moettoch spoedig worden verwacht: de tegenwoordige wereldbedee-ling (deze xiuveg) spoedt naar haar einde (tÂ?A>j). In algemeenenzin kan \'gezegd worden, dat met de parousie van Christus dezeperiode haar afsluiting vinden zal; over de bijzonderheden han-delen wij straks naar aanleiding van I 15 : 24â€”28. Die afslui-ting heet TO TS?„og (d. i.: eene uitdrukking, die met deze



??? 09 speciale beteekenis meermalen bij Paulus voorkomt (I i : 8;15 : 24; II i : 13). Met de tfajj rccv a\'iccvuv, eene periode vaneenigen. duur, is waarschijnlijk bedoeld, wat elders hxctToyrccv ^[ispccv rovruv of h^xrov rccv xP\'^vav heet, (Hebr. i : i; i Petr.i : 20) en waarop ro reXos dan alras volgt. Over dat einde wordt gesproken in I 15 : 24â€”28: s\\rx roreXot; -/.rK. Nadat Christus als eersteling is opgestaan en de doorHem mogelijk geworden opstanding der Zijnen heeft plaatsgehad, treedt het einde in. In vs. 24â€”28 wordt nu beschreven,wat daar nog verder aan moet voorafgaan en waarin het be-staat. God heeft den Christus de heerschappij gegeven, Hemalle vijanden onderworpen (ide??el) en Hem de taak opgedragen,deze heerschappij te realiseeren en te triumpheeren over allevijanden, ook over den dood. Is dit doel bereikt, dat geeft deChristus de tijdelijk ontvangen macht terug en hier ligt heteigenlijk aanbreken van den eindtoestand (to reho:, crxv Trxpx-^i^oi Tjjv ?ŸxffiXeixv ra ??fw); alle overige kracht is dan tenietgedaan (xxrxp\'yiiff^, aor.). Ook deze aanduidingen

missen eenescherpe belijning. Over de volgorde der verschillende actenhandelen wij nog opzettelijk in hoofdstuk VI; maar toch moetreeds hier een en ander worden aangeteekend. Deze ?Ÿxa-i^sixcorrespondeert met de n\'ifon niD\' en wordt waarschijnlijk ge-acht aangevangen te zijn met de opstanding van Christus (vgl.Rom. i : 4). En is het doel dier heerschappij bijna bereikt,dan volgen parousie en opstanding en vernietiging van dendood. Van eene tusschenregeering tusschen parousie en re^ocwordt hier dus niet gesproken. Bij het iiTTorxira-sffOxi van den Zoon vgl: ad regem decimumquod attinet, regnum redit ad Dominum suum: is quiRex primus fuit, erit etiam ultimus; SCHOETTGEN, p.663. â€” Vs. 27 is hoogstwaarschijnlijk citaat uit Ps. 8:7



??? HO (LXX): ttxvtx -jtterx^xg vttoxxtu ro?¤v tto^uv xutov, eeneplaats, die ook Hebr. \'2:6 v.v. (en Ef. i : 22) alsMessiaansch genomen wordt. â€” Bruins heeft (bl. 391 â€”396) bezwaar tegen vs. 23â€”28; zie daarover reeds ge-\'Â°eltelijk bl. 58. Tusschen vs. 23 en 24 wordt eenige" Â°nruimte ondersteld, zoodat â€ž de auteur van I 15van chiliast zou zijn, wat niet licht iemand.ren." ro reXog beteekende oorspronkelijk hetxyfMx in de rij dergenen, die opstaan; en vs,24^- ij werd ingevoegd door iemand, die ro rsXoi; nietmeer begreep; het geheel is eene interpolatie van eenman â€ž met eene Joodsche christologie en verwachting derparousie, met het doel om het gnostische caput orthodoxte maken." In de exegese werd een en ander reeds be-sproken. â€” Baljon bespreekt, bl. 109 v.v., Michelsen\'sbezwaren tegen vs. 23â€”28; bij zijne argumenten kannog gevoegd worden, dat â€žhet scheiden van het beginen het einde der Messiaansche tusschenregeering" opJoodsch-eschatologisch standpunt geen bezwaar oplevert.Wat Michelsen\'s opmerking betreft, dat volgens vs. 26 devernietiging van den

dood door de geheele Messiaanschetusschenregeering gescheiden is van de opwekking derdooden, terwijl volgens vs. 51â€”54 een en ander dadelijkop elkaar volgt: ik meen (zie boven), dat vs. 26 danverkeerd gelezen wordt; de vereffening, door Baljongegeven, komt mij minder juist voor. â€” schmiedelmeent, dat -TTXvrsg i^uoTroivi&i^vovrxi vs. 22, absoluut moetâ€? worden opgevat; worden allen levend en zijn niet allen invs. 23 genoemd (Xpuroi â€” ol rou Xpitrrov), dan moeten metro TfA??? de overigen, de bij hun sterven onbekeerden,zijn bedoeld; staan dezen niet op, dan is ook de doodniet te niet gedaan (vs. 26). Eene opstanding der god-deloozen wordt echter bij Paulus niet alleen nergens ge-leerd, maar zelfs ontkend; de gemeenschap met Christusontbreekt, er zijn x7ro>.XviJt.evoi. En dat de apostel tochTTxvrsq gebruikt, is een nieuw bewijs voor wat op bl. 56 v.



??? III en 86 werd opgemerkt, dat hij degenen, die de toekomendeeeuw niet be??rven, als \'t ware uit het oog heeft verloren. Toch zoude ook zoo de onverderfelijkheid nog niet volkomenzijn verkregen; daar zijn nog christenen, die in een verganke-lijk lichaam verkeeren. Paulus beschrijft dan ook I 15:50â€”52de verandering, die hij voor hen verwacht (zie bl. 82 v.). Endaarna treedt de x(p??xp(rix in. Immers als algemeene regel voorgestorvenen en nog levenden mag gelden: Jf/ yxp to (p??xprovtovto iv^v(rx<r6xi xCpQxpvixv xxi to dvy)tov tovto ?¨v\'Svo\'xff??xi Mxvxtrixv,vs. 53. En is dat geschied, dan is de heilstoekomst ingegaan,die Paulus, met reminiscens aan O. T.ische plaatsen aldus be-schrijft: XXTSTTo??t] o ?“XVXTOg sU vlkoq en tov (tov ?“XVXTS TO vixoc;TTOV (tov ?“XVXTS TO ksvtpov, Voor deze citaten naar Jes. 25 : 8 en Hosea 13 : 14,zie Baljon, bl. 130; Heinrici, S. 554 en 556, en vooralhet daar aangehaalde werk van Kautsch. Ook in derabbijnsche litteratuur worden deze plaatsen met het oogop de opstanding geciteerd; schoettgen, p. 675,Weber, S. 351. Nog

eene plaats blijft ons ter behandeling over: in I 13 : loâ€”13beschrijft de apostel den toestand, dien hij als t?? tfaf/ov aanduidt.Sinds I 12 : i handelt Paulus tcept tuv tvtv?Ÿxtikwv; in allerlei werkin-gen wordt het bezit des Heiligen Geestes openbaar (12 : 4â€”11) enin het lichaam van Christus zijn deze verschillende openbaringennoodig (12 : 12â€”30). Maar dit alles heeft slechts waarde voorde tegenwoordige bedeeling en alleen, Wanneer eerst de liefdewoont in het hart (13 : iâ€”3). Deze liefde heeft eeuwige be-teekenis; de charismata zijn h ?Ÿepovi; en gaan voorbij, gelijkde man het (ppovtiv en >xyii^etT?“xt van zijn kindsheid laat varen (13 : 8â€”11); de yvutrig, die altoos ??x fiepovg is, wordt



??? 112 vervangen door het ??TnyivaxTKsiv, het ?ŸXsTrsiv ?¨fforrpou ?¨v cthiyfixrimaakt plaats voor een ?ŸksTrstv TrpoirccTrov Trpo; 7rpc7W7rov (13 : 12)Doch de liefde blijft: ov\'^sttots ttitttsi, [asvsi, d. i.: â€žsie isterhoben ??ber den Gegensatz der irdischen Gegenwart und derewigen Herrlichkeit" (Meyerâ€”Heinrici). Over de tt/ctt/? en ?¨Xiviq, waarvan Paulus ook zegt,dat ze fiivcujiv, werd met opzet niet gesproken; hetkomt mij niet onwaarschijnlijk voor, dat I 13 : 13 cor-rupt is; van de ?¨XTrtg wordt Rom. 8 : 24 gesproken opzulk eene wijze, dat haar verdwijnen moet verwachtworden; van de tt/ctt/? geldt hetzelfde, hetzij men haarhier, gelijk in 12 : 9 en 13 : 2 neemt als een charisma,hetzij in den meer algemeenen zin van II 5 : 7.



??? VI. ONDERLINGE VERHOUDING DEZER VOORSTELLINGEN. Nadat wij de eschatologische uitspraken in deze brieven afzon-derlijk hebben bezien, rest ons ten slotte, de onderlinge ver-houding dezer voorstellingen te onderzoeken. En daarbij komttwee??rlei ter sprake. Ten eerste moet gevraagd worden, inhoeverre de verschillende uitspraken omtrent ?Š?Šn zelfde puntgeacht kunnen worden, eene eenheid te vormen. En ten anderemoet worden nagegaan, in hoeverre zich uit het gegevene laatafleiden, welke volgorde der verschillende gebeurtenissen Paulusvoor den geest stond. In zake de eenheid der voorstellingen vermeldden wij in denloop van ons betoog reeds enkele punten, die aan twijfel onder-hevig zijn. Bovenaan staat hier wel de vraag, in hoeverre hetgeloof aan eene lichamelijke opstanding compatibel is met dataan eene lichamelijkheid onmiddelijk na den dood; althansindien over dit laatste gehandeld wordt in II 5 : i v.v. Wijgaven boven uitvoerig de argumenten aan, die ons nopen, zulkeene exegese te verwerpen en aan te nemen, dat in II 5 het-zelfde

onderwerp wordt behandeld als in I 15. Daar deeldenwij tevens mede, langs welken weg schmiedel, Sabatierenz.eene psychologische verklaring der verandering in Paulus\' ver-wachtingen hebben gezocht, zoodat wij hier deze materie nietverder behoeven te bespreken (zie bl. 67â€”82). â€” Van evengroot belang is het onderzoek, in hoeverre Paulus\' predikingvan het geloof ruimte laat voor eenige eschatologische verwach-ting. Immers door het geloof zijn wij het leven in Christusdeelachtig; waartoe dient dan eene lichamelijke opstanding en 8



??? 114 is niet veeleer dat inwonend leven z???? sterk, dat het zelfs doorden dood henen voortduurt? En bovendien: door het geloofzijn wij gerechtvaardigd; hoe past in dit verband de gedachteaan een eindgericht ? De eerste dezer beide tegenwerpingen von-den wij bij Bruins ontwikkeld (zie bl. 30 v.) en ook door Sabatieraangeduid (zie bl. 80 v.). Wij hebben echter tevens gelegenheidgehad op te merken, hoe de hier bedoelde zin van ^cc/i nietdie is, welke Paulus aan dat woord hecht; hij vermeldt haartelkens in verband met de opstanding van Christus (vgl. II4: 7sqq) en de Grieksche gedachte van een leven, dat bij het brekender aardsche omhulsels zich al breeder ontplooit, is hem vreemd:het vindt zijne volle openbaring in de opstanding. Het mag danook niet worden voorbijgezien, dat de apostel meermalen dezeopvatting opzettelijk heeft geformuleerd. Dat het leven, hetwelkwij door het geloof bezitten, niet meer is dan de eerstelingen,die den vollen oogst voorspellen, het blijkt uit zijne uitspraak:0 ??sog, 0 Jfly? viiiiv rov xpx?Ÿuvx rov TrvsvfJkxrog (zie bl. 75), d. i.:Die ons den Geest gegeven

heeft als een onderpand van het-hetgeen later wordt geschonken; welke uitdrukking trouwensparallel staat met het {Ktti^i i(Tu??i^fisv (Rom. 8 : 24) en zoomenige plaats, waar Paulus van de iXTTig spreekt en die duidelijkdoet zien, dat deze bedeeling slechts een voorbereidend karakterdraagt. Deze gedachte is inzonderheid door Kabisch (b. v. S.49â€”52) op den voorgrond geplaatst. Hij wijst er op, dat eeneopvatting, als zoude ons door het geloof of met den H. Geestreeds alles geschonken zijn, aan de Paulinische uitsprakengeen recht laat wedervaren. Maar tevens \' ligt hier eene aan-wijzing, welke weg gevolgd moet worden bij de bestudeeringvan de vraag, hoe de rechtvaardiging door het geloof nogeen eindgericht toelaat. Kabisch wilde zijn boek oorspronkelijkschrijven â€žals\' Vorarbeit zu einer Paulinischen Ethik" (Vorwort);



??? III en hiermede zegt hij dus, dat ook de Ethiek van Paulus be-heerscht is door zijn eschatologie. Naar ik meen, volkomenterecht. Het ligt niet op onzen weg, hier in het breede te han-delen over de kwestie, hoe na de gerechtigheid, die uit hetgeloof is, nog sprake kan wezen van de werken als maatstafin het gericht. Slechts in eene verhandeling over de ^imioavv))volgens Paulus zou zij voldoende kunnen besproken worden.Maar de beantwoording ligt toch ten deele op de lijn der escha-tologie. Ook de ^iKXfOffvvij, die door het geloof ons deel is, wijstnog vooruit (Sixxiu??svtsi; <ru??i]70[4,Â???x, Rom. 5 : 9). En dat hetEvangelie de accnjptx aanbiedt, maar slechts ?? TritrTsvav haarerlangt, doet de vraag rijzen, of die ^t/o-t/? waarlijk Scx/jct??? blijkenzal. Want het is mogelijk, dat de TrierTtg gansch ontbreekt(?¨xvTOug Treipxters, Â?/ iffTs iv t^ tti^tsi, sxuTCvg hxifAX^sTs, II 13 : lo),of dat zij geen gehalte bezit, en vooral dit laatste wordt beslistdoor de uitwerking (ttutig 5;\' xyxtn^g ivepycvfisvij, Gal. 5:6,vgl. vs. 22). Zoo kan Paulus heenwijzen naar den dag des ge-richts, waarop

niet, gelijk het latere Jodendom dat geeft, Godde rekening opmaakt der deugden en zonden (Weber, Â§ 60),maar waarop de proeflioudendheid II 2 : 9) blijken moet van het beginsel, waaruit men gezegd heeft te leven. Zieverder bl. 95â€”107, vooral 104 v.v. en vgl. Weiss, Â§ 98. Uitvoeriger hebben wij stil te staan bij de vraag, welkevolgorde der verschillende gebeurtenissen Paulus aannam. Recht-streeksche aanwijzingen daarvan ontbreken en wij zullen onsdus tot dc waarschijnlijkheid moeten bepalen. Maar om hierbijden weg juist af te bakenen, is het gewenscht, allereerst tendezen twee boeken te ondervragen, die zich beslist uitlaten opdit punt, namelijk Henoch cn IV Ezra (zie bl. 17 cn 24). Van Henoch komt allereerst in aanmerking 93 en 91 : 12â€”17,waar eene korte wereldgeschiedenis gegeven wordt en waar in



??? ii6 deze volgorde de eindgebeurtenissen worden geschilderd: deheerschappij der vromen over de zondaren (91 : 12); de ver-schijning van het nieuwe Jeruzalem (91 : 13); het goddelooze ver-dwijnt van de aarde; velen worden toegebracht (91 : 14); overde engelen wordt gericht gehouden (91 : 15); de oude hemel ver-gaat, de nieuwe verschijnt (91 : 15, 16); oneindig langen tijdheerscht gerechtigheid en de zonde wordt niet meer genoemd (91 :17). In 10: 15â€”II :2 wordt gesteld, dat na den ondergang dergoddeloozen de nieuwe aarde vanzelf te voorschijn komt endat dan het Messiasrijk verschijnt. En nauwkeuriger wordtin 90 :19â€”39 hetzelfde verhaald: nadat Isra??l is verdrukt, zal het zelfheerschen over de volken (vs. 19); daarna wordt over de ge-vallen Engelen en de onderdrukkers gericht gehouden (vs. 20â€”25); dan over de goddelooze Isra??lieten, die daartoe opstaan(vs. 26, 27); na deze reiniging wordt het nieuwe Jeruzalem ge-bouwd (vs. 28â€”36) en treedt de Messias op (vs. 37, 38). Waar-schijnlijk wordt de opstanding der vromen na het gericht overde goddeloozen verwacht (100 :

5; vgl. 91 : 10; 92: 3). Eenigs-zins anders is de voorstelling in C. 37â€”71 (vgl. SCH??RER, II,S. 616 ff). Hier treedt de Messias niet op aan den aanvangder heilseeuw, nadat God gansch Zijn raad heeft volvoerd;hier is Hij veeleer degene, door wien God werkt (vgl. bl. 89).Volgens 45 : 2â€”6 treedt de Messias richtend op; de goddeloo-zen verdwijnen en op de aldus gereinigde aarde woont Hij temidden der uitverkorenen. Na dit gericht over de levendengeven naar 52 : i sqq aarde, doodenrijk en hel het hunne wederen houdt de Messias onder die opgewekten schifting en de recht-vaardigen worden engelen in den hemel en leven in vreugdeop de aarde. Dan is het einde daar, to t??xog (vgl 10 : 2;93 :4en zie bl. 108). Ook in IV Ezra is eene pericoop, die in \'t kort de volg-



??? 117 orde der gebeurtenissen aangeeft: 7: 20â€”34: wisseling deraeonen, algemeene opstanding, gericht Gods. Het ontbreektechter niet aan uitvoeriger aanduidingen. Niet dan na (uitvoerigbeschreven) voorteekenen (5 : i â€”13; 6:17â€”28; 9:1â€”4; 13:29â€”32) treedt het einde in (t?? tsXoc, 5 : 41; 12 : 6, 34). Detijden, die aan dit einde onmiddelijk voorafgaan, heeten de?¨(rxxrot (8 : 50; 10 : 59; zie bl. 109). De wisseHng der aeonen, het intreden van het einde valt ongeveer samen methet gericht (7 : 113; 12: 34). V????r dit gericht worden boekengeopend; een bazuin weerklinkt; smarten moeten worden door-gestaan ; wie ze doorstaat, zal ro ^uTvjpiov en t?? TÂ?Ao? zien (6:17â€”28); de herstelde stad, het vernieuwd Jeruzalem verschijnt(7:26, 27, vgl. 9:26â€”10: 60); dan treedt de Messias op, diereeds bij God was (14 : 9), maar wiens tijd nu is gekomen(13 : 52), en blijft 400 jaar; Hij verdelgt de vijandige machten,redt de tien stammen Israels en sterft dan (13 : 25 flf; 7 : 28) enmet Hem alle menschen. Daarna volgt de algemeene opstan-ding, waarvan het niet zeker is, dat

Ezra die beleeft (4 : 51);aarde, stof en voorraadkameren (promptuaria, rxtiuix) gevende dooden weder (7 : 32; 5 : 45); het gericht vangt aan (7 : 33â€”44). Zeven jaren duurt het; geene genade en lankmoedigheidkent God, slechts recht en waarheid zal beslissen; naar elkswerken wordt zijn vonnis gestreken; de \'^txxmvvxt en deÂ?5/x/Â?/(mx\'d en nn\'ar, vgl. Weber, Â§ 60) worden opgewogen tegenelkander; onherroepelijk is de beslissing (7 : 102â€”105) en â€”slechts weinigen komen in het heil (7 :47), Sch??rer II, S. 440â€”464, behandelt de verschillende onder-deden â€žder Messianischen Hoffnung" in deze volgorde: Dewee??n. Elias als voorlooper. Optreden van den Messias. Laatsteaanval der vijandige machten. Vernietiging der vijandige mach-ten Vernieuwing van Jeruzalem. Wederbrenging der verstrooiden.



??? Ii8 Het rijk der heerlijkheid in Palestina. Vernieuwing der wereld.Algemeene opstanding. Laatste oordeel: eeuwig heil en ver-derf. â€” Omtrent verscheidene dezer punten bestaat onzeker-heid; niet alleen over de volgorde /en over den duur vansommige perioden, maar ook over het aandeel, dat de Messiashebben zal in het verwinnen der vijanden, in het gerichtenz. Vooral is er verschil over de vraag, of de n\'ii\'nn niDÂ?behooren tot deze of tot de toekomende eeuw, en of dus yp^er voor of er na invalt; of dat Messiaansche tijdvak slechts eenvoorbijgaand karakter draagt en alleen voorbereidende beteeke-nis heeft, dan of met de verschijning daarvan ook het -heil involle ontplooiing en duurzaam aanwezig is. Op dit punt heerschtook in de N. T.ische uitspraken geene overeenstemming. Hebr.9 : 26 schijnt den overgang der aeonen te stellen bij den doodvan Christus (fV/ vvvrsKsia ruv ahvccv), zoodat Zijn leven behoordetot de laatste dagen van den aiuv oOrog (Hebr. 1:1); terwijl inMatth. 24 : 3 de tcxpowix des Heeren met de a-vvreXsix tovxluvog wordt parallel gesteld en volgens Luc. 20 : 35 het

aan-breken van den a\\uv ?? fieX>MV samenvalt met de xvxirrxirig ixvsxpuv. Na dit onderzoek stellen wij nu opnieuw de vraag, hoePaulus volgens de door ons behandelde brieven over een enander oordeelde (zie reeds bl. 108 en 109). Wij zagen (bl. 108),dat Paulus de openbaarwording des heils spoedig verwacht(TsXij Tuv xiuvuv), maar toch den dag nog niet als aangebrokenbeschouwt. Ook elders (Rom. 13 : 12, 13; I Thess. 5 : 4, 5)spreekt hij op dezelfde wijze; en uitdrukkingen als: vfieic vioi^(Acpxg blijken, niet den dag als reeds aanwezig te beschouwen,maar slechts aan te dringen op een leven, beheerscht door degedachte, dat zeer spoedig de ure kan slaan. Terwijl wij vanal te nauwkeurige bepaling moeten afzien, en voor de exegese



??? 119 verwijzende naar hetgeen boven gezegd is, meenen wij deeschatologische voorstellingen in de brieven aan de Corinthischegemeente resumeerend aldus te kunnen weergeven: Door de zonde is het verderf in de schepping ingedrongenen God wil de wedergeboorte dier bedorven schepping. Om uitte werken al het objectieve, dat daartoe van noode was, ver-scheen de Christus en Zijn taak was volbracht, toen Hij wasgestorven en opgestaan. Doch deze heilgoederen moesten dermenschen deel worden en deze groote overwinning van dendood moest in al hare vruchten openbaar worden. Daartoebekleedde God den Messias met de wereldheerschappij, die naZijne opstanding aangevangen, ten doel heeft, alle machten,die zich verzetten tegen God, te vernietigen; de â€ždagen vanden Messias" zijn aangevangen, waarin Hij tevens van Zijnent-wege door de verkondiging van het woord des Kruises laatroepen tot waarachtig geloof, opdat men de xTrcoXetx ontvliedeen straks deel erlange met al de (Tu\'^oizevoi aan de junjptx inde toekomende eeuw. Deze regeering

spoedt ten einde. Het iszaak, het zwaartepunt des levens over te brengen naar dietoekomende eeuw en wat van de aarde is, daaraan onderge-schikt te achten. Het aanbreken van een tijdperk van wee??nstaat voor de deur (I 7 : 26). Maar dan nadert tevens de volleverlossing. Bij de klank der bazuin zal de Messias verschijnen,om Zijn werk te voltooien. De gestorven Christenen wordenopgewekt onverderfelijk, de nog levenden worden veranderd (I 15 :52). Voor den rechterstoel van Christus, die in Gods naam richt,wordt beslist over het deelgenootschap aan Zijn rijk en overieders rang (II 5 : 10). Die waardig geacht worden, de toeko-mende eeuw te be??rven, nemen deel aan het gericht, dat overde dan bestaande wereld en de engelen wordt gehouden (16:2, 3).Dan zijn allen, die niet in de daden hebben bewezen, dat hun



??? I20 leven door de kracht van Christus gedragen werd, verdwenenuit het oog (Â?TToAAuT?–?„t). Daar is eene gemeente van louter ge-loovigen, die zich buigt voor God, En verzet zich geen machtmeer, dan heeft de roeping van den Messias haar doel bereikt:de Koninklijke heerschappij geeft Hij aan den Vader weder;deze eeuw is voltooid; het einde (to rs^og) is daar en de eeuwig-heid vangt aan, waarin alles alleen voor den Almachtige knielt{uT0Ta7<T6Txi) en God alles is in alles. Bij het overwegen van de betrekkelijke eenheid dezervoorstellingen worde niet vergeten, dat een eigenlijksysteem den Apostel niet voor den geest stond. Datook voor Christenen de vraag nog wezen zal, of zij hetGodsrijk be??rven, hebben wij bl. 95 gezien; doch toenPaulus in I 15 : 52 stelde, dat wij zullen worden opge-wekt onverderfelijk, schreef hij niet met die gedachten vooroogen, maar uit de volheid van zijn gemoed, dat naarde onvergankelijkheid hijgde. Deze verwachtingen zijn ontsproten uit den bodem van hetJodendom; doch van het plompe en sarkische, dat daar vaakwordt aangetroffen, vinden wij hier

niets meer. En deze â€žgeeste-lijke" idealen zijn gevormd niet onder den invloed van hetâ€žspiritueele" Grieksche denken, maar onder dien van de ver-schijning van den verrezen Heer: ?Ÿvj xxTxhvtrxi, xhhx rrX^puerxi.



??? STELLINGEN.



??? \'li : ^ i â–  :r â€?vl Â§ / # â€? â€?M. % ^^



??? STELLINGEN. I. Juda??sme en Hellenisme zijn geene tegenstellingen. II. De leer eener â€žapokatastasis" vindt in I en II Cor. geen steun. III. In I en II Cor. wordt slechts de opstanding der geloovigengeleerd. IV. Deut. 6 : 4 leert niet het monothe??sme, maar de monolatrie. V. Het is onjuist, dat bij Hosea â€ždie Religion keine historischenHeilsthaten, sondern die Natur zur Grundlage hat" (wellhausen,Gesch. Israels IS. 100; Prolegomena^, S. 98). VI. De Stelling, dat â€žverzamelen (van boeken) tevens bewerken



??? 124 is, naar den aard der Oostersche geschiedbeschrijving" (wilde-boer, Canon bl. loo), is veel te algemeen. VII. De afzetting der geciteerde Remonstranten door de synodevan Dordrecht was in strijd met de instructie der synode enmet hare eigene kerkrechtelijke overtuiging. VIII. Het besluit van de synode der Ned, Herv. Kerk van denI5den Aug. 1891, om den doop der â€žDoleerende" predikantente erkennen, was in strijd met de Gereformeerde theorie enniet in overeenstemming met de Gereformeerde practijk. IX. De brief aan de Efezi??rs en de eerste brief van Petrus zijnwaarschijnlijk door Silvanus geschreven. X. De onderscheiding van gelijkenis en allegorie mag niet opalle â€žgelijkenissen" worden toegepast. XI. De uitdrukking ipyuv vofiou bij Paulus moet vertaald wordendoor â€žwet der werken", niet door â€žwerken.der wet". XII. â€žVrije wil" is tautologie, behalve in den zin van Rom. 7 : 15.



??? 125 XIII. Te stellen, dat het booze noodzakelijk is, is in strijd methet psychologisch feit van het berouw. XIV. â€žDogmatiek" worde uitsluitend gebruikt voor â€žsystematischebewerking eener kerkleer."



??? / " <. -mf X^t : ^ Ct â– â–  â–  itJA ?œL ifrÂ?\', â€? â€? ^ ?’ Ti # Â? s^jS?Ž?Žgj^ . I \'fiMt\'Tiir^-\'- :



??? I â€? Â? Â? â™? Â? * Â? va \\ .\' ?  J â–  V i m V



??? i. â€?I 11 mâ– fi. ^ -1 i â– \'(â–  a â€? ( â– j. â–  I ? f â– /I . \' i. 1/ -J ?Ž I Li J!



??? Vi- , â–  â–  \'\'l ..\'t\'T^; \' J \' / â–  â€? . J./ \\ ..-i\'.v.. - i is i> ?„ o/. \' , â–  < -t c. ; \'7 \\ â–  S. â–  r-^ A., V\'



??? m- jj^ â–  f ff^Kyfa mm ff rJi ? â– 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

