
Uit het Woord : stichtelijke bijbelstudiën

https://hdl.handle.net/1874/233859

https://hdl.handle.net/1874/233859




103^? • vniY) •• - \'



^yf^PÜ^. \' . . ., \' -.                  • m :-0« .- % _,                      .... .\' v\' - •^ *V\\* -M        \';#É



•          /*\'



4 UIT HET WOORD. STICHTELIJKE BIJBELSTUDIES DOOR DR. A. KUYPER. T W E E D E BUNDEL. TWEEDE DEUK. ) BIBUÖTtttEKRIJKSUNIVERSITEIT UTRECHT AMSTEEDAM J. A. WOEMSEE.





INHOUD. Bladz. I.       Schuchterheid in het heilige.                                            1—38 1.  Tusschen vroomheid en huichelarij de grens zoo klein .      3 2.   Het heilige niet voor de hondekens.........      6 3.   De Peerleu niet voor de zwijnen..........    10 4.  Uitverkoren en daarom nederig...........    13 5.  Loop met uw zielservaring niet te koop .......    17 6.  De zielsgevaren van het ambt............    21 7.  Bidden of prevelen?................    24 8.  Tyrannie der vromen...............    28 9.  Geestelijke gewetenloosheid.............    32 10.  Soberheid ook in het uitstrooien van het zaad des woords  35 II.     De Sleutelen.                                                                       39—87 1.  Het vraagstuk der Kerk raakt het geloof.......    41 2.  De sleutelen des Hemelrijks en het Protestantisme ...    44 3.  Schriftelijke zin der

sleutelen............    47 4.   De sleutelen aan de Gemeente toevertrouwd......    51 5.  Individualisme en Solidariteit............    54 6.   Het Koninkrijk nu reeds op aarde..........    58 7.  Belijden.....................    61 8.  Petrus, de zuil der Gemeente............    65 9.  Petrus, maar niet alleen..............    69 10.  Het Apostolaat..................    73 11.  Het Apostolisch Testament.............    76 12.  De verbreking en herstelling van het twaalftal.....    80 13.  Kan het Apostolaat vernieuwd worden........    88 III.  De Sleutelmacht.                                                               89—121 1.  Tucht uit liefde..................91 2.  De geordende macht................94 3.  Noch Paus, noch independentisme..........98



Bladz. 4.  De Verkiezing grondslag van het kerkrecht......    102 5.  Ambt en Gave..................    106 6.  De inwoning van den Heiligen Geest........    110 7.   Het ambt en de gemeenteleden...........    114 8.   Kerk, Conventikel, Gezin.............    118 IV.   De Uitverkiezing.                                                            123--198 1.   Het cardinale stuk der Gereformeerde kerk......    125 2.   Wat de oude christelijke kerk van de uitverkiezing hield?  129 3.   De uitverkiezing schuilend in de tente der vromen . .    193 4.   Scholastiek en levensernst.............    138 B. Waartoe uitverkoren?.........•.....    143 6.  Uitverkiezing op natuurlijk terrein.........    147 7.  De vrij macht des Heeren.............    152 8.  Vergelding hiernamaals..............    157 9.   Begenadigden en Onbegenadigden..........    161 10. 

Vijandsliefde...................    165 11.  Verkiezing van den Koning............    170 12.  Verkiezing van het volk..............    175 13.  Verkiezing van de enkele geloovigen........    179 14.  De voorbereidende genade.............    184 15.  Van voor de grondlegging der wereld........    189 16.   Uitverkiezing en verantwoordelijkheid........    193 V.     De mensch Christus Jezus.                                              199—251 1.   „Mensch" en „Vleesch"..............    201 2.   „Vleesch" en „Geest"...............    205 3.  De vleeschwording van den Mensch.........    210 4.  „Manna" en „Brood"...............    214 5.  De vergoding van het menschelijke in Jezus.....    219 6.   Onze kinderen..................    223 7.   „Mensch" en „Wereld"..............    228 8.   „Zonde voor ons"................    233 9.   „Niet van deze wereld"..............   

237 10.  Zoon van God...................    442 11.   Zoon des Vaders.................    247



I:SCHUCHTEKHELD IN HET HEILIGE. .



•



. I. TUSSCHEN VROOMHEID EN HUICHELARIJ DEGRENS ZOO KLEIN! Geeft het heilige den honden niet, nochwerpt uwe peerlen voor de zwijnen. Matth. VII : 6. Er is een te koop dragen van het heilige Gods, dat elk teeder ge-moed beleedigt en den door hooger Geest gekuischten smaak pijn-lijk kwetst. Er is ook, zonder met die zucht naar vertoon behept te zijn, eenwerktuiglijk, en dies gedachteloos, bezigzijn met het heilige, waar-tegen het waarheidsgevoel in verzet komt en de geest des Heiligen inons met niets sparenden toorn ijvert. Er is eindelijk, en hier schuilt het ergste kwaad, een bewust mis-bruiken van het heilige tot kwetsing en vernedering van den naaste;een plaagzucht van de slechtste soort, die niet schuwt, het heilige ingif te doopen, en den eenvoudige tot zijn

slachtoffer kiest; eendiabolische vermenging van de heiligste gewaarwordingen met deverfoeilijkste tochten van het eigen hart, waartegen de barmhartigheidten oordeel roept en die door geheel ons menschelijk besef wordlverafschuwd. Deze drie kankerende uitwassen aan de plant der vroomheid zijnbij eiken godsdienstvorm denkbaar. Onder de Moza?sche bedeeling,zoowel als onder de tucht der Schriftgeleerden sinds Ezra en Nehemia.Bij Israël evengoed als onder de discipelen van Jezus. In llome\'swierookwalmen niet minder dan bij den soberen eercdienst derHervormden. En, om ook de tegenstellingen onzer dagen te noemen,ze komen onder telkens gewijzigde vormen evengoed bij onze Ireni-schen en Orthodoxen, als bij Groningers en Modernen voor. Boosaardige toeleg is

hierbij nimmer het uitgangspunt. Het hart, dat in deze kronkelwegen verliep, begon schier zonderuitzondering, met een zweem van ernst, met een goed deel oprecht-heid, en onderging niet zonder blij gevoel den machtigen indruk vanhet heilige, dat hem overweldigde. Slechts ging die ernst niet diep genoeg, liet de valsche plooi vanhet hart zich door de zachte hand der oprechtheid niet glad strijken,de indruk werkte niet door.



4 Toch was die indruk ook weer te machtig, om naar willekeur methet heilige te breken. Het vaarwel zeggen, na het eens gekust tehebben, dorst men niet. Met het heilige zou men voortaan leven. De vraag bleef slechts: Zult yij het heilige of zal het heilige u dienen? Zult gij u alscreatuur ten dienste van het heilig beginsel stellen, of wel het hoog-heilige neerl rekken in uw lage levenssfeer, om het te gebruiken voorit zelf? Bij het altaar onzes Heeren is óf volkomen toewijding van zich-zelf, óf vermetele toewijding aan zichzelf. Eerst bij deze scheidslijn gaan de oprechte van hart en de huiehe-laar uiteen. Deinst men voor die algeheele prijsgeving van zichzelf terug, be-keert men zich niet, weigert men het eigen ik den dood der zelf-vernietiging te laten sterven, •— dan helt het pad der

geveinsdheid,en kruipt de mantel der huichelarij ons als een lijkkleed om de leden. Het volgt dan uit den aard der zaak, dat men, uit ingenomenheidmet zichzelf, allereerst bedacht is op vertoon. De godsdienst in zijnontaarding, die geen kroon meer bij God wacht, moet een kroonzoeken bij menschen. Eens die rol begonnen, moet ze voort- en afgespeeld tot het eindetoe. Dat is de vloek, .vaarme? alle huichelarij haar slachtoffers vervolgt.Het masker der geveinsdheid is het onteerend symbool der verachtsteslavernij. De zucht naar vertoon moet dus leiden tot doode werk-tuigelijkheid, het gedachteloos doen, het stuitendst formalisme. Onder die vergulde oppervlakte wroet de worm der toomeloozezelfzucht al dieper voort. Het hart verstikt in zijn edelste deelen, enniet lang, of de

lage passies van plaag- en kwelzucht sluipen in deziel. Toch kan ook daarbij de rol niet afgelegd, die men speelt. Hetheilige, eerst slechts middel tot vertoon, toen werktuiglijk tijdverdrijfgeworden, geraakt zoo ten leste in dienst van den Booze. Het nijdigehart grijpt naar het heilige Gods, om snel dat heilige te wonden envreugd te scheppen in leedvermaak. Nauw hangt hiermee saam, en toch is van deze heilige uitingverschillend, het te roekeloos spelen met de schelheid van het vollelicht bij de nog aan licht ontwende oogen. Er is een voorleggen aan de kinderziel van wat het kind nog nietin zich op kan nemen. Er is een bergen in het Heilige der heiligen,van den man wiens voeten nog nauwelijks den Voorhof betredenkunnen. Er is een verkwisten van de mysteriën des geloofs aan

denonbekeerde, wien het zintuig tot waarneming van deze geheimenissennog ontbreekt. Er is kortom een te grabbel werpen van het heiligevoor ongeheiligde oogen, dat niet stichten en niet winnen kan, enslechts verraadt, dat het u zelf aan eerbied voor het heilige schort ende barmhartigheid, die van boven is, u ontbreekt.



5 Ook hierbij verraadt zich, wat we straks vonden. De grenslijntusschen het gewijde en het ongewijde verloor haar beteekenis. Mentrekt op het onheilige erf wat op het heilig erf thuis behoort, enmen waagt het, het heilige te behandelen haar de wijs, die alleen bijhet ongewijde geoorloofd is. Tegen de schuchterheid in het heilige wordt dus op elk dier vierwegen gezondigd. Het heilige Gods is zoo onbegrijpelijk teeder, dat het met zekerangstgevoel terug moet schrikken voor de aanraking met het ruwe engemeene dezer onheilige wereld. De overvallen bidder schrikt onrustig op als de betrapte dief. Dit feit, door elks ervaring bevestigd, is verre van toevallig. Hetkenteekent liet heilige in zijn verhouding tegenover de wereld. Het heilige Gods raakt de pit onzer ziel, het leven van ons

innerlijkik in zijn verborgenste kern. Het kan niet trillen of geheel hetkunstig weefsel der teederste draden onzes harten trilt me?. De kieschheid, die de geheimen van het huwelijksleven sparen doet,de beschroomdheid, waarmee een hartsgeheim zich schuil houdt, moetin nog versterkten vorm zich uiten in de schuchterheid, waarmee hetheilige door ons wordt aangeraakt. Het mag nooit aangeraakt zonderhet besef, dat \'t het heilige is. Die schuchterheid in het heilige is een der schelste tonen, diedoor de Bergrede van onzen Heere spelen. „Zoo wanneer gij aalmoes doet, laat niet voor u trompetten, gelijkde geveinsden. Voorwaar zeg ik u, zij hebben hun loon weg. Maargij, als gij aalmoes doet, zij het voor uwe linkerhand verborgen, watuw rechterhand deed." „Zoo wanneer gij bidt, bidt

niet gelijk de geveinsden om vanmenschen gezien te worden. Voorwaar zeg ik u, zij hebben hun loonweg. Maar gij, als gij bidt, ga in uw binnenkamer en sluit achteru toe." „Zoo wanneer gij vast, toon geen droevig gezicht gelijk de geveins-den Voorwaar zeg ik u, zij hebben hun loon weg. Maar gij, als gijvast, zalf uw hoofd en wasch uw aangezicht." „Oordeel niet, opdat gij niet geoordeeld wordet!" „Zeg niet tot uw broeder: „Laat toe dat ik den splinter uit uwoog wegneme!" en zie, den balk in uw eigen oog bespeurt geniet!" „Niet een iegelijk, die tot mij zegt: „Heere, Heere!" zal ingaanin het Koninkrijk der hemelen, maar die daar doet den wil mijnsVaders die in de hemelen is." Genoeg, schier bij elk woord dat van Jezus\' lippen vloeit, bespeurtge de innerlijke worsteling tegen de ruwe

gemeenmaking en veruit-wendiging, waaraan Hij het heilige ter prooi ziet. Het is als vreesdeHij het nóg heiligere te openbaren, waar Hij de zondige brutaliteitvan het hart reeds het heilige zoo weinig ziet verschoonen.



6 Hoe kon het anders, of die roerende gedachte moest ten slotte totopzettelijke uiting komen. Hoor, daar werpt Hij de vormen ter zijde,om het beginsel in al zijn naaktheid en klaarheid uit te spreken en,met zijn hand beschermend over het heilige opgeheven, roept deZoon van God het zijn gemeente toe: „Geeft het heilige den honden niet en werpt uwpeer-len niet voor de zwijnen!" En als ter waarschuwing volgt de bange bedreiging: „ Of zoo niet,ze zullen uw peerlen vertreden, zelven zich afwenden, en u ver-scheuren!\'1\'\' Dat is het woord Gods, waarmee een wachter bij het heilige wordtgesteld, een cherub aan den ingang van het wel ontsloten, maar nietopengezet paradijs. Dat woord, het scheen zoo hard, en het is zoo zeldzaam teeder. Het kwam in beeldspraak. Zien we eerst

wat die beeldspraak beduidt. II.HET HEILIGE NIET VOOR DE HONDEKENS. Geeft liet heilige den honden niet, nochwerpt uwe peerlen voor de zwijnen. Matth. VII : 6. De woorden onzes Heeren moeten uit hun samenhang verklaard.Hiermee is niet uitgesloten, dat woorden, bij verschillende gelegen-Leden gesproken, door den Evangelist in groep zijn saamgebracht.Mits ook in dezen de samenhang, het verband des verhaals, beslisseen in de Schrift zelve de aanwijzing tastbaar zij, dat een verzamelingvan losse spreuken voor ons ligt. Zoo is het vaak bij Lukas; zoo ishet in het geschiedverhaal zelf soms bij Mattheüs; ook bij Markuszijn hier sporen van. Daarentegen is het feitelijke geringschatting vanhet Schriftgezag, zoo men zich verstout, woorden die den Heere op-zettelijk als

één onscheidbaar geheel op de lippen worden gelegd,vaneen te scheuren en los te rafelen, als gold het niet een machtiglevenswoord, maar koel en kunstig ineengelegd moza?ek. Toch heeft men dit met het derde deel der Bergrede dusver bijnaeenstemmig gedaan. Jezus\' uitspraak, waarin de schuchterheid tegenover het heilige ge-boden wordt, zijn snijdend woord: Geeft het heilige den honden niet!is schier door alle uitleggers losgemaakt van wat voorafgaat, en buitensamenhang met wat volgt verklaard. Zien we wel, dan werd door deze ongeoorloofde willekeur het recht



7 verstand van Jezus\' aangrijpenden ernst, tot veler schade, beneveld.Als van zelf kwam men er toe, om eenerzijds dat woord in zijn on-gebroken hardheid te hard te keuren en feitelijk op nonactiviteit testellen, en anderzijds aan verkeerd begrip van deze uitspraak eenvrijbrief te ontleenen voor eigen gemis aan deernis en ontferming. De poging dient daarom gewaagd, ook dit woord weer in het lichtvan zijn samenhang te plaatsen, en den zin dezer uitspraak op tesporen uit wat bij Jezus zelf haar voorafging en volgde. De Bergrede des Heeren is de Grondwet zijns Koninkrijks, wierpeillooze diepte en persende volheid alleen in de gemeenschap desHeiligen Geestes en met het hart dicht bij den Heere gekend wordt.Die Grondwet des Koninkrijks is niet in nieuwen vorm gekleed,maar

schier geheel aan Wet en Psalmen en Profeten, deels ook aanden niet Schriftuurlijken spreukenschat van Israël ontleend. Wars vanafgetrokken begrippen, teekent de Heere daarom de lijnen van zijnKoninkrijk door bij wijs van tegenstelling de trekken te nemen, dieHij in Israëls godsdienstig leven werkelijk voor oogen zag. Hij was geen nieuwe godsdienststichter in volstrekten zin. Eén isde Kerk aller eeuwen, in haar diepst beginsel reeds bij den eerstenmensch gesticht. Die den Heere bij zijn wederkomst in de wolkentegemoet zullen gaan, zullen leven en sterven door geen ander geloof,dan patriarch en profeet gedragen heeft. Niet stichter van een nieuwengodsdienst, maar stichter van het geprofeteerde leven Gods in hethart der menschheid, is Christus, onze Heere! Hij bouwde niet

nieuw,maar voltooide het Godsgebouw op de aloude fondamenten. De jammerlijke ontaarding van Israëls geloof in den versteendenvormendienst der Parizeen, moest den Heere dus ten teeken en profetiezijn van de geestelijke krankheden, waardoor ook de Gemeente desNieuwen Testaments zou worden bedreigd. Met de Gemeente des Ouden Verbonds op één zelfden wortelbloeiend, bezield met kracht uit dezelfde bron geweld, met haargeroepen om draagster van eenzelfde Godswoord te zijn, moest haaraanraking met de ongewijde wereld eenzelfde openbaring der zondena zich sleepen, als in het Parize?sme den Heere voor oogen stond. Vandaar dat Jezus aan het beeld van den Farizeër de grepen uithet leven ontleent, die Hij, eer de storm nog losbrak, als bakens opde kust,

ter waarschuwing zijner Kerk, neerzet. Het is als sprak Hijtot de schare: „Aan Israël is het heiligste, aan Israël zijn de ver-bonden, aan Israël de woorden Gods toebetrouwd, en nu, zie aan denFarizeër, waartoe de verbastering van het beste geleid heeft! Zie dantoe, o, mijn Gemeente! gij, aan wie nog rijker schat wordt toebetrouwd,dat het u niet verga, gelijk het Israël verging! Zie, zie altijd op denParizeer, u ter waarschuwing, dat ge niet wordt als hij!" De teekening van den Parizeer gaat daarom in Jezus\' woordensteeds aan zijn vermaan vooraf.



8 Er is sprake van de openbaring des godsdienstigen levens in aalmoes,vasten en gebed, en bij elk dier drie, teekent de Heere eerst denFarizeër, om daarna der schare toe te roepen: „Doe gij alzoo niet,laat veeleer zijn beeld u afschrikken, maar gij, doe alzoo!" De aalmoes. Ziehier het beeld des Farizeërs: „Een die voor zich trompetten laat op de straten en in de synagogen,om van de menschen geëerd te worden." Het gebed. Ziehier het beeld des Farizeërs: „Een die op de hoeken der straten en in de synagogen, met eenijdel verhaal van woorden, bidt om van de menschen gezien te worden." En evenzoo het vasten. Zie wederom het beeld des Farizeërs: „Een die een droef gezicht trekt en zijn aangezicht mismaakt, zich nietwascht en zijn hoofd niet zalft, om van de mensehen

gezien te worden." En zoo nu ook, in den aanvang van het zevende hoofdstuk, vanhet oordeel en de hooghartigheid. Van het oordeel eerst. Daar hebt ge het beeld van den Farizeër weer: „Een die zich het oordeel aanmatigt, metend met de maat derwillekeur, en zelf met den balk in het oog, zich aan den splinter in\'s broeders oog ergert." En nu volgt de hooghartigheid. Ook hier mogen we dus ver-wachten, dat het beeld des Farizeërs voor ons oog zal treden. Zie,daar hebt ge hem! „Een die het heilige aan de honden toewerpt en zijn peerlen voorde zwijnen!" Eerst zoo we dit woord uit. \'s Farizeërs leven begrijpen, kan dezeuitspraak dus worden verstaan. Bespreken we elk der twee deelenafzonderlijk. Hoe kan de Farizeër ons worden voorgesteld als een „die hetheilige voor de

honden werpt?" Gelijk men weet, was de hond bij Israël, niet als bij ons het ge-koesterd en geliefkoosd huisdier, maar een veracht, onrein beest, datmen meed en schuwde. Goliaths vraag aan David: „Ben ik eenhond?" Abisai\'s uitroep tot Israëls koning, toen Seme? hem vloekte:„Wie is deze doode bond, dat hij mijn heer den koning vloekenzou?"; en niet minder Paulus krasse greep: „Ziet op de honden!"in den Filippenzerbrief, zijn hierbij ook voor den eenvoudigstenBijbellezer overtuigend. Is nu met „het heilige" in het beeld buiten kijf bedoeld het heiligeoffervleesch, dat den priesters alleen te eten vergund was, dan heeft



9 de beeldspraak blijkbaar betrekking op een, die staande in het heilig-dom, het heiligste ontwijdt door het aan iets onreins en onheiligstoe te werpen. De naam van het onreine dier immers werd van zelf scheldwoordvoor een mensch, dien men verachtte. Vandaar de naam van „honden"op Israëls lippen, zoo dikwijls ten opzichte der heidenen en ook vanons Christenen, gehoord. Toch werd deze term der verachting niet uitsluitend van de Goiimof heidenen, maar ook van het verachte deel des eigen volks ge-bezigd. Sime? was een Jood en werd door Abisa? voor „hond" ge-seholden. Israëls blinde leidslieden worden door Jesaja als „stommehonden" geteekend. Paulus ontziet zich niet de Joodsche dwaalleeraarsin Filippi\'s gemeente als „honden" af te schilderen. Veilig kunnen we dus

zeggen, dat met den naam der verachting,als „honden," alle personen \'t zij uit de heidenwereld, \'t zij uit heteigen volk, kunnen bedoeld zijn, die voor den Farizeër een voorwerpvan verachting waren. Wie dit in het door Jezus geteekend beeld waren, kan aan geentwijfel onderhevig zijn. De verachten in de oogen der Farizeën waren de „zondaars entollenaars," de „schare die de wet niet kende," de voorschriftenhunner reiniging niet opvolgde, en dus als onrein en veracht buitende heilige gemeenschap met den engeren kring van de „rechtvaardigen"gesteld werden Aan die verachte schare nu wierp de Parizeer het heilige toe, gelijkmen vleesch toewerpt aan een hond. Wat beteekent dit? In het Oosten, en blijkens de gelijkenis van den armen Lazarusook tijdens Jezus\' leven in

Palestina, liepen de honden zonder daken huis, als verafschuwde dieren wild en hongerig door de straten.Wie met iets eetbaars over straat ging, mocht wel toezien, om zichtegen de wraakzucht dezer dieren te wapenen, en omgekeerd, wie ervermaak in schepte een sleep dezer honden achter zich te hebben,behoefde hun slechts nu en dan een stuk vleesch toe te werpen, omvan een bassend gevolg verzekerd te zijn. Leidt dit ons niet op het spoor? De Farizeër koesterde voor „de schare die de wet niet kende,"voor de honden onder hun volk, een diepgaande minachting. En toch ze hadden die „honden" die „schare," noodig. Zonder dieschare zou een Parizeer al de lust van zijn leven vergaan zijn. Immers, hij zocht bewondering. Al zijn vertoon was, om van deschare gezien en als

een heilige vereerd te worden, Niets was den Farizeër liever, dan zulk een heir van „honden,"zulk een groep van „de verachte schare" op straat, zij het ook opzekeren afstand, in zijn gevolg te zien.



10 Wat middel wendde hij daartoe aan? Immers een te grabbel werpen van het heiligst, dat er in zijngodsdienst was, tot zelfs van zijn gebed. Kon dan, zoo vragen we in ernst, het beeld van den Farizeër, diehet heiligste als lokaas gebruikt, om op straat een sleep uit het volkachter zich te krijgen, ooit treffender geteekend worden, dan hierdoor Jezus in het „toewerpen van het heilig offervleesch aan eentroep jankende honden" geschiedt? III.DE PEERLEN NIET VOOR DE ZWIJNEN. Geeft het heilige den honden niet, nochwerpt uwe peerlen voor de zwijnen. Mattli. VII : 6. De eerste trek in het door Jezus ontworpen beeld is dan nietlanger raadselachtig. Een Farizeër, met ambassadeursstap daar statigen beweeglijk langs Jeruzalems straten voortschrijdend, een gapendetroep

bewonderaars uit het volk achter zich, die hij als honden mogeminachten, maar toch door tegrabbelwerping van het heilige opzettelijklokt en trekt, — was hij met een beeld meer uit het leven gegrepenaf te malen, dan door den nasleep van huilende honden, waarvan ineen Oostersche stad elk, die hun het heilige, en dus beste offervleeschtoewierp, vooruit zou verzekerd zijn? Bezien we thans den tweeden trek der gelijkenis, waarin Jezus zijngedachten inkleedt. De uitdrukking, door Jezus gebezigd, bevreemdt. „Peerlen voor dezwijnen werpen.\'" Thans mogen we door het lang gebruik der Schriftaan deze zegswijze gewend zijn, maar toch, ze drijft ons meer op denklank van het woord na, dan dat ze in haar helderen zin verstaanwordt. Er schijnt — waarom het verholen? — in die

samenvoegingvan „peerlen" en „zwijnen" een overdrijving te schuilen, die dengekuischten smaak min weldadig aandoet. Gezocht, niet uit het leven,gegrepen, dus wanen we bij oppervlakkig inzicht, is zoo zonderlingeen beeld. Toch, zoo een gissing geoorloofd is, zou ook hier een lichtstraalop de Schrift vallen kunnen. Verplaatsen we ons, zooveel het kan, in het volle leven der Joodschemaatschappij, tijdens Jezus op aarde was. Aan dat leven was dit beeld,zijn al Jezus\' beelden ontleend. Uit dat leven moet dus ook dezetrek verklaring ontvangen, zoo ze immers te geven is. •



- .11 Het zwijn was voor Israël onder alle onreine dieren schier hetonreinste. „Ook het zwijn zal u onrein zijn!" zegt de wetgever inLeviticus met al den ernst van zijn sober woord. Als gruwel voorJehovah getuigt .Tesaia van het afvallig Israël zijner dagen, „dat menzittende bij de graven, zwijnenvleesch at en gruwelijke dingen inzijn vaten had." „Zwijnenbloed" is hem een uitgieting des verfoeisels,dat als zinnebeeld gerekend wordt van alle lastering tegen den Heere(Jes. 65 : 4 en 66 : 3). Toch zou men zich misrekenen, zoo men het Israël vóór de balling-schap het zelfbedwang toeschreef, om zich aan zwijnenvleesch tespenen. De toenemende afgoderij moest schending van dit verbod nazich sleepen. Immers, bij meer dan één der Oostersche afgodsdienstengold het zwijn veeleer als

heilig, en vooral in de verfoeilijke kookselsen mengsels, die de guichelaars en waarzeggers bij hun toovenarijenbezigden, was zwijnenmelk en zwijnenbloed een bijna onmisbaur be-standdeel. Het eens als onrein verboden dier verkreeg door Israëlsafval in sommige kringen daardoor zelfs een gewijde beteekenis. Nietuit gebrek aan geestkracht, niet bij verzuim, maar opzettelijk en metvoorbedachten rade werd de misdaad van het zwijnenvleesch op Israëlsheilige erve gepleegd. .Tesaia getuigt het ons, als hij zegt: „Die zich-zelven heiligen en zichzelven reinigen in de hoven, die zwijnenvli escheten en verfoeisel en muizen" (66 : 17). Echter, geheel anders werd dit na de ballingschap. Van Kabelsstroomen keerden alleen de echte .Tehovah-aanbidders terug, en allergetuigenis is

eenparig, dat Israël deze winste uit de ballingschap weg-droeg, dat het radicaal en voorgoed van alle afgoderij werd genezen.Vandaar dat sinds dien tijd, naar luid het getuigenis der Rabbinisten,niet slechts het zwijnenvleesch eiken Judaeër als een gruwel der ver-afschuwing gold, maar dat zelfs het houden van zwijnenkudden alsovertreding van Mozes\' wet ten strengste was verboden. We behoevenslechts aan het verhaal van de Maccabeën te herinneren, om dit bovenallen twijfel te verheffen. Afttiochus Epiphanes wilde destijds met Palestina doen, wat Rus-lands Czaar met de Polen beproeft. Gelijk Polen thans een wingewestis van de groote Russische monarchie, zoo was Palestina destijds eenveroverde provincie, die aan het rijk van Syriëns koning was toe-gevoegd. Scheidt nu

niets zoozeer de natiën als verschil van gods-dienst, dan is het rusteloos streven volkomen verklaarbaar, waarmeewe alle machtige heerschers behept zien, om elk deel van hun rijk,dat een anderen godsdienst belijdt, tot den godsdienst van hetgrooter deel des volks, desnoods met staatsgeweld, te bckeeren. Zoothans de keizer van Rusland. Rusland belijdt den Griekschen gods-dienst. Polen is Katholiek. De Polen Grieksch te maken is daaromhoofdbeginsel der Russische staatkunde. En zoo ook destijds Syriënskoning. Syrië was Baalitisch, Palestina eerde Jehovah. Er moest



12 Antiochus Epiphanus dus alles aan gelegen zijn, ook Palestina vanJehovah tot Baal te bekeeren. Voor de groote menigte symboliseert zulk een overgang van gods-dienst zich in een uitwendig teeken. Van de diepere verschillentusschen Mennonieten en Gereformeerden weten de meesten niets.Ze hechten alleen aan het uitwendig verschil in den Doop. Van dediepere scheidslijn tusschen Rome en de Hervorming begreep demassa vóór drie eeuwen uiterst weinig, maar terdege wel begrepen zede uitwendige teekenen van Beeldmdienst en Mis. Zoo ook destijds.Aan opzettelijke aanprijzing van het Heidendom noch aan godgeleerdebestrijding van den Jehovahdienst werd gedacht. Hij nam het volkslechts zooals het volk is, in zijn verkleefdheid aan den vorm, waarinzijn

godsdienst zich belichaamt. Hij zocht een uitwendig teeken, voorallen herkenbaar, boven alle dubbelzinnigheid verheven, waaraan ter-stond openbaar zou worden, of men bij Jehovah bleef, of Jehovahafzwoer. Daarom eischte hij dat elk Israëliet zwijnenvleesch zounuttigen. Alleen door dit toe te geven kon men den ketterdood ont-gaan. Reeds dit feit ontheft dus van elk nader betoog, dat in dedagen na de ballingschap het Levietisch verbod van zwijnenvleeschmet het uiterste der nauwgezetheid in Israël gehouden werd. Toch kon dit verbod op den duur. de zwijnenkudden niet vanIsraëls erve weren. De Romeinen kwamen, en met hun adelaar deop zwijnenvleesch beluste troepen en ambtenaren, die Rome\'s heer-schappij in Kanaan bestendigen moesten. Wat dan natuurlijker,

dandat het overwinnend volk driestweg weigerde, zich, ter wille vanIsraëls vooroordeel, het genot van zwijnenvleesch te ontzeggen, eneenvoudig door hun karavanen naar Kanaan brengen lieten wat inKanaan zelf niet was? Telkens vinden we dan ook onder Rome\'s opperbewind van zwijnen-kudden in Israëls geschiedenis gewag gemaakt. Reeds de kudden bijGadara en in de Gelijkenis des verloren zoons kunnen hier ten be-wijze volstaan. Toch, al faalde het Israël aan de macht, om deze kudden van hunerve te drijven, al moesten ze het in hun machteloosheid aanzien,dat de heilige erve ontwijd werd, toch gruwde al wat vroom en heiligin hen was tegen het afzichtelijk en in hun oog verfoeilijk dier. Menbande ze zoo ver mogelijk. Tot hoeder eener zwijnenkudde zich teverlagen,

was het schandelijkste der vernedering, waartoe een uitAbrahams zonen komen kon. Bij Gadara dolen ze in de woesteplaatsen. De verloren zoon is daarin juist het diepst verloren, dat hijvan zwijnendraf dronk. In plaagzucht moest die tegenzin van Israël zich lucht geven. Eenzwijn uit zijn hok te lokken en te kwellen, gold als voldoening aannationale wraakzucht. Wat nu lag daartoe meer voor de hand, danhet schrokkig zwijn, dat op alles toeloopt en op alles met zijn snuit



1                                                                                           « 18 losgaat, kleine steentjes, in den vorm aan voedsel niet ongelijk, toete werpen, en er zich dan in te verlustigen, als men het vratig diersnorkend op het steentje aan zag schieten, om, merkend dat het be-drogen was, zich in woede om te keeren en het steentje uit zijnsnuit weg te blazen? Verklaart dit het beeld niet, hier door Jezus gebezigd? Voor den Farizeër is de „schare die de wet niet kent" een on-heilige massa, die de erve der vaderen ontwijdt. Ze kunnen in hunhooghartig gevoel den lust niet weerstaan, om die zondaars en tolle-naars, die in hun schatting met het zwijn gelijk staan, op hun wijste tergen en te sarren. Ze werpen hun daarom toe, wat den schijnvan voedsel voor hun ziel heeft, maar niets dan de

versteening derwaarachtige zielespij s is, en waarop de teleurgestelde schare zich detanden stomp bijt. Dan klaarde het gelaat van den Farizeër op, alshij zoo den onreine zijn geestelijke onmacht en onheiligheid bitterhad doen gevoelen. Ze achtten ze als zwijnen en wierpen hun plagendhet onverstaanbare, het versteende toe. En nu, ziehier de ironie! datdorst men te doen met wat men zelf voor „peerlen" hield en waar-me? de kroon hunner eere moest schitteren. IV.UITVERKOREN EN DAAROM NEDERIG. Alle tong, die in het gericht tegen u op-staat, zult gij verdoemen. Dit is de erveder knechten des Heeren. Jesaja 54 : 7.Den nederige geeft Hij genade. 1 Petr. 5 : 5. Is het grijpen der beeldspraak in Jezus\' woord ons gelukt; washet de Farizeër, die feitelijk het heilige te grabbel

wierp voor eendoor hem als „honden" verachte schare; en evenzoo de Schriftgeleerdein Israël, die tergend en uit geestelijke plaagzucht zijn peerlen dentollenaars toewierp, die als het zwijn onrein waren in zijn hoog-hartige schatting, — dan kan ook de strekking van Jezus\' uitspraakniet langer verborgen blijven en ontplooit ze haar rijkdom vanzelf. De Farizeën waren mensehen. Dit vergete men toch niet.Menschen als wij. Met een hart als het onze. Met een innerlijk ziels-leven niet anders dan het onze besnaard. De waan moet afgelegd, alsof in het ras der Farizeën ons eenmenschengroep van anderen oorsprong, van afwijkende bewerktuiging*en van ongewoon duivelschen aard voor oogen treedt.



14 Och neen!                                                                  \\ Ze waren zelfs uit de betere kringen van het beste volk ter wereldgesproten. Ze hadden in de groote keuze, tusschen de eere Gods en dendienst der wereld, zelfs gekozen voor Jehovahs naam. Aan vromen zin schortte het den Farizeën niet. Hun ontzag voor de heilige overlevering, voor Mozes\' wet en haaruitlegging was zelfs onbegrensd. Tegen de Sadduceën streden ze uit ijverzucht voor de heilighedenhuns Gods. Tegen de Herodianen namen ze het op, uit ijverzucht voor deheiligheden van Israëls nationale leven. Tegen de Esseërs ging hun woord uit ter keering van dweepzuchten geestdrijverij. Men zie wel toe! Eerst dan heeft men de Farizeën uit Jezus\' dagen begrepen, zoomen de mogelijkheid heeft ingezien, van

zelf zulk een Farizeër teworden, en dus de kiem van deze onheilige planting ontdekt heeftin zijn eigen hart. Er ligt zooveel in hetgeen zoo vaak herhaald is: De Farizeër wordtniet geboren dan bij het heilige Gods. Slechts in vrome kringen ishij denkbaar. Kan dit bevreemden? Weet ge wanneer w?l? Als men de heilige beloften Gods tot opeen onkenbaar deel doet slinken; als men den diadeem van Godskindschap schier al zijn peerlen rooft! Te meer nog, zoo deze ver-kleining van de „erfenis der heiligen" zich paart aan een stelsel-matig afdingen op den eisch der volkomen zelfvernietiging, die bovende poort des levens gegrift staat! Maar anders, neen, dan zijn de toezeggingen aan het kind desKoninkrijks zoo hoog, en is de zelfvernietiging, die eisch des geloofsblijft, zoo onpeilbaar

diep, dat de strijd niet kan uitblijven, en hetgevaar van spelen met het heilige ieder uur dreigt. Men neme het toch eens met ernst. In het geloof werpt de zondaar zichzelf weg, hij acht zich een niet,en minder dan niets. Als schepsel reeds een stofje aan de weegschaal,maar door zijn zonde zelfs aan die waarde nog ontzonken. Maar nu, zie! Over die zichzelf wegwerpende ziel gaat een scheppingswoord, hetscheppingswoord des Geestes, het hoog gebod der wederbaring uit,en door die scheppende sprake der eeuwige Ontferming wordt datniets, niet maar een iets, maat schier alles, alles bezittend, alleservend, alles beheerschend!



15 Tot hem, tot dat niets, tot dat weggestovene van het stofke aande weegschaal gaat net woord des Eeuwigen uit: „Ziet, men zal zichtegen u stellen, tegen u vergaderen, maar wie zich tegen u ver-gaderen zal, zal om uwentwil vallen!" Hij, de brooze, zwakke, hulpelooze, — zal om zijns Gods wil on-verwinlijk zijn! Tegen hem niets bestand! Voor hem alles zwichtend!Alles deinzend voor de geheimzinnige macht des geloofs! Alzoo tochspreekt het woord der belofte: „Alle instrument, dat tegen ubereid wordt, zal niet gelukken!" Zelfs zal die macht, die hooge macht, die allen tegenstand breekten onfeilbaar ter overwinning leidt, werken door zijn eigen persoonlijk-heid, met een werking, die reikt tot in het eeuwige leven: „Alletong, die in het gericht tegen u opstaat, zult gij ver-doemen." De

ziel, die in haar niet door den scheppenden adem des Geestesbezwangerd werd, hoort dat zij, de geoordeelde in zich zelve, vanGod Almachtig geroepen wordt, om de wereld en zelfs de engelen teoordeelen: „Weet gij niet, dat de heiligen de wereld oordeel enzullen? Weet gij niet, dat wij de engelen zullen oordeelen?" Ze ontvangt verzekering van in de handpalm des hoogen enheiligen Gods te zijn gegraveerd, Hem als het zwart van het oog tezijn voor zijn goddelijk hart. Ze hoort dat ze voorwerp was van Godseeuwige liefde, nog eer ze ooit haar zonde had gepeild en ze nogontvangen en geboren was. Het bloed des Zoons van God werd ookom haar vergoten. De zalving der heiligen werd haar toebetrouwd.Tot priester gewijd en met Christus als koning gekroond te zijn, ide erfenis

der heiligen, geen onzekere toezegging, maar onwraakbarebelofte. Van de volzaligheid in liefde, licht en leven heet het: „Ditis de erve van de knechten des Heeren en hun gerechtigheidis uit Mij, spreekt de Heere!" Is dit u Oostersche beeldspraak? Hartstochtelijke uitgieting vanhet overspannen gemoed? Immers niet! Het is het woord uws Gods, de belofte van den trouwen Getuige!Niet boven de werkelijkheid uitgaande, maar verre beneden blijvend!Een worsteling der hemelsche heerlijkheid om een zwakke schaduw,van haar eeuwige glansen te teekenen in der menschen taal. En ge aanvaarddet die belofte. Er werd u gezegd: „De hemel isuwe, ook is uwe haar heerlijkheid," — en uwe ziel fluisterde inheilige stilheid, schier verlegen over haar grenzenloozen moed: „Amen,ja, Amen!"

Maar opent zich dan met dat Amen niet tegelijk de afgrond van



16 den eeuwigen dood! Dreigt dan niet een gevaar, waar alle vreezevan weleer slechts spel bij was? Gij dat alles! Gij, die geroepene, die gezalfde, die gekroonde! Gij„een, die met uw stem verdoemen, die oordeelen, die heersenen zult I"Alles om uwentwil zwichtend, voor u wijkend, om uwer ziele wilmet dien ban der machteloosheid belegd! Als een satan in hoovaardij te worden: ligt het niet voor de deur,waar zulk een woord in de ziel dringt? En bleef het bij dat woord nog maar! Maar neen. De ervaring bevestigt het. Er vaart een moed in de ziel, die dusver ongekend was. De tongraakt los. De begripskracht schijnt verdubbeld. De eerste ledige ge-dachtenwereld wordt al dichter bewoond. De mysteriën ontsluitenzich. De vragen des levens grijpen aan, die vroeger dof lieten. Ooknu

staart het oog naar het firmament van den hemel der hemelen,maar het is of van een sterrewacht en niet meer van de aarde, hetis of met gewapend oog en niet meer met een doelloos staren, dieblik in de hemelen dringt. De ervaring bevestigt het. De feiten toonen het, dat elke macht op aarde, dat alle woelingen wending, dat de machtigste gebeurtenissen zelfs, zich schikken omhet leven onzer ziel, alsof ze van God slechts verordend waren, omons dien zegen te brengen van onzen God. Eertijds in het grootgeheel van Gods Voorzienigheid slechts een trillende stip, is het nuof de eigen ziel een middenpunt geworden is, waar om alles zichkreitst en in van God bepaalden cirkelloop zich slingert. Het geheim wordt ontdekt, dat Gods eeuwige Voorzienigheid elkten leven geroepene

wel beurtelings als een klein raderke in hetmachtig geheel laat me?wentelen, maar ook beurtelings ten spil vooralle raderen saam stelt. Het oog gaat er voor open, dat in Godsgeestelijke schepping de enkele in het al verdwijnt, maar ook het alom den enkele is. Zelfs in het eerst verspeelde leven merkt de ziel,bij terugblik op het verleden, diezelfde altijd bezige, op haar allesrichtende, voor haar immer zorgende liefde van haar God! En dan toch nederig te blijven! Dan door die volheerlijkc belofte tot stille nederigheid genooptte worden! Dan door zulk een ervaring naar dieper diepte der nederigheidgedreven te worden! Dan nederig, niet in het kleed maar in het hart, niet in het gebedalleen, maar ook in het verborgene daar binnen te zijn!. Nederig voor God, zeer hoog en heilig! Maar

ook voor den mensen,wiens adem in zijn neusgaten is! Is het niet schier onmogelijk? 4



1                                         \' » Schijnt het niet, als sloot het een het ander uit? Voelt ge niet, dat de Farizeër veel nader bij uw hart is dan de Tollenaar ? En toch! Eén insluiping van zelfverheffing en de diadeem heeft al zijnglans verloren. Alleen den nederige geeft God genade! V.LOOP MET UW ZIELSERVABXNG NIET TE KOOP. Weest vruchtbaar en vermenigvuldigt envervult de aarde en onderwerpt haar. Gen. 1 : 28a. Het kleed der nederigheid kan niet worden afgelegd, of het kindGods derft zijn glans. Waar het steeds wordt gemist bestaat vermoe-den, dat het kindschap Gods door roof toegeëigend en niet gewerktwas door God. In den nederige, niet van vorm, maar van hart, schijnt het lichtdes Eeuwigen, straalt door de vensteren zijner ziel naar buiten enspringt niet zelden uit zijn

hart in dat des anderen over. Hoemeer die nederigheid, die kleinheid, dat wegzinken voor God,een waarheid in het binnenste wordt, hoe doorschijnender de ziel-vensters worden en hoemeer licht ze doorlaten. Laat daarentegen die nederigheid buiten de ure des gebeds af,?*«*. duikt ze weg in \'s harten grond en duldt ze, even ongestadig als dewolk aan het zwerk, een gestadige wisseling met de buien van zelf-verheffing en hoogmoed, dan schuilt het licht, dat in ons was, \'tgaat terug naar den eeuwigen Vader en doet geen enkelen straalmeer vriendelijk spelen door het doffe, mat geworden glas. Bij waarachtige wedergeboorte kan dat schuilgaan van het lichtslechts tijdelijk zijn. De ingeslopen zelfverheffing, door God zelf terug-gedrongen, en onder bittere foltering der ziel beweend,

blijkt clanslechts middel ter dieper uitgraving van het hart te zijn geweest;niet lang meer of de nederigheid keert in haar verlaten tente weder,en met verhoogden glans werpt het licht uit den hooge zijn schijnselnaar buiten uit de donker geworden kamers onzer ziel. Toch geldt hierbij de regel, dat elk nieuw vallen in den hoogmoedhet terugkeeren van het heilige schijnsel langer doet uitblijven, pijn-lijker keer van zielstoestand na zich sleept, en een innerlijk oordeelover den gevallene brengt, dat ten leste nauwelijks meer wordt opgeheven. 2



18 En ging, om ook het schrilste niet te verzwijgen, de wisselingvan hoogmoed en nederigheid zoover, dat hoogmoed regel, nederig-heid slechts uitzondering bleek; merkte men op, dat de overgang uithoogmoed in nederigheid nauwlijks pijnlijk aandeed; droeg de be-toonde nederigheid geen kenmerk van uit oordeel over den hoogmoedgeboren te zijn; bovenal, speelde beide soms dooreen, zoodat eenhoogmoedige reuke in het vertoon van nederigheid onmiskenbaarwas, — dan ware alle grond aanwezig, om den wortel dier nederig-heid niet in God, maar in het booze hart te zoeken, de bron te ver-denken waaruit dit hooger leven voorgaf geweld te zijn, en hoogstensaan „een verlichting voor een tijd" te denken, waarbij het tot boetenoch bekeering noch tot opstanding uit de diepte

der zonde kwam. Voor verre het groote deel is deze worsteling een verborgen arbeidder ziel. Of het ons geschonken licht een voorwerp van zelfvernie-tigenden dank, of steunsel voor zelfverheffing in eigen schatting wordt,is alleen op den diepsten bodem der consciëntie te beslissen. In geenveel bezig doen op het terrein van Christelijke werkzaamheid kandie vraag gesmoord; in geen fel bewogen stroom des dwependengevoels duikt ze onder; in geen som van veelheid des kenniese laatze zich oplossen! Welk talent ons ook zij toebetrouwd, langs watweg de goede Herder ons ook in den doolhof des Christelijken levensvoortleide, de band onzer ziel met den Drieëenige blijft voor elk hartde hoofdvraag, en uit niets zoozeer als uit de worsteling van dennederige en hooghartige in

ons, wordt het antwoord op die vraagvoor het eigen hart gekend. Toch treedt die vraag ook naar buiten. Het leven der ziel, hoe teeder ook, mag zich niet opsluiten. Godebehoort het toe, niet ons. Het talent mag niet begraven. Het lichtin u moet schijnen. Ook aan de plante uwer ziel moet het zaad voornieuwe kiem gewonnen, waarop de omgeploegde vore reeds wacht. Intiem, intiemer dan iets, is het heilgeheim Gods met uw ziel.Maar toch, die intimiteit mag tot geen sluiten van de vensterluiken,tot geen versperren van den stroom des hoogeren levens, tot geentoeklemmen der lippen verleiden. |*|Het licht moet schijnen, de stroom vloeien, de lippen spreken.Een in zichzelf opgesloten Christen is een ondenkbaar figuur. De paradijs wet aan den van God geschapen mensch geldt

ook voorhet nieuwe schepsel in het Godsrijk, \'s Heeren Koninkrijk is eenrijk naar \'s mensch en aard, gebouwd op de ordeningen door denSchepper zelf voor de wereld zijner m e n s c h e nkinderen gegevenOok in zijn herstelden stand, ook op de erve des nieuwen Koninkrijks,geldt dan de goddelijke regel: „Weest vruchtbaar en vermenigvuldigten vervult de aarde en beheerscht haar." Afgesneden is hiermee de zoo vaak gehoorde tegenwerping, alsofhet openbaren van eigen zielsgeheim op zichzelf reeds ontwijding



van het heilige ware te achten. De eisch, dat men van de ervaringder ziel liefst zoo weinig mogelijk reppe, de heiligheden van het hartvoor elk onzichtbaar make, eu of geheel van eeuwig leven zwijge,of althans door vage algemeenheid al het beklemmende aan zoo teederwoord ontneme, wordt door woord en dciad de Schrift weersproken,niet beaamd. Zwijgen over de heiligheden der ziel is geen teeken van schuehter-heid, maar eer van gebrek aan ernst en diepte des levens. De schuch-tere komt niet dan noode uit zijn verberging te voorschijn, maarhij komt. Zelfs het beweren, dat het genoeg zou zijn, om leven te toon en,en dat opzettelijk spreken van onze ervaringen, dat de onverbloemdepoging om anderen tot ons leven te trekken, kortom, de bepaaldeprediking van het Evangelie

nooit op den weg des eenvoudigun vanhart zou liggen, weerspreekt te stuitend en tastbaar het priesterschapder geloovigen, om van gebrek aan erbanuing te worden vrijgepleit. Slechts zie men op de wijze, om zijn leven aan anderen te open-baren, zeer scherpelijk toe. Kwam het zoover met u, dat ge over het teederst werk Gods aan11 w ziele spreken kondt, zonder anderen den indruk te geven, datuw ziel dat eigen oogenblik lofzong in het binnenste voor Hem, dieu trok, dan is niet slechts de invloed van uw woord gebroken, maarhield uw zielsgeheim ook op waarheid voor u zelf te zijn. Het heilige wordt ontwijd, niet door het te openbaren, maar doorhet van zijn heiligheid ontdaan en dus niet in zijn werkelijke gestalteaan anderen te toonen. Het mag op den weg van uw hart naar de

lippen het stofgoudvan de vleugelen niet verliezen. Uw lippen moeten met de kool vanhet altaar aangeroerd en ontzondigd, eer ze waardig zullen zijn hetheilige in u tot voertuig te strekken. De poort van uw hart magniet openstaan, zoodat elk er in gluurt, maar moet elk maal dat gehet heilige openbaren wilt, opzettelijk, met bewustheid, liefst metden sleutel des gebeds, worden geopend. Vooral, het worde na zijn openbaring, naar het hart teruggebracht.Men late het niet op de lippen vernachten, om het straks, als woondehet tusschen uw lippen, te pas of te onpas voor elk oor uit te roepen. Men zij niet haastig met het spreken van dit heilige des inner-lijken levens. Het verlate de lippen niet, eer men weet, dut het doorhet oor des anderen kan worden ontvangen, om niet daar te

blijvenliggen, maar om door te boren tot zijn ziel. Er mag. van het heilige niets verloren gaan. Uit erbarming geboren,mag het aan de ordinantie der barmhartigheid niet onttrokken worden.Wat men om niet ontving me? te deelen, is dus plicht, onafwijsbareroeping. Maar nooit doe de drang der barmhartigheid aan den eerbiedvoor het heilige te kort. Barmhartigheid is nog hooger dan een •



20 karakterloos gevoel van liefde. Barmhartigheid is een liefdegloed, inons ontstoken door Hem, die ons barmhartigheid deed. Ze is geeneigen bezit, maar slechts voor zoolang en zooveel in ons werkend,als de invloeiing der genade in ons ongestoord en krachtig is. Aaneerbied voor het heilige is ze door haar onafscheidelijk gebonden.Ze houdt op te werken waar het heilige ons gemeen wordt, en straftmet machteloosheid, wie haar van het heilige scheidt. Dit nu geschiedt waar men het heilige aan anderen zoekt toe tebedeelen, zonder dat heel ons hart op dat oogenblik tegen teloorgaanvan het heilige waakt. Te spreken van wat God aan onze ziel deed, zonder dat plaats entijd en de gelegenheid des levens ons woord als ter inleiding dient;er over te spreken voor het oor, dat nog

nooit aan den klank desheiligen levens gewend was; er over te spreken op den toon desalledaagschen gespreks, in ongekuischte, ruwe bewoording; er overte spreken, zonder een worsteling des harten, — dat men lieverzwijgen wilde, maar om de eere Gods en uit den drang der barm-hartigheid tot spreken genoopt wordt, — is een ontwijden van heteigen hart, een verharden van anderen en een gemeenmaken, vanwat het handmerk des Eeuwigen draagt, waarop geen zegen kan wordenverwacht. Nog is hiermee niet gezegd, dat zulk een spreken op zichzelfreeds Farize?sme is, maar toch ligt bij zulk een gemeenmaking vanhet heilige de zonde der Farizeën zeer na. Of, zeg ons dan, wat drijft u tot zulk spreken? Niet de zucht om uwen God te verheerlijken: want, slechts aan-

gegrepen door ontzag voor den Driemaalheilige, kunt ge getuigen totzijn eer. Een kind des stofs, van zijnen hoogen en volzaligen Godgetuigend, is niet gewoon, is niet alledaagsch, maar staat onder dendiepen indruk van de heiligheden die hij hanteert. Was het dan barmhartigheid die u dreef? Kon het dat wel zijn ? Kiest dan de barmhartigheid niet ook hetmiddel ter doelsbereiking met heilig instinct, en leert dan de ervaringniet, dat zulk een uitstallen van het heilige eer afstoot dan wint? Maar wat dan? De zucht, om u zelf in anderer oog te verheerlijken, dat gij, dievan God begenadigde, die geroepene, die gansch bijzonder door zijnwoord bewerkte waart? Nog niet. Zoo ja, dan waart ge reeds de Earizeër. Neen, er is nog een overgang. Zulk spreken geschiedt ook soms uit

gewoonte, uit sleur, uit hebbe-lijkheid, nawerking van een heiligen drang, nu ontdaan van zijn bezieling. Maar zie toe, — van daar tot den volleerden Farizeër is de af-stand slechts een enkele schrede !•



21 VI.DE ZIELSGEVAREN VAN HET AMBT. Dat niet iemand verachtere van de genadeGods.                                     Hebr. 12 : 15. Het sterkst dreigt dit gevaar der veruitwendiging voor den prediker,den leeraar, den onderwijzer, den evangelist, kortom voor allen, diekrachtens ambt of aanstelling tot bespreken van het heilige geroepenworden. Het gevaar, waaraan derzulker ziel is blootgesteld, kan niet ernstiggenoeg geducht, zoo voor hen zelf als voor den kring, welks geeste-lijke leiding hun is toebetrouwd. De denkbeelden, door het volk van het ambt gekoesterd, gaanmeestal buiten de werkelijkheid om. Men waant ter goeder trouw,dat een, wiens levensroeping in het heilige Gods ligt, daardoor reedsdien God naderbij, dieper in zijn gemeenschap ingeleid en meer eenman des

innigen gebeds en des stillen geloofslevens zijn moet. Vroegeralthans werd de wensch, dat een geliefde zoon het predikambt mochtkiezen, niet het minst uit de hoop geboren, dat er geen veiliger,vaster weg tot het Godsrijk openstond, dan door de poorte van hetambt werd betreden. Het verkeeren in het heiligdom moest den manheiligen, die het altaar bediende en van het altaar leefde. Zeker konook langs deze paden des levens de zonde binnensluipen, maar ditkwaad, aan alle menschen gemeen, daargelaten, liet zich geen levens-keus denken, die meer van zelf een keuze ten leven worden moest. Een deel waarheid ligt er ook in. deze voorstelling. Aan menigen weg der zonde wordt men van zelf door het ambtontwend. Menig pad der verzoeking, dat men voor anderen voorbe-

dachtelijk opent, sluii men voor den man der bediening even pp-zettelijk toe. Wie in het .ambt verkeert, ziet de menschen zelden inhun onbeteugelden lust. Met het ambtskleed is een bedekking tegenmenigerlei verleiding om de lendenen gegord. De meerdere kennis mag daarbij vooral niet vergeten. We bedoelenniet de kennis der talen en der wijsbegeerte, maar de kennisse vanden geestelijken achtergrond der dingen, de verborgen wijsheid deseeuwigen levens, de kenisse Gods. Ook deze kennis wordt slechtsdoor arbeid des geestes en in het zweet der ziele verworven. Ze komtniet van zelf. W?l daarom den man, wiens levensdag nu en morgenaan die studie des geestes kan gewijd zijn! Wordt den gewonenmensch slechts een kort, een vluchtig oogenblik, aan

handenarbeidontworsteld, voor dien arbeid des geestes gelaten, hier is een dag,hier zijn dagen, hier is een levensjaar, hier is een leven van jaren



22 juist voor dit geestelijk zoeken afgezonderd. Is het wonder, dat deoogst des levens rijper, rijker, voller wordt? Ook de onverbiddelijke drang der noodzakelijkheid schijnt het ambtten zegen te zijn. Wie vindt anders niet geheele perioden in zijnleven, dat er aan studie van het heilige Gods ternauwernood werdgedacht ? Maar bij het ambt is dit afgesneden! Sabbath loopt sabbathna met de ijle der wegvloeiende weke. En ook tusschen sabbath ensabbath moet er gesproken, gebeden, geleeraard, getroost. Niet of delust wenkt, is de vraag. Het hoogere moeten van het ambt komt dezwakke neiging der ziel ter hulpe. Telkens baadt men zich in denvollen stroom des levens en der genade, waar men zonder het ambtgeen voetzool zou hebben natgemaakt. Vooral vergete men niet, dat de

prikkels zooveel sterker zijn, dietot krachtige opleving des geestes aanzetten. De meeste aangrijpendevoorvallen des levens kruisen het ambt op zijn weg. Geboorte ensterven, binding en ontbinding van huwelijk, ziekte en herstelling,benauwdheid en uitredding, val in zonde en weeropbeuring, ze vragenalle beurtelings dat het ambt ze geleide door dal en over heuvel;een vertrouwen, als nauwelijks vermoed wordt, lokt het ambt in deteederste, heiligste trillingen van het menschenhart; men hoort in hetambt tonen uit \'s mensenen ziel, die geen tweemaal in een menschen-leven te beluisteren zijn: men wordt vertrouwd met genadeleidingenonzes grooten Gods en Zaligmakers, die dag aan dag zijn werkende,arbeidende, wederbarende en leidende kracht als zichtbaar voor

oogenteekenen, en al zou soms de drang tot eigen gebed aflaten, dan nogzou het geroep „bid voor mij!" den priester Gods tot voorbedenopen. Die nog niet zelf bidden kunnen, zijn zoovelen. Er is dus veel van het ambt te zeggen. Het kan in een dieptevan het heilgeheim leiden, die buiten het ambt niet gekend wordt.De apostelen en kerkvaders en godzaligen uit den Hervormingsdagzijn van dien hoogeren zegen de onsterfelijke getuigen. Het ambt,mits met genade doorschenen, verfijnt het geloof, ontplooit het ver-borgen leven en verhoogt de kracht van den geest. Toch verlieze men daarom de schaduwzijde niet uit het oog. Nietszoozeer als het ambt dreigt onwaar, oneerlijk, onoprecht en huichel-achtig te maken. Dat telkens moeten bidden, spreken, voorgaan, doopen, zegenen,

o,zeer zeker! het kan bij den wedergeborene de rijping des innerlijkenlevens verhaasten, maar kan het ook niet verstikkend en verdoovendwerken, zoo het tot die volle, krachtige, onvoorwaardelijke en beslistedoorbreking des levens nog niet kwam? Het ware wel af te bidden, dat niemand in het ambt ging, danna persoonlijk door onzen Heere en Koning gegrepen te zijn. Maar de



23 tijd der ambtsaanvaarding valt meest in jonger jaren. Om een aetascanonica \') lacht men thans. Wie zal hier- oordcelen? Ten slotteimmers het eigen hart! En hoe kan dit met goeden tact kiezen, zoo-lang men aan de hoogere critiek des geestes nog niet gewend is? Toch moet er dan gebeden, toch moet er dan gesproken, toch moeter dan gedankt, toch moet er dan gedoopt, toch moet er dan Avond-maal gevierd, toch moet er dan getroost, bestraft, vermaand! Hetambt heeft zijn eischen, — het deelt zijn loop naar uren af. Armemensch, zoo de loop van het hart in u met den loop van het uur-werk contrasteert! Gemaaktheid vervangt dan de levensuiting eener hoogere natuur.Schijn van dieper inzicht, vertoon van meerder wetenschap, uitstallingvan talent moet dan veel leegs en hols

en arms goedmaken en voorgeestelijk voedsel dienst doen. Allengs verflauwt ook dat vuur. Sleuren gewoonte beginnen zich als lunchten in het leven te doen gelden. Het ambt wordt een manuaal. Bidden! . . . . o! spreek slechts! Waar, wanneer ook! Gemoeds-stemming doet er niet meer toe. Omgeving imponeert niet meer. Eengebed kan men altijd doen. He houding is spoedig aangenomen, dewoorden vloeien van zelf over de lippen. Amen! Het gebed is geschied ! Zoo met elke verrichting van het ambt. Het gevaar is zoo groot! Dat uitspreken van den zegen bij het scheiden in Gods huis, wienwordt het niet meer een missa est, een gevoeglijk middel ter sluitingvan de samenkomst, dan een werkelijk profetisch uitspreken van eenzegen over de schare?                                                     

\' Als de Doop in onze steden zich telken Zondag, soms tot twintig-,dertigmaal in eenzelfden dienst herhaalt, behoeft dan het gevaar nogaanwijzing, om den naam des Drieëenigen Gods ten leste uit tespreken, meer gedachteloos dan geestelijk, minder een sacramenteelwoord dan een afgemeten klank! Is het bij het Avondmaal anders? Als het hart er niet bij is, enhet ambt toch drijft! Is het dan te vermijden, dat valsche opwindingden echten levensgloed vervangt en men ten leste van het heiligestaat te galmen, zonder dat de geest zich in die galmen belichaamt? Zie maar elk toe op eigen woord en gebaar! Ook aan dezen vloek van het ambt is te ontkomen, maar veelgebeds en veel genade moet gezocht, om ernstig en waar te blijven,als men dient aan het altaar. Waakt men niet, laat

men zich wiegelen op den stroom van ge-voel en gemakzucht, — o, dan komt een onheilige mechaniek vanstem en vlotte taal en bevallig gebaar zoo licht de uitingen desgeestes vervangen! Dan komt men spreken, bidden, zegenen, doopen *) De bepaling dat men voor zijn dertigste jaar niet in het ambt mocht gaan.



24 — dat elk levend hart het pijnlijk voelt, hoe er met het heilige ge-speeld, hoe het heilige te grabbel wordt geworpen, en dat ook hierdie toewijding zijn oorsprong in niets anders vindt dan in hoogmoed. De trage van geest, wiens ambtsbediening mechaniek werd, moetaan den kanker van het clericalisme lijden. Hij moet uit de hoogte neerzien op de schare, die van deze gym-nastiek der klanken en der gebaren niets af weet\' en zelfs niet ver-moedt hoe ze wordt aangeleerd. Ten deele wordt die schare hem, wat de honden voor de Farizeënwaren. Hij acht, hij mint de gemeente niet. Niet hij komt om haarte troosten. Ze komt sa&m om hem te bewonderen. „De gemeente om den leeraar?" dat is juist het Farize?sme vanhet ambt. Toch hanteeren ze het heilige! AVat wordt het dan

anders, dan een werpen van dat heilige voorde hondekens! Doorzoeke elk zijn eigen consciëntie! De nawerking van dit kwaad reikt zoo ver! VII.BIDDEN OP PREVELEN P Die bidt, die ontvangt. \' Matth. VII : 8. In het heilige leidt veel doen licht tot werktuiglijk doen, gewoontetot Farizeesche sleur. Maar dien die bij het altaar verkeeren, .isdaarom een dubbele genade van noode, zal hun aanbidding, naar deneisch van Jezus, een aanbidden zijn in den geest. Dit gevaar voor het geestelijk ambt spreekt te van zelf om nogaanwijzing te behoeven. Niet één die het ambt bekleedt, of hij blijftden kamp tegen het Farize?sme strijden, tenzij hij reeds in dieworsteling bezweek. De arme! of God zich zijner nog ontfermenmocht! Toch is dit gevaar niet tot het ambt beperkt. Ook buiten het

ambtdreigt het met den geestelijken dood. „Die bidt, die ontvangt," is dewet van Jezus\' koninkrijk. Die niet ontvangt en toch bidt, is naardat doodelijk gevaar op weg. Men versta ons wel. De Heere zegt niet, dat elk bidder ontvangt wat hij bidt. Van zulkbidden spreekt Hij onder geheel ander beding. Dan moet het een



* 25 bidden in den naam van Jezus zijn, dat wil zeggen een roepen naarden hooge, waarbij de persoon des bidders in den Naam van Jezus,d. i. in zijn mystieke gemeenschap ingaat, door Hem omsloten, inHem opgenomen wordt, en roept, niet uit zijn eigen ziel, maar uitzijn in Christus verborgen leven. Zoo wat gij bidden zult in mijnennaam dat zal Ik u geven! Nog spreekt Jezus van gebedsverhooring,waar de begeerde zaak voor den bidder in zijn geloof geheel is op-genomen, en hij in zijn smeeken de gewisheid des geloofs ontvangt,dat het van God afgebedene hem, zoo waar God leeft, zal geworden:Alle ding, dat gij biddende begeert, geloovende, dat gij het ont-vangen zult, dat zal u geworden. In beide uitspraken is niet slechtseen ontvangen, maar uitdrukkelijke gebedsverhooring

toegezegd. Hiervan spreekt Jezus in de Bergrede niet. Die bidt ontvangt, alontvangt hij niet wat hij bad. Die zoekt vindt, al komt hem ietsanders voor dan hij zocht. Die klopt, dien zal opengedaan worden,al moet zich vaak een andere deur voor hem openen, dan waardoorhij poogde in te gaan. Niet van gebedsverhooring, maar van derealiteit des gebeds is de levenswet door dit woord aangegeven. Kortweg zou men het aldus kunnen vertolken: Een waarachtiggebed is nooit doelloos, doet altijd een werking, oefent altijd eenkracht, en is, ook afgezien van latere gebedsverhooring, den bidderten zegen. De nederige ontvangt genade. Die zich in de ure des gebeds nietvoor zijn God vernedert, kan niet bidden. Maar die het doet, drinktmet dat bidden zelf genade in, ademt in den dampkring

des hemelsen wordt door inwerking van hooger kracht verkwikt. Zou aan dien maatstaf van Jezus\' woord gemeten de kanker vanhet Farize?sme dan ook het leven van den leek niet bedreigen? Ook voor hem toch is het Christelijk geloof een levenssfeer, waarinhij zelf bezig is. Er is een ambt, maar niet meer plaatsbekleedendin dien volstrekten zin, dat eigen werkzaamheid ware uit te sluiten.Ook die buiten het ambt staat bidt, ook de leek leest de Schriften,ook de niet geordende zingt Gods lof, ook de Christen in privatelevenssfeer bedient het altaar der barmhartigheid, zelfs het woord vanvermaan en opwekking is thans in eigen kring, niet vreemd aanzijn lippen. Wat gevaar dan ook voor hem niet, dat het heilige ontwijd, hethooge en heerlijke in de laagten van ons geestelijk leven

wordene?rgetrokken, en al ware het slechts tegenover ons zelf met deedelste verrichting des godsdienstigen levens worde gespeeld. Ten deele is het gevaar buiten het bedehuis zelfs nog grooter. In \'s Heeren voorhoven stemt plaats en omgeving tenminste nog



20 tot ernst. Niet dagelijks, meest slechts wekelijks gaat men naar hetbedehuis op. Niet alzoo in ons huiselijk leven. Daar leven we bij den dag. En elke dag brengt ons een zes- aachttal gelegenheden, waarbij het gebed den Christen als regel geldt.Hij bidt bij zijn ontwaken en eer hij insluimert, en evenzoo openten sluit hij elk der drie samenkomsten om den huiselijken disch metaanroeping van den Naam des Heeren. Wat veelheid des gebcds, enuit even dezelfde oorzaak wat dreigend gevaar tot gebedsontwijding! Voeg daarbij de ongewijde stemming van den levenskring, waarinmen tot zulk bidden vaak geroepen wordt. Midden uit zijn arbeid;even het gesprek gestaakt, om het na het Amen weer op te vatten;de gejaagdheid des levens nopend tot haast en ijle; drang om

eventusschen het luiden der schel een oogenblik voor het bidden waar tenemen; aller hoofd en hart vaak met vooruitberekening van denstraks wachtenden plicht vervuld; de kinderkens in hun onwetendheiddoor gelach of gegil de stilte vaak storend, — zeg zelf, is het nietof er vaak een samenspanning tegen het gezin in het gezin is, omhet verheffen des harten tot God. te beletten? Geen wonder dat dit „bidden aan tafel" dan ook meer dan eenigander gebed op huiveringwekkende wijs in ijdelen vorm en onheiligegewoontewet ontaard is. Hetzij dat dit bidden zacht toeging, zoodatelk voor zichzelf bad, hetzij dat de vader of moeder des gezins voor-ging, er is bijna geen huisgezin, waar men niet weet, dat dit gebedzoo zelden bidden is, een saam bidden van allen uit behoefte vanhet

hart. Dan maar laten! is het vreugdegeroep der goddeloozen geweest,die onder den schijn van het gebed in eere te houden, er ons volkaan hebben ontwend. Waar zulk bidden zonde dreigt te worden, moet niet het gebed,maar de zonde wijken, en elk Christen-gezin moet, van dit dreigendgevaar doordrongen, met den ernst des geloofs er tegen worstelen,tot het gebed hun een macht worde en heel den gang beheerschevan het gezin. Men zie toe. De godsdienstige opvoeding der kinderen is de teederste. Meer nog dan in opzettelijk vermaan, moet ze in de practijk desgodsdienstigen levens\' liggen. Maar vergeet het niet. Uw gebed isals het vuur: koestert het niet dan zengt het: en menig ouderpaarheeft de kinderziel in haar teederste vezelen verwoest, door ze ge-stadig met een

onwezenlijk gebed te zengen. Vooral tegen lang bidden dient bij het gebed aan tafel gewaakt.Het hardop bidden der kleinen door het gebed der ouderen heenmoet stellig, als oneerbiedig en zielstorend gemeden. Ook op vergaderingen zie men toe.



27 In Christelijke kringen heeft men het gebed ook voor vergaderingen\'hersteld. Godlof, dat het weer terugkwam. Maar sluit er het oog nietvoor: ook hier is met het gebed het gebedsgevaar teruggekomen.Zoo dikwijls is het geen wijding der samenkomst, maar eenvoudigeen ceremoniëele vorm ter opening van den kring. Misschien is hetvooraf lezen van een stuk uit Gods Woord daartegen het eenigafdoend behoedmiddel. Niets stemt de ziel zóó tot bidden, niets leentaan het gebed zóó den gewijden vorm, als het lezen van een kortstuk uit Gods heilig Woord.                                                        . Ook voor het morgen- en avondgebed in den huiselijken kring iszulk een voorafgaand lezen niet genoeg te waardeeren. Althans des morgens is het nog veler gewoonte eerst het gebed tedoen

en daarna te lezen. Ons dunkt dit strijdt tegen den eisch desgeestelijken levens. Dan bidt de ééne die voorbidt uit zijn gedachten, in zijn vormen,die dat oogenblik buiten de zielsbeweging der anderen omgaan. Dan bidt men uit het nog le?ge hart en bouwt uit zich zelf eengebed op, natuurlijk met het onontwijkbaar gevolg, dat men verlooptin zekere vaste formulen en bijna eiken morgen een reeks verwante,klanken herhaalt. Dit werkt doodend op de bezieling van bidder en me?biddenden. Daarentegen, vraagt men vooraf met een korte, zeer korte smeekingGods licht bij het Woord, en leest men daarna een kort deel derSchrift met ernst en aandacht, en doet men daarna het gebed, danstaat de ervaring er borg voor, dat uw gebed aan rijkdom van inhoud,aan gloed en bezieling, vooral

aan waarheid winnen zal. Gods Woord geeft dan eiken morgen een nieuw, altijd wisselendelement uit de hciligheden Gods, dat in frissche kleuren voor de zieltreedt. Met den inhoud leert die Schrift u dan den gewijden, heiligenvorm, waarin het gebed zich uiten zal. Bovenal, niet slechts de éénebidt dan, die voorbidt, maar ook de gedachten der anderen zijn doorhet gelezene gericht op een zelfde voorwerp en door de lezing metde gedachten des bidders versmolten. Haast durven we er bij te voegen, dat de beschroomdheid, die*zoo velen van het overluid bidden in hun gezin terughoudt, vooraldoor verwaarloozing van dien regel wordt gevoed. Men beproeve heteens, om na werkelijke lezing uit Gods Woord, de ziel voor denHeere uit te storten, en geen twijfel, of men zal de waarheid

be-vestigd vinden, dat goed lezen het halve bidden is, gelijk goedbidden het halve werk.



28 VUT.TYRANNIE DER VROMEN. Naak tot mij niet; want ik ben heiligerdan gij.                               Jesaia LXV : 5. Er is een geestelijke kwelzucht uit drieërlei oorzaak: uit hoogmoed,uit hebbelijkheid en uit boozen lust. „Het werpen van de peerlenvoor de zwijnen," is voor dezen drievuldigen hartstocht het samen-vattend beeld. Het geloof geeft autoriteit. Wie voor den Heere koos, wordt zichflauw of helderder bewust, dat de zaak, die hij dient, eenig gewichtook aan zijn persoon leent. Dit besef is een volkomen juist instinct. De uitnemendheid vanJezus\' koninkrijk boven alle schoons en goeds op aarde, is zooontwijfelbaar groot, dat de minste „waterdrager en houthakker" bijde legertent van dezen Koning om zijns Heeren wil gewicht erlangten op zijn plaats en in zijn kring een

persoon van beteekenis wordt. Algeheele onderdrukking van dit besef schaadt aan den voortgangdes koninkrijks. Een der machtigste mysteries, waarmee Napoleon enFrederik de Groote wisten te tooveren, was juist dit gevoel van dig-niteit, dat zelfs de minste liniesoldaat aan de banier van den veld-heer wist te ontleenen. Het was, of een krijger uit de linie vanNapoleon of Fritz reeds om zijn kokarde dubbel zoo geducht wasals een krijgsman der geallieerden. Dit nu geldt in nog veel hoogerenzin van de krijgsknechten des Heeren. Vergeleken bij de uitnemend-heid der zaak die ze dienen, zijn ze zelven niets, beteekenen hunkrachten niets, baten hun wapenen niets, maar de enkele naam dienze uitroepen van den Vorst der hemelsche heirscharen, is zoo ge-weldig en ontzaglijk,

dat hun onbeduidende ifietigheid tot een elementvan gewicht, soms tot een onweerstaanbare macht wordt. Toch moet dit besef geheel instinctief blijven, of het slaat in on-draaglijken hoogmoed om. Wie, voor zooveel zijn persoon aangaat,ooit op iets anders dan zijn eigen nietigheid ziet, heeft reeds daardoorhet geheim zijner kracht verraden. Men mag nauwelijks weten, welkeeuwig gewicht men ontving, of juist door die wetenschap gaat voorons arglistig hart dat eeuwig gewicht teloor. Toch is het juist dit euvel, waarmee men zoo vaak in Christelijkekringen te kampen heeft, vooral bij hen, die men gewoon is „beves-tigden en gefundeerden in hun geloof" te noemen. Voor hen hield het geloof op een worstelen der ziel te zijn. Zeachten in den geloofstoestand te zijn ingegaan, en

leven nu voortzonder veel strijd of aandoening des geestes, meer terugziende op



29 wat vroeger in de ziel omging, dan op de genadewerkingen van hetheden, en beschouwen het nu eenmaal als een uitgemaakte zaak, alsiets dat vanzelf spreekt, als iets waaraan niemand in hun omgevingtwijfelt, dat zij des eeuwigen levens gewis en van hun erfdeel onderde heiligen verzekerd zijn. Dit trekt almeer in hun levenskring een scherpe grenslijn tusschenhen en de minder vasten of nog geheel onbeslisten. Meer nog dooranderer opzien tegen hen, dan door eigen inbeelding, wennen ze zichaan het denkbeeld, dat ze van heiliger gestalte dan de anderen zijn.Almeer komt het hun voor, alsof de plante hunner ziel, het tijdperkder natmaking en omgraving reeds lang voorbij, alleen op het af\\ver-pen van vrucht voor anderen had bedacht te zijn. Bijna uitsluitendop de kroon,

schier nooit op den wortel van hun zielsleven is hunoog gericht. Zoo wordt de afstand tusschen hen en hun omgevingal wijder, al grooter. Bij hen het licht, in anderen slechts de schaduw.Als geestelijke koningen gevoelen ze zich in het kleine lijkje vanhun kring. Bij zulk een gemoedstoestand ligt de zonde van den hoogmoedvoor de deur, en moet ze, eenmaal binnengeslopen, zich ten koste vananderen zoeken te uiten. Heeft men eenmaal den naam van geestelijkemeerderheid te bezitten, dan moet die naam ook opgehouden. Yooralzoo vreemden den kring binnentreden, moet het purper der geestelijkeuitnemendheid worden omgehangen. De eens veroverde heerschappijmoet door inspanning van kracht worden gehandhaafd en — hoekan het anders? — zooals de schilder op het

doek zijn lichttintenpenseelt, zoo moet dan ook de lichtglans om het eigen hoofd getoo-verd, — door een donkere schaduw te laten vallen op anderen. Aan opbeuren van het gekrookte riet kan dan niet gedacht. Hetmoet ijlings verbroken. Aan voeden van de glorende vlaswiek valtniet te denken. Geen licht, schaduw moet er zijn, en elk vonkje, datopgloort, dreigt daarom zijn grootheid te verkleinen. Zoo wordt deliefde gedood, de barmhartigheid uitgestooten, en het rijkst, het heer-lijkst voelt men zich, als alle vonk des levens van rondsom is uit-gebluscht, en er maar één licht flikkeren blijft, — dat der eigen ziel. Onnarekenbaar is de schade door zoo licht verklaarbaren hoogmoeden zelfverheffing aan het Koninkrijk van Christus toegebracht. DeHeere buigt zich neder, wordt mensch,

wordt een dienstknecht meten voor ons en vernedert zich als een worm in het stof, om zelfsden diepst ne?rgebogene te bereiken en het geloof aan weeroprichtingte blazen in de diepste verbrijzeling van het hart. Niet alzoo deze „heiligen." Die gelooven wil moet maar opklimmen tot de hoogte van huneeregestoelte. Zij neigen zich niet tot het nog kruipend kind om hetop te richten en loopen te leeren, maar zien uit hun vermeendehoogte op de kleinen en bedrukten van ziel neder, als had de be-



30 nauwdheid hunner harten geen ander doel, dan om een maatstaf televeren voor hun hoogen geestesstand. Ze lokken niet, maar stooten terug. Ze geven den beklemden vanhart ccn indruk, alsof hun toebrenging onmogelijker dan het onmogelijkezelf was. Geen hoop, maar wanhoop werpen ze in de geschokte ziel.Het pas ontloken kiempje wordt door hun hoogheid van taal op denbodem des harten vertreden. Ze doen zeer, ze pijnigen die om henzijn, zonder zelf het te weten, en in stede van balsem in de wondete druppelen, maken ze de wond der ziel telkens rauw. Eenmaal in die ontferminglooze hardheid gevangen, gaat die stug-heid des geestes allengs in een tweede phase over: ze wordt hebhelijk-heid. De hooge plaats in de geestelijke schatting zijner omgeving

isingenomen. Men worstelt niet meer, om die te veroveren of te be-houdeu, maar gevoelt zich in het bezit van het begeerd en niet meerbestreden gezag, en spreekt dies zijn hoogheid meer in houding envoorkomen dan in opzettelijk woord uit. Het is of de ziel haar eigengewaarwording in de trekken en plooien van het gelaat heeft afge-drukt. De opslag van het oog, de starheid van blik, de wijs zelfs vanzich te bewegen en zich aan anderen voor te doen, draagt het stempelvan een hoogmoed, die tweede natuur werd, en niet met anderen inaanraking kan komen, zonder hun den hoekigen kant van zijn eigen-waan schrijnend te doen gevoelen. Dit kwaad is erger dan het eerste. In de eerste phase was er althans nog een betoon van geestelijkekracht om zijn plaats te veroveren.

Thans week ook dit. Er is geenuiting, geen levensbeweging meer, die nog soms, om de onbetwistbaremeerderheid van geest, met zooveel zelfverheffing kon verzoenen. Daar komt bij, dat de stugheid van geest eerst, zij het ook zelden,maar clan toch soms, nog door een uiting van menschelijk gevoel engeestdrift voor \'s Heeren naam werd afgebroken. Het moest een uitde rol vallen zijn, maar er was dan toch een oogenblik, dat die on-dragelijke beminnelijk werd en zegenend op anderen werkte. Daarentegen, eens hebbelijkheid geworden, gaat ook die vrucht derminlijke ongelijkheid te loor. De ijskorst is over den stroom dicht-gevroren. Geen golf kan den kop meer boven den spiegel verheffen.Het moge daaronder nog soms stuwen en bruischen, maar zelfs deminste schudding

van die levensbeweging krijgt men niet meer tezien. Ook in oogenblikken dat alle gedachte aan hoogmoed verre is,staat toch de demon van zelfverheffing nog op het gelaat. Zelfs als -men zich nog poogt te vernederen, gluurt de booze hoogheid uit alletrekken van het zich neerbuigend hoofd. I.Tskoud hoort men zulk een spreken over de niet toebrenging derduizenden bij duizenden om hem heen. Geen hand wordt zelfs in



31 schijn meer uitgestoken, om krijgsknechten te werven voor de heir-scharen Gods. Men vindt het volkomen natuurlijk en bij uitnemend-heid goed, dat die anderen niet gelooven. Daar lijdt men niet meeronder, daar strijdt men niet meer tegen. Men legt er zich bij neeren heeft er vrede me?. Laat een beklemde van ziel zulk een versteende gestalte ont-moeten, en ze voelt de kwelling zonder zich zelve bewust te zijn. Zeweet slechts dit, dat die heilige man haar neerdrukt, en dat ze geenoogenblik banger vindt, dan waar zijn kwellende ontmoeting moetgetrotseerd.                                                       \' Toch is er nóg onheiliger. De hebbelijkheid kan ten leste in wreedheid en boozen lust over-slaan, de geestelijke koning een geestelijk tyrun worden in zijn kring. Gelijk de wellust ten leste in

wreedheid ontaardt, zoo ook degeestelijke hoogmoed. De zucht om de meerdere te zijn kan in haar voleinding eenhartstocht worden, die lust vindt aan anderer zielsbenauwdheid enzich vermaken kan met de foltering van het hart. Ook die luipaarden zag men soms in het heilig woud van hetheilige des Heeren binnendragen. Laffe, machtelooze geesten, die denblik neerslaan, waar waarachtig geloof hun op den weg ontmoet, endie het samenzijn met Gods echte kinderen uit schuwheid desgeestes mijden. Maar is daar een weerlooze, een verlatene, een afgedrevene ziel,een, wie de bekommering en beklemdheid des harten op het gelaatgeteekend staat, en wie de vraag: „Wie redt mij?" van de zwijgendelippen spreekt, o, dan heeft de roofvogel zijn aas gevonden, waarophij neerstrijkt.

-De angst der ziel moet zijn vermaking zijn. Dan gaat het op een spreken en wegen en keuren. Eerst wordteen schijn van belangstelling aangenomen, waarmee men als de spinde vlieg, het arme slachtoffer in zijn web vangt, — en gaf ze een-maal gehoor, o, dan moet de ongelukkige in telkens dieper dieptene?rgestoten, dan moet elk starretje daarboven voor een dwaallichtverklaard, alle betere hoop, waaraan ze zich vastklemde, als zelfbedrogweggecijferd. Last op last wordt der schier bezwijkende ziel dan op-geworpen. Elke kier, waardoor ze in den hemel gluurde, dichtgestopt.Opengereten haar wonde, gespot met haar tranen, met satanischenglimlach gelachen om haar angsten. De wreedaard! Hij heeft zijnscherpste pijlen in het heetste gif gedoopt. Hij krenkt, nijpt, traptde

weerlooze op de fel geprangde borst, en als ze dan niet meerkan, en schreiend in haar wee en pijn wegzinkt, o! dan is het doelbereikt, dan waant de „heilige zijn heldenstuk volvoerd te hebben,en ziet nog met een verachting op zijn prooi neder, als waarmee een



32 Farizeër in Jezus\' dagen alleen neer kon zien op het onheilige zwijn,dat als het dier der vervloeking zijn heilige erve bezoedelde. God zij lof! Tot dat uiterste komt het niet veel. Maar reeds heteerste begin van deze geestelijke kwelzucht is zoo verfoeilijk. Zie toch een ieder toe op het eigen hart! De kiem van dat ver-foeilijk kwaad wordt in den bodem van elks hart gevonden. Wee hem, die het uit laat spruiten! Nooit gruwelijker wordt het bloed van den Zone Gods vertreden,dan waar men zijn naam noemen durft, en toch het gekrookte riet.verbreekt. IX.GEESTELIJKE GEWETENLOOSHEID. Ga henen tot dit volk en zeg: hoorendehoort, maar verstaat niet.         Jes. VI : 9. Eerst na de bestrijding van geestelijke zelfverheffing en geestelijkekwelzucht, komt de laatste en diepste zin

van het „heilige voor dehondekens" in aanmerking: de geestelijke gewetenloosheid. Zeer zeker toch ligt in Jezus\' beeldspraak óók de ernstige waar-schuwing : Zie toe, dat ge door • gedachtelooze aanbieding van hetheilige anderer oordeel niet verzwaart. Het lag verre van ons om deze opvatting van Jezus\' woorden terzijde tu schuiven: slechts kwamen wij er tegen op, dat het snijdendaphorisme der bergrede uitsluitend in den thans bedoelden zin ver-staan wierd. Daartegen verzett\'en we ons, ?n op grond van het redebeleid ?nop grond van den eisch door al Jezus\' beeldspraak gesteld. Geenphantusie, de werkelijkheid bood Hem zijn beelden. Slechts uit dewerkelijkheid mogen hun trekken dus worden verklaard. Op dien grond beweerden we derhalve, dat het beeld van

hetheilige met de hondekens en van de peerlen met de zwijnen aller-eerst de zelfverheffing van den Farizeër tuchtigt, die de peerlen vanzijn heiligen godsdienst misbruikt, om bewondering te ontlokken aaneen schare, die hij als een verachtelijke, onreine massa minacht; enten tweede, de geestelijke kwelzucht striemt en geeselt van den ver-steenden schijngeloovige, die een welbehagen vindt in het verbrekenvan het gekrookte riet en het kwellen der benauwden van ziel. Hiermee echter is de diepte van Jezus\' woord nog niet uitgeput. Ook van geestelijke gewetenloosheid, is sprake. Niet als opzettelijkbedoeld, maar als onvergeeflijke schuld der onnadenkendheid.



. 38 Die de hand aan het heilige slaat, werkt met vuur. Het heilige i»als een vuur, Jezus zelf noemde het zoo, toen Hij zijn zending om-schreef, als een komen „om te doopen met den Heiligen Geest enmet vuur." Elk schepsel onder de kinderen der menschen zal of hierop aarde „met vuur gezouten worden," of in den dag des oordeels„door vuur worden verteerd." De Driemaal-heilige zelf heet een „ver-terend vuur," en zijn machtig, onweerstaanbaar woord is den profeetals een „vuur in zijn beenderen." Wat is nu de werking des vuurs? Een dubbele. Het vuur behoudt of verteert. Zoo nu ook het vuur des Heiligen. Het heeft eenerzijds kracht terverzoening en ter behoudenis, anderzijds ten verderve. Verzoenend werkt het vuur dat door den seraf van het altaar wordtgenomen, om Jesaja\'s

onreine lippen te zuiveren. Louterend werkthet vuur onder den smeltkroes des lijdens. Nog in den jongsten dagzullen er „behouden worden als door vuur."; Maar ook het vuur des Heiligen verteert. „Met vuur," zegt Jesaia,„zal de Heere in het recht treden." „Hij zal doorbreken als een vuuren zijn wagenen als een wervelwind, om met grimmigheid zijnentoorn hiertoe te wenden en zijne schelding met vuurvlammen." Daaromheet ook het lijden der eeuwige verdoemenis een lijden „des eeuwigenvuurs," een verkeeren in „het vuur dat niet uitgebluscht wordt,"wijl ook het volstrekte verderf nog een ervaren is van het heilige Gods. Dat geestelijk vuur nu is in Gods Woord besloten, en in hetWoord dat bij God en God was, in den Christus geopenbaard. Prediking van dat Woord, prediking van

dien Christus, oefentdaarom altijd kracht. Zijn Woord gaat uit en keert niet ledig weder, het doet al watHem behaagt. Toch is het onloochenbaar, dat die kracht vaak, verre van eenreddende en behoudende te zijn, veeleer schijnbaar tot niets wordtgereduceerd. Hierin echter vergist men zich. Men heeft het oog uitsluitend op een zegenende werking, en waant,dat, waar deze uitbleef, van geen werking met al sprake kan zijn. Twee dingen verliest men hierbij uit het oog. Vooreerst, dat er door gansch de Schrift uitdrukkelijk van eenprediking sprake is, die verstokkitty werkt. En ten andere, dat deChristus gesteld is niet slechts ter opstanding, maar ook ten val. Dat de Heilige Schrift een prediking ter verstokking kent, is methet kapittel van Jesaia\'s profetische roeping voor oogen,

volstrektonloochenbaar. Niet in bedekten term toch, maar met de klaarstebewoording, wordt het uit de heiligheden des hemels den zoon vanAmoz toegeroepen: „Ga henen, en maak het hart dezes volks dik, en 3



34 maak hun ooren zwaar, en sluit hun oogen, opdat het niet zie, nochhoore, noeh versta, noch zich hekcere, en Ik het geneze." Een ont-zaglijke uitspraak, die niet slechts voor het Oude Verbond, maarblijkens Jezus\' eigen woord ook voor de bedeeling des Nieuwen geldt,waar Hij zijn jongeren toeroept: „Tot de scharen spreek Ik doorgelijkenissen, opdat zij ziende zien en niet bemerken, opdat zij niette eeniger tijd zich bekeeren en hun zonden hun vergeven worden."(Mark. 4 : 11, 12). Slechts dit verschil bestaat tusschen Oud en Nieuw Verbond, datde brandende, ontzagwekkende tegenstelling zich na de verschijningvan den Christus meer in zijn persoon heeft geconcentreerd. Niet meer de prediking van het Woord, maar het vleesch gewordenWoord is, na de kribbe van

Bethlehem, toetssteen des eeuwigen levensgeworden. Hij is daar. Hij is in de wereld. Die wereld moet met Hemrekenen, en of die wereld wille, dan niet wille, aan Hem, aan zijnpersoon moet ze openbaar worden. Haar verhouding tot Hem bepaalten beheerscht haar toekomst Hij is, met zijn komen zelf, gezet tot een val en opstanding. Hij is, door zijn optreden zelf, de steen, die verplettert op wien hijvalt, en vermorzelt al wie tegen hem aanvalt. Zijn persoon wordt in het hart, door het woord en op de lippenzijner apostelen de wereld ingedragen, zoodat, waar zij zijn, Hij is,van tweeën een: tot een reuke des levens of een reuke des doods. Neutraliteit is tegenover Hem ondenkbaar en onmogelijk. Die nietvoor is, die kiest tegen. De oude tegenstelling van vloek of zegen isin Hem tot

haar voleinding gekomen. Hij is in zoo beslissenden zinhet oordeel der wereld, dat elke schakeering zelfs voor de majesteitvan zijn persoon verdwijnt. Hieruit volgt, dat den Christus in het hart, door zijn optreden ofzijn woord, in eenigen kring of tot eenig hart te brengen, spelenwordt met vuur, zoo dikwijls het zonder ernst en bewustheid geschiedt. Elke levenskring, en evenzoo elk menschenhart, verzwaart zijnoordeel door, na van den Christus gehoord te hebben, niet voorHem te kiezen. Is het hiervan dan af te scheiden, dat wie een ander van denChristus doet hooren, voor hem oorzaak worden moet, \'t zij dan vanzijn toebrenging tot den Heiland of.... en hierin ligt het ont-zettende, van verzwaring zijns oordeels tegenover den Heere. Den Christus te bezitten, al is het ook maar in

de prediking vanzijn Woord, laadt derhalve een ontzettende verantwoordelijkheid zelfsop den eenvoudigste. Die verantwoordelijkheid is de man van geweten zich bewust; degewetenlooze niet De gewetenlooze neemt de hem toebetrouwde peerlen en werpt ze



35 gedachteloos, ten betoon van zijn rijkdom, voor elk te grabbel, en.zal het oordeel des Heeren dragen, dat hij met het heilige voor dehondekens heeft gespeeld. De man van geweten daarentegen is schuchter, soms terughoudendzelfs, met zijn prediking van den Christus, wijl hij liever den schijnvan ijverloosheid zich getroost, dan ontfermingloos te zijn jegensniet-toegebrachten. I X. SOBERHEID OOK IN HET UITSTROOIEN VAN HETZAAD DES WOORDS. Ook zult gij al deze woorden tot hen spreken,maar zij zullen naar u niet hooren. Jeremia 7 : 27a. Evangelieprediking die niet tot bekeeriny leidt, verzwaart het oordeel. Is men zich dit bij de opvoeding, bij het godsdienstonderwijs, bijde prediking des Woords steeds bewust? Br is verzwaring van oordeel. Lichter oordeel zal over

den Heidengaan, die den Christus niet gekend, dan over den naam-Christen, diede prediking van zijn kruis gehoord heeft. Niet aller oordeel is één. Er zal ook aan gene zijde van de grenslijnder eeuwige zaligheid een verschillende graad van rampzaligheid zijn. Jezus zelf is ons hiervoor borg. „Het zal Sodom en Gomorrha draaglijker zijn in dendag des oordeels dan ulieden!" Er is naar Jezus\' eigen woord een „geslagen worden metdubbele slagen." Ook naar luid van de profetie der Openbaring is er tweeërleioordeel: een levend geworpen worden in den poel desvuurs, en „een gedood worden door het zwaard Desgenendie op het paard zit." (19 : 30, 21). Deze wetenschap is van uitnemend gewicht. Immers, wordt deze graad verscheidenheid in de strafte des oordeelsvoorbijgezien,

dan is er van omzichtigheid\' en schroomvalligheid inde prediking des Evangelies geen sprake. Er is dan slechts tweeërlei lot denkbaar: Of volstrekte gelukzaligheid, of het uiterste der rampzaligheid. Prediking van het Evangelie kan dus nooit schaden, wel baten. Aan wien ook — langs welken weg, in wat vorm het ook zij —



üö het Evangelie gepredikt wordt, dien verzwaart het nooit het oordeel,daar zonder deze prediking hem toch het oordeel in zijn volstrektezwaarte treffen zou. Staat de zaak des Evangelies nu zóó, dat het nooit iemands oordeelverzwaren kan, terwijl altijd de mogelijkheid blijft, dat het wekstemter bekeering worde, dan spreekt het vanzelf, dat alle schuchterheidin de prediking des Evangelies misplaatst zou zijn, en zonder verdereschifting elke prediking van het heilige plichtmatig en goed is. Daarentegen, is dit niet zoo, blijkt dit uitgangspunt onhoudbaar,spreekt de H. Schrift, spreekt de Zone Gods zelf uitdrukkelijk vaneen verzwaring des oordeels, dan spreekt het evenzeer vanzelf, dateen prediking des Evangelies, die zeer zeker baten, muur ook schadenkan, aan de keuring des

geestcs behoort onderworpen te zijn endient te rekenen met den eiseh der erbarming en der liefde. Moet op grond van Gods Woord aangenomen, dat de predikingvan den Christus voor duizenden bij duizenden verharding, verzwaring,verergering van hun* eeuwig lot veroorzaakt, dan heb ik, krachtensden eiseh der ontferming, den plicht en de roeping van Godswege,om wel te weten, of ik voor iemand oorzaak van verzwaring zijnsoordeels worden wil. Onzerzijds wordt niet beweerd, dat hierom de prediking des Evan-gelies angstvallig moet beperkt worden. Jesaia en Jeremia hebben uitdrukkelijk bevel van \'s Heeren wegeontvangen, om een Evangelie te prediken, waarvan vooruit gezegdwas, dat het niet zou worden aangenomen, maar strekken zou terverzwaring van \'s volks

oordeel. De Christus zelf is in de wereld gekomen, wetende dat Hij voorvelen „ten val" zou zijn, en zijn Apostelen hebben zijn kruis denvolkeren verkondigd, al wisten ze dat dit woord voor velen „eenreuke des doods ten doode" moest worden. De eiseh, dat men de lippen bewimpelen en van het Evangeliezwijgen zal, mag dus door niemand worden gesteld. Slechts dit dunkt ons door eerbied voor het heilige en door liefdevoor den naaste beide geëischt, dat men met zulk een vuur, datzeker koesteren, maar ook zengen, dat louteren, maar ook verterenkan, niet argeloos en onnadenkend spele. Slechts dit eischt de Heere, dat wie, op welk terrein ook, predikervan den Christus wordt, inzie en erkenne, dat dit eigen woord, doorhem te spreken, in den dag des oordeels verzwaring voor

den ramp-zalige brengen kan. Een gesproken woord is niet maar een klank, maar een kracht, enals in den dag des oordeels de verlorenen klagen zullen, dat ze denChristus niet gekend hebben, dan zal het door u gesproken woordals getuigenis tegen hen worden opgeroepen, om ze van schuld, ooktegenover den Christus, te overtuigen.



37 Daarom zegt de Heere: „Werpt het heilige niet voor de hondekensnoch de peerlen voor de zwijnen!" Wees in uw prediking van den Christus omzichtig, bedachtzaam,steeds met diepen ernst vervuld. Allereerst om het heilige zelf, om de kostelijkheid der peerlen dieu zijn toebetrouwd. Bij het heilige geen spel, maar een in het hart doordrongen zijnvan den uitnemenden schat, dien we dragen. En daarom, van dat heilige nooit gerept, die peerlen nooit uitge-stald, dan met een klare bewustheid van het hoogheilige dat wehanteeren. Maar dan ook om der verlorenen wille. Hun lot zal toch reedszoo bang, zoo ontzettend, zoo afgrijselijk zijn. Weet het wel! Neemtgij het op u, oorzaak en instrument te zijn, waardoor dat bange lothun nog voor eeuwig verzwaard en verergerd wordt? Soms

moet dat. De roeping van een Jesaia, en Jeremia, en Paulus,kan ook in kleineren kring de onze zijn, maar dan voor het minstzij ook in ons iets van de verbreking der ontferming, waaruit dezemannen Gods, bij zoo hartaangrijpende plichtsvervulling, geroepenhebben tot Hem, die ze zond. Is er dan geen oorzaak, om te vragen, of bij de opvoeding onzerkinderen, bij het godsdienstonderwijs der jongeren en bij de predikingdes Woords in alle manieren, niet tegen dezen eisch der ontferminggezondigd wordt? Speurt men niet vaak een wijze van opvoeding in Christengezinnen,die maar al te zeer aan een spelen met vuur, aan een gedachteloos,werktuiglijk spelen met de peerlen denken doet? Och! wat al Chris-telijke opvoeding, die eenvoudig bij wijze van werktuiglijke plichts-vervulling het

heilige den kleinen toewerpt, zonder aan onderscheidingtusschen melk en voedzame spijze ook maar te denken! Wat tal nietvan gelegenheden, waarbij het heilige van Christus in de opvoedingmeer dienst doet om bezig te houden, om stil te doen zijn, om testemmen tot onderworpenheid, dan dat het een zoeken der ziel zouzijn, door het ouderhart dat mint! o! Is de bezorgdheid wel over-dreven, dat in den dag des oordeels zoo menig kind een zwaarderoordeel zal ontvangen ter wille van een kennisse van het heilige, hemdoor eigen vader of moeder, meer gedachteloos dan met heiligenernst, toebedeeld! En dan het godsdienstonderwijs! Wordt er aan gedacht, niet soms,maar steeds, dat de kinderkens die ter leering gaan, of de eersteschrede zetten op den weg des levens, of het

Woord beluisteren gaan,waardoor het hun eens ondraaglijker kan worden dan Sodom ofGomorrha? Kan gezegd worden, dat de ouders hun kinderen naarcatechisatie en Christelijke school en Zondagsschool in dat besef henen-zenden, met dien ernst bij de keuze voor hun kroost te rade gaan,



3S en de Christelijke onderwijzing hunner kleinen in dien zin tot eenonderwerp maken des gebeds? En omgekeerd, kan elk predikant enonderwijzer God tot getuige roepen, dat hij met die schuchterheidvoor het heilige, in dien geest des teederen ontfermens, bij gebed entoespraak voor de kleinen staat, die hem zijn toebetrouwd? En dan de meer opzettelijke prediking in alle manier, in het kerk-gebouw en conventikel, bij bijbellezing en toespraak, bij doop en huwelijk, door geschrift en tractaat!.....spreekt ze u altijd toe met dien ernst, met die omzichtige ontferming, met dien teederen angst,waarin haar vrijbrief en haar kracht ligt? Zou het miskenning vangoede bedoeling zijn, zoo we niet alles goedkeurden, wat navolgingvan Engelsche uitwendigheid ook op dit stuk ten onzent

bestaanhad? Zou er niet wel oorzaak zijn, om prediker en gemeente, omdooper en doopsgetuigen, om huwenden en genooden ter bruiloft,om bestuurders en boden en helpers van vereenigingen, aan de dubbeleuitwerking van hun arbeid te herinneren, of redden, of het oordeelverzwaren? Wij vragen maar! Dien God in de consciëntie vrijspreekt,die houde zich bij ons vragen niet op. Dit slechts bidden we, datmen ook dit woord des Heeren niet als uitgewischt beschouwe envoortarbeide als ware het nooit van zijn heilige lippen gevloeid. Dit woord vooral vergete men niet. Het is de vraag, of er ooit een woord, voor onzen tijd van wijderstrekking, van meer ontdekkende, van meer heiligende kracht ge-sproken is, dan het woord van Jezus, welks zin we ontvouwden: „Geeft het heilige

niet voor de honden, werpt depeerlen voor de zwijnen niet!"



\'                                                        \'                ... II.DE SLEUTELEN.





1. HET VRAAGSTUK DER KERK RAAKT HET GELOOP. En Ik zal u geven de sleutelen van hetKoninkrijk der hemelen. Matth. XVI : 19. De Christelijke Kerk, die zich nu drie eeuwen terug met flerengeloot\'smoed uit Kome\'s omknelling loswrong, om de stichting derApostelen, naar de bouwlijn der Schrift en op het in Christus ge-geven fundament voort te zetten, is, althans in ons vaderland, tot eenbouwval ingestort. Ze derft haar kracht, haar levensgloed, haar eere;ze erfde smaad, verguizing, hoon. Ze draagt den smaad, niet van het Kruis, niet der afsterving aande wereld, om te vaster in het eeuwige te wortelen. Haar smaad isdie der minachting, der aanfluiting des voorbijgangers, die naar densteen grijpt om dien te werpen tegen haar muren. Haar smart zelfs boezemt geen deernis,

haar lijden geen eerbied in.Zelfs in het dragen van haar doodelijke wonde vergat ze eigen waar-digheid en leed, zooals lijden moet wie klein is van hart. Blijven kan dit niet. Immers ook in ons volk kloppen nog te veel harten, die metteedere banden aan die Kerk verbonden zijn, om zulk een versma-ding der Moeder te kunnen dragen, zoodra die moederlijke smaadals schending van eigen aangezicht wordt gevoeld. Vandaar wat men pleegt te noemen de „kerkelijke quaestie." Ze bestond niet, zoolang men in vlucht naar een andere Kerkontkoming aan schande en schuld meende gevonden te hebben. Ze kon nog niet ontstaan, zoolang men waande, zonder Kerk,terend op het individueel geloof, te kunnen voortkomen. Ze dook evenmin op, zoolang de waan ingang vond, dat evangeli-

seeren het hoogste ideaal van aller Christenen streven moest zijn, envoor dien arbeid der liefde ook binnen de bouwvallen der Kerk nogruimte te over bleef. De volheid des tijds kwam haar eerst, toen het besef der solidairegebondenheid van den broeder aan den broeder veld won, en deforsche slagen van den geest des afvals op kerk, school en huisgezin,op staat en maatschappij, op kunst en wetenschap, zóó allen sterkenmuur stuk rammeide, dat de hooghartige inbeelding van alléén, op



42 zichzelf, met eigen hand dien weerstand het hoofd te bieden, zelfs dendapperste ten leste verging. Ze is een vraagstuk in zeer korte termen ongeveer dus te formu-leeren: Toegestemd, dat de onteerende, alle trouw en geestkrachtdoodende, voor godsdienst en zedelijkheid om \'t zeerst nadeelige toe-stand hoc eer hoe beter een einde moet nemen, — wat dan zal ge-dragslijn voor de toekomst zijn? Zal men na Kcrkontbinding het voortaan zonder Kerk doen, datwoord genomen in den historisch alleen te rechtvaardigen, gang-baren zin? Of ook, zal men, een Kerk terug begeerend, teruggaan naar Kome,teruggaan naar Dordt, of wel, van beide de ondoenlijkheid zoowelals onprofijtelijkhcid erkennend, een nieuwen vorm zoeken voorde gemeenschappelijke kweeking en uiting van

het Christelijk geloofs-leven ? Dit vraagstuk, eenmaal aan de orde gesteld, wordt niet uit denstrijd der geesten weggenomen, eer het een oplossing gevonden heeft,die beantwoordt aan den eisch des geloofs, aan den eisch van onzenvolksaard, aan den eisch onzer eeuw. Ileeds won het veld met ongelooflijke snelheid. Nog voor een tiental jaren werd het ternauwernood door eenenkele gevoeld. Als onontwijkbaar vraagstuk drong het zich tot voorweinig jaren slechts aan een enkele op. En nu, na nauwelijks den tijd ter aankondiging zich gegund tezien, dringt het de meest belangwekkende vraagstukken ter zijde envoorbij. Dat het er is, weet thans ieder. Naar een antwoord op ditvraagstuk gist en raadt, zoekt en tast alle geest, die het leven zijnereeuw meeleeft. Het is thans, door een

zonderling samentretfen van eenreeks factoren, tot het vraagstuk onzer dagen, tot een vraagstuk vanEuropeesch belang geworden. Een vermoeden sluipt door menig hart,dat de toekomst van natiën en volkeren, althans voor ons werelddeel,ten slotte aan het antwoord op dit vraagstuk hangt. Geheel anders zal Europa\'s toekomst worden, zoo het Eome ge-lukken kon, de volkeren weer onder haar vleugelen te verzamelen. Een geheel ander zal het lot van ons werelddeel zijn, zoo de geest .des afvals, voortetend als een kanker, Europa\'s Noorderhelft tot dentoestand van het barbarisme doet terugkeeren. En toch tot een dier beide zal het moeten komen, zoo de geestes-macht, die dusver door het Protestantisme vertegenwoordigd werd,hare ontbinding blijft voortzetten en niet

slaagt in het vinden vaneen krachtigen levensvorm. Toch ligt het teederst belang van dit vraagstuk nog dieper. Het raakt het Christelijk geloof in zijn hartader en geldt daarmeede eere Gods en der zielen zaligheid. Toch heeft men, onnadenkend, in eerste onbesuisdheid, bij gebrek



43 aan inzicht in het ver strekkende van dit vraagstuk, beweerd, dathet hier slechts een quaestie van organisatia gold, een netelig pro-bleem van kerkrechtelij ken aard, een ter zaligheid niet dienend artikelvan onvruchtbare liefhebberij, — maar reeds het verloop van eendrietal jaren heeft dit oordeel der oppervlakkigen geoordeeld. Wel heeft men vaak de zonderlinge betuiging vernomen: In geloofzijn wij het eens, onze strijd raakt alleen de kerkelijke quaestie, —maar een drietal andere jaren zal genoeg en te over zijn, om of hetonware dier voorgewende geloofseenheid, of het onhoudbare van ditkerkelijk uiteenloopen klaarder te maken dan den dag. Keeds nu mag eer het tegendeel beweerd. Een geheel ander is uw geloof, zoo ge den onwaardigen jammeruwer Kerk lijdelijk aanzien,

of wel dien geen oogenblik dulden kunt. Een geheel ander uw geloof, zoo ge waant desnoods ook zonderKerk te kunnen drijven op de kurk van uw persoonlijk geloof, ofwel tot in het diepst uwer ziel de wond voelt snerpen, die het gemiseener degelijke Kerk u sloeg. Een geheel ander uw geloof, zoo ge nog droomt dat herstel vanden Kerkstaat onzer vaderen heul en heil zou bieden, of wel, nietschuw alle reactie mijdend, in het verleden eert wat aan dat verledentoebehoort, maar zelf een kind wilt zijn van uw eeuw. Een geheel ander uw geloof, naarmate het Sacrament u de hoek-steen is, van waar alle Kerkstichting in hoogeren zin uitgaat, of weldat Sacrament slechts als een der heilige sieradiën in de kanteelenvan uwe zuilen uitbeitelt. Een geheel ander uw geloof, naarmate ge uw

Kerk slechts alseene vereeniging van menschenwillekeur afhankelijk, beschouwt, ofwel ze als een stichting begroet, die haar geestesoorsprong aan denOppersten Kunstenaar dankt. Een geheel ander uw geloof, om niet \'meer te noemen, zoo ge eenheiligen bond in donatistischen zin, of wel, een geestelijke maagschap,naar den eisch der Schrift, of eindelijk een, alle levenskenmerk missend,geheel kleurloos organisme bedoelt, om zijn gemis aan aanwijsbaregrenzen zelfs dien naam van organisme niet waard. De keuze te dezen wordt zeer ernstig bepaald door de belijdenisvan uw hart over de natuur van ons menschelijk wezen. Ze wordtbeheerscht door uw getuigenis omtrent den samenhang van menschen mensch. Ze hangt af van uw belijdenis ten opzichte van de H. Schrift,als in

meer of minder eigenlijken zin Gods Woord. Ze is vooruitreeds aangewezen door de ervaring en belijdenis uwer ziel omtrentde beperktheid of onbeperktheid van Gods almacht in het werk dergenade. Ze moet uitvallen naar gelang van uw geestelijke aanbindingaan den persoonlijken Christus, ook in zijn Sacrament. Ze ontvangteindelijk haar algeheele beslissing naarmate ge de wederkomst vanChristus beidt alleen op een wereld die allengs gekerstend zal wezen,



\' 44 of wel op zulk eene, waarvan de vraag zal gelden: „De Zoon desmenschen, als Hij komt, zal Hij ook geloof vinden op aarde?" We blijven derhalve geheel in het spoor dezer stichtelijke Bijbel-studiën, zoo we aan de hand van Gods Woord, bij het licht desGeestes in de geschiedenis der Kerk en de genadebedeeling onzerdagen in het Christenhart, ook het vraagstuk der Kerk van Christusin den kring dezer beschouwingen trekken. Liefst knoopen we ons onderzoek daarbij aan de kenteekenendebeeldspraak, ons door de Schrift, ons door Jezus zelf geboden in deSleutelen des Hemelrijks. TI. DE SLEUTELEN DES HEMELRIJKS EN HETPROTESTANTISME. En Ik zal den sleutel van het Huls Davidsop zijn schouder leggen.            Jes. 22 : 22. Het karakter en de beteekenis der

Kerk, als zichtbaar optredend,wordt geheel beheerscht door de macht der Sleutelen. Met richtigetaal hebben de zonen der Hervorming het leerstuk der Kerk dan ookvastgehecht aan de sleutelen des Hemelrijks. Gelijk de onzichtbareKerk uit het feit der verkiezing vloeit, zoo de uitwendig optredendeKerk uit de „sleutelmacht des Koninkrijks." Het voegt ons ook op Hervormd gebied met die „sleutelmacht"weer ernst te maken, mits ze eerst gezuiverd zij van het Roomschebijmengsel van ongeestelijke tyrannie. Te veel beschouwt men dusver de stichting en organisatie derKerk als toevallig en bijkomstig, als hing ze geheel af van mensche-lijke willekeur. Een Kerk is in veler oog een hulpmiddel, eer vanmenschelijke vinding dan van goddelijke inzetting, om aan de gods-dienstige

behoeften der maatschappij tegemoet te komen en gelegen-heid te bieden tot prediking van het Woord. Kent men daarom aande Kerk nog gezag toe, het is dan hoogstens het gezag van eigenschepping, het gezag dat men zelf goed heeft gevonden der Kerk opte dragen, en de eerbied dien haar daad en woord inboezemt, wordtdoor schier niemand als een zaak van ernstig belang beschouwd,waarin de eere van den Christus zelf betrokken is. En zeker, men is bij deze koele houding volkomen in zijn recht,zoo er geen goddelijke macht aan de Kerk is toebetrouwd. Met descheppingen van zijn eigen geest mag men spelen naar goedvinden.



I 4,6 Er is geen oorzaak waarom onderwerping of verzet op kerkelijkterrein de consciëntie in haar diepsten grond zou raken, zoo er geenander zedelijk verband is, dan van aanstelling tot het ambt, toetredingdoor belijdenis, of, ook in zeer vage termen aanvaarde verbintenis. Geheel anders daarentegen komt de quaestie te staan, zoo we tedoen hebben met een uiterst gewichtige, omvangrijke en beteekenis-volle macht, niet door menschen uitgedacht, of gekunsteld, maar doorden Zone Gods in naam zijns Vaders aan menschen toebetrouwd.Dan toch geldt ook in de Kerk het „goddelijk recht." Dan heeft deKerk een verantwoording van den Christus niet slechts jegens dezielen, haar ter verzorging toebetrouwd, maar ook van de koninklijkemacht, haar op den schouder gelegd. Dan is

machteloos, onbeteekenendelke Kerk, die met deze door den Christus verleende macht nietrekent, en is het geloofsplicht der Christenheid om de zuivere onver-zwakte werking dezer van God gegeven macht te bevorderen. Tebeweren, dat we zonder deze macht leven kunnen en de Kerk voorden Christen bijkomstig is, wordt dan niet een afwijkende meening,maar een schuldige doling van het hart. Heeft toch de Christus hetinstellen van deze macht voor zijn geloovigen onmisbaar geacht, dangeraakt met Hem in strijd, wie deze macht voor overbodig verklaart,en kan het ware geloofsleven niet kiemen, waar de drang niet gekendwordt naar een geestelijk steunsel, door Hem zelf niet als overtolligeweelde, maar als onafwijsbare eisch van waarachtige heilbegeertegeteekend. Men vatte

Jezus\' woord tot den eerstbelijdenden apostel toch weereens onverzwakt en in vollen ernst op. Het heenglijden over zoowichtige uitspraken voegt den Christen niet, en rijmt kwalijk metonze onvoorwaardelijke betuiging van hulde aan zijn Woord. Vreesvoor Rome is ook in dit opzicht een kwade leidstar geweest. Menmoest nimmer den onheiligen moed gegrepen hebben, om zulk eendiepingrijpend woord van Jezus kortweg op nonactiviteit te stellen.Haast zouden we zeggen nog liever het openlijk verzet van hetongeloof, dan dat minachtend spelen met Jezus\' woorden, waaraanzoo menigeen zich bezondigt, die zich ook op zijn beurt aan schiftingvan Jezus\' woorden waagt, niet naar de critiek der wetenschap, maarnaar de beginsellooze critiek van wat hem toelacht of niet gevalt. Het

blijve daarom vaststaan en vorme ook voor óns het uitgangs-punt onzer toelichting, dat Jezus Christus, sprekende naar goddelijkevolmacht, tot een van zijne discipelen gezegd heeft: „Ik geef umacht, die reeds op aarde kan doen beslissen, wat voor eeuwigbeslist zal zijn in den hemel." Die macht wordt door den Heer zelveu geteekend in het beeld van„de Sleutelen des Hemelrijks," en ze wordt in dier voege omschreven,dat in den hemel gebonden of ontbonden zal zijn, wat krachtens diedoor Hem verleende macht gebonden of ontbonden werd op aarde.



46 De aan wijzing van het orgaan dier macht kan eerst later ter sprakekomen; voorshands zij het genoeg het bestaan en de onmisbaarheidvan die macht te constateeren. Den Christus weerspreekt, wie dezemacht miskent. Dat toch met het Sleutelbecld wel terdege een macht, en niet alleeneen kennisse bedoeld is, blijkt uit de bijvoeging: „Sleutels van hetKoninkrijk der hemelen" onomstootelijk. Daarmee wordt niet ontkend, dat „sleutel" niet ook voor „ont-sluiering van geheimenis" gebezigd wordt. De tocgesloten deur heeftmet het geheimzinnige en verborgene te groote gelijkheid, om densleutel, die de deur opent, niet ook tot beeld te kiezen voor de ont-sluiting van het mysterie. Slechts beweren we, dat het door Jezustot Petrus gesprokene niet in den verzwakten en gebroken zin

magworden uitgelegd. Dit kon, zoo ook hier sprake was van den sleutel der kennis, eenbeeldspraak ook door Hem gebezigd, waar Hij den Farize?n enSchriftgeleerden verwijt: „Wee u, gij wetgeleerden! gij hebt den sleutelder kennis weggenomen: gij zelvcn zijt niet ingegaan en die ingingenhebt ge verhinderd!" Hier daarentegen, waar niet van den sleutel derkennis, maar van den Rijkssleutel melding geschiedt, is iets meer daninleiding in geheimnissen, is werkelijke beslissing over persoon en leven. Wel hangen beiden op het nauwst en innigst samen. „U te kennenis het eeuwige leven!\'1\'\' Er is geen ingang in het Rijk voor denpersoon, tenzij er ingang voor hart en bewustzijn geschonken wordt,in het ontsloten mysterie. Dit verband te loochenen ware aan beiderwaarheid en kracht

te kort doen. Ook wij komen later op diensamenhang terug. Slechts zij er ter verklaring van zoo wichtig woord richtige onder-scheiding en waardeering van elke eigenaardigheid des gekozenen woords. Onderscheid\'ing tusschen inwendig leven en de uiting van hetleven dat innerlijk werd gewrocht. Het kind Gods in ons is in hetmysterie der persoonlijkheid nog iets anders en diepers, dan de be-lijdende en strijdende Christen, die zich naar buiten openbaart indeze bedeeling, en evenzeer nog iets anders, dan de verloste en ge-kroonde erfgenaam, die eens uit zal breken in de heerlijkheid desKoninkrijks. Onze innerlijke kennis, d w. z. het in ons opnemen, dus ook hetinnerlijk genieten van het mysterie des Koninkrijks, — en het leven,dus ook het levenslot, dat hieruit voortvloeit,

mogen ten nauwstesamenhangen, maar zijn toch twee. Spreekt de Heer van den „sleutel der kennis," dan wijst zijnwoord naar dat gebied des innerlijken levens terug. Gewaagt Hijdaarentegen van de „sleutelen des Rijks,\'\'1 dan treden we hiermee ophet uitwendig levensgebied over, en is er geen sprake meer vankennisse Gods en heiliging, maar zeer beslist van ontsluiting dier



47 eeuwige heerlijkheid, die, in onderscheiding van deze aardsche be-deeling, het kenmerkend leven van het „Kijk der hemelen" uitmaakt. Dienovereenkomstig wordt het ook den ziener op Pathmos be-tuigd: „Zie, Ik ben levend in alle eeuwigheid, en Ik heb de sleutelsder hel en des doods," en heet het tot de gemeente van Filadelfiamet terugwijzing op Israël: „Dit zegt de Heilige, de Waarachtige,die den sleutel Davids heeft, die opent en niemand sluit, die sluiten niemand opent." Het dunkt ons schier voor tegenspraak onvatbaar, dat elk dezerindrukwekkende uitingen ons geheel op het terrein van \'s Heerenwederkomst verplaatst, en ons als aan de poorten der eeuwige heerlijk-heid stelt. Vooral ook de terugwijzing naar „David" noopt tot dieopvatting. De „sleutel van David," dat kan niet

zijn „de teedereinleiding, die Isa?\'s zoon in het mysterie des Koninkrijks werd ge-geven," maar moet doelen op de macht zijns schepters. lsraëls Konings-heerlijkheid heeft niet een geestelijke, maar een eeuwige bedoeling.Davids huis is beeld, allereerst van de koninklijke machtsvolheid, diein de majesteit van \'s Heeren komst zal uitbreken, en eerst daarna,bij wijze van gevolgtrekking schaduw van den koninklijken geest, diereeds nu de kinderen des Koninkrijks moet bezielen. III.SCHRIETTJUBLIJKE ZIN DEB SLEUTELEN. En Ik zal den sleutel van het Huis Davidsop zijn schouder leggen.           Jes. 22 : 22. De beeldspraak „der Sleutelen" is aan het Oude Verbond ont-leend. De uitspraak van den Christus aan de gemeente van Filadelfiaslaat blijkbaar op zijn machtbevel aan Petrus

(Matth. 16) terug, ende bij Johannes gekozen uitdrukking, „die den sleutel Davidsheeft," kan door niemand buiten verband met Jesaia 22 wordenverklaard. Een godspraak over Sebna, koning Hiskia\'s alvermogende hofmeier,wordt ons in dit hoofdstuk met een zeldzaam op den man afgaandoor Jesaia, zoon van Amos, geboden. Sebna was blijkens de wel karige, maar toch doorzichtige gegevensder Schrift, eerste dienaar des konings, aan de spits der beambten-hiërarchie geplaatst, hoofd der Egyptische fractie, die vooral onder•Teruzalems grooten school en reeds destijds voorlooper van dat der



48 Theocratie diep vijandige Sadduce?sme, dat den zegen van Israël voorde volkeren verdierf door den vloek der volkeren binnen Israëls ervete lokken. Zulk een potentaat, feitelijk allicht machtiger dan de koning zelf,een trotschaard van onbegrensden invloed, geducht bij al het volk,door den slaat\'schen hofstoet naar de oogen gezien, was en moest vannature zijn .lesaia\'s tegenvoeter. Tegenover des profeten roepen vangevaar stelde hij zijn koel en onverbeterlijk optimisme. Alles liepwel. Vast stond de troon, vast Jeruzalems veste, wat zou hem deren! Op vertoon belust wilde Sebna van dit kalm optimisme eenschitterend en indrukwekkend bewijs geven. De profetenstem vve?r-klonk gedurig van ballingschap en vallen in de straten en ver-woesting der erve .... welnu, hij zou ten

teeken van zijn vast geloofaan de toekomst een praalgraf doen uithouwen bij des konings grafvoor zich en zijn geslachte. In de weelderige staatsiekoets rijdt hijzelf uit, om het grootsche werk met eigen oogen te bezien. Op dien tocht wordt Jesaia hem tegemoet gezonden. „Ga heen,"dus luidt Jehovah\'s bevel, „tot Sebna, \'s konings huis- en schatmeester,en zeg tot hem: Wat hebt gij hier, of wien hebt gij hier, dat giju hier een graf doet uithouwen? Zie, de Heer zal u wegwerpen, datgij sterven zult en met uw heerlijke wagens een schandvlek zult zijnvoor het huis uws Heeren!" Tegelijk wordt hem aangezegd, dat de hoogwaardigheid, dusverdoor hem bekleed, van hem zal genomen worden, om die aan eenbetere te geven. „En Ik zal u afstooten van uwen staat en Ik zalmijnen

knecht Eljakim, zoon van Hilkia, roepen," en nu wordt vande overdracht en investituur dezer hofmeierij déze beschrijving ge-geven : „En Ik zal hem met uw staatsiekleed bekleeden en niet uwbandelier omgorden en uwe heerschappij zal Ik in zijn hand stellen,en hij zal de inwoners van Jeruzalem en der huize Juda\'s tot eenvader zijn, en Ik zal den sleutel van het huis Davids opzijnen schouder geven, en hij zal opendoen dat niemandsi uit e, en hij zal sluiten dat niemand opene! Keeds uit deze gegevens blijkt ten duidelijkste, dat er, de koningalleen uitgezonderd, niemand grooter in het rijk was dan de hof-meier. Er wordt uitdrukkelijk gesproken van een „koninklijke heer-schappij" hem toebetrouwd; van hem wordt gezegd, wat eigenlijkslechts van den koning zelf gold, „dat hij den

kinderen van Jeruzalemen den inwoners van .Tuda tot een vader zijn zou I" Zijn oordeelen beslissing staat voor gansch het koninkrijk met \'s konings eigenban of toelating gelijk. Zijn officiëele titel was: „De man van hetgansche huis!" en zoo hoog werd zijn ambt in ecre gehouden, datsoms \'s vorsten eigen zoon, als erfgenaam der koninklijke familie,gelijk in Jesaia\'s dagen, tot deze hooge waardigheid zich roepen liet. Toch is ook hiernieé de rijke inhoud van het heerlijk beeld nog niet



49 blootgelegd. Eerst een scherper bezien van de beide termen Huis enSleutel kan hiertoe leiden. \'s Konings huis omvatte in de rijken van het Oosten meer dan inonze residentiestad \'s vorsten paleis, \'s Konings burchtslot was destijds,en is veelszins in het Oosten nog, het levend middelpunt van geheelhet rijk; \'s rijks vastigheid en plaats van verweer. In\'s vorsten kasteelgaat schier geheel zijn residentie op. Het is het middelpunt in zijnpaleis, dat paleis het middelpunt zijner koningsstad, die koningsstadhet centrum van geheel zijn rijksbewind. Macht over dat burchtslotvalt met macht over geheel het koninkrijk schier volkomen saam. Zulk een koninklijk burchtslot. was meestal tevens schatkamer vanden vorst, en daarmee schatkamer des lands, wijl geheel het rijk alsprivaat bezit van

den drager der kroon werd geacht. Naast de feest-zalen waren schatkamers gebouwd en schatkelders uitgegraven, en dewinst van den handel en de rijke geschenken der komenden, werdenmet den koninklijken cijns over tributaire volken en de krijgsschattingvan eigen landzaat in \'s konings burchtslot bewaard. Schatkamer en tuighuis grensden\' meest aaneen. Waar \'s vorstengoud bewaard werd, vond men meestal ook het arsenaal, de wapen-kracht des lands en zijn macht tot verweer, onder \'s koningshoede weggeborgen, tot nieuwe krijg het zwaard weer uit de scheedetoog, of nieuwe samenzwering tot betooning noopte van geweld. Eindelijk, in \'s konings doorluchtig kasteel was meestal ook detoegang tot den kerker. Ook te Jeruzalem weet men dat Jeremiabewaard werd in

\'s konings voorhof, in bewaring zijnde met allestaatsgevangenen des rijks. Geen wonder dat een vorstelijke kolonie, van zulk een omvang,met zulk een schat in zich en van zoo beslissend gewicht, geen vredehad met een open ligging in het vlakke veld. ?Ze was daarom schieraltijd een versterkte plaats, een hooggelegen, omschanste citadel, tegenoverrompeling gevrijwaard en door natuur en kunst als om strijd on-neembaar gemaakt. De muren, die deze veste omliepen, boden slechtsdoor poorten een toegang, en het waren op hun beurt wederom depoortsleutelen, die geheel het burchtslot afsloten of openden. Drager dezer sleutelen te zijn was derhalve eenvoudig bekleeder tezijn van het hoogste vertrouwen. Met die sleutelen in de hand immershad men den toegang tot \'s vorsten

persoon en schat en oppermacht,en zag men zich de veiligheid en zekerheid toebetrouwd van \'s vorstenpersoon en rijksveste, d. i. van het middelpunt des gansenen lands. Dit nu koos de H. Schrift als beeldspraak voor de dingen desKoninkrijks. Een Hemclburcht beantwoordde aan het burchtslot der Oosterschevorsten, en voorts vond men schier eiken trek van gelijkheid terug. Ook het rijk der hemelen heeft zijn middelpunt. Dat middelpuntvindt het in zijn Koning, in den persoon des Vorsten, in het wezen 4



50 zijns Gods. Van dit middelpunt straalt de macht uit, maar toch blijftde Hemelburcht begrensd. Hij heeft zijn toesluiting en ontsluiting.Er is een heilige grens, die aanwijst waar hij niet is. Daar binnenis de heilige plaats van \'s Heeren machtigste en meest doordringendeen sterkst uitstroomende tegenwoordigheid, en om zijn troon is tevensde schatkamer des ganschen rijks, waarin opgetast liggen alle schattender gerechtigheid, der genade, des heils en der heerlijkheid, de buitvan den vijand en de cijns der onderworpenen, de offergave der toe-wijding en de hulde der aanbidding. Aan die schatkamer paart zichook voor dien Hemelburcht het arsenaal der geestelijke krachten. Ookin dit rijk moet elk middel ter verweer uit den koninklijken burchtgehaald. Hij is ons schild en ons

rondas, de goede en nietgiftigepijlen komen in onzen pijlkoker van boven. Vandaar dat ook dezeburcht een omheining, een omwalling en omschansing heeft, dat hijommuurd en bevestigd is. Ook de Koning der koningen is bedektvoor den schaamteloozen blik van den indringer. Ook de schat deshemels ligt niet ten roof bereid. Ook aan het geestelijk wapentuigmag de hand niet geslagen, tenzij krijgseed van trouwe ons aan denKoning van het Godsrijk verbindt. Hieruit vloeit van zelf voort, dat ook de toegang tot den rijkszetelvan dit koninklijk gebied des hemels niet openligt voor den inbreker,maar slechts gevonden wordt door de poorte, en dat die poortewederom zich niet ontsluit dan voor de mysterieuze macht derSleutelen. Die macht is ook in \'t Godsrijk toebetrouwd aan Eén die

bovenalles is, die door den Koning over heel zijn huis is gesteld, diekoninklijke macht als Hij bezit, ook den volke met Hem ten Vaderwil zijn, en naar het beeld in Uzzia\'s dagen zelf is \'s Konings eigenZoon Dien Zoon is gegeven de „sleutel" van het burchtslot, dat ookhier met den naam van „Huis Davids" bestempeld wordt. Niets komtuit dat huis en niets genaakt er toe, dan door zijn toelating ofwering. Geen schat der genade, die ons toevloeit, of Hij liet zedoor. Geen bescherming die ons deel werd, of Hij opende ons dedeuren van het arsenaal daar boven. Geen zalige toegang en ont-moeting in den gebede, of Hij was het die ontsloot. Maar zoo danook, geen ingaan eens in heerlijkheid, of de sleutelmacht des Zoonsheeft ontsloten, geen dolen in eeuwig verderf of er is

geslotendoor Hem. Naar de „sleutelen" noemt Hij zelf die ontzettende, die zaligende,maar ook verpletterende macht. Geen grendel, geen klink, geen slag-bout wordt geteekend, maar alleen de afsluiting door de sleutelen. De sleutelen, dat zijn de middelen, die met de minste inspanningde sterkste macht werken. De sluitingswijs waarbij \'s menschen handhet minst, zijn rede het krachtigst werkt. De manier van sluiten enopenen, die den mensch het meest als mensch, in zijn geestelijke



51 macht en heerschappij teekent. En daarom van „sleutelen des hemel-rijks" spreekt ook de Christus, wijl het de koninklijke majesteitdes Geestes is, die zich in. de sluitingswijs van dit Koninkrijkopenbaart. IV. DB SLEUTELEN AAN DE GEMEENTETOEVERTROUWD. Voorwaar, zeg Ik u, al wat gij op de aardebinden zult, zal in den hemel gebonden zijn. Matth. 18 : 18. De Christus heeft macht. Hem is gegeven alle macht. De Hem ge-geven macht omvat den hemel en de aarde. En die macht oefent Hijuit, niet als de eeuwige Zone Gods, maar als Godmensch, ten hemelaan de rechterhand des troons gezet, in ons vleesch, als ons Hoofd,ons ten Voorspreker. Die macht gaat niet slechts over de voorbijgaande dingen, maarook over het eeuwig\'blijvende. Hij heeft macht zalig te

verklaren enzalig te doen worden. Wien Hij buiten het rijk der heerlijkheid sluit,die blijft er eeuwig buiten. En zoo ook, wien Hij den toegang totdat rijk opent, dien houdt geen macht van mensch of Satan er uit. Geen willekeur is die macht. Ze wordt geoefend naar vaste wet,naar on wrikbaren maatstaf, en die maatstaf is de persoon van Christuszelf, of wil men, die wet, die maatstaf is in Christus verpersoonlijkten belichaamd. Ge wordt aan Hem gemeten. Uw levensverband metden Christus sluit in het Koninkrijk of er uit. Toch is deze macht geen werking als der natuurwet. Ze werkt metbewustheid. Haar uiting is een daad. De oefening dier macht spreektzich uit in een besluit, en dit besluit van den Christus is, om zijngebondenheid aan den Vader, eensluidend met het besluit van

Godseeuwigen raad. Juist echter wijl de Christus deze macht oefent niet als de ZoneGods, maar als Middelaar, is ze niet. bepaald tot Hem, in onder-scheiding van zijn Gemeente gedacht. De Christus en zijn Gemeente zijn één. Hij het Hoofd, zij hetLichaam. Derhalve onafscheidelijk met Hem één. Uit Hem geworden,door Hem geleid, van Hem bezield. Paulus gaat zelfs zóó ver vande Gemeente, in verbinding met haar Hoofd gedacht, den Christuste noemen. De macht waarover het hoofd beschikt, is ook ter beschikking van



52 het lichaam, zoolang de werking van het een op het ander normaal is. Zoo ook hier. De macht van den Christus is ter beschikking van zijn Gemeente,voor zoover in beider verband de profetische bede verhoord is:„Opdat zij allen één zijn mogen, zij in mij en ik in U!" Daarom van Christus en van de Gemeente éénzelfde uitspraak inde Schrift. Hij Koning, — zij koningen met Hem. Hij Priester — zij met hem tot priesters gezalfd. Hij profeet, — zij met Hem tot profeteeren geroepen. Hij fiods Zoon, — hunner het kindschap. Hij tot lijden geroepen, — zij met Hem. Hij in heerlijkheid ingaande, — ook hunner die heerlijkheidvoor eeuwig. En zoo ook: Hij de zonde vergevend. Van haar: „Zoo gij iemands zonde vergeeft, dien zijn ze vergeven!" Hem de sleutelen des hemelrijks toebetrouwd.

En zoo ook tot haar het woord uitgaande: „En u zal Ik gevende sleutelen des hemelrijks." Dusver vloeit alles vanzelf. Geheel de Schrift is onze getuige, enJezus\' woord zoowel als het woord zijner Apostelen bevestigt slechtswat reeds aan Mozes en de profeten, als toekomstige luister van hetGodsrijk was geopenbaard. Slechts worde vastgehouden, dat aan den band met Christus hetal gelegen is en in dien band alleen zijn recht en waarheid heeft. Dit blijkt uit het drietal uitspraken des Heeren, die over dit ver-leencn van goddelijke volmacht handelen. Mattheüs 16 : 19 wordt de toezegging: „En Ik zal u geven desleutelen des hemelrijks," — gedaan na de belijdenis van den discipel,waarin die band met Christus profetisch werd aangeduid. Johannes 20 : 22 volgt de

machtsbekleeding: „Zoo gij iemandszonden vergeeft, dien zijn zij vergeven," — eerst na de roeping tothet apostolaat: Gelijkerwijs de Vader Mij gezonden heeft, zoo zendIk ulieden," waarin die band in hoogsten zin (/eleyd\'werd. Vooral echter wijzen we op Mattheüs 18 : 18. De macht daar ter plaatse verleend in het plechtig woord: „Voor-waar zeg Ik u: al wat gij op aarde ontbinden zult, zal in den hemelontbonden wezen," — wordt op den voet gevolgd door de heiligebelofte van Jezus\' tegenwoordigheid in zijn Gemeente, waardoor deaard van dien band wordt gekenteekend. Immers, wat volgt? „Wederom zeg Ik u, waar twee van u samenstemmen op de aarde



53 over eenige zaak, die zij zouden mogen begeeren, die zal hun ge-schieden van mijnen Vader, die in de hemelen is." En deze ontleding van de geschonken macht wordt verklaard inwat dan onmiddellijk komt: „Want waar twee of drie vergaderd zijn in mijnen naam, daarben Ik in het midden van hen." Geen begeeren dus naar willekeur, maar een begeeren dat standhoudt, nadat men in den naam van Jezus is ingegaan. Niet alleen,zoo dat de ander er buiten staat, maar zoo dat men, beiderzijds indien naam zich verplaatst hebbende, met geheel zijn wezen in diennaam besloten, elkander in Christus ontmoet. En waaruit vloeit dan de kracht, die ter beoefening van de machtonmisbaar is? Uit Hem! „Daar ben Ik in hun midden!" Geen toezegging derhalve aan den enkele. Steeds is van

de Gemeentesprake, \'t zij dan in haar uitgebreidsten kring, hetzij in kleiner kringsaamgetrokken. Toch moet er altijd een veelheid zijn. Tres faciuntcollegium, drie maken een vergadering uit," zegt een volkswoord. Endaarom „waar twee of drie te zaam zijn" werkt de macht. Daar werkt ze, op één voorwaarde: dat het zijn in den naamvan Jezus volle waarheid zij en de levensband met den Christusvolkomen normaal werke. Ter verduidelijking passen we dit eerst op de Gemeente in denhemel toe, op de Gemeente die reeds zegepraalt, en die eerst methen die op de aarde zijn of komen zullen, de ééne, volle, rijkeGemeente, de gemeente van den Zone Gods uitmaakt. Op dit samenhooren dezer drie legge men den nadruk. De Gemeente was op aarde, is op aarde en zal op aarde zijn.

Eris een Gemeente die reeds kwam en ging; er is een andere Gemeentedie thans op aarde leeft; en er komt nog een derde Gemeente, die*op aarde zal zijn, als de thans levende den strijd heeft voleind. Toch vormen deze drie slechts de ééne Gemeente van den Christus. Nergens is een scherpe grenslijn. Elk kind Gods heeft geroepenen ten leven gekend, die hem voor-gingen in de ruste, terwijl hij nog bleef. En evenzoo zal het in. deeeuwigheid blijken, dat we op aarde reeds verkeerd hebben metouden en jongen van dagen, die, nog verre van het Koninkrijk toenwij hen kenden, na ons heengaan zijn toegebracht tot den Heere. Niet drie stroomen maar ééne Godsrivier, waarin elk kind Godaeen waterdrop vormt, geboren uit den dauw des dageraads. Niet één dag is er, dat men

zeggen kan: „Heden is de Gemeenteop aarde, wat ze gisteren was;" want eiken dag worden er omgeroepenen groepen; sterven er kinderen Gods weg en worden er kinderendes Koninkrijks geboren. In dat eenheidsgevoel zong de kerk van Christus haar „Te Deum:"



64 „Door heel uw Kerk wordt steeds daar boven, hier beneden,„In strijd en zegepraal uw groote naam beleden!" Toegepast op de Gemeente die reeds verscheidde, geldt de haarverleende en toekomende macht in onbeperkte volheid. Twee dier gezalieden voor den troon kunnen niet, kunnen nooitanders dan „in den naam van Jezus" zijn. Met zijn majesteit, genadeen geest is de Middelaar onafgebroken in hun midden. Hun biddenvloeit uit Hem en keert tot Hem: wat gebeden werd, geschiedtderhalve vanzelf. Dies hebben ze macht. Macht over het schepsel,macht over de engelen, macht over den Sathan en zijn rijk. Zestrijden onder hun koning, niet als schimmen wezenloos maar alsgezaligde geesten werkelijk. Hun zegepraal is niet, dat het rusten opde lauweren reeds inging, —

dat komt eerst na het tenietdoen vanden laatsten vijand — maar duidt aan, dat hun bidden strijden, en hunstrijd altijd overwinlijk, onweerstaanbaar, zegepralend, triomfeerend is. Nog niet de heerlijkheid, maar wel de glorie der geestelijke, dernooit feilende, der heilige macht. Dit nu geldt niet van de Gemeente op aarde. Voor haar is de band met den Christus niet normaal, althansniet onafgebroken. Stellig niet in al haar leden. Toch is de bekleeding met macht zeer bepaaldelijk aan de Gemeenteop aarde gegeven, en juist die straalbreking van het licht in hetstroombed der aardsche onvolkomenheid misleidt veler oog. V.INDIVIDUALISME EN SOLIDARITEIT. Het Koninkrijk der hemelen is nabrj gekomen.Matth. 4 : 17. Er is door den Christus een macht in den schoot der

menschheidneergelegd, en, tenzij men wanen mocht, dat deze macht met dendood van het toen levend geslacht vervallen ware, behoort dus ge-vraagd, niet slechts waarin die macht bestaat, maar ook bij wienzij berust. 7a is op aarde. Wat is ze? Waar, bij wien berust ze? Van de ver reikende strekking dier beide vragen zijn we ons tenvolle bewust, en allerminst met luchthartigen zin komen we tot haarbeantwoording. We zien in, dat in het antwoord op deze beide vragen de practische



55 tegenstelling tusschen Rome en het Protestantisme eenerzijds, enanderzijds tusschen Protestantisme en Modernisme schuilt. Het bleef ons geen geheim, dat aan het antwoord op deze kortevragen het verschil hangt tusschen de critische en de mystiek-Gereformeerde richting. We komen er voor uit, dat het bandeloos individualisme, dat eenelk tot het leggen van eenen brug verleidt, geoordeeld of te kweekenis, naarmate men de Sleutelmacht wegguichelt of in werkelijkenzin vat. Of liever nog, om bij deze uitheemsche merken de ziel niet op tehouden, we zien met volkomen helderheid in, dat de betrekking derziel tot haar Heer, zijn Woord en Sacrament, dat de verhouding vanstaat en kerk en cvenzoo de heerschappij van godsvrucht en vromenzin in school en wetenschap, op

afdoende wijze bepaald, zoo nietuitsluitend beheerscht wordt door de Sleutelmacht\\ die Christus heeftverleend. De vraag naar leervrijheid of leerband, naar actieve of irenischeneiging, naar reorganisatie of constituantie, naar vrij beheer of ge-bonden regeling, is slechts een vorm, waarin telkens opnieuw de alles-beslissende vraag voor ons treedt: Zijn we leden, door de macht vanhet lichaam beheerscht, of staat elk op zichzelf? Natuurlijk: op zichzelf staat elk tenzij er een macht zij die deenkelen saambindt. Slechts een meerdere kan die macht opleggen.Christus alleen is die meerdere. Alleen door de Sleutelmacht dieHij ons toebetrouwde, kan derhalve van eenheid en onderwerpingsprake zijn. Op dien grond achten we ons gerechtigd tot de verklaring, datmen lang genoeg over de

plechtige betuiging van Jezus, betreffendedie Sleutelmacht heeft heeng?lezen, en dat zoowel de nood der kerk,als eerbied jegens Gods Woord ons nopen moet, met deze machts-toezegging des Heeren even heiligen ernst te maken als met zijnscheppingswoord van den Doop. Vooraf is daartoe juiste omschrijving van den term, „het Koninkrijkder hemelen1\'1 onmisbaar. Is er sprake van macht, die in de „Sleutelenvan dit Koninkrijk" haar afbeelding vindt, dan behoort scherp onder-zocht te zijn, wat met dit „Koninkrijk der hemelen" wordt bedoeld. Johannes de Dooper, zoowel als Jezus, treden op met de aan-kondiging, dat dit Koninkrijk nabij is. „Bekeert u," dus luidt deheilige dagorde, straks ook op der discipelen lippen gelegd. (Matth.10 : 7): „Bekeert u, want het Koninkrijk der

hemelen is nabijgekomen.\'\'\'\' Hoe is deze aankondiging te verstaan? Bedoelt de Schrift, dat inden jong sten dag het Koninkrijk openbaar zal worden, of dat hetreeds geopenbaard is bij Jezus\' komst in het vleesch? Het feit dat sinds reeds achttien eeuwen verliepen, staat deze op-



56 vatting niet in den weg. Ook van \'s Heeren wederkomst toch wordtdoor den Christus zoowel als door zijn Apostelen op den toon dersterk gespannen, onverwijlde verwachting gesproken, die verre vanvergissing te verraden, eer onmisbaar kenmerk is van helder, veer-krachtig geloof. De gelijkenis, ons in Lukas 19 meegedeeld, schijnt zelfs voor dezeopvatting te pleiten, want aanleiding tot haar uitspreken gaf de waander discipelen „dat het Koninkrijk Gods openbaar zou worden," endien waan bestrijdt de Heere uitdrukkelijk, verwijzend naar zijnwederkomst op de wolken. Toch is hiermee de aankondiging van het nabij zijn des Koninkrijksniet uitgeput, mits men den zin van dat woord slechts niet in eenafgetrokken begrip late doorvloeien. nationalistische prediking, invloed der

wijsbegeerte en een valsch,aan de Schrift vervreemd spiritualisme hebben ons gewend, onder„Koninkrijk der hemelen" niet veel meer te verstaan dan het „rijkvan waarheid en deugd," het „rijk van liefde, licht en leven." Zóó opgevat, mist echter .Tohannes\' woord zoowel als dat van denHeere zelven allen zin. Immers, waarheid en deugd, licht zoowel alsliefde was op aarde geweest ook vóór zijn verschijning, en men moetwel een zonderlinge voorstelling van de geschiedenis vóór Christushebben, zoo men ze tot aan zijn optreden van deze heerlijkhedenverstoken waant. Doch niet alleen de geschiedenis, ook den godsdienst komt menhiermee te na. Het is dezelfde feil, als waarin het half-geloof vervalt,dat ten spijt van onze Gereformeerde vaderen, alle rechtzinnigheid inhet

aangezicht slaat en prediken durft, dat de Christus door zijnofferande den Vader tot barmhartigheid zou hebben bewogen. Aan deeere Gods doet deze voorstelling te kort. Hij is de Onveranderlijke.Hij wordt niet „de ontfermende Liefde," maar is dit van eeuwigheid.Niet Hij wordt Vader door den Zoon, maar de Zoon is wat Hij iskrachtens de eeuwige onveranderlijke wezenheid des Vaders. Niets is derhalve op geestelijk gebied ooit geworden. Alles is, wathet is van eeuwigheid. Noch Eethlehem, noch Golgotha, noch het geopend graf scheppeneen goddelijk iets, dat eerst door hen begint te bestaan. Zij zijnslechts de openbaring, de ingang in de werkelijkheid van wat eeuwigwas in en bij God. Althans in onze Kerk moet deze belijdenis met hand en tand wor-den vastgehouden. Ze

hangt op het innigst met de erkentenis vaneen „Besluit" in den Eeuwige en van zijn „onveranderlijken Raad"saam. Een scheuring tusschen Oud en Nieuw Verbond als men predikenwil, is op het Gereformeerde erf contrabande. Het zuiverst, heerlijkstidealisme is steeds door onze vaderen beleden. De naam Jehovahreeds is onweerlegbaar protest tegen zoo onware prediking.



• 57 Het „nabij komen" van het Koninkrijk kan dus nooit beteekenen,dat waarheid, liefde en gerechtigheid, voor de vromen des OudenVerbonds verborgen, door Jezus\' komst aan deze wereld zouden ge-schonken zijn. Dan zou slechts gekomen zijn, wat er reeds was ende scherpe insnijding door de vleeschwording in de geschiedenis dermenschheid gemaakt, zou onverklaarbaar zijn. Evenmin mag ondersteld, dat het Koninkrijk in Christus der wereldnabij gekomen, door zijn optreden op aarde gesticht is in absolutenzin. Met en in Hem is slechts tot deze aarde gekomen en voor dezewereld ontsloten, wat van eeuwigheid reeds bestond en bij God was. Met de algemeene begrippen van waarheid, liefde en gerechtigheidvorderen we dan ook niet, en dan eerst valt er licht op Jezus\' aan-

kondiging, zoo we nadruk leggen op het woordeke „Koninkrijk." Wat dusver voor de wereld slechts begrippen, droombeelden, af-getrokken idealen waren, zal nu voortaan in een rijk van j]er.soon-lijkheden, in den éénen persoons des Koninys saamgebonden, zijnopenbaring erlangen in en voor den mensch. En evenzoo, wat dusver voor den hemel nog in Gods raad beslotenwas geweest en slechts als kracht, niet als wezenheid openbaar wasgeworden, zal nu beginnen te ontluiken, zal van nu aan zich ont-plooien, in het leven uitkomen, tot een rijk der heerlijkheid zichaaneensluiten en in dat rijk als uit een middelpunt uitstralen vanzijn Koning, Jezus\' aankondiging: „Het Koninkrijk is nabij," is dus niet eenveroordeeling van wat echter Hem ligt, als brak eerst met zijn vleesch-wording de

glans van licht en liefde door. Dit kan niet, wijl Hij als het Woord, steeds in die wereld schoolen in haar duisternis zich wikkelde. Veeleer ligt hierin de rijke volheid van des Doopers profetie: Watdusver uiteengespreid en verstrooid lag zal nu saamgroeien tot éénrijk; wat dusver ledig ideaal was, zal nu kracht en leven worden inmenschelijke persoonlijkheid, naar den eisch van zijn hemehchen oor-sprong; en evenzoo, wat dusver krachteloos wegzonk, zal nu tot eereen macht komen door de glorie zijns Koninys. Zoo opgevat laat men het Oud Verbond in zijn waarde, verlaagtmen de profeten niet tot dwepende zonderlingen, en verklaart zichtoch, waarom in het Oud Verbond schier nergens, in het Nieuw opschier elke bladzijde van „het Koninkrijk der hemelen" sprake is. In Israëls dagen

werd het beeld, de schaduw van dat rijk, in deTheocratie gezien en zijn wezen door het geloof gegrepen. Na Israëlsondergang wijkt die schaduw, wijl het wezen gekomen is, en is nietmeer het wezen, maar de heerlijkheid voorwerp des geloofs.



58 VI. HET KONINKRIJK NU REEDS OP AARDE. Het Koninkrijk Gods komt niet met uitwendig gelaat, j|uiaar) js binnen ulieden.Luk. 17 : 20, 21. Twee reeksen van uitspraken loopen in onze Evangeliën en in deBrieven der Apostelen naast elkander. Eenerzijds heet hrt, dat hetKoninkrijk er is, maar ook wordt anderzijds met niet* zwakkerbeslistheid uitgesproken, ddt het nog komen moet, lleeds te duidelijk om uitlegging te eischen is Jezus\' eigen woordtot de Earizeén: Zoo is dan het Koninkrijk Gods tot ugekomen (Matth. 12 : 28), een uitspraak slechts in omgekeerdenvorm herhaald in dat andere woord: „Daarom zeg Ik u, dathet Koninkrijk Gods van u zal weggenomen worden"(Matth. 21 : 43). Nog krasser, zoo men wil, is de uitspraak waarmeeMarkus zijn negende hoofdstuk

begint: „Voorwaar, Ik zeg u, dat ersommigen zijn van degenen die hier staan, die den dood niet zullensmaken, totdat zij zullen hebben gezien, dat het Koninkrijk Godsmet kracht gekomen is." Van die daar stonden is de laatst gestorvenesinds eeuwen verscheiden; het moet dus eeuwen lang reeds „in krachtgekomen zijn." Evenmin wordt over het aanwezig zijn van hetKoninkrijk twijfel gelaten door de anders zoo raadselachtige spreuk:„Van de dagen van Johannes wordt het Koninkrijk der heme-len geweld aangedaan" (Matth. 11 : 12). En wil men ook ditnog: de Apostel van Tarsen aarzelt niet over het arbeidsveld vanColosse en de geroepenen uit de heidenen te schrijven, dat hij zichgevoelt als een arbeider in het Koninkrijk Gods (Col. 4:11). Dat het Koninkrijk der hemelen op aarde

aanwezig is, staatderhalve vast. De afgedoolde van geest moge er toe komen, het merguit deze woorden te boren, om niets dan het holle geraamte van„deugd en plicht" over te houden, den Christen is dit spelenmet de Schrift ongeoorloofd. Eerbied mag en moet van hem voor deuitspraken eener openbaring gevorderd worden, die voor echt envalsch op Christelijk terrein oppermachtig, met aller toejuiching, beslist. Toch wordt de andere reeks hierdoor allerminst opgeheven. Eerbiedvoor de Schrift heeft niet wie slechts een deel, en wel een eiyen-machtig gekozen deel van haar uitspraken aanvaardt. Ze is wat ze isen wil voor wat ze is genomen zijn. In het oogenblik uwer machtigsteontplooiing in de vrijheid zult ge toch haar woord laten staan, datgij zonder den Christus niets doen

kunt; en omgekeerd, als ge weg-zinkt in de diepten der aanbidding, op welker bodem de troost der



59 eeuwige verkiezing rust, dan moet toch, zonder de innerlijke harmoniete breken, haar eisch voor ons volle gelding hebben, dat wij werkenmoeten, werken onze eigen zaligheid, eene zalige vrucht uit vreezenen beven gerijpt. Ook de andere reeks moet hier dus aangewezen. Het Koninkrijkis er, maar ook, het is er nog niet, wijl het noy moet komen. Metnadruk, schier vóór alles, wordt den bidder de bede nog op de lippengelegd: „Uw Koninkrijk kom e!" Gewraakt en weersproken wordtde meening der jongeren, dat het Koninkrijk reeds terstondzou openbaar worden (Luk 19 : 11). In de Apocolyptischeteekening die bij Mattheüs het lijdensverhaal voorafgaat, komt datKoninkrijk voor als een toekomstige erfenis: „Beërft het Konink-rijk, dat u bereid is van de grondlegging der

wereld"(Matth. 25 : 34). Het is des Vaders welbehagen ulieden het, Konink-r ij k te geven (Luk. 12:32). De Christus verordineer t, beschiktdus als iets toekomstigs, aan zijn jongeren liet Koninkrijk (Luk. 22 : 29).„De rechtvaardigen zullen blinken als de zon in het Koninkrijk desVaders" (Matth. 13 : 43;; en Paulus, die door den Geest sprak, bidthet zich zelven toe, dat zijn Heere en grootmachtige Koning „hembeware tot zijn hemelsch Koninkrijk" (2 Tim. 4 : 18). De laatste reeks brengt haar uitlegging met zich. Daar twijfeltniemand aan, die aan de Schrift niet twijfelt, of het Koninkrijk datkomt, doelt op den Christus, komende in zijn glorie, met zijn heiligeengelen, om de heerlijkheid te doen uitbreken en de gouden kronenaan alle mensch te reiken, die geleefd heeft uit zijn dood. HetKoninkrijk

dat komt, •— wie tast het niet voetstoots? — dat is\'s Heeren wederkomst op de wolken, als alle oog Hem zien zal, devoleinding der eeuwen, de ingang in het storeloos Hallelujah, hetuitrijden ter overwinning en ter heerschappij van Hem, die op hetwitte paard gezeten, den naam in de lendenen gedreven draagt, diehem noemt als het Woord Gods. Slechts blijft de vraag, hoe daarmee de eerste reeks van uitsprakente rijmen zij. Oplossing geeft de Heere zelf.            ^^ Zijn Koninkrijk, voert hij Eome\'s landvoogd met kalmen ernsttegemoet, is niet van deze wereld (Joh. 18 : 36). Het komt wel nureeds, maar gekomen blijft het toch schuil, want het komt niet metuitwendig geloot (Luk. 17 : 20), het heeft zijn terrein en domeinniet in de zichtbare heerlijkheid van dit nu in gang zijnd, voor

alleroog in glans en glorie blinkend leven: zijn domein ligt in het levenachter dat schitterend gordijn: het Koninkrijk Gods is binnen ulieden(Euk. 17 : 21). Zoolang ge de gave mist om door dat gordijn heen,achter dat scherm om te zien, ziet ge dus ook van dat Koninkrijkniets. Tenzij iemand wedergeboren wordt uit water en geest, hij kanhet Koninkrijk Gods niet zien (Joh, 3 : 3). Het mist tot streeling



60 van de onwedergeboren natuur letterlijk alles, want kortweg moetbetuigd, dat vleesch en bloed het Koninkrijk Gods niet beërven zullen(1 Cor. 15 : 50), dat het spijs noch drank is (Rom. 14 : 17) enzelfs zich niet naar het tweeslachtig gebied der klanken laat neer-trekken, want dat het Koninkrijk Gods niet gelegen is in woorden(1 Cor. 4 : 20). Scherp en duidelijk loopt dus het dubbel spoor uiteen. Het Koninkrijk dat nog komen moet, is met uitwendig gelaat, metden glans der krone, stralend in eeuwig diepe heerlijkheid. Het Koninkrijk dat er is, binnen in den mensch, is slechts voorden ingewijde waarneembaar, en verschilt in geaardheid van hetleven dat de wereld leeft. Toch were men misverstand. De tegenstelling mag niet zoo opgevat, als ware het geestelijkkarakter kenmerk w?l

van het Koninkrijk dat er is, maar niet vanhet Koninkrijk dat komt. Integendeel. Geestelijk blijft zijn aard, maarnu derft dat geestelijke nog zijn uitstraling in het zichtbare. Totsymbool heeft het hier nog het kruis, ontvangt het daar eerst dekroon. En evenmin geve men de voorstelling ingang, alsof het Koninkrijkdat komt w?l, dat er is niet waarneembaar zou zijn, een dwaling,waarin men zoo licht vervalt door de valsche tegenstelling van uit-wendig en inwendig Koninkrijk. Slechts zooveel is met de onzichtbaar-• heid van het reeds gekomen Koninkrijk uitgesproken, dat de schoon-heid dezer wereld geen voertuig voor zijn heiligheid kan zijn, dathet deswege achter den schijn dezer wereld schuilt en slechts waar-neembaar is voor dengene, wiens oog door dien schijn leerde heengluren.

Het is van belang hierop te letten. Immers, houdt ge niet onverbiddelijk vast aan een feitelijk nureeds op aarde bestaand Koninkrijk van Christus, dan verlokt menu, eer ge het weet, om voor dat Koninkrijk „heerschappij" te schrijven,en in plaats van den Christus u „zijn geest" te denken. Van de„heerschappij van Jezus\' geest" tot zeker „veldwinnen van geloof,hoop en liefde" is de schrede nauwelijks waarneembaar, en uwsondanks hebt ge uw Christelijke belijdenis uitgewisseld voor afge-trokken begrippen van deugd. Zoo went de geest er aan, om hetKoninkrijk van Jezus steeds in oneigenlijken, steeds in overdrachte-lijken zin op te vatten; dit ook te doen waar die overdrachtelijkezin eenvoudig onzin wordt, en ten leste zelfs in de Apocolyptischeredenen des .Heeren een

tegenschriftuurlijke vergeestelijking toe telaten, die werken moet, wat ze in de Gemeente allengs had gewerkt;een volkomen afsterven aan de hoopvolle verwachting van Jezus\'wederkomst op de wolken. Dit mag niet. Tegen zoo verregaande misleiding, tegen zoo slinksche ontfutseling



^v\':;\'\'":--r\'"\'^\';^^"\';?\'\'\' "*\'> *"--:-:\' van een der heerlijkste troostgronden van ons Christelijk geloof moetbij eigen hart gewaakt en voor anderer hart gestreden. Hond daarom vast aan wat de Schrift zegt en neem het zooals zehet zegt. Niet geestelijker en niet anders, maar gelijk zij het u betuigt. Nu reeds op aarde het Koninkrijk des hemels. Niet <en Koninkrijk,niet een afschaduwing van het Koninkrijk, maar dat Koninkrijkzelf. Het Koninkrijk dat is en eeuwig blijft. Datzelfde dat eens inheilige glorie schitteren zal, als de eeuwige morgen komt. Maar met dat al, hoe diep ook nog schuilend, een Koninkrijk, eenKoninkrijk nu reeds, een rijk met een Koning, aan dien Koninghangend, door dien Koning beheerscht, bezield, beschermd. Niet een denkbeeldig rijk van oorspronkelijke liefde en

onpersoonlijkleven, maar een rijk, waarin aan den Persoon, in wien alle ge-heiligde persoonlijkheid wortelen moet, als Stichter, als Drager, alsVorst in heel het rijksgebied de hulde des lofs en der eerbiedingetoekomt. Niet zulk een, wien de deugd en de liefde wordt omge-liangen als het purperkleed, dat Hem tot Koning wijden zal, maareen Koning, die uit zich zelf de liefde voortbrengt, uit zijn Konings-hart het leven vloeien doet, en uit den glans „zijner zilveren hairen"het licht doet wellen voor ons hart. Keeds twee wegen zijn hiermee afgesloten. Vooreerst de weg naar Home. De zichtbare Kerk met het Godsrijk gelijkstellend, komt Home inonverzoenlijken strijd met het Schriftwoord, dat een Koninkrijkproclameert „nog niet met uitwendig gelaat. Maar ook afgesneden de weg naar het

door en door EoomscheModernisme. Immers het Koninkrijk van Christus in een rijk van onpersoonlijkeideeën oplossend, heeft het Modernisme voor goed gebroken met deSchrift, die uit de persoonlijkheid van Christus leeft en van zijnpersoon het al afhankelijk stelt. VII.B E L IJ D E N. Het heeft den Heiligen Geest en ons goed-gedacht.                               Hann. XV : 26. Het Kijk der hemelen, hoewel niet komend met uitwendig ge-laat noch van deze wereld zijnde, is niettemin, gelijk we zagen, reedsin deze wereld openbaar; openbaar als Koninkrijk; als Koninkrijkder hemelen waarneembaar. Kome het al met vollen luister eerst bij



62 \'s Heeren tweede komst, toch moet nu reeds op aarde zulk een ver-schijning van dit Koninkrijk aanwijsbaar zijn, dat wat eens komtmet den jonasten dag, in het bestaande geworteld zal blijken. Er kan noch mag derhalve sprake zijn van een „op zichzelf staan,"een drijven op eigen wieken, een in geestdrijverij zich van allenafzonderen. Men heeft met den Christus niet van doen, tenzij meneen Rijk wille, een Rijk zoeke, en zich bewust zij door oorsprongen bestemming tot een Rijk te behooren. Niet om een afgetrokken begrip van „zaligheid," niet om over-spannen idealen van heilige vreugde, niet om een veilig loevluchts-oord aan gindsche kusten, gaat de wedloop, maar om den ingangin het Koninkrijk. Niet als bedoelde de Schrift met dat Koninkrijkslechts een welgekozen vorm,

een geschikt beeld om ons de zaligheidvoor te stellen. Verre van dien. Het „Koninkrijk" is nabij gekomen,dan is hiermee verklaard, dat dit Koninkrijk het eigenlijke, hetwezenlijke, het voltooide is van wat \'s menschen hart ooit als zaligzich gedroomd kon hebben. Dan ligt hierin uitgesproken, dat er geenandere zaligheid, dan in den vorm van het Koninkrijk denkbaar is;dat dat Koninkrijk even vast bij ons behoort als wij voor datKoninkrijk geschapen zijn; dat slechts voorsmaak, nog niet het wezender zaligheid ervaren wordt, zoolang men in dat Koninkrijk nietinging, en dat derhalve in dit schijnbaar toekomstige beeld het allesafdoend karakter geteekend ligt. waarin voor alle heil en heerlijkheidhet pit schuilt en het kenmerk. Dit leidt vanzelf tot de Gemeente. De Gemende is de

openbaarwording van het Rijk van Christus opaarde. Ze vormt den grondtrek voor geheel het Christendom in zijnlevensontplooiing voor deze bedeeling. Aan de Gemeente \'ringt het al. De Gemeente i3 de gemeenschap van mensch en mensch, voorzoover ze in Christus vereenigd zijn. Het tegenovergestelde van het„op zichzelf staan." De niet door menschen gestichte, maar uit Christusgewrochte eenheid zijner belijders. Op haar wijst de Heer daarom onmiddellijk, zoodra er sprake komtvan de Sleutelen des Hemelrijks. „Op u zal ik mijn Gemeentebouwen.\'\'\'\' Ze zal niet uit zichzelve ontstaan, niet vrucht van menschelijkoverleg of willekeur des geloofs zijn. — Hij zal ze bouwen, tot zevoleind zij. Legging der grondslagen, optrekking der muren, vast-hechting van kroonlijst en

gevelspits, kortom, al wat tot het bouwenbehoort, zal de bouw voltooid zijn, van Hem gaat het uit, Hij doet het. Een Gemeente ontstaat niet doordat hier en ginds één bekeerdwordt tot het geloof en die eenlingen goedvinden zich saam te voegen.Ze is geen genootschap, noch vennootschap, geen vereeniging nochverbond, in den gangbaren zin dezer woorden. De Gemeente is eenkunstwerk van Christus.



63 Nog eer de geloovige zich zijns geloofs bewust wordt, heeft Christus,die zijn ziel bewerkt, reeds de plaats beschikt door hem in de Ge-meente in te nemen, en de gaven gereed gemaakt, die door hem derGemeente zullen toekomen. Naar het bestek behoort zulk een reedstot de Gemeente, is zij reeds in Hem, is Hij haar lid geworden, nogeer de geroepene tot belijdenis van den Christus voortschreed. Aan dit onuitwischbaar karakter der Gemeente houde men strengvast. Verlaagd tot een „vereeniging" van menschelijke vinding, derftze haar levenskracht, mist ze het eigenaardig Christelijk karakter enbereidt ze voor een modern conventikelwezen den weg. De Gemeente wordt niet door menschenhand in de geschiedenisgeplaatst, maar rust op een eigen pijler en klemt met een

eigenanker zich aan het verleden vast. Ze komt uit de diepte en komt van verre. Uit de diepte, want in de wedergeboorte, in het komen van zielenten leven uit den dood, in den wortel der uitverkiezing Gods, ritselthet levenssap dat haar bloei en vruchten waarborgt. Ze is eer ze zichtbaar wordt in de diepte der geesten reeds aan-wezig, en wierd eer ze te voorschijn trad reeds aanschouwd doorHem, die haar uit de lendenen zijner ontferming voortbrengt. Men zou dit de horizontale lijn der Gemeente kunnen noemen, integenstelling met de verticale, die de Gemeente aller eeuwen aaneen,en elke nieuw opkomende gemeente aan het verleden verbindt. Er is maar één Moeder-\'/emeente. Ze ontstond en bloeide te Jeruzalem. Van Jeruzalem stamt in rechte linie elke stads- en

dorpsgemeenteaf, die onder wat meridiaan ook als Gemeente van den Christus optrad. Gelijk Adam ons aller stamvader is en geen menschelijk vleeschen bloed zich toonen laat, dat niet in de rechte lijn van den eerstdoor God geschapen mensch is afgestamd, — zoo is ook Jeruzalemsgemeente ons aller moeder en laat zich zelfs bij het ijsveld aan deNoorderpool geen Hernhutter gemeente, zoo wegkruipend klein, zoovergeten en nauw meegeteld denken, die niet door de schakelen vanduizend andere gemeenten, met de eerste, door Jezus zelf gestichtegemeente van Jeruzalem in verband staat. De historische Christus werkt nog op de gemeenten, zij het ookdoor een verleden van achttien eeuwen heen, en de verheerlijkteChristus zet onverpoosd den bouw zijner Gemeente voort,

ze nogsteeds even onmiddellijk door de kracht zijns Geestes aangrijpend,als toen de eerste op den Pinksterdag werd gesticht. Aan die dubbele werking is de Gemeente van den Zone Gods ge-bonden. Altijd nieuw moet ze zijn, door het steeds versch opduikenvan de levend gemaakte en verloste zielen, maar ook altijd de oudemoet haar leus zijn, wijl in de eerste gemeente van Jeruzalem degrondtype van haar wezen door Christus zelven gegeven is. Haar levenstaak is met een enkelen trek geteekend: ze heeft te



64 belijden. Voeg er, zoo wilt ge, ter voorkoming van misverstand bij,dat haar belijdenis niet in woord en vorm alleen, maar ook in dekracht des duldens en des lijdens, der zelfverloochening en ontfer-ming, der heiliging en der veredeling openbaar moet worden, — ditbreidt haar taak niet uit noch krimpt die in, die taak blijft: denChristus te belijden. Een vereeniging der goedwilligen, die dulden en lijden, zich ver-loochenen en op het outer der ontferming offeren, die, aan zondezich spenend, wassen in goede werken, — vormt nog geen gemeente.Dit wordt ze eerst, zoo dit dulden en liefhebben en dooden derzonde ter wille van den Christus geschiedt, door Hem en in zijnkracht, in één woord, om Hem te belijden. De tegenstelling tusschen belijdenis in het woord en belijdenis inde

daad, is hierbij ondergeschikt. Ze komt eerst ter sprake bij ont-aarding en verbastering van het wezen der Gemeente. In de diepstekern van haar leven bestaat die onderscheiding zelfs niet. „Wie zegtgij, vraagt de lieer, dat Ik ben?" en aan deze in woorden geuitebelijdenis geeft Hij getuigenis, dat ze opwelde uit die diepte desverborgenen levens, waar vleesch en bloed krachteloos is en alleenhet werk kracht heeft van den Vader ait de hemelen. We houden ons daarom geen oogenblik bij deze schreiende tegen-stelling op. De belijdenis door ons bedoeld moet een bewuste belijdeniszijn en kan dus het uitgesproken woord niet missen, maar moet juistdaarom een levensgroad onder zich hebben, waaruit de springadervan het heilig enthousiasme welt. Petrus heeft op dit stuk der

belijdenis een onverwinlijk primaat.Door hem is het woord der belijdenis het eerst gesproken en zijnenthousiaste natuur is reeds aan den voet van den Thabor waarborg,dat ook op den Pinksterdag het eerst van zijn lippen de yroote be-lijdenis der Gemeente van Christus vloeien zal. Zijn beteekenis voor de Gemeente van alle eeuwen is dus geheeleenig en uitnemend. Hem komt een eereplaats toe gelijk aan nieteen eenig menseh, een plaats als niet één ander der Apostelen gegundwordt, niet om wat hij deed, maar wijl hij tot deze uitnemende daadvan God verkoren was. Eerst in haar belijdenis wordt de Gemeente van Christus waar-neembaar, en Petrus was er toe verkoren, er op aangelegd, er voorbestemd, om het eerst met maatgevend gezag, door de werking desGeestes, die

belijdenis op de lippen te nemen, waaruit alle verderebelijdenis der Gemeente, als de aire uit den halm,en de halm uitde kiem en de kiem uit den korrel groeien zou. Slechts zie men toe, dat men \'s Heeren woorden niet misduide. Hij zal zijn Gemeente bouwen, niet op de belijdenis van SimonJona\'s zoon, maar op den belijdenden Petrus. \'



. 65 VIII. PETRUS, DE ZUIL DER GEMEENTE. Gij zijt Petrus, en op deze Petra zal Ikmijne Gemeente bouwen. Matth. XVI : 17. Op het stuk der belijdenis kan noch mag het primaat aan Petrusbetwist. Hij staat, eerst onder de Discipelen, straks onder de Apostelen,vooraan. Jezus zelf heeft hem dien voorrang toegewezen, en de ge-schiedenis des Nieuwen Testaments staaft slechts wat zich op grondvan Jezus\' uitspraak liet wachten. Het sterkst sprekend te dezen opzichte zijn de beide stellige ver-klaringen van den Heere: 1". Gij zijt Petras, en op deze Petra zalIk mijne Gemeente bouwen, — en 3°. het woord kort voor denuitgang naar Gethsémané gesproken: En gij, wanneer gij bekeerdzult zijn, zoo versterk uwe broederen (Luk. XXII : 32). Elke pogingom deze uitspraken anders te

duiden dunkt ons gezocht en mislukt. Bekend is de uitlegging van „op deze Petra zal Ik mijn Gemeentebouwen," die vooral sinds de Hervorming in zwang kwam. NietPetrus\' persoon, maar de door hem uitgesproken belijdenis zou alsde Petra d. i. de rots zijn aangewezen, waarop de bouw der Gemeenterusten moest. Men beriep zich ter handhaving van deze zienswijsliefst op de Apostolische uitspraak: dat niemand een ander fundamentleggen kan dan hetwelk gelegd is, namelijk Jezus Christus; voorts opde verandering van den naam Petrus in Petra, waardoor blijkbaareen zaak, niet een persoon bedoeld werd; en. eindelijk op de driewerfherhaalde verloochening en het gebeurde waarvan Galaten II bericht. Deze uitlegging moet uit overprikkelde reactie tegen Kome\'s drijvenvoor het

papisme verklaard. Ze heeft slechts tegenover Rome\'s onwareverklaring kracht. Wordt van Uoomsche zijde beweerd, dat Petrus\'ambt, niet zijn persoon, of ook wel zijn ambtelijke persoon, maardan deze ook gescheiden van zijn geestestoestand, zou bedoeld zijn,— dan moet ter bestrijding van deze dwaling noodzakelijk een een-zijdige uitlegging optreden, die ter ontkoming aan het ambt, ook denpersoon glippen laat, en uitsluitend let op de belijdenis, als vruchtvan wat „de Vader in de hemelen heeft geopenbaard." Toch berokkende ook deze eenzijdigheid schade, en het veiligstgaat de Gemeente, zoo ze, leeft bij den eenvoudigen zin van GodsWoord, de gevolgen overlatend aan Hem, die haar dit Woord heefttoevertrouwd. Er ligt in het aangevoerde geen kracht van bewijs. Dat

reeds deJ\'salmist en Jesaia, en in aansluiting aan deze Godsmannen des Ouden E



66 Verbonds, ook Simeon, str.iks Jezus zelf, en eindelijk zijn Apostelen,van een „steen" een „kostelijken steen" een „eenig fundament"spreken, waarop de Gemeente des levenden Gods rusten moet, isontegenzeggelijk waar, doch bewijst niets. Immers in het boek der Openbaring staat duidelijk: „En de muurder stad had twaalf fundamenten en in dezelve de namen der twaalfApostelen des Lams", (YXII : 14). Bovendien beeld en beeld magniet verward. Denkt men de Gemeente met Christus als één geheel,dan is God de Vader de Kunstenaar en Opperste; Bouwmeester, enbijgevolg de Christus fundament voor den bouw. Neem ik daarentegenChristus zelf in het beeld van den Bouwmeester, en stel ik mij dusde Gemeente voor als door Hem gewrocht, dan behoeft het geenbetoog,

dat het fundament buiten Christus moet gezocht worden indien steen, dien Hij het eerst aangrijpt om hem als hoeksteen voorden grondslag te leggen. Even doelloos is de verwijzing naar de verloochening. De Heerezegt uitdrukkelijk: „zal Ik mijne Gemeente bouwen." — „Ik zal ugeven de sleutelen des Koninkrijks." Er wordt gedoeld op een feit,dat eerst in de toekomst tot werkelijkheid komt. Van den tijd na deverloochening, niet van de maanden die nog voorafgingen, is sprake.De bouw der Gemeente begint eerst na Jezus\' verrijzenis uit dedooden, want „de Heilige Geest kon nog niet komen, dewijl Christusnog niet\' verheerlijkt was." De vorm Petra behoeft na het aangevoerde nauwlijks meer be-sproken te worden. Letterlijk zegt de Heere tot hem: „Simon Jonaszoon,Ik noem van

nu af uw naam Rotsman en op deze Rots zal Ik mijnGemeente bouwen." Waarop zou nu, naar den eisch der taalkunde,het woordeke deze anders terugslaan, dan op het pas voorafgeganeRotsman? Hoe kan men voorwenden, dat de Heere alsdan hadmoeten zeggen: „en op dezen Rotsman zal Ik mijn Gemeente bouwen" ?Die zoo spreekt, voelt blijkbaar niet, dat de nieuw gegeven naam vanRotsman juist in het terstond daaropvolgende wordt verklaard. Afziende van een eenzijdigheid, die eertijds volkomen verklaarbaar,thans zichzelve weerlegt, handhaven we dan ook dien eenvoudigenzin van Jezus\' woorden, die van zelf in het oog springt. Bij hetleggen van den eersten steen voor het fundament zijner Gemeentezal die eerste steen Petrus zijn. Gelijken voorrang verleent Jezus

hem in zijn lijdensnacht. „DeSathan heeft zeer begeerd u te ziften als de tarwe, maar Ik heb vooru gebeden, dat uw geloof niet ophoude, en gij, zoo wanneer gij zultbekeerd aijn, zoo versterk uwe broederen." Een uitspraak, te opmerke-lijker om de profetie der verloochening, die onmiddellijk volgt en deaankondiging van felle sathanische bestrijding, die terstond vooraf-gaat: blijk te over, dat de persoon van Petrus geen oogenblik gedachtwordt als verheven boven den zondig-menschelijken toestand, en dat



67 derhalve de hem verleende voorrang zich uitsluitend aan datgenehecht, wat in hem van Christus is. Nog toeft de bouw der Gemeente, de Pinksterdag is nog komende.De Discipel moet nog door de diepte der jammerlijkste verloocheninggetrokken, eer hij rijp voor het Apostolaat op zal staan. Hij heeftzich nog te bekeeren. Hij gelooft nog niet aan den zoen, die in hetbloed des kruises is. Hij meent het wel, maar nu de ure komt, dathet naar dat kruis gaat, protesteert hij met al de energie zijnerongeloovige natuur. Dat lijden kan niet. Aan den band die hem metJezus verbindt, ontbreekt nog innerlijke heiliging. Die komt niet en kan niet komen, eer het met Petrus in de dieptegegaan is, door een diepte waarvan hij zelf de helfte niet vermoedt.In een diepte moet hij wegzinken, die juist door

zijn natuur, zijnkarakter, zijn temperament aangegeven, de onafscheidelijke voorwaardewas voor de hooge roeping, die hij als Apostel niet slechts, maar alseerste der Apostelen te vervullen zou hebben. „Petrus! als gij eenszult bekeerd zijn, versterk uwe broederen!" Toch is de hier bedoelde voorrang een geheel andere dan de heiligeroeping in Mattheus XVI voor hem weggelegd. Daar is het de eerstesteen in het fundament der Gemeente, waarbij hij lijdelijk blijft,waarbij de Heere het aan en met hem doet, en hij de Petra blijvenzou, ook al stierf hij vóór den Pinksterdag, of al wierd nog vóór deuitstorting des Geestes zijn mond voor altijd gesloten. Hier daaren-tegen is het een taak voor Petrus zelven overgelaten, een daad doorhem op zich te nemen. De broederen sterken, dat ware

ondenkbaar,tenzij hij op den Pinksterdag nog met hen was en in den eerstenstrijd der Gemeente als leidsman aan hun hoofd kon staan. De eerste steen beheerscht in zekeren zin den ganschen bouw. Deplaats zijner ligging, de richting zelfs waarin hij gelegd wordt, beslistvoor eiken volgenden steen, die daar naast en voor elke hoogeresteenlaag, die er op zal gelegd worden. De eerste steen heerscht inden bouw, maar door zich de onderste plaats te laten welgevallen.Zoo nu was ook Petrus primaat naar den regel, „dat wie ailer heerzou willen zijn den schepter dier heerschappij in het dienen derbroederen had te vinden." Het sterken der broederen, het hun me?-deelen van zijn kracht, het zich hun toewijden en geven, ziedaar hetterrein waarop Jezus wil dat zich zijn voorrang

openbaren zal. Inhet kracht leenen aan anderen moet het blijken, dat hij zelf degeloofskracht uit Christus metterdaad ontving. Met deze uitspraak van Jezus is het verhaal der Evangeliën involkomen overeenstemming. Van het leven der meeste Apostelen weetge niets, hoogstens hun naam; van Petrus ware een levensgeschiedeniste schrijven. De meeste discipelen worden in de Evangeliën slechtsin de naamlijst der Apostelen vermeld, zonder dat overigens ookmaar een éénig bericht van hen geboekstaafd is, van Petrus daaren-



68 tegen leest men schier op elke bladzijde. Niet slechts dat hij tot dedrie intiemste van Jezus\' Discipelen behoort, maar zelfs onder hettweetal (Petrus en Johannes), dat zoo dikwijls onder de drie afzonder-lijke vermeld wordt, staat Petrus steeds vooraan. Omstandig is het verhaal zijner roeping (Matth. IV : 18); eenwonder is door den Heere in zijn familie verricht (VIII : 14); bij deuitzending der discipelen staat zijn naam de eerste (X : 1); hij heeftmet Jezus op de zee gewandeld (XIV : 29); zijn naam is veranderden een bijzondere zaligspreking over hem uitgegaan (XVI : 16—18);hij sprak bij de verheerlijking op Thabor (XVII : ?) ; hem vroegende tolheflers om de didrachmen (XVII : 24); hij wordt met namein Gethsémané vermeld (XXVI : 37); hij trekt het zwaard bij

degevangenneming; hij volgt Jezus in het paleis; hij alleen ontvangtin den lijdensnacht een bijzondere waarschuwing van Jezus en zijnverloochening wordt uitvoerig beschreven. Meer nog. Van hem lezenwe, dat hij met Johannes werd uitgezonden om het Pascha te be-reiden (Lucas XXII : 8); hij komt sprekende voor bij de wonderevischvangst (Luk. "V : 5); hij antwoordt in aller naam: „Heer! totwien zouden we heengaan? Gij hebt de woorden des eeuwigen levens;"en zijn tegenstand vormt bij de voetwassching de treffendste episode.Evenzoo, na \'s Hoeren opstanding staat Petrus bij het onderzoekenvan het graf op den voorgrond. Van alle jongeren heeft hij den Heerehet eerst ontmoet. „En hij is van Simon gezien!" is de juichtoon opaller lippen. Aan Gennésareths oever ontvangt

hij de driewerf her-haalde opdracht om de kudde des Ileeren te weiden. En zelfs als deVerrezene ten hemel is gevaren, is het nog Petrus die in het middender broederen raadgevend optreedt (Hand. I); Petrus die op denPinksterdag in aller naam tot de schare spreekt; Petrus die het eerstwonderen der genezing verricht; Petrus die het eerste oordeel vol-trekt (in de personen van Ananias en Sattira); Petrus die het eerstvoor Synagoog en Stadhouder verschijnt; Petrus die het eerst eendoode opwekt; Petrus die het eerst een gezicht ontvangt; Petras diehet eerst den Heidenen het Evangelie predikt; Petrus van wiensstrijd met Paulus ons de Galaten-brief meldt, maar die toch ook, ommet een ander woord uit dienzelfden brief te spreken, „steeds als eenzuil der Gemeente wordt

geacht." Te ontkennen dat Petrus een uitnemende plaats onder de Discipelenzoowel als Apostelen innam, is derhalve tegenspraak tegen de Schriftzelve. Wie zieh aan haar met den moed des geloofs houdt, moet toe-stemmen wat reeds (\'al rijn uitsprak: „Wel terdege wordt in de Schriftde luistervolle uitnemendheid van Petrus geteekend, gelijk iederChristen, naar de mate der gave van Christus, in zijn orde, veel ofweinig ontvangen heeft."



69 IX. PETRUS, MAAR NIET ALLEEN. En toen Petrus te Antiochië gekomen was,wederstond ik hem in liet aangezicht, omdathij te bestraffen was.                Gal. 11 : 11. Het primaat van Petrus wordt niet geloochend, mits beperkt binnenzijn juiste grenzen, door Christus zelf afgebakend. Hij ontving het primaat onder de belijders van Jezus, om „eerstesteen" te zijn in het fundament, waarop zijn Gemeente door Hemstond gebouwd te worden. En evenzoo, voorrang werd hem gegeven,om zijn broederen tot sterking en steun te zijn. Feil daarentegen gaat men, door tot dit primaat ook de Sleutel-macht te rekenen; vooreerst wijl Jezus in Mattheüs.18 en Johannes20 deze macht uitdrukkelijk aan de gezamenlijke Apostelen toekent;en ten andere wijl niet één voorbeeld in de Schrift

aanwezig is, dat,bij verschil van gevoelen, Petrus\' beslissing als onfeilbare beslechtingvan het geschil ingeroepen en aanvaard is. Het gebeurde te Jeruzalem en te Antiochië, in zijn onderling ver-band, is hiervoor afdoende. Op de Synode te Jeruzalem vervulde l\'etrus geen pauselijke rol. Hand. 15:2 meldt, niet dat men besloot de beslissing van Petrus,ook niet van l\'etrus ?n een Apostelconvent in te roepen. Yan Petrusis eenvoudig geen sprake. „Zoo hebben zij verordend," lezen we, „datPaulus en Barnabas zouden opgaan tot de Apostelen en Ouderlingennaar Jeruzalem." Waaruit niets meer, maar ook niets minder volgtdan deze twee: lo. dat men wel degelijk wist dat er een macht wasdie beslissen kon; en 2o. dat men die macht zocht bij de Apostelenen Ouderlingen van de eerste

door Jezus zelf gestichte Gemeente. Te Jeruzalem gekomen wordt dit gezantschap ontvangen, niet doorl\'etrus, niet allereerst door de Apostelen, niet namens hen door deOuderlingen. Aldus toch lezen we: „Wierden ze ontvangen lo. vande Gemeente, 2o. van de Apostelen en 3o. van de Ouderlingen." Nu had er beraad en overlegging plaats. Van wie? Yan Petrus alleen? Integendeel. Er wordt van hem nogniet gerept. De zaak wordt in besloten vergadering besproken en totdeze vergadering komen saam, niet alleen „die zuilen geacht werden,"niet alleen de Apostelen, maar de Ouderlingen van Jeruzalem met hen. Onderwijl heeft in de samenkomst der Gemeente groote twistingplaats tusschen de drijvers van de ceremoniëele wet en de voor-standers van een vrij Christendom onder

de heidenen. Men wacht



70 beiderzijds op het beslissend advies door de Apostelen en de Ouder-lingen uit te brengen. Dit advies komt ten laatste en wordt bij monde van Petrus enJacobus aan de verzamelde menigte meegedeeld. Petrus spreekt eerst. Ziedaar zijn voorrang, zijn primaat. Hij isaller tolk en woordvoerder, de man van het initiatief, wel ter tale endoor zijn indrukwekkende figuur eerbied afdwingende. Toch ontleent hij het recht tot spreken ditmaal niet aan den voor-rang, waarvan sprake is, maar aan het wondere visioen hem naarluid van Hand. 10 te beurt gevallen: „Gij weet dat onder ons Godvan over langen tijd mij verkoren heeft, dat de heidenen door mijnenmond het Evangelie zouden hooren en gelooven." De verzamelde Gemeente zwijgt hierop. Dit sluit in, dat de ledender Gemeente

hadden kunnen spreken. Van een gewone godsdienst-oefening zal niemand melden: „En al de menigte zweeg stil." Zulkeen bijvoeging zou gezonden zin missen, tenzij de mogelijkheid vanhet tegendeel wordt ondersteld. Daarop ontvangt niet slechts Paulus, maar ook Barnabas hetwoord, om ter winning van de Gemeente voor Petrus\' advies, „teverhalen wat groote dingen God door hen onder de heidenen gedaanhad." En nu is het niet Petrus, maar .Tacobus, die aan het onbepaaldeen zwevende advies van Petrus eerst zijn nauwkeurige en scherp om-schreven bepaling geeft, door schier letterlijk de redactie voor testellen van wat men den broederen melden zou. Intusschen, ook hij besluit noch beslist. Evenals Petrus stelt hijslechts voor, en nu is het de gezamenlijke vergadering

uit de drieelementen, van 1°. de Apostelen, 2°. de Ouderlingen en 3°. de Ge-meente, bestaande, die het ingediende voorstel bij stemming aanneemten hiermee kracht van wet verleent. Uitdrukkelijk komt dienovereenkomstig aan het hoofd van hunmandement te staan: De Apostelen, en de Ouderlingen, en de broe-ders wenschen den broederen uit de heidenen die in Antiochië enSyrië en C\'ilicië zijn, zaligheid!" Hier is alzoo de Sleutelmacht uitgeoefend. Er is bepaald wat totde zaligheid dient, wat eisch is om zalig te worden, en dus, andersgenomen, de zaligheid verhinderen zou. Hier is gebonden en ont-bonden op aarde, om ook in den hemel gebonden en ontbonden tezijn. Hier is geen zonde te zijn verklaard wat door anderen de schulden de zonde was aangerekend. Kortom,

hier is 1°. de openbaringvan een beslissend gezag en 2°. ondubbelzinnige aanwijzing van denvorm, waarin zich dit beslissend gezag heeft te toonen. . . Edoch, vaneen deel ook maar des gezags, van een gezag dat recht tot beslissenzou hebben, bespeurt ge bij Petrus, bij den Eotsman, bij Simon barJona niets. Palen we in deze verklaring van Hand. 16, men wijze het ons



71 aan. Immers voor het verloop van. Jezus\' Kerk en ook voor onzetegenwoordige toestanden, is er geen gewichtiger hoofdstuk in geheelde Schrift. Krachtens dit hoofdstuk verwerpen we in naam der Schrift geheelhet stelsel der Eoomsche hiërarchie, maar ook het stelsel der onge-bondenheid waarin het Protestantisme allengs verliep. Vast staan we in de overtuiging, dat Jezus, de Zone Gods, Hoofden Koning der Gemeente, een gezag op aarde gevestigd heeft, en datHij dit deed, niet ter wille van een vorm, maar wijl Hij, die wistwat in den mensch was, ook wist, dat de mensch buiten dit gezagniet kan, dat het hem behoefte is, zal hij vrede des gewetens hebbenen in de kalmte des geloofs zijn weg bewandelen voor zijn God. De ervaring bevestigt dit. Uitgezonderd de tijden van

afval en onverschilligheid heeft deChristenheid in elke Kerk, van elke eeuw, ontkoming aan eigentwijfel en onrust gezocht in anderer beslissing. Naast dit getuigenis der geschiedenis plaatst zich dat der ernstigezielen in onze dagen, we voegen er bij, ook het getuigenis van onseigen hart: Er moet vastheid, er moet beslissing zijn. De heerschappijder individueele willekeur op het stuk der waarheid en des geloofs,is een stelselmatig voeden van de Tantaluskoorts, die de kalmte rooft,de veerkracht verlamt en het gevoel voor het hoogere en heilige on-herstelbaar afstompt. Blijkt dus 1°. dat zulk een gezag onmisbaar is, en 2°. dat Jezushet ingesteld heeft, wat vraag kan dan gewichtiger zijn dan deze:Waar is naar Jezus\' bedoeling dit gezag in den loop der eeuwen,waar is het nu ? Waar

kunnen ook wij het vinden ? Of ook, bleekhet te loor gegaan, op wat wijs kan het worden hersteld? Nu zijn Jezus\' eigen uitspraken te dien opzichte algemeen. Zemoesten dat zijn, wijl Hij slechts beginselen uitsprak. Ze konden datzijn, wijl Hij zelf in de eerste Gemeente door zijn Heiligen .Geest depractische exegese zijner woorden geven zou. De practische verklaring nu geeft alleen het gebeurde, waarvanHand. 15 meldt. Hierin ligt het eenige feit voor ons, waarin uitvoe-rig en duidelijk de macht om te binden en te ontbinden, naar zijnonderscheidene deelen, werkzaam, onder de directe leiding des Hei-ligen Geestes en dus ook van den Koning der Kerk optreedt. Wel weten we dat ook het ontzettend oordeel door Petrus aanAnanias en Saffira voltrokken met de Sleutelmacht

sa&mhangt, maar1 Cor. 5 : 1—5, waar Paulus „de gemeente Gods die te Corinthe is,den geheiligden in Christus" (1 Cor. 1 : 1) gebiedt den gruwelijkenovertreder den Satan over te geven, toont dat hier geen sprake isvan een macht Petrus uitsluitend toekomend, want ook Paulus oefentze; niet beperkt tot den kring der Apostelen, want Paulus gelast ookde Gemeente ze te oefenen; niet van Petrus op anderen overgegaan,



72 want Paulus weerspreekt het, met een hardnekkigheid, in een Apostelte opmerkelijker, dat hém zijn gezag toekwam, niet van menschen,maar onmiddellijk van Christus. Voegt men hierbij wat te Antiochië, volgens Galaten 2 tussohenPetnis en 1\'aulus voorviel, dan dunkt ons de gegeven voorstelling,voorzooveel het terrein der Heilige Schrift aangaat, onweerlegbaar. Men kent het verhaal. Paulus is in de Gemeente van Antiochiëwerkzaam. Petrus komt hem in zijn arbeidsveld bezoeken en beidenzijn het eens over de naleving van het besluit der JeruzalemscheSynode: De ceremoniëele wet mag op Christelijk terrein geen schei-ding maken tusschen Christenen uit de heidenen en Christenen uitde Joden. 1\'aulus was daarom gewoon met de Christenen uit deheidenen aan een

tafel te eten, en Petrus, te Antiochië gekomen,doet eveneens. Maar wat gebeurt? Terwijl Petrus te Antiochië ver-toeft, komen er eenige mannen uit Jeruzalem aan, die zich aanJacobus hielden, en het eten met heiden-Christenen aan eenzelfdetafel nog niet goed durfden keuren. En zie, nu scheidt Petrus zich,ter wille van dezen af, neemt den schijn aan, alsof ook hij het etenmet hen aan een tafel voor ongeoorloofd hield, en weerspreekt zoo-doende het beginsel door hem zelf eerst in zijn gedragslijn beleden. Dat was „veinzen" (vs. 13). Dat was „niet recht wandelen naarwaarheid" (vs. 14). Dat was „menschenvrees" (vs. 12). Dat deed niet Paulus, maar Petrus, en daarom „weerstond Paulushem in het aangezicht, omdat hij te bestraften was" en bestrafte hem„in aller

tegenwoordigheid." Nu stemmen we volkomen toe, dat, naar den aard der menschelijkenatuur, het primaat om voor Christus te getuigen, met het jammerlijkprimaat der zonde gepaard moest gaan, en hij gebrek aan kennisvan het menschelijk hart verraadt, die zich verwondert, dat de mandie van Christus wege tot zijn eersten getuige en de eerste onder zijngetuigen, verkozen is, het scherpst als „Sathan!" moet worden terug-gezet, tot met eedzwering en vervloeking zijn Heere en Koning ver-loochent, en zoo ook hier, te Antiochië, dieper valt, dan, naar weweten, een der discipelen viel. We zien niet in, wat hieruit andersblijkt, dan dat de Schrift ons het leven teekent naar het zich ver-toonde, en dat het Christendom zijn orgaan koos uit menschen vangelijke beweging als wij. Evenmin

blijkt ons, hoe de vertrouwbaar-heid der Heilige Schrift zou moeten lijden, al was het slechts voorzooveel Petrus\' brieven aangaat, onder den druk van feilen, die methet schrijven van Apostolische brieven niets van doen hebben. Maardit beweren we toch, dat d<- geestelijke meerderheid in Jezus\' Koninkrijk,te Antiochië, bij Paulus, niet bij Petrus was.



73 X. HET APOSTOLAAT. En deze dingen verkondigen wij u, opdatgij met ons gemeenschap zoudt hebben, endeze onze gemeenscha]) ook zij niet den Vaderen met zijnen Zoon Jezus Christus. 1 Joannes 1 : 3. Beperking van de Sleutelmacht tot den persoon van Petrus bleek,niet door Jezus bedoeld, niet door de geschiedenis der Apostolischegemeente gewettigd, noch door Bar Jona zichzelven toegekend. We?r-legging van Rome\'s aanmatiging wordt hierdoor overbodig. Wat voorPetrus geen uitsluitend bezit was, kon door hem in zijn geheelheidniet aan zijn wettige erven vermaakt worden. Gesteld dus al, Petrus\'bisschoppelijke bediening te Kome rustte op onomstootelijke bewijzen,wat ze allerminst doet, dan nog ware hiermee voor het pauselijkgezag geen voetbreed

gewonnen. Geen kroon kan den erfgenaam vanrechtswege toekomen, die de erflater zelf niet droeg. Dit leidt vanzelf tot de vraag of de macht der Sleutelen, zoo alniet aan Petrus alleen, dan toch wellicht aan het College der Apostelenin uitsluitend bezit geschonken was. Ongerijmd is deze vraag allerminst. Aan het bindend gezag vander Apostelen getuigenis onderwierp zich de Christenheid van alleeeuwen en onderwerpt zich nog steeds dat deel der gedoopte wereld,(lat de poorten der Kerk van Christus nog niet opzocht, om haarvoor altijd te verlaten. Bovendien, kon men bewijzen, dat de machtder Sleutelen uitsluitend aan de Apostelen ware toevertrouwd, danwas dit geestelijk gezag ook met hen ten grave gedaald en vervielhiermee alle oorzaak om in onze eeuw de herstelling van

zulk eenmacht te zoeken. Onderwerping aan het getuigenis, ons door de•Apostelen in de Schrift nagelaten, zou dan de hoogste eisch zijn,door Jezus\' uitspraak van de Sleutelmacht aan den Christen gesteld,en, tenzij we met de Irvingianen het Apostolaat als een ook nu noggeldend ambt der Kerk beschouwden, kon veilig alle verder onderzoekgestaakt worden. Ook aan het Apostolaat hecht de Protestantsche Christenheid onzerdagen te weinig. Ze leeft niet in het helder bewustzijn, dat de Apostelen ?n in destrijdende Kerk op aarde ?n in de zegepralende Kerk voor dentroon des Lams, een hoogeren rang, een hoogere geestelijke ordefbekleeden dan alle overige kinderen Gods. Ze heeft geen levendig besef meer van het geestelijk vaderschapdat aan de Apostelen tegenover geheel

de Kerk toekomt.



"74 Ze eert Paulus, Petrus en Johannes, ten deele ook Jacobus enMattheüs, niet wijl ze Apostelen waren, niet wijl de Gemeente zichbewust is door de. tusschenkomst dezer mannen ontstaan te zijn, maarschier uitsluitend wijl men in den Canon des Nieuwen Testamentsgeschriften van hun hand bezit, waarin voedsel bleek te schuilen voorhoofd en hart. De Apostolische Schrijvers, niet de Apostelen heeftmen in hen lief. Aan de overige Apostelen, aan Andreas en Matthias, aan Filippusen Bartholomeüs, aan Jacobus en Lebbeüs, aan Simon en Thomas,denkt men weinig meer dan voor zoover ons de heugenis bijbleefvan een reeks vreemdsoortige namen, nu en dan in het Evangelischverhaal voorkomend, en óns voorts niet aangaande, dan voor zooveeltot een uitgebreider

Bijbelkennis nu eenmaal ook de kennis dezernamen behoort. Alleen Thomas zou op dit droef verschijnsel een uit-zondering maken, ware het niet, dat de bekendheid,1 hem ten deelgevallen, meer naar de opspraak van den zonderling dan naar deheilige vermaardheid van den Apostel geleek. Vandaar dan ook, dat de jubeltoon in een onzer liederen: „Profeten,Martelaars vertellen daar uw eer" schier de eenige betuigingvan geestelijke betrekking op de Apostelen is, die in onze bedehuizenooit vernomen wordt; dat de Gemeente wel ten behoeve van hetSchriftbeginsel, maar niet voor de instelling van het Apostolaat op-kwam, toen de onfeilbaarheid der Apostelen het eerst door de Groningerschool ten onzent werd aangevallen, en dat nu nog een geheele reeksvan uitspraken der

Nieuw-Testamentische Schriften, die op den samen-hang tusschen het geestelijk ambt der Apostelen en de Kerk betrekkinghebben, voor verre het meerendeel als niet geschreven en, alsbuiten het geestelijk leven liggend, eenvoudig terzij worden gelaten. Hiertegen komen we op. Allerminst de Hervormers zijn hierin voorgegaan, en wat hiervanin hun getuigenis mocht doorstralen, mag nooit maatgevend voor detoekomst zijn. De Hervormers stonden tegenover een misbruik. Ze vonden in deKerk, die hun het levenslicht schonk, niet slechts erkenning van hetApostolisch gezag, maar een geestelijke vereering der Apostelen, diehet eenig en algenoegzaam Middelaarschap van den Hoogepriesterder Kerk te na kwam. Dit misbruik bestreden ze, daartoe gedrongen door den

heiligendrang, om al wat naar creatuurvereering zweemde, met tak en worteluit te roeien. Dat, naar den aard onzer menschelijke eenzijdigheid, hierbij somsde gelijkstelling van de Apostelen met alle geloovigen te ver werdgedreven, moet erkend. Het is aan menschen niet gegeven een zondigedwaling te keeren, zonder een deel der waarheid voor een wijle uithet oog te verliezen, — en menschen waren ook zij.



75 Toch is de eerbied waarmee de Hervormers aan de heilige Apostelenvan Christus dachten, met de koele onverschilligheid van het heden-daagsche Protestantisme nauwlijks voor vergelijking vatbaar. Bijnanergens vindt ge in hun geschriften den Apostolischen naam zonderden uitdrukkelijken eeretitel van „Heilige Apostel." Voor henstonden de Apostelen hooger dan Jezus voor de Modernen staat. Hetstraalt in al hun spreken door, dat een Apostel hun niet slechts deschrijver van een brief, maar een levende persoonlijkheid is, een uit-verkoren instrument des Heiligen Geestes, een geestelijk rijkbedeeldeonder de gezalfden des Heeren, maar met een hart in den boezem,dat tot liefde dringt en genegenheid inboezemt. De door hen gezuiverde Kerk koelde zonder het zelve te

bespeurendien gloed der liefde af. Ze hechtte zich schier uitsluitend aan decontrovers tegenover Rome, en zag niet in, dat ze bedacht moest zijnop voortdurende kweeking van dat warme gemeenschapsgevoel en dieinnige betrekking der dankbare liefde, waarmee Apostelen en Marte-laren door de Kerke Christi eeuwen dusver in hun nagedachtenisgezegend waren. De geest des afvals, die thans zoo ziel verdervend omzich grijpt, teekent van deze afsnijding der geschiedkundige lijn zijndroef, noodlottig en verraderlijk spoor. Men wende zich aan het onware denkbeeld, alsof de Kerk in onseigen hart begon, met onbeperkte bevoegdheid voor het we?rgeborenhart, om afgaande op geestelijke bevinding voor zichzelf, individueel,te binden en te ontbinden, wat gezegend of gevloekt zou

zijn in denhemel bij onzen God. Dat men zich aan de Schrift zei te binden was zelfbedrog, zoolangmen zich gerechtigd achtte tot de willekeur om zelf te bepalen watin die Schrift hoofdzaak, wat bijkomstig zijn zou, en wal als zin enbeteekenis van dat Schriftwoord zou gelden. Zoo begon men met verloochening van het wettig door onzenKoning en Hoogepriester zelven voor de stichting zijner Gemeentegegeven en ingesteld orgaan, brak hierdoor de historische lijn af, enmoest zoo ten slotte aanlanden, waar alle verbreking van de ordi-nantiën Christi henenleidt, — bij verwerping van alle gezag, dat isbij een Modernisme, dat den levenden God, die zich in zijn Woordgeopenbaard heeft, voorbijgaat en zich een God van eigen vinding„versiert," gelijk onze Catechismus zegt, of wil men

naar onzenspreektrant, „verzint en uitdenkt." Ziet men dit in, dan mag op dien noodlottigen weg niet voort-gegaan. Volharding zou te dezen onverbiddelijk met geestelijkeversterving gestraft worden. Wil men het zoet, wil men delieflijke heerlijkheid, wil men de hartverkwikkende levenskracht weersmaken, die in het mystieke lichaam van Christus ruischt dooralle aderen, dan moet allereerst het innerlijk bestand van dat Lichaamwéér waarheid voor ons worden, en het artikel ons weer in de



76 ziel haken: „Ik geloof een heilige, algemeene, Christelijke Kerk." De onmisbaarheid van het Apostelschap rust in de uitnemendheidvan den Christus, in zijn heilige natuur, in zijn onzondigheid. Het Woord wordt vleeseh. Hij wordt den broederen in alles gelijk,doch zonder zonde. Ook met zijn vleeseh wording is dus de ervaringvan het heil nog niet in het hart des menschen, gerekend naar denmaatstaf van ons zondig menschelijk hart. Daarom moest uit den mensch Jezus Christus dat heil eerst o ver-vloeien in den zondigen mensch, die zijn kon wat de Christus nooitkon zijn: een eerloste. Hij was Verlosser. Vandaar het onloochenbaar en toch vreemd verschijnsel, dat deaangegrepen ziel zich veel sterker door de schriften der Apostelenvoelt aangetrokken dan door de Bergrede. De

Modernen verstaan dit verschijnsel niet en, door valsche uitleg-kunde den zin van Jezus\' woorden naar hun geestelijke phiintasie?nduidend, achten ze hun woord, hoewel door de Apostolische uitspraakweersproken, door Jezus\' woord gestaafd. AVaarheid en ervaring is, dat men begint met de Bergrede schoon,de Apostolische brieven ongenietelijk te vinden; dat men \\vakker-geschud in het zondig hart, van de Bergrede zich verre voelt enhunkert naar de troostwoorden der Apostelen; en dat men, kind vanGod geworden, weer naar het woord der Bergrede grijpt, maar omhet nu driewerf rijker terug te vinden en te erkennen, dat men hetter helfte niet begreep. XI: HET APOSTOLISCH TESTAMENT. Zij waren uwe, en Gij hebt mij dezelvegegeven.                              Joiin. XVII : G.

De Apostelen ontvingen een dubbele roeping, die wel te onder-scheiden is» Zij hadden een voorrecht de Gemeente te stichten en ten tweedede gestichte Gemeente te besturen. Niet slechts tijdens hun eigen leven, maar ook daarna, óók nu. Hieruit vloeit de onderscheiding voort van hun werkzaamheid doorhet (jesproken en geschreven woord, door prediking en schrift. Door hen is de Gemeente gesticht. Allereerst in hun eigen persoonen kring. De Apostelengrocp was de kern der eerste gemeente, waaruitde eerste gemeente voortkwam, en die nog, eer die gemeente optrad,haar reeds in de volheid van het heilig twaalftal voorstelde.



77 Uit dien engen kring der Apostelen is op den Pinksterdag demoedergemeente aller gemeenten gegroeid door een innerlijke levens-beweging, die in den Apostolisehen kring door de uitstorting desHeiligen Geestes gewekt was. De levenskrachten, waarover deze eerste gemeente beschikte, vloeidenhaar toe uit de Apostelen, gelijk zij op hun beurt die ontvangenhadden uit den Christus. Er was historische samenhang ook op Nieuw-Testamentischenbodem, gelijk eertijds onder Israël. De Gemeente ontstond niet door samenvoeging van belijders, dieelk langs eigen weg en door eigen aandrift des geestes tot den Christusgekomen waren. Er waren naar tijdsorde niet eerst belijders, daarnade uit hen geworden Gemeente. De Gemeente was eerst. In denChristus besloten tot na zijn

opstanding. Door de instelling van hetApostolaat werd ze ontsloten in den Apostelkring. Op den l\'inkster-tlag vloeide ze uit dezen engen kring in den breederen der ge-loovigcn over, maar zonder dat aan het lichaam van Christus ietswerd toegevoegd. De Gemeente is „de vervulling Desgenen die alles in allen vervult.\'\'\'\'/ij is dus niet heden rijker, morgen armer aan geestelijke kracht.Haar inhoud blijft steeds zichzelf gelijk. Zij kan niet meer, zij kanniet minder zijn dan „de vervulling, het pleroom," gelijk Paulus zegt,van den Christus. Alle leven, alle gezag, alle kracht des geestes, komt derhalve in dedemeente van boven af. Zij welt uit den Vader. Hij gaf ze den Zoon.De Zoon gaf ze den Apostelen. Uit de Apostelen eerst daalde ze inde Gemeente neder. Niet een nieuwe vorm, een

nieuwe belijdenis, een nieuwe eere-dienst kenteekende de Gemeente van den Christus, maar een nieuwleven, een leven van anderen aard, van hooger soort, van heiligeroorsprong, dan dusver was gekend. Leven nu bootst men niet na en kan door geen kunst te weesgebracht. Alleen uit het leven komt het leven voort. Het was in denZoon. Alleen uit Hem kon het in de Apostelen komen. Toen zij hetontvangen hadden, kon het alleen uit hen, niet uit hen persoonlijk,maar uit hun levenskring, uit hun onderlinge gemeenschap op anderenovergaan en het deel worden der geloovigen. Maar dan ook, uit hunkring in de moeder-gemeente overgestort, kon noch kan er een waar-achtige, een levende gemeente van den Christus buiten haar ont-staan, die niet uit haar leven, zij het ook door

duizend kanalen over-geleid, het eigen leven ontving. Met de stichting der Gemeente wordt derhalve nog iets meer be-doeld, dan het toebrengen van enkele geloovigen en de verbindingdier eenlingen tot één geheel. In dien zin is slechts één enkele Ge-meente de stichting der Apostelen en zou elke betrekking tusschen



78 hen en de thans levende Gemeente, zijn afgesneden. Abraham is destamvader van Israëls volk, wijl het, geslacht na geslacht, zich zondervermenging voortplantend, uit hem voortkwam; doch Jacobs twaalfzonen, Israëls patriarchen, zijn in engeren zin de stichters van Israëlsvolksstaat in zijn geslachten en huisgezinnen, wijl alle man en allegroep in Israël zijn levensbestaan, zijn aanzijn als Israëliet, aan dittwaalftal dankte. Zoo nu ook de Gemeente. Ze is uit den Christus,die haar leven en wiens Lichaam ze is, in wien ze besloten lag enuit wien ze, naar de wet der verrijzeniskracht, te voorschijn trad.Maar in engeren zin treden tusschen haar en den Christus de twaalfpatriarchen der Nieuw Testamentische Gemeente, die uit hun eigengeestesleven, uit hun eigen geestelijk aanzijn,

het leven en het wezender Gemeente geteeld hebben, om door voortplanting en me?deelingdes levens, ze te doen voortbestaan van geslacht tot geslacht, daaraangekend en daaraan steeds te toetsen, of het leven dat ze voorwendtgelijkheid met dat leven van den verrezen Christus en met het levenzijner Apostelen vertoont. Deswege voegde zich bij hun mondelinge, hun schriftelijke predi-king, die in organisch verband met hun werkzaamheid ontstaan,niettemin een schoon geheel op zichzelf vormt, en als blijvende\'schat-bewaarster van hun geest de Gemeente op haar pelgrimsreize ver-zeilen moet. Vooral .Tohannes eerste zendbrief doet dit karakter der Apostolischegeschriften helder uitkomen. Er is een Christus. Hij bleek te zijn het Woord des levens. Dat leven was eertijds

niet op aarde, maar verborgen bij den Vader.Doch nu is het geopenbaard in den Mensch Christus Jezus. Dien Christus hebben de Apostelen gezien. Ze hebben Hem ge-hoord. Ze hebben het Woord des levens in Hem getast met hunnehanden. Dat leven is op hen overgegaan. Uit Hem is het in hen overge-vloeid, toen Hij op hen blies en zeide: „Ontvangt den HeiligenGeest." Sedert voelen ze zich in een engere gemeenschap verbondenen ze zijn er zich van bewust, dat „deze gemeenschap is met denVader en met zijnen Zoon Jezus Christus." Hun blijdschap is daardoor vervuld. Ze zijn volzalig. Met eenzaligheid in hope, ze weten het wel, maar toch met zoo alles door-dringende verheuging, dat zich niets denken laat, dat aan het heilin Christus zou zijn toe te voegen, om dat heil

te volmaken. Zelf gelukkig, willen ze dit ook anderen zien. Daartoe strekt hunverkondiging van het Woord des levens, d. i. van den Christus. Door die verkondiging willen ze ook voor anderen de heilige ge-meenschap ontsluiten, waarin er velen werden opgenomen, des zichwel bewust, dat niemand tot den Christus kan komen dan door hen. Ze noodigen daarom niet rechtstreeks tot de gemeenschap met



79 Christus, maar tot gemeenschap met henzelven; „opdat ook gij met onsgemeenschap zoudt hebben:" om eerst door dien tusschenschakel henin levensrapport met den Zone Gods te brengen; „opdat deze onzegemeenschap ook zij met den Vader en den Zoon." Toch blijft het bij die verkondiging niet. /e geven van het ver-kondigde ook bewijs. Ze documenteeren hun last ook in geschrifte.„En deze dingen [verkondigen we u niet slechts, maar] schrijven weu [ook], opdat uwe blijdschap vervuld zij." Eerst door deze daad erlangt het Apostolaat niet slechts voor hetleven, maar ook voor het bewustzijn der Gemeente zijn blijvende be-teekenis. De Apostelen zijn slechts voor een tijd. Straks zal niet één hunnermeer op aarde zijn. Dan moet toch de stempel, door hun persoonlijk-lieid op de

Gemeente gedrukt, op haar blijven kleven. Immers deApostelen waren toebereide instrumenten. Niet genomen gelijk zegevonden werden, maar tot düzelce bereid. Ze waren van den Vader,eer ze van den Christus werden. „Ze zijn uwe," sprak Hij in denlijdensnacht, „en Gij hebt mij dezelve gegeven;" d. w. z. ze warener op aangelegd, en verordineerd, om saam een éénheid, één geheelte vormen, en in hun volheid de grondtrekken van het karakter derGemeente uit te drukken. Zal echter die stempel blijvend zijn, danmoet vergelijking met het oorspronkelijke mogelijk blijven. Daartoestrekt het documenteeren hunner roeping, hun apostolisch optredenin geschrifte. Nieuwe Kerkstichting is hiermee geenszins uitgesloten, mits hetleven van Christus in aansluiting aan de geschiedkundig

bestaandeKerk gewonnen zij en de inrichting, die ze ontluiken doet, aan ditwerk der Apostelen beantwoorde. Tijdens de Hervorming was het leven niet te vinden dan in deiloomsche kerk, als de eenig bestaande; maar desniettemin kon hetdus gewonnen leven uit die gemeenschap worden uitgenomen, zoodradie gemeenschap voor dat leven te eng of strijdig met zijn aard bleek.En dit was te beoordeelen, wijl het cachet, dat voor het Christelijkleven beslist, nog in de Apostolische schriftuur gereed lag.



80 XII. DE VERBREKING EN HERSTELLING VAN HETTWAALFTAL. Ben ik niet een Apostel ? 1 Cor. IX : 1. De v?r reikende invloed, dien de Apostelen door hun canoniekegeschriften uitoefenden, kan niet wel ter sprake gebracht, zonder devraag te doen rijzen, in welk verband de Apostolische roeping vanPauliis tot het Apostolaat der ?waalve stond. Verreweg het grootstedeel der Apostolische letterkunde is van zijn hand. Hij schreef minstensdertien der een en twintig canonieke zendbrieven. Zijn uiteenzettingvan het Christendom komt tot scherper bcgripsontleding dan een dei-overige Apostelen gewaagd heeft. Hij heeft meer dan één hunner eenbeslissing gegeven voor tal van practischc vragen, die het Gemeente-leven beheerschen. Het is langs de door hem getrokken lijnen

datzich reeds achttien eeuwen lang de Christelijke Gemeente bewoog. Maar hoe nu? Behoort Paulus dan tot het Twaalftal? Of, indien niet, is de kringvan het Apostelschap dan niet aan het Twaalftal gebonden? Is ervoortzetting van het Apostolaat ook na de Twaalve ? Ligt er misschienwaarheid in de Irvingiaansche bewering, dat er ook sinds nog andere,even wettig geroepen en door getuigenis der 1\'rofeten bevestigdeApostelen zijn opgestaan? Paulus behoort niet tot het Twaalftal. Het feit moet erkend entrekt terecht de opmerkzaamheid tot zich. Immers het Twaalftal duidtgeen toevallig cijfer aan. Zelfs mannen, wier geloof aan de Openbaringgeheel wegviel, stemmen volmondig toe, dat het Twaalftal in en buitende Schrift een eigenaardige, licht verstaanbare beteekenis heeft.

Doorhet cijfer drie wordt de goddelijke volkomenheid, door het getal vierhet leven der wereld aangeduid. Beide met elkander vermengd envermenigvuldigd geven het getal Twaalf, dat mitsdien naar de woordenvan den rationalist Banu, in zijn Symbolik des Mosa?ischen Cultus,I, p. 201, „een deel der wereld aanduidt, in welks midden Godde Heere leeft, en waaraan Hij zich openbaart, een volk of gemeente,door aandrift van fiods ordening geleid." Slechts de min nadenkende zij herinnerd aan de vaste en allesbeheerschende beteekenis, die het Twaalftal ook voor de natuur enden sterrenhemel heeft door de indeeling van den Dierenriem intwaalf Beelden, tengevolge waarvan het jaar twaalf maanden, dag ennacht elk twaalf uren hebben. Geheel het menschelijke leven is zoo



81 metterdaad door het Twaalftal ingesloten, voor zoover het op de orde-ningen Gods in natuur en Schrift gegrond is. Het Twaalftal is eenheilig getal, aanduiding van een afgeronden, volledigen levenskring.Daarom had ook Jeruzalem twaalf poorten en wordt ook het nieuweJeruzalem in de Openbaring beschreven als hebbende drie poortenop elk zijner vier zijden, terwijl een twaalftal grondzuilen schitterenelk -met den naam van een Apostel gemerkt. Bovendien, immersJezus zelf heeft tot zijn jongeren gezegd: „Dan zult gij met Mijzitten op twaalf tronen, oordeelende de twaalf stammen Israëls." Ermoet dus, tenzij men Christus wage te weerspreken, aan het twaalf-voudig karakter van het Apostolaat streng worden vastgehouden. De moeilijkheid hieruit, door de erkenning van Paulus\'

Apostolaatgeboren, heeft de Kerk slechts in enkele tijdstippen van haar levengevoeld en zelden scherp in het oog gevat. Ook de bewering, dat Matthias\' verkiezing een misgreep van dezij der Elve was, mag zonder nadere toelichting, niet als verklaringaangenomen, al ligt ook o. i. in deze opmerking een kiem van waar-heid, die slechts nadere ontplooiing behoeft, om tot een bevredigendeoplossing te leiden. Een vluchtige blik op de geschiedenis van het stamtnen-oijtei gadaartoe vooraf. Jacob had dertien kinderen en hieronder twaalf zonen. Yan dezetwaalf splitst zich één der cijfers reeds bij Jacobs zegen in twee.Voor den éénen Jozef treden de twee stammen van Manasse enEfra?m in plaats, zoodat werkelijk in Kanaan dertien en niet twaalfStammen aanwezig zijn. Toch blijft het

Stammen-tal voor de verdeelingdes lands op twaalf beperkt, want Levi wordt van de overige twaalfafgezonderd en boven allen en als in aller plaats met den priester-dienst belast. Een der twaalf valt echter door een gruwelijke misdaad uit hettwaalftal uit: de Stam van Benjamin. Niet Eachel, maar Lea wasde door God voor Jacob verordende vrouw, uit wie de Messias zougeboren worden. De liefde voor Eachel was uit bekoring door hetzinnelijk schoon voortgekomen, en onmiskenbaar wijst de Schrift erop, hoe deze liefde eerst met onvruchtbaarheid gestraft, straks in denaard van de haar geboren kinderen gekastijd wordt. Jozef is patriachvan twee Stammen, die beide aan het hoofd van den ongoddelijkenafval hebben gestaan, zoodat Efra?ms naam met dien van ontrouwaan Jehovah

gelijkluidend is geworden. En Benjamin, Kachels anderezoon, is waarlijk geworden, wat zijn moeder hem in haar doodstrijdnoemde: „een zoon der smarte", Ben-oni, en staat in de HeiligeSchrift eer als weerspreking dan als vervulling van Jacobs profetiegeteekend, dat hij Ben Jemini, d. i. Zoon der rechterhand, een uit-verkorene en machtige zijn zou. In Jacobs zegen (Gen. 49) komtBenjamin het laatste voor, terwijl hem geen ander getuigenis dan dit 6



82 gegeven wordt: „Benjamin zal als een wolf verscheuren; des mor-gens zal hij roof eten en des avonds zal hij buit deelen." Dienover-eenkomstig is Benjamins geschiedenis een droef verhaal van tegenspoeden gruwel. Schrikkelijker dan in één der Stammen breekt de schan-delijkste ongerechtigheid in Benjamin uit. Zoo ver komt het zelfs,dat al de Stammen zich verzamelen, om over Benjamin de vierschaarte spannen en een verdelgingskrijg tegen Benjamin te ondernemen.Tot op 600 man wordt werkelijk de geheele Stam uitgeroeid en feitelijkkan men zeggen dat de Stam uitstierf, want door gemis aan vrouwenuit den eigen Stam was hij tot kweeking van een nieuw geslachtonbekwaam. Toch kwamen de elf Stammen saam (Richt. 21 : 1 en vv.) enzeiden: „6, Heere, God van

Israël! waarom is dit geschied in Israël,dat er heden een Stam van Israël gemist wordt?" „Heden is eenStam van Israël afgesneden!" vs. 6. „Er moet geen Stam uitgedelgdworden uit Israël!" (vs. 17.) Door menschelijke beschikking, in het gebed geheiligd, is toen debreuke geheeld en het elftal tot een twaalftal teruggebracht. Menweet de vierhonderd maagden uit Jabes in Gilead boden daartoe hetredmiddel. Zoo herstelde zich een Stam, die voorts in Israël slechtseen kwijnend bestaan leidde, om slechts ééne vermaardheid in Israëlte verkrijgen: de geboorte uit haar van Israëls eersten koning, denman niet naar Gods harte, den verworpene voor den Heere. Vergelijk nu hiermee de lotgevallen van het Apostolaat en oordeelof de overeenkomst niet treilend is. Eerst vindt ge twaalf

Apostelen, gelijk twaalf zonen van Jacob.Uit het twaalftal der Apostelen zoowel als der zonen van Jacob valtéén weg. Ginds Benjamin, hier Judas Iscarioth. Beiden worden uit-gestooten om den gruwel der boosheid. Na beider uitstooting komthet overgebleven elftal saam om het twaalftal aan te vullen. Zoowelte Mispa als te Jeruzalem wordt deze handeling ingeleid met plechtiggebed. Benjamin wordt hersteld en Matthias in stede van Judas ge-kozen. Toch speelt in Oud zoowel als Nieuw Testament een andere godde-lijke beschikking door de lotgevallen van Stammen en Apostelen.Het Twaalftal in. Israël wordt vastgehouden en toch zijn er feitelijkdertien Stammen. En zoo ook, het Twaalftal der Apostelen wordtgeen oogenblik losgelaten, al blijkt het op elke bladzijde dat erfeitelijk

dertien Apostelen zijn. Let er op, dat de dertiende Apostel,de man van Tarsen, juist uit den pericliteerenden Stam, uit Benjamingeboren was. Oordeel zelf, of Saulus onder de Apostelen, nietschier eenzelfde plaats inneemt als Levi onder de Stammen, vande overige afgezonderd, geen deel met hen in de erve hebbend,en als een afzonderlijke bediening naast allen, en toch ook weervoor allen bekleedend, — en we durven vragen, of er nog langer



- 83 sprake kan zijn van Paulus\' Apostolaat en den afgesloten kring vanhet Twaalftal. Ons althiins komt het voor, dat op grond van het aangevoerde magvastgesteld, dat én bij dq Stammen én bij het Apostolaat tusscheneen dubbele levenssfeer is te onderscheiden. Bij de Stammen tusschenhet wereldlijk landbezit en de geestelijke bediening. Bij de Apostelentusschen de wereld der Joden en de wereld der Heidenvolkeren. Voordeze twee sferen saam vinden wij bij beiden een dertiental, in decijfers van twaalf en één gesplitst, en wel in dier voege, dat degewichtigste levenssfeer aan den eenling, de minder gewichtige aande twaalf is toebetrouwd. In Israël twaalf Stammen voor het landbezit en één voor de be-diening des geestes. Onder de Apostelen twaalf voor het Oosten enéén voor

het Westen der toekomst, en bij hem, bij Paulus, meer danbij de anderen, de bediening des geestes en der vrijheid. Toch is deze tegenstelling slechts schijnbaar. Gelijk lichaam en ziel,zoo behoort ook de stoffelijke en geestelijke zij van Israëls leven, enzoo ook de Heiden- en de Joden wereld, bijeen. Slechts door de zondeis er een tijdelijke breking der eenheid. Dit blijkt uit het vasthouden aan het Twaalftal door Israël enJezus, tot zelfs in zijn openbaring I op Pathmos. De menschelijkeschakel van Benjamins herstelling en Matthias\' verkiezing, hoezeerook door God gewild, is slechts een tijdelijke herstelling, en we zijner zeker van, dat in het nieuw Jeruzalem niet Matthias\' maar Paulus\'naam op één der zuilen schitteren zal. XIII.KAN HET APOSTOLAAT VERNIEUWD WORDEN?

Noch een gezant (Apostel) meerder dan diehem gezonden heeft.                Joh. 13 : 16. Sommige Christenen in onze dagen nemen met de beperking vanhet Apostelschap tot het Twaalftal geen vrede, en beweren, dat ooksinds, vooral in onze dagen, nieuwe Apostelen door den Heere zijnuitgezonden. Naar hun voorgeven is de Apostolische waardigheid nietslechts voor de eerste stichting der Gemeente ingesteld, maar veeleerals blijvend ambt door den Christus bedoeld. Alle overige waardig-heid dunkt hun voor de afzonderlijke gemeenten bestemd, terwijl deeenheid, die alle gemeenten verbinden moet, juist in het Apostolaathaar bindende macht en openbaring zou vinden.



84 Zonder dit stelsel volledig te bespreken, dienen we toch zooveel terbeoordeeling van deze tegenwerping te zeggen, als het onderwerp,thans door ons behandeld, eischt. Op Paulus komen we niet terug. Van hem sprak ons vorig artikel,en de bewijsgrond aan l\'aulus\' roeping voor het nog steeds voort-gaande Apostolaat ontleend, bleek ons bij nader onderzoek allerminstafdoende. Doeh niet alleen op L\'aulus, ook op Barnabas, ook op Sosthenes,Epaphrorlitus, Silvanus, Timotheiis, en op wien niet al beroept menzich, ten bewijze dat het Apostelschap allerminst aan de ?waalve wasgebonden. Of leest men niet in Hand. 14: 14: „Maar de Apostelen Barnabasen Patdus dat hoorende scheurden hun kleederen?" Is niet de eersteCorinther brief, blijkens hoofdst. 1 : 1, door l\'aulus en

Sosthenesgeschreven: en staat het niet in dien brief geschreven: „Want ikacht, dat God ons, die de laatste Apostelen zijn, ten toon gesteldheeft als tot den dood verwezen?" Wordt niet in ltom. 16 : 7 vanAndrouieus en Junias gesproken, als die vermaard zijn onder deApostelen\'\'! Heet niet Epaphroditus in Pil. 1 : 25 „een Apostel dei-Gemeente ?" Lijdt het twijfel dat de eerste brief aan de gemeente vanThessalonica uitging van l\'aulus, Silvanus en Timotheüs, en lezen wetoch niot in dit schrijven, hoofdst. 2:6: „Hoewel wij u tot lastkonden zijn als Apostelen van Christus?" Dit alles is ons bekend, en toch aarzelen we geen oogenblik omde uitlegkunde te wraken, die in deze getuigenissen bewijs meent tevinden voor de meening dat de Apostolische waardigheid zich ooktot deze

mannen of enkelen uit hen zou hebben uitgestrekt. Wedurven zelfs beweren, dat, spraken we nog de taal, waarin de Zend-brieven geschreven zijn, het stelsel van een voortdurend Apostolaatnooit met beroep op deze plaatsen zou verdedigd zijn. Wat toch is er van het beroep op deze uitspraken aan? „Apostel" wordt in het Grieksch weergegeven door een woord datletterlijk uitgesproken apostolos luidt en kortweg gezant beteekent. Alledenkbeeld van geestelijkheid en waardigheid valt hierbij zelfs zoozeerweg, dat de Atheners hun galeienvloot, die met verzegelde ordersuitging, insgelijks den apostel noemden. Apostel is in het gewoneGrieksch de naam van al wat gezonden wordt, hetzij persoon of zaak,en het Nieuwe Testament bewijst te over, dat het dit gangbaar woordin den

gewonen zin kent. Vergelijking met Mattheüs toont dat de woorden: „Waarom ook dewijsheid Gods zegt: Ik zal profeten en Apostelen tot hen zenden envan die zullen zij sommigen dooden," enz., niet op het apostolaat instrikten zin slaat. Als in 2 Cor. 8 : 23 staat: „Hetzij onze broeders,zij zijn afgezanten der gemeenten en eene eere van Christus," danwordt door l\'aulus hetzelfde woord apostolos gebezigd, waar de samen-



85 hang bewijst dat eer van Collectanten dan van Apostelen sprake is.Ook de Heere zelf is te dezen opzichte onze getuige ?n door wat Hijzelf sprak ?n door wat van Hem gebezigd wordt. Zelf zegt Hij, „dateen gezant niet meer is dan die hem gezonden heeft," wederomletterlijk het woord apostolos voor gezant gebruikende; en van Hemwordt in den brief aan de Hebreen gezegd, „dat Hij is onze Apostelen de Hoogepriester onzer belijdenis." (Hebr. 3 s 1). Voor de verklaring van het laatste woord verwijzen we naar Jezus\'uitspraak, Joh. 20 : 21; „Gelijkerwijs Mij de Vader tot Apostel ge-maakt of gezonden heeft, zoo maak ook Ik u tot Apostel, of zendIk ook u." Het wezen der zonde heeft het goddelijke gescheiden van ons hart.Dat goddelijke leven (hetzij in woord of kracht) kan derhalve

niettot ons raken, of het moet tot ons komen; ten welken einde hetdoor Hem die dit leven heeft, tot ons moet gezonden worden. Zoo zond de Heere zijne profeten, en voor hen Mozes en Aaronvoor hun aangezichten henen. Zoo is ook de komst van Christus eenzending meer nog de zending Gods en wijl het een zending in eenlevende persoonlijkheid is, die niet slechts het goede boodschapt,maar die de boodschap des vredes in zijn eigen persoon belichaamt,is Hij de Gezant, de Apostel bij uitnemendheid. Het verband inHebreen 3 eischt dit. In de beide eerste hoofdstukken is gesprokenover Jezus\' middelaarschap, en wel van twee zijden. Er is eenmiddelaarschap van het Woord; God heeft tot ons gesproken doorzijn Zoon. Dit vormt den hoofdinhoud van het eerste kapittel. Maarer is

ook een middelaarschap „van den oversten Leidsman der zalig-heid, die door lijden moet geheiligd worden." Hierop wijst het tweedehoofdstuk. En nu in den aanvang van het derde hoofdstuk, samen-vattend wat gezegd was, gaat de schrijver voort: „Hierom, heiligebroeders, die der hemelsche roeping deelachtig zijt, aanmerkt Hem,die tegelijk Apostel en Hoogepriester onzer belijdenis is." Wil men derhalve in algemeenen zin den naam Apostel leenenaan allen, die van Gods wege, uit oorzaak van de door de zondegemaakte scheiding, tot ons hart worden gezonden, dan is hiertegengeen de minste bedenking, mits men in het oog houde, dat danook de engelen (ook de naam engel, Mal\'eah, beteekent „bode" „ge-zant,") ook de Profeten, ook Christus, ook de Heilige Geest, ookde

Opzieners en Evangelisten onder dezen algemeenen term te be-grijpen zijn. Overigens is het bewijs aan den Corinther brief ontleend reedsdaarom te wraken, wijl Paulus vooraf wel terdeeg in den eerstenpersoon spreekt, waaruit blijkt dat men alle recht mist, om de woorden„ons, de laatsten der Apostelen" ook op Sosthenes te doen slaan. Voegtmen hierbij, dat de man die door de ééne gemeente naar de anderewerd afgevaardigd, in zijn hoedanigheid van gezondene, bode en gezant



86 in het Grieksch een apostolos wordt genoemd, dan kunnen we nietinzien, dat voor het voortdurend Apostolaat met verwijzing naar dezeSchriftplaatsen het minste is gewonnen. Afzonderlijke bespreking eischt dan nog slechts het geschrevene inHandelingen 14 : 14, waar Barnabas en Paulus apostelen heeten.Tot recht verstand van deze plaats lette men op het verhaal inHand. 13. In de gemeente van Antiochië, zoo lezen we, waren eenige profetenen leeraars, waaronder ook Barnabas en Saulus. In een tijd nu, dien de gemeente in gebed en vasten doorbracht,drong haar de Heilige Geest deze twee mannen uit te zenden en afte zonderen voor het werk waarvoor de Heere ze geroepen had. Menlet hun de handen op en liet ze gaan. En nu volgt, vs. 4: „Dezendan uitgezonden,

tot gezanten gemaakt door den Heiligen Geest,kwamen af tot Seleucië." Hieruit zien we dat ook de Heilige Geest,in zijn werk der toebrenging tot afzonderlijke landen en volken werk-tuigen uitverkiest, die, na de wijding der Gemeente ontvangen tehebben, niet voor de geheele gemeente van Christus, maar door eenenkel* plaatselijke gemeente worden uitgezonden, om als gezanten,d. i. Apostelen in die landen en onder die volken op te treden. Zooheeft de Kerk van Christus steeds dit zendingsapostolaat van denHeiligen Geest verstaan. Geheel het wezen onzer Zendingzaak onder-stelt deze zienswijs, en zoo dikwijls de Kerk sprak van Bonifacius,den Apostel der Duitschers, van Ansgar, den Apostel der Nooren,of van Cyrillus, den Apostel der Moraviërs, is nooit een

gelijkstellingmet het Apostolaat van den Zoon bedoeld, maar een daaraan onder-geschikt Apostolaat van den Heiligen Geest. Uitdrukkelijk heeft de Heere zelfs in zijn Hoogepriesterlijk gebedscherp onderscheiden tusschen de Hem gegeven, voor en door Hemuitverkoren jongeren, en alle overigen, die door hun woord in Hemgelooven zouden. Zelfs waarschuwt ?n Paulus ?n Christus zelf tegen hen, die voor-geven dat zij Apostelen zijn en zijn het niet. Zoo Paulus in 2 Cor. 11 : 13, waar hij schrijft: „Want zulkevalsche Apostelen zijn bedrieglijke arbeiders, zich veranderende inApostelen van Christus." Evenzoo de Heere zelf in zijn Zendbriefaan de gemeente van Efese, in Openb. 2:2: „Ik weet dat gij be-proefd hebt dengenen die uitgeven dat zij Apostelen zijn en zijzijn het niet."

Uitdrukkelijk geeft daarom Paulus ook de merkteekenen aan, waar-aan de ware Apostel kan herkend worden. Eerst in 1 Cor. 9:2:„Indien ik ook anderen geen Apostel ben, nochtans ben ik hetulieden, want gij zijt het zegel van mijn Apostelschap in den Heere."En naast dit zegel, bestaande in de stichting van nieuwe gemeenten,plaatst hij in 2 Cor. 12 : 12 vier andere kenmerken: „Want de



merkteekenen van een Apostel zijn onder u betoond, lo. in lijden,2o. in teekenen, 3o in wonderen, en 4o. in krachten. Voeg hierbijde onmiddellijke roeping door Christus zelven, waarop hij in Galatenwijst, en, in verband met geheel de analogie der Schrift, behoefdegeen zekerheid te ontbreken van wat als Apostolaat mag gelden,wat niet! Het is nu eenmaal niet anders. De muur der stad heeft twaalf fondamenten en in dezelve de namenvan de twaalf Apostelen van het Lam.



\'



in. DE SLEUTELMACHT.





V I. TUCHT UIT LIEFDE. En indien niet, zoo zegt het der Gemeente.Matth. 18 : 17a. Dat ook in den omgang, in het levenaverkeer van den man metzijn broeder, de liefde meest, de liefde bovenal, de liefde alleenrichtsnoer van gedraging zij, is de alomvattende eisch, die, stemmendmet den aard des zedelijken levens, de maat aangeeft bij elke levens-uiting in ons Christelijk heiligdom. Ongetwijfeld is déze liefde nog niet het uitnemendst. Er is eennog teederder, nog reiner, nog verkwikkender liefde: die liefde, diehet voorwerp van haar toewijding en volzalige genieting niet in denbroeder vindt, maar in God. Hem, den Volmaakte, den oorsprongen de samenvatting van alle waarheid, goedheid en schoonheid, Hem,den Onverderfelijke, den Eeuwige, den Alleenzijnde, te minnen metheel

de ziel, te lieven met heel het hart, aan Hem te kleven metheel ons verstand, Hem te zoeken met al onze kracht, kortom, inHem ons hoogste goed, het deel onzes harten, het een en al voorons begeeren te bezitten, is aller echte vroomheid innigst waarmerk,de zuivere ademtocht van al wat godsdienst heeten mag, de verborgen-heid van alle gebed en smeeking, en daarom ook door Jezus metnadruk „het eerst en groot gebod" genoemd, in het „Onze Vader"met heiligen tact het eerst op de lippen des bidders gelegd, en doorheel de Schrift als het uitnemend zalige geteekend, dat tot grootedingen bekwaamt en een schijnsel des hemels werpt in de dood-schaduw die ons leven drukt. Toch mag deze liefde, die sterker dan de dood is, van de liefdevoor den broeder niet gescheiden. „Het

eerst en groot gebod," zeergewisselijk, maar op den voet door dat andere gevolgd: „En hettweede aan dit gelijk!" Onheilig, zonder eeuwige waarde, een liefdevoor menschen bij verzaking van liefde voor den Vader in de hemelen;maar ook, de liefde voor God eer zelfmisleiding dan heilige waarheid,tenzij ze in liefde voor de broederen zich uite. Een Koning, maarook een Eijk, en de liefde niet vol, de liefde niet van zuiveren oor-sprong, verstoken van den echten stempel, zoo ze niet is een ingaanin dat Koninkrijk met onze geheele persoonlijkheid, om te levenvan die heilige liefde, die den Koning en dat Eijk der broederen,



92 beiden met volkomen toewijding en algeheele zelfverloochening omvat. Hieruit volgt dat alle getwist en oneenigheid, alle stugheid vanhart en ontfermingloosheid, dat alle zoeken van zichzelf en anderedrukkende hoogmoed des geestes het Christendom tegenhoudt, zijngeest bant, zijn zegen verhindert en lijnrecht overstaat tegen hetheilige Gods. Geen vraag is daarom voor de Christelijke Kerk van uitnemendergewicht dan deze: Langs wat weg moet de twist der harten in deliefde Gods worden verzoend? Aan de beantwoording dier vraag hangthaar bloei, haar gedijen, de zegen of de vloek, dien ze brengt. Immers ze treedt in een zondige wereld op, waar het tegendeel derliefde een macht is. Ze zoekt haar terrein in menschenharten, dievan nature tot zelfzucht neigen. Ja, ze

moet ook in hen, die vanChristus werden, nog uur aan uur den tegenstand bestrijden, die uit\'s menschen onheilige persoonlijkheid tegen haar in verzet komt. Bezit ze tegen dit kwaad geen beproefd, geen afdoend redmiddel,dan staat ze machteloos. Dan is te vreezen, dat de onheilige waterenvan nijd, naijver en liefdeloosheid haar erve overstroomen en ver-woesten zullen. Dan moge ze op enkele zielen, die meer eenzaam envergeten leven, voor wie de levensstrijd min heftig en bang is, ende verzoeking zelden hoog gaat, een zegen brengen, die voor eeuwigblijft, maar dan derft ze haar zegen voor het groot geheel des maat-schappelijken levens, voor den man die zich in het gewoel der scharemengt, en is ze gedoemd om met de banier der heilige Liefde om-hoog geheven,

voor allen ter aanfluiting te zijn, als toonbeeld vanjammerlijke verdeeldheid en getwist. Als toonbeeld! Dit zeggen we met nadruk. Of leert niet dedroeve ervaring van eiken intiemen kring, van het huwelijksleven envan de familie-geschiedenis onzer beste geslachten, dat verdeeldheideen te ernstiger, gehater en onverzoenlijker karakter aanneemt, naar-mate men in nauwer betrekking tot elkaar staat? En is het dan nietnatuurlijk, is het dan ontwijkbaar, moest het dan niet vanzelf zookomen, dat de leden eener zelfde gemeente, de broeders eener zelfdegemeenschap, zij, die door het heiligste aller heilige dingen, op hetteedcre terrein der hoogste waarheid en des teederen zielelevens metelkander in betrekking kwamen, zonder altijd zelf, naar sympathie desharten, die verbinding

gezocht te hebben, te onverzoenlijker tegenoverelkander stonden, zoodra de eenheid der liefde week? Men vergetetoch niet, dat op zoo teeder levensterrein de aanleiding tot geschilveelvuldiger i3; dat voor uitwendige wellevendheid, als dekmantelvoor verborgen oneenigheid, geen plaats is in een Kerk, die waarheidboven alles zoekt, en dat, ook afgezien hiervan, elk geschil tusschenbroeders zich zoo onwillekeurig aan elks overtuiging omtrent hetheilige hecht, dat toegeven vaak met prijsgeven gelijk zou staan vanwat het dierbaarste is aan het hart.



93 Jezus wist dit en heeft daarom met zijn vooruitziende en verlos-sende liefde op afdoende wijze voor zijn Gemeente gezorgd. Den vorm zijner Kerk liet Hij vrij. Slechts de grondlijn voor haarbouw wees Hij aan in de prediking des Woords, in de instelling desAmbts en in de ordinantie van Sacrament en het Gebed in zijnennaam. Al het overige liet Hij aan de ontwikkeling der tijden, onderde leiding van den Heiligen Geest. Slecht op één punt maakte Hij een uitzondering. Op het hoofdpunt,de levensquaestie van het Christendom, op de handhaving der eens-gezindheid en de bewaring der onderlinge liefde. Hij voorzag en wist, dat er geschillen tusschen broeders moestenkomen, en wist even zeker, dat de twistende broeders zei ven nooiteen gezag konden scheppen, waardoor, bij

uitgebroken twist, de liefdemet zekerheid zou worden hersteld. Dat gezag kon van Hem alleenuitgaan, kon door Hem alleen worden opgelegd, en zou Hij zelfdaarom regelen. In het zeventiende hoofdstuk van Mattheiis vinden we deze heiligeKerkorde, die, om het souverein gezag van Jezus\' critiek noch tegen-spraak duldt en eenvoudig gehoorzame onderwerping en trouwe op-volging eischt. Die heilige Kerkorde van Jezus bevat, zoo men wil, een drietalartikelen. Is daar een geschil uitgebroken, hebt gij iets tegen een uwer broe-deren, of is er een der broederen die iets tegen u heeft, zoo wilJezus, dat ge eerst, vóór eiken verderen stap, tot hem zelf zult gaan,en met hem voor Gods oog alleen, de bijlegging van het geschil ende verzoening met den verwijderde zult beproeven. Maar

slaagt ge hierin niet, mislukt uw poging, en moet ge vanhem gaan zonder dat de liefde haar heerschappij heeft hernomen, danmoogt ge daarom in dien staat van oneenigheid niet voortleven, maarzijt gij plichtshalve gehouden het gezag in te roepen van den engerenkring, waarin de Heere u geplaatst heeft, en met twee of drie ge-tuigen nogmaals bij den onverzoenden broeder herstelling der Chris-telijke verstandhouding en terugkeer tot liefde en eensgezindheid tebeproeven. Loopt eindelijk ook deze poging op teleurstelling uit, blijkt ookhet gezag van dien engeren, meer vertrouwden kring ontoereikend,en blijft de onverzoende toestand voortduren, dan verbiedt Jezus unochtans in dezen ongeoorloofden staat voort te leven. Hij eischt danstellig en onvoorwaardelijk, dat een iegelijk,

wat geschil hij ook metden broeder hebbe, hoe bedekt het ook dusver gehouden werd, datter beslechting openbaar zal maken, en het eenig beslissend gezag,het rechthebbend oordeel zal inroepen van de Gemeente! Nu een vraag op den man af. Heeft Jezus\' woord voor u beslissend gezag? Gelooft ge in Jezus?



94 Erkent en belijdt ge, dat een iegelijk zondigt die tegen zijn woorddoet? Zoo niet, noem u zelven dan niet langer een Christen. Belijd danniet langer, dat Hij „de weg, de waarheid en het leven" is. Houddan op te spreken van zijn Goddelijk gezag, en neem niet langer denschijn aan, alsof ge u aan Gods Woord onderwerpt. En zoo ja, zie dan om u in de gemeente, de kleinste zoowel alsde grootste, en vraag of niet elk verschil onverzoend ligt en de bit-terste verwijdering teugelloos heerscht? En voorts erken, dat dit zonde is, dat Jezus\' duidelijk en nadruk-kelijk bevel niet is opgevolgd, en dat het niet anders kan, of dezegen moet uitblijven, zoolang men tot de „ordinantie Christi" nietterugkeert. Hoe dit te doen? „Zeg het der Gemeente" is de sluitsteen van Jezus\' Kerkorde. Zoo blijft

dan de vraag: Waarheen moet ik mij wenden, om deGemeente te vinden en het der Gemeente aan te zeggen? II.DE GEORDENDE MACHT. Is er dan alzoo onder u geen die wijs is,ook niet een die zoude kunnen oordeelentusschen zijn broeders? \' 1 Cor. VI : 5. De Gemeente van Christus op aarde moet een gemeente van ge-loovigen zijn. Niet in Donatistischen zin een gemeente van louterheiligen, voor wier deel aan het kindschap Gods men instaat. Dézedwaling vindt geen steun in de Schrift en is door onze Gereformeerdekerk altijd bestreden. Bestreden uit tweeërlei oorzaak. Vooreerst wijl het oordeel over den innerlijken genadestaat alleenden Kenner der harten, niet den mensch toekomt. Steeds getuigdendaarom onze vaderen, dat het schuilen van hypocrieten onder

deleden der gemeente niet te keeren is. Miiar ook ten andere, wijl zij die toegebracht zullen worden, maarhet nog niet zijn, en evenzoo de reeds wedergeborenen, maar bij wiehet nieuwe leven nog niet tot doorbreking kwam, niet buiten hetgenadeverbond en dus ook niet buiten de gemeente mogen geslotenworden. \'



95 Zoo dikwijls daarom van. geloovigen sprake, is, heeft men aandezulken te denken, die den Christus Gods als hun Heiland belijden,en deze betuiging noch door belijdenis noch door wandel weerspreken. Slechts voor tweeërlei soort van lieden is derhalve plaats in Jezus\'gemeente: men moet of een geloovige zijn, of dit voorwenden enzijn ware bedoeling bedekken achter het masker der hypocrisie. Vanongeloovigen mag in Jezus\' kerk geen sprake zijn, zoo min als vanongerechtigen in hun openbaren wandel. Over den verborgen menschder zonde oordeelt de Heere. Toch dient ook hierbij tusschen twee levenskringen in de gemeenteonderscheiden te worden. Reeds de oude Christelijke kerk splitste degemeenteleden in ingewijden en niet-ingewijden, en ook onzeGereformeerde

kerk heeft die onderscheiding bewaard. Deze onderscheiding regelt zich naar het Sacrament des HeiligenAvondmaals. Die daaraan deelnemen behooren tot den engeren kring der ge-loovigen. Die daaraan geen deel nemen staan nog onder voogdij. Die voogdijschap kan van tweeërlei aard zijn. Bij de jongeren in de gemeente, die nog niet tot jaren van zelf-bewuste keuze gekomen zijn, draagt deze voogdij het karakter vanToezicht en Opvoeding. Bij de ouderen, die aan dit toezicht ontwassen zijn, treedt dezevoogdij als censuur op. Grenslijn daarbij was meestal het twintigste jaar. Omstreeks dien leeftijd moest men zich verklaren, of men alsnuden Christus als zijn Heiland aannam. Weifelde men hierover, dan kwam men toch onder censuur. Zoowas b v. in de Hollandsche gemeente

te Londen een afzonderlijkecommissie van den kerkeraad belast met de curateele over personentot de gemeente behoorende, die na den twintigjarigen leeftijd bereiktte hebben, nog toefden met hun belijdenis. Die eenmaal den Heere beleden had, moest aan het Avondmaalkomen. Bleef hij weg, dan zag men hierin het bewijs, dat er of aan zijnbelijdenis of aan zijn levenswandel iets schortte, en stelde den zoo-danige onder censuur. Deze censuur bedoelde allerminst een brandmerk, maar was eendaad van teedere, heilige, meelijdende liefde. Men drukte er door uit, dat deze leden der gemeente niet rechtstonden, derhalve niet aan zichzelf mochten overgelaten, en dus voor-werp van bijzondere zorge voor de opzieners der gemeente moesten zijn. Het zorgeloos voortleven in

onbekeerden, ongeheiligden toestandwas alzoo onmogelijk. Men had te kiezen. Men moest of de volle verantwoordelijkheid van een geloovige dragen



96 en de oordeelende, wijl troostende en reddende, kracht van het HeiligeAvondmaal aanvaarden, of door \'t zij dan gewillige, \'t zij gedwongeneonthouding van het Avondmaal de opleidende en steunende zorg derKerk zich ten goede laten komen. Alleen zij die gestadig in den engeren Avondmaalskring leefden,golden als geloovigen en hadden deel aan de rechten der Kerk.Alleen zij konden zelf de doopgeloften over hun kinderen afleggen ofvoor anderen als doopgetuigen optreden. Alleen zij waren verkiesbaarvoor ambten der gemeente. Alleen hun werd het recht toegekend omaan de gemeentelijke verkiezingen deel te nemen. Zoozeer zelfs golddeze onderscheiding, dat het nog in de meeste Gereformeerde kerken,vooral in Schotland en Amerika, gewoonte is, de getalsterkte

der ge-meente niet naar het zielencijfer, maar naar het aantal der communi-canten, d. i. der getrouwe Avondmaalgangers op te geven. Dat hiermee geenszins een ontwijding van het Avondmaal doorlichtzinnige toetreding bedoeld was, behoeft nauwlijks herinnerd. "Verrevan dien waakt de Kerk veeleer door heiligen ijver, dat een iegelijk,die door gesprek of wandel zijn belijdenis weersprak, tot boete ge-bracht, of geweerd werd. Zoo droeg het gemeenteleven een heilig en zedelijk karakter. Menoordeelde nooit wat men niet oordeelen kan: den inwendigen mensch,maar liet ook nooit ongeoordeeld, wat men wel kan oordeelen: denuitwcndigen mensch, gelijk hij zich in woord en daad op voor allenwaarneembare wijze uitspreekt. Hoog hield men daarbij bovenal de banier der heilige

liefde. Twist, naijver, onverzoenlijkheid gold als stellig bewijs, dat het be-ginsel des vleesches, niet het beginsel van Christus in het hart heer-schappij voerde. Twist en tweedracht, bittere zin en onverzoenlijkheid was daaromonvoorwaardelijk voorwerp van censuur. Met een dubbel doel. Allereerst om den naam des Heeren; opdat zijn Sacrament nietontheiligd wierd met gedoogen der gemeente. Maar ook, opdat door werkdadige tusschenbeidetreding der ge-meente het kwaad zou worden weggenomen. Twist en liefdeloosheid mocht er niet zijn, en waar de wortel derbitterheid toch uitsproot, moest hij met heiligen ernst worden aan-getast en weggenomen. Ons ontging dit geestelijk voorrecht. Onze gemeenten zijn een droeve samenbinding van onheilig getwisten liefdeloos krakeel.

Tusschen buur en buur, tusschen broeder enbroeder, niet zelden tusschen vrouw en kinderen, ja zelfs tusschenman en vrouw bestaan in elke gemeente soms pijnlijke verhoudingen,vaak onverzoenlijke veeten, die in boozen hartstocht, in onedelenlaster en ergerlijk getwist dag aan dag lucht zoeken.



97 En dat laat men zoo. Daar doet de gemeente als gemeente niets aan. Zelfs beseft men niet meer, dat afsnijding van deze kwade rankenonafwijsbare plicht is jegens den Heere en jegens den broeder. Dat dit in onze massale volkskerken niet anders kan, mag niet alsverontschuldiging gelden. Het bewijst slechts dat deze Kerkstaat nooitdoor den Heere gewild kan zijn. We hebben zijn gezaghebbend Woord. In elks Bijbel staat zijnstellig en onvoorwaardelijk gebod. Men mag, tenzij men stoutwegzulk gezag verwerpe, in zulk een toestand niet blijven. Hij zelf heeftden weg ter voorkoming en wcgneming van het euvel aangegeven.Eerst den broeder alleen. Dan met twee of drie getuigen.Baat ook dit niet, dan de Gem.eente. Maar die Gemeente, waar is ze? Waar schuilt ze? Hóe haar te

vinden? Ge kreegt een twist met een uwer broederen. Er is een uwerbroederen die iets tegen u heeft. Buigend voor Jezus\' gezag was hetu onmogelijk in dien onverzoenden staat voort te leven. Ge gingttot hem. De verzoening werd beproefd, maar mislukte. Aan wien laghet? Aan u of aan hem? Gij noch hij mocht dit beslissen. Nogmaalsgingt ge daarom tot hem, nu door een drietal broederen verzeld.Toch gingt ge onverzoend uiteen. Er was nog geen beslissing, wantal spraken de broederen in uw voordeel, uw tegenpartijder behoefdehun gezag niet te erkennen. Wat nu te doen? Er kan geen twijfelover bestaan. Jezus zelf schrijft u de te volgen gedragslijn voor. Gijmoet naar de Gemeente. „Zeg het der Gemeente" is zijn stellig bevel. Waar moet ge nu heen? Waar zult ge u

vervoegen? Waar heenu wenden? • Ach! laat ons het bekennen. Die gemeente is in onzen ellendigentoestand niet te vinden. Men is gedoemd in den onverzoenden toestandte blijven voortleven, zoo de wederpartij tot verzoening ongeneigd is.Men kan niet naar Jezus\' woord doen. Men is in de treurige on-mogelijkheid, om door het doen van Jezus\' woorden te ervaren datzijn woord uit God is. Het pijnlijkst van dezen onhoudbaren toestand is nog, dat men erstomp voor is geworden. Men leeft zorgeloos voort, zonder te beseften,dat een toestand die ons belet naar Jezus\' woord te leven, geenoogenblik mag geduld. Men acht nog dat het bespreken van dit kerkelijkvraagstuk een netelige quaestie te berde brengt, die niet sticht, nietopbouwt en met ons allerheiligst geloof in geen

verband staat. Menkeurt het nog als ongeestelijk redetwisten af, zoo men deze dingenvoor de consciëntiën brengt. Die verstomping van het Christelijk levensbesef is het veront-rustendst teeken van de kwijning en ontbinding der gemeente. Toch gaan we voort, de Gemeente het „Ontwaak, ontwaak!" toete roepen.



98 Althans de kinderen Gods zullen eindigen met onze stem gehoorte geven. Waar is de Gemeente? De Gemeente die gezag ontving? De Ge-meente die den wortel der bitterheid kan en moet uitsnijden? Waar? Yan drie zijden geeft men op die vraag een verschillend antwoord: Bij het gezag, dat, van het hoogste Kerkbestuur uitvloeiend, tevinden is bij de geestelijkheid, antwoordt de Eoomsche, de Griekscheen de Luthersche kerk, zij het ook op verschillende wijs. Bij de verzameling van al de gemeenteleden antwoorden deIndependenten. Bij den raad der opzieners, die uit de gemeente zelve haar machtontvangen, luidt het antwoord der Gereformeerden. III.NOCH PAUS, NOCH INDEPENDENTISME. Gij hebt de zalving van den Heilige en grjweet alle dingen.                    1 Joh.

2 : 20. Om recht voor God te staan bij de velerhande verwikkelingen vanhoofd en hart, moet men het oordeel der Gemeente kunnen inroepen.Niet de enkele geloovige kan beslissen. Zijn broeder met wien hij ingeschil is heeft even geldig gezag als hij. Van overheersching deseenen over den andere kan noch mag sprake zijn. Alleen de Ge-meente als het geheel der geloovigen staat boven den enkele, is doorJezus zelf met beslissend gezag bekleed, en moest als openbaring vanhet Lichaam van Christus in haar geestelijke hoogheid en majesteitworden erkend. Soms bedroeft men zich over de uiteenloopende zienswijze en op-vatting, die ten opzichte van leer en practijk bij de kinderen Godszich voordoet, en vraagt of dan de ééne Heilige Geest niet een zelfdewoord in aller ziel

spreekt, waaruit dan vanzelf de gevolgtrekkingvoortvloeit, dat bf de een of de ander ten onrechte zich op het ge-tuigenis van den Heiligen Geest beroept. Deze beschouwing berust op een dwaling. Ongetwijfeld zegt het Apostolisch woord: „En indien gij iets anders-zins gevoelt, ook dat zal God u openbaren," en wordt in de stelligeverzekering: "Gijlieden hebt de zalving van den Heilige en weet alledingen," de vervulling bezegeld van de profetie: „Zij zullen Mij allenkennen, van hun oudste tot hun jongste."



; 99 Slechts hierin tast men mis, dat men deze Apostolische uitspra-ken opvat, als golden ze voor den enkelen geloovige, in zijn afzon-dering van het volk Gods en buiten verband met de Gemeente gedacht.De Heilige Apostelen schreven niet aan de enkele geloovigen,maar aan de Gemeenten. Het opschrift hunner brieven bewijst dit.Derhalve heeft niemand het recht, een heilig privilege, dat aan allensaam en aan den enkele slechts in zijn verband met het geheel ge-geven is, op te eischen voor zijn eigen individueel inzicht. Verscheidenheid van inzicht en meening moet, zoo in leer alspraktijk bestaan, wijl er een voorverordineering is. Verordineering beteekent, in onderscheiding van uitverkiezing, datmen uitverkoren is met een bepaald doel, voor een eigen bestemming,de roeping

hebbende, om naar de eigenaardigheid van karakter enpersoonlijkheid den straal van het goddelijk licht op eene van anderenonderscheiden wijze in het spiegelvlak zijner ziel te breken. Zoolang nu de volmaaktheid nog toeft, waartoe we eerst na ditleven geraken zullen, kunnen deze verscheidenheden de hoogere har-monie nog niet vinden, waarin ze zich dan vanzelf en ongedwongen,naar het bestek der voorverordineering, zullen oplossen. Hieruit volgt dat een ontwikkeling, die, hoezeer ook naar harmonieen hoogere eenheid tastend, beide voorshands nog mist, tot het wezender geloovigen op aarde behoort. Men kan noch mag deze oneffen-heden wegschaven. Op • aarde reeds de ongedwongen eenheid te be-geeren, is de hand naar het onbereikbare uitstrekken en gaat

vanmiskenning onzer van God gewilde toestanden uit. Toch ontbreekt daarom de eenheid niet, mits men ze niet bij deenkele geloovigen, maar bij de Gemeente zoeke. Slechts versta men de uitdrukking: gezag der Gemeente, niet ver-keerd. Hiermee is allerminst bedoeld een gezag als van den enkelengeloovige, met het cijfer der zielen vermenigvuldigd. Veelmin eenbeslissing door stemmental bij een doode, sprakelooze, ongeestelijkestembus uitgebracht. Het cijfer beslist voor het recht der waarheid nooit.Neen, de Gemeente, is een op zich zelf staande openbaring vanJezus\' gezag. Niet de enkelen vormen, door saam te komen, deGemeente, maar de Gemeente is aanwezig, eer zij in haar werdenopgenomen. Gelijk het lichaam niet gevormd wordt uit vooraf gereed gemaakteleden,

maar de leden uit zijn innerlijke levenskiem doet voortkomen,zoo ook in de Gemeente. Dat men dit bij de Gemeente vaak anders waant, komt daarvan-daan, dat men de personen, die toetreden, verwart met hun lidmaat-schap van Jezus\' Gemeente. Als individuen, als personen, als men-sehelijke wezens kunnen ze zeer zeker eer dan de Gemeente bestaan.Maar rekent men, gelijk hier eisch is, met deze personen slechts inzoover, als ze in het mystiek lichaam van Christus zijn ingelijfd, dan



100 kunnen ze niet gedacht worden eer de Gemeente er is, en verkrijgenze eerst in hun samenhang met het lichaam der Gemeente hun gees-telijken wasdom. Een andere is dus de openbaring van Christus in de enkele ge-loovigen, en een andere die in de Gemeente. De openbaring in hethart der enkelen is naar aller verschillend karakter steeds wisselend• en uiteenloopend, blijft naar hun onvolkomenheid steeds onvolkomenen kan haar heilige eenheid niet openbaren eer het proces van allerziel voleind zal zijn in de toekomst des Heeren. Daarentegen deopenbaring in de Gemeente als geheel, hoezeer ook met de samen-werking der enkelen rekenend, gaat toch niet in deze op, is nogiets anders dan deze, en buiten deze, iets op zichzelf, dat een meeronmiddellijk karakter en,

mits de eischen van Gods Woord gevolgdworden, een heiligen en volkomen stempel draagt. Op zichzelf weerspreken we dus de mogelijkheid niet, dat eenenkel persoon, gelijk Rome beweert, orgaan van dit Gemeentegezagzijn zou. Slechts beweren we, dat men, afziende van menschelijkevinding, zich ten deze streng te houden heeft aan Hem, die allegezag in hemel en op aarde had, en dus alleen recht had, om dewijze te bepalen, waarop Hij zijn gezag in de Gemeente wilde doenwerken. Nu ontbreekt ten eerste, gelijk we in een vorige serie aantoonden,alle aanwijzing in de Heilige Schrift, dat xle Heere aan een enkelpersoon dit gezag in dien zin zou hebben toevertrouwd, dat Hij hetaan alle anderen onthouden had, en is er evenmin van een voort-durend apostolaat een spoor

in de Schriften des Nieuwen Verbondste ontdekken. Maar zelfs hierbij behoeven we niet te blijven staan. Met de Schriftin de hand moeten we ten andere ten stelligste ontkennen, dat hetzoeken van éene, alle gemeenten in hoogere eenheid verbindendeKerk, naar den eisch van Gods Woord zou zijn. Ejh is h.;t Lichaam van Ciirhtus, en daarom één aller Heere, éénaller Doop, één aller Geloof. Maar komt het aan op de zichtbareopenbaring van hut Lichaam, dan kent de Heilige Schrift niet andersdan afzonderlijke, op zictuelf staande gemeenten, en een vrij, gees-telijk verband, dat zich ongedwongen tusschen enkele gemeenten ge-vorm 1 heeft. Er zjn gemeenten te Jeruzalem, te Antiochië, te Rome, te Corinthe,te Ei\'eze, enz., en on Ier deze gemeenten bestaat er, naar luid van

hetApostolisch woord, een ongedwongen, natuurlijk verband tusschen degemsenten van Klein-Aziëns westkust, tusschen de gemeenten inPalestina en Syrië, en eveazoo tusschen de gemeenten van Pontustot Bithynië. Maar van een Kerkverband, dat al deze gemeenten toteen vast geheel, onder één zichtbaar hoofd, onder één bestuur envoor alle gelijk bsheer vereenigen zou, is spoor noch schaduw aanwezig.



101 We ontkennen daarom het bekoorlijke en wegsleepende niet, datdeze machtige, alle kinderen Gods omvattende eenheid, voor deaspiratiën des geloofs heeft; we ontkennen niet, dat alle gemeenteneen geestelijke eenheid in den Christus hebben; we ontkennen niet,dat alle in heur wortel, door heur oorsprong, een trek van heiligegelijkheid dragen, en zich voortbewegen langs paden, die op éénzelfde eindpaal moeten uitloopen: maar verder gaan durven we omhet Apostolisch gezag niet. Zelfs wagen we het vermoeden, dat degeloofseenheid der Gemeente door niets zoozeer als door de uitwendigeeenheid is tegengehouden. Het pogen, om die uitwendige eenheid tot stand te brengen, istoch mislukt. Kome zag haar toeleg, eerst door de Oostersche kerken,later door de

schismatieke Grieken, toen door de Hervorming, en nuweer .door de Oud-Katholieke beweging verijdelen. Het streven naareenheid in de Anglicaansche kerk is haar op het verlies van debeste kringen der Engelsehe en Schotsche volken te staan gekomen.En ook ten onzent heeft het rusteloos streven naar de eenheid onzerHervormde kerk slechts de rustelooze woeling van malcontenten,Groningers en Modernen ten gevolge gehad. Is nu ?n blijkens het getuigenis van Gods Woord, ?n blijkens deles der historie, niet de ééne zichtbare Kerk, maar slechts het vrijverband tusschen de enkele gemeenten door den Christus bedoeld,dan is hiermee tevens het eenhoofdig zichtbaar gezag van den pausgeoordeeld, voor wiens zetel geen plaats is, waar geen zichtbare een-heid van

rechtswege bestaat. Evenmin kunnen we ons vinden in de voorstelling der Indepen-denten, dat de leden der Gemeente zelven bij hoofdelijke stemmingover recht en waarheid in leer of praktijk beslissen zullen. Ook hierbij houden we ons aan de Heilige Schrift. Gemeenteleden zonder een geordend bestuur vormen slechts eenaggretaat van personen zonder gemeentelijke eenheid. Er blijft dangeen plaats voor het ambt. En even zeker als er in de Apostolischegeschriften geen sprake is van de ééne zichtbare Kerk, even stelligwordt het ambt ons voorgesteld als van het Gemeentewezen onaf-scheidelijk. Waar de Apostelen ook gemeenten stichten, steeds ordenen zeopzieners en diakenen, om de gemeente als geheel te vertegenwoordigenen te besturen. En dat hun doel niet was, om

deze ambten slechtsvoor de gemeente in heur eerste opkomst in te stellen, blijkt vol-dingend uit den uitdrukkelijken last aan hun volgelingen, om ookop hun beurt gezalfde, met Gods Geest bezielde mannen aan het.hoofd der gemeente te plaatsen. Hierbij komt, dat slechts in zeer kleine gemeenten van zulk eengemeente-plebisciet over alle voorkomende zaken sprake kan zijn. Tothet vellen van een rechtvaardig oordeel behoort ook kennis van de



102 stukken, de omvattende blik van den vroede en in rechtspraak ervarene,bovenal de geestelijke vrijheid om, rechtsprekend, alleen op het rechtte zien. Is het nu ondenkbaar, dat een gemeente, die de afmetingenvan een huiskerk te veel overschrijdt, in al haar leden aan dezeneisch voldoen zou, dan is reeds hierdoor het denkbeeld der Indepen-denten als onbereikbaar ideaal afgewezen. Hun uiterst belangwekkendegeschiedenis bewijst dan ook te over, hoe zulk een streven eenerzijdsop volslagen Geraeenteontbinding en anderzijds in een Kwakerdomuitliep, dat meer een humanitair genootschap dan een Gemeente vanden Christus bleek te zijn. JY.DE VERKIEZING GRONDSLAG VAN HET KERKRECHT. Wij zullen komen en woning bij hem maken Joh. 14 : 23. De regeling

van het Gemeentegezag hangt geheel aan het stuk deruitverkiezing. Niet bij vergissing noemden onze vaderen dit artikel der belijdenishet cor eccleesiae d. i. het hart der Kerk. Metterdaad is de kerke-lij k e quaestie niet zonder vasten grond in dit fundamenteele leerstukop te lossen. Om het gezay der Gemeente is het te doen. Niet om een doorhaarzelve aangematigd gezag. Ook niet om eenig gezag haar doormensehen toegekend. Maar uitsluitend om het gezag dat haar doorChristus verleend is. Hij is en blijft onze éénige Koning. Elk gezagdat met zijn souvereiniteit niet strookt en niet uit zijn koninklijkevolmacht is afgeleid, mag niet geëerbiedigd worden, maar eischtrusteloozc bestrijding. Het gezag nu dat van Jezus uitgaat moet geestelijk van aard enkan niet werktuigelijk zijn.

Het vloeit voort uit het leven zelf, datvan Hem uitgaat en is van dit leven onafscheidelijk. Staat het nu vast, dat het leven Gods, dat uit den Christus totzijn Gemeente komt, zijn laatsten oorsprong vindt in Gods wezen,raad en wil, en niet in \'s menschen keus of wilsdaad, dan moet menof geheel de openbaring Gods weerspreken, of ook bij de bepalingvan het Gemeentegezag teruggaan tot de eeuwige verkiezing. Alleen een gezag, welks oorsprong in die eeuwige diepte schuilt,is werkelijk goddelijk, of korter gezegd, is gezag. Elke pogingmoet derhalve mislukken, die \'t zij de openbaring Gods tegen het



103 ongeloof, \'t zij ket gezag der Kerk tegen individueele willekeur ver-dedigen wil, zonder met de uitverkiezing te rekenen. Verzwijging vandit leerstuk baat niet en wreekt zich zelf. Wie het slechts van terzijbespreekt wondt zich aan de scherpte van dezen rotssteen, zonderverberging in zijn lendenen te vinden. Hoe ook gemeden, komt hettoch zich zelf weer aandienen. Het is machtiger dan alle tegenzinvan het menschelijk hart, en dwingt ten leste toch tot luisteren. Indagen van oppervlakkigen zin moge het zijn heilig gelaat schuchterlijkterugtrekken, zoo worden de diepten des levens niet door den krach-tigen arm des Heeren weer omgewoeld, of ook dit leerstuk toont zichweer, eischt toestemming en heerscht. Slechts wachte men zich ook bij dit leerstuk voor misverstand. Er is een

dubbele uitverkiezing. Er is een uitverkiezing van de Gemeente, en er is een uitverkiezingvan de enkele yelooviyen in de Gemeente. Beide behooren onder-scheiden te worden naar de Schrift. Van de eerste uitverkiezing is vooral sprake in de dagen des OudenVerbonds. Een volk wordt uitverkoren onder de volkeren, Israël isonder de natiën door God geroepen, door Hem ten leven verwekt,uit den Kotssteen des heils gegenereerd. In dat volk zijn ook deenkele heiligen, is een Samuël, een David, een Jeremia met namegeroepen; maar ook afgezien van de bijmenging der velen die vanGod verworpen zijn, blijft de uitverkiezing van het volk als volkonveranderlijk. Israël moge in zijn massaliteit vervallen tot afgoderijen werelddienst en dientengevolge als zelfstandige natie ondergaan inde

Babylonische gevangenschap, toch blijft de verkiezing van hetvolk hierdoor onaangetast. Een nieuw uitspruitsel komt aan den oudenstam, de volkskern keert uit Babel weder en Israël als volk blijftmet Jehovahs gunst bestraald, tot het zich zelf voor een tijd afsnijdtin Golgotha\'s kruis. Toch wordt zelfs in dat kruis het volk Israël nietvernietigd. De roepingen Gods zijn onberouwelijk, en de HeiligeApostel getuigt nadrukkelijk, dat als de volheid der Heidenen zalzijn ingegaan, ook gansch Israël zalig zal worden. Deze volksverkiezing nu, die in het Oude Verbond zoo duidelijkvan de uitverkiezing der enkele heiligen onderscheiden is, gaat metde komst van het Nieuwe Verbond allerminst te loor. Houdt menin het oog, dat de Apostolische brieven niet aan enkele geloovigen,maar aan de

gemeenten gericht zijn, dan volgt reeds hieruit dat destellige verklaringen in de brieven aan de Efeziërs en Komeinen overde uitverkiezing op de Gemeente als geheel slaan. Maar zelfs hierbijbehoeven we niet te blijven staan. Immers een der Apostelen verklaartmet even dezelfde woorden dat ook de Gemeente des Nieuwen Ver-bonds een „uitverkoren volk is, een koninklijk priesterdom." Waarbijmen nog voegen kan, dat ook de symbolische cijfers, waaronder inJohannes\' Openbaring de Gemeente Voor den troon wordt voorgesteld



104 op een afgesloten eenheid wijzen, die bij afwijzing van de uitver-kiezing der Gemeente als geheel, volstrekt onverstaanbaar worden. Voorop sta derhalve dat er een uitverkiezing is van het volk Godsonder het Oude en van de Gemeente in het Nieuwe Verbond; eenuitverkiezing die niet op de enkele individu\'s, maar op de Gemeenteals geheel betrekking heeft; een uitverkiezing die ten opzichte van.enkele leden, die tot deze Gemeente behooren noch voor noch tegenhun persoonlijke verordineering pleit, en alle eeuwen door onveran-derlijk en onberouweiijk blijft, hoe die Gemeente ook wegzinke, onderwat kastijding en oordeel ze ook kome, ho\'ezeer ook de individuendie tot haar behooren zich bezondigen door afval van \'s Heeren naam. Toch wane niemand dat deze

verkiezing het al is, en geheel hetleerstuk der uitverkiezing met de roeping der Gemeente uitgeputzou zijn. Er is nog een tweede uitverkiezing, die even stellig en ontwijfel-baar in Jezus\' Kerk moet beleden worden: de uitverkiesing derenkele personen. Ze was reeds geopenbaard onder het Oude Verbond en wordt tenopzichte van Jacob en .Teremia zoo nadrukkelijk en krachtig uitge-sproken, dat elke uitlegkunde zichzelve weerlegt, die de persoonlijkeuitverkiezing dezer mannen eoekt te loochenen. En wat Jeremia omtrent zichzelf in naam des Heeren uitspreekt:„Eer Ik u in uw moeders schoot formeerde heb Ik u gekend: Ikheb u liefgehad met eene eeuwige liefde," en wat Maleachi vanJacob getuigt, dat hij reeds in zijn levensoorsprong voorwerp vanGods onderscheidene liefde

was, stelt het feit der persoonlijke uit-verkiezing ook voor het Oude Verbond buiten twijfel. Van het Nieuwe Verbond geldt geheel hetzelfde. De Apostelen zijnniet collectief maar persoonlijk uitverkoren, en hij die den Zoon desmenschen verraadt, moet in zijn ontzettende daad het woord der Schriftvervullen: „Die met Mij het brood eet, heeft tegen Mij de verzenenopgeheven." Uitdrukkelijk verklaart Jezus: „Ik zeg dit niet van uallen: Ik weet welke Ik uitverkoren heb." Seherpelijk onderscheidtHij, zeggende, „dat velen geroepen zijn, maar weinigen uitverkoren."Hij profeteert van de ure, dat zelfs de uitverkorenen bijna zoudenverleid worden. Paulus wordt in de openbaring aan Ananias inpersoonlijken zin, „een uitverkoren vat" genoemd, en zelf getuigt hij,niet van de Gemeente in haar

geheel,\' maar van de enkele personen,dat „die Hij te voren gekend heeft, ook geroepen, gerechtvaardigden verheerlijkt zijn." Niemand heeft dus het recht het ééne mysterie aan het andere opte offeren. Men mag de uitverkiezing der Gemeente niet loochenen,om uitsluitend de verkiezing van enkele personen op den voorgrondte plaatsen, noch ook de verkiezing der met name geroepenen weg-cijferen, om de uitverkiezing der Gemeente eenzijdig te doen uit-



- 105 komen. Elk der geroepenen zal, zoo hij overwint, een nieuwen keur-steen ontvangen met een nieuwen naam dien niemand kent dan hijzelf, en toch zal de Gemeente als één geheel in den samenhang harergeledingen lof zingen voor Hem die op den troon zit en het Lam. Wat doet nu de Koomsche kerk? Ze handhaaft de uitverkiezing der Gemeente, maar geeft deverkiezing der enkele individuen, zoo al niet voor den vorm, dantoch metterdaad prijs. Wat deden de Remonstranten? Ze wilden noch van de eene noch van de andere uitverkiezing hungeloofsoorsprong afhankelijk maken. Wat deden en doen nog de hyper-Gereformeerden? Ze handhaven eenzijdig de uitverkiezing, der enkele personen enverliezen de uitverkiezing der Gemeente geheel uit het oog. Wat eindelijk doet

onze Catechismus? Hij belijdt de uitverkiezing der Gemeente, ook al is het, dat zedoode leden en hypocrieten in haar midden heeft, en belijdt evenzeerde uitverkiezing van de enkele personen, als ze de heerlijke betuigingaan haar 54ste antwoord toevoegt: „en dat ik van dezelve eenlevend lidmaat ben en eeuwig zal blijven." Alleen het laatste standpunt is het juiste, op de Schrift gegrond endoor de analogie des geloofs gewettigd. Bepleit alleen de uitverkiezing van enkele gcloovigen en alleGemeentelijke veerkracht is verlamd, de voorbereidende genade vanhaar kracht beroofd, het sacrament op non-activiteit gesteld en allekerkelijk leven opgegaan in lijdelijke zelfbewondering der gekeurdenen geijkten, noodwendig met liefdeloos verketteren van alle nog niettoegebrachten gepaard.

Dan is er geen Gemeente, dan moet de Kerkuiteenspatten, en is een kwijnend conventikelwezen de hoogste uitingwaartoe het geestelijk gemeenschapsleven komt. Maar ook, misken de uitverkiezing der enkelen, om uitsluitend deuitverkiezing der gansene Gemeente voor te staan, en noodwendig moethet kerkelijk leven alle persoonlijke vroomheid verstikken, een brugslaan over de diepe klove die Christus van Bclial scheidt, en tereener zijde, gelijk bij Bome, in drukkenden vormendienst ontaardenom anderzijds, gelijk in de kerken der 18de eeuw, het geloof te doenopgaan in beoefening van burgerlijke deugd en zedelijkheid. Van de loochening van beide behoeft nauwelijks gewag gemaakt.Zonder verkiezing is er noch een Gemeente noch persoonlijk genade-leven, en zóó de

Socinianen in de dagen der Hervorming, als deBemonstranten in de 17de eeuw, en de Latitudinaristische richtingonzer dagen zijn tot degelijke ontwikkeling van een veerkrachttgGemeenteleven ten eenemale onbekwaam. Feitelijk is in hun ver-werping der verkiezing de Openbaring geloochend. Ze hebben windgezaaid en maaien den storm. Bationalisten in hun oorsprong moeten



106 ze, bij wat verschil van vormen en levensuiting ziet, aan het\'koudekille rationalisme, huns ondanks, sterven den smadelijksten, den minsteer vollen dood. Hiermee nu is de vraag naar het Gemeentegezag vanzelf be-antwoord. Is er noch uitverkiezing der Gemeente noch der enkelen dan is ergeen Gemeentegezag, Is er wel uitverkiezing van de Gemeente maar niet van de enkelen,dan is er gezag van het ambt, niet van de Gemeente. Is er wel uitverkiezing van de enkelen, maar niet van de Ge-meente als geheel, dan ontbreekt aan het Gemeentegezag elk orgaanter uiting en lost het zich in de willekeur van zichzelf ijkende per-soonlijkheden op. Is er daarentegen uitverkiezing ?n van de Gemeente als geheel ?nvan de enkele personen, dan is beide gegeven, zoowel het gezag

derGemeente, als het orgaan waardoor dit gezag werken moet. V.AMBT EN GAVE. Er is verscheidenheid der gaven, maar hetis dezelfde Geest. En er is verscheidenheid der bedieningen,en het is dezelfde Heere. En er is verscheidenheid der werkingen,doch het is dezelfde God, die alles in allenwerkt.                            i Cor. 12 : 4, 5, 6. Er is een verkiezing van de Gemeente als Gemeente, en er is eenpersoonlijke verkiezing van den enkelen geloovige. Deze belijdenisligt aan alle van God gewilde Kerkinrichting ten grondslag. Niet als maatgevend voor den vorm, maar als aanwijzing van denweg, waarlangs de krachten van Christus tot de Kerk komen. De verkiezing Gods is niet een notariëele opteekening van feiten,die na verloop van eeuwen waarheid zullen blijken, maar de

krachtzelve, waardoor deze feiten tot stand komen. De verkiezing is niet een catalogus van uitverkoren bloemgewassenop het terrein des geestelijken koninkrijks, maar de kiem zelf, waaruitstengel en knop te voorschijn zullen komen. Daarom kan men aan geen verkiezing gelooven, tenzij men dewezenseenheid belijde van Vader, Zoon en Heiligen Geest. • Uitdrukkelijk zegt de Apostel dat de gaven van den Heiligen



107 Geest komen, de ambten van den Christus en de werkingen vanden Vader. Spreekt het nu vanzelf, dat evenzeer de ambten als de werkingenmet de gaven in onafscheidelijk verband staan, dan moet men vantweeën één doen: of belijden, dat de Heilige Geest de gaven schiktnaar de ambten die Hij door den Zoon ziet verleenen, en evenzoo deZoon de ambten toebedeelt naar werkingen, die door den Vader inhet schepsel gelegd zijn, of, druischt zulk een ongoddelijk meten enplooien tegen uw vroomheidsgevoel in, dan rest ook niet anders, dante erkennen dat gaven, ambten en werkingen we?rkecrig op elkaarzijn aangelegd, van meetaf voor elka?r berekend en, slechts ten ge-volge der zonde, die disharmonie vertoonen kunnen, \'die ons zoovaak een klacht op de lippen brengt.

Er moet voor elke geestelijkekracht een eeuwige oorsprong zijn aan te wijzen in het bewuste levenGods, dat is in zijn eeuwige verkiezing; en wijl die verkiezing geenwillekeur, maar uiting van het wezen Gods is, kan men haar nooitvan harte belijden, tenzij men in het eeuwig Wezen de wezens-eenhcid van Vader, Zoon en Geest erkend heeft. Dan mogen huneigenschappen en werkingen onderscheiden zijn, naar elks persoons,toch blijft dan in het Wezen Gods de eeuwige eenheid gegeven, diede eindelij ke harmonie, ook van de gaven, ambten en werkingen inde Gemeente, waarborgt. Langs twee wegen komt der Kerke Christi dus uit eenzelfde bronde kracht en het leven toe. Vooreerst door de Gemeente in haar geheel, als van God verordendmiddel om ook den enkele weder te

baren. En ten tweede door de wedergeboorte van den enkele, die nooitde daad der Gemeente is, maar het eigen werk blijft van den Hei-ligen Geest. De Gemeente is de bodem, waarin het kind Gods zal ontluiken. De enkele geloovige is de bloem, die op dien bodem door denHeiligen Geest gekweekt wordt. Evenals het nu in het rijk der planten is, zóó ook is het in hetKoninkrijk Gods. Vooral bij fijnere plantgewassen is ?n de bodem ?n het bloemzaaduitverkoren. De fijnere gewassen bloeien niet in elke aarde, schietenniet op uit zwaren kleigrond of rullen zandbodem, maar eischen eeneigenaardig, bijzonder toebereid terrein. Doch al bezit ge zulk eenterrein, dan ontkiemen de planten nog niet van zelf uit den keurigenbodem. Door een tweede daad moet in dien bodem de door n ge-

kozen plant nog worden gezaaid. Niet anders nu is het op geestelijk gebied. Het kindschap Gods wordt niet gekweekt op elk terrein, niet inden onheiligen, ongewijden bodem der wereld, maar uitsluitend opdat hooge, uitnemende terrein, dat door den Heere bereid is in zijn



108 Gemeente. Maar al bestaat die Gemeente, toch kan ook haar bodemuit zichzelf geen kinderen Gods kweeken. Daartoe is een nieuwe daad,een daad des Heiligen Geestes noodig, en moet in het hart derenkelen die kiem des levens worden gebracht, die straks in den bodemder Gemeente de wortelen uit zal slaan, om uit haar vetten bodemde levenssappen te trekken, die welhaast bloesem en vrucht aan denopgeschoten stengel doen schitteren. Het doel moet derhalve zijn de geschonken gaven door de ingesteldeambten tot de van God beoogde werkingen te laten komen. Geen gave ga verloren. Dan mist men de werking. Maar ook geengave werke buiten de Gemeente; dan miskent men het ambt. Omgekeerd volgt hieruit, dat er zoo veelzijdige ambtsbetrekkingbehoort te

bestaan, dat elke gave haar eigen orgaan vindt, om tot devan God bedoelde werking te komen. Als ook dat het ambt dusdanigbehoort ingericht, dat het eenerzij ds de gaven in zich opnemen, enanderzijds die gaven tot de vereischtc werkingen brengen kan. Ten onrechte heeft men uit de beginselen der Hervorming demeening afgeleid, alsof het Opzienersambt en het Diaconaat geheelhet gemeentelijk organisme zou uitmaken. Wijl de Hervorming bij haren herbouw van de verwoeste Gemeentemet herstelling van deze twee hoofdorganen begon, heeft niemand hetrecht, verdere ontwikkeling, mits naar eisch van het Apostolischwoord, af te snijden. Tot de bedieningen, d. i, tot de ambten der Gemeente behoortvolgens den Heiligen Apostel: de bediening van het Woord, gesplitstin

de bediening van het Woord der wijsheid en van het Woord derkennis, wat volstrekt niet hetzelfde is; voorts de bediening van het(noch tot wijsheid noch tot kennis zich verheffend) geloof; de be-diening der aezondmakingen; de bediening der krachten; de bedie-ning der profetie; de bediening die de geesten onderscheidt; debediening der talen; de bediening van de uitlegging der talen.En niet slechts in dit twaalfde hoofdstuk uit den eersten Corinther-brief, maar telkens wordt in de Apostolische geschriften het Gemeente-organisme ons in een rijke, veelzijdige, zich steeds heerlijker ont-plooiende veelvormigheid voorgesteld, waarbij onze povere, ijle, stijveKcrkorganisatie beschamend afsteekt. Miskenning van deze Apostolische aanwijzing heeft vooral in onzedagen haar wrange

vrucht gedragen. De Heilige Geest heeft gaven gegeven, die de Kerk, d. i. het ambtmiskend heeft, en die juist, hierdoor haar volle krachtige w-erkinggemist hebben. De zending is buiten het ambt gebleven, mist daardoor vastheidvan gedragslijn en eenheid van plan, en verspilt, ook bij de uit-nemende resultaten, die ze opleverde, minst genomen de helft vanhaar geldelijke en persoonlijke krachten, schier uitsluitend, wijl ze



109 door de schuld der Kerk in de onmogelijkheid verkeert om te vloeiendoor de haar van God toebeschikte bedding. Wat van de zending geldt, geldt schier van elke openbaring desGeestes in de gemeente. Mannen voor pastoralen arbeid bij uitnemendheid geschikt, wordengedwongen een kostelijk deel van tijd en krachten aan dit hun aan-gewezen terrein te onttrekken, om in strijd met hun natuur en aanlegals redenaars op te treden of deel te hebben aan het Kerkbewind. Mannen van populaire welsprekendheid, wien God een woord voorde eenvoudige schare in \'t • hart en op de lippen gaf, worden vanelke bediening geweerd, wijl ze zich niet schikken kunnen in hetkeurslijf van een wetenschappelijke studie, waarvoor God hun degave onthield. Mannen, door God begaafd met

uitnemende talenten van dicht-kunst en wetenschap, worden door de valsche inrichting der Kerkgedwongen, een deel van hun talent in de aarde te begraven en huntijd ten beste te geven aan een reeks van beslommeringen, die hunnatuur tegen zijn. Mannen en vrouwen, die een talent der deelnemende, reddende,opbeurende liefde ontvingen, moeten, bij gemis van steun der Kerk,vrijbuiten onder eigen vlag, en wat nog erger is, elke stichting derliefde telkens van nieuws beginnen, zonder eenigen waarborg, dat ophet gelegde fundament zal worden voortgebouwd. Wie zich geroepen voelt om tijd en kracht aan het onderwijzenvan de jeugd der Gemeente te wijden, vindt geen spoor gebaand, isaan eigen inzicht overgelaten, wordt door het Gemeente-organismevaak meer

gedwarsboomd dan voortgeholpen, en is gedwongen zijnschool een eigen zelfstandig kringetje te doen vormen, dat buiten elkverband met de Gemeente staat. Dit moet anders worden, zal er van Gemeenteyezag sprake kun-nen zijn. Gezag is van zedelijken aard en wordt geboren uit de juiste samen-werking van alle organen, die de Koning der Gemeente uitkoos termededeeling van de gaven zijns Geestes. Zoolang in de Gemeente geen ander orgaan aanwezig is, dan thansdoor het Opzi?nersambt en het Diaconaat geboden wordt, kan hetniet uitblijven, dat mannen en vrouwen, die de hunzelf geschonkengaven miskend en vertreden zien, ook zonder dat eerzucht in hetspel komt, de wettigheid van een gezag betwisten, dat niet in hetveelzijdig leven der Gemeente wortelt en

daarom elke afspiegelingvan het rijke, koninklijke gezag van Christus mist. En dat niet alleen, maar zelfs de bestaande ambten lijden doordezen misstand en derven hun werking. Een Opzienersambt, dat in leer- en regeerambt gesplitst, niet zichaansluit aan de van God gegeven gaven in de Gemeente, maar deze



110 tegenstaat, in hun plaats treedt en ze onderdrukt, snijdt zichzelf dentoevoer van het echte levensbloed af en kwijnt weg door atrophie.Vandaar dat het geestelijk gezag der predikanten geheel ondermijndis en onze ouderlingen een weinig benijdenswaarde rol in het Kerkelijkorganisme vervullen. Ieder voelt, dat het ouderlingschap, gelijk ditthans bestaat, elk kenmerk van een krachtig geestelijk ambt mist.Er is in het presbyterast, gelijk dit wierd, iets te groot naar denvorm en te klein naar het wezen. Van het Diaconaat geldt hetzelfde. Onze armverzorging is, zoo mende gestichten van ouder oorsprong buiten rekening laat, vooral inonze groote steden, een bureau van weinig gecontroleerde, volstrektontoereikende en uiterst ongeestelijke bedeeling. Eigenlijk ambt vanalzijdige

philanthropie is de Diaconie nergens. Zoo lijdt het ambt, zoo kwijnen de gaven, zoo derft men dewerkingen, zoo mist men elk gezag. VI.DE INWONING VAN DEN HEILIGEN GEEST. Ik zal uitstorten van mijnen Geest op allevleesch.                                  Hand. 2 : 17. Dat de gave des Heiligen Geestes ook opde heidenen uitgestort werd. Hand. 10 : 45. Bij wegcijfering van het Gemeentegezag komt het Pinksterwonderniet tot zijn recht. Wat is Pinksteren? Eenvoudig de bekeering der Apostelen en der Drieduizend? Men heeft het zelf gewaand en anderen diets gemaakt. Met het Pinksterwonder ging het als met het wonder voor Damaskus.Men sprak van „Paulus\' bekeering op den weg naar Damaskus,"zonder voor het vermoeden zelfs plaats te laten, dat een veel machtigerdaad

Gods in het roepen van den Benjaminiet uit Tarsen schuilt. Evenmin wordt het Pinksterwonder verstaan, zoo men slechts eenbetrekkelijk verschil zoekt tusschcn de openbaring des Heiligen Geestesop den vijftigsten dag en zijn ingeving in de dagen des OudenVerbonds. Eene verklaring van dezen aard miskent eenvoudig het wonder,kan er geen rekenschap van geven, waarom de Christelijke KerkPinksteren tot een hooggetijde, tot een harer luisterrijkste feesten



. .                                                           \\ - 111 stempelde, en baant voor loochening van het Pinksterfeest den weg. Wat op Pinksteren te Jeruzalem in de opperzaal geschied is, wasniet een openbaring, niet een werking, niet een ingeving, maar eenuitstorting van den Heiligen Geest. Scherper gezegd zelfs, niet eenuitstorting, maar de uitstorting des Geestes. Die uitstorting die slechtseenmaal komen kan, slechts ééns denkbaar is, en in haar aard enbeteekenis beide van alle voorafgaande en daarna komende bedeelingendes Heiligen Geestes onderscheiden is. Slechts eenmaal is er, na den Pinksterdag, van een uitstorting desHeiligen Geestes in de Schrift sprake. Lukas geeft er ons berichtvan in het tiende hoofdstuk der Handelingen. In Cornelius\' huisgezinwas het eerst aan een

die geen Jood en geen Jodengenoot was, hetEvangelie van Jezus Christus verkondigd. En nu lezen we, dat deHeilige Geest viel op allen die het woord hoorden, en dat de ge-loovigen uit de Joden zich ontzett\'en, „dat de gave des HeiligenGeestes ook op de Heidenen uitgestort werd." Tweeërlei verschil dus met den Pinksterdag. Te Jeruzalem de uitstorting des Heiligen Oeestes. Te Caesarea eenuitstorting van de gave des Heiligen Geestes. En evenzoo. Te Jeruzalem uitstorting van den Heiligen Geest op Joden enJodengenooten. Te Caesarea uitstorting van de gave des HeiligenGeestes op Heidenen. Het ééne Pinksterwonder doorloopt twee stadiën. Het vindt zijnHoofdopenbaring te Jeruzalem. Het wordt vervuld en volkomen ge-maakt door het gebeurde te Caesarea. Beide

feiten saamgenomen vormen het ééne groote wonder: Denederduling van den Heiligen Geest in de Gemeente van Christus,gelijk deze uit Joden en Heidenen is sadmgesteld, maar met heteerstgeboortereeht van den Jood. „De zaligheid is uit de Joden."„Beginnende van Jeruzalem." De onderscheiding tusschen Joden en Heidenen heeft daarbij, ookafgezien van het nationaal verschil, een blijvende beteekenis. Descherpe grenslijn, die men ook nu trekken kan tusschen „kinderender geloovigen" en de „toegebrachten uit de ongeloovige wereld,"valt naar Paulus\' maatstaf in geestelijken zin, schier geheel met dezeonderscheiding saam. We derven de vrucht, die de Apostolische schriften ons brengenmoesten, zoo men bij deze al hun arbeid beheerschende onderschei-ding uitsluitend

aan een geschiedkundige bijzonderheid der eersteeeuwen denkt. „Al wat geschreven is, is ook om onzentwil geschre-ven." Te recht oordeelden daarom onze vaderen dat men, zoo dikwijlsvan „Heidenen" in de Schrift sprake was, dit op zichzelf in zijnonbekeerden staat had toe te passen. Men was zelf die Heiden ge-weest, en was in zichzelf,. buiten Christus, die Heiden nog.



112 Maar zoo dan ook met de tegenstelling tusschen het volk dat onderen dat buiten het Verbond leefde. Nog steeds bestaat de schare der waarachtig ten leven bekeerdenuit twee bestanddeelen, naar hun verschillend verleden, verschillendeopvoeding en verschillenden bekeeringsgang onderscheiden. Ge vindt verlosten des Heeren, die van der jeugd aan onder deschaduw van Gods Verbond in een vroom gezin, in een vrome maag-schap, in godvruchtige omgeving geleefd hebben. Maar ge vindt er ook anderen, die midden uit de wereld gegrepen,buiten alle kennisse des verbonds opgroeiden, en eerst op later leeftijdmet vrome kringen in aanraking kwamen. Beiden hebben op het terrein der Gemeente even deugdelijk recht.De middelmuur der afscheiding is weggenomen.

Maar de onder-scheiding blijft en openbaart zich voor het geestelijk oog blijvend inverschil van levensrichting en genegenheden, in verschil van inzichten uiting des geloofs. Met opzet voegen we daarom het wonder van Caesarea bij hetwonder te Jeruzalem. Eerst in hun samenvoeging ligt de volle ont-plooiing van de ééne groote machtdaad Gods. Deze hooge opvatting van het 1\'inkster wonder wordt door de Schriftgewettigd en geéischt. Openbaringen des Geestes waren reeds aan de Discipelen ge-schonken. „Geen vleesch en bloed heeft u dit geopenbaard, maar mijnVader die in de hemelen is." Krachten des Heiligen Geestes hadden reeds in hen gewerkt.Ze hadden kranken genezen, duivelen uitgeworpen, het Woord gepredikt.Gaven des Heiligen Geestes waren reeds hun

deel geworden. „EnHij blies op hen, en zeide: „Ontvangt den Heiligen Geest." Maar dit alles wordt door de Schrift zelf van de uitstorting desHeiligen Geestes scherp en voortdurend onderscheiden. „De Heilige Geest kon nog niet komen," zegt Johannes, „omdatJezus nog niet verheerlijkt was." Uitdrukkelijk getuigt de Heere, dat het den jongeren nut is dat Hijheengaat; want zoo Hij niet eerst opvaart ten hemel en in zijneheerlijkheid ingaat, „kan de Heilige Geest niet komen." Als van een geheel nieuwe genade-openbaring herhaalt Hij nog ennog eens zijn belofte, dat Hij den Heiligen Geest hun zenden zalvan den Vader. Zelfs in de laatste oogenblikken die aan zijn hemelvaart vooraf-gaan, vat Hij nogmaals aller beloften inhoud in die ééne alles-omvattende belofte saam, dat zij te

Jeruzalem de uitstorting desHeiligen Geestes moeten verbeiden. Er is dus geen sprake van een werking des Heiligen Geestes alsonder het Oude Verbond. Geen sprake van een openbaring desHeiligen Geestes ais aan Johannes te beurt viel. Geen sprake van



113 een bedeeling des Heiligen Geestes, als reeds aan de jongeren ge-schonken was. Ook niet van een aangrijping des Heiligen Geestes,als waardoor later de geroepenen ten leven werden verwekt. Er issprake van iets dat nooit vooraf noch ooit daarna, maar hier uit-sluitend, hier alleen plaatsgreep; van iets nieuws, iets eigenaardigs,iets dat zich nooit herhaald heeft, en dat door de Schrift daarom metden eigenaardigen term wordt uitgedrukt: de uitstorting van denHeiligen Geest. Dit wonder staat met het wonder in der Patriarchen tijd en methet wonder van de Schelfzee op één lijn. Stichting der Gemeente isde eenheid, die deze drie wonderen saambindt. In de dagen der Patriarchen stichting der Gemeente in vlreschelijkeafstamming. In Mozes\' dagen stichting der Gemeente als

Volksstaat.Op den Pinksterdag stichting der Gemeente als geestelijk organisme,en dus losgemaakt zoowel van de afstamming uit Abraham als vanhet nationale volksverband in Israël. Daartoe moet de Heilige Geest niet maar boven de wateren zweven,niet maar zijn krachten openbaren, niet maar zijn bezieling ingeven,niet maar de geroepenen vervullen met zijn gaven, maar op aardezelf nederdalen, uitgestort\' worden en woning maken in de Gemeente. Daarom eischt erkenning der Schrift de belijdenis, dat de HeiligeGeest „met den Yader en den Zoon waarachtig en eeuwig God zij."De belijdenis, dat het menschenhart dat Christus werd ingeplant, eenwoonstede, een tempel van den Heiligen Geest kan zijn. De belijdenis,dat de diepste verzuchting van alle vroomheid en

godsvrucht eerstdan vervuld is, als God zelf persoonlijk zijn tegenwoordigheid enmajesteit openbaart in zijn schepsel. Eerst op aarde gekomen, verlaat de Heilige Geest deze aarde nietmeer. „Ik zal den Yader bidden, en Hij zal u den Trooster zenden,opdat Hij bij u blijve in eeuwigheid." De openbaring des eeuwigen Gods in den Heiligen Geest is der-halve op aarde, en niemand mag meer zeggen: „Wie zal in denhemel opklimmen?" Want dat zou, naar Paulus\' snijdende uitspraak,hetzelfde zijn als „Christus van boven afbrengen," d. i. loochenendat Hij opvoer ten hemel, zijn gelofte gestand deed en den HeiligenGeest ons zond. De Heilige Geest, niet zijn kracht of gave slechts, maar Hij zelf,door Jezus opzettelijk met don persoonlijken naam van „Trooster"bestempeld, is op aarde en

openbaart zijn tegenwoordigheid in deGemeente, zoo door de genademiddelen, als in de kweeking van hetnieuwe leven. In de Gemeente van Christus is het licht. Licht van alle zijden.Licht tot in de verborgenste schuilhoeken. Licht met heerlijken glans.Want Pinksteren ligt achter ons. De Heilige Geest woont in deGemeente en straalt Christus\' glorie uit. 8



114 Toch kan men, in die Gemeente levend, in bange duisternis om-tasten, zoo het geestesoog nog toebleef, zich half look of weer toeging. De donkerheid waarin de blinde rondtast of de sluimerende zichterugtrekt, neemt het feit niet weg, dat de zon haar glansen uitstraalt. Zoo in het rijk der natuur, maar zoo ook in het rijk des geestes. Dit is het „bedroeven van den Heiligen Geest," het zich her-metisch voor den Trooster afsluiten, terwijl Hij om ons henen waart,op ons aandringt en zijn heerlijke gaven tot voor de poort van onshart legt. Twee feiten onderscheide men dus wel. Er is eenmaal een uitstorting van den Heiligen Geest geweest. Er grijpt telkens wedergeboorte door den Heiligen Geest plaats. Beide is een wonder, maar het eerste wonder is de stichting derGemeente als

geestelijk organisme, het tweede de stichting van hetnieuwe leven in het hart van den enkele. Het eerste moest er zijn, opdat het tweede mogelijk werd. Het tweede is aan het eerste in oorsprong en ontwikkeling ge-bonden. Daarom moet er heerschappij van den. Christus zijn door denHeiligen Geest, zich openbarend als Gemeentegezag. Miskenning van dit gezag is het Pinksterfeest buiten rekeninglaten. VII.HET AMBT EN DE GEMEENTELEDEN. Het heeft den Heiligen Geest en ons goed\'gedacht.                                 Hand. 16 : 28. Alle macht is uit God. Nader bepaald vloeit alle macht uit denVader, en is ze door den Vader den Zoon verleend. „Mij is gegevenalle macht in hemel en op aarde!" T\'it dien hoofde belijdt de Gemeente dat alle macht, dus ook demacht die in haar

midden gelden zal, uitsluitend berust bij haar heerlijkHoofd. Christus is onze Koning. De souvereine macht in de Ge-meente is Hem niet door de Gemeente opgedragen, maar is voor endoor de Gemeente niet anders te vinden dan bij Hem. In die heerschappij van den Christus moet intusschen onderscheidenworden. De Gemeente heeft een Koning, die haar uitwendig beschut eninwendig regeert.



115 De Gemeente staat niet buiten, maar in de wereld. Ze is van diewereld niet hermetisch afgesloten, maar alle deuren en poorten vanhaar heiligdom staan in alle richtingen naar het centrum der wereldopen. Erger nog, zo verkeert niet als een kolonie op het erf derwereld, maar is door haar eigen leden op het innigst met het levender wereld vervlochten. Ze staat, voor zooveel haar leden betreft, met die wereld in gemeen-schap, door haar gedoopten maar nog niet geroepenen, door haar ge-roepenen maar nog niet ontwaakten, door haar wedergeborenen maarnog niet bekeerden. Ja zelfs hierbij mogen we niet staan blijven: ook in de weder-geborenen is het lichaam des doods en der zonde, is de natuur buitenChristus nog een macht der wereld in haar eigen leven. Voeg daarbij dat

ook de uitwendige lotgevallen der Gemeente doorden loop der wereldgebeurtenissen beheerscht worden, alsook dat hetleven harer leden geheel onder den invloed staat van hun uitwendiglevenslot, — en het vereischt geen betoog meer, dat ook over dewereld een macht moet heerschen, die de Gemeente ten doel kiest. Geheel onderscheiden daarvan is het wekken en regeeren van hetnieuwe inwendige leven, dat der Gemeente eigen natuur is. Hetgeestelijk werk in het hart der leden, de zegening der genade-middelen, de toebrenging der geroepenen, de vastmaking der ver-kiezing, de verzegeling der uitverkorenen, het geven van den wasdom,het sterken tegen aanvechting en het toereiken van den beker derinnerlijke, volzalige vreugde in den verzoenden en wedergevondenGod,

zijn altemaal werkingen, die een eigen levenssfeer vormen, vander Gemeente uitwendig lot geheel verschillend. Beide deze levenssferen nu staan onder Christus\' koninklijkeheerschappij. Christus regeert de Gemeente zoowel wat haar uitwendig levenslotals wat haar inwendigen wasdom aangaat. Edoch beide op zeer onder-scheiden manier. De uitwendige beschikking over de Gemeente gaat onmiddellijk,haar inwendige levensbeweging niet dan middellijk van den Christus uit. Uitwendig leidt de Heere zijn Gemeente zelf, door eigen machts-beschikking. Inwendig bewerkt Hij zijn Gemeente nooit dan doorden Heiligen Geest. De Heilige Geest dient den Zoon in de inwendige geestelijke be-arbeiding der Gemeente. Hij, de Heilige Geest, is het die ons toeeigentwat we in Christus

hebben, die ons verwekt, ons wederbaart en ver-licht; die door het Woord de vruchten in ons uitdrijft, ons bezielten verzegelt. Hij blijft, wat de Gemeente door alle eeuwen beleed —de Spiritus Creator, Ecclesiae Doctor et Consolator! „Herschepper,Leeraar en Trooster zijner Kerk! Altijd zoo echter, dat de HeiligeGeest niets doet dan den Zoon verheerlijken, wat Hij schenkt uit den



116 Zoon neemt, en, naar het schoone woord van den Catechismus, „onsChristi en al zijner weldaden deelachtig maakt." De Sleutelmacht behoort uiteraard geheel tot het inwendige levens-gebied der Gemeente, waaruit volgt, dat het geestelijk gezag, dat opvoorgang der Heilige Schrift met dezen naam bestempeld wordt, vol-strekt gebonden is aan de werking van den Heiligen Geest. Is nu de werking van den Heiligen Geest een tweeledige: éénedie het geheel der Gemeente omvat in de Genademiddelen, en eenandere die de enkele leden bedoelt, dan hebben we het daarvoor tehouden, dat het geestelijk gezag in de Gemeente vrucht moet zijnvan de samenwerking dezer beide elementen: de genademiddelen enhet in de uitverkorenen gewekte leven. Er moet dus zijn een

ambtelijke orde in de Kerk, die in naamvan Christus voor de Gemeente met de bediening der genademiddelenverwaardigd is. En er moet zijn een invloed op deze ambtelijke ordeuitgaande van de Gemeenteleden. Hierop nu rust het beginsel onzer Hervormde Kerkinrichting. Ambtelijke voorgangers, maar uit de Gemeente door de Gemeente-leden gekozen. Niet een regeering der uitverkorenen, noch ook heerschappij vanhet ambt, maar beide saam. Daartoe is tucht vereischt. Tucht om Christus\' wil. Tucht om hetheilige heilig te houden. Tucht niet uit zucht tot oordeelen, maar uitden hartstocht der opzoekende, terechtbrengende, erbarmende liefde. Een ambtelijke verkiezing als thans in de Hervormde kerk bestaat,ondermijnt het Gemeentegezag. Zijn stemrecht moet men niet

daaraanontleenen, dat men in het register eener gemeente is ingeschreven,maar daaraan dat men in en door die gemeente als een geloovigeerkend is. „Geloovige" altijd naar den regel genomen, dat slechtsbeoordeeld wordt wat voor beoordeeling vatbaar is: belijdenis enwandel. Wel te verstaan: wandel niet in den zin van maatschappelijkeonergcrlijkheid, maar van Christelijken wandel in den geest, genomen. Die tucht behoort voor de voorgangers dubbel streng te zijn. Dievoorganger heet, moet voorgaan. Niet slechts een gave voor zichzelvenbezitten, maar ook hebben wat hij anderen toe zal bedoelen. De tuchtmoet derhalve bij den voorganger, zoo wat leer als leven betreft, nietslechts negatief, maar ook positief zijn. D. w. z. niet slechts de aan-wezigheid van het ergerende,

maar ook de afwezigheid van het op-bouwende, maakt voor het ambt onbekwaam. Zoo geordend en gehandhaafd in zijn geestelijk karakter, moet hetKerkelijk ambt het gezag, de Sleutelmacht oefenen; allereerst doorde bediening der genademiddelen zelve. Het Woord te prediken, hetSacrament te bedienen, is uitoefening van geestelijk gezag. Voortsdoor in de Gemeente waarheid en dwaling te scheiden, naar gelangvan haar inzicht, de rijpheid van ontwikkeling en de bestrijding die



\' 117 ze ontmoet. Waarheid en dwaling; niet enkel in de afgetrokkenformulier, maar ook en vooral in de practische toepassing der waar-heid op het uit en inwendig leven. Eindelijk, door niet naar willekeur,maar krachtens dien maatstaf het leven der Gemeente te heoordeelen. Daarbij mag nooit steun worden gezocht in wereldlijke macht. DeKerk moet rechtssteun in eigen boezem hebben. Het gezag van het ambt moet daartoe geheel gedragen worden doorde geestelijke en zedelijke achting die het in de Gemeente vindt. Hieruit vloeit voort, dat de kring der Gemeente die bijeen wordtgevoegd, klein van afmeting móet zijn. Onbekend maakt onbemind.Waar geen liefde is, ontbreekt de achting, en een Kerkelijk ambt kandus geen geestelijk gezag uitoefenen, tenzij het zich een

arbeidsveldzie toebetrouwd, dat licht te overzien is, waarvan de leden met elkaarin gedurige aanraking komen, en waarover het den herdersstaf voertnaar den wensch en de bede van schier de geheelheid der gcloovigen,waaraan men ambtelijk verbonden is. Het gebed is voor de uitoefening van dit ambt de onmisbarewijding, die telkens vernieuwing vraagt. Niet het bedeloos, werk-tuiglijk gebed ter opening eener vergadering, maar een gebed dat alshoofddoel der ambtelijke werkzaamheid het fundament legt voor allenverderen arbeid. Kichtsnoer zij en blijve hierbij steeds Gods Woord, en daarom elkoordeel onder beding van beroep op de Gemeente zelve uitgesproken,met gebondenheid voor een iegelijk in de consciëntie, om niet slechtsgeen oordeel te aanvaarden, dat met Gods

Woord strijdt, maar ookeen Kerk als ontaard en afgevallen te beschouwen, die tegen GodsWoord kiest. Een gezag derhalve, dat nooit in onheilig heerschappij-voeren ont-aarden kan, wijl het uitsluitend in de consciëntie steun vindt. Valt het geloof in het ambt weg; is het ook maar aan twijfelonderhevig, of de uitspraak van het ambt wellicht tegen God zouzijn; wijkt het onbepaald en vrijwillig geschonken vertrouwen: danblijkt reeds hieruit, dat de band tusschen het ambt en de Gemeenteverbroken werd; dat het ambt door ongeestelijken zin zich uit degemeenschap des Heiligen Geestes verwijdert, en dies op aarde nietmeer binden kan. Bestaat daarentegen dit vertrouwen ongeschokt en onvolledig;spruit het ambt met steeds wellenden stroom uit het geestelijk levender Gemeente voort,

en wordt het ambtelijk gezag niet door de amb-telijke personen, maar door de Gemeente zelve als voor haar levenonmisbaar begeerd, gezocht; afgebeden niet alleen, maar ook bij zijn.arbeid door de innerlijke bewegingen des gebeds en der smeekinggedragen; ontstaat i. e. w. een werkelijk geestelijk orgaan van eengeestelijk levende Gemeente van Jezus Christus, — dan is de Sleutel-macht ook nu nog wat ze naar Jezus\' eigen woord moest zijn: een



118 binden op aarde van wat in den hemel gebonden zal wezen, nietwijl de Gemeente dit vermag, maar jwijl Christus getrouw is ennaar zijne stellige belofte aan zulk een Gemeente zijn inleiding inde waarheid geeft. Ook daarbij echter mag niet de sprong van de Gemeenteleden opde Gemeente zonder overgang of tusschenschakel gemaakt worden. Er is ook een engere kring van het huisgezin. Ook een engerekring van het conventueel. Beide moeten met het Gemeentegezag inovereenstemming zijn zijn. En evenzoo, gelijk deze kleinere kringen het leven der ééne Ge-meente dragen, moet de kring der enkele Gemeenten naar een noghoogere eenheid: die der Christelijke Kerk, streven. Hierover nog een slotwoord in een volgend opstel. VIII. KERK, CONVENTIKEL,

GEZIN.(Slot.) Groet ook de Gemeente in hun huis. Groethen, die van het huisgezin van Aristobuluszijn. De Gemeenten van Christus groeten u!Rom. XVI : 5, 10, 16. De Kerk, de Gemeente, het Conventikel en het Huisgezin zijn inafloopende reeks de vier kringen, waarin het leven des Koninkrijkszich op aarde openbaart. Zóó echter, dat de Gemeente het hoofdele-ment in het viertal vormt. Van de Gemeente gaan twee lijnen uit.De ééne benedenwaarts, naar de kleinere kringen van het Conven-tikel (Oefening) en het Huisgezin. Maar ook de andere opwaarts,strevende naar de sa&mvoeging van alle Gemeenten in de eenheid derééne algemeene, Apostolische, Christelijke Kerk. Een Christen huisgezin moet een afbeelding van de Gemeente inminiatuur zijn. Het huisgezin ontstaat

door het heilig huwelijk, enhet huwelijk draagt in zich de afschaduwing van de heilige betrek-king, die tusschen Christus en zijn Gemeente bestaat. Vandaar datder Gemeente aan den bloei van het Christelijk huisgezin alles gelegenis. Zelve van geestelijke orde, moet de Gemeente zich niettemin aande natuurlijke orde, die zich in de bloedverwantschap uitspreekt, aan-sluiten, mits ze hierdoor haar hooger en heiliger karakter van gees-telijke maagschap niet verlieze. De Gemeente moet het natuurlijkleven tot zich optrekken, maar ze moet dit doen naar de wet van



119 Christus, door eerst zelve tot de natuurlijke orde zich neder te buigenen er een gestalte in te verkrijgen. Aanrakingspunt nu dezer beidesferen is het gedoopte huisgezin. Het stamt uit de natuurlijke ordeder bloedverwantschap, maar het draagt in zich het mysterie van denband tusschen Christus en de Gemeente, en is door den Doop aanden Christus gewijd en onder beademing van hoogcr leven gebracht. In dit steunen op het Christelijk huisgezin ligt de uitnemendheidvan het Gereformeerde gemeentewezen. In de landen, waar Calvijnsbeginsel doordrong, in Zwitserland, Schotland, Engeland en Nederland,staat het huiselijk leven op hooger trap dan in de overige landenvan Europa. Dit voordeel heeft de Gereformeerde Kerk daaraan tedanken, dat ze uit den boezem der

Gemeenteleden haar leden laatopkomen, en niet, gelijk de Eoomsche en Luthersche Kerk, eerst doorhet ambt tot de Gemeenteleden komt. Ook in die Gemeente van het huisgezin, of wilt ge ook in diehuiskerk, die elk gezin moet vormen, bestaat derhalve een ChristelijkeSleutelmacht. Er behoort tucht te zijn. Tucht niet uit zucht naargestrengheid, niet ter handhaving van de orde, maar uit eerbied voorGods VVoord en zijn heilige ordinnntiën, met de vaste hand der ge-heiligde liefde veerkrachtig in stand gehouden. Een vader mag niettoelaten, dat zijn gedoopte huisgenooten zich aan het Christelijk levendes huisgezins onttrekken. Hij mag niet gedoogen, dat zijn kinderenhun schooluren doorbrengen in een school, waar de Christus geweerdis. Hij mag het niet dulden, dat zijn kinderen of

dienstboden terkerke gaan, waar de Christus naar de Schriften verkort wordt in zijnheilige majesteit. Het huisgezin behoort den regel der Gemeente tevolgen, moet opvoeding voor het Gemeentelcven zijn, en behoort duseen levensgang te hebben, die met den levensgang der Gemeente inhaar geestelijke kern gelijken tred houdt. Toch mag van het huisgezin niet terstond op de Gemeente wordenovergesprongen. Ecclesiolae in Ecclesia! Kerkjes in de kerk! Ziedaarde vaak misbruikte spreuk, waarin het geheim schuilt van den tusschen-schakel. Gelijk op maatschappelijk gebied tusschen stadgenooten enhuisgenooten nog de tusschenschakel ligt van den vriendenkring, diehet huislijk leven overleidt in het groot maatschappelijk leven, zoomoet ook op het terrein der Christelijke

Gemeente zich een overgangvormen tusschen de huiskerk en de grootere Gemeente. Deze overgangmag niet gekunsteld zijn, maar moet natuurlijk en als vanzelf ontstaan.Gelijk de vriendenkring op maatschappelijk gebied zijn overgang vindtin sympathie en gelijkheid van levensomstandigheden, zoo behoortook de tusschenschakel in de Gemeente te ontstaan uit geestverwant"•schap en gelijksoortigheid der genadcleiding. Het verschil van karakteren persoonlijkheid wordt door het Gemeenteleven niet weggenomen.Vandaar dat in de ééne Gemeente zich altijd verschillende stroomenzullen openbaren, die, hoewel in geloof één, toch daarin verschillen,



120 dat ze beurtelings op een ander stuk der waarheid meer den nadrukzullen leggen, zich meer tot het mystieke of tot het werkdadige levenzullen getrokken achten, en naar het verschil der ordineering Godseen andere roeping zullen gevoelen tegenover de nooden der tijdenen de worsteling van het eigen hart. Ook daarbij behoort het gelijk-soortige te worden saamgevoegd en in die gelijksoortige levensopvattingen gelijksoortige genadeleiding het aanzijn te geven aan engere kringenvan Christenbroeders en Christenzusters, die in elkanders bijzijn enomgang meer wasdom in Christus zoeken. Ook op dit punt is onzeGereformeerde Kerk het veelzijdigst in haar ontwikkeling geweest.Het Conventikelwezen, of, gelijk ons volk het noemt, „de Oefeningen"zijn in alle Hervormde landen

inheemsen en werden in de „Collegiapietatis" van Spener eerst als uitheemsche plant op Lutherschenbodem overgeplant. Toch mag niet verheeld worden, dat dit Oefenings-wezen maar al te spoedig in Labadistischen zin ontaard is, door nieteen schakel in het Gemeenteleven te willen zijn, maar zich voor datGemeenteleven in de plaats te stellen. Beide, Gemeente en Conventikel,hebben ten dezen opzichte schuld. De Gemeente heeft gemeend hetConventikel te kunnen missen, d. i.: men heeft den boom en devrucht willen behouden, maar de takken weggesneden. En omgekeerd,het Conventikel heeft de Gemeente willen remplaceeren, en tak willenblijven, ook na uitroeiing van den stam. Beider kwijning was hiervanhet gevolg. De Gemeente, van de voedende levensbeweging

der Con-ventikels verstoken, ging lijden aan geestelijke armbloedigheid. Enhet Conventikel, aan zijn goddelijke roeping ontvallen, is veelszinskweekplaats van ziekelijke mystiek geworden in stee van krachtigenhefboom ter verheffing van het geestelijk leven. Slechts een oogenblikheeft men in Engeland getracht het Conventikel te hervormen. Menkent de pogingen van Wesley daartoe, met zijn broederschappen vanwederzijdsche tucht. Toch mislukte dit pogen, daar de alles reglemen-teerende geest van het Methodisme te „quite English" was om inechten zin Christelijk te wezen. Herstel der Conventikels, der Oefeningen, der Christelijke vrienden-kringen vragen we dus onvoorwaardelijk, mits in het groot verbandder Gemeente opgenomen en niet haar verdringend, mits

natuurlijkgeworden en niet kunstmatig saamgevoegd, mits bovenal wederzijdschetucht over elkanders wandel en belijden, over elkanders karakter engenadeleven daarbij hoofddoel zij. Eerst zoo deze Christelijke tucht in het huisgezin en in hetConventikel bloeit, kan er van afdoende tucht en uitoefening derSleutelmacht in de Gemeente, zonder verkorting der Christelijkevrijheid, sprake zijn. De andere lijn, die van de enkele Gemeente naar de eenheid derKerke Christi moet leiden, kan hier slechts met één enkel woordworden aangeduid.



121 Ze moet steeds op aarde worden gezocht, maar kan. nooit op aardeworden gevonden. De zichtbare eenheid van de Christelijke Kerk op aarde is hethooge Christelijk ideaal, waarvoor elks borst gloeit, dat elke Christen-ziel met heilig heimwee vervult en met nooit zwijgend gebed wordtafgesmeekt, — maar die nooit kan komen vóór \'s Heeren wederkomst. Een zichtbare eenheid van de Christelijke Kerk op aarde, zonderde persoonlijke, zichtbare tegenwoordigheid des Heeren op aarde, zouonvermijdelijk en onverbiddelijk de Kerk afsluiten van haar Hoofden de Gemeente van den Christus scheiden. Ze zou ons van denstaat der vervulling naar den staat der schaduwen terugleiden, uithet betere in het „wereldsche heiligdom" doen teruggaan en daardoornopen ook de afbeeldingen

en schaduwen terug te brengen, die aanden dienst van het „wereldsch Heiligdom" verbonden waren. Zie hetaan Rome, zie het ten deele ook aan de „Apostolische Gemeente,"hoe ze door het alles beheerschende idee dezer zichtbare eenheid weerhaars ondanks naar de plechtigheden en ceremoniën van het Sionietischheiligdom is teruggeleid. Toch moet het groeien naar die eenheid de gestadige levensbewegingder Gemeenten zijn. Doch die groei zij evenals in de natuur gevolgvan vrije ontwikkeling, naar de wet van vrije toeneiging en afstootingzich regelend. Door niets wordt het komen der eenheid meer vertraagd, dan doorde zucht om die eenheid langs een anderen weg dan dien der vrijheidte zoeken. Er is Sleutelmacht in het Huisgezin. Er is Sleutelmacht in het Conventikel. Er

moet Sleutelmacht in de Gemeente zijn. Maar de Sleutelmacht der ééne, alles omvattende Kerk kan in geenmenschenhanden rusten, maar verblijft aan den Koning zijner Kerk.



I



rv. DE UITVERKIEZING.



-.,-Vi.:^;.ri,.il/.\',..,r.,i«_yi-....\'             ,,,! :J ;-;-.\'\'--:T-. \'f. v. |.:-y. :. «



I. HET CABDINALE STUK DER GEREFORMEERDE KERK. Opdat het voornemen Gods, dat naar deverkiezing is, vast bleve, niet uit de werken,maar uit den roepende. Rom. IX : 11. De Gereformeerde kerk is niet de Luthersche, niet de Methodis-tische, niet de Doopsgezinde, maar heeft een eigen leven, aan vastekaraktertrekken herkenbaar. Ook zonder in den plicht der Christelijkeliefde jegens andere kerken te kort te schieten, handhaaft ze diekaraktertrekken, niet slechts de eerbiedwaardige overlevering der vaderen,niet maar als door gewoonte haar eigen geworden, niet enkel als ken-teeken ter onderscheiding, maar in de eerste plaats als gevende deh. i. zuiverste uitdrukking der waarheid, die het nauwst met de vanGod gegeven openbaring overeenstemt, het teederst zijn

heiligen Naamverheerlijkt en het geschiktst is, om \'s menschen persoon, zijn hart,zijn huis, de maatschappij waarin en het volk waaronder hij leeft,door onderwerping aan Gods ordinantiën tot zedelijken en stoffdijkenwelstand te leiden. De naam van Gereformeerde kerk dien ze draagt, drukt dezenzedelijken ernst van haar optreden onomwonden uit. Ze noemt zichniet naar een zetel van bestuur, gelijk Eome; niet naar heur stichter,gelijk de Luthersche; niet naar een vorm van eeredienst, gelijk deDoopsgezinde; niet naar een volk, gelijk de Engelsche kerk; maarkoos een naam die, het geheel van haar leven omvattend, op Godzelf als den bewerker van haar zuivering wees en prijsstelling opsteeds toenemende zuiverheid boven het portaal van haar heiligdomgrifte. Door dien naam

spreekt ze uit: i°. dat ze niet een nieuw gestichte kerk is, maar de bewustheidheeft, voortzetting te zijn der Christelijke kerk van alle eeuwen, diena door dwaling . en misbruik misvormd te zijn, door God en vanzijnentwege gereformeerd is; 2°. dat de dwaling en het misbruik, waarvan ze gereformeerd werd,door weer in te sluipen haar gereformeerd karakter in gevaar zoubrengen; en 3°. dat elke hetzij van ouds overgebleven of nieuw ingeslopendwaling in de kracht Gods tegen te staan en uit te bannen, de on-



126 afwijsbare verplichting is, uit den aard en de natuur van haar kerkvoortvloeiend. De winste van vroegere reformeering zuiver te bewaren(reformata), en rusteloos het werk der reformeering op nog overge-bleven of nieuw ontstane misvorming toe te passen (reformanda), isde dubbele levenstaak die ze krachtens haar oorsprong ondernam. Wijl ze zich een voortzetting weet van de Christelijke kerk allereeuwen, verwerpt ze het Congregationalisme, dat met geen geschie-denis rekenend, aan elke groep van individuen het recht tot kerk-stichting toekent. Als kerk met een historisch verleden verzet ze zicheenerzijds tegen de dusgenaamd algemeen Christelijke richting, die,de historische ontwikkeling miskennend, het manlijk gezicht met zijnvaste karaktertrekken weer voor het nog

ongevormde van het kinder-gelaat wil uitruilen. Eindelijk, als door vroegere reformeering totaltijd doorgaande reformeering gehouden, protesteert ze eenerzijds tegende repristineerende lieden, die het werk der vaderen als voltooid be-schouwen, en anderzijds tegen de irenisehen die het dulden op haarerve van nieuw ingeslopen dwaling, zij het ook slechts tijdelijk, ge-oorloofd achten. Tot die Gereformeerde kerk kan men bchooren bf door doop, ofdoor belijdenis. Het laatste echter in verschillenden zin. Er kan blootevorm van belijdenis hebben plaats gegrepen, aan den inhoud dierbelijdenis geheel vreemd. Er kan ook belijdenis zijn geweest van deninhoud, zonder dat men zich van dien inhoud bewust was. Er is ookaansluiting aan die belijdenis denkbaar, als eenvoudig gevolg

vanopvoeding en levensomgeving. Maar in degelijken zin is er dan eersteen behooren tot de Gereformeerde kerk door belijdenis ontstaan, zoomen de overtuiging won, dat in deze kerk de waarheid zuiverder danelders gekend, Gods naam beter verheerlijkt, de genade inniger ge-noten, en het waarachtig levensgeluk op meer afdoende wijs bevor-derd wordt. Wie niet inziet en erkent, dat de Gereformeerde kerkonder alle bekende kerken de hoogste en zuiverste verschijningsvormvan het Christendom is, mag nog geen drager geacht worden vanhaar geest, ook al draagt hij haar uniform. Het bewijs voor haar meerdere voortreffelijkheid moet ter eersteinstantie gevoerd worden uit de Heilige Schrift, wordt in geestelijkenzin slechts gegeven door de ervaring van het genadeleven in

den haareigen vorm, maar kan ten deele ook geleverd worden door vergelijkingvan de vruchten, die zij en die de overige kerk voor het leven afwierp. Die vergelijking staat ze met eere door. Het Protestantisme heeft slechts twee vertakkingen: de Lutherscheen de Gereformeerde kerk. De Wederdooperij, op anderen wortelbloeiend, plaatste zich nevens deze beide. Over de laatste kan een enkel woord volstaan. Ze heeft in den tijdvan haar optreden het huiselijk en maatschappelijk leven verwoest, denstaat omgekeerd en de zedelijkheid in de waagschaal gesteld. Het



127 betere element, dat ze in zich droeg, is allerwegen opgenomen in deGereformeerde kerken, of heeft zich onder den naam van Mennonietenomgezet in een stille, minder beduidende vereeniging van op zichzelfstaande gemeenten, van wier invloed op den gang der wereld-geschiedenis men weinig bespeurt. Ter vergelijking biedt zich dus slechts de Luthersche kerk aan.En nu zou voorzeker niets meer in strijd met den geest onzer vaderenzijn, dan geringschatting van de uitnemende gaven, die in den persoonvan Luther aan de Christelijke kerk geschonken zijn. Ook de Gerefor-meerden eeren Luther als den held der Reformatie, in wien zebelichaamd was, door wien ze tot stand kwam, uit wiens geest zehaar kracht putte. Nooit anderer roem benijdend, reikt ook de Gerefor-meerde

kerk aan Luther den eerepalm, in den strijd des geestes diewas uitgebroken, en weet ze de eigenaardige charismata te eeren, dieook nu nog aan de Luthersche kerken zijn toebetrouwd. Maar metdat al blijft aan de Gereformeerde kerk de voorkeur, zoo we rekeninghouden met den invloed op maatschappij en volksleven uitgeoefend. Wat Luthers kerk, althans dusver, niet deed, dat deed de kerk vanCalvijn: geheel het volksleven, in al zijn uitingen, dermate met zijngeest doordringen, dat een nieuwe, eigenaardige nationaliteit ge-boren werd. De Gereformeerde kerk heeft twee natiën gesticht: de republiekder Vereenigde Nederlanden en de Vereenigde Staten van Noord-Amerika. En zelfs Brandenburg, waar zich blijkens de geschiedenis,onder al de Luthersche staten de meeste

vormende kracht heeft ge-openbaard, was ten deele Gereformeerd. Dit deed de Luthersche kerk niet. De Staten, in de zeventiende enin deze eeuw in Luthersche landen ontstaan, missen in hun wordingelk godsdienstig element. Voorts, de Gereformeerde kerk heeft, ook waar ze in een bestaandenationaliteit inging, die omgezet in haar geest — denk aan Engeland,Schotland en Zwitserland, — terwijl in Luthersche landen de winsteder Eeformatie schier uitsluitend tot het kerkelijk terrein bepaald bleef. Dat het huiselijk leven vooral in Engeland, Holland en Amerikabloeit, is reeds daaraan herkenbaar, dat in deze landen het samen-wonen in eenzelfde huis slechts uit nooddwang geschiedt, als uit-zondering op den regel, dat elk gezin zijn eigen woning hebbe, terwijlelders het

samenwonen onder eenzelfde dak in de volksgewoonten isopgenomen. Vraagt men waar de Staatsrechterlijke vrijheid van den burger hetkrachtigst ontwikkeld is, dan moet men zijns ondanks op Holland,Engeland en Amerika wijzen, en heeft hiermee wederom den gunstigeninvloed der Gereformeerde kerk zijn hulde gebracht Vraagt men welke kerkinrichting naar betere grondlijnen was aan-gelegd, dan geeft men in Luthersche landen zelven voor de hoogere



128 uitnemendheid der Gereformeerde kerk het treffendst bewijs, doorthans tot nabootsing over te gaan van wat onze kerk van meetaf had. Gaat men eindelijk na, welke kerk onder de massa der bevolkingde diepste wortelen van geloof en belijdenis wist te slaan, dan is deuitkomst dezer vergelijking evenmin twijfelachtig. In de worstelingmet het ongeloof ziet men in Luthersche landen het verschijnsel, datde geestelijkheid, veel meer dan ten onzent, aan het geloof gehechtblijft. Maar let men op de houding der bevolking, dan bespeurt menjuist omgekeerd, dat ze in Luthersche landen schier geheel aan haargeloof ontvalt, haar kerken ledig laat en de kracht mist om tot eenernstige beweging ten behoeve van haar belijdenis te komen: terwijlin Gereformeerde landen de bevolking

juist voor het oud geloof op-komt, haar kerken gevuld houdt, en een verzet organiseert, dat tenleste eiken tegenstand breekt. De bevolkingen van Amerika, Engelanden Schotland, en ten deele ook van Nederland, vertoonen metterdaadvlak het tegenovergestelde schouwspel van wat in Luthersche landende mannen des Christelijken geloofs met bezorgdheid en vreeze vervult. Zonder daarom de leemten te willen toedekken, die de Gerefor-meerde kerk ontsieren, of het oog te willen sluiten voor de meerderevoortreffelijkheid die op menig ander punt in andere kerken onmisken-baar is, achten we ons gerechtigd tot de verklaring, dat, getoetst aaneen invloed op het volksleven in degelijken zin, de meerderheid derGereformeerde kerken niet wel te betwisten valt. Deze overtuiging

moet nopen tot prijsstelling op het behoud vanhaar eigenaardig karakter, aan de liefde die we haar toedragen allekunstmatigheid en • overspanning ontnemen, en den strijd voor haarlevensbestendiging adelen tot een gewijden en dus ook ridderlijken strijdvoor een zedelijk pand, dat ?n aan ons huisgezin ?n aan ons volks-leven ten goede komt. Daartoe dient allereerst dat eigenaardig karakter gekend te worden. Die kennisse is verkrijgbaar. Niet door aan enkele der thans levenden te vragen, wat zij Gerefor-meerd keuren, maar door onderzoek. De Gereformeerde kerk heeft haar geboorteacte, ze heeft haar ge-schiedenis, ze heeft haar officiëele documenten, ze bezit in een on-afgebroken reeks van schrijvers de tolken van haar geest. Dat onderzoek moet zich allereerst richten op

de leidende, allesdoordringende en bezielende gedachte, die haar levensuiting, in kerken staat, in huisgezin en maatschappij bepaald heeft. Zulk een krachtsontwikkeling als we bij de Gereformeerde kerkenaanschouwen, is ondenkbaar zonder eenheid van streven. Eenheid vanstreven bestaat niet, waar niet alle levensuitingen terugleiden naareenzelfdcn wortel. Er moet in den wijden kring van gedachten, dieze doorleefde, één denkbeeld zijn, dat aller middelpunt vormt: dat



\'.• 129 als moeder-gedachte de overige baren en haar richting bepalen kon;er moet in haar geestelijk leven een punt aanwijsbaar zijn, waar depolsslag van dat leven weer telkens vernieuwd en verfrischt werd;kortom die kerk die zulke machtige dingen tot stand bracht, moeteen hart, een cor ecclesia» rijk zijn geweest, en hiervan zelve debewustheid hebben bezeten. Dat had ze. Zelve sprak ze uit, dat de Cor Ecclesiae, dit hart derKerk, in het feit der eeuwige verkiezing lag. Wat ze hiervoor hield moet dus in helderen vorm voor ons liggen,eer verder onderzoek gelukken kan. II. WAT DE OUDE CHRISTELIJKE KERK VAN DEUITVERKIEZING HIELD? Noch steekt men een kaars aan en zet dieonder een koornmaat.          Matth. 5 : 15a. De Christelijke kerk is niet met de Hervorming

begonnen, maarin haar voortgezet. Ook onze Gereformeerde kerk heeft de mysteriënder waarheid niet, als ware er nimmer van gerept, het eerst uit deHeilige Schrift zich toegeëigend, maar slechts het haar door deChristelijke kerk overgeleverde aan de Openbaring getoetst, krachtensden eisch der Schrift gezuiverd en onder de leiding des Geestes ver-der ontwikkeld. Zullen we derhalve den geestesarbeid waardeerenkunnen, die door de Gereformeerde kerk aan de belijdenis der uit-verkiezing is ten koste gelegd, en evenzoo het geestesogen begrijpen,dat door de innerlijke kracht van deze belijdenis in haar gewekt is,dan dienen we op den weg, dien zij afliep, terug te gaan en voorafaan de geschiedenis te vragen: in welk een gesteldheid onze vaderende belijdenis der uitverkiezing

bij hun optreden vonden? De belijdenis der uitverkiezing, die ?n door de ervaring van hetgenadeleven ?n op grond van de Openbaring der Heilige Schrift,steeds een vast bestanddeel van de leer der Christelijke kerk gevormdhad, vond toch eerst in den kerkvader Augustinus den man vanbijna Hercule?sche geesteskracht, innig als schier nooit aan de tee-derste diepte van moed gepaard, en dies machtig en van God ver-wekt om dit ontzaglijk mysterie met vaste en toch gewijde hand teontsluieren. Hij was levend theoloog, geen koud ontleedkundige.Geheel de wereld van gewaarwordingen, die in het ééne woord vanuitverkiezing besloten ligt, had hij in de worsteling van zijn eigen«.                                                                          9



130 zielsleven doorwandeld. Niet uit dorre begrippen saamgeregen, maarxiit eigen zielservaring gegroeid, was de belijdenis die hij ter neder-schreef. Hij gaf in zijn geschriften tegen Pelagius niet de vrucht vanzijn denken, maar een stuk zijner ziel. Eeeds hieruit is het te begrijpen, dat de kerk nog niet rijp was,om met hem in die diepten der goddelijke mysteriën af te dalen.Men eerde zijn grootsche figuur, men sprak zijn orakelen een tijd-lang na, maar Augustinus werd niet begrepen. De kracht ontbrak,om zoo ver en diep in de genade door te dringen, als deze koninklijkeworstelaar. Men zocht een middelweg, poogde tusschen A.ugustinus en Pelagiusdoor te zeilen en luisterde gretig naar Joannes Cassianus en zijn vol-gelingen, die den zondaar niet als „dood in de zonde en

misdaden"beschouwde, maar het boven allen twijfel verheven achtte, „dat nogzekere kiemen van deugd en gerechtigheid onder de zondige oppcr-vlakte zijner ziel verborgen liggen, die slechts op den dauw der god-delijke genade wachten, om tot wasdom te gedijen." Augustinus\' be-lijdenis, „dat de zaligheid niet aan allen ter erfenis beschikt was,"achtte hij dientengevolge, en dit sprak hij onverholen uit, een „ingenssacrilegium" d. i. een „gevloekte godslastering." Het baatte niet of de Synoden te Oranje en te Valence in 529 ditsemi-pelagiaansche stelsel al zochten te stuiten; de godgeleerdheid,destijds bijna uitsluitend in handen van kloosterlingen, moest zichsteeds verder van een belijdenis vervreemd gevoelen, die, door op-heffing van alle verdienstelijkheid der goede werken,

ook van hetkloosterleven den heiligen geur afnam. Niet dat men Augustinusverketterde of weersprak, maar men zweeg, men liet het groote vraag-stuk van den oorsprong des nieuwen levens sluimeren en ging voortin de kerkelijke practijk een richting te bevorderen, die elke diepereopvatting van het genadeleven afsneed. In Gottschalks martelaarschap werd men zich van dezen ommekeerin de kerkelijke belijdenis eerst bewust. Gottschalk, Sakser van geboorte, stamde uit het grafelijk huis vanBenno, en was door zijn ouders reeds als kind in het destijds be-roeinde klooster van Fulda geplaatst. Kabanus Maurus, wiens naamEuropeesche vermaardheid bekwam, was sinds 822 als abt in dezegeestelijke stichting opgetreden. Onder hem studeerde ook Gottschalk,maar om zich

ondanks diens meerderheid te ontwikkelen in een hemvijandigen geest. Het kloosterleven zelf, waarin Rabanus het ideaalzijns levens vond, wekte almeer Gottschalks weerzin, en toen hij,door lezing van Augustinus, allengs de eerste kiemen van afkeertegen Rabanus\' half-pelagiaansch stelsel voelde opkomen, werd hetverblijf te Fulda hem een levenspijniging. Aan het verbreken der kloostergelofte viel intusschen niet te den-ken. Wel bestond op de Synode te Mainz, in 829 gehouden, bij



131 bisschop Otgar en zijne ambtgenooten een neiging om Gottschalk terwille te zijn, maar Kabanus, die, het kostte wat het wilde, tegenoverden eenvoudigen monnik niet in het ongelijk wilde staan, verzettezich dermate tegen elk denkbeeld van dispensatie, dat Gottschalk zichreeds gelukkig prees, toen hem vergund werd Kabanus\' klooster teverlaten en een toevluchtsoord te zoeken in het Fransche kloosterOrbais, bij Soissons. Op dit vrije erf zich in Augustinus\' geschriftengeheel verdiepend, werd Gottschalk ten leste met volkomen beslistheidvoor de belijdenis van den grooten kerkvader gewonnen. De eeuwigeverkiezing werd hem het feit der feiten, zoo in de stichting der kerkals in de toebrenging zijner eigen ziel ten leven. Zijn oog ging ervoor open, dat de kerk, in haar semi-

pelagianisme verzonken, hetlicht op den kandelaar onder den korenmaat had gezet. Zoo moest ze,rondtastend in het half duister, haars ondanks, op doolwegen geraken.De blijde, zielverkwikkende ervaring der volle genade kon haar deelniet meer zijn. Ze was krank, met een krankheid, die ten doode konvoeren, en geen heiliger plicht kon dus den trouwen zoon der kerkvan Godswege op het harte zijn gebonden, dan de oogen der Chris-tenheid voor zoo bedenkelijke dwaling te openen. Na Augustinus waser geen grooter kerkvader dan de zoon van Monica opgestaan. NaarAugustinus derhalve moest de kerk terug. Gottschalks levenstaak was hiermee aangewezen. Hij voelde zichvan Godswege geroepen, om de arme afgedoolde kerk het half ge-sloten oog weer te doen opengaan.

Nauwelijks echter bespeurde Rabanus Maurus, dat zijn vroegerekloosterling dit van zijn zienswijs afwijkend gevoelen ook naar buitenverbreiden liet, of hij besloot zich met al de kracht zijner persoonlijk-heid en al den invloed van zijn wijd gevierden naam, tegen denmonnik van Orbais te verzetten. Voor de Mainzer St node van 848 gedagvaard, verscheen Gottschalk,om met de Schrift en Augustinus\' werken de deugdelijkheid van zijnstreven te bepleiten. Maar niets baatte. Hij werd veroordeeld. Naar eisch van het Canoniek recht leverde men den veroordeeldeaan Hincmar van Eheims over. Deze liet hem op een Synode, doorden land vorst saamgeroepen, te Chiersy in 853 nogmaals vcroordeelen,en toen hij weigerde te herroepen, kwam het geeselkoord op zijnontblooten rug neder

tot het bloed er afdroop, en sloot Hincmar dendus mishandelden monnik levenslang in het klooster van Hautvillersop. Meer dan twintig jaar heeft hij in dien kerker gezucht en ge-leden, zonder een oogenblik aan zijn overtuiging ontrouw te worden.Meest uit de belijdenis, die men bestreed, putte Gottschalk de kracht,om de felheid te tarten, waarmee die belijdenis in zijn persoon ver-volgd werd. Even onwrikbaar bleef hij in zijn stervensure en sloegelke verlokking tot wijken met mannenmoed en Christelijke veerkrachtstandvastig af. Tegen hem vermochten zijn vervolgers niets, slechts



132 tegen zijn stoffelijk overschot konden ze hun fanatieken toorn ver-spillen. Geen gebed werd aan zijn graf gedaan en dat graf dolf menbuiten de gewijde rustplaats der dooden. Toch wane men niet, dat de gehechtheid aan de belijdenis „vanden troost der eeuwige verkiezing" reeds zoo geheel uit de Christe-lijke kerk geweken was, dat Gottschalks woord volstrekt geen we?r-klank zou hebben gevonden. Veeleer traden mannen als Katramnus,Prudens van Troyen en vooral Remigius van Lyon zeer beslist, zijhet ook onder eenig voorbehoud, op Gottschalks zijde. Er waren nogtwee stroomingen in de kerk, en mocht al de half-pelagiaansche verrede sterkste zijn, toch was, vooral in Frankrijk, de liefde voor Augus-tinus nog machtig genoeg om zelfs op twee Synoden (te Valence

in855 en te Langres in 859) de oude leer der verkiezing in officieëlekerkneten te handhaven. De besluiten der Synode te Chiersy en van die te Valence, beideschier gelijktijdig saamgeroepen (in 853 en 855), geven dan ook vande tweeërlei belijdenis, die in de Christelijke kerk destijds nogworstelde, het zuiverst en volledigst beeld. Op de half-pelagiaansche Synode te Chiersy bepaalde men: „lo.God heeft, krachtens zijn voorwetenschap van de dingen die komenzullen, hen uitverkoren, die Hij ten leven gepraedestineerd heeft enheeft dezen het eeuwige leven voorbeschikt. De overigen, van wie Hijvooruit wist, dat ze verloren zouden gaan, heeft Hij in het verderfgelaten, maar hen niet gepraedestineerd om verloren te gaan. 2o.Den vrijen wil, die door de zonde te loor was gegaan,

heeft demensch door Christus terugontvangen, zoodat we nu een vrijen wilten goede hebben, die door de genade opgezocht en geholpen wordt,en een vrijen wil ten kwade, die van genade verstoken is. Dezenvrijen wil bezitten wc, als uit genade vrijgemaakt en door genade vanhet bederf genezen. 3o. De Almachtige wil dat alle menschen zonderuitzondering ten leven komen, zij het ook dat niet allen dit vinden.Die gered worden, worden gered door genade. Die verloren gaan,komen om door eigen schuld. 4o. Gelijk er niemand is, was of zijnzal, wiens natuur Christus niet heeft aangenomen, zoo is ook geenmensch denkbaar, voor wien Hij niet gestorven zou zijn, al wordenniet allen door zijn bloed en offerande gered. Dat nu allen niet door ,Hem ten leven komen, doet niets af aan

de onmetelijkheid zijnerverdienste. De beker der genade is gevuld om allen te laven. Dochwie uit dien beker niet drinkt, kan door dien beker niet genezenworden. Deze belijdenis, door Hincmar in de pen gegeven, werd eeuwenlang de juiste uitdrukking geacht van het halve Pelagianisme. Daartegenover nu verklaarde de Synode van Valence: „lo. Wijbelijden eene voorbeschikking der uitverkorenen ten leven en eenvoorbeschikking van hen, die verloren zullen gaan ten doode, zoo



133 echter dat in de verkiezing der verlosten Gods genade aan hun ver-dienste voorafgaat, terwijl in de voorbeschikking ten doode het recht-vaardig oordeel Gods op het aanwezig kwaad volgt. Door de praedes-tinatie heeft God slechts bepaald, wat Hij, \'t zij krachtens zijnbarmhartigheid, \'t zij krachtens zijn rechtvaardig oordeel doen zou,zoodat Hij in deze verlorenen vooruitgezien heeft het kwade, dat inhen zijn oorsprong heeft, en dit niet heeft voorbeschikt, wijl het zijnoorsprong niet kan hebben in het goddelijk wezen. De straf is voor-beschikt, maar zoo iemand zegt dat de verlorenen ten kwade ge-praedestineerd zijn, zoodat zij niet anders dan boos konden zijn, ver-werpen we deze dwaling met Augustinus, als niet uit God. 2o.Christus heeft zijn offerande, niet voor

allen, maar slechts voor degeloovigen gebracht. 3o. De vier artikelen van de Synode te (\'hiersyverwerpen wij als deels onjuist, deels onwaar, en bevelen dat eeniegelijk zich wachten zal, zulke dwalingen ingang te doen vinden." Op dezen tweesprong bleef men staan. Pogingen tot verzoeningmislukten. Men zweeg er liever van. De geest der Eoomsehe kerkhad reeds een te vaste richting in de praktijk gekregen, dan dat zedoor theologisch onderzoek ware te wijzigen geweest. Ze kon Augustinusniet verketteren, maar hem volgen evenmin. Noch pelagiaansch, noch stemmend met Augustinus, kon ze nochde zedelijkheid, noch het geloof tot hun eigenaardig recht doen komen,maar moest aanlanden bij miskenning van beider wezenlijk karakter,door het geloof onder

een levenswet te brengen, die van Godswegewel aan het zedelijk leven, maar niet aan het leven des geloofsis gesteld. Juist hierin nu schuilt de natuur van elk half-pelagianisme. IIJ. DB UITVERKIEZING SCHUILEND IN DE TENTEDER VROMEN. Ook heb Ik in Israël doen overblijvenzeven duizend, alle knieën die niet gebogenhebben voor Baal en alle mond die hemniet heeft gekust.                  I Kon. 19 : 18. Na Gottschalks martelaarschap is de half-pelagiaansche denkwijs inde Christelijke kerk heerschende gebleven tot op de Hervorming.Hieruit leide echter niemand de gevolgtrekking af, alsof het geloofaan de uitverkiezing een drietal eeuwen buiten werking ware gesteld. Dit kon niet.



134 In niet één eeuw van het bestaan der Christelijke kerk is er ooitéén enkele verloste geweest, die anders dan uit de verkiezing Godsheeft geleefd, en anders dan in het geloof aan die uitverkiezing .denverborgen omgang met zijn God heeft gevonden. Een kind Gods, dat niet aan de uitverkiezing gelooft, is ondenkbaar. De vromen, de godvreezenden, de mannen en vrouwen die voorGod en zijn Woord beefden, staan heel de geschiedenis door opdenzelfden verschen weg des levens. Hun zielservaring, hoe ook naarden vorm verschillend, was in den grond eeuw in eeuw uit één. Dit gaat ook in onze dagen door. Ge kunt noch zult ooit, nochin de stad uwer inwoning noch buiten haar muren in uw vaderland,noch in de landen van verre, ook maar één enkele onder de bekeer-den

vinden, wiens geestelijk bestaan, mits ge uw peillood maar uit-werpt, uiet in de verkiczinge Gods blijkt gegrond te zijn. Hieruit volgt echter volstrekt niet, dat dit feit der feiten, dezealles beheerschende daad der goddelijke vrijmacht, ook bij allen totklare, welbewuste belijdenis is geworden. Niet één geloovige vormt zijn belijdenis zelf. Dit kan niet, reeds wijl de band waarin Christus ons met zijnGemeente geplaatst heeft, zich tegen zulk een op zichzelve staandegeloofsontwikkeling verzet. Maar ook voor zoover de vrije persoonlijk-heid haar recht tegenover het gemeenteleven behoudt, vindt ge inGods kinderen slechts bij uitzondering die mate van denkkracht enzuiverheid van uitdrukking, die tot het vormen van een eigen be-lijdenis onmisbaar is. De regel is dan ook, dat we onze

belijdenis of van de kerk over-nemen, of, waar zij in haar belijdenis bleek gedwaald te hebben, onsde tegen-belijdenis eigen maken, die door een man van geestelijkediepte en scherpe zeggingskracht werd te boek gesteld. Onder zulk een belijdenis leeft men dus, zonder dat het persoonlijkgeloofsleven altijd met die belijdenis overeenstemt. Is de belijdenis goed,dan spreken velen haar na, die persoonlijk nog tot geen belijdenisvan zonde of genade gekomen zijn. Of ook, is de belijdenis onzuiver,dan blijven velen nog door de macht van haar woord gebonden, ooknadat de Heilige Geest hen persoonlijk in het zuivere levensspoorheeft geleid. Niets is dus gewoner, dan ook op het stuk dat ons thans bezighoudt, de uitverkiezing, de scherpste leerbepalingen te hooren bepleitendoor

mannen die den Pelagius in het eigen hart nog troetelen. Enook omgekeerd, leeraars en gemeenteleden, de ademtocht van wierziel u een reuke des levens doet tegenkomen, nog in een gedachten-weefsel verstrikt te vinden, dat met de uitverkiezing strijdt. Het gebed is ook hier beslissend kenmerk. Kan iemand bidden. Niet den hoorder boeiende samensprekingenmet den Koning der koningen houden. Maar bidden. D. i. zóó in



135 de bodemlooze diepte der afhankelijkheid wegzinken, dat hij weetdat hij niets is, dat zijn gebed niets is, en al zijn vermogen minderis dan ijdelheid, en daarom roept naar zijn God, die het doen moetzal het er komen en wiens mogendheid het alleen tot stand brengt.Bidt hij zóó tot dien God, dat hij Hem de eere geeft ook voor deeerste kleine roerselen, die een zwakke neiging ten leven verrieden,en van Hem smeekt, om neiging, wil en kracht en werking tengoede. Ja, is het zulk een bidden, dat dit danken en smeeken nietbij wijze van eerbetoon, maar uit innerlijken nood naar de lippendringt, en doortrild is van dien toon der zichzelf wegwerpende oot-moedigheid; die bekent uit zichzelf vlak het tegenovergestelde tezullen voortbrengen en midden in den dood te

liggen, terwijl Godalleen het leven en het leven uit en door God is, — dan zeg ik u,dat zulk een ziel in de diepte der uitverkiezing wortelt, al ontbreektde verlichting nog, die de dwaling der gedachten, vrucht van opvoedingen levensomgeving, moest uitzuiveren. Bij de wereld staan ze dus nog als pelagianen te boek, en gaat geop den klank af, dan zijn ze het ook nog. Maar één ding zullen zetoch nooit. Al zijn ze uit de strikken van Baal met hun denken nogniet los, ze zullen de knie voor Baal niet buigen en zijn beeld nietkussen met hun mond. Er zal niet dat ijveren voor de leugen inhen zijn, dat den ketter kenmerkt. Ze zullen niet die innerlijkevijandschap openbaren, die bij den mensch, wiens hart den Pelagiusnog niet in zich zelf ontdekte, terstond vuur vat, als ze met

dekracht der uitverkiezing in aanraking komt. Ze mogen nog metpelagiaansche stellingen spreken, en in de taal der genade zich nogniet kunnen uitdrukken, maar toch hun Heere bewaart hen, dat zein de pelagiaansche woorden niet meer den vurigen levensgloed leggenvan het pelagiaansche hart. Dit geldt thans. Dit gold ook in de middeleeuwen. Ook toen hadde Heere zijn zeven duizend die, zij het ook in de onbewuste levens-diepte van het hart, recht stonden voor de vrijmacht Gods naar zijneeuwig voornemen in Christus. Dat dit innerlijke geloofsbestaan niet van lieverlee tot eene beterebelijdenis kwam, was niet hun schuld. Ze waren met alle gedoopten opgevoed in de Boomsche kerkleer.Ze waren door de praktijk der Koomsche kerk aan een vorm vaneeredienst

en versterving gewend, die aan de vormen van hun be-wustzijn, aan hun algemeene denkbeelden en geloofsbegrippen, eentegenovergestelde uitdrukking leende. Bovendien, van een zelfstandigoptreden der leeken, gelijk onze kerk dat kent, was in de Christelijkekerk destijds geen spoor. Toch zou de ervaring der ziel wel allengs tot zuiverder belijdengenoopt hebben, zoo men niet stelselmatig elk opkomen van zulk eenbelijdenis onderdrukt had. Tegen den denker trok men aanstonds te



• \'\'                          \' 136 velde. Op het formuleeren van een andere belijdenis stond de straffedes doods. Het schrijven van boeken die iets anders beleden was ver-boden. De verspreiding van zulke boeken, destijds zonder hulp derpers toch reeds zoo moeilijk, gold voor misdaad. Het lezen van nietkerkelijk goedgekeurde boeken was strafwaardig. Hoe wilde nu een eenvoudige vrome, die werkelijk uit het levender uitverkiezing leefde, tot ontwarring van het pelagiaansche stelselkomen ? Zelf was men hiertoe te zwak. Geschriften te hulp nemen konmen niet. Bij zijn priester vond men eer tegenwerking. Voor aaneen-sluiting met anderen sloot de Inquisitie den weg af. Het was dan ook volkomen natuurlijk, dat tot een antipelagiaanschebelijdenis slechts zij konden komen, die door

hun monnikspij ofpriestergewaad toegang tot de geschriften van de groote corypheeënder kerk hadden. Ons moge dit vreemd in de ooren klinken, en toch is het eenfeit, dat in de middeleeuwen menig echt kind Gods als monnik ineen klooster geleefd of het priesterambt bediend heeft. Las nu zulkeende werken der mannen van naam, van die groote geesten die doorGod in de kerkvaders als toonbeelden van godvruchtigheid en ge-heiligde geestkracht bei, aan zijn gemeente geschonken waren; vondhij daar fel bestreden, wat zijn kerk leeraarde; en bleek hem, dat hetleven zijner ziel in die andere belijdenis veel zuiverder uitdrukkingontmoette, — dan was hem gegund, wat den eenvoudige onder devromen onthouden bleef, om namelijk van de zielservaring der eeuwigeuitverkiezing

ook tot haar min of meer heldere belijdenis te komen. Hieruit verklaart zich een dubbel verschijnsel. Vooreerst, dat allevoorloopers der Hervorming, de één sterker, de ander zwakker, tegenhet half-pelagiaansche stelsel van Eome opkomen. En ten tweede, datschier al deze mannen monnik of priester zijn geweest. Voorloopers der Hervorming waren de mannen, die niet alleen,gelijk duizenden om hen heen, de ware vroomheid uit God bezaten,maar tegelijk geest- en denkkracht ontvangen hadden. Nu staat het vast, dat zoolang de Christelijke kerk bestaan heeft,de minder vrome en minder groote mannen onveranderlijk halve ofheele pelagianen zijn geweest; terwijl omgekeerd de vroomsten en diede uitstekendsten in denkkracht tevens waren, schier zonder uitzon-dering, meer de

zijde van Augustinus kozen. Zelfs van de groote godgeleerden der middeleeuwen geldt dit. Naarhet eenstemmig getuigenis van alle deskundigen moet aan Anselmus,Petrus Lombardus en Thomas Aquina de prijs der vroomheid en derdiepte van geest zeer verre boven Dun Scotus, Occarm en Biel ge-reikt worden, en juist de eersten zijn het, die veel sterker dan delaatsten, voor zooveel hun tijd dit dragen kon, voor Augustinuspartij kozen. Of deze neiging des geestes tot verklaarden tegenstand zou leiden,



137 hing af deels van het karakter der personen, deels van de burgerlijkevrijheid die men in de verschillende landen genoot. Zoo kon in het vrijere Engeland de eenzijdige Thomas van Brad-wardina, later Aartsbisschop van Canterbury, reeds in het midden derveertiende eeuw zelfs met een min of meer onbijbelsch strakke leerover de uitverkiezing optreden. In hetzelfde rijk stierf tegen het einde der zelfde eeuw de grooteJohan Wycliffe, die in zijn beroemde Trialogus geheel de leer deruitverkiezing ten grondslag legt aan zijn beschouwing van den mensch,en onverholen de alles omvattende genade Gods, dus ook de uit-verkiezing der enkele personen, met heldere bewustheid voordraagt. In de eerste jaren der vijftiende eeuw is Hus reeds aan het woord,en zoo door

hem als door Hiëronimus van Praag wordt met krachten ernst het practisch en theoretisch pelagianisme der kerk bestreden.Zelfs koos hij Augustinus\' leer van de voorbeschikking minder juistook als uitgangspunt voor de leer der zichtbare kerk en verloor nochin de practijk noch in zijn godgeleerde schriften, ooit den eisch dervrij machtige genade uit het oog. In de eerste helft der vijftiende eeuw was de schadelijke invloedvan het pelagianisme voor het geoefend geestesoog reeds dermatezichtbaar, dat elke krachtige persoonlijkheid die door den Christus inzijn kerk ten leven verwekt werd, op den tast af naar de dieperebeschouwing over den mensch greep, die nu eenmaal aan Augustinus\'naam verbonden was. Johan van Goch, uit Kleef, kwam in zijn geschrift „over

deChristelijke vrijheid" (c. 1470) onverholen voor de waarheid der uit-verkiezing op. Johan Keuchraad van Wezel moest zijn openlijk toe-treden tot Augustinus\' genadeleer met verbranding zijner geschriftenen levenslange gevangenis boeten; en al staat Johan Wessel naderaan de Luthersche zienswijze, toch was ook in zijn ziel de dwalingvan het pelagianisme overwonnen. De drang om weer den troost der eeuwige verkiezing te bezitten,sproot dus allerminst uit stelselzucht of voorliefde voor zuivere begrips-bepaling. Stelselzucht en begripsbepaling zijn doode machten, die door denstroom des levens in de gemeente niet gedragen worden en die nooitde eere waardig zijn gekeurd, om als herauten voor de eere van Godsvrijmachtige genade na een tijdperk van

geestelijke verslapping opte treden. Er is maar één macht die de gemeente tot de belijdenis van deuitverkiezing Gods terugbrengt: de macht van Gods heiligheid. De heiligheid Gods dwingt het pelagianisme zijn zondigen wortelva. practijk en leven te openbaren. Dan weet de kerk ten laatste tegenhaar pelagianisme geen uitkomst meer, en zelve verschrikt over demonsterachtige vrucht van de macht die ze gekweekt en gekoesterd



138 had, keert ze uit geestelijken nood terug tot de vastigheid der eeuwigeverkiezing, die alleen kracht ter bezwering van den dood bezit. Intusschen, daartoe komt het niet opeens. Langen tijd beproeft men nog, om door gebod op gebod en regelop regel de uitkomsten van het pelagianisme een zekeren glimpte geven. Mislukt dit, dan zal men in allerlei gnostiek, mystiek en theosophieden tweesprong, waarvoor men geplaatst staat, zoeken te ontwijken. En eerst als ook deze hulpmiddelen tot het laatste toe doelloos zijngebleken; als het alles de kwaal nog blijkt te verergeren; als de ver-warring ten top stijgt en de nood, de doodelijke nood om er aan teontkomen, niet slechts aan den man, maar aan de ziel komt: danbreekt Gods Woord door en ontvangt de wereld het met blijdschap.

Zoo was het vóór de Hervorming. Eerst wilde men van geen uitverkiezing weten. Toen de eerste sporen van gevaar zichtbaar werden, sloeg men overtot werkheiligheid. Toen juist daardoor het gevaar klom, zocht men heul in mystieken theosophie. En eerst toen niets meer baatte, en geheel de kerk onderst bovenlag en de ziel het niet meer kon uithouden, toen werd de fonteinder vrije genade geopend en niemand zei: „Wat is die uitverkiezingdiepzinnig!" maar elke vrome van gemoed dankte den hoogen God,dat hij weer van uitverkiezing hoorde. Zou het zóó ver ook thans moeten komen? --------------- rv. SCHOLASTIEK EN LEVENSERNST. Mijn raad zal bestaan en Ik zal al mijnwelbehagen doen.                     Jes. 46 : 10. Dat het krachtiger deel der Christelijke wereld tegen den

uitgangder 15de eeuw weer naar uitverkiezing vroeg, en dat door de krachtigegeesten onder onze Hervormers aan die behoefte voldoening werd ge-schonken, is een daad Gods, die uit het rijk zijner krachten in degemeente gewerkt is. Met steiselzucht en scholastieke liefhebberij heeft het diepe geestes-leven der Hervorming de schaduw zelfs niet gemeen. De Hervormerswaren, we verhelen dit allerminst, zoomin heiligen als de zonen onzereeuw. Wie de oorkonden hunner levensgeschiedenis opslaat, vindt zich



139 teleurgesteld, zoo hij iets anders hoopte te vinden, dan levensberichtenvan begenadigde zondaren. Ze waren bovendien, gelijk ieder menschuit een vrouw geboren, kinderen hunner eeuw, iets van de ruwheiddier eeuw aan zich hebbend, iets van het beperkte dier eeuw in hunlevensbeschouwing mengend. Dat ze kind en knaap en jongelingwaren geweest in een maatschappij, gelijk Rome die gesticht had, wastot op hun dood, zoo in de plooi van hun karakter, als in hun liefdeen haat merkbaar. Maar wat men hun ook ten laste legge, ze waren geen verachtelijkgeslacht. Het menschenslag, dat in de oorkonden der Hervormingten tooneele treedt, boezemt u geen afkeer in. Er is geen spoor ofzweem in hun verschijning te ontdekken van dat onware,

leugenachtige,valsche en gehuichelde, dat aan alle stelselzucht en dorre scholastiekten grondslag ligt. Uitverkiezing uit stelselzucht te bepleiten is de gemakkelijkste zaakter wereld. Daarvoor is geen geloof, is geen genade, is geen levens-ervaring noodig. Dat kost strijd noch kruis, maar waarborgt ook geenkroon. Daarvoor is niets noodig dan de denkkracht om sluitrede uitsluitrede af te leiden. Dat kan de Mahomedaan even onverbeterlijkdoen als de aanbidder van Confucius. Zoo daarin de adel der uit-verkiezing lag, zou oefening in de logische denkwetten het bestemiddel ter opkweeking in geloof en godsvrucht zijn. Wiskunstware dan vrijwat krachtiger element ter vorming van geloovigeChristenen dan Gods woord en het gebed. Hoe minder hart, hoemeer hoofd, zou

dan ter keuring van Gods kinderen de veiligstestelregel zijn. Zulk een zienswijs is verfoeilijk. Al wat er op Christelijk terreintoe neigt, is geknakt en neigt ten doode. Wie door zulk een geestgedreven wordt, trekke zijn voet van het heilig erf des Christelijkengeloofs terug. Dan liever nog den heelen Pelagius met zijn eigen ik,dat koninkje speelt, dan liever nog den halven Pelagius met zijnconstitutioneelen monarch op den troon van het zondig hart! Datleven moge vlak verkeerd gericht, dat streven onzuiver en onheiligzijn, maar zelfs in die zondige ketterijen blijft het menschenhart zijnrol nog spelen, en in doode stelselzucht is niets dan de dood en zijnreuke en het gif van het lijkvocht, dat anderer leven doodt. Waarom ? Omdat alle stelselzucht, die met sluitredenen en niet

met de redenendes Heeren tot de ziel wordt gevoed, innerlijk niets dan leugen enonwaarheid is. We kunnen in goddelijke zaken niet spreken, tenzij we belijden,d. i. den indruk uiten, dien we van goddelijke werkelijkheden, van\'s Heeren machten en krachten in het teedere van ons zielelevenontvingen. In die werkelijkheden Gods is een stelsel, d. w. z. isordening, samenhang, eenheid, wijl ze alle komen uit de ééne zelfde



140 diepte van het ééne hoogheerlijk wezen Gods, en het spreekt dusvanzelf, dat naarmate we meer van dien God zien en meer van zijnkrachten ervaren, er meer stelsel ook in ons belijden komen zal. Maar dien weg betreedt het stelselziek streven der scholastiekniet. Ze cijfert op het papier in stee van becijferd te worden door deverhoudingen der krachten Gods en de geestelijke wetten, die dezekrachten beheerschen. Zoo komt men er toe, van God, van zijn raad,van zijn zoen te spreken, zonder dat die God, die genade, dat recht,die raad en die verzoening als leven en wezenlijkheid voor ons staan.Daardoor sluipt de onwaarheid in. Woord en leven dekken elkanderniet meer. Wijl Gods recht ons niet een naam voor de levende ge-rechtigheid in God zelf is, gelijk die is en

bestaat, maar een afge-trokken hoegrootheid, kan het niet anders, of we kennen aan datrecht toe, wat er vreemd aan is, en zien er niet in, wat er onaf-scheidelijk bij hoort. Met Gods recht zal iemand het wel laten om teknutselen naar eigen lust en zin. Pat recht zou hem vermalen enzijn gewijde hand verdooven doen. Maar laat men dat recht Godsvoor wat het is, en neemt men slechts den naam, slechts het afge-trokken begrip, o, natuurlijk dan heeft willekeur vrij spel. Wat zoudit begrip u doen? Het is dood en krachteloos. Er zit niets in. Hetis uw eigen product. Uw brein heeft het aldus geschapen. U, nis zijnschepper, dient het en bij alle denkoperatie, die u in den zin komt,schikt het zich naar uw bevelen. Zoo kunt gij met het recht, zookunt ge ook met de genade, met den raad des

Eeuwigen, ja tenslotte met den \'•naam God zelf doen. Het worden alle stukkenkaartenblad voor u, waarop ge namen schreeft en waaruit ge naarhartelust uw kaartenhuis kunt optrekken. Doch dan hebt ge ook de bugen. Want, dit weet ieder, men vatuw zeggen in ernst op. Men kan niet anders, men moet het zoo op-vatten. De taal is een gemeen goed, niet uw particulier eigendom.Gebruikt ge dus bij het kunstig spel van uw gedachtenbeelden woor-den en begrippen, waarvan de zaak in het leven, in de werkelijkheidbestaat, dan is een ieder in zijn recht, die u daaraan houdt en moet deeenvoudige wel den indruk ontvangen dat gij niet van het bestek,maar van het huis, niet van het onjuiste konterfeitsel, maar van denpersoon, niet van fantaisie, maar van het leven spreekt. Ja,

hiermee isde leugen nog niet ten einde. De leugen bestaat niet slechts tusschenu en uw naaste, maar evenzeer tusschen u en uzelf. Gijzelf meenthet ten laatste zoo, verstaat het zoo, vat het zoo op, en, misleid doorrnv eigen arglistigheid, laat ge in uw eigen hart die doode machtenvan begrippen en sluitredenen allengs de plaats innemen vaii denlevenden God. Daarom is elke richting die hiertoe leidt, zoo uiterst gevaarlijkvoor de gezondheid van het gemeenteleven en voor de frischheidder ziel.



Vormen, begrippen, woorden en eindelijk letters worden een macht,die tusschen ons en de waarheid gaat staan. Het woord, die ontzet-tende macht die voertuig van leven en geestkracht moet zijn, wordteen dood wapen, dat slechts wonden kan. De leugen van zulk eenledige denkwereld ondermijnt geheel ons zielsbestaan, en wijl mentot erkentenis van die leugen niet komen kan, blijft men met zijndooden afgod tobben en worstelen, tot eindelijk het masker van denFarizeër voor goed het aangezicht onzer ziel onkenbaar maakt. We verzoeken daarom een iegelijk die ons opkomen voor de uit-verkiezing Gods met leede oogen aanziet, onze artikelen, die we aandeze alles in heerlijkheid te boven gaande daad der Vrijmacht wijden,scherpelijk te onderzoeken, of ze uit

dezen hoek des doods en derinnerlijke onwaarheid komen. Maar we verzoeken ook een iegelijk, die zich bij voorkeur deHervormers buiten deze heerlijke belijdenis denkt en nog steedsvoortging op onze Dordtsche vaderen met zekere geestelijke zelfge-noegzaamheid te smalen, in de oorkonden der geschiedenis een ant-woord op de vraag te zoeken, of zulk een spelen met doode begrip-pen en aaneenschakelen van levenlooze sluitredenen de bron van hunkracht is geweest. Het heeft er niets van. Niet uit scholastieke liefhebberij, maar in kracht en ernstig verzettegen dit onwaar geknutsel zijn de helden der Hervorming tegen hethalve en heele Velagianisme opgetreden. Ze waren geboren met een hart zooals wij, met een hart, dat inde hoovaardij van het

gedachtenspel en in de evenwichts-proeven vanPelagius van nature een ongemeen behagen had. Hun opvoeding had deze neiging van hun hart niet bestreden,maar gesterkt. Ook Luther, ook Calvijn, hebben als kind de pater-noster in de handen gehad en voor de heilige beeldekens op deknieën gelegen. Al wat ze van hun kerk leerden stijfde hen bei inhun scholastieke en werkheilige natuur. Maar buiten die kerk bestond nog een andere macht, een machtdie uit den Hooge, in de feiten des levens en in de worsteling desgeestes ook op hen aandrong. Die macht bleef hun eerst een geheim-zinnige onbekende. Ze stieten haar af. Toch liet ze zich niet afstooten.Hoe dikwijls ook afgewezen, die macht vertoonde zich altijd weer.Die macht greep hen aan, drong in hen, en

werd hun meesteresse. Die macht was Leven en Werkelijkheid. Die macht straalde metverwarmenden gloed in de schuilhoeken van hun hart. Ze gevoeldenhet, ze hadden met een macht te doen, die overweldigend werd, ennu eens het recht, dan de genade, nu eens den raad, dan het levenGods, nu eens zijn heiligheid, dan de verzoening als wezenlijkekrachten tot hen bracht, er hen me? aanstiet, er hen aan onderwierp. Zóó en zóó alleen kwam de breuke met het doode om hen heen.



f De Levende maakte hun de armen los, die een lijk omkneld hielden.Daaruit ontsprong hun bezieling, hun levensgloed, hun geestkracht. Dat konden ze niet voor zich houden. Het kon niet verzwegen.Immers het was zoo. Wat bekreunden ze zich om een kunstig rechts-begrip. Zie, daar was het recht zelf, onder hen, in hen, om hen heen.Die vastigheid voelden ze. Op die vastigheid trokken ze anderen. Nustoml men weder, nu dronk men weer uit die bron van werkelijkelevenskracht die hart, en huis, die vorst en volk, die staat en maat-schappij herstellen kon. Ze spraken het uit. Ziedaar hun belijdenis. Hiertegen grijnsde dedoode macht op. Vandaar de vervolging. Het leven verwon, endaarom moest de Hervorming triomfeeren. Maar mochten ze aldus optreden? Ware het niet beter

aan anderenovergelaten? Waren zij beter wijl ze het deden? Was het hun keus?Stond het aan hun keus? Daarop sprak de stemme veler wateren in hun binnenste het:„Neen, en nogmaals neen." Ze moesten optreden. Zij, die aldus optraden, riepen met dieperzielskreet om genade dan de anderen, die zwegen. Hun keus warehet tegendeel geweest. Een ander had gekozen voor hen. Zoo ontsloot zich de bloemknop der Genade. Daarmee was de uit-verkiezing beleden. Want uitverkiezing, dat is Plicht. Te moeten, wijl het niet aanonze keuze staat, maar de keus eens anderen ons geen ontkomen laat.Uitverkiezing, dat is Macht. Te kunnen, wijl beginsel en voortgangniet uit ons ledig, maar uit de volheid Gods is. Uitverkiezing, dat is Vastheid. Tc zullen, wijl we de wezenheidgetast

hebben, en de baan geëffend ligt. Daarom wortelde de Hervorming in de uitverkiezing. Daarom iser zonder een worstelen in de uitverkiezing geen kracht, geen leven,geen geestelijke grootheid. „Te moeten, te kunnen, te zullen,\'\'1 is het geheim van alle krachts-ontwikkeling. „Plicht Macht, Vastheid" is het drievoudig snoer, dat de doodemachten der wereld bezweert. En daarom de uitverkiezing wordt heieden in de dagen als God inzijn gemeente vaart. Ze wordt bestreden als de gemeente van Godafgaat. Ze wordt virzwegen, als men nog tusschen God en den Doodzweeft. Nagepraat kan ze door alle eeuwen worden, zoolang de kankerder innerlijke onwaarheid geboren blijft met ons menschelijk hart.



143 V. WAARTOE UITVERKOREN? Gelijk Hij ons uitverkoren heeft in Hemvóór de grondlegging der wereld, opdat wijzouden heilig en onberispelijk zijn voor Hemin de liefde.                                  Ef. 1 : 4. De aanraking van het feit der uitverkiezing met dit leven ligt inde vraag: Waartoe zijt gij uitverkoren? Men is uitverkoren tot iets.„Ik heb u uitverkoren en heb u gesteld," zegt Jezus tot zijne discipelen,„dat gij zoudt heengaan en vrucht dragen en dat uwe vrucht blij ve,opdat zoo wat gij van den Vader begeeren zult in mijnen naam, Hiju dat geve." Ziedaar van Jezus\' eigen lippen het „moeten, kunnenen zullen," of wil men „den Plicht, de Macht en de Vastheid," alsuitvloeisel der verkiezing komend. Gij moet, want Ik heb er u toegesteld. Gij kunt, want „zoo wat gij van den

Vader begeeren zult,zal Hij u geven." En ook gij zult, want „uw vrucht zal blijven." A\'an déze zijde moet de uitverkiezing ter hand genomen, zal zeSchriftuurlijk besproken, in den geest der Hervormers bepleit en alseen onmisbare kracht voor het praktisch leven gehandhaafd worden. De uitverkiezing spreekt ons uit heel de Schrift toe. Maar hoe?Begint de Bijbel met ons een stelsel over dit feit te geven? Ont-vangen we in . een reeks openbaringen een afgerond geheel van be-grippen? Staat de leer der verkiezing op den voorgrond? Immersneen. Ge ontdekt haar eerst in de bijzondere toebereiding des Heerenvan de heilige persoonlijkheden, die Hij als instrumenten voor zijnopenbaring verkiest. Ze spreekt u toe uit de verzekerdheid der roepingeGods, die voor de

mannen des Ouden ATerbonds het uitgangspunthunner kracht is. Ge ziet haar lijn doortrekken in de toeschikkingvan middelen en gelegenheden, die ze voor de voltooiing van hunlevenstaak behoeven. Ze klimt tot zekerheid in de zekerheid zelve,waarmee Gods doel met zijn geroepenen, ondanks hun uitglijding entegenwerking bereikt wordt. Ze wordt u toegelicht in de naaktheidwaarmee de zonde en het ongeloof dezer mannen u als schaduw ge-teekend wordt, tegenover den lichtstraal die uit den Hoogc, door henniet gezocht en door hen niet ontlokt, als beslissend keerpunt in hunleven valt. En eerst nadat aldus in de feiten, in de personen en ingeheel den gang der openbaring de macht der uitverkiezing u als dehoofdfactor van alle geloofsleven getoond is, komt het

licht des geestesook het denken beschijnen en duikt ?n in het profetisch ?n in hetapostolisch woord de leer der uitverkiezing in steeds klaarder volheidook van begrippen op. . • \'



144 Doch er is meer, waarom we deze opvatting der uitverkiezing doorde Heilige Schrift geëischt noemen. Een mysterie der Christelijke waarheid heeft twee zijden, ingedeeldnaar de tweeheid der Wetstafelen, en zich splitsende al naar gelangge de vraag: „Wie zal zalig worden?" of de vraag: „Hoe God totzijn eere komt?" vooropstelt. Vraagt ge aan Jezus, welke vraag de eerste plaats in ons strevenmoet innemen, dan luidt zijn antwoord: „God en uw naasten lief tehebben is de inhoud der geboden — maar het eerste en het grootegebod is de liefde voor uw Heere." Elk stuk der Christelijke waarheid met name ook de uitverkiezing,moet dus allereerst uit het oogpunt van Gods eer besproken worden.Dat men onzen vaderen verweten heeft, niet genoeg anthropologisch,d. i. van den

mensch uit, het stuk der verkiezing te hebben opge-bouwd, is een onjuist verwijt. De anthropologie, het menschelijkuitgangspunt, moet op den achtergrond treden. Eene omgekeerdepoging leidde en moet leiden tot een niet-zien en dus miskennen,ten laatste zelfs tot een bestrijden en loochenen van deze alle dadenGods beheerschende daad zijner vrijmacht. Om God is de uitverkiezing. Om Zijns zelfs wille eerst. Daarna vloeiende gevolgen voor den mensch er naar innerlijken levensdrang uit voort. Plaatst men daarentegen de zaligheid des menseken als eerste doelop den voorgrond, dan gaat de kracht en waarheid en de profijtelijk-heid dezer geloofsprediking te looi\'. Men staat dan voor het ontzachlijkfeit, dat niet allen zalig worden, als voor een muur. Men waant dandat de

verzekering der uitverkiezing niet, streng genomen, aanwezigbehoeft te zijn, dan op het oogenblik, als men uit dit leven scheidt.Men beschouwt dan de zaligheid als een ons mechanisch in de eeuwig-heid toe te bedeelen goed. Men kan aan de uitverkiezing dan geenkracht en beteekenis voor het gemeenteleven ontleenen. Men hanteertdan een uitverkiezing, die ons lijdelijk vindt en lijdelijk laat. Dit nu mag niet. Lijdelijkheid, als belijdenis van ons volstrektonvermogen, om de keuze Gods te bepalen, is de diepste gedachteder Schrift, maar een uitverkiezing, die niet tot de hoogste activiteitbrengt en het vermogen voor het onvermogen, d. i. het leven voorden dood in stee brengt, is voor de Schrift even ondenkbaar als eenlevende boom, waarin geen sappen door den wortel naar de

takkenworden gedreven, om blad en bloesem en vruchten aan de eerstnaakte stengels te doen uitkomen. Daarom moet de uitverkiezing allereerst als om Gods wil geschiedworden verstaan. Heeft de Heilige om Zichzelfs wil uitverkoren, danmoet Hij door die uitverkiezing ook iets scheppen, iets tot standbrengen, iets voleinden voor het Bijk, waaruit Hij de eere Zijns naamsroept, nu reeds op aarde en eens in heerlijkheid voor den Troon.Van meet af staan we dus voor de vraag: „Tot wat doel, waartoe,



145 om wat te verwezenlijken heeft God ons uitverkoren ?" Toch niet opdatwe maar zalig zouden zijn, maar opdat we in aller eeuwen eeuwigheiddat zouden zijn en doen wat Hij voor de eere zijns naams alzoobeschikt heeft. Door dit te zijn en te doen zullen wij tevens zaligzijn; ja, in te zijn en te doen, wat Gods eere met ons wil, zal hetfeit zelf onzer zaligheid schuilen; maar als gevolg, niet als doel datvooropstaat. En dit nu geldt voor het leven op aarde evenzeer. HetKoninkrijk is reeds op aarde. De eerste aanvangen van het rijk derheerlijkheid liggen nu reeds in de Gemeente, die nog de pelgrims-wacht op aarde waarneemt. Ook voor dit leven moet dus gevraagd:Wat de Heere voor zichzelf, voor Zijn naam en eer, nu reeds opaarde met onze uitverkiezing wil. Hij brengt

er ten leven eerst inde stervensure. Van die wilde Hij dus op aarde niets. Maar anderenroept en trekt Hij tien, twintig jaren vóór hun dood, sommigen reedsin hun vroegste jeugd. Waarom dit? Immers niet wijl ze zondernadere voorbereiding niet zalig konden worden. Dit zou de kreetder wanhoop voor de later bekeerden zijn. Maar wijl Hij dezen heeftuitverkoren, om reeds vóór hun sterven, nog in deze bedeeling, inde Gemeente op aarde, iets ter eere van zijn naam door hen tewerken. Nu kan men met den Catechismus dit sa&mvatten onderden term „vruchten der dankbaarheid," mits men slechts erkenne,dat die vruchten bij ieder naar zijn soort worden uitgedreven, endat de verbijzondering der uitverkiezing ook daarin doorgaat, dat elkgeroepene en verwekte ten leven

zijn taak, zijn roeping heeft, ietsdat de Heere voor zijns naams eere door h?m en niet door eenander wil gedaan hebben, een steenke dat Hij voor den bouw zijnerGemeente als vrucht van onze persoonlijke uitverkiezing profeteert enmet goddelijke gewisheid, of wil men gelijk Paulus zegt, dat er welleden der eere en der oneere in het ééne Lichaam zijn, maar nooitmet de dooreenwarring van taak of bestemming Het oor, het oog,de voet, de hand, moeten al te zaam de vrucht hunner werkingtoonen, maar steeds met dien verstande, dat het oor is uitverkorenom te hooren, gelijk het oog om te zien en dat de voet tot wandelen,gelijk de hand tot handelen geroepen is.                                            « Grijpt men deze waarheid, dan is belijdenis der uitverkiezing slechtseen

andere term voor de hoogste levensactiviteit. Dan wordt het ve.r-klaarbaar, hoe de Gereformeerde kerk, die in deze belijdenis wortelt,de hoogst denkbare activiteit op het gebied van kerk en school, vanstaat en maatschappij, van huislijk en persoonlijk leven geoefendheeft. Dan is het geen raadsel meer, hoe juist de Gereformeerdenatiën de zustervolken met zulke reuzenschreden zijn vooruitgekomen.Dan is er geen strijd meer, maar volkomen harmonie tusschen eenbelijden der prsedestinatie en zeer scherpelijk tuchtigen van hetonheilige in de praktijk des levens. „Waartoe uitverkoren?" is dande vraag, die door geheel het leven ons nadreunt en juist daardoor 10



146 karakters vormt, helden verwekt en uit de macht der persoonlijkheidhet cement der gemeente mengt. Slechts dit houde men onveranderlijk vast, dat er van uitverkiezinggeen sprake is, tenzij het een uitverkiezing voor de eere van Godsnaam in aller eeuwen eeuwigheid zij. Immers zonder die bijvoeging zou de deur openstaan voor degrofste dwaling. Ook Napoleon de groote had een besef dat hij als een bijzondereonder de menschenkinderen door God verwekt was, om de natiënvan Europa voor den Franschen adelaar te doen bukken. En wieJesaia\'s Godspraak beide over Nebucadnezar en Cyrus kent, zal geenoogenblik aarzelen ook in Napoleons zending een onmiddellijk uit-vloeisel van de leiding des Heeren met Europa\'s volkeren en deGemeente van Christus op hun

erve te zien. Toch heeft zulk een zending, dit behoeft nauwelijks aangestipt,slechts een derde van vergelijking met de zending der kinderen Gods,krachtens de uitverkiezing, gemeen. Wat een Cyrus, een Nebucadnezar, een Napoleon als instrumentenGods te volbrengen hebben, gaat buiten hun persoon om en is in eenspanne tijds voleind. Ze dienen het Koninkrijk maar staan zelf erbuiten. Hun optreden is gegrond in de beschikking der Voorzienig-heid, niet in de uitverkiezing van het persoonlijk liefdeleven desDrieëenigen Gods. Of wil men, niet zij zijn uitverkoren, slechts devrucht van hun werk. Geheel anders daarentegen bij hen, die de Vader aan den Zoongeeft. Bij hen gaat de lijn der uitverkiezing onmiddellijk naar dediepste kern hunner persoonlijkheid. Zij zijn tot de wacht

des Heeren,ecuwig in zijn tempel geroepen. Hun arbeid voor het Koninkrijk isslechts uitvloeisel van hun gezet zijn in het Koninkrijk. Ook devrucht van hun werk ]is uitverkoren, maar als vrucht, uitgebot aanhun persoon Afgesneden is hiermee derhalve elk pogen, om het stuk der uit-verkiezing in een wortelloos plichtsbesef, in een door eigen wil ge-spannen veerkracht, of in een op zelfvertrouwen rustende vastheidover te leiden. Immers de uitverkiezing strekt juist, om onder ditmenschelijke, dat in zichzelf onnut en dood is, de fundamenten vanhet eeuwige te brengen. Voor eigen gekozen plicht, de naar Godseeuwig bestel onafwijsbare en onontwijkbare roeping. Voor eigenveerkracht de macht der het al omvattende Goddelijke Voorzienigheid,of wil men, de zekerheid van

gebedsverhooring. En evenzoo voor hetzondig zelfvertrouwen, de zekerheid, die rugwaarts in onze roepingen voor ons uit in de vaste sporen van de voetstappen des Almach-tigen ligt. Wij verdwijnen, God Dreëenig staat voor ons en achterons, zijn doen wordt de Alpha en de Omega in de sprake der ganscheschepping en van ons eigen leven, en daarin juist ligt onze kracht,



147 daaruit spruit onze moed en geestdrift en zaligheid, dat wij nooiteen lijn behoeven te trekken, die niet met de vuurstift des Almach-tigen, onzichtbaar voor de wereld, ons is voorgetrokken door den Heere. Hiermee echter heeft de belijdenis der uitverkiezing nog haarlaatste woord niet gesproken. Al is ze in de eerste plaats levensimpuls, wijl ze de bestemmingvan leven voor het hart is, toch kan ze hierbij niet blijven staan. Ze heeft zich van dit machtige feit Gods ook rekenschap te gevenen de dwalingen iif te snijden, die het helder inleven in deze daadGods kunnen bemoeilijken. Sta ik eenmaal in deze wereld, met die roeping, die macht, diezekerheid, ervaar ik dat hierin al de kracht schuilt, die mij beweegt,stuurt en er komen doet dan heb ik mij ook af te vragen, wat

hier-nit volgt. Volgt voor den blik op mijn verleden, voor de beschou-wing van mijn persoon, voor de beoordeeling mijner vermogens, voormijn verband tot de Gemeente en de wereld. Ja zelfs daarbij mag ik dan niet staan blijven. Al is het der kerkgelukt, ten leste de beschouwing van den mensch en de Gemeenteen de wereld te vinden, die met dit alles beheerschende feit in over-eenstemming\' is, dan nog moet de volheerlijkheid van dat feit zelf,zoo al niet begrepen, dan toch in woorden beschreven worden. Ookin mijn bewustzijn moet zich afspiegelen, wat het alles bezielendelement mijns levens werd. Althans, zoo dit mogelijk blijkt, d w. z. indien en slechts voorzoover, als de Uitverkiezer zelf in zijn openbaring een lichtstraaldeed vallen. De Schrift moet ook over dit

mysterie ondervraagd, ondervraagdmet den dorst des wetens, maar ook met den eerbied der aanbidding.Geen stip, waarop een lichtstraal viel, mag onbewonderd blijven, maarook geen stip waarvan de Eeuwige zijn licht voor ons terughield,mag door ons kunstlicht worden ontwijd. UITVERKIEZING OP NATUURLIJK TERREIN. Noch deze heeft gezondigd noch zijne ouders,maar dit is geschied opdat de werken Godsin hem zouden geopenbaard worden. Johannes 9 : 3. De uitverkiezing in Christus vindt haar sterksprekenden achtergrond in de verkiezing, die het natuurlijke leven toont.



148 „Gelijkheid" bestaat slechts ia de verbeelding van met hun eigenstelsel dwepende wijsgeeren, die te hoog boven het practicale levenmet hun fantasieën zweven om de onomstootelijke hindernissen waarte nemen, die zich tegen de invoering van „gelijkheid" verzetten.Toch bezweken ze voor de proef. Sinds welhaast een volle eeuw heb-ben ze de volkeren het tooverbeeld der gelijkheid voorgespiegeld, ende uitkomst van hun pogen is, dat de „ongelijkheid" schier nogstuitender werd dan weleer. Er is geen „gelijkheid." O/igelijkheid is de regel des levens inelke orde der schepping. Er zijn in het rijk der delfstoffen ruwe en edele steenen, grove enedele metalen. Er zijn in het plantenrijk distels en doornen, maarook fijne keurgewassen. Het dierenrijk toont ons

wanstaltige, zookruipende als zwemmende, zoo gaande als vliegende dieren, die af-schuw inboezemen en onwillekeurig de hand doen terugtrekken, maarook dieren van edele bewerktuiging, die ons boeien door hun zangof eerbied afvragen door de kracht en majesteit van hun gestalte.Als aan het firmament, zoo vindt ge het in alle sferen der scheppingop aarde: er zijn zonnen die heersenen, doch ook manen tot dennederigen wachterdienst geroepen. De heerlijkheid der eene ster ver-schilt van die der andere ster. De Orion verblindt u door zijn glan-sen, Ceres brengt haar tanend schijnsel nauwelijks tot het gewa-pend oog. Wordt nu de levenswet der schepping afgebroken waar ge van hetgebied der onbewuste, op dat der bewuste schepping overtreedt ?Verliest

deze alles beheerschende wet haar gezag en werking, zoo gelet op den mensch? Scherp dient hierbij natuurlijk, zal men ook den tegenstander over-tuigen, tussohen tweeërlei verschijnsel onderscheiden. Er is ongelijkheid ook in het mensehelijk leven, maar ongelijkheidvan tweeërlei aard. Een ander deel der bestaande ongelijkheid isgevolg van \'s menschen onsehuid. Een ander deel ligt in oorzakenvan \'s menschen toedoen onafhankelijk. Ge vindt in onze armenwijkenarm geborenen en verarmden. Wie beiden onzer éénzelfde gezichts-punt zoekt saam te vatten, tuurt vergeefs. Maar uit wat oorzaak ook verklaard, is het of die ongelijkheid,verre van bij de schepping van den mensch te eindigen, in het levenvan den mensch eerst recht begint. Immers er zijn niet alleen

armenen rijken, in den zin gemeenlijk aan deze woorden gehecht, maararmoe en rijkdom is de schreiendste tegenstelling, die ge nog veelgricvender dan op het stuk van stoffelijk bezit, op elk punt des levensterugvindt. Er is ook rijkdom en armoede van geestelijke vermogens:de één een denkkracht en diepte van blik toonend die u duizelendoet, terwijl de ander door de beperktheid van zijn horizon en stomp-heid van denken u medelijden inboezemt. Er zijn vluggen en tragen



149 van geheugen. Er zijn om de uitdrukking der volkstaal niet temijden, domme en knappe menschen. Tusschen het scheppend genievan een Da Costa en den zwijnenhoeder, die zijn Abc reeds weerverleerde, wat eindeloos sportental van intellectueele toestanden! Het waarnemingsvermogen verschilt niet minder. Laat twee menschenin eenzelfde stad eenzelfde tal van jaren geleefd hebben, en de eeneheeft met zijn vorschend oog, met zijn gevoelig en prikkelbaar geestes-organisme, met zijn wakkere voelhorens en aloravattenden aanleg,geheel het leven dat zich om hem bewoog, op het netvlies zijner zielafgespiegeld, terwijl de ander, van dat oog, die voelhorens, die intu?tieverstoken, arm bleef aan menschenkennis, arm aan

wereldkennis en.onnoozele die hij is, gedurig het slachtoffer wordt van anderer geeste-lijke meerderheid. Bezoek onze beurs en zie wat menschen en watmenschen zijn. Naast den loomen, doffen, aan zijn sleur gebonden engansch weerloozen koopman in naam, staat daar de vlugge, op allesgevatte, dóórleepe en met één blik alles doorziende handelaar, dieduizend strikken voor één uitwerpt en er den onnoozele in vangt. Acht dat verschil in talent en geestvermogens niet gering. Hetbeslist voor u of uw wereld tienmaal kleiner of grootcr dan die desanderen zal zijn. Het beslist op elk gebied des levens, of ge alskoopman of landbouwer, als geleerde of staatsman, als kunstenaar ofindistruëel, in onbeduidendheid zult wegkwijnen of rijk zult

wordenin macht, invloed, eer. Bij die ongelijkheid voegt zich die van het lichaam. Waarom zijtgij krachtig van gestel, schoon van gestalte, innemend van voorkomen,gemakkelijk in uw bewegingen, vlug ter tale? En waarom draagt gij,andere, een veeg en krank gestel van de wieg naar het graf, is uwgestalte gebogen of misvormd, uw uiterlijk weinig aantrekkelijk, uwbeweging onder de kinderen der menschen onbeholpen, uw spraakbelemmerd, zoo niet gebroken? Wat verschil in karakter! De een beslist, de ander altijd aarzelend.Moed en doortastendheid uw karaktertrek, opzien en somber terug-treden de aard van uw broeder. Wat verschil van temperament!Enthousiast en vol geestdrift de een, zwaartillend en in zichzelfteruggetrokken de

ander. Wat verschil in kunne! Waarom werdt gijeen man en niet een vrouw, gij een vrouw en niet een man geboren?Toch immers een geheel het leven bchcerschende, vaak het levenslotbepalende onderscheiding. Wat verschil van natiën! Of is het nieteen geheel ander bestaan naarmate ge in Europa of Afrika, en inEuropa naarmate ge in Turkije of Engeland, in Parijs of ?s\'ormandië,een Zeeuw of Fries geboren werdt? Wat verschil van opvoeding enomgeving! Of zijn het niet geheel verschillende werelden, die vanhet polderkind in de keet, van den schippersknaap op de tjalk envan den zoon des edelmans op zijn slot. Metterdaad, is het wel overdrijving, is het niet waarheid in letter-



180 lijken zin, dat ge geen plek van het terrein des menschelijken levens,in of aan of om den mensch bezien kunt waar u geen ongelijkheid,schril contrast, soms huiveringwekkende tegenstelling in de wet deslevens telkens geopenbaard wordt? De schijn van gelijkheid moge invormen en kleederdracht gekunsteld worden, werkelijke gelijkheidvindt ge niet. Passen we op dit onloochenbaar feit nu de straks gemaakte on-derscheiding toe, dan moet erkend, dat er ziekte, dat er lichaams-zwakheid, dat er domheid, dat er ongemanierdheid, dat er gebrekaan karakter, dat er een ellende en jammer is, waarvan de oorzaakniet met ons geboren, maar na onze geboorte in traagheid, luiheid,zonde en dierlijken zin is te zoeken. Óf om juister te spreken, dater in ellende der minder bedeelden

op geestelijk, lichamelijk en stof-felijk gebied een drievoudig deel is, waarvan het eerste zijn oorzaakvindt reeds in onze geboorte, h.et tweede na onze geboorte in zondevan anderen, en het derde evenzeer na onze geboorte, maar in eigenschuld. Nu denken we ons die beide laatste deelen der menschelijke ellendeeens voor een oogenblik weg, om er later op terug te komen, envestigen thans uitsluitend den blik op dat deel der ellende, waarvande oorzaak reeds in de geboorte gegeven was. Men stemt toe dat dit deel van ellende bestaat. Er zijn menschen,die ook met de zorgvuldigste opvoeding en met de inspanning vanal hun krachten, nooit sterk naar lichaam of geest, nooit machtig aaninvloed of door kracht van karakter zouden geworden zijn. Hoeveelge ook geneigd zoudt

zijn op rekening van verwaarloozing doorslechte opvoeding of van zondige verspilling der aangeboren krachtvan lichaam en geest te zetten, ge kunt niet ontkennen, dat er on-gelukkigen zijn, wier beperktheid van kracht en vermogens zoo in hetoog springt, dat aan opvoeding nauwlijks te denken viel en van wils-kracht ter ontwikkeling van hun persoonlijkheid nauwlijks sprake kanzijn. Denk u den blindgeborene. Geen moederlijke teederheid ofmedische kunst of ook eigen inspanning is instaat hem het gezichtte hergeven. Dat hij blind geboren werd, was immers niet zijn schuld? Dit verschijnsel spreekt dan ook zóó luide en werkt zóó machtigop ons gevoel van deernis, dat men zijns ondanks wel gedrongenwerd een beantwoording voor de vraag te zoeken: „Vanwaar is hette

verklaren, dat de mensch niet alleen ongelijk opgroeit, maar ookongelijk geboren wordt?" Ook thans tobt men zich weer af om een bevredigend antwoord opdie vraag te vinden, en, al zou men het haast niet gelooven, toch ishet zoo, dat het stelsel der oude Pythagoreërs ook thans, in de 19eeeuw, onder mannen van talent en invloed weer pleitbezorgers vindt. Er zijn in alle landen van Europa en in de beschaafde gewestenvan Amerika, die zich Spiritisten noemen, en beweren, dat hun



151 me?deelingen, \'t zij hun zelf, \'t zij door anderer tusschenkomst, ge-worden zijn van menschen, die vroeger op deze aarde leefden en zichthans als geesten aan de daarvoor geschikte personen openbaren. Hetfeit ontkennen we niet, zoomin als we, met de Schrift in de hand, degeheime kracht der Egyptische toovenaars of het opkomen van Samuelsgeest te Endor of de wonderen der antichristelijke macht ontkennen,die door Jezus ons ?n in het Evangelie ?n in de Openbaringen vanPathmos zijn voorzegd geworden. Alleen protesteeren we tegen denheiligen oorsprong, dien men voor deze verschijnselen zoekt, en mis-trouwen dientengevolge de waarheid van wat men beweert als inhouddier geestesopenbaring te vernemen, stellig achten wc dat stipte ont-houding

van alle deelgenootschap aan deze verborgen geesteswerkingen,naar luid van Gods Woord, den Christen geboden is. Maar ons oordeel over dit feit (dat hier natuurlijk slechts kon aau-gestipt) terzij latende, wijzen we toch op het verschijnsel zelf. Eenverschijnsel, dat ook in ons Vaderland reeds talentvolle woordvoerdersvond en zelfs reeds een Tijdschrift in het leven riep, dat onder deleiding van een gewezen „Bedienaar des Woords" een oplossing poogtte geven van de raadselen des levens. Welnu, in dit Tijdschrift wordt in vollen ernst verzekerd, datvolgens de me?deeling van afgestorven geesten, alle ongelijkheid inde geboorte daaruit moet verklaard worden, dat er tot op zekerehoogte zielsverhuizing is, zoodat dezelfde persoon beurtelings op ver-schillende

werelden en ook deze zelfde wereld in verscheidene eeuwenkan geboren worden. De strekking van dit stelsel is geen ander, dande ongelijkheid van levenslot, voor zooveel ze van de geboorte afhangt,te verklaren. Men beweert namelijk, dat een ziel, die in haar eerstebestaan gezondigd heeft, deswege veroordeeld wordt, om opnieuw opdeze of een andere wereld op te treden, maar nu in een ongelukkig,beperkt, misdeeld leven. We zouden dus, naar luid dezer modernezieners, in onze armen, in onze idioten, in onze menschen met ge-brekkige lichamen en geestvermogens slechts oude zondaren hebbente zien, die in een vroeger leven \'t zij hier op aarde, \'t zij elders,zich tegen het heilige verhard hadden, en deswege door God ver-oordeeld zijn, om dit beklaaglijk en

deerniswaard bestaan ter boete-doening te doorleven. Hoe diep door deze voorstelling elke openbaring der Schrift over\'s menschen persoonlijkheid en toekomst aan gene zij van het grafmiskend wordt, behoeft hier niet aangetoond. Voor wie zich in GodsWoord gevangen gaf, heeft zulk een stelsel geen verleiding, en deman, die voor Gods Woord zijn ingebeelde wijsheid nog niet ge-heellijk kon afleggen, is voor deze dwaling niet meer noch minderontvankelijk dan voor elk andere, waarom het ons ook volstrekt nietbevreemden zou, indien het gerucht zich bevestigde, dat zelfs predi-kanten van Moderne en Groninger richting zich uit behoefte aan



152 zekerheid en in de verwachting te zuilen vinden, naar dit verschijnseltoekeerden. Ons was het slechts te doen om ook in dit verschijnselhet bewijs te leveren, dat de vraag die we te berde brachten, eenvraag is, die ook thans de geesten bezig houdt: Hoe moet de on-gelijkheid zelfs in de geboorte worden verstaan? Immers, ook met de verwijzing naar het slotwoord van het tweedegebod, is de oplossing van deze vraag nog niet gegeven. Ongetwijfeldwordt de zonde der vaderen bezocht aan de kinderen en kinds-kinderen tot in het derde en vierde geslacht dergenen, die zich tegenden Heere gesteld hebben. Zeer zeker moet toegestemd, en we be-spreken dit een volgend maal breeder, dat ?n lichamelijke ?n geeste-lijke zwakheid vaak het gevolg zijn van zonden doer ouders of

groot-ouders bedreven. Maar wie meenen mocht, dat hiermee de volle ver-klaring van het raadsel te vinden was, ziet zich terecht gezet dooreen stellige uitspraak van Hem, wiens woord beslissend is. Daar is een ongelukkige. Hij is blind. Niet blind geworden, maarblind geboren. Heere? waarom is hij blind geboren? Om zijn eigen zonde kan hetwel niet. Is het dan om de zonde zijner ouders? En Jezus antwoordt: Het is noch omdat deze noch omdat zijnouders gezondigd hebben. Er moet dus nog een diepere oorzaak aanwijsbaar zijn! Welke die is? Jezus wijst ze u aan: Die man is blind geboren, opdat de werkenGods in hem zouden geopenbaard worden. VILDE VBIJMACHT DBS HEEBEN. Armen en rijken ontmoeten elkander. DeHeere heeft ze beiden gemaakt. Spreuken 22 : 2.

Er is op aarde een deel ellende dat gevolg is van eigen schuld,een deel geluk dat vrucht, is van eigen inspanning. Dit feit mag nietgeloochend. De belijdenis der voorbeschikking mag nooit in nabazelenvan een Mahomedaansch fatalisme ontaarden. Ook tegenover zijnlevenslot staat de Christen niet als willoos werktuig, maar als menschjSlechts bega men nooit de fout, om het deel dat wel en het deel datniet van ons afhing zich los naast elka&r te denken. Tusschen beide



: 153 deelen bestaat het innigst verband, en zelfs wat schier uitsluitend uiteigen wilsbepaling scheen voort te vloeien, blijkt bij dieper onderzoektoch weer te rusten in den heiligen wil van onzen God. Ingewikkelder reeds is een ander deel van ellende en geluk, datzijn oorzaak vindt niet in ons, maar in andere menschen. Deelshebben we daarbij te denken aan hen die met ons leven, en vanwier woord en daad, van wier persoonlijkheid en geestesuiting eeninvloed op ons en ons levenslot uitgaat. Maar hiermee is nog slechtseen enkele tip opgelicht van het breede kleed, welks draden in hetdoen en laten van andere menschen voor ons geweven zijn. Dehoofdinvloed, dien anderen op ons uitoefenen, komt niet van hendie met ons, maar van hen die vóór ons leefden, van

onze vaderen,van ons voorgeslacht. „De vaderen," zegt de Spreukdichter, „zijn het sieraad der kinderen!"Voeg er bij de even stellige waarheid: „De vaderen zijn de smaadheidder kinderen!" en ge zult het groote denkbeeld in bei zijn lijnenvoor u hebben. Velen die thans leven zijn rijk, wijl hun vaderengezwoegd, gesloofd en gespaard hebben. Velen zijn thans krachtig vangestel, wijl hun vaderen zichzelf ontzien, hun lichaam verzorgd enhun gestel versterkt hebben. Velen zijn thans krachtig van geest, wijlhun vaderen den blik gescherpt, wilskracht geoefend en lijdzaamheidbetoond hebben. Maar ook het omgekeerde is waar. Ook veler lot isthans armoedig, wijl hun vaderen in traagheid hun goed hebben ver-kwist. Ook veler lichaamsgestel is thans zwak en krank, wijl

hunvaderen in brooddronkenheid hebben uitgespat. Ook veler geest isthans dof en krachteloos, wijl hun vaderen zich den blik hebbenverstompt, willoos zijn me?gedreven en voor hun talenten een grafdolven, in stee van te woekeren met wat God hun schonk. Dit gaatdoor in de familiën en gezinnen, ook bij zondige huwelijken in ver-boden graad van bloedverwantschap. Dit gaat door, niet slechts in heteerste en tweede, maar ook in het derde en vierde geslacht. Er iseen bezoeking van de zonde der vaderen aan de kinderen, die uevengoed in den kring uwer kennissen, als in het woord der Schriftwordt geleerd. Dit gaat door zelfs voor een geheel land, voor eenegeheele Kerk en voor eene geheele gemeente. Er zijn volken, diethans nog nabloeien van den heldenmoed

en den nij veren geesthunner vaderen, maar ook natiën die thans nog wegkwijnen onderden vloek van het voorgeslacht. Zoo zijn er ook kerken, die thansnog rijk zijn in geloof en geestelijke zegening, die als een erfenisder vaderen tot haar kwam, maar ook kerken, die verarmen enverdorren, wijl de vaderen den levenswortel des geloofs knakten. Jazelfs in den bloei of de versterving van onze afzonderlijke gemeentenwerkt nu nog het leven na, dat onze vaderen in elk dier gemeentenvoor of tegen \'s Heeren Woord doorleefden. Toch mag ook hierbij niet enkel op den wil der vaderen gelet



154 worden. Immers, die wil stond niet los en op zichzelf, maar hingweer af van duizend oorzaken, waaraan uw vaderen destijds gebondenwaren, gelijk gij thans aan hen. Voorts kan een samenwerking vanzoo veelvuldige oorzaken geen oogenblik ook maar gedacht worden,zonder het geloof aan de Voorzienigheid, die zelfs het getal onzerhoofdharen en den worp van het lot regelt. En eindelijk, blijft ookhier de vraag over, waarom gij dan juist uit die en niet uit anderevaderen, in dat en niet in een ander gezin, onder die en niet onderandere invloeden als mensch op aarde geboren zijt. Die dit ontkent is nog ongelooviger dan de heidensche volkeren,verstaat de dingen die des geestes zijn nog minder dan de guichelaardie wichelt met der starren loop. Wat toch anders zocht de

starren*wichelaar, dan de oorzaak, die, buiten dit leven liggend, \'s menschenlevenslot bepaalt? En kon hij den blik al niet hooger dan het firma-ment verheffen, toch getuigde reeds dit naspeuren van den stand dersterren van een dieper levensopvatting, dan door velen die GodsWoord belijden in onze dagen gehuldigd wordt. Eeeds bij de tweeërlei oorzaak waarop we wezen: bij eigen enanderer inwerking op ons leven, is dus het zoeken naar een hoogereoorzaak niet af te snijden. Maar nog minder is dit denkbaar bij hetdeel onzes aanzijns dat nog onverklaard bleef: onze persoonlijkheid.We spreken van een inborst, een aanleg, een karakter: we gewagentelkens van iemands eigenaardigheid.. Dit laatste woord is het scherpstgedacht en drukt het meest juist onze bedoeling uit. Er

is in ieder,zwakker of sterker sprekend, iets dat hém eigenaardig is, dat zijneigen aard kenmerkt en waardoor hij zich van alles voor en om enna hem onderscheidt. Het zeggen, dat geen twee bladen aan eenboom gelijk zijn, is op den stamboom van ons menschelijk geslachtvan volmaakte toepassing. Alleen doordat ons een eigen aard is toe-bedeeld, zijn we niet maar exemplaren van ons geslacht, maar menschen.Dit geldt ook van onze talenten. Op de harp des éénen zullen slechtstwee, op die des anderen tien snaren zijn. Tien, vijf en één talent isde onderscheiding ook in het beeld dat ons de Christus ontwierp.Er worden geesten geboren, wier invloed op een geheel werelddeelen nog in zeven geslachten na hen zal werken; maar ook anderen,van wier bestaan men ter

nauwernood in het eigen huisgezin enhoogstens voor één menschenleven de flauwe, zwakke werking bespeurt.Evenals de ééne star in heerlijkheid verschilt van de andere star,verschilt ook de glans waarmee \'s menschen geest op aarde straaltonder de kinderen der menschen. Er zijn keurgeesten en leidendegeesten en minder bedeelde geesten, wier beteekenis voor het grootheelal voor onzen beperkten blik volstrekt onwaarneembaar is. Diehiëarchie der geesten te loochenen is ziende blind zijn. Wie uit hoog-moed en oppervlakkigheid de onderscheiding der geesten en der gavenbuiten zijn levensbeschouwing laat, heeft het zichzelf te wijten, zoo



155 hij bij gemis van den draad, die hem leiden kan, zich in den doolhofdes levens verwart. Hiermee ontstaat derhalve de vraag: Waarom is b. v. Calvijn alseen keurgeest, Voetius als een leidende geest en zoo menig anderdienaar des Woords als een minder bedeelde geboren? Of ook, waaromzijn aan Paulus tien, aan Jacobus vijf, waarom is aan Thaddeüsslechts één enkel talent onder de Apostelen des Heeren toebedeeld?Of wilt ge, vraag dan wie in uw eigen tijd en in uw eigen landde geesten zijn, wier glans allen in het oog straalt; wie ze zijn, wierlicht velen ten goede komt; en wie de anderen zijn wier schijnseleven buiten hun engeren levenskring nauwelijks meer wordt bespeurd;en stel u ook dan de vraag, waarom A niet met den aanleg van B,B niet met de

eigenaardigheid van C, C niet met het talent van Ageboren werd? De verklaring hiervan kan niet in hun persoon liggen, want juisthun persoonlijkheid moet verklaard worden. Evenmin kan ze liggenin andere personen, want er is juist sprake van datgene wat henmet andere personen niet gemeen is, maar ze van hen scheidt. Zekan ook niet in het stof der aarde liggen, of aan de starren des hemelsgevraagd worden, want we zoeken juist de persoonlijkheid des menschente verklaren, die hem boven al het zichtbare en stoffelijke verheft.Er blijft dus niet anders over, dan zonder tusschenschakel op éénmaalvan het schepsel tot den Schepper over te gaan. Alleen in God kande verklaring van dit raadsel liggen, wijl Hij alleen als Schepper depersoonlijkheid schiep, de gaven

uitdeelde. Dat is wat de Schrift onsleert: Armen en rijken ontmoeten elkander. Waarom? De Hiere heeftze beiden gemaakt! Waarom heeft God ze aldus gemaakt? vraagt onze altijd dieperdoordringende geest al verder. Toch niet om onze werken, want aan alle werk ging onze ontvan-genis vooraf. Toch niet om onze zonde, want eerst door ontvangenis in eenzondig geslacht zijn wij aan het verband van schuld en zonde onderworpen. Toch niet uit het voorzien, dat we ons tot die persoonlijkheidontwikkelen zouden, want niets kan zich ontwikkelen, wat niet indekern van ons wezen reeds bij onze ontvangenis gegeven is. Niet uit de werken, maar uit den vrijmachtig uitdeelenden Schep-per, opdat niemand roeme! — is dus ook hier het éénig antwoorddat zich vinden laat.

We zijn geesten van de eerste, tweede of derdeorde, wijl God de Heere er ons toe uitverkoos. We ontvingen tienbf vijf bf één talent naar het Hem goeddacht in zijn welbehagen.Welbehagen, vrijmacht, uitverkiezing is dus ook voor het natuurlijkleven de laatste grond waarop we staan. Dat hiermee geen willekeur bedoeld kan zijn, spreekt vanzelf.Beeds onder menschen wordt willekeur als zondig en onzedelijk ver-



156 oordeeld. Wie waagt het dan dit zondige over te brengen op denheiligen God? Ze wordt dan ook door wat we zien en waarnemenvolstrekt uitgesloten. Immers, in het onderling verband dat we tus-schen de geesten van verschillende orde en tusschen de geesten metuiteenloopend talentental zien geboren worden, ontdekken we geen cha-ötische vervorming, maar kunstige orde en regeling. De geschiedenislezende begrijpen we uitnemend waarom Pauhis niet in de dagen vanNoach, David niet in de dagen van Serubbabel geboren werd, enevenzoo, waarom niet Petrus te Tarsus, Hosea niet in Babyion,Daniël niet in Jeruzalem arbeidde. Evenals de loop en stand dergrootere en kleinere starren, toont ook de loop en stand van elk dergeesten die God de Heere verwekt heeft,

een zoo verbazing wekkendegrootheid van plan, dat we, ondanks onszelven, ook bij het lezen dergeschiedenis den uitroep niet onderdrukken kunnen: „o, Diepte desrijkdoms, beide der wijsheid en der kennisse Gods! hoe ondoorzoe-kelijk zijn zijne oordeelen en onnaspeurlijk zijne wegen!" Welbehagen, vrijmacht, uitverkiezing beteekent slechts, dat de oor-zaak der onderscheiding niet buiten God, maar in God ligt. Het be-duidt, dat de Heere van leven en dood bij deze bepaling aan nietsbuiten zich maar aan zichzelf gebonden is. Het spreekt uit, dat geenduizendste deel, ja volstrekt niets van dit ver reikend verschil uitons eigen hart of de levensuiting van anderen kan verklaard worden,maar eenig en alleenlijk afhing van het Wezen Gods. Dit zegt natuurlijk niets, zoo men het Wezen

Gods in een klankof naam laat opgaan, of van den hoogen God alleen spreekt, als vaneen wezenlooze laatste eindoordzaak der dingen. Maar wie een Godaanbidt als Vader, Zoon en Heiligen Geest; wie belijdt dat het hoog-heilig Wezen deugden en eigenschappen beeft, wier uitnemendheid alons denken te boven gaat, neen, die zal niet zeggen: „Hiermee isniets verklaard!" maar slechts in stillen ootmoed belijden, dat hier-me? een verklaring is aangewezen, die onze naspeuring ontvlucht. Kenden wij het Goddelijk Wezen in zijn innerlijk verborgen be-staan even nauwkeurig als we de stoffen der natuur kennen, de ver-klaring van dit welbehagen zou voor ons naakt en geopend liggen.Maar nu het schepsel niet anders kennen kan dan ten deele, nu hethoogheilig Wezen zelfs voor

de kinderen des Koninkrijks een mysterieder aanbidding blijft, nu we den Heere der heeren slechts uit zijnopenbaring en zijn werken kennen, en nooit, achter deze, tot in dediepten van zijn goddelijk zux, d. i. in zijn Jehova-naam kunnendoordringen, nu is Welbehagen natuurlijk de laatste mijlpaal, waartoeonze kennis voort kan reizen, niet wijl geen weg daarachter ligt,maar wijl die weg ons niet is ontsloten. Vrijmacht Gods, ziedaar dus het laatste woord, waarin niet alleende verklaring van het geest/dijk, maar evenzeer die van het natuurlijkleven haar rustpunt vindt. Met dit feit dient gerekend. Niet om met



157 deze vrij machtige bepaling van het natuurlijk leven de uitverkiezingdes Koninkrijks te verwarren, maar ten bewijze dat zichzelf we?r-spreekt wie in het Koninkrijk ontkent, wat hij in het rijk der natuurwel moet erkennen, althans zoo hem beide levensterreinen, openbarin-gen zijn van eenzelfden God. VIII.VEEGELDING HIERNAMAALS. Kind, gedenk dat gij uw goed ontvangenhebt in uw leven en Lazarus desgelijks hetkwade, en nu wordt hij vertroost en gij lijdtsmarten.                                Lukas 16 : 26. Bij het zien op een heerlijker lot dat anderen beschoren werd, istevredenheid in eigen minder lot alleen bij geloof aan Gods verkie-zende vrij macht denkbaar. Neem dat geloof weg en de minder ge-lukkig bedeelde moet in opstand komen tegen zijn lot. Eerst in

zijnhart, en reeds hiermee is hem zijn geluk geroofd, want dan kruidtgeen tevredenheid zijn spijze meer. Dan in zijn gedachtenwereld, omhem te verwarren en de krachten van geest aan huis en arbeid teonttrekken. Allengs op de lippen, als het morrend woord van mondtot oor gaat. En kwam het eens zoover, wie zal den rookenden gloeddan nog dempen? Tan den vloekenden mond naar de dreigende handen van die hand naar het scherp, is de overgang licht overzienbaar.De barricades van den Montmartre heeft niet Kochefort maar Pelagiusgebouwd. Het rustpunt voor den slinger der ziel is ondeelbaar klein. Dezachtste trilling, het blazen van den adem, het dreunen van denbodem, de golving der lucht, meer is niet noodig om den slingerzijn rustpunt te doen verlaten,

en eens door het punt van evenwichtgezwikt, verstoort hij zelf door terugslaan zijn rust voor lange tijden.Pelagius blaast die trillende ademtocht in elk hart, dat niet vast ligtin Gods albestuur, en uit \'s menschen hart zich aan Staten en vol-keren mededeelende, stoot die trilling in haar voortplanting ten lestetronen en altaren omver. Let er op, hoe juist de Eoomsche landenhet felst door de revoltuiekoorts worden geplaagd. Toch is er één bedenking waarop dient gelet: Steunt deze be-rusting in een min gelukkig lot niet veel meer op dehope der vergelding? En zoo ja, wat is er dan voor de eeuwigeverkiezing gewonnen? Achter de eeuwigheid ligt toch geen tweedeeeuwigheid, waarin het erfstuk des levens den eerst verworpenen tendeel kon vallen!



I 158 Het feit waarop men wijst is onloochenbaar. Er is een vergelding,waardoor het hier verbroken evenwicht aan gene zijde des grafs wordthersteld. Een die hier rijk was, kan arm daar ginds zijn. Menig armeop aard gevoelt zich nu reeds rijk, door de erfenis die hem in denhemel wacht. De Schrift leert het zóó; leert hét zóó sterk en aangrijpend duidelijk,dat menigeen déze leer der Schrift wel wat vergedreven en bedenke-lijk acht. Luister maar. „Wee u, gij rijken, want gij hebt uwen troost weg!" „Wee u, die verzadigd zijt, want gij zult hongeren!" „Wee u, die nu lacht, want gij zult treuren en weenen!" „Het is lichter dat een kemel ga door het oog eener naald, dandat een rijke inga in het Koninkrijk der hemelen!" „Heeft God niet uitverkoren de armen dezer wereld, om rijkte zijn in het

geloof?" „Welaan nu gij rijken! weent en huilt over uwe ellendigheden, dieover u komen!" „Rijken heeft Hij ledig weggezonden!" „Alzoo zal ook de rijke in zijn wegen verwelken!" „Zooveel als zij zichzelve verheerlijkt en weelde gehad heeft, zoogroote rouw en pijniging doet haar aan." „En de rijken der aarde zullen zich verbergen in de spelonken,zeggende tot de bergen en de steenrotsen: „Valt op ons!" „Die rijk willen worden vallen in verzoeking." „De rijken komen niet ter bruiloft, daarom ga heen en roep dearmen, dat mijn huis vol worde!" Vooral let op de gelijkenis van Lazarus. „Gij hebt het goede gehad in uw leven en Lazarus desgelijks hetkwade, en daarom wordt hij vertroost en gij lijdt smart!" Vond een der rijken onder onze lezers deze taal opruiend, die slaGods Woord op,

waarin dit getuigenis staat en bekeere zich van deopruiing, waarin zijn eigen hart voor zijn God leeft. En mocht de arme denken, dat dit Schriftwoord zijn nijd jegensden rijke vergoelijkt, die leze ook wat Pred. 10 : 10 staat: „Vloekden rijke niet in het binnenste van uw slaapkamer!" en doe boetevoor den Heilige zoo hij het ooit, al was het slechts in de ge-dachten, deed. „De rijke man en de arme Lazarus" toonen dus dat er vergeldingis. Maar volgt hieruit ook, dat deze vergelding een verklaring vanhet verschil in levenslot geeft, die ons de moeite spaart om in dediepte der verkiezing af te dalen? Immers neen! Dan toch zou aan de rijken de beurt komen om temorren en te klagen over ongerechtigheid in God. Of hoe? Ge hebt tien kinderen. Ge deelt ze vijf aan vijf, en over-



159 stelpt nu een jaar lang de eerste vijf met weelde en overvloed, terwijlge de andere vijf datzelfde jaar nauwelijks het brood geeft om denhonger te stillen. Het jaar is eindelijk om en nu roept ge uw kinderensaam en zegt tot de eerste vijf: „Wijl gij dit jaar het goede gehadhebt, zult ge voorts alle jaren uws levens als beroofden en onterfdenin ellende omzwerven!" en tot de andere vijf: „Wijl gij dit jaar hetkwaad gedragen hebt, zult ge voorts alle jaren uws levens u badenin vollen overvloed!" Wat dunkt u, zou deswege op uw vaderlijkeliefde te roemen vallen? Zou men dit hoorende uw streng begrip vanrechtvaardigheid loven? Zoudt ge zelf meenen dat om zulk een eind-beschikking uw vreemde handelwijze van het eerste jaar te billijkenware? En wat is dan nog dit kort

jarental bij de eeuwigheid! Wathet smaken van aardsche vreugd bij het genieten des eeuwigen levenseeuwiglijk." We cijferen dus allerminst de waarheid der vergelding weg; weontkennen in het minst niet, dat de wetenschap van deze vergeldingden rijke tot staan kan brengen in zijn overmoed en den armetroosten kan in zijn ellende; maar dat de rechtvaardigheid Gods ende liefde des Vaders met deze vergelding verklaard zou zijn, is deondoordachte, onware en ongeestelijke stelling van het valsche Eude-monisme. Ook met deze vergelding blijft de lotsverdeeling een ondoor-grondelijk raadsel, d. w. z. een raadsel waarvan de grond ligt in watgeen menschenoog doorvorschen kan, in het eigen Wezen van denDrieëenigen God. Wordt dit erkend en heb ik vrede in mijn

lot, wijlik als schepsel om den Schepper besta, \'niet Hij zich naar mij, maarik mij naar Hem heb te regelen, en de eisch van zijn Wezen mij heteind van alle tegenspraak is, dan mengt ongetwijfeld het geloof aanvergelding een verzachtenden droppel in den bitteren edik. Maarontbreekt dit geloof, zoek ik een andere vastheid, dan die in Godswezen ligt; o, al predikt ge dan op het roerendst en hartaangrijpendstde zoete taal der komende vergelding, dan stilt ge mijn onwil tochniet, dan blijf ik morren. Want vergeet het niet: Waar dit geloof inde vastheid van Gods Wezen ontbreekt, daar gelooft men ook niet inhet eeuwige leven en heeft het vooruitzicht van dat leven te erlangengeen vat op het hart. Zie het aan de noodlottige bewegingen onder onzearmere standen. Ze zijn

van Gods Woord afgebracht! Wat baat hunnu uw roepen van vergelding? Ze gelooven ook haar niet, en vragenherstelling yan het evenwicht niet in een verre toekomst, maar ml. We handhaven dus in haar volle kracht de stelling, dat verzettegen de leer der uitverkiezing gebrek aan doordenken verraadt ophet gebied des natuurlijken levens; dat wij in het natuurlijke levenop dezelfde raadsels stuiten, die in de verkiezing ter zaligheid onshet spoor bijster maken; en dat aanvaarding van dit raadsel in hetnatuurlijk leven bij hardnekkige bestrijding van de verkiezing ter



160 zaligheid, niet van ernst getuigt, maar van innerlijke vijandschapin het hart. Toch versta men ons niet verkeerd. Door den nadruk te leggen op het verschil van levenslot in dezeaardsche bedecling, wilden we het allerminst doen voorkomen, alsviel de eeuwige uitverkiezing ter zaligheid hiermee geheel saam. Dit mag nooit beweerd. Daartoe is het verschil tusschen beidente groot. Verkiezing tot een bepaald levenslot voor zeventig of tachtig jarenis iets geheel anders dan verkiezing voor aller eeuwen eeuwigheid. Verkiezing van aanleg, talenten en lotsbedeeling mag niet gelijkgesteld met de verkiezing van de persoonlijkheid ten leven. Verkiezing tot genieting van het goede dat deze aarde in hoogerenen lageren zin biedt, is voor geen vergelijking zelfs vatbaar met hetsmaken der

hoogheilige heerlijkheid. Men zij dus overtuigd dat dit sterk sprekend verschil door onsallerminst uit het oog wordt verloren. We zijn integendeel overtuigddat voor de eeuwige uitverkiezing nog niets zou zijn opgeklaard, algelukte het de diepere oorzaak te doorgronden die aan het onder-scheiden levenslot op aarde ten grond ligt. Slechts in zoover wezen we op de ongelijkheid der lotsbedeelinghier beneden, als de Schrift zelve, zoo van de lippen der Profetenals van Jezus en zijne Apostelen, zoo telkens op den samenhangtusschen natuurlijk en geestelijk leven wijst. Ze zijn niet één, maarstaan toch tot elkaar in betrekking. De verschijnselen van het na-tuurlijk leven moeten dienst doen om ons de geheimen des geestelijkenlevens wel niet te verklaren, maar toch nader te brengen.

En zooooit dan is het op het stuk der eeuwige verkiezing, dat deze blik ophet gewone leven de moeite loont. Naar een oorzaak zoeken we bij alles. Dit te doen is plicht, wantde Schepper zelf schiep er ons den drang toe in. Ook bij de uitverkiezing, zoo voor dit als voor het eeuwig leven,hebben we dus te erkennen dat er een oorzaak bestaat, een oorzaakdie haar geheel verklaart en de oplossing geeft voor elk harer onge-lijkheden. Een andere vraag echter is, of die oorzaak zelve door ons kanworden blootgelegd, ontleed en in haar deelen doorzien. We weten dat elk leven, het leven van plant en dier, een oorzaakheeft; niemand twijfelt er aan; toch is op de vraag: Kent gij die\' oorzaak ? ontkennend te antwoorden. Dit nu geldt ook van de uitverkiezing. Te ontkennen dat ze

eenvoldingende, algenoegzame oorzaak heeft, die maakt dat elk harerverschijnselen zijn moet wat het is en niet anders dan het is kanzijn, vernietigt rede en godsdienst beiden. Maar te beweren dat dieoorzaak onder het bereik onzer waarneming zou vallen, ware een



161 zoeken van die oorzaak in het geschapene en dus buiten God. Dit kan niet. De bepaling van mijn zijn en levenslot kan, zoolangik nog aan een God geloove, niet anders liggen dan in Hem. Alleende wetenschap dat ze in Hem ligt, geeft rust, biedt troost, wekt kracht. Hieruit echter volgt dan ook, dat ik bij de aanwijzing der oorzaakheb te blijven staan, en mij van haar ontleding met eerbiedige vreezeverre heb te houden. „Ik ben een God die Mij verborgen houdt,"spreekt de Heere bij Jeremia. Dit geldt niet van zijn deugden eneigenschappen. Die openbaart Hij. Maar wel geldt het van de hoog-heerlijke gesteldheid van zijn volzalig Wezen. Dat openbaart Hij niet. Dat uit dien hoofde alle stem uit de diepte en alle stem uit hetonherboren hart tegen de "Verkiezing inroept,

is natuurlijk, en slechtstwee dingen hebben kracht om ze nochtans onloochenbaar voor onste maken: De feiten van het Leven, en de uitspraken van het Woord. Bij het sterven blijkt dat het leven tweeërlei vrucht kan dragen enfeitelijk draagt. Er sterven er, van wie de botste zelfs tast, dat zewegsluipen in donkerheid en nacht. Maar er sterven er ook, wiehet licht uit hooger zalen reeds speelt om het matte oog. Dat feitneemt ge niet weg. En evenzoo. Mits ge de Schrift neemt gelijk ze • daar ligt, in haargeheelheid, in haar samenhang, onvervalscht en onbedorven, danspreekt ze, zeer zeker, van veel dat voor ons bewustzijn de Verkiezing-weerspreekt, maar toch van de Uitverkiezing óók. Dit is evenzeer eenfeit, dat met geen loochenen weggaat. De vraag is slechts: hoe

dat dubbele feit zich in het Leven enhet Woord voor ons teekent. IX.BEGENADIGDEN EN ONBEGENADIGDEN. Vrees niet gij klein kuddeke, want het isdes Vaders welbehagen ulieden het Koninkrijkte geven.                                 Luk. 12 : 32. Thans tot de uitverkiezing niet in het natuurlijk maar in hetgeestelijk leven overgaande, dient pok te dezen opzichte allereerst uitde feiten aangetoond, dat er verschijnselen zijn, buiten uitverkiezingvolstrekt onverklaarbaar. Dat er een scherpgeteekend onderscheid tusschen geloovigen enongeloovigen bestaat, behoeft niet uit de Schrift geleerd, maar toonthet leven. Hiermee is volstrekt niet beweerd, dat men met volle 11



162 zekerheid van elk lid zijner omgeving beslissen kan, wie al dan nietten leven geboren werd. Dit kan niet om den aard der zonde. Dezonde is in haar diepsten wortel leugen, valschheid, onware schijn.Sathan werd door Jezus zelf gekarakteriseerd als de Vader der leugen.Gelijk nu dampen en gassen niet tot rust komen, zoo lang ze nietelke bereikbare en toegankelijke ruimte vervuld hebben, zoo dringtook de zonde in alle levensbetrekkingen door en rust niet eer ze ookde hoogste betrekking, die van het kindschap Gods, in leugenachtigenschijn heeft nagebootst. Dientengevolge zijn er niet slechts werkelijkekinderen Gods en werkelijke geloovigen, maar ook onbekeerden, diedoor onwaren schijn zich als kinderen Gods voordoen en zich alsgeloovigen toonen. Kortom er zijn,

waar ook de Gemeente optreedt,tevens huichelaars en hypocrieten. Toch werpt dit de stelling niet omver, dat het verschil tusschengeloovigen en ongeloovigen scherpgeteekend is. Immers niet de wezen-lijke toestand des harten is daarmee bedoeld, maar alleen wat onderonze waarneming valt, en dat is niet het innerlijk leven, maar deuitwendige gestalte. We ontkennen daarom niet, dat innerlijke geestes-sympathie ook het zielsoog verscherpt en dat er soms geesteskracht inGods kinderen werkt,.ter ontmaskering van den geveinsde; maar tevast ga men hierin niet. Er kunnen zich geloovigen aan ons voor-»         doen, die ons afstooten inste? van aantrekken, wier geloofsleven op .*• ons een zeer verdachten indruk maakt en wier naam nooit over onzelippen komt, zonder dat de

gedachte door de ziel vaart: „toch houdik hem • voor een huichelaar!" ook al zou een dieper blik ons on-middellijk overtuigen, hoe schromelijk we ons hadden vergist. Enevenzoo omgekeerd, kunnen wij jaren lang in hartelijke geestes-gemeenschap met iemand geleefd hebben, wiens woord ons troostte,wiens gebed onze ziel meesleepte, wiens vriendelijke geest ons wel-dadig aandeed, wiens vrucht zelfs schoon in ons oog blonk, en vanwien het ons toch in een vreeselijk oogenblik openbaar werd, dat hijeen doodelijke zielskranke naar de beschrijving van Hebreen zes was,;          geen geborene uit den Geest. Dit dwingt ons, met opschorting van het beslissend oordeel, welter dege te onderscheiden tusschen den persoon en de gestalte van5\' den geloovige. Wie ons die gestalte

toont, moet door ons als ge-loovige erkend worden, behoudens récht en plicht natuurlijk om steedsgeestelijk te onderscheiden. Daarentegen, wie die gestalte mist en eenander karakter vertoont, als naar dejteekening van Gods Woord dengeloovige eigen is, mag, behoudens het recht en den plicht tot deteederste barmhartigheid, door ons niet met den naam van geloovigebetiteld worden. Op dien grond nu beweren we, dat de geloovigen en ongeloovigentwee afzonderlijke werelden vormen, die, hoe ook gedurig dooreen-gemengd, toch nooit haar kleuren fineen laten vloeien. Het spreekt



\'•f..;                ":::"-\'-1\'J\':<\'\'                               . V • \'" \'-,vvv\' 163 vanzelf dat hiermee niet een Farizeesch: „Ga van mij uit, ik benheiliger dan gij!" bedoeld is, als zou men de millioenen, die opaarde leven zóó kunnen indeelen, dat eenerzijds zij werden saam-gevoegd, die de wereld der ongeloovigen uitmaken, en aan denanderen kant zij die de wereld der geloovigen vormen. De tegen-stander van Gods Woord meent wel dat we alzoo oordeelen, maar hetis niet zoo. Zoo dikwijls die Montanistische, Donatistische of Labadis-tische dwaling zich vertoont, wordt ze onveranderlijk door de Christe-lijke kerk bestreden, nooit gekweekt. Ons oordeel is veeleer omgekeerd,dat tot de wereld der ongeloovigen alle menschen zonder onderscheidbehoorden, de bekeerden

ingesloten. „Heere, ik geloof, kom mijneongeloovigheid te hulp!" is de zielskreet, waarin zich de ervaringuitspreekt, dat ook de geloovige de wereld des ongeloofs nog in zichdraagt, en zich dus nooit boven de anderen verheffen mag, maar zichmet hen te werpen heeft onder één gemeenschappelijke schuld. Wildemen dus indeelen, dan zou men ter eener zijde de ongeloovigen moetennemen, en ter anderer zijde hen in wie ongeloof en geloof saamwoont. Alle geestelijke strijd ontstaat juist uit die samenwoning enniet in dit leven, maar eerst door den dood worden die twee elementenvolkomenlijk gescheiden. En mits men dat in het oog houde, vragenwe met volkomen gerustheid aan eiken kenner van het leven, of nietin elk land en gewest, in elke stad en dorp, in eiken

familiekring enin elk gezin zelfs zich het verschil tusschen geloovigen en onge-loovigen, én in gedraging, én in wijs van zich uit te drukken, énin smaak, én in de genietingen, die men najaagt, én in levensbe-schouwing zoo scherp afteekent, dat metterdaad de uitdrukking vantwee afzonderlijke werelden niet te sterk is. Hierbij voegt zich een tweede verschijnsel, t. w. dat de kring dergeloovigen vergelijkenderwijs zoo klein is. Schat de bevolking dezerwereld op duizend millioen, en neem aan dat zich deze bevolking inhet verloop eener eeuw driemalen vernieuwt, dan komt men tot hetresultaat, dat er in deze eeuw drie duizend maal duizend duizendenop deze aarde zullen leven. Yan deze heeft men nu al aanstonds tweederden af te zonderen, die als afgodendienaars of

Mahomedanen buitenden Christus staan. Van het overblijvend één derde in Europa enAmerika mag men zonder overdrijving zeggen dat wederom eenderdegeboren wordt, leeft en sterft, zonder ooit anders dan oppervlakkigmet den Naam van Christus in aanraking te zijn gekomen. Onderdegenen, die dan nog overblijven, vindt ge er duizenden bij duizenden,die hun kennis van Jezus\' Naam slechts gebruiken om Hem te be-strijden. Die dit niet doen, vallen nogmaals uitéén, in hen, die opallerlei dwaalwegen verdoolden en dezulken, die zich onveranderlijkhouden aan Gods heilig Woord. En splitst men nu de laatsten nogwederom in hen, bij wie dat Woord leven wordt en dezulken, bijwie het uitwendig bleef, in trouwe, dan durven we haast de cijfers



164 niet te gissen, die het getal der niet-bekeerden en der wei-bekeerdenaanwijzen. De gedachte aan dit feit is ontzettend en schier niet tedragen voor ons menschelijk hart. Althans we zouden ons denmenschenhater nauwlijks kunnen voorstellen, die nooit bij het in-denken van dit feit gesidderd had. Er is geen geloovige, wiendit vrecslijke der vreeslijkheden niet tot worsteling in het gebedvoor den Almachtige bracht; geen dien het nooit in de vastheid vaneigen geloof kwam schokken. Slechts het feit, waartegen geen loochenenbaat, dat in Jezus een hart klopte vol ontferming en deernis, als inonze ziel nooit trilde, en dat toch van diens lippen het woord uit-ging: „Zoo iemand niet gelooft in den Zoon des menschen, de toornGods blijft op hem; velen zijn geroepen, maar weinigen

uitverkoren,"doet ons de erbarming over die millioenen Gode laten, om voor eigenhart en leven niet van de enge poorte te wijken, waarvan de Christussprak „en weinigen zijn er die dezelve zoeken." Dat ontzettend verschil nu tusschen geloovigen en ongeloovigen,gevoegd bij de droevige uitkomsten voor de meesten van ons geslacht,wordt nog raadselachtiger en geheimzinniger, zoo men op het derdeverschijnsel let, dat ze beiden uit eenzelfde wereld komen, vaak metde ongunstigste kansen voor hem die zich bekeert. Of is ook dit verschijnsel niet in het oog springend? Zijn er niettelkens „twee in één molen" of „twee op één akker," gelijk de Heerezegt, en dat toch de ééne verlaten wordt en de andere aangenomen?Twee door eenzelfde moeder gedragen, aan eenzelfde borst

gezoogd,in eenzelfde gezin opgevoed, in eenzelfde wereld verkeerend, en tochin den één vijandschap tegen datzelfde geloof, dat voor den ander alzijn lust en zijn liefde is. Doch zelfs daar blijft het niet bij. Van dietwee is vaak hij die onbekeerd sterft, iemand van teeder gemoed,nauwgezette plichtsbetrachting, zorgzame trouw en onbesproken levens-gedrag; terwijl juist de ander maar al te dikwijls een wilde lootbleek te zijn, vallend en uitspattend en zich keerend tegen het edele.Maar immers zoo u te raden was gegeven, wie van deze beiden doorzou breken tot geloof, ge zoudt duizend tegen één voor den eerstegekozen hebben; en toch, als ge op hun einde let en tot Gods heilig-dom ingaat, blijkt het juist omgekeerd. De jongeling die zegt allegeboden onderhouden te hebben,

gaat troosteloos heen, terwijl deMaria van Magdala zalig wordt gesproken. De man, die al zijn goedaan de armen gaf, bleek ten leste niets dan een luidende schel eneen klinkend metaal te zijn, terwijl de opgewonden jongeling vanTarsen, die vele wederpartijdige dingen tegen den Christus had ge-sproken, de eerekroon van het Apostelschap ontvangt. De onbesprokenFarizeër sterft in zijn zonde, terwijl de moordenaar van het kruisnaar het Paradijs gaat. Zoo was het in Jezus dagen. Zoo zien we hetnog. Tusschen de verhoudingen vóór en de verhoudingen na debekeering is eer tegenspraak dan harmonie.



165 En werpe nu niemand tegen, dat deze raadselen alleen voor denbelijder van den Christus naar de Schriften bestaan. Dit toch warezelfbedrog. Dies welke zienswijze ge wilt, verzwak zelfs uw Christelijkkarakter tot het uiterste, ja, meen ter goeder trouw in het Modernismedie perel van kostelijke waarde gevonden te hebben, wier bezit alleenhet hart verrijkt, en immers verre van het raadsel te zien zwichten,treedt het zelfs in nog banger verhoudingen op. Op het standpuntder Schriftbelijdenis kan men het kleiner aantal van geestverwantenin eigen leeftijd dan ten minste nog verbreeden, door eeuwen verachteruit te denken en den blik te laten rusten op de wolke vangetuigen,die rondom ons is liggende. Maar op Modern standpunt!Och arm, hoe krimpt dan de kring der

geestverwanten niet in. Watweet men van die pas gevonden kostelijke perel in de Heidenwcreld,wat onder Mohammeds volgelingen, wat in de Grieksche, wat in deEoomsche kerk ? Hou weinigen zijn er niet in Amerika en betrek-keiijk hoe weinigen ook niet in de landen van Europa, die zich aande zijde van het Modernisme scharen, en onder die weinigen hoeveel kleiner nog het aantal der overtuigden en gewonncnen, diemetterdaad in consequenten zin, ook in hun bidden, ook bij hetsterfbed, ook op het graf hunner dierbaren modern zijn. En dan diegeslachten bij geslachten, die in vorige eeuwen zijn gekomen engegaan, wat hoorden, wat wisten ze, zij antieken, van wat eerst inonze eeuw gevoeld, gevonden en geliefd zou zijn! Neen, het baatniet, of men ter afwering

van deze bedenking de kostelijkheid vanzijn perel ook al verkleint, door toe te geven, dat men ook rijk enzalig kan zijn zonder haar bezit. De klacht blijft. De klacht door alleoprechte geesten, van wat school of secte, van wat beginsel of richtingook, zoo luide geklaagd: Velen zijn geroepen, maar weinigen uit-verkoren. En nooit nog is op die klacht een andere troost dan hetwoord van Jezus gevonden: Vrees niet gij klein kuddeke, want hetis des vaders welhehagen u het koninkrijk te geven. X.VU ANDSLIEFDE. Vijanden zijnde, met God verzoend. Rom. 5 : 10. Het komt er op aan, niet een leer over de uitverkiezing van onzevaderen te copiëeren, maar zelf in die diepte des levens te wortelen,waarin zij met hun eikenstammen stonden, en voor den kring onzer



166 eigen gedachten, voor de veelheid onzer eigen indrukken en ervaringen,bij de strooming die onze tijd in de geestelijke wateren blies, eenhecht fundament en vasten hoeksteen te vinden in een daad Gods,die, van Hem zelf alleen afhangend, ons fel gejaagd hart werkelijkrusten doet in Hem, voor wien het geschapen is, in Hem dip zijnzal die Hij is, de Bron van het hoogste goed, de Eenige, wiensmajesteit ons uit den stroom der voorbijgaande verschijnselen in heteeuwig blijvende, onwrikbare en waarlijk zijnde kan opheffen. Vande uitverkiezing handelen we, niet om Gomarus tegen Arminius, nietom Bogerman tegen Episcopius te verdedigen, maar om voor dezonen van het thans levend geslacht een poging te wagen, of hungeestelijke machteloosheid nog tot kracht, tot

onverwinnelijke enonterugdringbare kracht kon worden, door al de strengen van hunzielsleveu weer tot een machtigen bundel saam te binden, door een-heid van doel en richting aan het verstrooide leven te herschenken,en dien alles voortstuwenden stoot door hun wil te doen trillen, dieonze vaderen als onweerstaanbare helden deed opspringen, zoodra hunde me?sleepende gedachte van uitverkiezing door de ziel voer. Daarom, letten we op de verschijnselen van het leven, waaronderer drie vooral onze aandacht trokken: het sterksprekend verschil inzin en neiging tusschen geloovigen en ongeloovigen; het kleine cijferder eersten; en de gelijke oorsprong bij zoo radicaal verschillendeuitkomst. En die feiten, zoo beweerden wij konden niet verklaardworden dan door de verkiezing.

Thans voegen we er bij : tenzij menof de grenslijn tusschen dood en leven uitwissche, bi\' ook bekeeringmogelijk achte aan gene zijde des grafs. Denkt men bij het hooren der Apostolische verklaring: „Wij zijnovergegaan uit den dood in het leven," aan fanatisme, aan geloofs-overspanning en onjuiste keuze van beeldspraak; ontkent men datde mensch, gelijk hij thans krachtens zijn geboorte bestaat, van naturehet eeuwig leven missend, dood is in veel dieper en waarder zindan het lijk in de groeve; verwatert men de heerlijke gedachte van„wedergeboorte," „bekeering," „nieuwe schepping" en „kindschapGods" tot de gelijkvloersche verhoudingen van ontwikkeling en ver-anderingen; cijfert men dus in één woord de volstrekte onderschei-ding weg, die door de Christelijke Kerk aller

eeuwen tusschen hetzijn en niet-zijn in Christus beleden is: natuurlijk dan reppen weook niet meer van uitverkiezing en doet Darwins leer ter verklaringvan het leven nog wel zoo treffelijken dienst. En zoo ook, indien men ophoudt de beslissing voor onze eeuwigetoekomst aan deze zijde van het graf te zoeken. Bestrijdt men degedachte die, door de Gereformeerde volkstaal aan Prediker 11 : 3ontleend, „den boom liggen laat waar hij valt;" acht men zich ge-rechtigd om voor den zondaar die in zijn onbekeerlijkheid en ver-harding stierf, nog een bekeering in de eeuwigheid te hopen; trekt



167 men de eeuwigheid in dit tijdelijke der voorbereiding, om aan de• overzij des grafs niet het leven, maar nog eens de worsteling om hetleven te zoeken; verandert men het spraakgebruik en ziet men inhet sterven niet meer den eindpaal van den weg der geestelijke ver-moeienis, maar slechts een keerpunt, waarna de zelfde weg nog eensbegint; denkt men zich na den dood niet terstond een ingaan in hetVaderhuis, maar tusschen den dood en dat huis nog een schier ein-deloozen en onafzienbaren weg, die naar zijn poorte leiden zal: —neen, waarlijk dan hehoeft het geen betoog meer, dat het geloof aan Godsuitverkiezing u nooit zijn troost en zijn verkwikking zal bieden, gij,die God om zijn schepsel laat bestaan, en niet het schepsel om zijn God ! En toch, die

„zaliging aller zielen" is het geloofstuk onzer eeuwen in onze eeuw zelfs van menig uitnemenden getuige des Heercngeworden. Met de Schrift in de hand, zich een dienstknecht vanJezus Christus noemende, predikende dat zijn naam de eenig denkbareis, waardoor men kan zalig worden, heeft men ja niet zoo stellig alsde Modernen verklaard, maar dan toch gefluisterd en zachtkens, alhopend en gissend, geleeraard, dat de staat waarin men stierf nietbeslissend is en er wegen en gangen der bekeering zijn ook 11a den dood. De grond van deze huidendaagsehe profetie, die tegen de Wet enhet Getuigenis inroept, ligt in de matheid en machteloosffeid, waar-aan onze eeuw de geesten onderwierp. De dampkring is te zwoel ente lauw. Men ademt niet met diepe longen.

De pols mist vastheid enveerkracht. Loom is de beweging, onmanlijk de houding, waggelendde stand, óók van het geloofsleven in den strijd dien het met afval,ontkenning en ongeloof te bestaan heeft. Men oordeele dus een recht-vaardig oordeel. Niet ieder die als profeet van deze tegenschriftuurlijkeorakelen optrad, staat zelf bui:,en den Christus, maar zijn leer staatbuiten de waarheid die in Jezus is, althans op dit punt. Laat de tijdslechts veranderen. Kome de frissche wind slechts van de bergen omden dampkring af te koelen; brenge de ontwikkeling der tijden onsden ernst maar terug, die naar God uitdrijft en in zijn tente levendoet; ja verandere het spelend tornooi maar in den strijd zonderkwartier voor recht en waarheid, wijl men dat recht en die waarheidniet

langer vertrapt kan zien; — en ge zult het beleven, hoe die-zelfde dobberende profeten mannen van kloeken moede zullen worden,aan het heldere water uit de beek boven het levensvocht van eigenmengsel de voorkeur zullen geven, en de snijdende beslissing reedsnu, in eigen hart en leven, speurend, zelf kracht ontleenen zullenaan die hartaangrijpende en mergdoordringende waarheid, dat Godwel waarlijk een eindpaal, een eindpaal waarachter geen weg meerligt, voor het menschenkind gesteld heeft in den dood. Dit althans moet uitgesproken. Te zeggen dat men eigen inzichten vermoeden gevangen geeft in de openbaring der Schrift, en noch-tans een zaliging aller zielen te hopen, gaat niet saam.



\' il                       - 168 Wie het ééne kiest, heeft in die keuze zelve reeds het anderevoorwerp verworpen. De geliefkoosde zegswijs, dat zelfs de Schriftreeds enkele uitingen bevat, die tot zoo schoonö hoop recht schijnente geven, is zelfbedrog. Enkele zwakke aanduidingen kunnen nooitde kracht hebben ter omverwerping van wat in zeer stellige bewoor-dingen, in kracht en kernachtige taal steeds en onveranderlijk wordtuitgesproken, ja, uitgangspunt en onderstelling van alle openbaringis. Een feit zoo geheel de levensbeschouwing omkeerend, zoo in ganschandere orde van dingen ons verplaatsend, zoo alle gangbare denkbeeldover geloof en zedelijkheid voor onware inbeelding verklarend, als dezaliging aller zielen zou zijn, mag niet op zwakke aanduiding rusten,maar eischt

driedubbel vaste aanwijzing en alle ondubbelzinnigheidvolstrekt uitsluitend betoog. Wie het anders opvat moge duizendwerfde Schrift Gods openbaring noemen, toch is een standpunt het zijne,waarop men in de Schrift slechts een aanvang dier hoogere openbaringziet, die, als vrucht der wijsbegeerte, eerst in onze dagen haar hoogereschoonheid ontplooit. Van achter af te rekenen is het veiligst. Geve slechts ieder ge-meentelid, elk dienaar der Kerk en elk dienaar der wetenschap zich-zelven een beslist en stellig antwoord op de vraag: Is naar luid derSchrift de staat waarin men sterft, beslissend of niet? En al naargelang het woord is, zal ook de geloofskracht en de invloed op deGemeente zijn. Wie nern zegt, heeft daardoor met de Schrift alsSchrift gebroken, voor vastheid

zwakheid gekozen en de veer ontspan-nen die de veerkracht van zijn ernst in gestadige werking moest hou-den. Maar kan men zijns ondanks zich aan het toestemmend antwoordop die alles beslissende vraag niet onttrekken; heeft men in die bijuitnemendheid practische belijdenis voor eigen hart en huis, voor zijnlieven en dierbaren, voor ouden en jongen in de Gemeente, althanséén vast, een onwrikbaar punt gevonden, dat door God gezet is enzich om onze bedenkingen even weinig bekreunt als de rots om hetspatten der schuimende baren, zie dan slechts achteruit, van dat vastepunt terug, en ge aarzelt niet meer en dobbert niet meer, maar komten moet komen tot de belijdenis der eeuwige verkiezing. Overgang tot die belijdenis vormt het karakter der liefde, dat doorde

Heilige Schrift onder toestemming van elk menschenhart als haarhoogste uiting geteekend wordt: de vijandsliefde. De liefde is velerlei.Er is een liefhebben van wie u eerst minde, een* we?rminnen vanwie u liefde bewees. Er is ook een liefhebben van wien, al mintzijn hart u niet, *dc hand toch u ten goede was. Er is nog sterkerliefde, die uitgaat naar den man, die u niet aantrekt, met wien geniets van doen, van wien ge niets te hopen hebt. De liefde klimtnog in kracht, zoo ze u offers afvergt en door den onverschillige metkoelheid en ondank bejegend wordt. Maar toch, volmaakt wordt dieliefde eerst, dan eerst klimt ze tot haar hoogsten trap, tot een trap v



169 dien zelfs het menschenhart zich niet denken kon, als ze liefde wordtvoor den vijand, voor den man die u haat, u haat om zich tegenu te keeren, zich tegen u te keeren met de klimmende felheid vaneen in doodelijken hartstocht verstrikten en gebonden geest. Zulk eenvijand, niet maar te sparen, niet maar te dulden voor uw oog, nietmaar voor den vorm welwillend te bejegenen, maar in liefde, dieliefde is, naar hem uit te gaan, hem te zoeken, uw eigen ziel in dateerst u hatend hart over te storten en op \'t innigst en teederstgemeenschap te begeeren met wie u afstiet en verdroot, dat is een liefdewaarvan Gods engelen zelfs niet gissen konden, die slechts vloeienkon uit de Bron der eeuwige liefde, en voor onze ooren niet konworden uitgesproken dan door der

engelen en der mensehen Heere,den Zoon van God. Alleen door de openbaring dier uitnemende liefde scheidt zich hetEvangelie van al wat voor en buiten Jezus gekend was en biedt hetden grondslag voor eigen zedekunde en een eigen geloof. Voor het geloof door als hoogste uiting van den wil en het werkenGods het feit te openbaren, dat Hij ons verzoend heeft als wij nogvijanden waren. En evenzoo voor de zedekunde door den eisch: Maar Ik zeg u:hebt uw vijanden lief, zegent ze die u vervloeken, doet wel dengenendie u haten en bidt voor degenen die u geweld aandoen en u ver-volgen, opdat gij kinderen moogt zijn van uwen Vader die in dehemelen is. Weest dan gijlieden volmaakt, gelijk uw Vader in dehemelen volmaakt is. Keert men nu gelijk de Modernen

(en in den grond alle geestdie het diepe verderf onzer natuur door de zonde loochent) dezestelling om, bewerend dat in den mensch van nature geen vijandschaptegen, maar liefde voor God woont, dan is natuurlijk ?n met ditgeloof ?n met deze zedekunde gebroken. Dan toch zou onze liefdede liefde Gods overtreffen. Hij zou door ons te minnen slechts lief-hebben wie Hem liefde wijdde in \'t hart. Wij daarentegen onder dekinderen der mensehen een liefde oefenen, die tot den hoogsten trap,dien der vijandsliefde opklom. Het zou dan niet meer zijn : Opdat gij vol-maakt zijt gelijk uw Vader in de hemelen, — maar: Opdat gij in krachtvan liefdesuiting voor het minst de liefde Gods zoudt te boven gaan. Slechts schijnbaar zou hiermee de Christelijke zedekunde nog

geredzijn. Immers het geheim van de kracht der Christelijke zedekundeschuilt juist in haar wondere verbinding van de hoogste volkomen-heid met den diepsten ootmoed. Door de kracht tot minnen van denvijand te doen vloeien uit het geloof dat men zelf als vijand eerstgemind is, noopt ze den mensch ook bij die uitnemende liefdesuitinggeheel van zichzelf af te zien en in nederigen stillen zin alle eer enroem en schittering uitsluitend aan den eenig Volmaakte in liefde telaten en zich zelf te wijden aan onzen God.



170 Breekt men daarentegen, gelijk alle godsdienst van eigen maakseldoet, dien gouden draad stuk, waardoor geloof en zedelijkheid in hetEvangelie verbonden ligt, dan is de zedelijke kracht der liefde slechtstot den onzedelijken prijs van zelfverheffing en hoogmoedigen zinveil. Zelf zijn vijand minnend kan men met het volle hart geen Godmeer aanbidden, die tot die hoogste uiting der liefde nooit kwam.In zichzelf een ideaal van liefde vindend, dat in God nooit ver-werkelijkt is, heeft men ongemerkt het voorwerp zijner aanbiddingvan den troon der majesteit in de hemelen naar den troon der liefdein het eigen hart verplaatst. Want dat is nu eenmaal naar den aardvan allen godsdienst volstrekt onmogelijk. Men kan niet als zijnGod een wezen aanbidden, waarin niet het hoogste en

uitnemendstein onovertrefbare mate voor ons eigen bewustzijn ligt saamgevat. Om te kunnen zeggen, d. i. met bewustheid en waarheid in hethart te kunnen belijden: God is liefde, moet vooraf beleden, dat wijvan nature vijanden Gods waren. En wederom de verbinding dier twee: „God heeft mij lief\' en„Ik was Gode een vijand\'", welke andere oplossing duldt ze dan diede Schrift u aangeeft in de Verkiezing van een genade die vrijmachtig is. XT.VERKIEZING VAN DEN KONING. Maar gij zijt gekomen tot de algemeensvergadering en de gemeente der eerstgeboren,die in de hemelen opgeschreven zijn. Hebr. 12 : 22, 23. De uitverkiezing, die, in het natuurlijk leven afgeschaduwd endoor de verschijnselen des geestelijken ge??scht, steeds door de kerkvan Christus in haar groote

karakters beleden is, rust voor zooveelhaar beschrijving betreft, op de openbaring der Heilige Schrift. De gegevens dier openbaring dient men derhalve te kennen. Hiertoe nu is noodig, dat men de uitverkiezing niet allereerst op-vatte als een raad ter zaligheid voor enkele personen, uit wier sa&m-voeging dan voorts de Gemeente zou ontstaan; maar integendeel alsde uitverkiezing van den Christus, in Hem van de Gemeente, en eerstin die Gemeente van de eenlingen die haar levende leden zijn. Zoo wil het Calvijn als hij zegt: „Men is niet gereed, zoolang mennog aan een bijeenvoeging der geloovigen, en dies zich de uitver-korenen als een ?ossen hoop denkt, maar dan eerst als men de eenheidder Kerk vooropstelt, in welker bodem het zaad is gestrooid, waaruit



• 171 de uitverkorenen te voorschijn komen. Immers tenzij we ons met deoverige leden eens lichaams, onder Christus die het Hoofd is ver-eenigd weten, ontgaat ons de zekere hoop onzer eeuwige erfenisse."En elders: „Uit de verkiezing komt de Kerk voort, die anders, gelijkBernard van Clairvaux terecht leert, aan alle waarneming zou ont-snappen, wijl ze op wonderbare wijze eenerzijds in de diepte der uit-verkiezing en anderzijds in een onder het oordeel wegzinkende wereldverscholen is." Op den voorgrond sta daarom de uitverkiezing van den Christus.„Ziet," heet het daarvan bij Jesaia, „ziet, mijn Knecht, dien Ik onder-steun, mijnen Uitverkorene, in dcmvelken mijn ziel een welbehagenheeft." „Toen hebt Gij in een gezicht gesproken, zingt de psalmist,van uwen

Heilige, en gezegd: Ik heb hulp besteld bij een held; Ikheb eenen Uitverkorene uit het volk verhoogd!" „Gij zijt mijn getuige,zegt het Woord des Heeren tot den zoon van Amoz, en mijn knecht,dien Ik uitverkoren heh, opdat gij het weet en gelooft en verstaatdat Ik dezelve ben!" En de Joodsche spotters, die „den lijdendenKnecht Gods" aan het vloekhout sarden met hun terging, moesten,huns ondanks, aan deze uitverkiezing getuigenis geven, toen zij, naarluid van Lucas\' verhaal, riepen: „Anderen heeft Hij verlost, dat Hijzichzelven verlosse, zoo Hij is de Christus, de Uitverkorene Gods!"Welnu, de Apostelen getuigen, dat Hij dit waarlijk was en belijdenbij monde van Petrus: „Dat in Hem de Schrift vervuld is geworden:Ziet Ik leg in Zion een uitersten hoeksteen, die

uitverkoren en dier-baar is;" en evenzoo bij monde van den Apostel Mattheüs, dat inJezus van Nazareth de Jesaiaansche profetie is vervuld: „Ziet mijnKnecht, dien Ik verkoren heb, mijn beminde!" Deze belijdenis is voorts door de Apostelen in het kader desNieuwen Testaments overgebracht en op de stelligste wijs uitgesproken.„Christus," getuigt Petrus „is het onbestraffelijk en onbevlekt Lam,dewelke voor gekend is gtweest vóór de grondlegging der wereld.\'1\'\'Uitvoeriger nog bespreekt Paulus dit uitgangspunt als hij zegt: „DieHij te voren gekend heeft, die heeft Hij ook verordineerd, om denbeelde zijns Zoons gelijkvormig te worden, opdat deze zijn zou deEerstgeborene onder vele broederen;" wat natuurlijk niet van heteeuwige zoonschap Gods, maar van het

Kindschap naar de verkiezinggeldt, gelijk blijkt uit het voorafgaande: „En indien wij kinderen zijn,zoo zijn wij ook erfgenamen, erfgenamen van God en mede erfgenamenvan Christus." De namen der uitverkorenen vangen daarom in hetboek des levens aan met den Naam van het Lam: „Welker namengeschreven zijn in het boek des levens des Lams, dat geslacht is vande grondlegging der wereld." Buiten Christus is geen uitverkiezingdenkbaar, weshalve Paulus in zijn schrijven aan de Gemeente vanEfeze het feit der uitverkiezing als uitgangspunt voor zijn leer overde Kerk kiest en met klem en nadruk de verkiezing in Christus



. 172 handhaaft, als hij beleidt: „Gezegend zij de God en Vader van onzenHar Jezus Christus, die ons gezegend heeft met alle geestelijkezegeningen in den hemel in Christus; gelijk Hij ons uitverkorenheeft iit Hem, voor de grondlegging der wereld, opdat wij zoudenheilig en onberispelijk zijn voor Hem in de liefde; die ons te vorenverordineerd heeft tot aanneming tot kinderen door Jezus Christus,naar het welbehagen van zijnen wil, tot prijs der heerlijkheid zijnergenade, «aarmede Hij ons begenadigd heeft in den Geliefde." Hiermee is dus de voorstelling afgesneden, alsof de uitverkoreneneerst als eenlingen vergaderd en saam gebracht worden, om eerst daarnaChristus tot een Hoofd te ontvangen. Hij is dat reeds van de grond-legging der wereld, en zoo Hij, na gestorven en

opgewekt te zijn,„een naam boven allen naam" ontvangt, en „der Gemeente gegevenis tot een Hoofd boven alle dingen," komt in deze verheerlijking vanden bemiddelaar slechts te voorschijn hetgeen in den bloesemknop dereeuwige verkiezing reeds van voor de grondlegging der wereld school. Dit vast te houden, is noodzakelijk. Eerst zóó toch gevoelt men,hoe er voor den Drieëenigen God een rustpunt was voor zijn blik inden raad der verkiezing. Door eerst den Middelaar te verkiezen, heeftde Heere een uitgangspunt, dat zijn heilig Wezen niet afstoot, denZoon van zijn welbehagen, die ook al zinkt Hij straks in den doodweg, niettemin de „Heilige Gods" blijft. Dit mag niet losgelaten, wijl zóó eerst bij den wortel de dwalingwordt afgesneden, alsof de liefde van Christus die des

Vaders te bovenging en den Vader tot liefde heeft bewogen. Immers is de Middelaarde Uitverkorene, dan werd Hij wat Hij wierd naar Gods raad, enkan de bewegende oorzaak niet in den Middelaar, maar moet ze inden God der verkiezing worden gezocht. We mogen dit stuk der waarheid niet uit het oog verliezen, wijlde Gemeente, hiervan afgaande, de eigenlijke vleeschwording des Zoons,zijn volle mensehelijke natuur en daarmee zijn karakter als Middelaarallengs voorbij moet zien, om slechts de aanbidding van den ZoneGods over te houden. Dat ook de Christus door lijden is geheiligden door geloof gestaan heeft, schijnt ongerijmd, zoo men den naamvan Christus niet evenzeer als van elk geloovige in het boek desLevens zoekt. Men geeft, door de uitverkiezing van den

Middelaar tevergeten, de vertroosting prijs, die juist in het broederschap van denHeilige Gods ligt, en ruilt de echte liefde voor Christus, die uit zijndeelgenootschap aan onzen jammer en onzen nood ontstaat, voor deliefde van een beweeglijk gevoel uit, dat de wonden van ons hart nietheelen kan, wijl het de diepte dier wonden niet peilt. Maar bovenal dient op die uitverkiezing de nadruk gelegd, opdatde leer der uitverkiezing de Gemeente niet verderve in stee van haarte bouwen. Augustinus noch Calvijn noch één onzer groote kerkvaders heeft er



. . 173 aan gedacht, de leer van een losse verkiezing der enkelen onder deschare te brengen. Daartoe voorzagen ze te goed hoe deze onwarevoorstelling alle geloofsleven dooden, de komst des koninkrijks ver-hinderen en de samenvoeging der Gemeente verstoren zou. Daartoekenden ze de Openbaring te wel en het menschenhart te diep, omniet te voorzien, hoe deze valsche voorstelling het werk der voor-bereidende genade verbreken, verachting der genademiddelen kweekenen terzijschuiving van de ordeningen Gods in zijn Gemeente na zichzou sleepen. Ja, zoo men wil, juist die Apostolische predikers deruitverkiezing zijn het geweest, die met den ijver Gods, die in hunbeenderen als een vuur werd, de onheilige neiging bestreden hebben,om door die

onbijbelsche en onware voorstelling der uitverkiezing densectegeest te verkondigen, die ieder in een eigen hoek joeg, elk inzijn eigen kring zich af deed sluiten en meenen deed, dat de troostder uitverkiezing te genieten was, zoo men haar fundamentstuk: „deGemeente," deed splijten, of achten, als bestond het niet. De uitverkiezing is in haar gcheelen omvang één werk, één daad,en wie die eenheid uit haar verband rukt, derft haar zegen. Niemandis uitverkoren buiten verband met de overigen, en alien saam zijnals uitverkorenen ondenkbaar buiten verband met den Christus. Indie uitverkiezing zelve zijn dus alle gegevens mede gezet, die reedsvóór de geboorte en op den moederschoot en al de jaren, die aan debekeering voorafgaan, te zaam de voorbereidende

genade vormen.Hierdoor bestaat er levensverband tusschen de leden des lichaams nogeer dat verband zich in de zichtbare Kerk belichaamd heeft. Juist ditverband is de grond waarop de zichtbare Kerk staan moet, en geenvormen hoe schoon, geen reglementen hoe onberispelijk, geen kerk-bestuur hoe rechtvaardig ook, zijn machtig een levend Kerkgeheel tevormen, zoo dat levensverband, dat krachtens de uitverkiezing in devoorbereidende, roepende en heiligende genade besloten ligt, niet hetcement is van den bouw. Ziet men dit voorbij, dan zijn er slechts twee Kerken mogelijk:een Kerk gelijk de Modernen die willen, of een Kerk van louterbekeerden. Is de Kerk slechts een verzameling van individuen, onderwie het Evangelie te prediken is, neem dan ook de

Modernen, danzoo ze het zich gevallen laten, ook de Joden, Mahomedanen enHeidenen in uw kerk op, want elke afperking van het arbeidsveld,elke begrenzing van den akker, waarop ge zaaien zult, is dan ongerijmd.Of ook, is er geen voorbereidende genade, is de uitverkiezing nietaan de Gemeente gebonden, zijn de uitverkorenen, gelijk men CaU\'ijntegenvoerde en wat hij zoo kernachtig bestreed, slechts een „turbaelectorum", d. i. een los saamgeworpen hoop, snijdt dan uit uwKerk af elk van wiens bekeering gij niet ten volle overtuigd zijt,breek dan met de usantie van den kinderdoop en verketter deNovatianen en Donatisten en Labadisten niet langer, maar loof deze



174 secten, die dan, in tegenstelling met alle andere, alleen het wit derwaarheid hebben getroffen. Maar wilt ge dat niet, staat het bij u vast dat een Kerk gelijk deModernen die willen, slechts een andere naam voor de wereld, demaatschappij zelve zou zijn; en evenzoo dat een Kerk van louterbekeerden door de geschiedenis geoordeeld is en tegen de diepstegedachten zóó der Schrift, als van onze Hervormde Kerk, lijnrechtindruischt, kom dan ook met uw Kerk niet na de uitverkiezing,maar erken en belijd, dat in de uitverkiezing eerst de Christus, daarnade Gemeente, en in haar eerst de uitverkiezing der enkelen is.\' Dat hierbij met de Gemeente niet alleen de Kerk op aarde, maarook de Kerk die reeds zegepraalt, bedoeld wordt, spreekt vanzelf.Immers de nu zegepralende Kerk is

instrument van voorbereidendegenade geweest voor de Kerk die thans den strijd des Heerenstrijdt; gelijk door haar de voorbereidende genade te bedienen is aande Kerk, die tot op \'s Heeren wederkomst den naam van Christus opaarde zal belijden. Nu is het zeker denkbaar, dat de openbaring dier kerk in hetzichtbare zeer verre afwijkt van de ordinantiën Gods; eindelijk zelfskan er een oogenblik komen, dat de samenhang tusschen beide geheelverbroken wordt. In het laatste geval is uitgaan uit de tot eenBabel geworden Kerk plicht, niet om een nieuwe Kerk te stichten(want de Kerk is slechts eenmaal gesticht) maar om de ware Kerkuit de gestorvene uit te dragen en tot nieuwe levensopenbaring tebrengen. l) Dat deden onze vaderen in de dagen der Hervorming enkon ook voor

ons weer plicht worden, zoodra het ons klaarlijk getoondwordt, dat elk verband tusschen de Kerk naar de uitverkiezing enónze zichtbare Kerk volstrekt heeft opgehouden. Dat wie meent, dathet daartoe reeds kwam, uittrad, is natuurlijk. Dat de meesten nogaarzelen dit oordeel uit te spreken, kan in gebrek aan geloofsmoed,kan in onverschilligheid tegenover elke Kerk, maar kan ook in dengeestesblik op de bestaande Kerk zijn oorsprong hebben. Deze toe-standen, hoe uiteenloopend ook, zijn verklaarbaar. Maar wat nietgeduld mag worden is tweeërlei: Vooreerst, dat men, uit de zichtbareKerk tredende, er de Kerk zelve niet uitdraagt en tot nieuwe levens-openbaring brengt, d. w. z. zonder Kerk blijft voortleven. En tentweede, dat men in de zichtbare kerk blijvende, voortleeft als

bestondze niet, zich in een conventikel terugtrekt en, op zich zei ven zich.houdende, dan nog beweren durft „de leer der vaderen zuiverderdan anderen te belijden", Calvinist in echten zin te zijn. Calvijn zou in die zich noemende Calvinisten de sectarissen vanzijn eigen tijd herkend en tegen hen gestreden hebben met zijn reus- !) Hieruit blükt, hoe weinig theologisch men oordeelt, door ons geluk onlangsin de Stemmen geschiedde, een Congregationalistisch kerkbegrip toe te dichten.



175 achtige, met zijn. verpletterende leer van „de Kerk naar den WóordeGods," die niet mocht ontbreken, zou zijn leer van de uitverkiezingleven en waarheid zijn. XII.VERKIEZING VAN HET VOLK. Welgelukzalig is het volk wiens God deHeere is; het volk dat Hij zich ten erveverkoren heeft                   Psalm 33 : 12. Een Gemeente, in enkele geloovigen gedeeld een Lichaam, waarinde leden onderscheiden zijn, heeft de Heere zich uitverkoren; nietomgekeerd enkele personen, door wier samenvoeging eerst de Gemeente,het Lichaam, zou ontstaan. Dit blijkt ten duidelijkste, zoo men letop de verkiezing der engelen en de verkiezing van Israël. Van een verkiezing der engelen spreekt Paulus in 1 Timotheüs5 : 21, als hij zegt: „Ik betuig voor God en den Heere

JezusChristus en de uitverkoren engelen." Dat hiermee niet een verschilin graad van heiligheid of rangorde bedoeld is, toont de saamvoeging.Immers de betuiging voor God en Christus en zijn engelen verwijstnaar het oordeel, dat in tegenwoordigheid der engelen zal plaatshebben. Leert nu Jezus, dat Hij ten oordeel verschijnen zal, niet metenkele soorten van engelen, maar „met zijne heilige engelen" zonderbeperking of onderscheid; en zien we evenzoo uit Openbaringen12 : 7—9, dat de tegenstelling tusschen de engelen van Michaël,d. i. de goede, en de engelen van den Draak, d. i. de kwade, alleengelen sa&m omvat, dan lijdt het geen tegenspraak, dat Paulus inde aangehaalde plaats niet enkele soorten maar alle goede en heiligeengelen saam als uitverkoren

engelen bestempelt, en derhalve hunheiligen staat, het feit dat ze staande bleven en niet afvielen, afleidtuit de verkiezing Gods, die evenzeer in het rijk der engelen als inhet rijk der menschen te belijden is. Zoo leerden dan ook onzevaderen, met name Zanchius, Gomarus en Trigland. Toch behooren deze engelen niet tot het Lichaam van Christus,ze staan niet op gelijken voet, maar in rang beneden de uitverkorenenuit de menschen, bedienen hun de zaligheid, zullen door hen geoor-deeld worden en zijn uitgesloten van die innige levensverbintenismet den Middelaar, die het Lichaam, de Gemeente, met Hem, haarHoofd vereenigt. Deze onderscheiding nu tusschen de uitverkoren engelen en uitver-



176 koren menschen is volkomen verklaarbaar, zoo men met de Schrifteerst de verkiezing der Gemeente en in haar van de enkele geloociyenstelt. Immers Christus, onze Middelaar, heeft niet de natuur derengelen aangenomen, maar het zaad Abrahams. De gemeente is nietdoor Schepping maar door Herschepping uit dood en zonde ontstaan.Niet de God, „die de dingen, die niet zijn roept alsof ze waren,"maar de Herschepper, „die de dooden levend maakt," is in de glorieder Gemeente te verheerlijken. Leert nu de Schrift, dat de uitverkie-zing der engelen niet is een herstelling der gevallen engelen tot eenhooger staat van heerlijkheid, dan ze vroeger innamen, maar eenstaande houden van de nief gevallenen in hun oorspronkelijken toe-stand, zoodat ze hun beginsel bewaard

hebben: dan kan er natuurlijkvan een toebehooren dezer engelen tot de gemeente geen sprakezijn; dan kunnen ze niet medetellen onder de uitverkorenen inChristus, dien ze wel als hun Hecre aanbidden, maar met wiensverzoening in zijn bloed ze geen gemeenschap hebben; dan is er inhet Lichaam van Christus voor de heilige engelen rangorde noch plaats. Ging men daarentegen uit van de voorstelling, dat de uitverkiezingder enkelen vóór de grondlegging der wereld niet in hun eenheidals gemeente, niet in hun bijeenhooren als Lichaam had plaats ge-grepen, maar zóó, dat eerst in den loop der tijden, na hun roepingen wedergeboorte, door het bijeentreden dezer enkelen een gemeenteontstaan, allengs een Lichaam gevormd en een band met den Christusaangelegd was: dan

zou er oorzaak noch reden zijn waarom ook deuitverkoren engelen niet in de zegepralende Kerk werden opgenomenen, zij het ook langs anderen weg dan wij, allengs tot gelijke be-trekking, als waarin wij tot het Lam geraakten. Niet als Middelaarin algemeen en zin tusschen God en het schepsel, maar uitsluitendals Middelaar Gods en der menschen is de Christus te eeren. Wieanders oordeelt, werpt geheel de innerlijke oeconomie der Schriftomver. In de tweede plaats verwezen we naar de uitverkiezing van Israëlals mik, waarover men niet te spoedig heenglijde. Immers niets isgewoner dan hen, die in de Schriftleer van de uitverkiezing óók doorenkele personen zich nog niet kunnen gevangen geven, zich juist opdie verkiezing van Israël als volk te hooren beroepen. Ze

meenentoch aan deze volks verkiezing, die het verloren gaan der enkeleIsraëlieten volstrekt niet uitsloot, een bewijs voor hun geliefkoosdestelüug te kunnen ontleenen, dat wel de schare der belijders, de ver-zameling der Christenen, de vergadering der Gemeente, is verkoren,maar zonder dat hiermee ook voor de zaligheid der enkele personenen Gemeenteleden iets is bepaald. Deze voorstelling nu is tegenover de gangbare en hoogst verkeerdedenkbeelden over de uitverkiezing die het Lichaam van Christus eerstallengs door de bijeenverzameling der wedergeborenen doen ontstaan,



177 ten deele ongetwijfeld in haar recht. Wie de waarheid van het stukder uitverkiezing wil kennen, gaat tot de Schrift. Vindt men nu inde boeken zoowel des Ouden als des Nieuwen Verbonds van ver-kiezing en uitverkiezing op verreweg de meeste plaatsen over de uit-verkiezing van een volk, en betrekkelijk zeldzaam van een verkiezingder enkele, personen gesproken, dan is het volkomen natuurlijk, datmen juist door eerbied voor Gods heilig Woord bewogen wordt tus-schen die beide verkiezingen verband te zoeken en zich dies nietvinden kan in een voorstelling, die het grooter deel der Openbarin-gen over dit diep geheimnis ongebruikt laat en ter zijde schuift. Datinnerlijke tegenstand tegen het volstrekt vrijmachtige van Gods genadeer dan licht toe verleidt, om ter

wille van de Wvtt-sverkiezing de uit-verkiezing der enkele personen in de schaduw te stellen, zoo niet teloochenen, spreekt vanzelf. Toch is met een beroep op Gods vrijmachtige genade deze tegen-stand niet te breken. Eerst moet men tot volkomen onderworpenheidaan het Woord Gods zijn gekomen en dus elk deel der Schriftopen-baring tot zijn recht doen komen, zal men de geboorteweeën derzuivere Godskennis bij anderen verlichten en verhaasten kunnen. Dit nu geschiedt ten opzichte der verkiezing eerst dan, als menin Israëls volksverkiezing de afschaduwing van de verkiezing dergemeente leert zien en de verkiezing der enkele personen, zondervoorafgaande verkiezing van het Lichaam van Christus ondenkbaarkeurt. Gelijk Adam er eerst is en in hem het

menschelijk geslacht,en uit dit geslacht de enkele personen voortkomen; gelijk Abrahamer eerst is, en in zijn lendenen Israël als volk besloten ligt, en uitdit volk de enkele zonen Israëls voortkomen; zoo ook is in de uit-verkiezing eerst de Christus, en in Hem de Gemeente, en zijn eerstin die Gemeente de enkele geloovigen. Er wordt in het Oude Verbond ?n van een verkiezing Israëls uitde volken, ?n van een verkiezing in Israël gesproken. Israël zelf als volk is uitverkoren. Daarvan heet het: „Gij kin-deren Jakobs, zijne uitverkorenen!" „Om .Takob, mijns knechts wil,en Israël, mijn uitverkorene, ja, Ik riep u bij uwen naam, Ik noemdeu toe, hoewel gij Mij niet kendet I" „Want de Heere heeft zich Jacobverkoren, Israël tot zijn eigendom." „Vrees niet, o Jacob mijn knechten gij

Jeschurun, dien Ik uitverkoren heb." „De God dezes volksheeft onze vaderen en het volk verhoogd." „Koningen zullen het zienen opstaan, ook vorsten en zij zullen zich voor u buigen, om desHeeren wil, die getrouw is, om den Heilige Israëls, die u verkorenheeft." „Want gij zijt een heilig volk; u heeft de Heere uw Godverkoren, dat gij Hem tot een volk des eigendoms zoudt zijn, uitalle volken die op den aardbodem zijn." Maar behalve deze verkiezing van het volk is er een verkiezing inhet volk. „Doch Hij verwierp de tent van Jozef en den stam van 12



Ef?a?m verkoos Hij met, maar Hij verkoos den stam van Juda, denBerg Zion, dien Hij liefhad en Hij verkoor zijnen knecht David enriep hem van achter de schaapskooien." De Heere, uw God, heefthein (Levi) uit al uwe stammen verkoren, dat hij sta om te dienenin den naam des Heeren." „Voor het aangezicht des Heeren die mijverkoren heeft voor uwen vader en voor uw gansche huis, mij aan-stellende tot een voorganger over het volk des Heeren." Er is dusniet slechts een verkiezing van het volk, om voorts door elke eigendaad te laten beslissen, wie uit den dienst des Heeren zal komen,maar ook dit te voorschijn treden der enkele stammen en personenwordt uitdrukkelijk als een uitvloeisel beschouwd van een uitverkie-zing, die schiftend, en onderscheidend op de enkelen in

Israël werkte. Uitverkiezing is de grondslag en het uitgangspunt van al Godsheerlijk werk in het Oude Verbond. Abraham wordt uitverkoren,niet wijl hij gelooft, maar opdat hij krachtens zijn verkiezing totgeloof zou komen. Er wordt niet één volk uit de overige volken af-gezonderd, maar krachtens de uitverkiezing een eigen, .afgezonderdvolk uit Abraham verwekt. Ismaël wordt verworpen, Isaak verkozen.Van Ezau en Jacob wordt aan Kebekka, reeds eer ze geboren zijn,de verwerping des eersten en de uitverkiezing des anderen geprofe-teerd. Onder Jacobs zonen valt Juda in zonde met Thamar, en tochis hij patriarch van den uitverkoren Koningsstam. Levi heeft zich inniets onder Jacobs twaalftul onderscheiden, en toch treedt Levi krach-tens de verkiezing Gods aan het altaar.

Jesses huis is een der kleinstein Juda\'s stam, David de minst geachte onder Isa?\'s zonen, en tochwordt David, krachtens de verkiezing des Heeren, stichter van IsraëlsKoningstam, en stamvader van den Messias. Zion wordt door Israëlvergeten en in handen van den Kanaaniet gelaten, en toch is Moriahsbergtop de plaats der heiligheid, die den tempel dragen zal, wijlGod zelf dezen bergkruin verkoor. Serubbabel stamt af uit de zijlinie,en toch is hij de held die aan Israëls hoofd treedt. Maria was eenvergetene onder Juda\'s maagdenrij, en toch „haar nederheid" wordtaangezien, wijl ze in de verkiezing des Heeren „begenadigd" was. Toch is deze verkiezing van en in Israël op zich zelve geen eeuwigeuitverkiezing ter zaligheid, maar verkiezing tot dienst in het Open-baringsleven,

ambtelijke verkiezing zoo men wil in het KoninkrijkGods, die zeer zeker de verkiezing tot zaligheid in zich kan sluiten,maar die allerminst noodzakelijk onderstelt. Ook Cores was uitver-koren, niet tot zaligheid, maar tot dienst. Hierop wijzen de profeten, met name Jesaia, zoo dikwijls ze het„heilig zaad" van de volksmassa onderscheiden, „de Israëlieten inhun voorstelling afzonderen, en in Jakob „dien de Heere verkozenheeft en Israël dien Hij riep," niet zoozeer de geheele menigte desvolks toespreken, maar uitsluitend „de geestelijke zonen" Abrahams,en ook hen nog slechts als afschaduwing van den waren „Knecht



179 Gods," den „Heilige Israëls," dien. ze van verre begroeten in den Messias. Voeg men hierbij, dat Paulus, zich aan deze profetische voor-stelling aansluitend, scherp de lijn der onderscheiding doortrekt tusschen„het Israël naar den geest" en „het Israël naar het vleesch", dan ishet onweersprekelijk, dat ?n Israël als volk ?n de stammen van Judaen Levi ?n David en Serubbabel dienst hebben gedaan als vooraf-schaduwing en voorbereiding van die veel dieper gaande verkiezingter zaligheid, die in Christus in de Gemeente en in de enkele ge-loovigen, reeds vóór Israëls optreden werkte, door Israëls volksstaatheengaat, en, eerst na zijn voltooiing en uiteenspatting, in de stichtingvan de Gemeente des Nieuwen verbonds aan het licht is getreden. Dit leidt tot de

dubbele slotsom: Dat niemand recht heeft, om de t\'oZA.\'sverkiezing der Gemeente tenkoste van de verkiezing der enkele personen te leeraren. Maar ook, dat niemand een vorming van de Gemeente en hetLichaam van Christus zich mag voorstellen, die eerst door de toe-brenging der enkele uitverkorenen zou ontstaan. Het eerste kan niet geduld, wijl de verkiezing tot dienst in hetOpenbaringswerk niet op één lijn mag worden gesteld met de ver-kiezing tot zaligheid. Maar evenmin het andere, wijl de Heere zijn Openbaring in deschaduw des Ouden Verbonds niet gaf, opdat we in de dagen desNieuwen Verbonds, met terzijstelling dier Openbaring, op eigen inzichten voorstelling zouden afgaan, maar juist opdat we, eigen inzicht enoordeel wantrouwend, in die

schaduw de lijnen zouden opmerken,die Hij zelf voor zijn Koninkrijk trok. Toont derhalve het bestek der verkiezing dat in de schaduw desOuden Verbonds voor ons ligt, dat er verkiezing is in drie geledingen:van het Hoofd, in het Hoofd van het Lichaam, en eerst in hetLichaam van de enkele Leden, dan hebben we niet meer te raden,dan gehoeven we niet meer te gissen, maar weten dat het alzoo metde uitverkiezing tot zaligheid staat. XIII.VERKIEZING VAN DE ENKELE GELOOVIGEN. Die geschreven zijn in het boek des levens. Openb. 21 : 27. Vooral met het oog op de verkiezing der enkele personen dientmet nadruk het waarschuwend woord herinnerd: „De erkenning dezer



180 waarheid ga nooit voorop, maar voh/c steeds de bekeering des harten."Het „hart" der belijdenis hebben de vaderen ze genoemd. Dit blijveze, en worde door niemand misvormd tot de hand, waarbij men debelijdenis aanvat. Zóó als ze in Gods woord ligt uitgesproken, zooblijve die verkiezing ook voor ons leven, of ons zou de schuld treffen,als ze door onware vooropstelling aan smaad werd bloot gegeven entot een aanleiding werd voor den spot" Nooit gelde de onbekendefactor der uitverkiezing als richtsnoer voor de prediking, waartegenAugustinus reeds waarschuwde: „Wijl het ons onbekend is, wie tothet getal der uitverkorenen behoort, wie niet, moet in ons woord dietoon heersenen, dat wij allen tot de zaligheid wenschen te brengen.Dit zal maken, dat wij een iegelijk, dien

de Heere op onzen wegplaatst, in een kind des vredes trachten om te zetten, en dat feitelijkonze vrede alleen op hen blijft, die erfgenamen der belofte zijn."Waaraan nog dit ernstig woord des vermaans van den grooten Calvijnzij toegevoegd: „Zoo iemand de schare aldus toesprak: Dat ge nietgelooft, komt daar vandaan, dat God u voor het verderf bestemdheeft, — zou niet slechts traagheid gevoed, maar boosheid gekweektworden. En zoo iemand deze stelling ook op de toekomst uitbreidde:Gij zult niet gelooven, wijl ge verworpen zijt, — zou er een ver-vloeking, geen Evangelieprediking gehoord worden." Toch bezondigt zich, wie ter vermijding van dit gevaar, de heer-lijke openbaring Gods over de uitverkiezing, verzwijgt. Daarin juiststak de zonde der Eemonstrantcn, die op hun

Synode in 1612 teUtrecht gehouden, voorschreven, dat men wel de uitverkiezing, alsgevolg van Gods voorwetenschap te gelooven had, maar er op denpredikstoel van had te zwijgen. Een beweren, door Augustinus reedsmet klem weerlegd, toen hij schreef: „Zoo de heilige schrijvers vande Schrift en de kerkdienaars die na de Apostelen zijn opgestaan,blijkbaar beiden deden: ?n de uitverkiezing prediken ?n hun ge-meenten onder de tucht des vromen levens houden, — hoe zullen wedan vrede hebben met hen, die willen dat het stuk der uitverkiezingvoor het volk verzwegen worde? Neen, het moet gepredikt worden,opdat hij die ooren heeft om te hooren het vatte. Evenals de vruchtder vroomheid te prediken is, opdat de Heere naar eisch van zijnWoord geëerd worde, zoo is ook

de praedestinatie te prediken, opdatwie het geestelijk gehoor ontving, over het werk van Gods genade,in God, niet in zichzelve roeme." Aan dien stelregel houden we ons, óók tegenover hen, die wel eenverkiezing der Gemeente leeren, maar geen verkiezing der enkelepersonen aanvaarden durven. Eerst blijke wat de Heilige Schrift dienaangaande leert.Jezus zegt, Luk. 10 : 20: „Verblijdt u daarin, niet dat de geestenu onderworpen zijn, maar verblijdt u veelmeer daarin, dat uwe namengeschreven zijn in de hemelen."



, 181 De Apostel bezigt dezelfde uitdrukking in RL 4 : 3: „Die metmij gestreden hebben in het Evangelie en de andere mijn mede-arbeiders, welker namen geschreven zijn in het boek des levens." Bij den profeet Daniël lezen we in gelijken zin, hoofdstuk 12 : 1:„En te dier tijd zal Michaël opstaan, die groote vorst, die voor dekinderen uws volks staaf en al uw volk verlost worden, al wie ge-vonden wordt geschreven te zijn in het bosk, en velen van hen, diein het stof der aarde slapen, zullen ontwaken, dezen ten eeuwigenleven en genen tot versmaadheden en afgrijzen." Zoo ook .Tesaia in het vierde hoofdstuk zijner Godsspraken hetderde vers: „De overgelatene in Jeruzalem zal heilig geheeten worden,een iegelijk die geschreven is ten leven, te Jeruzalem."

Dienovereenkomstig geeft Jezus aan den diseipel van 1\'atmos lastom de Gemeente van Sardis aan te zeggen: „Die overwint, die zalbekleed worden met witte kleederen, en Ik zal zijn naam geenszinsuitdoen uit het boek des levens, en Ik zal zijnen naam belijden voormijnen Vader en voor zijne engelen;" lezen we in Openb. 13 : 8:Het beest zal aangebeden worden door allen „wier namen niet ge-schreven zijn in het boek des levens van de grondlegging der wereld;"worden in Openb. 20 : 12 de boeken der geduchtenisse van\'s menschendaden scherpelijk onderscheiden van „een ander boek dat het boek deslevens is;" en komen in het nieuwe Jeruzalem, naar luid van hoofd-stuk 21 : 27 alleen zij, „die geschreven zijn in het boek des Levensdes Lams." Dat de

uitdrukking van „een boek voor Gods troon liggend," eenfiguurlijke benaming is, een woord aan de menschelijke huishoudingontleend, om een diepe verborgenheid uit het heilige leven desKoniukrijks duidelijk te maken, behoeft geenc herinnering. Er isdaarom van vier boeken sprake. Van een boek der „Voorzienigheid\'\'\'waarin \'s menschen levenslot bepaald is, b. v. Psalm 139 : 16: „Aldeze dingen waren in uw boek geschreven, de dagen als zij geformeerdworden zouden, toen nog geen van die was." Van een boek derConsciëntie, b. v. Openb. 20 : 12: „En de dooden werden geoordeelduit hetgeen in de boeken geschreven was, naar hunne werken." Vaneen boek des Verbonds, waartoe ook de bloot uitwendige bondge-nooten behooren, b. v. Ps. 17 : (>: „De Heere

zal hen rekenen inhet opschrijven der volken, zeggende: Deze is aldaar geboren." Eneindelijk van een boek des Levens, b. v. in Mozes\' smeeking voorIsraël, Ex. 32 : 32; „Doch zoo niet, zoo delg mij nu uit uw boek,hetwelk Gij geschreven hebt;" een overspannen en uiteraard on-mogelijke bede, naar de lippen gedrongen door dezelfde zielssmart,die 1\'aulus betuigen deed, Hom, 3:3: „Want ik zou zelf welwenschen verbannen te zijn van Christus, voor mijne broederen, diemijne maagschap zijn naar het vleesch." Men zou hieraan nog kunnentoevoegen het boek der Eindgerichten,. meest bekend als het „boek



182 met de zeven zegelen," waarvan geschreven staat, dat „alleen hetLam waardig geacht is het boek te openen en zijn zegelen te ont-sluiten." Van een „boek" wordt in deze verschillende beteekenissen ge-sproken, om daarmee de vastheid en onwankelbaarheid van de kennisseen voorkennisse Gods uit te drukken. Wat wij niet willen vergeten,schrijven we op. Wat we alleen uit ons geheugen weten, kan falen;*wat zwart op wit staat blijft. Het deel onzer kennis dat op mondelingeoverlevering steunt, ondergaat telkens verandering; wat in steen ge-grift of op het blad geschreven werd, blijft wat het was. Door vaneen „boek voor Gods troon" te spreken, bedoelt de Schrift derhalve,dat de kennisse Gods niet een onzekere, wisselbare en zwevende,maar vast, onveranderlijk en

onfeilbaar is. Openbaart ons nu de Schrift, nvt dat er in dat boek een voor-waarde staat opgcteekend, maar wel dat er namen in dat boek desLevens geschreven staan, dan is hiermee alle twijfel weggenomen overde verkiezing der enkele personen, lleeds „eer die dingen er waren,"„van voor de grondlegging der wereld," waren dus in de eeuwige gedach-tenisse Gods die hoogheilige namen, waarvan de Heere tot .Tohanneszegt: „Hem die overwint, Ik zal hem geven een witten keursteen,en op dien keursteen een nieuwen naam, dien niemand kent dan deHeere en die hem ontvangt." Daarmee in overeenstemming wordt ons gewezen op het vastefundament Gods dat staat, hebbende dezen zegel: De Heere kent dezijnen, en, een iegelijk die den naam des Heeren aanroept, sta

afvan ongerechtigheid." (2 Tim. 2 : 19). Even stellig zegt 1\'aulus:„Die, d. i. de personen, die Hij te voren gekend heeft, die heeftHij ook te voren verordineerd, en die Hij verordineerd heeft, dezeheeft Hij geroepen, en die Hij geroepen heeft, deze heeft Hij ookgerechtvaardigd, en die Hij gerechtvaardigd heeft, deze heeft Hij ookverheerlijkt," waar de apostel blijkbaar de eeuwige voorkennis opdezelfde personen doet slaan, die van achteren blijken zullen voor-werpen der rechtvaardigmaking en verheerlijking te zijn geweest.In geheel denzelfden zin getuigt Jezus zijn discipelen, Joh. 13 : 18:„Ik zeg dit niet van u allen, Ik weet welke Ik uitverkoren heb."Of wil men het sterkste, maar dan ook alles afdoende bewijs, mendenke dan aan Ezau en Jacob, van wier praedestinatie de

Apostelletterlijk schrijft: „Want als de kinderen noy niet gebaren waren nochiets goeds of kwaads gedaan hadden, opdat het voornemen Gods, \'datnaar de verkiezing is, vast hleve, niet uit de werken, maar uit denroepende, zoo werd tot Eebekka gezegd: „De meerdere zal den min-dere dienen," Rom. 9 : 11, 12. Voegt men hierbij het woord desHeeren tot den profeet: „Eer Ik u in uws moeders buik formeerdeheb Ik u gekend!" en dat andere: „Ik heb u liefgehad met eeneeeuwige liefde," dan zal wel niemand tegenspreken, dat, moet en



kan alleen de Schrift over deze verborgenheid beslissen, de verkiezingder enkele personen, niet minder vast staat dan van den Christus ende Gemeente in haar geheel. Slechts ten overvloede zij nog aan het opmerkelijk feit herinnerd,dat in den ontwikkelingsgang der Openbaring de eerste aanwijzingender uitverkiezing met Abraham beginnen, dus met een enkel persoon,en dat eerst, nadat hij krachtens de verkiezing stamvader van Israëlen vader der geloovigen geworden is, de lichtstralen zich vermeer-deren, die het Gode behaagd heeft, op dit goddelijk geheimnis tedoen vallen.             « Met dit stellig gemgenis der Schrift stemt de eisch van het wezenGods overeen. Gode zijn al zijne \'werken van eeuwigheid bekend"zegt Jacobus op de .Teruzalemsche Synode

(Hand. 15 : 18), en druktdaarmee een eigenschap des Heeren uit, die voor elk vroom gemoed,onmiddellijk met den naam des Hoeren zelven gegeven is. Een God,die in onzekerheid over zijne schepping verkeerde, zou voor onsdiepst bewustzijn ophouden God te zijn. De heilige rust, die bij deaanbidding des Allerhoogsten in de ziel daalt.zou voor immer wijken,zoo ons geloof aan dat vaste, zekere en onwankelbare in de kennisseen voorkennisse Gods ontviel. Doch ook bepaaldelijk het denkbeeld van „uitverkiezing" zou methet prijsgeven van dit persoonlijke verkiezen der enkelen tot een on-houdbaar woordenspel worden verlaagd. „Kiezen" onderstelt schiften.Zoo men, gesteld dat er twaalf peerlen voor ons liggen, geheel hettwaalftal neemt, is er van keuze geen

sprake, heeft er geen keuzeplaats. Een keuze onderstelt juist, dat niet alle genomen worden,maar dat het ééne wel, het andere niet gekozen worde. Gaat het nuniet aan, die eenvoudige grondbeteekenis van het woord kiezen wegte denken, zoo dikwijls in de Schrift van verkiezing of „uitverkiezing"gesproken wordt, dan wordt men reeds hierdoor tot onderscheiding,óók tusschen de personen gedrongen. Even weinig baat de uitvlucht van enkele nieuwere onder deDuitsche godgeleerden, die onder uitverkiezing de verkiezing tot eenbijzonderen, hoogeren trap van zaligheid verstaan, waarbij de gewonezaligheid dan aller deel zou blijven. Hiermee immers wordt geheelde Openbaring der Schrift weersproken, die ondubbelzinnig en inwoorden voor geen tweeërlei uitlegging

vatbaar, steeds en onveran-derlijk, juist van uitverkiezing tot zaligheid in een zin spreekt, waar-door elk denkbeeld van een zaligheid, die niet in de uitverkiezingsteunen zou, is buitengesloten. Uitverkiezing onderstelt dat God kiest, niet de mensch. Er is inonze kerken verkiezing van den prediker, dien men hooren wil, maarwie zal dat ooit in den zin verstaan alsof de prediker zijn hoordersen niet de hoorders den prediker kozen. Toch waant men dat dezein het oog springende begripsverwarring tegenover den Heere onzen



184 God kan worden gewaagd. Dat er uitverkiezing is stemt men toe;dat niet allen zalig worden, ontkent men niet; maar als men nuverder aandringt en vraagt, aan wien de beslissing staat, durft menniet te zeggen, dat God beslist, maar laat de beslissing aan den vrijenwil des menschen. Alsof dan niet de mensch in stede van God zoukiezen; alsof dan niet de „verkiezing" van God op den mensch zouworden overgedragen, en al wat in de Schrift van de eeuwige uit-verkiezing geschreven staat, op dat standpunt, in dier voege te wijzigenware, dat de mensch in -plaats van God Almachtig onderwerp derverkiezende handeling werd. „Gij hebt Mij niet uitverkoren, maar Ikheb u uitverkoren!" keere men dan in zijn tegendeel om. Dat eindelijk ook de uitvlucht, om Gods voorkennisse ia

eenvoorwetenschap, een vooruitzien van de dingen die gebeuren zullen,om te zetten, zichzelf weerlegt, is voor elk man van ernstigen zinduidelijk. Immers een voorwetenschap Gods, die slechts in het onbe-paalde rust, dat in iedere stad, op zeker tijdstip een zeker\' aantalpersonen een keuze doen konden, is in God ondenkbaar. De kennissedie we in God onderstellen, moet een volmaakte, stellige, onfeilbarezijn. Maar was het nu Gode van eeuwigheid bekend, wie in de plaatsonzer woning Hein op dit tijdstip onzes levens als hun God en Vaderverkiezen zouden, dan volgt hieruit ook, dat het alzoo moest geschie-den, en dan nu ja niet de voorverordineering, maar dan toch devoorwetenschap des Ileeren de toebrenging tot zijn Koninkrijk be-heerscht. Men wint dus met deze

uitvlucht niets. De gebondenheid aan GodsWezen wordt er allerminst me? ontkomen. Slechts lijdt men de schade,dat men in stee van een God, wiens wil en wet en werk één krachtigen bezield geheel vormt, een God aanbidt, die vooruitgluurt in detoekomst, om de bepaling van den gang der schepping aan zijneschepselen te vragen. XIV.DE VOORBEREIDENDE GENADE. De Heere was aan dezo plaats en ik hebhet niet geweten.                     Gen. 28 : 16. De Voorzienigheid en de Raad Gods zijn wel twee, maar hangentoch op het innigst saam. Beider plan en bestek is eeuwig, onver-anderlijk, rustende in Gods eigen wezen, en door den eisch van zijnhoogheerlijk, onbegrijpelijk en onnaspeurlijk Wezen bepaald. Zóóechter dat de Kaad Gods de geestelijke kern des Koninkrijks

bedoelt,terwijl de Voorzienigheid het uitwendige, het tastelijke regelt, waarin



*e :\'•: 185 dat geestelijke zich beweegt. Op onszelven toegepast, doorziet elk, datde zorg voor ons lichaam, wat we eten en waarmee we ons kleedenzullen, betrekking heeft op de Voorzienigheid, en daarentegen onzeroeping, onze rechtvaardigmaking en aanneming tot het kindschapuitvloeisel is van Gods Raad. Toch betreedt men den verkeerden weg, zoo men deze onderscheidingten einde toe vol zoekt te houden. Gelijk lichaam en ziel, zoo staanook Voorzienigheid en Eaad Gods met elkaar in het innigst verband.Het zichtbare heeft invloed op het onzichtbare, en omgekeerd wordthet geestelijke in ons tot een macht over het vleesch. De Gerefor-meerde Kerk heeft diens volgens de Voorzienigheid Gods in onaf-scheidelijk verband met de zaligheid gebracht, door

slechts één. voor-werp van Gods bijzonderste Voorzienigheid te onderscheiden: dealgemeene, die heel het samenstel der geschapen dingen in standhoudt, en een bijzondere, die de veeren van dit ontzagwekkendraderwerk ter wille van zijn uitverkorenen in een richting drijft, diehun ten goede en tot hun zaligheid meewerkt. Dit is van beslissenden invloed op het middel, waardoor een zieluit den dood overgezet wordt in het leven. Niet alsof de daad zelveder wedergeboorte als een langzaam proces ware op te vatten, waar-door van lieverlee het leven allengs ontstond, waar eerst de doodheerschte. Immers de tegenstelling tusschen Leven en Dood is volstrekt.Ook de eerste kiem van leven is leven. Een tusschenbegrip ttis-schen dood en leven is er niet. Ook al

ontvonkte de levensgloed inons nog slechts een eerste sprank, dan dragen we toch in ons dateeuwig lieht dat geen macht van hel of sathan meer kan uitblusschen.En evenzoo, ontbreekt ons die eerste ontvonking nog, wat schijnbaaruitnemends er dan ook in ons gevonden worde, dan\'heerscht in onsnog de dood. Een overgang van dood naar leven is er zoomin alsvan het nog niet geschapene naar de schepping. Ook de herscheppingis in haar diepste kern ééne eeuwige en toch in een enkel momentvolbrachte daad Gods, die niet uit wat in den mensch was, noch uitzijn omgeving, noch uit de voorbereidende genade verklaard mag nochkan worden, maar haar eenige verklaring vindt in de bovennatuurlijkewerking van de almacht der Genade op ons hart. Die hier iets

opafdingt komt de eere van zijn Schepper te na. Dit denkbeeld, zij hetdan ook in strakke eenzijdigheid, met kracht in het Christelijk bé-wustzijn levendig te houden, is, in onzen gedeelden en beklaaglijkentoestand, de eere en de kracht van het Methodisme. Toch laat de Schrift het bij deze afgebrokene, zielkundig onvolledigeverklaring van de wedergeboorte niet. Ze geeft meer. Ze openbaartons, dat „het geloof uit het gehoor is en het gehoor uit de predikingvan het Woord Gods" of, ia anderen vorm, „dat we wedergeborenzijn uit levend en onvergankelijk zaad door het levende en eeuwigblijvende Woord Gods", hetwelk de Heidelbergsche Catechismus kern-



186 achtig saam vat in de betuiging, dat het geloof ook is „een vastvertrouwen, hetwelk de Heilige Geest door het Evangelie in mijnhart werkt." Geloof, dat door den Heiligen Geest buiten het Woord om zougewerkt zijn, is derhalve voor de openbaring der Schrift ondenkbaar.Slechts houde men hierbij in het oog, dat dit Woord Gods langszeer verschillende wegen tot ons kan komen. Het kan ons bereiken doorde prediking des Woords in of buiten de kerk. Het kan ons bereikendoor eigen lezing van de Schrift. Maar het kan ons ook bereiken, albetrad onze voet nooit den drempel der bedehuizen en al sloeg onsoog in die Schrift nooit een enkelen blik. Duizenden bij duizendenzijn eertijds in de Germaansche landen toegebracht, die nooit eenBijbel gezien of den bouw eener kerk

beleefd hadden. In de middel-eeuwen zijn er wedergeboren, die nimmer zoolang ze leefden eenexemplaar der Heilige Schrift in handen kregen, noch ooit in hunkerspel een verkondiging van het Evangelie, dien naam waard, haddenaangehoord. Op het Evangelie, op het Woord des ontfermenden Godstot den zondaar, op den "Raad tot behoudenisse komt het aan. Dienu is uit de Schrift onder duizendcrlei vorm in andere Schriftuurovergegaan, en zelfs ook met terzijzetting van allen Schriftelij kenarbeid, opgenomen in de denkbeelden, in het geheugen, in de weten-schap der gemeente. Dat de zuiverheid hierbij verliezen moet, spreektvan zelf; dat alleen de Heilige Schrift ons dat Evangelie in zijnware licht en rechten samenhang biedt, wordt hiermee niet betwist;slechts erkenne men

dat de Herschepper onzer harten zich ook vandie gebrekkige hulpmiddelen bedienen kan, om de kennis van hetEvangelie en de wetenschap van den llaad Gods, te midden vangrooten afval en geestelijke verwildering, tot de ziel te brengen, dieHij roepende is. Dit is zóó waar, dat zelfs de bestrijders van hetEvangelie vaak als instrument gebruikt zijn, om deze kennis voort teplanten; ja, dat zelfs een Schriftwoord in gemeenen spot, een heiligenajim die gelasterd, of een verwensching, die als vloek werd uit-gestooten, aan een toebereide van hart den schok gaven, die onderde besturing des Gecstes hem ten zegen werd. Het gaat dus niet aan, het Woord Gods buiten den samenhangvan ons leven te nemen. Gelijk in de Heilige Schrift zelve hetEvangelie niet als algemeene

aankondiging door een engel uit denhooge tot ons komt, maar in het leven der menschheid, der 1\'atriarehen,van Israël en der Godsmannen in zijn stammen, en evenzoo door hetleven en de daden van Christus en zijn Apostelen is heengewevcn,en juist in deze geschiedenissen veel machtiger en aangrijpender danin de klaa/ste profetieën tot ons spreekt, zóó ook is het in deGemeente des Nieuwen Verbonds, zóó ook is het met de toebrengingder enkelen. Dezelfde God, wiens het woord der Schrift is, bestiertook ons leven, bepaalde den tijd, de plaats, het geslacht, de persoon*



187 lijkheid waarmee we tot aanzijn zouden komen; waakte over onzekindsheid; verwikkelde en strengelde de draden van ons leven inhun dooreen woeling met de. levensdraden van anderen; beschikte onsvoorspoed en ongeval, gehengde over ons smart en lieflijkheid; regeldede indrukken die we al opgroeiend in en buiten ons huis ontvangenzouden; knoopte de vriendschapsbanden waarin ons hart zich ver-kwiktc, maar bestelde ook den smader en lasteraar, die ons doorprikkeling ziften moest in de wanne; bedeelde ons dagen van kommeren armoe, of ook van weelde en overvloed, naar het in zijn bestekgeschreven stond; deed ons het bloed van frissche levenskracht in deaderen zwellen, of ook onze huid verdorren en onze spieren vermageren,naar den loop

onzes levens zijn moest; kortom beschikte ons dieonafgebroken reeks van ontmoetingen en wederwaardigheden, indruk-ken en aandoeningen, ervaringen en verwikkelingen, die elks levenvoor hemzelf interessant maken, en mits in haar samenhang bezien,zelfs in het leven van den meest vergetene een schouwspel van Godsveelvuldige wijsheid bieden. Nu vergete men niet, dat achter deze uitwendige wereld de in-wendige wereld schuilt, die de Schrift zinrijk als „hart en nieren"omschrijft. Dit inwendig leven heeft zijn eigen gangen en paden, hetis niet kleiner maar veel ruimer in terrein dan de wereld om ons,want in ons hart breiden de wegen der ziel zich in het onmetelijkeuit. En op dat onafzienbare terrein van ons hart, ja, ge moet erbijvoegen, in de onpeilbare

diepten, die zich onder dat terrein vanons hart openen, werken die machtige hefboomen van ons innerlijkleven, die onnaspeurbaar fijne en toch zoo onbegrijpelijk veerkrachtigeraderen van onzen wil, ons gevoel, ons denken, onze verbeelding,onze consciëntie, en met en door deze alle, de alles omvattendegeheimzinnige macht, die, meest als gemoedsteven bestempeld, dezetel is van onze hartstochten en neigingen, van onze geestdrift, vanonzen ijver, of wil men van die electrische stroomen, die nu eensvonken afspattend, dan in gloed uitstralend, veel meer nog dan onsverstand of onze wil, ons doen en laten beheerschen. Beide de werelden nu, die van ons hart en van onze omgeving,zijn openbaringen van Gods voorzienig bestel. Yan beide is Hij deSchepper, Hij

de albestierende Leider, en beide brengt Hij juist metelkaar in verband. Juist op dat verband komt het aan. Er zullen er toch zijn, wieruitwendig levenslot als twee droppelen waters, als twee bladen aaneenzelfde twijg op elkaar gelijkt, en toch zal de uitwerking geheelverschillend, de indruk geheel uiteenloopend, het resultaat bij denéén juist het tegendeel van de uitkomst bij den andere zijn. Dit moetdaaruit verklaard, dat of beider inwendige wereld een andere was, ofdat het verband tusschen beider in- en uitwendig leven anders werdgeregeld. Dit buiten Gods bestel te sluiten is dus feitelijk de Voor-



; 188 zienigheid Gods vernietigen. Wie belijdt dat wel zijn hoofdhaar, maarniet zijn hartstochten, wel het bloed in zijn aderen maar niet delevensstorm is zijn gemoed, wel de draad zijns levens, maar niet zijnwillen en denken in de hand des Heeren is, onthoudt aan God watjuist het edelst en meest Godewaardig is; verlaagt den gang der ge-schiedenis tot een spel des toevals, en plaatst zich in lijnrechte we?r-spraak met het woord van koningslippen in het Spreukenboek ge-vloeid: „dat het hart der koningen in de hand des Heeren is als eenwaterbeek." Houdt men zich daarentegen aan de openbaring van Gods heiligWoord, dan volgt hier ook uit, dat elke aanraking waarin ons hartmet het Woord Gods, met het Evangelie der behoudenis, met denBaad ter verlossing, \'t zij dan

middellijk ol\' onmiddellijk, komt, aande zorge en beschikking Gods gebonden is. En evenzoo, dat de over-gang van den stoot, die deze aanraking gaf, naar de wereld van onsinwendig leven, door Hem wordt geleid. Ja ook, dat de werking diedoor den overgang van dezen schok in onze inwendige wereld zalgeoefend worden, geen oogenblik buiten het bestek zijner almachtigeliefde en wijsheid gaat. Nu leert de ervaring, dat deze vier factoren: 1. ons levenslot, 2.de aanraking met het Evangelie, 3. de overgang van de daardoorgeoefende werking naar ons inwendig leven, en 4. het ell\'ect, datdaardoor in onze inwendige wereld, in ons hart en onze nieren ge-oefend wordt, — in Gods hand de instrumenten zijn, die Hij zóóschikt en samenvoegt, dat de waarheden van Gods Woord in

onsworden doorleefd, op soortgelijke wijs, als ze doorleefd werden doorde patriarchen en profeten. Voor zooveel dit op het tijdperk vóóronze bekeering betrekking heeft, vormt dit het uitgestrekt en rijkterrein der voorbereidende genade, wier doel is, den akker van onshart te bereiden tot die goede aarde, waarin het zaad des Woordsonder de bezwangering des Heiligen Geestes straks dertig-, zestig- enhonderdvoudige vrucht zal voortbrengen. Alle neiging en zin, gevoelen wil, verstand en verbeelding worden door die voorbereidendegenade, als door een arbeid van onnaspeurlijke kunst en goddelijkewijsheid alzoo geschikt en geleid, niet dat ze t/ued zijn, — want zezijn en blijven nog roerselen des doods, — maar dat ze de geschikt-heid bezitten om de levensvonk in zich te

ontvangen. De aarde isgoed om vrucht te dragen, maar die aarde op zichzelf, die aarde aanzichzelf overgelaten, en zoo er niet in gezaaid wordt, zal eerst niets,straks slechts onkruid voortbrengen. Neen, ze heet daarom slechts„goed" in de gelijkenis, wijl ze geschikt is om het zaad in zich teontvangen, en door de levenskiem die met dat zaad in haar komten uit oorzaak van het verband, dat tussehen dat zaad en de bestand-deelen van dien grond bestaat, de kiem te doen opschieten en dearen te doen persen.



Uitverkiezing en Voorzienigheid zijn dus twee wegen, die, zij hetook uit verschillende richting loopend, in het feit der wedergeboorteelkaar kruisen. Of liever nog Gods voorziening bestel over ons leven,en zijn voorbereidende genade, zijn twee verschillende uitingen vandien éénen wil Gods tot onze zaligheid, die in zijn eeuwigen Raadvaststaat. Met de uitverkiezing is tevens elk middel, elke tussc,hen-schakel, elk instrument, elke dienende kracht verordineerd en toe-beschikt, die ter toebereiding van den akker strekken moet. Er is een trekken van den Vader tot den Zoon, dat niet eerst inde inwendige roeping, maar vaak reeds in onze natuurlijke geboorte,reeds in \'s moeders schoot begint. XV.VAN VOOR DE GRONDLEGGING DER WERELD. Hij heeft ons uitverkoren

in Hem, vóór degrondlegging der wereld.           Efez. 1 : 4. Terecht is er van verschillende zij op gewezen, dat bij het be-spreken der uitverkiezing elke tijdsbepaling iets willekeurigs heeft.Het gaat niet aan, het doen van Gods heilige^majesteit eeuwig tenoemen, en toch in onze nadere bepaling van zijn eeuwig karakter teberooven. Voor ons menschen is het verloop onzer dagen en jaren inbrokstukken ingedeeld; is een gelijktijdig doordringen van den tijd,die voor en achter ons ligt, ondenkbaar, en is het nog ongelijkmoeielijker om tot een standpunt op te klimmen, dat boven den tijdligt, waarbij van geen tijd meer sprake zou zijn en dat niettemin,verre van zich in een chaotische dooreenwarreling op te lossen, veelheiliger harmonie en majestueuser orde zou uitstralen,

dan ons naaren door den tijd geregeld leven dit zelfs in zijn gelukkigste uitin-gen kan. En toch, zoo is de eeuwigheid. Het eeuwige is niet het verledenmet een onafzienbare reeks van nooit begonnen oogenblikken er voor,\'plus de toekomst met een oneindige reeks nooit begonnen oogen-blikken er achter; neen, de eeuwigheid is iets geheel anders dan detijd, kan met den tijd niet gemeten worden. Of ge uit dien tijdduizend jaren of een enkelen dag, de afmeting op de grootste of dekleinste schaal neemt, doet er niet toe; de eeuwigheid laat er zichniet in meten, ze gaat er niet in op, .Ze is niet de tijd en nog iets,maar iets geheel anders dan de tijd: zoo men wil de grondslag, het,terrein, waarop de tijd zich beweegt, maar even vol en rijk en diep



190 als de tijd leeg en. arm en oppervlakkig is. De eeuwigheid vervult u,de tijd verteert u. De eeuwigheid is rust en peillooze vrede, de tijdrusteloos voortsnellen en zich uitputten. Verre van één te zijn, staanze veeleer scherp tegenover elkander. Zoo lang ge in den tijd leeft,derft ge juist daardoor het rijke, diepe en volle, dat er in de rusten,den vrede van het eeuwige schuilt. En omgekeerd, zoo ge met dediepste kern van uw wezen in het eeuwige gezet zijt, smaakt ge daarnu reeds dien volheerlijken vrede en wordt door de schommelingenvan den tijd nooit de bodem van uw zielsleven blootgewoeld. Hieruit volgt dat eeuwige verkiezing nog iets anders en hooger isdan verkiezing vóór een zeker aantal jaren, ook al stond men toe,dat dit aantal tot een onafzienbare reeks van eeuwen

wierd uitgedijd.Zal de uitverkiezing Gods eeuwig zijn, dan belijden we hiermee, datze een daad des Heeren is, die niet volbracht is in deze bedeelingvan den tijd, tot dezen gezichtskring niet behoort en derhalve metden graadmeter, voor deze bedeeling voegend, niet meetbaar is. Zebehoort dus tot een andere orde van zaken, tot dat andersoortig, inzijn eigen majesteit besloten leven Gods, „dat Hem zelf bekend is enniemand anders;" en mag diensvolgens nooit door eenig oogenblik inden tijd als afgesloten worden beschouwd. Elke beperking, die aan decategorie van den tijd ten opzichte van de uitverkiezing zou kunnenontleend worden, moet kortweg worden afgesneden. Dat is het wat de Heilige Schrift bedoelt, als ze verklaart en open-baart, dat de uitverkiezing een daad Gods

is vóór de grondleggingder wereld. Zoo zegt Paulus in Efez. 1:4: „Gelijk Hij ons uit-verkoren heeft in Hem vóór de grondlegging der wereld." Zoo heethet Matth. 25 : 34: „Beërft dat Koninkrijk dat u bereid is van voorde grondlegging der wereld;" Openb. 13 : 8: „dat de namen ge-schreven zijn in het boek des levens des Lams van voor de grond-legging der wererd;" 2 Tim. 1:9; „geroepen met een heiligeroeping, niet naar onze werken, maar naar zijn eigen voornemen engenade, die ons gegeven is in Christus Jezus voor de tijden dereeuwen;" Tit. 1:2: „In de hoop des eeuwigen levens, welke God,die niet liegen kan, beloofd heeft voor de tijden der eeuwen; en 2Thess. 2 : 13: „Dat u God van den beginne verkoren heeft tot zalig-heid," waarmee niet de roeping door de Apostolische

prediking, maarde uitverkiezing in eigenlijken zin bedoeld is, gelijk blijkt uit watterstond volgt: „Waartoe Hij u geroepen heeft door ons Evangelie."Leer der Schrift is derhalve, dat ook van de uitverkiezing Jacobus\'uitspraak geldt: „Gode zijn al zijne werken van eeuwigheid bekend"Hand. 15 : 18. Het denkbeeld eener uitverkiezing na den zondeval is hiermeevervallen. Aan te nemen, dat God Almachtig, nadat de verdorvenheidonzer natuur door Adams zonde ontstaan was, tot de daad der uit-verkiezing zou zijn overgegaan, strijdt met de stellige openbaring van



191 Gods Woord. Daartegen juist komt de Schrift op. Ge waandet datde verkiezing tusschen de Schepping en de verdrijving uit het Paradijszou liggen; niet alzoo, verklaart de Apostel u, ze ligt niet na, maarvóór de Schepping, niet slechts vóór de schepping van den mensch,maar vóór de schepping van dezen aeon, van dit zichtbare en tastbare.„Gij, die uitverkoren zijt, zijt het vóór de grondlegging der wereld;"na uw toebrenging is het u in de ziel gefluisterd: „Ik heb u lief-gehad met een eeuwige liefde; eer Ik u in uws moeders schootformeerde, heb Ik u gekend." De uitverkiezing gaat dus niet slechtsover het menschelijk geslacht, dat uit Adam en Eva is voortgekomen,maar evenzeer over deze stamouders zelven. Daarbij echter blijve men staan. Een ander denkbeeld

uit dit „vóórde grondlegging der wereld" af te leiden, is ongeoorloofd. Men zoute kort doen aan het eeuwig karakter dezer daad, aan de goddelijkevrijmacht van Hem, die „is die Hij zijn zal," zoo men de verkiezingGods met ons menschelijke plannen maken vergelijkend, ze als eenbestek opvatte, dat aan het begin der Schepping voorafging, zondermet de wording en ontwikkeling van die Schepping in onmiddellijklevensverband te staan. De daad der uitverkiezing valt in het eeuwige,d. w. z. ze mag door geen insnijding van oogenblikken bepaald endus van haar eeuwigheid beroofd worden. Niemand mag zeggen: zeis eerst na den zondeval begonnen, maar ook niemand mag zeggen:na de grondlegging der wereld hield ze als daad op, was ze als daadafgeloopen en

was ze in den zin van ons menschelijk handelen eenvoldongen feit. Beweert men dat het voor onze voorstelling noodwendig is om driestadiën te denken: lo. toen God er was zonder zijn verkiezingsraad;lo. toen die God zijn verkiezingsraad vaststelde, en 3o. sinds Hijbegon dien vastgestelden verkiezingsraad ten uitvoer te leggen, —dan geven we dit zoo stellig toe, dat we met volkomen zekerheidbeweren dat een menschelijke rede ondenkbaar is te achten, die zonderde voorstelling dezer drie stadiën ook maar een oogenblik de gedachteder uitverkiezing greep. Onze beperktheid dwingt nu eenmaal tot dieafspiegeling van het eeuwige in onze menschelijke denkvormen, enhet verraadt vroomheid noch vroedheid van zin, indien men tegenhet gebruik dezer voorstelling

ijvert. Slechts vergete men geen oogenblik dat het niet meer dan eengebrekkige voorstelling is, en dat reeds de poging om zich God eenoogenblik te denken, eer Hij zijn raad nog gegrepen heeft, evenonzinnig is als de poging om het bestek en de uitvoering door tijds-orde van elkaar te scheiden. Voor onze voorstelling zijn beide be-grippen even onmisbaar als ze voor het karakter van het eeuwigevolstrekt onhoudbaar zijn. Tot recht verstand van de Schrift is deze opmerking onmisbaar.De schrijvers der Schrift aarzelen nooit een oogenblik om in hun



192 schrijven over de verborgenheden van het goddelijk Wezen de uit-drukkingen, voorstellingen en zegswijzen te bezigen, die aan den regelvan ons leven ontleend, o. a. ook door den tijd bepaald zijn, en ineen verleden, heden en toekomend uiteenvallen. Van vreesachtigheidvoor een bedenkelijke uitdrukking vindt ge noch bij de Profeten nochbij de Apostelen een spoor. Ze spreken tot den menseh in mensche-lijkc vormen, gelijk de menschelijke aard dit eischt. En hierin juistbestaat hun uitnemendheid, dat ze in dat gebrekkige en betrekkelijkevan ons denken en peinzen dat eeuwige, goddelijke, heerlijke enlevende inbrengen, dat zijn oneindige verhevenheid boven dien vormdoor den hoogeren polsslag van zijn tintelend leven gevoelen doet,en verre van in dien vorm te

verzinken, veeleer dien vorm doordringten tot zich opheft. Zoo dan ook de verkiezing. Schier in plastische voorstelling wordtu gezegd, dat ze plaats greep „van eeuwig," „van den beginne,"„vóór de grondlegging der wereld," „eer ge geformeerd werdt in uwsmoeders buik, dat ze een opschrijven „van uw naam in het boekdes Lams" was, enz.: de voorstelling dus van een Bestek, dat ereerst niet is, dan gemaakt wordt, en nu als leiddraad bij den Bouwdient. Die voorstelling is noodig. Een afgetrokken begrip zou hetfeit, de waarheid, het volle leven der verkiezing niet zoo midden inde wereld van uw gedachten en overleggingen een plaats veroveren.Maar als ge daarom meendet, dat in de denkvormen, die ge aan den*> tijd ontleent, dat aanbiddelijk woord der verkiezing zich

besluitenliet, dan dreunt uit diezelfde Schrift de .Tehovah-naam, en in diennaam .Tehovah-zelf op uw ziel aan, om uw nietigen geest en hetspeeltuig van uw denkvorm stuk te slaan met dat bergen-dragendwoord, waarvan elke letter als een steenrots is: „Ik zal zijn die Ikzal zijn," en al uw schoolsche redeneering en waanwijs termenweefselweg te blazen voor den adem zijns roepens: „Eer de bergen geborenwaren, ja, van eeuwigheid tot eeuwigheid hen Ik God!" en niet in,veelmin onder den tijd, maar ver boven elke aan den tijd verbondengedachte u dat rijke, volle, heerlijke werk der uitverkiezing te doenaanschouwen, dat u den vinger op de lippen legt en uitdrijft totaanbidding.



- 193 XVT.UITVERKIEZING EN VERANTWOORDELIJKHEID. Zoo is het dan niet desgenen die wil, nochdesgenen die loopt, maar des ontfermendenGods.                                    Rom. 9 : 16. De, bedenking of \'smenschen zedelijke verantwoordelijkheid bij debelijdenis der uitverkiezing niet te loor gaat, is niet te mijden, maardoet ter zake niets. Plaatst men zich buiten Gods Woord, is het onsniet om Gods openbaring te doen, bedoelt ons onderzoek niet eenkennis der groote levensfeiten, maar de afleiding van een stelsel uiteen grondgedachte, natuurlijk dan staat voor een tweezijdige dwalingde weg open. Men begint dan, of met een absoluut Godsbegrip envernietigt den mensch, of met den reëelen mensch en eindigt in on-godisterij. Determinisme en Positivisme zijn

de beide vormen, waarindeze constructiën der gedachten zich thans vertoonen. Het Determinisme, dat voor eenige jaren aan de Leidsche hooge-school in eere was en in den hoogleeraar Scholten zijn pleitbezorgervond, gelijkt sterk op de leer der uitverkiezing, al is het in gronden wezen volstrekt van de Openbaring der Schrift gescheiden. Depoging ook door den hoogleeraar Scholten aangewend, om het Deter-minisme uit de Schrift en de kerkleer te verdedigen, was dan ookop zijn zachtst genomen zelfmisleiding. Immers men beriep zich opde. Schrift niet als bron van kennis, maar als welkom getuige voorde vinding der eigen gedachte, en evenzoo op de kerkleer, niet alshistorisch document van het werk des Heiligen Geestes in de ver-lpste zielen, maar als

bijkomstig bewijs voor het goed recht, waar-me? men als Docent der Ned. Hervormde kerk zijn eigen stelselvoordroeg. Dit Determinisme heeft zijn Achilleshiel daarin, dat hetmet een Godsbegrip, niet met den levenden God begint en oordeeltna het eind van zijn weg zich zelf door de machtigste factoren vanhet zedelijk leven: het gebed, het berouw, het zelfverwijt, de zelfbe-schuldiging enz. voor vrucht van dolende inbeelding te verklaren. Het Positivisme, thans meer in zwang komend, slaat in het andereuiterste over, gaat niet van een begrip over God, maar over eenbegrip van het zedelijk leven uit, en eindigt met allen godsdienst tedoen ondergaan in zelfaanbidding van den menschelijken geest, nietgelijk zich die in een enkel individu, maar in de ontwikkeling vanons

geslacht openbaart. De fout van dit stelsel is, dat het niet rekentmet het doen Gods gelijk Hij zelf dit in zijn Woord geopenbaardheeft, of wil men, dat \'smenschen innerlijk leven bespiedend, geen.oog heeft voor dat eigenaardige leven der ziel dat zich in de weder-geboorte openbaart.                                                              NSffit|# 4 Noch met het ééne noch met het andere stelsel heeft de belijdenis 13



194 van de uitverkiezing dan ook schijn of schaduw gemeen. Onze Her-vormde kerk kunstelt geen systeem, maar zit als Maria aan de voetendes Heeren, om zijn woord te beluisteren. Openbaarde dat Woordhaar, dat er geen uitverkiezing is, ze zou er niet aan denken die tebelijden. Maar nu omgekeerd dat Woord haar openbaart, dat de uit-verkiezing wel ter deeg de alles beheerschende eeuwige daad Gods is,denkt ze er evenmin aan, wegcijfering van dit majestueuse feit te ge-doogen. Ze beweert niet den samenhang van dit onloochenbaar feitmet andere even onloochenbare feiten tot in de diepte des levens tedoorzien, of ook in den spiegel der gedachte tot in de uiterste gevolg-trekkingen te kunnen toonen, maar belijdt slechts datgeen wat haarover dien samenhang duidelijk

geopenbaard is; voorts alle ijdele vraagder weetgierigheid afwijzend met het Paulinische: „Wie zijt gij omensch! die tegen God antwoordt!" en alle zucht naar logischededucties tegenstaande met de betuiging, dat „Gods wegen onnaspeurlijken zijn oordeelen ondoorzoekelijk zijn," d. w. z. geen afleiding vanal doorgaande gevolgtrekking toelaten. Ze belijdt de Openbaring vanGods Woord, meer niet, maar ook niets minder. Toch niet zoo, alsofze slechts losse onzamenhangende gegevens uit de Schrift in haar be-lijdenis overschreef. Integendeel, ze weet, dat zijn deze openbaringender Schrift waarheid, ze zich nu nog in het leven van den verlosteen in de ervaringen van den wedergeboorne moeten vestigen. Dieverschijnselen van het geestelijk leven bieden haar dus den samen-

hang, niet der afgetrokken gedachten, maar der feiten, waarin dezeverschillende uitingen van \'s Heeren heerlijk werk zich vertoonen. Dekerk heeft al de eeuwen van haar bestaan, bij het licht des geestes,deze feiten bezien, gepoogd ze door te denken en te ordenen. Vandaar dat haar belijdenis allengs een schrede verder is gekomen, omhet pogen, om de innerlijke wet op te sporen, die den ontwikkelings-gang van dit nieuwe leven beheerscht. Het spreekt vanzelf dat op dit standpunt van loochening deroverige feiten, ook op het gebied des zedelijken levens geen sprakekan zijn. De oude geologen die in den Pietersberg van Maastrichtversteende visschen vonden, erkenden dat dit versteende visschenwaren, al begrepen ze ter wereld niets van den samenhang dietusschen deze

catacomben van Maastricht en dit zeeproduct bestond.Zoo nu ook hier. Yindt de Hervormde Kerk in de ééne Schrift eener-zijds de stellige openbaring van Gods uitverkiezingen, doch andererzijdsde even stellige openbaring van \'s menschen schuld en verantwoorde-lijkheid; naast het: „Niemand kan tot Mij komen, tenzij de Vader hemtrekke," het even stellig gebod: „Bekeert u," — dan erkent ze beidefeiten, beide verklaringen, ook al begrijpt ze nog ter wereld niets vanden samenhang, die beide feiten vereenigt. Het is onze Kerk niet omeen welgeordend systeem, niet om een prachtige constructie der ge-dachten te doen, maar om werkelijkheid, om kennisse van het leven



195 Gods gelijk het is. Ze heeft met de Kemonstranten niet een wedstrijdgestreden, wie het fijnst de kiem eener gedachte uitpluizen en ontledenkon, maar er zich tegen verzet, dat men een daad Gods zou wegcijferen,die er was, en daardoor den blik op het eeuwige zou vervalsenen. Wilmen, dan moet erkend, dat de Dordtsche Vaders zoo inconsequentmogelijk waren. Ze leerden dat de verkiezing van eeuwigheid was, en toch\'s menschen val is zijn zonde, zijn eigen wel bewezen schuld. Ze leerdendat het geloof, ook in zijn eerste roerselen een gave Gods is, en tochdat de ongeloovige schuldig staat, dat hij niet gelooft. Het was er hunniet om te doen, om de eerepalm der zuiverheid van denken weg tedragen, of als volleerde meesters in het knutselen van systemen

bijhet nageslacht te boek te staan, maar om aan de Gemeente die nahen kwam, trouwelijk en naar waarheid de Openbaring der Schriftover te leveren en onverkort den heiligen vrede te gunnen, die inde belijdenis dezer waarheid te genieten is. Ook bij de belijdenis der uitverkiezing blijft zonde dus zonde, on-verkort en onverminderd, in al haar diepte en doemwaardigheid. Ookbij deze belijdenis handhaven we \'s menschen verantwoordelijkheid, enrekenen we in vollen omvang met de schuddingen die het menschen-hart in de ure des berouws en der boete, der zelfbeschuldiging enverbrijzeling ondergaat. In niets verkort deze belijdenis onze ver-plichting om Gods Woord aan alle creaturen te prediken en zelfs opdit Woord acht te geven. Een stil en lijdelijk neerzitten,

wachtend ofeenige werking der uitverkiezing zich aan ons openbaren mocht, iseen mechanische opvatting, die onze Kerk verdedigd heeft, maar diemet haar practijk in onverzoenlijken strijd, steeds en zoo scherpmogelijk door haar veroordeeld is. En ook na de bekeering sluit dezebelijdenis „het werken van uws zelfs zaligheid met vreezen en beven"en „het u zelven reinigen," zoo weinig uit, dat veeleer zonderdezen onafgebroken strijd des zedelijken levens geen belijdenis der uit-verkiezing op haar terrein denkbaar is. Niet bekrompen, mild enruim veeleer waren de vaderen van 1618, die leerden: „Godzaligeouders moeten aangaande de verkiezing en zaligheid hunner kinderendie God in hunne kindsheid uit dit leven wegneemt, niet twijfelen;"of ook: „Dat de dood des

Zoons Gods van oneindige kracht enwaardij is, overvloedig genoegzaam om de zonde der geheele wereldte verzoenen;" alsmede: „Dat vele door het Evangelie geroepenenzich niet bekeeren, noch in Christus gelooven, maar in het ongeloofverloren gaan, geschiedt niet door gebrek of ongenoegzaamheid derofferande van Christus, maar door hunne eigene schuld;" en eindelijk:„Dat velen, niet door de bediening des Evangelies geroepen zijn, nietkomen noch zich bekeeren, daarvan is de schuld niet in het Evangelie,noch in Christus, door het Evangelie aangeboden, noch in God diedoor het Evangelie roept, en ook zelfs verscheiden gaven aan hentoebrengt, maar in de geroepenen zelven."



196 Gereed in den zin, alsof ze de geestelijke studie dezer belijdenisvoor afgedaan zou mogen beschouwen, is onze Kerk ook met hetstuk der uitverkiezing nooit. Taak ook der komende eeuwen zal hetzijn, om de feiten bei van uitverkiezing en schuld steeds juister uitGods Woord te constateeren, vollediger uit de ervaring der geloovigentoe te lichten, steeds in juister samenhang met de overige heilsfeitente plaatsen, en vooral door voortgezette studie der zielkunde meer alswaar en onorastootelijk in de levensverschijnselen zelve aan te toonen.Dat de Kerk sinds 1618 meer dan twee eeuwen voorbij liet gaan,zonder een deel van dezen geestesarbeid te voltooien, strekt haar totoneere, toont de machteloosheid, waarin ze van lieverlee verzonkenwas en moet ons te scherper

spoorslag zijn, om den langgestaaktenarbeid weer op te vatten. Wel weten we, dat thans geen kerkelijke indeeling of schifting dergeesten naar de belijdenis der uitverkiezing zou te rechtvaardigenzijn. De verdediger der Kerk moet staan op het bolwerk waar deaanval geschiedt, en die aanval richt zich thans op een gansch anderdeel onzer verdedigingslinie. De Kemonstranten der 16e eeuw voerdenhet pleit nog op den grond van Gods Woord, terwijl dat Woord zelfthans verworpen wordt. Ze beleden, zij het ook op verkeerde wijze,de kracht van Jezus\' zoenbloed, terwijl de offerande zelve des onbe-vlekkelijken Lams thans met spottend hoongelach bestreden en ontkendwordt. Zij ijverden nog met ons voor bekeering en geloofden metonze vaderen aan een mogelijk verloren gaan,

terwijl die bekeeringzelve thans als overspanning der inbeelding weggecijferd en geheelde quaestie van behoudenis of verderf geloochend wordt. Voor datverschil der tijden geen oog te hebben, ware al te kortzichtig enonnoozel! Wie nog wanen kan, dat de veste van ons Christelijkgeloof veilig is, mits men de Canones van Dordt maar tegen denvijand keere, toont slechts zijn onbevoegdheid om over de worstelingder geesten me? te spreken en is tot optrekken in dien strijd onbekwaam. Slechts zij men even ernstig tegen een overslaan in het andereuiterste op zijn hoede. Gewoonte wierd het allengs dat de mannenvan naam die de banier van Christus op het slagveld des geestesdroegen, of hun meening over het feit der uitverkiezing zich voor-behielden, of waanden juist door het

te ontkennen sterker tegenoverden vijand te zullen zijn. Dit nu kan noch mag. De opstanding vanChristus is een feit. Ongetwijfeld, en wie het loochent neemt dengrondslag der Christelijke kerk weg. Maar is dan de uitverkiezingsoms minder een feit? En zoo een feit, dan soms minder gewichtig?Soms minder dan Jezus\' opstanding het fundament waarop de kerkvan Christus rust? En is het dan geen willekeur, den vijand omhet loochenen van het ééne feit in zijn laatsten schuilhoek te ver-volgen, terwijl men zelf in loochening van het andere feit nietsbed enkel ij ks ziet? Gaat ge veilig, zoo ge optrekkend tegen den vijand,



197 de daad Gods waarin de vastheid uwer roeping ligt, voor bijkomstigen ter zake niet doende verklaart? Moet het zich niet in een bukkenvoor den vijand wreken, zoo ge strijdend voor Gods Woord, het metden eerbied voor dat Woord zoo licht neemt, dat ge de oorspronke-lijke daad Gods, die heel den gang van het Christendom beheerscht endie in dat woord ter uwer kennisse komt, buiten den inhoud vanuw geloof en uwe prediking plaatst? Dat men een anderen blik opdeze daad des Eeuwigen Gods hebbe, \'t zij zoo, daarvoor gespen wehet zwaard niet aan, maar wat niet mag geduld, is, dat men of ditfeit onder de onverschillige kleinigheden rangschikke, of het di?estwegontkenne, ten spijt van de Schrift. De uitverkiezing is een feit of is het niet. Maar is ze een

feitdan is ze tevens een hoofdzaak, een der ondergeschikte geloofs-ornamenten nooit. Ze vertegenwoordigt een geheel op zich zelf bestaandebeschouwing van \'s menschen inwendig leven, doorgaande tot denwortel, tot de diepte der dingen, dringende tot in den verborgenkern waaruit elk roersel der ziel zijn aanstoot ontvangt. Tegenovereen wereld die ons haar levensbeschouwing opdringt, dienen we alsChristenen dus te weten, op wat grond en bodem we voor ons zelvenstaan. — Het hart der menschenkinderen moet gewonnen. Maar welkinstrument gebruikt ge daartoe? Er zijn twee reeksen vraagstukken.Vraagstukken omtrent feiten die voorwerpelijk zijn, die buiten onsliggen, zooals daar zijn de opstanding des Heeren, zijn bovennatuur-lijke geboorte enz. Maar

ook vraagstukken omtrent feiten die onder-werpelijk zijn en u zelven raken, zooals het wezen der zonde, debekeering, onze vrede bij God. Nu stemt, dunkt ons, ieder dit toe,dat alleen de laatste vraagstukken vat op het hart hebben, de geestenkunnen aangrijpen en een overtuiging doen geboren worden. Deeersten niet, althans niet dan in veel zwakkere mate. Hebben nubeide reeksen een middenpunt waarom alle overige vraagstukken zichrangschikken, en is dit voor de objectieve feiten even ongetwijfeld,de Opstanding van Christus, als voor de subjectieve feiten de Uitver-kiezing, dan willen we toch gevraagd hebben, of men niet moedwilligzijn invloed op de geesten prijsgeeft, door telkens te verraden, datmen ten opzichte dezer subjectieve feiten een krachtige,

welbewuste,besliste overtuiging mist. Eindelijk, het vraagstuk der Kerk dringtmeer en meer op den voorgrond, niet gelijk onlangs beweerd werd,als of het den een om den Christus, den ander om de Kerk te doenzou zijn. Deze tegenstelling is ongerijmd. De Christus heeft nietslechts individuëele adepten maar een kring verlosten, die in solidairverband staande, zijn lichaam vormen. Krachtens den eisch derVleeschwording, moet ook dat lichaam zich naar buiten openbaren,mag het niet verborgen blijven, en is de vraag naar de gestalte, dieJezus\' Kerk gewinnen zal, dus van de belijdenis zijns naams volstrektonafscheidelijk. Staat het nu vast dat dit optreden der Kerk een geheel



... t , , ^ . . . . ^ .                   - _ \'. -                                                          .             \' \' 198 ander zal worden, naar gelang men het feit der uitverkiezing, als terzake niet doende, onaangeroerd laat, dan wel als leidende gedachtekiest, — moet ook hier gevraagd, of het geen overmoed verraadt diein machteloosheid haar straffe vindt, zoo men, staande voor hetkerkelijk vraagstuk het vraagstuk der verkiezing ontwijkt. En zoo keeren we aan het slot onzer beschouwing terug tot onsuitgangspunt. Dat de grootste en machtigste geesten der Christelijkekerk de uitverkiezing steeds beleden hebben, is het onwraakbaar ge-tuigenis der historie. Dat elk gebed en elke dankzegging, ja elkezielsuiting van het vroom gemoed, dit feit der albeheerschende genadeGods veronderstelt, belijdt en

aanvaardt, is de ervaring der christenheid.Dat de Christelijke tucht nooit beter in eere was, noch het zedelijkleven ooit hooger vlucht nam dan in die deelen der Christelijke kerk,in die landen, bij die volken, wier belijdenis met de uitverkiezingGods stond of viel, zal ons door geen kenner van de historie derHervormde natiën betwist worden. Waarom en ziehier de vraag waar-me? we besluiten, zou dan thans als merk der „nachtschool"! gelden,wat alle eeuwen door het merk der grootste geesten was; waaromdan nu als godsdienstig element onbruikbaar worden gekeurd, watdusver der vroomheid haar reinste verheffing schonk; ja, waarom danter opbeuring van onze diepgezonken maatschappelijke toestanden eenzout zouteloos zijn te achten, dat een eeuw lang bij een viertal

derbeste natiën het bederf van weelde en zelf verlaging heeft gekeerd? ;\'>;.;



f :;>•;•\' ->:t-\\:;*^- •;\'-";&\' \'v::;-^VV\'?"\'•\'-\'•;•\'•\'"• :\'-^*"" V. DE MENSCH CHKISTTJS JEZUS.



.



I. „MENSCH" EN „VLEESCH. Het Woord is vleesch geworden. Joh. 1 : 14. De belijdenis dat het Woord, de Zoon, die in de gestaltenisse Godswas, in gedaante gevonden is als een mensch, onzer natuur deelachtigwerd, „vleesch is geworden," ontmoet in de hedendaagsche worstelingder geesten bestrijding van tweeërlei kant. Er is een afval, die durftuitspreken: die mensch werd, was geen God. Maar er is ook eenkleingeloof, dat niet durft uitspreken: die God was en is en blijft,werd vleesch. Of liever nog, de Modernen houden veelszins den termwel bij, dat Hij de Zone Gods was, en evenzoo de kranken in dengeloove stamelen de oude belijdenis nog wel, dat Hij onze natuurheeft aangenomen, maar, na dit gezegd te hebben, toont de Moderne,dat hij met „Zone

Gods" niet het Woord dat bij God en God wasbedoelt, maar evenzoo de verdoolde in zijn geloof, dat hij Jezus\'menschelijke natuur voor zijn Godheid doet wijken en ze dus ver-liest. Alleen door de tweede dwaling uit de belijdende Gemeente wegte nemen, zijn we tegenover de eerste die van den afval, sterk. De weken die het Kerstfeest van den Goeden Vrijdag scheiden,zijn voor dien geestelijken arbeid in de Gemeente aangewezen. Vooralde Gereformeerde Kerken zijn tot dien geestesarbeid geroepen. Het deel des jaars dat in onze kerkelijke hoogtijden de Kribbe vanhet Kruis scheidt, noopt vanzelf tot overdenking van Jezus\' persoonin den staat zijner vernedering. Johannes\' dubbele uitspraak: „HetWoord is vleesch geworden," en straks: „die niet belijdt dat

Jezusin het vleesch gekomen is, déze is de Antichrist" binden der Ge-meente die overdenking op het hart. Om in de lijdensweek het Kruisvan Golgotha te verstaan, moet de profetische juichtoon: „Een kindis ons geboren" bij de Kribbe tot haar recht zijn gekomen. En dat vooral de Gereformeerde Kerken tot dezen geestesarbeidgeroepen zijn, toont haar geschiedenis, haar belijdenis, het kenmer-kende van haar streven. Juist in dit stuk harer belijdenis schuilthaar onderscheiding van de Luthersche Kerken, tegenover welke zijhet ook op veelszins nog gebrekkige wijze, de onmisbaarheid vooronze vertroosting van Jezus\' echt menschelijke natuur steeds door deGereformeerde Kerken is gehandhaafd. Dit verschil weg te cijferen,verraadt bekrompenheid van geest. Beide

Kerken hebben de roeping,



. om, woekerend met het haar bijzonder toebetrouwd talent, elkanderwe?rkeerig voor eenzijdigheid te vrijwaren en steeds rijker en heer-lijker met vereende kracht de belijdenis te doen schitteren van hetvleeschgeworden Woord. Daartoe levcre ook deze artikelenreeks eene bijdrage. Ze bedoeltgeen fijn uitgeplozen ontleding van het ingewikkeld vraagstuk, maaruiteenzetting, toelichting en handhaving van die elementaire waarheid,waar de troost onzer zielen, de werkelijkheid van onze verzoening ende zekerheid onzer hope me? staat of valt. Ons uitgangspunt daartoe nemen we in het Evangelie van .Tohannes,niet bij Mattheiis, noch bij Lu kas, wijl alleen de discipel die in Jezus\'schoot aanlag, van meet af de tegenstelling, waarom thans de geestenworstelen, principieel en met

bewustheid in het oog heeft gevat. Niet alsof bij de eerste Evangelisten deze belijdenis van den per-soon des Heeren zou ontbreken. Integendeel. In elk der vier Evan-geliën is het dezelfde Christus, doch met een eigen tint, in beeldgebracht. Levi, de gewezen tollenaar, doet u als de Heilige ApostelMattheiis in zijn prachtig geschiedverhaal zien, hoe de Christus, destroom der profetie vervullend en dien afsluitend, metterdaad dieMessias Israéls is, dien niemand kent dan de Vader. Hij begint daarommet het geslachtsboek van Jezus Christus, den zoon van Abraham,den zoon van David, den koninklijken Messiasstam, door Gods open-baringswoord te voorschijn geroepen, en eerst in den „meer danSalomo" voleind. Marcus bemoeit zich gansch niet met de afkomstdes Heeren. De

„leeuw" is het zinnebeeld, waarin de ChristelijkeKerk Marcus teekende, en als „de leeuw die overwon met helden-moed de hel en al haar krachten," laat hij den Christus plotselingin het midden van Israëls maatschappij springen, om te worstelen,om te overwinnen, om buit te maken; den mensch u toonend, entoch in dien mensch een machtsbetoon, dat ge uit het vleesch „datals gras wierd en welks heerlijkheid als een bloem des velds is,"niet verklaart. Weer geheel anders eindelijk is Lukas, die naarstiglijkde dingen aangaande Jezus heeft onderzocht, en nu voorts de feitenschildert, de feiten in al hun aanminnigen glans, in hun aantrek-kelijke teederheid, de feiten, gelijk ze al wat mensch is in het hartvan aandoening doen trillen, en daarom voor het kind uitlokkenden voor den

grijsaard nog van diepen zin. „Gij Bethlehem Ephrata, zijt gij klein onder de duizenden vanJuda," dat meldt u Lukas, „uit u zal Mij voortkomen," dat teekentu Mattheiis, „die een Heerscher zal zijn in Israël," dat toont uMarkus, maar met het slot der Godspraak, „wiens uitgangen zijn vanouds, van de dagen der eeuwigheid," treden zij achterwaarts en komt



203 Johannes aan het woord. „In den beginne was het Woord, en hetWoord was bij God en het Woord was God" is van het Kerstevangelieonafscheidelijk. Johannes blijft, ook als hij bij de Kribbe van Bethlehem gaatstaan, zich zelf gelijk. In het zinnebeeld van den adelaar heeft hemde Christelijke kerk gekenteekend, van den adelaar, die de zon in hetaangezicht vliegt, in de hoogten zijn nest bouwt, en, ook in de dieptenneergestreken, nog met den adelaarsblik door de wolken boort. AlsJohannes bij Bethlehem\'s kribbe toeft, dan is hij niet lijdelijk, clantuurt hij maar niet op de tafereelen die zich voor zijn oog ontrollen,maar dan peinst hij, dan leeft hij in de diepte en in de hoogtetegelijk, dan omvat zijn blik hemel en aarde, dan rolt zijn geest doorde ontzaglijke

tegenstellingen van zonde en genade, dood en leven,waarheid en leugen, versmading en heerlijkheid, \'dan denkt hij nietaan die voederkrib, maar aan de wereld die haar draagt, niet aanMaria, maar aan de menschheid waartoe ze behoort, dan ziet hij nietop die doeken en windsels, maar op het vleesch, dat door die schamelebedekking heengluurt. En daarom rept hij niet van een stal, nochvan herders, noch van een Engelenzang, maar geeft zijn Kerstevan-gelie in dit rijke woord van strenge gedachte en toch vol goddelijkepoëzie: Het Woord is vleesch geworden en wij hebben zijn heerlijk-heid aanschouwd, een heerlijkheid als van den Eengeboorne van denVader, vol van genade en waarheid. Bij Johannes valt nooit de lichtstraal zonder zich scherp tegen dedonkere

schaduw af te teekenen. Ook aan zijn Kerstevangelie gaatdaarom het trekken der zwarte schaduwlijnen vooraf. Er is van dat„vleesch" reeds gesproken, gesproken in afkeurenden, veroordeelendenzin. „Niet uit den wil des vleesches, noch uit den wil des mans."Hij gewaagt van „heerlijkheid," maar na eerst de „duisternis" tehebben getoond. Van „waarheid," maar na vooraf op het „getuigenis"te hebben gewezen, dat zonder een heerschappij der leugen ondenk-baar is. Eindelijk hij wijst op „genade" maar na in het voorafgaandeden geest, „die niet wil aannemen" te hebben ontmaskerd. Die tegenstellingen zijn in den voorzang op zijn Kerstevangelienoch slechts aangestipt, hij zal ze straks in het levensbeeld, dat hijvan den Heere ontwerpt, in al haar diepten peilen.

Straks zal hetvan dat vleesch heeten: „Wat uit vleesch geboren wordt dat is vleesch;"zal de „heerlijkheid" die in den Christus blonk in het snijdend con-trast treden met de smaadheid van dood en graf; zal hij „die dewaarheid zelve is" zijn tegenvoeter ontdekken in den Vader derleugen, die een menschenmoorder was van den beginne; en zal degenade zich uitspreken als de trouw van den Herder, die zijn levengeeft voor de schapen, in tegenstelling van de zelfzucht, die als eendief steelt en als een geboorne uit den Vader der leugen moordt.Ontzaglijke tegenstelling tusschen licht en schaduw, die Johannes\'



204, Evangelie zoo aangrijpend, zoo peilloos diep en toch zoo onuit-sprekelijk verheven maakt, maar die, al ontplooit zij zich later, tochbij dit Kerstevangelie reeds in Johannes perste, zijn geest spande, enzijn woord tot een oceaan der gedachte stempelde. En daarom wilmen Johannes\' Kerstevangelie ten volle verstaan, lees dan eerst in uwgedachte de tegenstelling: „De mensch was vleesch geworden, en wijhebben zijne versmading aanschouwd, een versmading als van eengeboorne uit den Sathan, vol van zelfzucht en leugen." En laat daarophet Evangelie volgen: „Het Woord is vleesch geworden, en we hebbenzijn heerlijkheid gezien, een heerlijkheid als van den Eengeboornedes Vaders, vol van genade en waarheid." Eerst door de diepeschaduw schittert het licht van zijn

woord in ongebroken glans. Niet van een m>-/?sc/(wording, maar van een vleeschworAmg spreektJohannes. Niet alsof hij de menschwording loochende. „Omdat gij eenmensch zijnde uzelven God maakt," is de grief der Farizeën. „Zieden mensch!" de Bileamsprofetie van den Eomeinschen Landvoogd,die ons juist deze Evangelist teekent. „Komt, ziet een mensch die mijalles gezegd heeft," is veeleer het woord der Samaritaansche, waarinJoannes\' eigen ziel ligt. Maar toch, dat woord mensch bevredigt hem niet. Mensch, dat iszulk een hooge, heerlijke gedachte, en onder het menschelijke ge-zonken, was die menschheid, waaronder Jezus optrad. En daarin juistschittert hem de grondelooze ontferming tegen, dat het eeuwige Woordzich aan dat gezonken geslacht aansloot, dat

mensch moest zijn, maarvleesch was geworden. Ook voor Johannes is de mensch het schepsel van alles te boven-gaande uitnemendheid. Hij zong er van in het praeludium. De eeuwigeVader genereert het Woord, het Woord spreekt zich uit in het ge-schapene, want alle dingen zijn door het Woord gemaakt. Maar datWoord is leven, „in hetzelve was het leven," en dat leven sprak zichniet uit in deze gemaakte dingen, want „dat leven was het licht,"d. w. z. het was heilig leven, en van heilig leven weet zon nochstar, weet stof noch cel, weet plant noch dier. Daarom schiep Hijnog een hooger wezenssoort, dat ook dit heilig leven in zich dragenkon. „In hetzelve was het leven, en het leven was het licht.... vanwat, van welk creatuur?. . .. was het licht der menschen." In dat woord trilt de

Engelenzang uit Efrata\'s velden na. Zijnleven, het licht, niet van eenig ander creatuur, maar „het licht dermenschen," wat is het anders dan een echo op der Engelen lofpsalm:„In menschen een welbehagen!\'1\'\' En wederom die Engelenhymne,wat is ze anders dan een rijke variatie op het scheppingsthema uit Mozes\'eerste boek: „Laat ons menschen maken, naar ons beeld en onzegelijkenis," straks door de Opperste wijsheid in het Spreukenboekdus vertolkt: „En mijn vermakingen zijn met de menschenkinderen." In wenscAwording zou daarom de eeuwige liefde, de genade



305 niet zijn uitgesproken, in menschwording lag geen ontferming. De mensch had opgehouden waarlijk mensch te zijn, sinds hij onderden toorn kwam, den doem op zich neertrok, zondaar werd. Dat de ontferming zich tot den zondaar neerboog en nochtans vande zonde in de zondaren bleef afgescheiden, kon noch door het denk-beeld van mensch, noch door de gedachte aan zonde worden uitge-sproken. En daarom kiest Johannes den middenterm. Hij spreektniet van den mensch, en niet van de zonde, maar van wat de menschdoor de zonde werd: vleesch. „Alle vleesch is als gras en zijnheerlijkheid als een bloem des velds!" Vleesch, dat is niet hetzondige, maar de broosheid, waartoe door de zonde onze natuurinzonk. Vleesch in dien zin nu, dat werd het

Woord! [I.„VLEESCH" EN „GEEST. Alle vleesch is gras. Jes. 40 : 6.Alle vleesch Is niet hetzelfde vleesch. 1 Cor. 15 : 39. Oorspronkelijk had het woord „vleesch" in de gemeente vanChristus, twee zeer onderscheiden beteekenissen, deels gunstig, deelsongunstig. Die tweeërlei opvatting vloeiden noodzakelijk uit het spraak-gebruik des Nieuwen Testaments voort. Leest men ten eener zij: „Mijn vleesch is waarlijk spijs," „dieMijn vleesch eet heeft het eeuwige leven," en toch andererzijds: „Ikweet, dat in mij, dat is in mijn vleesch geen goed woont," dan zietelk dat „vleesch" de eene maal middel tot redding, de andere maaloorzaak van verderf is. De tegenstelling kan niet sterker. Toch heeft van lieverlee de ongunstige beteekenis de gunstigeindrukken geheel verdrongen.

Thans kent de gemeente van Christushet woord „vleesch" uitsluitend in den onheiligen zin van een aanGod ontzonken macht. Bevreemden kan dit niet. De vereering vanden dienst en de werken des „vleesches," haar tegenstelling tegenden „geest" en de veroordeeling van haar vruchten, heeft in hetNieuwe Verbond dermate de overhand, dat de ongunstige indrukallicht overwegend moest worden. Maar evenmin mag het zonderprotest geduld. Blijkt onweersprekelijk, dat „vleesch" ook een ganschanderen zin in de Schrift bezit, dan moet ook die beteekenis weertot haar recht in de gemeente komen. Zoolang „vleesch" voor haar



206 gelijkluidend met „zonde" is, kan ze het Kerstevangelie van denApostel .Tohannes: de vleescJmorAing van het Woord, niet verstaan. Daartoe behoort de overtuiging veld te winnen, dat „vleesch" oor-spronkclijk en op zichzelf genomen, verre van iets laags, zondigs enonedels te zijn, integendeel iets zeer uitnemends, een kunststuk vande hand des Scheppers is. Als de eerste mensch, de ecnig onmiddellijkgeschapene mensch, en wiens naam daarom Hadddm (Adam) is, inEva voor het eerst een ander mensch voor zich ziet treden, is zijnuitroep: „Deze is ditmaal vleesch van mijn vleesch!" niet om daar-door Eva als zondares aan te duiden, want de zonde was er nogniet; maar als aanduiding van haar menschelijk voorkomen. En alsdaarna de ordinantie Gods door hem wordt

uitgesproken: „Daaromzal de mensch zijn vader en moeder verlaten en deze twee zullen totéén vleesch zijn," is hiermee allerminst op een zondige betrekkinggedoeld, maar veeleer de nauwe verbintenis en innige vereenigingtusschen mensch en mensch aangewezen. Dit blijft, tot ons reedsin het zesde hoofdstuk van Genesis bericht wordt gegeven van denommekeer: „Al het vleesch had zijn weg verdorven voor Gods aan-gezioht." Van dat oogenblik slaat de beteekenis van „vleesch" om;wat eerst uitnemend was is nu kwaad, onrein en verfoeilijk geworden.Slechts nu en dan breekt profeet en psalmist den onheiligen ban,waaronder het vleesch besloten ligt, en hooren we Job profeteeren:„Ik zal uit mijn vleesch God aanschouwen! David jubelen: „Ook zalmijn vleesch zeker

wonen," en Ezechiël duiden op „het vleeszen,hart" dat den boeteling in stee van het „steenen" hart zou wordengeschonken. Toch komt de herstellint/ van het „vleesch" eerst in het NieuweVerbond. Er wordt zeer op gedrukt en telkens op gewezen, datChristus in het vleesch gekomen is. Voor Antichrist geldt wie dezegrondwaarheid, dat uitgangspunt van geheel het Evangelie ontkent.De Schrift wil, dat ge er u diep van doordringen zult, hoe, „gelijkde kinderen des vleesches deelachtig zijn, Hij ook desgelijks desvleesches deelachtig is geworden. Het moet wel deugdelijk in uwvoorstelling van den Christus zijn opgenomen, dat Hij „uit den zadeDavids is zooveel het vleesch aangaat." En zoo weinig mag dit„vleesch van Christus" in uw belijdenis van Jezus, den Heiland,bijzaak zijn dat

ook voor u veeleer „dat vleesch waarlijk spijs endat bloed waarlijk drank" behoort te zijn. In dat vleesch leeft Hij,zoo voor als na zijn opstanding blijkens het woord tot zijne discipelen:„Een geest heeft geen vleesch en beenen, gelijk ik heb." Met dat„vleesch" is Hij van den Olijfberg ten hemel gevaren, en in dat„vleesch" is Hij nog. Weshalve onze Catechismus belijdt: „dat weons vleesch in den hemel als een zeker pand hebben," en in hetverlossingslied heerlijk gezongen wordt: „Nu leeft Gods Zoon inmenschelijk vleesch !"



207 Kort saanigevat leert de Schrift derhalve dat het vleesch goed was,kwaad werd, maar in Christus wederom verheerlijkt is. Of wil men,dat het vleesch zoozeer onafscheidelijk bij het menschelijk wezenkomt, dat het me? in zijn schepping, me? in zijn val, maar ook me?in zijn herstelling begrepen is. Het vleesch is nooit in zijn wezen,uit zich zelf, naar zijn aard zondig. „We hebben den strijd niet metvleesch en bloed, maar met de geestelijke boosheden in de lucht." Tot recht verstand geve men zich daarbij rekenschap, wat vleeschis. Vleesch is het hoogste en uitnemendste, waartoe de zichtbare entastbare schepping opklimt. Vleesch staat hooger dan het stof, hoogerdan ertsen en metalen, hooger dan crvstallen en stalantvtec, hoogerzelfs dan het celweefsel van de

plant. Vleesch is de kunstigste, fijnsteen schoonste vorm, waarin de Schepper het stof doet optreden. Dit voelt men nog te beter, zoo men in het oog houdt, dat deSchrift met „vleesch" niet enkel onze spieren, maar geheel ons lichaambedoelt. Onder vleesch behoort dus ook de teedere en wondere be-werktuiging van onze zenuwen, behoort ook het schitterend ou<j, hetkunstig oor; onder vleesch is ook de onnaspeurlijk saamgesteldegroep van zenuvvstrengen begrepen, die wij onze hersenen noemen,en wie ook maar een enkelen vluchtigen blik op dit organisme vanhet vleesch in al zijn vertakkingen geslagen heeft, zal geen oogenblikaarzelen te belijden, dat God de Almachtige, metterdaad geheel eenwereld van de aangrijpendste, verrassendste en prachtigste

wonderenin die schepping van het „vleesch" heeft ontsloten. Niet alle vleesch is hetzelfde vleesch, zegt 1\'aulus. Een ander ishet vleesch der visschen en een ander is het vleesch der dieren eneen ander wederom is het vleesch der menschen, zóó echter, dat ookhierin een opklimmende orde zij. Zelfs in zijn min edele bewerktuigingstaat het vleesch nog verre boven het schoonste crystal en de zuiversteplantencel. Maar toch, de afstand tusschen het minst edele en hetedelste „vleesch" is niet minder groot. Het wonder der Schepping isook te dezen opzichte eerst gekroond door de schepping van denmensch. Voor hoelang dient ons het vleesch? Let op den ernst dier vraag.Beschouwt ge het vleesch slechts als een noodzakelijk kwaad, eenhulpmiddel voor dit korte

leven, dat, straks weggeworpen, alle be-teekenis voor de eeuwigheid mist? Of wel zijt ge als schepsel bestandom in vleesch te leven, eeuwiglijk en altoos? Op die vraag antwoordtde ongeestelijke wereld: Natuurlijk is het vleesch slechts voor ditleven! De H. Schrift daarentegen leert, dat het vleesch dat in ver-derfelijkheid gezaaid wordt, eens in heerlijkheid en onverderfelijkheidzal opstaan. De wetenschap matigt zich het recht aan tot de verklaring,dat het vleesch zijn rol met dit aanzijn heeft uitgespeeld; de Kerkvan Christus daarentegen belijdt Wederopstanding des vleesches eneen eeuwig leven. Dus óók het vleesch een bestemming voor ons



208 eeuwig leven, een blijvende bestemming voor Gods eer. De stelligeuitspraak: „Want dit weten we, dat vleesch en bloed het koninkrijkvan God niet beërven zullen," kan slechts uit misverstand ter om-verwerping van deze elementaire Schriftopenbaring gebezigd worden.Zoolang vleesch en bloed erven wil oordeelen ze zich zelven. Niethun, maar uitsluitend aan den mensch, wien ze tot instrumentenzijn, komt de erfenis toe. Het „vleesch", in zijn zondige ontaarding,gaat onder. "Vraagt men welke bestemming dan het vleesch oorspronkelijk had,zoo diene het beeld van het prismatisch kunstlicht tot opheldering.Op de kust, aan het strand is licht, maar voor den schepeling, dieop verren afstand van die kust zijn scheepke stuurt, is dat lichtonzichtbaar, onwaameembaar, het is voor

hem als niet bestaande.Zal dit licht voor hem zichtbaar worden, dan moet het omhuld, om-kleed en omhangen met glas. Niet met gewoon, maar met fijn enkunstig glas. Met glas dat op den aard van het licht is aangelegd enmet de welt die het licht beheerscht in harmonie is. Maar is aandeze voorwaarde voldaan, dan is de uitwerking ook heerlijk. Zóó ishet prismatisch glazen omhulsel niet om het licht gezet, of metbliksemsnelheid vliegt de lichtstraal de golven over en springt denschepeling in het oog. Zie in dat beeld de beteekenis van het vleesch voor \'s menschengeest. De geest is onzienlijk, onwaarneembaar, kan zich niet doengevoelen, zoolang hij aan zichzelf is overgelaten. Maar nu God diengeest omhuld, omwonden en met het kleed des „vleesches" omhangenheeft,

straalt door dat „vleesch" de innerlijke werking van den geestu tegen. Ook dat vleesch moet evenals het prismatisch glas van deedelste bewerktuiging en met de welt van den geest in verband zijngebracht. Een losse aanvoeging van vleesch en geest is ongerijmd.Veeleer moeten beiden op elkaar zijn aangelegd en met elkaar inzuivere harmonie werken. Maar is eenmaal aan deze voorwaardevoldaan, dan is de werking ook volkomen en schittert de heerlijkheidvan den geest juist in die onafgebroken levensuiting, waartoe hetvleesch, als orgaan, den geest instaat stelt. Of die harmonie zuiver is, kan men daaraan weten, of het in-strument zelf terugtreedt, niet waarneembaar wordt en slechts dient.Is de kustlantaarn ongeschonden, dan straalt het licht van verre door,zonder dat men

van het glas iets waarneemt. Zoo ook bij ons lichaam.Naar de harmonie van Gods schepping moet het vleesch de heerlijk-heid van den geest laten doorschitteren, zonder zelfs de aandacht tetrekken. Daarom lezen we: En ze waren beiden naakt en ze sehaam-den zich niet. Het glas wordt in brandend licht eerst zichtbaar zoohet gescheurd of bezoedeld is. Schaamte ontstaat eerst, zoo het vleesch,wijl het uit zijn verband werd gerukt, geen licht des geestes meerdoorlaat, en als vleesch optreedt.



209 Houdt men nu in het oog, dat \'s menschen geest in zijn oorspron-kelijke zuivere gehalte „een adem des levens en uit God is," danvolgt hieruit tevens, dat het „vleesch" een nog veel hoogere bestem-ming heeft, t. w. om instrument te zijn, waardoor Gods werking inden mensch zich openbaren kan. Daarop doelt Johannes als hij zegt, dat in Christus het leven was,en dat dit leven de bestemming heeft om licht te zijn d. w. z. uitte stralen, te schitteren en zich te openbaren, en dat het deze be-stemming heeft in den mensch. „In Hem was het leven en het levenwas het licht der menschen." Daarop doelt hij evenzeer, als hij onsdit woord van Jezus brengt: „Die de waarheid doet komt tot hetlicht, opdat van zijn werken blijke, dat ze in God gedaan zijn." Eerstin dit

verband wordt het zeggen des Heeren verstaan: „Laat uw lichtalzoo schijnen voor de menschen, dat ze uw goede werken zien mogenen uw Vader die in de hemelen is, verheerlijkt worde!" In het paradijs moest derhalve déze vraag tot beslissing komen:God schiep u, o mensch, vleesch en geest. In dien geesi iigi uweigenlijk wezen. Dat vleesch heeft geen andere roeping dan omorgaan, instrument voor dien geest te zijn. Welke keuze nu doet gij ?Aanvaardt gij die door Mij, uw God, gestelde ordinantie; handhaaftge de orde die Ik u gaf; blijft ge den geest als uw eigenlijk wezenhandhaven, dat aan het instrument des vleesches gebonden, nietteminweigert aan dat vleesch een hoogere waarde toe te kennen danhet als instrument bezit, — wel u, dan wilt ge „uw beginsel

be-waren," en blijft ge een geestelijk wezen. — Maar ook verbreekt gede door Mij gestelde levensorde, schendt gij mijn ordinantie, keertge mijn hoog gebod om en maakt ge het vleesch van instrument,dat het zijn moet, tot iets zelfstandigs, tot een macht op zich zelf,tot een gelijke met den geest, die bij afwisseling met den geestheersenen zou, -— dan is uw val onvermijdelijk, dan ontzinkt, ge aanuw bestemming, — dan wordt ge vleesch." Toch deed de mensch die laatste keus. De geest wilde vrij wordendoor niet langer aan het instrument van het vleesch gebonden te zijn.Men wilde als God zijn: louter geest. En evenzoo, het vleesch, uitden dienst van den geest ontslagen, wilde zelf gezien worden, zelf eenmacht zijn. Toen ontdekten ze, dat ze naakt waren. Dat is

het tot vleeschworden van den mensch! 14



210 III.DE VLEESCHWOBDING VAN DEN MENSCH. Het bedenken des vleesches is de dood. Rom. 8 : 6. In welken toestand geraakte de mensch door deze verbreking vande levenswet, die van Gods wege voor vleesch en geest gesteld was? Hij werd vleesch! Hiermee is bedoeld, dat het zwaartepunt van zijn aanzijn van nuaf in het vleesch lag, en dit vleesch zich opende als een graf, waarinalle kracht zijns wezens, er met noodlottige onontwijkbaarheid heen-getrokken, wegstierf en zich bedolf. De verhouding was omgekeerd bij weleer. Was het toen de geest,die heerschte en het vleesch als instrument gebruikte, thans drong hetvleesch op den voorgrond en maakte den geest aan zich ondergeschikt. De geest wilde dat niet voetstoots. Vandaar de strijd tusschenvleesch en

geest ook in den onbekeerdc, maar een strijd met ongelijkekansen, want, tenzij een werk van God den Heiligen Geest tusschenbeide trad, moest de geest onderliggen en het vleesch overwinnen. „De werken nu des vleesches zijn openbaar, welke zijn: overspel,hoererij, onreinigheid, ontuchtigheid, afgoderij, venijngeving, vijand-schappen, twisten, afgunstigheden, toorn, gekijf, tweedracht, ketterijen,nijd, moord, dronkenschappen, brasserijen en diergelijke." Evenzeer is het openbaar, waar deze heerschappij van het vleeschhenenvoert. Ze leidt tot den dood. De dood, niets minder dan dit,is de bezolding der zonde. Dit moest alzoo. Nadat de zonde met ruwehand gewelddadig den band tusschen vleesch en geest verbroken had,kon de overgang uit dit leven in een volgend niet meer

natuurlijk,maar moest hij gewelddadig zijn. De onnatuurlijke, gewelddadigeovergang nu uit deze bedeeling in een andere, dat is de dood, deuitwendige dood, die slechts een gevolg was van den dood, die in dezonde zelve lag, toen ze op gewelddadige wijs de harmonie verbrak,die door den Schepper tusschen vleesch en geest gesteld was. Tendage, ten \' zelfden dage dat ze zondigden, zouden ze sterven. Dezestraf is niet uitgesteld. In het zelfde oogenblik, dat ze zondigden,kwam die dood over hun ziel. Wat, toen ze stierven, plaats greep,was van dien wezenlijken, inwendigen dood slechts de openbaring enhet gevolg. In tegenstelling met Johannes\' Kerst-evangelie drukten we dezentoestand der zonde in dezer voege uit: „De mensch was vleesch ge-worden, en we hebben

zijn versmading gezien, een versmading alsvan een geborene uit den Sathan, vol van zelfvernietiging en leugen."



\' ? 211 Versmading is het tegendeel van heerlijkheid. Tot heerlijkheid zijnwe geroepen, in versmading vielen we. Heerlijkheid ziet niet op hetonzichtbare, maar op het zichtbare. Het duidt niet een toestand derziel, niet een zalige gesteldheid des geestes aan, maar een uitbrekenin het zichtbare, van den vollen glans des goddelijken levens. Ze zaldaarom openbaar worden in ons verheerlijkt lichaam en in de ver-heerlijkte schepping om ons. In een afsehijnsel van die heerlijkheid stond de van God geschapenmensch in het Paradijs. Eeeds de enkele naam van Paradijs roept degedachte aan glans en heerlijkheid voor onzen geest. Het was eenvoorportaal, leidende naar de volle heerlijkheid, die stond te komen,of ... . een droeve doorgang naar den smaad, waaronder

men konverzinken. Ook op ons lichaam hebben we dus bij de versmading te letten.Nog is er lichamelijk schoon in gestalte en vorm. Dit ontkennen weniet. Slechts lette men er op, dat deze schoonheid slechts bij verge-lijking met het onooglijke uitkomt, en dat kunstenaars en dichterssteeds een ideaal van schoonheid hebben nagestreefd in hun engelen-en madonna-koppen, dat ten bewijze strekt hoe de ware, echte, edeleschoonheid in vorm en gestalte te loor ging. Bovendien, wat behoeftde uitzondering ons op te houden. Dat het grooter deel der mensch-heid de uitdrukking van schoonheid in haar voorkomen mist, is on-loochenbaar. En denkt men aan de breede groep van misdeelden,wier gelaat en gestalte metterdaad iets terugstootends heeft, aan ge-heele

rassen en stammen, wier aanblik alle aantrekkelijkheid mist, enniet minder in Europa zelf aan de vele misvormden en wanstaltigen,die met alsoortig lichaamsgebrek reeds in de wereld treden, dan lijdthet wel geen tegenspraak, dat ons lichaam zijn heerlijkheid derft. Maar sterker nog komt onze versmading uit in de machteloosheid,waartoe we wegzonken. Te heerschen, heer te zijn, is het onmisbaarkenmerk van „heerlijkheid." Dienovereenkomstig bestemde God denmensch tot heer der schepping. In hem eerst vond de schepping haarkroon. D. w. z. met koninklijke meerderheid en koninklijke majesteitbei moest de mensch de schepping beheerschen. Behecrschen in heelhaar omvang, in elk harer rijken, op elk terrein. Vrij moest hij staantegenover de elementen der

natuur, tegenover de kracht der aarde,tegenover plant en dier. En omgekeerd, geen dezer krachten moestvrij zijn tegenover hem. En wat ziet ge thans? Immers dat al dezekrachten en elementen macht hebben ontvangen over den mensch;dat de mensch hulpeloos tegenover alle staat en het brood van zijnspijze niet aan die aarde ontwringen kan, tenzij hij besluite zijn levente doen opgaan in bemoeiing met het stof der aarde en ze bebouwein het zweet zijns aanschijns. O, zeer zeker, er is ook thans heer-schappij over de natuur, en niet genoeg kunnen we de genade Godsdanken, die weer door wetenschap en practijk een deel van onze ,



boeien brak. Maar vergeet niet, dat slechts een zeer klein deel vande bevolking dezer wereld tot die heerschappij opklom. Ook niet, datze daar eerst opkwam, waar het licht van het Evangelie der verzoe-ning had geschenen. Vooral niet, dat deze heerschappij door slaven-dienst en eeuwenlange inspanning verworven is en elk koninklijkkarakter van onmiddellijke beheersehing en stille majesteit mist. Maar het sterkst komt deze versmading, dit derven der heerlijkheid,toch weer uit in de krankheid, het afsterven en ten groeve dalenvan het lichaam. Reeds een lichte ongesteldheid, al is het slechtszwakheid in het hoofd of pijn in het aangezicht, breekt onze kracht,rooft onze kalmte, maakt ons tot frissche geestesuiting onbekwaam.Erger krankheid ontbloot ons al spoedig van elk frisch

gevoel, werptons op het ziekbed, sluit ons af van onzen werkkring en doet onshulpeloos en verlaten nederliggen. En klimt die krankheid, dat zede erger vormen aanneemt van pestaardige ziekten, wie weet danniet hoe ze geheel den mensch mismaakt en misvormt en hem toteen walging maakt voor het eigen besef? Denk aan den waanzinnige,en vraag u af, wat er smadelijker kan zijn, dan de belaching, waartoede van zinnen beroofde mensch in elks oog wordt. Maar denk ookaan den loggen, loomen luiaard, den vadsigen vraat, den ruwendronkaard, en oordeel, of er geen smaad voor uw menschelljke natuurligt in die gebonden traagheid des vleesches, in dien geesteloozen,verstompten vleeschklomp, in dien van zich zelf niet meer wetendenen in eigen schande lachenden

ellendeling. Toch zijn ze menschen,en menschen zijn het evenzeer, die om den misvormde van gestalte,om den waanzinnige, om den dronkaard nog lachen kunnen in luid-ruchtige scherts! Eeken bij dit alles den dood zelven en het graf. Het sterven isiets onbegrijpelijk smadelijks. De gewaande koning der schepping,die eindelijk overwonnen wordt door de vernielende kracht der natuur,die spot met zijn stuiptrekkingen en het levenslicht in het oog uit-blusclit, de lippen verstijven doet en het lijkwit als een doodswauitspreidt over zijn leden! Een lijk is een hoon voor onze mensche-lijke natuur, elk lijk een smaad voor ons menschelijk geslacht. En,dan komt het graf nog, die afgrijslijke groeve der vertering, die totstof vermaalt wat uit stof genomen was en het laatste van \'s

menschengrootheid sloopt. Dat komt er van, dat de mensch vleesch was geworden. Wijl hijvleesch werd. hebben we zijn versmading gezien en zien we die nog. Ja, het oog van den kenner dringt nog dieper door. Er openbaartzich in die macht van het vleesch iets, dat ge uit de menschelijkenatuur, zelfs na haar val, niet verklaart, iets duivelsch. „Gij zijt uitden vader den duivel, en wilt de begeerte uws vaders doen, die waseen menschenmoorder van den beginne, en is in de waarheid nietstaande gebleven, want geen waarheid is in hem!"



313 De geschiedenis meldt dat in de vorige eeuw aan het Fransche hofverfijnde wellustelingen verkeerden, die, na hun eigen levensbloed inbrooddronkenheid en uitspatting te hebben verteerd, jonge kinderenopkochten, wier aderen men opensneed, om door dit jonge bloed,in hun kranke aderen overgeleid, de levenskracht voor nieuwe uit-spatting op te wekken! Hoe noemt ge dat, indien het niet duivelsch is! En openbaartzich, zij het ook met verschil in graad van boosheid, niet dat zelfdedemonisch karakter in de botgevierde drift, in uitgezochte wreedheid,in plaag- en tergzucht, in de woeste uitbarstingen van den wrok ende bedekte loopgraven van den nijd? Is het niet merkbaar, dat achter en door het vleesch telkens eenbooze gedaante gluurt, die den reeds aan

het vleesch gebonden menschnogmaals in een dieper, veel afschuwelijker afhankelijkheid vernedert?Dit kan niet anders. Het vleesch had de bestemming voertuig eninstrument voor den geest te zijn. Nu het den geest des menschenniet dienen wilde en derhalve geen voertuig meer kon zijn voor dengeest des Eeuwigen, moest het zichzelf wel prostitueeren als voertuigen instrument voor den geest van den Booze. Op dien grond zegtde Apostel, dat we den strijd niet hebben met „vleesch en bloed,"dat deze slechts de geschutpoorten zijn, waardoor men ons bestookt,maar dat de eigenlijke aanval van verder en dieper komt; niet uithet vleesch, maar van de geestelijke boosheden. Er is in den gevallenmensch geen stilstand; ook in den onbekeerde is iets bezig te

worden;er wordt ook in hem gegenereerd; maar die werking is uit hetonheilige; die een gestalte in hem zoekt te winnen, is de Booze.„We hebben zijn versmading aanschouwd, een smaadheid als van eengeborene uit den Sathan!" En wat komt nu uit dien mensch voort? Is het dat volle rijkeleven, dat, wijl het immer welt en zich geeft, met de liefde eenzelvigis? Is het dat wondere leven, die geheimzinnige kracht, die altijdwellend, toch nimmer wordt uitgeput, maar integendeel, hoe meer hetgeeft en schenkt en dus lief heeft, zelf zich te rijker en heerlijkerontplooit? Is het ook bij hem nog een leven vol van gratie, vol van• liefde, vol van genade? Ach, voor gratie vindt ge innerlijke armoe,voor liefde zelfzucht, in stee van genade rustelooze uitputting en zelf-vernietiging. Die

zelfzucht komt niet als toeval bij zijn verzinking inhet vleesch, maar vloeit er onmiddellijk uit voort. Door vleesch teworden, werd de mensch arm, leeg, ontbloot van dien overvloeiendenrijkdom, die alleen in het leven des geestes is. De schatkist was leeggeschud, alleen de boeken, als afdruk dier schatten, had men over-gehouden, en armoe, het kan niet anders, brengt er van zelf toe, ommeer op nemen dan op geven bedacht te zijn. Daardoor werd\'s menschen leven in zijn tegendeel omgekeerd. Een fontein te zijn,waaruit de stroomen van kracht, liefde en leven rusteloos welden, was



214 rijn bestemming. Thans is die fontein verdroogd en blijft hem nietdan de dorst, die roept om lessching. Zijn leven sloeg daardoor omin de zucht om te nemen, om voor zich te rooven, om zich, watbuiten hem was, te assimileeren. En in die hopelooze poging verspiltde arme mensch zijn beste krachten. Want al het pogen om te nemen,baat niet. Er is niets te nemen, dat den dorst kan stillen. Hij grijptverkeerd. Hij moest naar God grijpen en hij slaat zijn hand uit naarde wereld! Toch waant hij te drinken, waant nog te kunnen geven, beroemtzich nog op de uitstorting zijner liefde. Hij wordt misleid door schijn.Vol van zelfzucht, maar ook vol van leugen. Vaak vormt zich dieleugen ook op zijn lippen tot het onware woord. Maar toch, dat isnog het gt?evendst niet. Dat is slechts een

enkele uiting van eenbitteren kanker, die heel zijn laven omvat en onheilig maakt. Zijnleven zelf, zijn betrekkingen, zijn verhoudingen zijn onwaar geworden.Voor het wezenlijke heeft hij geen oog meer. Hij ziet het niet. Enwat zijn oog boeit en zijn blik inneemt, hij houdt het voor het ware,maar het mist alle wezenheid; hij meent dat het is gelijk hij het ziet,maar ach, de schijn bedriegt hem, het is anders! En dat het andersis, hij kan het niet inzien, zoo er geen hulpe van boven komt, geengeboorte uit den geest. IV.„MANNA" EN „BROOD." Zijnen Zoon zendende in gelijkheid deszondigen vleesehes.                    Rom. 8 : 3. Er zijn twee manieren, waarop spijs uit den hemel kan nederdalen.Of gelijk het manna nederviel, dat het daar lag in de woestijn, zondereenig levensproces op aarde

te hebben doorloopen, bf doordien de •scheppende kracht, die van den hemel uitgaat, zich aansluit aan eenbestaanden graankorrel, met dezen in de aarde wegzinkt en uit dienkorrel den halm met zijn aren doet opkomen. Korter gezegd, de neder-daling van het brood uit den hemel kan middellijk of onmiddellijk zijn. Jezus noemde zich het Brood des levens. Hij vergeleek zichzelvenook bij het tarwegraan, dat in de aarde valt en sterft. Ook zijn nederdaling uit den hemel liet zich op tweeërlei wijsdenken. O/-, gelijk de Joden dit verwachtten, dat Hij, evenals het manna,zonder doorgang door het vleesch, uit den hemel op aarde zou neder»



215 dalen, bf, gelijk het geschied is, dat Hij uit den hemel nederdalendeeerst zou wegzinken in dit aardsche, om er middellijk uit te voor-schijn te treden. Het eerste was de Openbaringswijs van het Oude Testament. DeEngel des Heeren daalde neder, de Engel des Verbonds verscheen,de Engel des aangezichts stond daar en sprak. Hij was nedergedaalden voer weer op, maar van aansluiting aan ons geslacht was geensprake. Vandaar dat de Joden stellig verwachtten, dat hun Messias op dezeen geen andere wijs zou neerdalen; liefst, verschijnende boven detinnen des tempels. En als nu Jezus in hun midden staat en zegt:„Ik ben uit den hemel neergedaald," dan murmureeren ze, dan ge-looven ze Hem niet. Dat kan niet, immers ze kennen zijn moeder.Hij is uit

een vrouw geboren. Het plotseling neerdalen uit den hemelontbreekt. Murmureert niet, antwoordt Jezus hen. Indien Ik op de wijs,gelijk gij verwacht hadt, uit den hemel was neergedaald, zou iederMij gekend, Mij aanvaard, Mij gehuldigd hebben. Maar nu Ik kom,als achter het gordijn des vleesches verborgen, nu weet niemand datIk het ben; nu herkent niemand Mij; nu neemt niemand Mij aan,dan degene, wien de Vader het in het oor zijner ziel heeft gefluisterd.„Een iegelijk die het van den Vader yehoord heeft komt tot Mij."Nu Ik vleesch ben geworden, kan niemand tot Mij komen, tenzij deVader hem tot Mij trekke. Ik ben het brood des levens, maar zietoe! dat Ik het ben, hangt aan mijn vleesch. „Het brood dat Ikgeven zal is mijn vleesch." „Tenzij gij dat vleesch van den

Zoon desmenschen eet, hebt gij geen leven in uzelven." Doordien men niet op de tegenstelling tusschen manna en broodheeft gelet, is dit woord van Jezus niet verstaan. Manna, daalt geheeltoebereid en plotseling neder. Brood is scheppende kracht, die, in hetgewas neergedaald, zich eerst later als voedende kracht openbaart. DeJoden dachten dat de Messias als het manna zou komen, en zie Hijwas geen manna, Hij was brood, het Brood des Levens. Zij murmureerden, wijl ze het Godsgeheim, het Mysterie, de ver-borgenheid der vleeschwordiiKj zelfs niet gisten. Mag het dan in deKerk van Christus geduld, dat men, zich schier uitsluitend aan het„nederdalen uit den hemel" vastklemmende, het oog, moedwillig ofgedachteloos, voor dat aanbiddelijk mysterie sluit?

Hoort men danhet fluisteren, ervaart men dan het trekken van den Vader niet, diejuist wil dat we in den vleeschgewordene een heerlijkheid zien zullenals van zijn Eengeborene ? Daarom leggen we op dat „Vleesch geworden" juist allen nadruk. Dat Hij vleesch wierd, kan niet beteekenen, dat Hij slechts onsvleesch aannam, en niet onze menschelijke natuur. Hiermee zou de dwaling der Wederdoopers terugkeeren, die waan-



216 den, dat het vleesch van Jezus door nieuwe schepping in Maria\'sschoot ontstaan was. De lange doolweg, die in Jezus slechts eenschijngestalte deed zien, zou hiermee nog eens te kwader uur betre-den worden. „Hij werd vleesch," wil zeggen, dat Hij dit werd wat wij warengeworden, dat Hij ons opzocht in de diepte, waarin wij waren weg-gezonken, dat Hij zich aansloot aan ons, gelijk we waren. Hij kwam om te zoeken wat verloren was. Daartoe moest Hij onsaangrijpen, met ons in aanraking komen, ons zoeken, opzoeken waarwij waren. Zoolang Hij boven ons zweefde, kon Hij ons niet vinden.Om het verlorene terug te brengen, moet men bereid zijn neer tedalen in de diepte waar het verlorene ligt. In wat diepte de menseh gezonken was, in wat versmading hijnederlag,

toonde ons vorig artikel; hiermee is dus tevens aangeduid,wat Christus werd, toen het Woord vleesch is geworden. De menseh was vleesch geworden en daardoor beroofd van dienglans, ontdaan van dien luister, ontbloot van die heerlijkheid, waar-mee hij eens blonk in het paradijs. Aan de macht der natuur washij onderworpen, aan broosheid en smaad, aan krankheid en dood,aan graf en duivel ter prooi geworden. Dit alles als gevolg van dezonde, maar toch van de zonde zelve zeer scherp te onderscheiden.Oorzaak en gevolg zijn nooit één. De vleeschwording van het Woord is dus een aannemen van onzemenschelijke natuur, zooals ze door de zonde was geworden, terwijlHij niettemin volkomen afgescheiden van de zonde bleef. Het gevolgnam Hij geheel op zich. Van de

oorzaak was in Hem niets. Zoo leert de Schrift het ons: „God heeft zijnen Zoon gezonden,zegt Paulus, in de gelijkheid des zondigen vleesches." „Hij is denbroederen in alles gelijk geworden, uitgenomen de zonde." Gelijkkinderen die geboren worden, het vleesch en bloed van hunne oudershebben, „zoo is Hij ook desgelijks derzelve deelachtig geworden."De gelijkheid was zóó verblindend, dat de Joden tot den blindge-borene zeiden: „Wij weten dat deze menseh een zondaar is." „Dat• Hij zonde voor ons gemaakt is," heeft hiermee niets te maken, maarwel, dat Hij „voor zooveel het vleesch aangaat" uit Israël is, uitDavids waarachtige nakomelingen. En hoe Hij dan was? „Als een wortel uit een dorre aarde! Hij had geen gedaante nochheerlijkheid. Als wij Hem aanzagen, was er

geen gestalte, dat wijHem zouden begeerd hebben!" Er kan dus geen sprake zijn, dat Christus\' menschelijke natuur,vóór zijn opstanding, aan Adams natuur in de schepping gelijk was.Die kon Hij uit ons niet aannemen, want die hadden we niet meer.Die was verloren en ondergegaan in het vleesch. Hij moest ons nemengelijk we waren, en in den staat ingaan, dien wij over ons gebracht .



217 hadden. Wij hadden geen gedaante noch heerlijkheid meer, er wasin ons geen gestalte meer om te begeeren. En gelijk wij gewordenwaren, zoo werd Hij. Ongeestelijke Schriftuitlegging heeft hieruit afgeleid, dat ook deuitwendige gedaante van den Christus iets terugstootends, iets smadelijksmoet gehad hebben. „Geen gestalte dat we Hem zouden begeerdhebben!" Derhalve zoo betoogde men, moet ook de verschijning desHeeren, zijn gelaat, zijn gestalte alle aantrekkelijkheid gemist hebben.Altijd weer dezelfde blindheid voor het mysterie der vleeschwording!Alsof een aanminnig kind dat ons boeit, een schoone vrouw, een krach-tige held, ook in ons midden niet „vleesch uit vleesch," en van deheerlijkheid ontbloot zijn, al is er Voor ons verzwakt oog niets inhun

verschijning of in hun blik, dat ons afstoot, eer veel dafe onsboeit of aantrekt. Kunt ge u \'s menschen gestalte nog voor den geest brengen gelijkze geweest moet zijn in de dagen, toen weelde en zinlijkheid zijnafmeting nog niet had doen inkrimpen, hem de uitdrukking nog nietgeroofd had van kracht. Kunt ge nog dieper in het verleden terug-dringende, u den mensch vóór den Zondvloed nog denken, wiensleven bij eeuwen telde, toen de zonen Gods de dochteren aanzagenvan de kinderen der menschen? Hebt ge er een voorstelling van, watmenschengestalten het gedierte des wouds heeft aanschouwd, toenKa?n met Abel worstelde ? En als u dan gezegd wordt: Dat is nogmaar de gevallen mensch, kunt ge dan de poëzie des geestes te hulproepende, tot in den

lichtglans van Eden doorgluren, en als met uweigen oog dat heerlijk schepsel daar zien, zooals de mensch was, toenGod zelf hem den adem blies in zijn neusgaten, of de moeder deslevens daar stond, in al den luister en de glorie der scheppendemogendheid, die neerziende zag dat het goed was? o, Zoo ge datkunt, denk u dan naast die prachtige, die majestueuse figuren uwJezus, zooals Hem hongert in de woestijn, zooals Hij vermoeid aanSichars put nederzit, zooals Hij zwoegt in Gethsemané, zooals Hijneerstort met den kruisbalk, zooals Hij daar naakt en uitgetogen aanhet kruishout hangt, en ons dunkt, ge verstaat de tegenstelling, gebegrijpt dat raadselachtige: „Geen gedaante noch heerlijkheid, geengedaante dat wij Hem zouden begeerd hebben." Toch zegt

.Tohannes: „We hebben zijn heerlijkheid aanschouwd."Wil dat zeggen, dat ze al de dagen zijner verkeering op aarde doorzijn luister zijn verblind geworden? Maar immers de Schrift zelvegeeft het aan. Die heerlijkheid straalde uit te Kana in Galilea, indie heerlijkheid blonk Hij op den Thabor, maar blijvend ging Hij indie heerlijkheid eerst in door zijn opstanding, om straks in glorienaar den troon te varen. En zelfs wat ze toen zagen, was nog slechtsafschaduwing van zijn volle heerlijkheid. Zelf immers bad Hij: „"Vader,Ik wil dat waar Ik ben, ook zij bij Mij zijn, die Gij Mij gegeven



218 hebt, opdat zij mijn heerlijkheid aanschouwen mogen." Het kan zelfsde vraag zijn, of Johannes zoo met nadruk van „een heerlijkheid alsvan den Eengeborene des Vaders" gewagende, niet op Pathmos doelt.Het oogenblik toen hij Hem zag en als dood voor zijn voeten viel,en de Heere zijn rechterhand op hem leide, kon in de heugenis vanden evangelist niet zijn uitgcwischt. Dat de woorden: „En we hebbenzijn heerlijkheid aanschouwd, een heerlijkheid als van den Eengeborenedes Vaders" een tusschenzin vormen, pleit niet weinig voor deze op-vatting. Johannes geeft dan een drievuldig tijdstip aan. Vooreerst datder geboorte: „Het Woord is vleesch geworden." Dan zijn leven opaarde tot aan zijn hemelvaart: „En Hij heeft onder ons gewoond."En eindelijk zijn openbaring na

zijn hemelvaart op Pathmos: „Enwe hebben zijn heerlijkheid gezien, een heerlijkheid als van denEengeborene des Vaders." Althans van den geloofsblik, waarmee dediscipel achter het gordijn der menschelijke natuur de Goddelijkemajesteit van den Zoon ontdekte, kan geen sprake zijn. Aanschouwenvormt eer een tegenstelling met geloof, dan dat het met gelooveneenzelvig zou zijn. Het is daarom nog niet ons gewone zien met hetzinlijk oog, maar een zien niettemin, waarbij het zielsoog mét hetzinlijk oog, beide door den Geest in blik verscherpt, zich voor deGoddelijke heerlijkheid ontsluit. Een zien zooals .Tesaia den Heere inzijnen tempel aanschouwde „en zijn heerlijkheid zag" (Johan. 12 : 41).Een zien als waarvan het in den aanhef des eersten briefs heet:„Hetgeen wij

gehoord hebben, hetgeen we gezien met onze oogen enonze handen getast hebben, hetgeen wij aanschouwd hebben van hetWoord des levens." En let er op, zulk een zien was het zien opPathmos, want de heilige Apostel zegt zelf: „Ik was in d-n geest opden dag des Heeren, en ik zag in het midden van de zeven kandelareneen en, den Zoon des menschen gelijk." Van de „heerlijkheid des Zoons" spreekt Johannes iu zijn Evangelieslechts viermaal. In zijn proloog en dan bij Kana\'s bruiloft en inhet hoogepricsterlijk gebed. Te Kana straalde de heerlijkheid zichtbaarin het teeken, en in het gebed van Johannes 17 is beide malensprake van de toekomende heerlijkheid in den hemel. Met nadrukgetuigt hij (hoofdstuk 7 : 39) „dat Jezus nog niet verheerlijkt was;"12 : 16, „maar als

Jezus verheerlijkt was, toen werden zij indachtigwat Hij gesproken had." Jezus zelf zegt (12 : 13): „Zie, de ure isgekomen, dat de Zoon des menschen zal verheerlijkt worden." OpJoh. 13 : 31: „Nu is de Zoon des menschen verheerlijkt en God isin Hem verheerlijkt," teekenen onze Kantteekenaars reeds aan, datdit te verstaan is in den zin: „Nu is de tijd nabij, dat Ik zal ver-heerlij kt worden," steunende op wat onmiddellijk volgt in vs. 32:„Indien God in Hem verheerlijkt is, zoo zal Hij Hem ook verheer-lijkcn in zichzelven en Hij zal Hem terstond verheerlijken." Hiermee is niet ontkend, dat ook over Jezus\' aardsche verschijning



219 een glans van zedelijke heerlijkheid lag, van innerlijke, goddelijkemajesteit; maar Johannes verstaat men niet, tenzij men er toe komt,om op elk woord en elke tegenstelling te letten. „Het Woord is vleesch geworden," ?n „we hebben zijn heerlijkheidgezien," staan als diepe schaduw en het zuiverst licht naast elkaar. V.DE VEBGODING VAN HET MENSCHELIJKE IN JEZUS. Dewelke liet beeld is des onzienlijken Gods,de Eerstgeborene aller creaturen. Col. 1 : 15. Dat Jezus waarachtig mensch was en is, wordt door de belijdersvan zijn naam niet ontkend, niet betwijfeld noch voorbijgezien, maardoelloos gemaakt. Men belijdt het zonder er troost in te vinden;men beaamt het zonder er kracht uit te putten; men stemt het toezonder er den rijkdom in te\'bezitten van

Gods eeuwige ontferming. Hier lette men op. Vaak is beweerd, dat de geloovige gemeente eenzijdig \'s Heerengoddelijke natuur beleed en voor zijn menschelijke natuur geen oog had. Dit is niet zoo. En het komt er op aan, wel in te zien, dat hetniet zoo is. Immers wil men de geloovige gemeente de hand biedenter verdere ontwikkeling, dan is vóór alle dingen van noode, datmen wete waar ze staat, wat haar leven en streven is, wat omgaatin haar geloofswereld. Vormt men zich hiervan een verkeerde voor-stelling, dan stoot men haar af. Dan gevoelt ze dat haar wonde nietjuist gepeild is. Dan kan ze zich niet verootmoedigen op het hoorenvan een verwijt, dat in den vorm onwaar is. Veeleer gordt ze zichdan aan ter zelfverdediging en ontzegt haar luisterend oor, aan

wiehaar manen wil tot betere dingen. Zoo ook hier. Wie tot de gemeente komt, haar verwijtend, dat ze eenzijdig deGodheid des Heeren belijdt, vindt eer een ziel die zich sluit, daneen hart dat zich opent. Neen, ze belijdt wel waarlijk „den eenigenMiddelaar Gods en der menschen, den mensch Christus Jezus." Hetbloed der verzoening waarin ze haar vrede zoekt, is haar wel waarlijkhet hartebloed van Hem, die naakt en uitgetogen aan den kruispaalónderging in den dood. Het Kindeke te Bethlehem geboren is haarwel waarlijk uit den zade Davids, voor zooveel het vleesch aangaat.En als ze op den Paaschmorgen in haar bedehuizen saamstroomt,



220 zou ze protesteeren zoo men haar een ander Evangelie bracht danvan het lichamelijk verrijzen ten derden dage. Met haar goed recht verzet daarom de gemeente zich, zoo dikwijlsmen haar van die zijde wil aanvatten. Haar consciëntie beaamt ditverwijt niet, en verre van zich gewonnen te geven, vreest ze veeleerde bedenkelijke strekking van een woord, dat reeds zoo dikwijls inhaar bedehuizen de vroege bode is geweest van een Christusbelijdenis,die ten slotte op de ontkenning van zijn Goddelijke natuur uitliep. Neen, wat de Gemeente feilt bij haar belijdenis van den Christus,is niet een misslag in het waardschatten van haar geloofsartikelen,maar een verleidelijk uitvloeisel der zonde. Een der diepste neigingen, die de zonde in ons hart bracht, is dezucht, om het

menschelijke te ver goden. Zoo doet de wereld die buiten God ligt. Ze boetseert haar teraphim,ze beitelt haar afgoden uit, ze giet haar beelden, om dit menschelijkedaarna te eeren als ware het God. Ze bezingt haar wijzen en volks-helden, heeft lust aan hun panegyrie en idealiseert ze, om straks bijhet komend geslacht den waan te vestigen als waren ze goden. Zeknielt eindelijk, steeds dieper gezonken voor een levenden menschneder, en of die levende mensch dan Divus Augustus in de eerste,of de uit het bordeel gesleurde godin der Rede in de achttiende, ofde groote Humboldt in de negentiende eeuw is, de zonde blijft één.\'t Is hoovaardij die den mensch verlokt het menschelijke als warehet God te aanbidden. Die zonde ging ook in Jezus\' Kerk me?. Door onze

toebrengingtot de Kerk van Christus houden we niet op van nature tot elkezonde geneigd te zijn. — Geen valscher noch gevaarlijker voorstellingdan die den belijder van Christus den vijand daar binnen doetvergeten. Ook in Jezus\' Kerk blijven we menschen, die in zonde ontvangenen geboren zijn, en daardoor blootstaan aan het gevaar, om onzezondige neiging zelfs op de heiligheden Gods te doen spelen. Alleketterij vindt daarin zijn oorsprong. Het is juist de heerlijkheid vanden Christus, dat Hij, trots dien onheiligen stroom, die telkens uitons hart in de gemeente vloeit, na elke verdonkering van zijn Naam,dien heerlijken Naam weer in reiner glans. uitbrengt. Yooral in Romes Kerk kwam die neiging sterk uit. Minder aanden persoon van den Christus openbaart zich haar zonde.

Veeleerzocht ze de belijdenis van den Christus onaangeroerd te laten, doornevens Hem andere personen te doen optreden, in wier vereering deverkeerde neiging van het hart voldoening vond. Ze wierp zich daartoeop Maria, op de patriarchen en profeten, op de apostelen en marte-laren, op de engelen en heiligen. Wel verzweeg ze het niet, dat wijlGod alleen God was, aan deze uitnemenden onder de schepselen geengoddelijke eer toekomt, maar dit protest miste zijn werking en feitelijk



221 kwam het op goddelijk eerbewijs aan de „Koninginne des Hemels\'en de heilig bevondene neer. Ze heeft thans heur loop voleind, endoor de onfeilbaarheidsverklaring van den mensch, die op Komesbisschopszetel troont, ook onder de levenden een persoon aangewezen,aan wien, ondanks het protest van het tegendeel, door het weinigredeneerend maar devoot zich toewijdend hart een eere en huldewordt toegebracht, die niet is eens menschen. Toch vergist zich, wie alleen bij Eome de openbaring dezer zondezoekt. Ze huist ook bij ons. Let slechts op de zucht, om de heiligendes Ouden en des Nieuwen Verbonds van schuld vrij te pleiten;luister slechts hoe men op allerlei wijs Jacobs gedrag tegenover Ezau,Davids houding tegenover Achis zoekt te

vergoelijken; zie slechtshoe bedenkelijk de vrijbrief is, dien men voor eigen zonden, alswaren het geen zonden, aan feiten in de Schrift vermeld ontleent.Men maakt zich eenmaal diets, dat de beeldenyalerij der Schrift onsals ideaal van deugd en uitnemendheid wordt voorgehouden, en erkentnog niet dat ze slechts een wulke van yeloofsyetuiyen zijn, waarinniet \'s menschen grootheid, maar de alles overwinnende ontfermingonzes Gods blinkt, die in zoo zondige creaturen zulk eene geloofskrachtwekte door zijn Geest. En wat openbaart zich dan in die voorstelliuganders, dan de zucht om ook ónze heiligen, ook ónze voorwerpenvan vereering te hebben, vergetende dat alle vleesch gras is en alzijn heerlijkheid als een bloem des velds. Uit dit oogpunt nu heeft men ook

het verkeerde in de belijdenisvan den Christus te beoordeelen en komt daardoor tot een tegenover-gestelde slotsom. Men heeft niet \'s Heeren Godheid eenzijdig op denvoorgrond gesteld, om zijn menschelijke natuur te vergeten, maarmen heeft integendeel den mensch Jezus Christus, in strijd met destellige waarschuwing onzer Hervormers, vergood. Zoo werd het moge-lijk, dat men zijn bloed en wonden, de duidelijke teekenen van zijnmenschheid, tot voorwerpen van goddelijk eerbetoon koos, gewagendevan zijn „ybddelijk bloed." Zoo kwam het, dat men in den menschChristus Jezus de bewegende oorzaak zocht, waardoor ontferming engenade in het "Vaderhart van onzen God gewekt was. Zoo ontstondeen gebedsvorm en prediking, die zich ter aanbidding bij

voorkeur,soms schier uitsluitend tot den Heiland wendde. Zoo werd een Schrift-uitlegging geboren, die den mensch Christus Jezus met goddelijkeeigenschappen bekleedde. Zoo kwam men er toe de voorbereidendegenade, het trekken van den Vader tot den Zoon uit het oog teverliezen. Zoo eindelijk werd dat inzicht in het eeuwige afgebroken,dat de diepste grond van ons heil zoekt in Gods eeuwige verkiezing. Bij geen dezer verschijnselen, noch ook bij de JLoomsche enLuthersche Avondmaalsleer, heeft men te doen met een voorbijzienvan Jezus\' menschelijke natuur, maar steeds en altijd met een ver-goden van den mensch Christus Jezus. Ge vindt nooit in de Kerk



een zucht, om zich in het afgetrokken denkbeeld van de Godheiddes Zoons op te sluiten, maar steeds een aanvaarden van den Midde-laar, die ons in den mensch Christus Jezus gegeven is, om daarnadie menschelijke natuur des Heeren te vergoden. Nu spreekt het vanzelf, dat dit er noodzakelijk toe leidt, om demenschelijke eigenschappen van \'s Heeren menschelijke natuur te doenverdwijnen, en er goddelijke eigenschappen voor in de plaats te doentreden, en in zoover is het verwijt, dat men \'s Heeren menschheid tekort doet, alleszins juist. Maar niettemin blijft het vaststaan, dat dedwaling niet ligt in een uitsluitend belijden van Jezus\' Godheid,maar veeleer in een toekennen van Goddelijke eigenschappen aanJezus\' menschelijke natuur. De mensch Jezus Christus is ook

zeer zekerlijk en ongetwijfeldGod te prijzen in der eeuwigheid, maar Hij is dit niet als mensch,niet krachtens zijn menschheid, niet omdat Hij mensch werd, maardaarom wijl Hij, die God van eeuwigheid nas, de menschelijkenatuur heeft aangenomen. Uit dien hoofde leerden onze vaderen volkomen juist, dat men WelChristus als den Zone Gods aanbidden mocht, maar niet den menschChristus Jezus. Waaruit ontstond nu deze dwaling? \'s Menschen bestemming is, het hoogste Wezen te leeren kennenin den mensch, d. w. z. in zichzelf, door inwoning des HeiligenGeestes, krachtens de verwantschap die in de schepping tusschen Goden mensch gelegd is. Hij schiep ons naar zijn beeld. We zijn vanGods geslachte. Onze roeping is „der goddelijke natuur deelachtig teworden." Na

de scheuring, die de zonde bracht, moet dus wel de zuchtgeboren worden, om in het menschelijke zelf God te zoeken. „Gijzult als God zijn!" was de verleidende taal van den verleider. Eendubbel streven werd hierdoor in den mensch geboren. Het zondigestreven, om zichzelf te vergoden, ?n het goede streven, om niet terusten, eer God weer in den mensch gekend was. Het ééne is deheidensche, het andere de heilige trek onzer natuur. De eerste moetgeoordeeld en gestraft, de andere bevredigd en verzadigd worden. Nu poogt de mensch zelf die bevrediging te vinden, door hetmenschelijke te vergoden, en bemerkt niet dat die bevrediging slechtsschijn is, terwijl ongemerkt de hoovaardij geprikkeld wordt. Dat is de droeve geschiedenis der heidenwereld, het zondige inKomes

streven, het verfoeielijke in de zelfaanbidding onzer eeuw,maar ook het bedenkelijke in veler beschouwing van de heiligen desOuden "Verbonds, ja zelfs het onware dat zich mengt in veler aan-bidding van den Christus. Daartegenover staat de majestueuse wijs, waarop God zelf aan dezebehoefte van het hart bevrediging schenkt. •



Hij geeft zijn Zoon. Die Zoon neemt onze menschelijke natuur aan,en brengt doordien Hij van boven, en niet uit de wereld komt, hetonherroepelijk oordeel over alle hoovaardij en zelfverheffing der men-schen. Maar ook wijl Hij God is, en als de Zoon in de wezensge-meenschap met den Vader is, openbaart Hij God in den mensch, en.opent den weg, waardoor na de uitstorting des Heiligen Geestes Godook in ons zelf kon gekend worden. Daartoe echter moet de menschelijke natuur in waarheid menschelijkblijven, moet de mensch Christus Jezus belijden, dat Hij van zich-zelven niets kan doen, tenzij Hij den Vader dat ziet doen; niet vanzichzelven spreekt, maar spreekt gelijk Hij gehoord heeft; hoewel Hijde Zoon was, gehoorzaamheid leeren; door de worsteling des

geloofsde kroon verwerven; buiten staat zijn iemand te redden, tenzij dezeHem door den Vader gegeven worde; tot den Vader roepen, van denVader hulpe bidden, en ook na zijn verheerlijking, als het al zal vol-bracht zijn, het Koninkrijk aan den Vader overgeven en zelf onder-worpen worden dien, die Hem alle dingen onderworpen heeft, opdatGod zij alles in allen. Wie waant dit mysterie te doorgronden, zou zichzelf en anderenmisleiden. Dit grondeloos mysterie van den persoon des Middelaarspeilt geen menschelijke blik. Dit mysterie zoomin als het mysterieder schepping zoomin als het begrip van de eeuwigheid, evenmin alshet mysterie van de liefde en van het leven. Maar al blijft dit mysterieverborgen, wat geopenbaard is mogen we nimmer als niet geopen-

baard voorbijzien, en dit geopenbaarde is, dat er in Christus geenvermenging der twee naturen plaats greep, en dat zijn menschelijke"natuur als behoorende tot het creatuurlijk leven nooit voorwerp vangoddelijk eerbewijs mag zijn. VI.ONZE EINDEBEN. Indien gij niet wordt gelijk de kinderkens,zoo zult gij in het Koninkrijk der hemelengeenszins ingaan.                   Matth. 18 : 3. Vergoding van het menschelijke in den persoon des Heeren is hetstreven, dat bij aanvankelijke toebrenging van ons hart tot Hem,onafscheidelijk is van de gesteldheid onzer ziel. Te gelooven dat deZone Gods, die eeuwig God is en blijft, de menschelijke natuur indier voege heeft aangenomen dat déze echt menschelijk bleef, vereischt



224 veel dieper inzicht en daarom veel hooger trap van geloofsontwikkeling,dan in het eerste tijdperk onzer toebrenging ondersteld mag worden.De. levenswet, waarnaar het geloof ontkiemde in het hart der Apostelen,geldt ook voor ons. Gelijk zij, eenmaal tot de belijdenis gekomen, datChristus de Zoon des levenden Gods was, de gedachte niet kondendragen, dat Hij lijden en sterven zou, en eerst later, in hun brieven,onder de leiding des Geestes, tot het klaar inzicht komen, dat Hij,hoewel Hij de Zoon was, gehoorzaamheid geleerd heeft, zoo begintook onze gemeenschap met den Heiland door een daad van het hart,door een: „Komt laat ons aanbidden en nederknielen!" door eenverliezen van ons zelf, om geen oog te hebben dan voor Hem. Zoomoet het zijn, het kan niet

anders. Kan niet anders om der zondewil. Omdat de zonde hart en hoofd gescheiden heeft. Het hart is metzijn toewijding dan verre ons denken vooruit, en eerst later, als onsdit nieuwe leven tot bewustzijn komt, als men zich rekenschap geeftvan zijn hope, als de Christus ons te heilig wordt om niet elke zijdeaan zijn geheimzinnige persoonlijkheid met eerbiedige nauwkeurigheidte bezien, gaat er voor het zielsoog een licht over zijn gansch wonder-lijke verschijning op, waarbij de fijne trekken van zijn echt mensche-lijke natuur zichtbaar worden. Hieruit volgt dat het uiterst onmenschkundig zou zijn, indien mende kinderen der Gemeente, in school of huisgezin, te scherp op deonderscheiding tusschen zijn beide naturen wijzen wilde. Een jongkind heeft een vermogen, dat bij ons

onderging, om eerst door weder-geboorte hersteld te worden, het drievoudig vermogen om, natuurlijkin lageren aardschen zin genomen, te gelooven, lief te hebben en tehopen. Een kind gelooft bij instinct, heeft lief bij instinct, hoopt bijinstinct. Er is in het kind een drang om zich toe te vertrouwen, omte luisteren, om aan te nemen, om te volgen. Er is in het kindevenzeer een behoefte om te genieten in het liefhebben en minnen.Het kind is altijd optimistisch en loopt blij en hoopvol de toekomsttegen. Wel is zijn. geloof ontheiligd, zijn liefde zonder zedelijke kracht,zijn hoop zonder grond; wel woelt het eigen ik, soms huivering-wekkend, door dat gelooven, lieven en hopen heen; wel bespeurt getelkens dat noch zijn geloof, noch zijn liefde, noch zijn hoop van hetechte goud is of waarde

heeft voor eeuwig; veeleer blijkt het u telkensdat ze minderen in kracht en afnemen in waarde, naarmate het kindopgroeit; maar hoe ook door de zonde ontaard en verbasterd, datgelooven, lieven, hopen het element is van ons kinderleven, kan nietontkend. Maar het zijn plantjes zonder levenswortel. Straks verdorrenen sterven ze. Allengs ziet ge het kinderlijk geloof in zelfvertrouwenen betweterij, het kinderlijk lieven in zelfzucht en nijd, het kinderlijkhopen in ontevredenheid en geblaseerdheid ondergaan. Tot Jezus onsnadert en ons toefluistert: „Wordt weer als dit kindeke! d. w. z.laat geloof, liefde en hoop weer het element van uw leven worden



225 Wat in uw kinderhart weg moest sterven, wijl de kanker in denwortel school, was terdege wel de aanduiding van de natuurlijkelevensuiting, waartoe uw menschenhart komen moet, die bij uwmenschenhart komt, waarin uw menschenhart alleen gelukkig kanzijn. Ik ben uw Verlosser, maar wat Ik u breng, is niet een ver-minking of verandering, maar een herstelling en verheerlijking uwernatuur. Ook in mijn Koninkrijk kent het leven geen andere dan dedrievoudige ontplooiing in geloof en liefde en hoop. Menschen roepIk tot dat Koninkrijk, wijl alleen de mensch er op aangelegd is omuit de diepte van zijn wezen te gelooven, met het volle hart lief tehebben, met al de kracht zijner ziel te hopen!" En dan herstelt Jezusons, en het gelooven keert terug, niet het gelooven

dat des kindswas, maar een gelooven door genadegave des Geestes, in kracht on-vergelijkelijk, in inhoud nieuw, in voorwerp geheel anders, maarniettemin in grondtrek aan het gelooven des kinds gelijk. Dan hersteltJezus ons, en terug keert dat lievend dwepen en dwepend lievenonzer kinderjaren, waar de ziel zichzelf in verliest en een nieuwejeugd voelt opkomen, maar in drijfveer geheiligd, in oorsprong godde-lijk, in den .aard der genieting van alle zelfzucht ontdaan. En zookeert dan ook de hoop terug. Na het verblceken onzer illusiën duikenvoor ons zielsoog dan allengs de heiligheden en heerlijkheden Godsals bezielde, van leven vervulde, het hart wegsleependc idealen op.De hoop komt weer vernachten in onze ziel gelijk in de jaren onzerkindsheid, maar een

hoop niet op \'t aardsche, maar op het hemelschegericht, een hoop zonder ongeduld, een hoop die niet kan gebrokenworden, een hoop niet uit het hart opgeklommen, maar in ons hartnedergedaald. Wie deze Christelijke zielkunde tot de tzijne koos, ^zal het nietvreemd meer vinden, dat we als kinderen zoo vertrouwend tot Jezuskonden bidden, zoo innig en gemeend dwepen konden met onze liefdevoor Jezus, en zoo, zonder zweem van twijfel, voor ons zelf en vooral de lieve gestalten uit onze kinderwereld hoopten op een samen-leven met Jezus daarboven, eeuwig en altoos. Die zal begrijpen, datop zulk een jeugd niettemin jaren volgen konden, en trad geenwedergeboorte tusschen beide, volgen motsten, waarin ons geloof zooreddeloos onderging, dat we aan

Jezus nauwlijks meer dachten, nietmeer tot hem baden, niet meer van Hem droomden; jaren waarinJezus ons een koele naam in stee van het brandpunt onzer liefde wasgeworden; jaren waarin we speelden met illusiën, die alle hier be-neden bleven, en waarin voor Jezus geen plaats was. Maar ook be-grijpen, waarom het ons, na de daad van Gods eeuwige Ontfermingaan onze ziel, bij het opleven van ons hart in Verzoening en Op-standingskracht, soms zoo vreemd te moede was, als keerden we terugnaar onze kindsche jaren, als doken de herinneringen uit dat eensafgeschudde verleden weer op, als herkenden we dat nieuwe leven, 15



226 als doorleefden we slechts nog eens wat reeds eenmaal ons levenwas. Dan is dat wel zelfbedrog, want het leven der Verzoening ender Opstandingskracht is van nature in niet een enkel kind geboren,maar dan schuilt in dat besef toch de onloochenbare waarheid, dat deware levensvormen, de vormen waarin ons kinderleven zich uitte, deuitingen van gelooven, lieven, hopen, die wij in onze waanwijsheidhadden weggeworpen, nu met het goddelijk merk gestempeld, onsweer ten instrument zijn geworden: dat wij weer wierden als hetkindeke, en daarom in Gods Koninkrijk konden ingaan. Is dit waar, dan is het ook niet langer onzeker welke gedragslijnwe bij de opvoeding onzer kinderen in huis en school hebben tevolgen. Van het niet wedergeboren kind spreken we. Er zijn, dit

toont deSchrift, dit eischt de ervaring, dit beleed onze Kerk steeds, ookkinderen die reeds van hun moeders schoot onder de bewerking desHeiligen Geestes stonden, of in de wieg of te midden van hunkinderlijke spelen, voorwerpen werden van een herscheppende genade-werking Gods. Hierop heeft men nauwkeurig te letten, om niettroosteloos te staan bij het aandoenlijk kindergraf, om de schijnbaarvroegrijpe zielsuiting niet te verstikken, vooral ook om niet dooreen verkeerden eisch van wedergeboorte bij den reeds wedergeborene,stoornis te brengen en verschrikking in den goddelijken vrede vanhet reeds verzoende hart. Toch spreekt het vanzelf, dat deze uitzonderingen den regel deropvoeding niet bepalen kunnen. Althans onder de kinderen, die nietwegsterven in hun

eerste levensjaren, is het verschijnsel, dat we aan-stipten, niet normaal. Zoo om onze huistafel, als op onze scholen,Zondagsscholen en catechisatiën hebben we in den regel met kinderente doen, die het hooge zintuig nog missen, dat eerst door de weder-geboorte in onze ziel tot werking komt. En zoo opgevat, is bij onze kinderen een dubbele feil zeer ernstigte mijden. Eenerzijds de feil van hen, die reeds onze kleine kinderen be-keeren willen. Dat men zelfs met een kind van zes of zeven jarenoud, dat sterven gaat, op kinderlijke wijs van zonde en genade, ver-zoening en verlossing spreekt, wraken we niet. Immers, het feit isniet te loochenen, dat ook bij het kind in de ure des doods de ont-vankelijkheid voor de heiligheden Gods zeer verscherpt en verhoogdis. Maar wat we

bestrijden is de ziekelijke zucht, om onze kleinenreeds in hun eerste levensjaren een ernst op het hart te werpen,waarvoor ze nog niet vatbaar zijn. Wat we bestrijden is de neigingom het jonge kind reeds te overvallen met een reeks begrippen enbedreigingen, waarvan het nog niets in zich op kan nemen. Wat weafkeuren is dat ongeluk der kleingeloovige opvoeders, die den tijdvan zaaien en maaien zelfs bij het kind niet weten te onderscheiden,



227 en reeds met den sikkel des oogstes komen, als er nog slechts vanden zaaier, die tot zaaien uitgaat, sprake mag zijn. Is er in het kindeen natuurlijke neiging om te gelooven, te lieven en te hopen, maarweet men evenzeer, dat deze neiging nog ongeheiligd en dus on-goddelijk is, dan kan onze roeping geen andere zijn, dan om doorontlokking van het kinderlijk gebed en het teekenen van de heiligebeelden der Schrift dat geloof een inhoud te bieden; dan is het onzeplicht, dat kinderlijk lieven en dwepen op den persoon van Jezus terichten, zonder hoogwijs dat dwepend lieven van het kind te criti-seeren met onze begrippen en onderscheidingen van Jezus\' menschelijkeen goddelijke natuur; dan zijn we geroepen, om de hope van hetkinderhart te richten op die

plastische beelden van heerlijkheid enzaligheid, waarin de Schrift ons de toekomende eeuw schildert. Doetmen dat, dan doet men genoeg. Want laat dan al, naar de onontwijk-bare wet des levens, dit kaartenhuis, dat wij op den bodem van hetkinderleven too verden, straks onder het vuur van den hartstocht, voorde macht van twijfel en zelfzucht, door de onbesuisdheid en zinlijk-heid zijner jaren te loor gaan, toch is dan uw arbeid niet ijdel ge-weest. Want komt dan eenmaal Hij in den storm des levens, Hij inhet suisen der zachte koelte, Hij, die het alleen kan, zelf tot dat hart,om het een ander en reiner en edeler snoer van geloof en liefde enhope aan te binden, dan bezit dat hart het vermogen, om het ver-leden zich weer toe te eigenen en uit het kinderleven nog

levens-kracht te putten voor den strijd dien het wacht. Maar even ernstig zij men tegen de andere feil op zijn hoede.Omdat een kind nog niet wedergeboren is, verachte men zijn geloof,zijn lieven en zijn hopen niet, en zie niet uit de hoogte op zijnonbegrepen dwepen met Jezus neder. Te denken, dat deze uiting vanhet kinderhart toch slechts voorbijgaande is, en dus geen waardijbezit, is verzet tegen dat Albestuur des Drieëenigen, dat ons eerst alskinderen, met zulk een neiging doet geboren worden; een verzuimenvan de gaven die in het kinderhart gelegd zijn; in den grond eenmeer zelf willen bekeeren, dan medearbeider Gods te zijn, waar Hijdoor voorbereidende en ontdekkende genade het wonder zijner weder-baring in het menschenhart volbrengt.



228 VIL„MENSCH" EN „WERELD. Mijn vleescli, hetwelk Ik geven zal voorliet leven der wereld.              Joh. 6 : 51b. Het Hoofd der Gemeente was Davvliet, wijl Hij naar den vleescheuit den zade Davids was; Judeër, wijl Hij de leeuw was uit Juda\'sstam; Israëliet, want Hij is door de besnijdenis ten achtsten dagebetcekend als lid van het volk der verkiezing; zoo ge wilt, Semiet,want uit Sems tente kwam het geslacht voort, waaruit Hij sproot;maar onder dit alles was Hij meer nog, Hij was ook mensch; diesheet Hij bij uitnemendheid „de mensch Christus Jezus" en noemtHij zichzelven bij voorkeur „de Zoon van den mensch." Wat is hieronder te verstaan? Telkens wordt ons in de Evangeliën gezegd, dat Jezus aan de wereldtoebehoort; dat God alzoo lief de wereld heeft gehad, dat Hij

onsden Middelaar schonk; dat Christus zichzelven geeft voor het levender wereld; dat Hij het Lam Gods is, dat de zonde der wereld weg-neemt; dat Hij een verzoening is voor de zonde der yeheele wereld;dat Hij is het Licht der wereld; dat Hij is de Zaligmaker der wereld ;voeg er bij, dat de wereld gelooven moet, dat Christus door denVader gezonden is. Oppervlakkigheid meende, dat de zin dezer woorden verklaard was,indien men besliste, of onder deze uitdrukking „de wereld" allemenschen zonder onderscheid, of alleen de uitverkorenen onder demenschen te verstaan waren. En al naar gelang men tot deze of genezienswijs overhelde, achtte men in deze Schriftuitspraken een stelligbewijs voor de algemeenheid der verzoening te bezitten, of wel totde verklaring genoopt te

zijn: de wereld beteekent: de uitverkorenenuit alle natiën en volkeren. Noch het een noch het ander peilt de diepe gedachte, die in ditwoord „wereld" besloten ligt. Als een leger, door den vijand omsingeld en benard, zich eenoogenblik verloren waande, maar door het beleid, den moed en deonverschrokkenheid van zijn veldheer gered wordt, dan is het legergered ook al liet het de helft zijner manschappen op het slagveld,dan zijn de bataillons gered, ook al slonken sommige tot een twin-tigtal krijgers weg, en dan komt het niemand in den zin de vraagte stellen: het leger behouden, wil dat zeggen, alle soldaten die hetleger saamstelden, of wel alle soldaten die er het leven afbrachten;dan weet men dat het leger gered is, indien, afgezien van het lot



229 der enkele manschappen, het vaandel, de staf, het kader, dat wat eenleger maakt, behouden uit den strijd kwam. Al is in den tachtigjarigen oorlog zelfs het grooter deel der zeven-tien vereende gewesten en juist dat deel, waar de Hervorming heteerst doorbrak, van ons vaderland afgescheurd, toch aarzelt niemandWillem den Zwijger „Vader des Vaderlands" te noemen, omdat hijde kern van ons nationale leven, dat wat ons volk tot een volk, onsland tot een vrije erve maakt, heeft gered. Komt derhalve de Schrift met de verklaring, dat Jezus de Behouderder wereld is, dan eischt de gezonde taaiopvatting, die opvatting welkeop elk ander terrein geldt en alleen recht van bestaan heeft, dat weHem als Kedder, Behouder, Zaligmaker der wereld eeren, ook alblijkt later

een deel dat tot haar behoorde afgescheurd, ook al bleekons dat een deel van haar bewoners niet gered, maar verloren zijn.De vraag waarop het aankomt is maar, of behouden werd wat dewereld tot wereld maakt, gered dat kunstig bewerktuigd geheel, datGod in deze wereld geschapen heeft. Kedder der wereld is niet wieelk harer deelen behoudt, maar wie haar geestelijke kern, die voorhaar leven en weer opbloeien onmisbaar is, aan het verderf onttrekt. Voor het leven der wereld geeft Jezus zichzelven: dat „leven derwereld" scheen verloren; Hij doet het weer opleven, en redt het doordatgeen in deze wereld te redden, waaraan haar leven hangt, dat voorhaar leven beslist, voor dat leven onmisbaar is, haar leven uitmaakt. Langs twee wegen is aanwijsbaar wat

hiermee is bedoeld. Voareerst, indien men een oogenblik onderscheid weet te makentusschen het leven van onzen eigen persoon en het leven dat we metanderen gemeen hebben. Ieder gevormd karakter, ieder mensch dietot jaren van onderscheid is gekomen, heeft een persoonlijk levenvoor zichzelf. Bij velen moge dat zeer arm, slechts bij enkelen rijkzijn, toch is het aller deel. Men heeft aandoeningen en gewaarwor-dingen, die men alle zelf ondervindt en aan niemand meedeelt. Erzijn belangen die alleen ons zelf raken: wenschen die niemand metons koestert: zielservaringen waarvan niemand buiten ons weet; over-leggingen, • plannen, voornemens die we aan niemand mededeelden;er is een vreugd die we alleen voor onszelf genieten; een leed datwe alleen

zelf doorworstelen; er is ook een schuld, een zonde die inhaar diepte en ware geaardheid alleen door onszelf wordt gevoeld.Dit noemen we ons persoonlijk leven. Maar daarin gaat ons leven niet op. Er is in ons leven meer. Wezijn geboren en opgegroeid in een gezin. Daaruit zijn banden ont-staan, die ons aan onzen vader en onze moeder, aan broeders en zus-ters verbinden. Of ook we hebben, dat gezin uitgetreden, zelf eengezin gevormd en daardoor de betrekking doen ontstaan tusschenman en vrouw en tusschen hen en hun kinderen. Welnu, er is eendeel van ons leven, dat we met en in dat gezin doorleven, vreugd



230 die ons met hen verblijdt, smart die ons met hen weenen doet, eenrecht dat we met hen verdedigen, een belang waarvoor we met henijveren, en ook een schuld waarvoor we met hen verantwoordelijkstaan. Dat noemen we het leven des gezins. Doch ook hierbij mag men niet staan blijven. We zijn niet tot hetleven van ons gezin beperkt. We hebben ook een kring van magenen bloedverwanten, met wie we in betrekking staan, wier leven in-vloed uitoefent op het onze, met wie gemeenschappelijke belangenons verbinden. Er is ook een kring van vrienden en bekenden, diewe om ons verzamelen en in wier medeleven ons leven verhoogd ofverruimd wordt. Er is ook een kring van personen, wier betrekkingin nering of bedrijf, in beroep of ambt hen met ons in aanrakingen vaak

in gemeenschap van belang brengt. Er is eindelijk ook eenkring vim onderhoorigen, over wie we gesteld zijn en voor wier toe-komst we mede-verantwoordelijk staan. Dat noemt men het levender familie en het leven der maatschappij. Doch ook hiermee is de wijdste kring van ons leven nog nietgevonden. We zijn ook deel van een volk, een natie, we hebben ookeen vaderland. Soms moge het schijnen alsof die band niet gevoeldwerd, maar dit is slechts schijn. Zoodra slechts het belang van stad,van dorp of gewest door anderen dreigt benadeeld te worden, ont-waakt de ijver van den stedeling voor zijn stad, van den plattelands-bewoner voor zijn dorp, van den provinciaal voor zijn gewest. Enzoo ook is het met het leven van volk en vaderland. Laat er oorloguitbreken, dat de

troepen naar de grenzen rukken, en elk man enelke vrouw voelt iets kloppen in het hart bij het goed of kwaad ge-rucht, dat van de grenzen tot ons komt. Of ook, reis buitenaf enwees er bij dat een vreemdeling Hollands naam beleedigt, de eerevan Nederland te na komt, uw vlag of uw volkslied bespot, en gevoelt het aanstonds dat dit u aangaat, dat gij daarvoor op te komenhebt, dat er een uwer eigen levensdraden trilt. Dat noemt men hetleven van het vaderland. Hiermee is op één na de wijdste kring, die ons leven bepaalt,bereikt. Ga nog een schrede verder, en van uw vaderland komt geop de wereld. Er is onderscheid tusschen de natiën, maar er is ookeen deel des levens dat alle volken, alle natiën met elkaar gemeenhebben, dat geen onderscheid tusschen het ééne volk en

het anderemaakt, maar voor allen gelijk is. Al wat algemeen menschelijk is, u,noch als kind of vader, noch als vriend of gezel, noch als heer ofdienstknecht, noch als bewoner van stad of dorp, noch als Nederlanderbijzonder eigen is, maar wat ge ook zoudt hebben, als ge dat alleswegdenkt, is geen klein, maar een zeer groot deel van uw leven, datu met allen gemeen is, die op deze aarde wonen. Dat noemt deSchrift het leven der wereld. Zoo is er een leven van den persoon, een leven van het gezin,



231 een leven van de familie, een leven der maatschappij, een leven vanhet vaderland, maar ook een leven der wereld ah grondslag van ditalles, en daarvan zegt Jezus: dat Hij zichzelven geeft voor het levender wereld. Maar van twee wegen spraken we, om dit duidelijk te maken. Ziehier den anderen weg. Zoo dikwijls we in de Schrift van engelen in tegenstelling van denmensch, wien ze verschijnen, lezen, gevoelen wij op den mensch,niet op den verschijningsengel betrekking. Als ons gezegd wordt datde Zoon van God niet de natuur der engelen, maar die der menschenheeft aangenomen, zegt ons hart ons, dat daarmee aan ons geslacht,aan een geslacht, waartoe ook wij behooren, een hooger eere gegundis. Als we hooren van een Sathan, die den mensch

komt verleidenin het paradijs, dan is het of ook ons die strijd aangaat, en als welezen dat de mensch tegenover den Sathan bezweek, is het of wijzelf een nederlaag leden in hem. Kortom, zoo dikwijls er sprake isvan een macht buiten deze wereld die zich op deze wereld openbaart,is ons eigen leven in dat leven der wereld betrokken. Dat we aandat leven deel hebben, gevoelen we daarom, zoo dikwijls er sprakeis, \'t zij van de engelen, \'t zij van Sathan, we voegen er bij, of ookvan God zelf. Ook God behoort niet tot deze wereld. Waar Hij dusvan zijnen troon op deze aarde nederziet, rust zijn toorn of zijn liefdeallereerst op de wereld, zoodat natuur en menschhcid beide zijn mis-noegen of zijn gunst ervaren. Eerst daarna op de menschheid in diewereld, om eerst

langs dien door Hem zelf gebaanden weg allengsde volken en geslachten, de stammen en huisgezinnen en zoo tenlaatste de enkele personen te bereiken. In het leven der wereld wortelt ons persoonlijk b ven. Wij behoorenbij die wereld, we zijn er een stuk van. Zij bestaat om ons. Allekrachten der natuur arbeiden rusteloos dag en nacht om den menschte dienen, te voeden, te kleeden, te onderhouden, licht voor zijn oogen vreugd voor zijn hart te geven. Die samenhang is in de ordeningGods gegrond. De Heere heeft niet eerst eenige werelden gemaakt entoen naar willekeur een dier werelden uitgekozen, om er den menschop te plaatsen, maar Hij heeft onder alle wereldbollen deze aardevan haar eerste grondslagen op den mensch aangelegd. De aardezonder den

mensch wordt een wildernis. De mensch zonder dezeaarde komt om. Daarom deelt de mensch in het leven der natuuren de natuur schikt en wijzigt zich naar het leven der menschen.Als ziekte het vee teistert, zegt een stem daarbinnen ons, dat hetvee dit lijdt om de zonde der menschen. Of ook als de donderslagratelt, dat geheel de natuur beeft en siddert voor het aangezicht desHeeren, dan voelen we dat we tot die wereld en die natuur behoorenen lijden we haar lijden me?. Sterker nog komt dit uit zoo we uitsluitend op de menschheid het



232 oog vestigen, waarvoor deze aarde gebouwd en bereid is. Die mensoh-heid is niet gevormd doordien eerst eenige afzonderlijke menschengemaakt werden, die daarna tot één geheel onder den naam vanmenschheid worden saamgevoegd. Neen, die menschen vormen ééngeslacht, ze zijn de één uit den ander geboren, en vormen met denatuur te zaam één eikenstam waarvan de bladeren en bloesems uithet ééne levenssap geboren worden, dat uit den gemeenschappelijkenlevenswortel opstijgt. Hoe dus ook het leven ons deele en uiteenwerpe door een afstandvan millioenen mijlen of duizenden van jaren, toch vormen we metalle kinderen der menschen die vóór ons geweest zijn, of nu heindeen ver verstrooid op aarde leven, of na ons komen zullen, één geheel,het geheel

van het ééne menschelijke geslacht. Aan dit gansche ge-slacht is een gemeenschappelijk goed toevertrouwd, ze hebben allensaam één natuur gemeen, gemeen datgeen wat den mensch tot menschmaakt, maar ook gemeen die schatten van vermogens en talenten,van zedelijke en geestelijke krachten, van kunst en wetenschap, vanzedelijke meerderheid en vindingrijkheid, van liefde en toewijding,van adel der ziel en hope op een heerlijke toekomst, die het eigendomder menschheid bleven, ook in die eeuwen, toen geen van de kinderender menschen deze schatten meer kende of ongedeerd bezat. Voegdaarbij de ordeningen en geledingen die voor de menschheid doorGod gesteld en verordend zijn, als de instrumenten, waardoor dieschatten tot hun ontplooiing moeten komen,

en ge gevoelt aanstondsdat er een gemeengoed der menschheid is, het echt menschelijke, datde liefde van ons hart heeft, ook al verlieten we onze geboortepleknooit en al is onze kennis van de historie nog zoo beperkt. Welnu, dat menschelijke heeft de Zone Gods gezocht, en om hette vinden is Hij ingegaan in onze natuur, die natuur nemende gelijkze in samenhang met het leven der menschheid en met het leven derwereld bestond. Om één enkel blad blijvend voor verwelking of ver-dorring te behoeden, moet de stengel waarin het blad groeide, gered,en om dien stengel de tak, waaraan hij uitschoot, en om dien takde stam, waarin hij gegroeid is en om den stam de wortel, waarophij wies, gered en behouden worden. Wie den wortel niet behoudtkan niet een enkel blad bij het

leven behouden. En niet anders ishet bij den Christus. Om al ware het slechts één enkelen mensch teredden, moet het geslacht behouden waartoe die mensch behoort, denatuur gered die hem eigen is, en de wereld gehandhaafd, waarinzijn levenswortel ligt. Daarom heeft de Christus dan ook onze natuuraangenomen den mensch als mensch liefgehad door Zoon van denmensch te worden en zijn leven gegeven voor het leven der wereld.Eerst daardoor was de wereld gered waarop we leven en het karaktervan de wezenssoort, waartoe we behooren. Eerst daardoor was hetmogelijk dat er behoudenis van zondaren, redding van menschen zijn zou.



233 VIII.„ZONDE VOOR ONS." Dien die geen zonde gekend heeft, heeftHij zonde voor ons gemaakt. 2 Cor. 5 : 21. Heeft Jezus om ook u te bereiken en u als mensch te kunnenverlossen, de menschelijke natuur aangenomen; en wederom ten eindedie natuur te kunnen aannemen zich in deelgenootschap begeven methet leven der wereld, dan ontstaat de vraag: hoe heeft de Heere datleven der wereld gevonden? Immers Hij heeft zich niet in gedachten over het leven der wereldverdiept, maar dat leven zelf, gelijk het was, gelijk Hij het vond,gelijk het in werkelijkheid bestond, in onze natuur aangenomen. Onderstel nu, dat dit leven der wereld nog geweest ware, wat hetoorspronkelijk naar Gods schepping was en zich uit den heiligenwortel heilig ontwikkeld had, en

immers de gemeenschap met, betdeelgenootschap aan zulk een leven, zou geen strijd in \'s Heerenbinnenste hebben te weeg gebracht, noch een somber floers ov\'er zijnbestaan op deze aarde geworpen hebben. Maar hoe, indien die wereld bleek niet meer te staan waar Godze gesteld had? Hoe, indien bleek dat het leven der wereld wel nietvan zijn wortel afgescheurd, maar in dien wortel zelf verkankerdwas? Hoe, indien bevonden wierd, dat geheel de ontwikkeling vandat leven der wereld van meet af zijn eigen levensvvet verzaakt had,afdolend in een zondig spoor? Indien eens alles bleek beheerscht teworden door het onuitsprekelijk droeve feit, dat het leven der wereldin zonde verzonken lag, — wat moest er dan uit volgen voor denZone Gods, die zulk een

leven aannam? Let wel, waarvan sprake is. De zonde is velerlei. „Zonde is anomie," zegt de apostel .Tohannes(1 Johannes 3 : ±). Onze ouden vertaalden dat door „ongerechtig-heid." „De zonde is de ongerechtigheid." Zeker het beste woord, in-dien men in een enkel woord de apostolische uitdrukking wil we?r-geven. Maar genoeg heeft men toch aan dat woord niet. „Anomie"is nog iets anders, en daarom schreven onze ouden er in de kant-teekening bij: „Anomie, waardoor beteekend wordt, al wat met dr wetniet overeen en komt, tegen de wet strijt ofte de wet breeckt." Dat is het. „De zonde is icetsverbreking," zegt de Apostel letterlijk,en juist wijl die wet velerlei is, is ook velerlei de aard der zonde. Elk schepsel heeft een wet. Ook het dier. Evenzoo de plant. Zelfsde

dusgenaamd levenlooze schepping. Een creatuur mag maar niet zijn



234 en werken gelijk het wil, maar ontving van den Schepper mét hetaanzijn tevens een wet, die zijn aanzijn regelen zou. De natuur wordtniet geschapen zonder natuurwetten, die bij haar hooren, zóó bij haarhooren, dat zij daaraan onderworpen is, niet de Heere. Schept Godhet (linken, dan schept Hij daarin tevens de deukwet, waaraan onsdenken onderworpen en gebonden is, tiiet het denken Gods. Ook opdie tegenstelling lette men in het voorbijgaan. Immers de strijd tegende wonderen en de mysteries ontstaat juist uit haar miskenning.Het is volkomen waar dat er natuurwetten zijn, dat de kennis dierwetten ons onmisbaar is, en dat de natuur zoo vast en stellig aandie wetten is onderworpen, dat ze die nooit of nimmer kan verbre-ken. De valsche stelling komt eerst, als men,

zich vergissende, hetdoet voorkomen, als ware God zelf door die wetten gebonden. l\'.uiromzegge men ook niet: een wonder is de verbreking der natuurwetten.God kan niet verbreken datgeen, waardoor Hij nooit gebonden was.Een wonder is eenvoudig een vrije daad Gods. Datzelfde gehII voorde mysteriën des Christendoms. Volkomen waar dat er denk \\\\ ettenzijn, die evenals ons denken zelf door God aldus gegeven zijn, enwaaraan ons denken zóó vast en stellig gebonden is, dat we niet goeddenken tenzij we naar die wetten denken en ze niet dan totonze eigen schade en schande verbreken kunnen. Ook hier begintde valsche stelling eerst, indien men, zich vergissende en bijgebreke van beter doordenken, de stelling voet geeft, alsof God zelfaan de wet van ons denken

onderworpen en gebonden ware. Doordit te doen maken we onze wijsheid tot dwaasheid en maken het onszelf onmogelijk de goddelijke mysteriën in ons op te nemen. Diemysteriën zijn nooit voor het kader onzer denkwetten pasklaar temaken. Ze behooren tot een hoogere orde, waar het denken Godszichzelf verheerlijkt, maar waartoe ons denken nooit opklimt. Meer dan aanstippen kunnen we dit thans niet. Hoofdzaak is onshier ter plaatse de bewering, dat God aan elk leven een levensweiheeft gesteld, niet slechts aan de natuur en aan ons denken, maarook aan ons persoonlijk leven, ook aan ons hiiislijk leven, ook aanons fami/ieleven, ook aan ons nationale leven, en zoo ook aan hetleven der wereld. Naar die wetten keert en wentelt zich het leven, edoch op tweeërleiwijs.

Vergunt men ons beeldspraak, we zouden zeggen: er zijn levens-wetten met vaste en andere met beweegbare assen. Tot de eerste behooren alleen de natuurwetten. Ze werken daaromwerktuigelijk, steed3 op dezelfde wijs, onveranderlijk met dezelfde uit-komsten. Van wetsverbreking en dus van zonde kan bij de natuur-wetten geen sprake zijn. Niet bij God, wijl Hij er niet door gebon-den is en dus geen band verbreken kan, die Hem niet klemt. Enevenmin bij de natuur zelve, die zich niet kan bewegen dan volgensdeze wetten en dus de kans zelfs tot heur verbreking ten eenen male mist.



235 Maar geheel anders is het met de wet van ons denken en de wetvan ons zedelijk leven. Men kan wel ter deeg een valsche sluitredemaken, men kan wel ter deeg de wet des zede?ijken levens schenden.En men kan beide doen, onopzettelijk, des onbewust, of opzettelijk,met voorbedachten rade. Toch is dit op zichzelf nog geen wetaver-Lreking. Men kan een wet schenden en overtreden, zonder dat mennog den toeleg heeft, om die wet als wet voor altijd op zijde te schui-ven en er zich van te ontslaan. Na wetsovertreding kan men tot dewet terugkeeren. Die zooeven een valsche sluitrede maakte en dusde denkwet schond, kan straks weer juist redeneeren en dus de denk-wet volgen. Zulk een overtreding rooft ons ons „gezond verstand"niet, maar toont slechts

een feil. Wetsverbreking ontstaat ten opzichteder denkwet eerst door krankzinnigheid. Zoo nu ook ten opzichte van ons zedelijk leven •• wetsovertredingen wetsverbrcking zijn twee. Wetsovertreding is niet een volgen vande wet in een bepaald geval. Wetsverbreking is een poging om dewet voor altijd krachteloos te maken. Het is hetzelfde verschil alstusschen omwenteling, opstand en muiterij. Als het grauw, misnoegdover een regeeringsmaatregel, te hoop loopt, bedoelt men niet demacht der regeering voor altijd op zij te zetten, maar eenvoudig op-heffing van dien maatregel. Opstand daarentegen bedoelt niet eenverandering van de maatschappelijke wetten, maar is eenvoudig depoging om aan andere personen de handhaving dier wetten op tedragen.

Omwenteling, revolutie, daarentegen bekreunt zich des noodsniet om de personen der overheid, maar wil verbreking van de wet,die tot dusver het maatschappelijk leven bond. Zegt de Apostel nu dat „de zonde niet wetsoverschrijding, maarwetsverbreking" is, dan volgt hieruit, dat de zonde een poging is,niet om nu en dan een enkele wetsbepaling te overtreden, maar detoeleg om de wet zelve op zij te zetten, er zich aan te onttrekken,en te doen alsof ze niet bestond. Opstand en omwenteling beide dus.Terzijzetting van de majesteit en het gezag Gods, dat ons deze levens-wet stelde en evenzoo terzijzetting van de levenswet die Hij gaf,om er een andere levenswet, naar eigen willekeur, voor in stee teplaatsen. Die zonde kan begaan worden door u in vlw persoonlijk

leven, wantook voor dat leven gaf God een wet. Dat is de persoonlijke zonde,de zonde waarvoor geen ander verantwoordelijk is dan gij, niet zondein algemeenen zin, maar de zonde van u. Die zonde kan begaan worden door een huisgezin, want ook voorhet huislijk leven gaf God een wet. Dat is een gemeenschappelijkezonde der huisgenooten, een zonde waarvoor alle leden des gezinsaansprakelijk zijn, niet zonde in algemeenen zin, maar zonde vanuw huis. Die zonde kan begaan worden door een geslacht, want ook voor



236 het leven der familie gaf God een wet. Dat is een gemeenschappelijkezonde der bloedverwanten, een zonde waarvoor alle gezinnen van ditgeslacht verantwoordelijk staan, niet zonde in algemeenen zin, maarzonde van uw geslacht. Die zonde kan ook begaan worden door een volk, want ook voorhet leven der volkeren gaf God een wet. Dat is een gemeenschappelijkezonde van volksgenooten, een zonde waarvoor alle leden van dat volkaansprakelijk zijn, niet zonde in algemeenen zin, maar zonde vanuw volk. Maar ook, die zonde kan begaan worden en is begaan, door degeheele wereld, want ook voor het leven der wereld gaf God een wet.Dat is een gemeenschappelijke zonde van alle menschen, een zondewaarvoor allen aansprakelijk staan, die tot het menschelijk

geslachtbehooren, de zonde niet in algemeenen zin, de zonde der wereld. 7Ae hot Lam Gods dat de zonde der wereld wegneemt! Wie draagt de zonde, die aan velen gemeenschappelijk is? Wiens hart gaat gebukt onder de zonde van het gezin? Het hartder goddeloozen in dien kring, of het hart des besten? Wiens hart gaat gebukt onder de zonde van een geslacht? Het hartder lichtzinnigsten, of het hart van hen die God vreezen? Wiens hart gaat gebukt onder de zonde van een volk? Het hartder onnadenkenden of het hart der aanbidders van Gods naam? Met de vraag is immers het antwoord gegeven! Maar hieruit volgtdan ook, dat het besef van gemeenschappelijke zonde daalt en klimtmet de heiligheid van het hart en eerst dan volkomen in ons zou zijn,indien er een mensch

gevonden werd, die geheel heilig, zonder eenigepersoonlijke zonde, zonder ooit eigen zonde gekend te hebben, onderons kon opstaan. Te sterker geldt dit bij de zoude der wereld. Van de zonde onzesgezins gevoelen wc soms nog veel; van de zonde onzer familie veelminder; het besef van zonde des volks vindt ge schier uitsluitend bijenkele kinderen Gods en dan nog hoe zwak; maar besef, leedgevoel,een hartelijk leedwezen over de zonde der wereld, het is niet gekend.Alleen in een volkomen rein, zondeloos, heilig menschenhart zou hethuizen kunnen, want er is de hoogste spankracht des levens, er isde hoogste liefde toe noodig. Zie het Lam Gods dat de zonde der wereld draagt! Zulk een heilige is geboren, zulk een menschenhart, volkomen reinen onbesmet,

afgescheiden van de zondaren en dat nooit zonde ge-kend heeft, het heeft op aarde geklopt; geklopt in Hem die vragenkon: „Wie uwer overtuigt Mij van zonde ?" Welnu, juist wijl Hij derhalve geen persoonlijke zonde gekendheeft en geen vezel hoe gering ook van de wortelzonde door zijnontvangenis of geboorte geweven was in zijn godmenschelijk bestaan,moest Hij dan ook, Hij alleen, Hij volkomen, de smarte kennen over



• 237 die zonde die aller was, over die gemeenschappelijke zonde in haardiepsten levenswortel, moest Hij die geen zonde gekend heeft zondevoor ons gemaakt worden, moest Hij het Lam zijn dat de zonde derwereld droeg. „Gemaakt tot zonde voor ons," vergeet dat eerste woord niet. Aandat ééne woordeke toch hangt al het mysterie der ontferming. Hetdragen dier zonde was bij Christus geen noodzakelijkheid van zijnexistentie, maar gevolg van een vrije wilsdaad, van de aannemingonzer natuur, gevolg van dat ondoorgrondelijk raadsbesluit des Vaders,waarbij „Hij den Zoon voor ons geheiligd heeft." IX.„NIET VAN DEZE WERELD. Ik bid niet voor de wereld. Joh. 17 : 9. Jezus\' eigen uitspraken over zijn betrekking met de wereld loopcnsterk uiteen, oppervlakkig

schijnt het of ze elkaar opheffen en we?r-spreken. Sterker tegenstelling is wel niet denkbaar dan tusschen Joh. 3 : 16en 17 : 9, te eener plaatse de verklaring dat „God alzoo de wereldheeft liefgehad, dat Hij haar zijn eengeboren Zoon gezonden heeft,"en anderzijds de stellige verklaring van dien Eengeborene: „Voor dewereld bid Ik niet." Zwakker, maar evenmin onloochenbaar, vinden we die tegenstellingtelkens terug. „Hij is een licht, verlichtende een iegelijk mensch, komende in dewereld" (Joh. 1 : 9). „Hij is het Lam Gods, dat de zonde der wereldwegneemt" (Joh. 1 : 29). „God heeft zijnen Zoon niet gezonden inde wereld, opdat Hij de wereld zou oordeelen, maar opdat de werelddoor Hem zou behouden worden\'\'\' (Joh. 3 : 17). „Christus de Zalig-maker der wereld"

(Joh. 4 : 42). „Het brood Gods is Hij, die uitden hemel nederdaalt en de wereld het leven geeft" (Joh. 6 : 33.)„Mijn vleesch, dat Ik geven zal voor het leven der wereld" (Joh.6 : 51). „Ik ben het licht der wereld" (Joh. 8 : 12). „Zoolang Ik inde wereld ben, ben Ik het licht der wereld\'1\'1 (Joh. 9 : 5). „Ik benniet gekomen opdat Ik de wereld oordeele maar opdat Ik de wereldzalig make" (Joh. 12 : 47). Doch lees nu tegenover deze stellige verklaringen, andere nietminder besliste uitspraken van geheel tegenovergestelde strekking:



238 „De wereld haat Mij, omdat Ik van haar getuig, dat haar werkenboos zijn" (Joh. 7 : 7). „Ik ben tot een oordeel in deze wereldgekomen, opdat degenen die niet zien, zien mogen, en die zien blindworden" (Joh. 9 : 39). „Nu is het oordeel dezer wereld, nu zal deoverste der wereld buiten geworpen worden" (Joh. 12 : 31). „DeGeest der waarheid welken de wereld niet kan ontvangen" (Joh. 14 : 17).„Nog een kleinen tijd en de wereld zal Mij niet meer zien" (Joh.14 : 19). „Indien u de wereld haat, zoo weet dat ze Mij eer dan ugehaat heeft" (Joh. 15 : 18). „Indien gij van de wereld waart, zoozou de wereld het hare liefhebben" (Joh, 15 : 19). „Die gekomenzijnde zal de wereld overtuigen van zonde, van gerechtigheid en vanoordeel" (Joh. 16 : 8). „Als Ik sterf, zal de wereld zich

verblijden,maar gij zult bedroefd zijn" (Joh. 16 : 20). „Ik bid niet voor dewereld" (Joh. 17 : 9). „De wereld heeft u niet gekend" (Joh. 17 : 25).„Mijn Koninkrijk is niet van deze wereld" (Joh. 18 : 36). Toch kan de strijd tusschen deze dubbele reeks van uitsprakenslechts schijnbaar zijn. Immers, ze komen alle voor bij denzelfdenEvangelist, soms in eenzelfde rede des Heeren en worden alle Hemzelven op de lippen gelegd. Hoe is dan dit schijnbaar strijdige teverstaan ? Ter verklaring lette men al aanstonds op de belangwekkende bij-zonderheid, dat de eerste reeks getuigenissen schier geheel in heteerste, de laatste bijna uitsluitend in het tweede deel van Johannes\'Evangelie voorkomt. De uitspraken ten gunste der wereld vindt gebijna alle in de zes eerste, de uitspraken tegen de

wereld schier allein de aeht laatste hoofdstukken, terwijl in de zes daartusschen liggendede verhouding wisselt. De overgang wordt zichtbaar gevormd door devoorwaardelijke uitspraak: Zoolang Ik in de ivereld ben, ben Ik hetlicht der wereld," terwijl het beslissend keerpunt bereikt is bij hetgetuigenis: „Hebt goeden moed, Ik heb de wereld overwonnen." Intusschen wachte men zich wel, dat men niet aan mislukte proef-nemingen denke. Te zeggen: Jezus heeft zich aan de wereld aan-geboden, in de stille hoop, dat de wereld Hem zou aannemen, maardie hoop heeft gefaald, de wereld heeft zich tegen Hem gekeerd;vandaar dat Hij eerst de wereld zoekt te behouden en haar tegenhet einde zijns levens veroordeelt," is een beweren dat ter wille zijneroppervlakkigheid den mannen

van het „gezond verstand" moge toe-laeheo, maar althans bij de uitlegging van Johannes\' Evangelie nietmag worden gedn?d. Johannes ia niet een der lagere, maar de hoogsteonder de schrijvers des Ouden en des Nieuwen Testament.*, de Aposteldie met zijn adelaarsblik in de diepten der eeuwigheid gluurt. Dien-tengevolge leeft Johannes in de groote feiten van voorbeschikking enuitverkiezing. Proefneming is in zijne voorstelling ongerijmd. DenZone Gods zijn woord ten gevolge van teleurstelling te laten wijzigen,zou voor Johannes gelijk hebben gestaan met de betuiging der zwaar-



239 moedigen: „We hadden gehoopt, dat deze Israël verlossen zou, maarnu ziet." „Mijn raad zal bestaan en Ik zal al mijn welbehagen doen" is zijnlevensleus. Het gaat den Messias gelijk het Hem vergaat, wijl Hijdaartoe van den Vader verordineerd is, en derhalve opdat de Schriftzou vervuld worden. Des Zoons spijze is, niet zijn wil te doen, maarden wil des Vaders. Niemand kan tot Hem komen tenzij hij vanden Vader getrokken worde. Die tot Hem komt is Hem van denVader gegeven. Hij heeft onder de kindereu der menschen zijnschapen, en die schapen hooren met onfeilbare zekerheid zijne stemen komen tot Hem. Van degenen die Hem de Vader gegeven heeft,kan niemand verloren gaan, want niemand kan ze rukken uit dehand zijns Vaders. De Zoon des

menschen gaat heen gelijk van Hemgeschreven is, en wetende dat nu alles vervuld was wat van Hemgeschreven stond, riep Hij met luider stemme: „Het is volbracht!" DiL stemt ieder toe. In zulk een geloofsleven, in zulk een levens-beschouwing is de gedachte zelfs aan mislukte proefneming eenongerijmdheid. „Die niet wedergeboren is uit water en geest, kanhet Koninkrijk Gods zelfs niet zien." Van de weinigen, die Heinaanhingen met trouw en volhardend geloof, betuigt de Christus .\'tanden Vader: „Ze waren uwen en Gij hebt ze Mij gegeven." De verklaring moet dus elders liggen. Een beeld strekke ter opheldering. Een zware eik is prachtig met zijn loover opgeschoten ter plaatse,waar gij zijn lommer hadt begeerd. Maar de wortel is aangetast. Inzijn diepste

levensvezelen verkankerd begint de eik te kwijnen. Deschors verliest haar levenskleur, de toppen der twijgen verdorren, debladvonning wordt zwak, de vrucht blijft klein en wordt onooglijk.Toch hebt ge dien boom lief, toch wilt ge dien boom behouden,toch wilt ge moeite en tijd voor het behoud van dien boom tenbeste geven. Ge peinst en zint, en ja ge vindt het middel om denkanker in den wortel te stuiten. Het kwaad wordt uit de wortelvezelenweggenomen, dat ze weer met volle zuigkracht het levenselement uitden bodem kunnen optrekken, uw eik is gered. Maar hoe? Zie,straks komen de houthakkers en ze kappen den stam bij den wortelaf, ze scheiden wat niet langer bijeenhoort, den verstorven stam vanden levenden wortel, en eenerzijds zit daar nu in den

bodem, terplaatse waar gij het begeerd hadt, de levende tronk, die weer scheutenzal uitstooten, een stam en kroon, vormen zal en door de rijke ont-wikkeling van den wortelstok u ia veel korter tijd weer den oudenboom, maar nu krachtig en gezond, bloeiend en prijkend zal terug-geven ; maar ook ligt daar naast den tronk de oude stam, de boom diegeveld werd, het zware hout met zijn kroon en takken. Wat noemtge nu den eik? Wat noemt ge nu uw boom? Is nu uw eik de tronkdie daar in den bodem zit, of de stam die ginds op den grond ligt?



240 Niet waar, al naar ge het nemen wilt. Naar de aanschouwing deroogen is die eik die gevelde boom. Voor het oog dat dieper ziet,met het leven rekent en in de toekomst gluurt, zit uw eik in dienlevenden wortel. Uw toeleg was den eik te behouden, want ge hadtden eik lief en gaaft er uw beste krachten voor, dat is u gelukt,uw eik leeft. En toch, ge hebt de bijl aan zijn stam gelegd, uwoordeel ter af houwing is over hem gegaan en straks gaat uw woord:„Zaagt den eik in stukken en werpt hem als brandhout in het vuur." Brengt dit op de wereld over. De wereld is ook zulk een prachtigeboom, door God geplant ter plaatse waar Hij zulks begeerd had. Diewereld werd krank, krank in haar levenswortel en daarom kwijnendin stam en kroon, in blad en bloesem. Toch had God die

wereldlief, wijl ze een planting van zijn welbehagen was. Hij heeft dieplanting der wereld lief en wil ze behouden. Om ze te behoudengeeft Hij den arbeid zijner teederste liefde. Niet om eiken tak oftwijg, om het leven der planting is het Hem te doen, Hij geeft zijnZoon voor het leven der wereld. En zijn raad bestaat. Door den Zoonwordt in den levenswortel der wereld de kanker genezen, het levenhersteld, weer kan de eik der wereld opbloeien, — maar niet gelijkhij daar staat. Ook hier moet eerst de bijl aan den stam gelegd. Deopgeschoten stam moet ook hier van den wortel gescheiden en hetoordeel der wereld komt. Stam en tronk worden door de scherpte deswoords vaneen genomen, en nu hebt ge twee plantingen. Eenerzijdsden levenden tronk, die ter plaatse waar God het

begeerd heeft in denbodem met zijn vezelen dringt, en die door nieuw schot straks tot eenheerlijken stam zal opgaan. Maar ook anderzijds den ouden afgehouwenstam, die geoordeeld ter nederligt en gedoemd is ten vure. Wat wiltge nu de wereld noemen? Dien levenden tronk, die uitschiet op zijnwortel, of dien geoordcelden stam, die bij gemis aan levenswortelsterven moet? Beide is natuurlijk denkbaar. Uit den levenstronk inChristus komt straks een nieuwe wereld te voorschijn, die in heer-lijkheid zal uitstralen. Maar ook de oude wereld die tegen Christuskoos, ligt er nog en blijft voor zichzelve den naam van wereld hand-haven. Die naam wordt haar gegund. De nieuwe wereld die op denlevenden tronk zal opschieten ontvangt den hooger naam van hetKoninkrijk Gods, en zoo

komt het, dat in eenzelfde Evangelie kangezegd worden: God heeft die planting der wereld lief, voor diewereld geeft Hij zijn Zoon, het is Hem alles waard het leven derwereld te behouden, en straks, nadat het oordeel over den stam isgegaan, dat die wereld verworpen is, dat Hij voor die wereld nietbidt, tot een oordeel over die wereld is gekomen. Hieruit verklaart zich tevens hoe dezelfde Johannes in zijn aposto-lische zendbrieven schier uitsluitend van de wereld in kwaden zinkan spreken, getuigende „dat de wereld in het booze ligt" en „datde wereld voorbijgaat met al haar begeerlijkheden." Zoo echter, dat



241 hij ook daarin vasthoudt aan de belijdenis, „dat Jezus een verzoeningis voor de zonde der geheele wereld," „een Zaligmaker der wereld,"„door God in de wereld gezonden," en wiens discipelen „in dewereld moeten zijn" (1 Joh. 4 : 17). Den sleutel tot de raadselachtige tegenstelling eindelijk biedt delofpsalm in zijn „Openbaring:" „Nu zijn de koninkrijken der wereldgeworden onzes Gods." (Openb. 11 : 15). Zoowel de voorstanders als bestrijders eener bijzondere verzoeninghebben daarin derhalve misgetast, dat beiden onder het woord „wereld"uitsluitend aan da uienschen gedacht hebben, die op deze wereld leven. Op dien grond leerden de eenen ten onrechte, dat de zonden, ookde persoonlijke zonden, van alle mensclien, die geleefd hebben, levenof zullen leven

feitelijk verzoend zijn. Dus ook de persoonlijke zon-den van eeu Judas. En evenzeer zagen de anderen voorbij, dat er in het offer van Christusnog iets grooters ligt, dan de verzoening van de persoonlijke zondender uitverkorenen, t. w. de verzoening van die zonde, die gemeen-schappelijk voor rekening der geheele wereld lag. Beiderzijds werd niet genoeg gelet op de beteekenis van het woord„wereld," cl, i. op dat kunstig samenstel, waarin God verschillendewezens, elk naar hun aard en soort, elk met hun eigen levenswet,en onder deze den mensch geschapen had, en dat met al zijn gees-telijke en zedelijke schatten, door God den Heere er aan toebetrouwd,te zaam de wereld vormt. Gelijk de boom van verre gezien ons alleen zijn bladeren enbloesems toont, en we

niettemin weten, dat ook de schuilgehoudentakken, de onzichtbare stam en de verborgen wortel tot zijn geheelbehooren, zoo ook is het met de „wereld." Omdat de bladeren enbloesems, dat zijn hier de menscheu, het meest in het oog springen,heeft men vaak vergeten, dat men uit bladeren en bloesems nog geenboom kan saamstellen, en dat zoo ook de kinderen der menschen opzichzelf genomen nog niet de wereld zijn, maar dat tot die wereldook behooren, wat bij den boom tak en twijg, schors en merg, vezelen wortel is, d. w. z. die verborgen geledingen, die schuilgehoudenschatten die onzichtbare betrekkingen en kracKten, die als ware hetdat levenskader van ons geslacht vormen, waardoor de enkele indi-viduën eerst tot een eenheid worden saamgevoegd, en

dusdoende demenschheid vormen. Is dus voor de verzoening en zaligheid der enkele personen aanhet ons geopenbaarde over de „wereld" niets te ontleenen, volgtveeleer uit het geopenbaarde, dat zich de Christen van hetgeen zichthans bij voorkeur „wereld" noemt, heeft af te scheiden, er vloeittevens uit voort, dat het winnen van enkele zielen nog slechts eendeel is van den arbeid der Kerk, en dat ze nog een andere taakheeft, namelijk om dat kader der wereld te behouden. Op den nieuwen 16



242 levenswortel bloeiend, heet die nieuwe wereld „hef Koninkrijk Gods,"een term waarbij men dus allerminst uitsluitend aan de dingen deshemels mag denken, maar die juist eischt, dat de gaven des hemelsgegoten zullen worden in die vormen en betrekkingen, die door denSchepper voor het menschelijk geslacht zijn verordineerd. X.ZOON VAN GOD. Die in de gestaltenis Gods zijnde, zichzelvenheeft vernietigd en is den mensehen gelijkgeworden.                                Pil. 2 : 6, 7. Wie is deze mensch Jezus Christus in de diepste kern zijnerpersoonlijkheid? Is Hij mensch of God? Hoe gebiedt de Heilige Schrift ons den Christus te begrijpen? Alseen mensch, in wien de innigste denkbare vereeniging met God werdgevonden? Dan wel als God, in de nauwst denkbare vereeniging

metden mensch getreden? De Christelijke Kerk aller eeuwen beleed steeds het laatste. De toongevende richting onzer eeuw trekt de belijdenis van hetChristendom naar het eerste. Dusver gold onveranderlijk als belijdenis der Christenheid, dat deEeuwige Zoon, die als God, van eeuwig, der goddelijke natuur deel-achtig was, de menschelijke natuur heeft aangenomen. Thans vindt de voorstelling ingang, dat Christus het Hoofd dermenschheid is en als zoodanig de inwoning Gods in zijn persoondient beleden te worden. De hoogleeraar Schleiermacher is de kerkvader, met wiens naam enstreven de laatste voorstelling verbonden is. Hij goot ze in denvorm, waarin ze geloovigen godgeleerden aannemelijk werd. Het gezagvan zijn naam is de stuwkracht die haar ingang schonk. Nog

moetmen geesteskind van Schleiermacher zijn om een rustpunt voor zijnaanbidding en zijn dankzegging in dit omgekeerde van de belijdenisder Kerk te vinden. Eeeds Schleievmachers stellige uitspraak dat de opstanding desHeeren niet noodzakelijk bij zijn persoon behoort, is overvloedig eenbewijs, dat de Christelijke Kerk in de onderzoeking van Christus\'geheimzinnige persoonlijkheid den door hem ingeslagen weg volgenma» noch zal. "Voert Schleiermacher ten bewijze aan, dat de discipelenook vóór de opstanding den Christus als Zone Gods hebben beleden,



243 de Christelijke Kerk zal zich daardoor niet laten afbrengen van hetApostolisch getuigenis, „dat Hij krachtiglijk bewezen is de ZoneGods te zijn door de opstanding uit de dooden," en dat, viel dieopstanding uit de reeks der feiten weg, ons geloof in den Christusijdel zou zijn. Volkomen terecht heeft dan ook het eenvoudig geloof der Ge-meente, dat niet redeneert, maar leeft en uit dat leven ademt, zijntoestemming geweigerd aan elke prediking van den Christus, dieSchleiermachers voorstelling tot uitgangspunt had. Door dit te blijven doen, zal ze de losmaking der Christelijke waar-heid in de belijdenis verhoeden, mits ze tevens een open oog hebbevoor het onafgewerkte der vroegere belijdenis, voor de schadelijkeafwijking van de lijn der oude belijdenis bij onze

rechtzinnigen, envoor den zegen, die haar ook uit Schleiermachers diepzinnige ont-leding moet toekomen. Ze zal dit, indien ze slechts onvoorwaardelijk blijft vasthouden aande Openbaring der Heilige Schrift. Aan de Heilige Schrift tegenoverSchleiermacher. Aan de Heilige Schrift óók tegen de onzuiverheidvan haar eigen belijdenis. De eernaam „Zoon Gods" zal daartoe nader dienen onderzocht teworden. Tot dusver is „Zoon Gods" en „Zoon des Vaders" schierzonder verschil van beteekenis in het gebruik der Gemeente dooreen-gemengd. Men acht dat steeds en allerwegen, waar van „Zoon Gods"gesproken wordt, de tweede persoon in het Drieëenig Wezen is be-doeld, en ziet in de afwijkende uitdrukking „Zoon des Vaders"slechts een afwisselenden spreekvorm,

geheel gelijk van zin. Deze voorstelling nu lijdt aan oppervlakkigheid en is onnauwkeurig. Die zoo spreekt ziet voorbij dat Adam „zoon Gods" heet, niet alszoon van den Vader, maar als zoon d. i. kind en schepsel van denDrieëenigen God; vergeet dat het kindschap Gods ons niet met deneersten Persoon der Drieëenheid, maar met Gods volzalig Wezenin kindsbetrekking stelt; verliest uit het oog, dat ook de overhedenals dragers van Gods majesteit Godenzonen genaamd worden; let erniet op, dat het „Onze Vader" niet tot den eersten Persoon in deDrieëenheid, maar tot Vader, Zoon en Heiligen Geest gericht is, engeeft aanleiding tot de misleidende taal der ongeloovigen: „Jezus wasde Zoon van God gelijk wij zijn kinderen genoemd worden," als warehiermee de

Godheid onzes Heilands vernietigd. Op scherpe en juiste onderscheiding moet daarom ten ernstigsteaangedrongen. De Gemeente moet het zich weer helder bewust worden,dat de Zoonsnaam een dubbele beteekenis heeft, eenerzij ds ter aan-duiding van de eeuwige onveranderlijke betrekking tusschen Vaderen Zoon, als medewezend met den Heiligen Geest in het aanbiddelijken volzalig Wezen der Godheid, — en anderzijds ter aanwijzing vanden Messias, den Middelaar, het beeld des onzienlijken Gods, in wien



244, het kindschap Gods zijn volkomen rijkdom bezit en op wien degoddelijke majesteit van bet ambt in vollen omvang rust. Geeft men deze onderscheiding prijs, dan moet er verwarring inonze voorstelling ontstaan; dan beeldt men zich de ééne maal in,dat na de vleeschwording des Woords, de Zoon uit de Godheid wasweggegaan, zoodat slechts de Vader en de Heilige Geest overbleef,alzoo op zeer onheilige wijs het éénig en ondeelbaar goddelijk Wezendeelend; dan maakt men zich diets, dat het hart dat aan Christusgelooft, niet weet waarheen zich in den gebede te richten, wijl hetschijnt of de Zoon en de Vader niet langer als de ééne God zijnsaam te vatten; kortom, dan ontstaat er niet slechts schade voor deformule onzer belijdenis, maar wat erger is, ook ter dege schade

voorde practijk van het gemeenschapsleven met onzen God. De openbaring door Panlus in zijn brief aan de Filippensen ge-geven, zal steeds de beste leiddraad blijven, die de Gemeente totjuiste voorstelling terug kan leiden. De eeuwige Zoon is en blijft in de vleeschwording des Woordshet handelend wezen, wiens daad daarin bestaat, dat Hij zichzelvenvernietigt, voor zooveel zijn openbaring betreft, en de menschelijkenatuur, de gestalte van den dienstknecht, de gedaante des menschenaanneemt, als het orgaan waardoor Hij zijn leven openbaren zal. Die zelfvernietiging is niet schijnbaar, maar wezenlijk, zóó wezenlijk,dat Hij niet de volwassen menschelijke natuur, maar de menschelijkenatuur van het nog niet geboren kind, van de eerste levenscel inhet oogenblik der

ontvangenis aanneemt. Naarmate nu die mensche-lijke natuur zich uit haar windselen loswikkelt, komt ook zijn per-soonlijkheid allengs tot bewustzijn. Tot bewustzijn van het nog jongekind eerst: daarna zich steeds ontwikkelend tot het bewustzijn vanden mensch, tot Hij ten leste als mensch zich zijner waardigheid alsMessias bewust wordt en dit voleindt in het heilig bewustzijn, datHij is de „Eeuwige Zoon." Nog altijd blijven we van meening dat onze vaderen dit het zuiversthebben uitgedrukt door te leeren, dat Hij de goddelijke en mensche-lijke natuur in één persoon vereenigde, en blijft ons dunken, dat deAthanasiaansche belijdenis ter ontsluiering van dit mysterie het zuiverstbeeld koos, door te wijzen op de tweeheid van ziel en lichaam in deeenheid der menschelijkheid. Beide

ziel ?n lichaam behooren tot de wezenssoort van den mensch.Het lichaam is niet slechts een tijdelijk omhulsel, maar het door Godverordineerd openbaringsorgaan voor het leven der ziel. Toch staanbeide tegenover elkander. Er zijn dingen die de geest, er zijn erandere die het lichaam doet. Het lichaam wascht zich, kleedt zich,eet, drinkt. Daarentegen niet het lichaam, maar de geest denkt, wil,streeft. Toch zeggen we nooit: het lichaam eet, maar ik eet; nietmijn ziel wil, maar ik wil. En terecht wijl in de persoonlijkheid des



245 menseken, in zijn ik, de hoogere eenheid ligt, die ziel en lichaamvereenigt. Zoo nu ook in den Christus. De mensch Jezus Christus neemtspijze, is moede, weent, lijdt, sterft, niet de eeuwige Zoon. En evenzooomgekeerd, de eeuwige Zoon is in den schoot des Vaders, heeft heer-lijkheid in eeuwigheid bij den Vader, is uit den hemel neergedaalden is nochtans in den hemel, niet de mensch Jezus Christus. Des-niettemin schrijven de Evangelisten niet: de mensch Jezus weende,maar „Jezus weende," en niet: de eeuwige Zoon was eer Abrahamwas, maar „eer Abraham was ben Ik." En terecht, want het is juist in den godmenschelijken persoon vanden Messias dat de eenheid der beide naturen ligt. Dat deze aanneming onzer natuur mogelijk was ligt aan

tweeoorzaken. Vooreerst aan de nauwe betrekking waarin de menschelijke natuurtot de nature Gods geschapen is. De mensch is van Gods geslachte.De eerste mensch wordt genoemd „Adam, de zoon van God." Tot„kinderen Gods" zijn bestemd, die uit menschen geboren zijn. DeApostel vermaant ons „der goddelijke natuur deelachtig te worden."„Zijt heilig, gelijk Ik heilig ben," bindt God in zijn Woord aanmenschen op het hart. „Weest gijlieden volmaakt, gelijk uw Vaderin de hemelen volmaakt is," is de kooge eere waartoe de Christusons verwaardigt. Op de innigste gemeenschap met het leven Gods is de menschderhalve aangelegd; de mogelijkheid van die gemeenschap is in zijnschepping geordineerd: de voleinding van Gods raad zal de verwe-zenlijking der

verordineering toonen. Met den mensch, niet met eenig ander schepsel, zelfs niet met deengelen, is die innige gemeenschap mogelijk. Hij neemt de natuurder engelen niet aan, maar het zaad Abrahams. De mensch is bestemd om een woonstede Gods in den Geest teworden, een tempel Gods, een tempel voor God den Heiligen Geestzijn hart. Werpt men derhalve tegen, dat tusschen de natuur Gods en denatuur des menschen de tegenstelling van het oneindige en eindigebestaat; een klove vormend, die niet is te dempen; we vragen oponze beurt of tusschen ziel en lichaam niet de tegenstelling van hetonzichtbare en zichtbare bestaat, die evenmin voor oplossing vatbaar is. Toont desniettemin de ervaring dat dit onzichtbare en zichtbarein onze menschelijke

persoonlijkheid feitelijk vereenigd is, evenzootoont de schepping des menschen, dat er werkelijk verwantschaptusschen den oneindigen God en den eindigen mensch bestaat. Toch zou men zich vergissen, zoo men deswege het mysterie inden persoon van Christus loochende. Bij den mensch is het demensch die God in zijn hart opneemt. Bij den Christus is het de



246 Zoon, die zelf God, onze menschelijke natuur opneemt in de gemeen-seh.-ip van zijn leven. Ook bij het kind van God is en blijft de mensenzelf de grondslag zijner persoonlijkheid vormen. Bij den Christusdaarentegen is de grondslag zijner persoonlijkheid niet de mensch,maar God. Bij het kind Gods is het de zondaar die zichzelven ver-nietigt om God in zich te laten werken. Bij den Christus is het deeeuwige Zoon, die zichzelven vernietigt om te kunnen werken inden mensch. Daarom doelden we op nog een andere oorzaak. Ze ligt hierin dat Christus niet maar is een mensch, maar demensch, de Zoon des menschen, bet Hoofd der menschheid. De men-schen zijn slechts verschillende varianten op de ééne wezenssoortmensch. Maar ook die ééne wezenssoort bestaat op

zichzelf, bestaatin zijn volkomenheid, bestaat in zijn voleinding. In geheel het men-schelijk geslacht vindt ge van die wezenssoort slechts beperkte, ge-brekkige, onvolkomen afdrukken. Maar die alle wijzen op één grond-karakter, op een ideale menschelijke persoonlijkheid, die als in eenstralenbundel alle stralen saam vat en dit alles in de hoogste volein-ding vertoont in zijn persoon. Bestaat nu krachtens de schepping reeds mogelijkheid van innigevereeniging tusschen God en die enkele individuen, veel inniger, javolkomen moet natuurlijk die vereeniging Gods met dien geheeléénigen mensch, dien Zoon des menschen zijn die aller zieleadel inhet ééne brandpunt van zijn Ik, die aller leven in de voleinding dervolkomenheid in zijn eigen persoon te aanschouwen geeft. Ja,

diegeheel éénig is, geheel eenig in dien zin, dat de grondslag zijnerpersoonlijkheid niet eenig menschelijk individu maar Godzelf zijn moet.Alleen Godzelf kan al de lichtstralen, die Hij in het uitnemendstegeslacht zijner schepselen verordineerde, saamvatten in een enkelenhandgreep. Bovenal, alleen Godzelf kan dat hoogheilige van het éénigaan God verwante schepsel openbaren in voleinding en volkomenheid. Al gaat derhalve de wijze dezer openbaring al ons begrip te boven:wat ons begrip niet te boven gaat is de aanwijzing: Ie. dat de menschop de innigste gemeenschap met het leven Gods is aangelegd, en 2e.dat in hem die al den schat door God aan het menschelijk geslachtverordineerd in zijn ééne hart en dat wel in voleinding openbarenzal, de basis der persoonlijkheid

niet kan zijn een menschelijk individu,maar moet zijn God. De levenskorn van het Hoofd der menschheid is de spil, waaromal het leven der menschheid in haar eigen vorm zich wentelt, en diespil, waarom zich de menschheid beweegt, kan niet zijn één dermenschen, maar moet God zelf zijn.



247 XI.ZOON DES VADEBS. En Jezus nam toe in wijsheid, en in grootteen in genade bij God en de menschen. Luk. 2 : 52. Wat de kern der persoonlijkheid in den gewonen mensch draagt isde wil van den Schepper, in den mensch Jezus Christus is dit deEeuwige Zoon. Hij staat derhalve tot het Goddelijk wezen in eenandere betrekking dan wij. Is er voor ons geen gemeenschap met hetGoddelijk wezen dan door den Zoon, zóó dat we eerst in en doorHem gemeenschap hebben met den Yader en den Heiligen Geest, —bij Jezus Christus daarentegen is die gemeenschap met het Goddelijkwezen een onverbreekbare, die in zijn eigen persoon berust enonmiddellijk werkt op den Vader en den Heiligen Geest. Toch is hiermee de ontwikkeling niet buitengesloten, maar er

veeleerdoor geëischt. Heeft de Zoon Gods de menschelijke natuur als orgaanaangenomen, dan ware dit mogelijk geweest op tweeërlei wijs: of doorhet aannemen van een volwassen menschennatuur als waarin Adamgeschapen werd, of door het aannemen van de menschennatuur inhaar embryonischen toestand. Door het eerste zou echter geen ge-meenschap met het bestaande menschelijk geslacht verkregen zijn.Onder ons optredende, zou de Christus vreemd aan ons geslacht, nietonzer één, buiten gemeenschap met ons gestaan hebben. Eischte nu geheel het verlossingswerk, dat de Christus w?l éénonzer zou zijn, was het bij zijn vleeschwording te doen, niet om eenbetoon van Gods almacht, maar om redding van het reeds bestaandemenschelijk geslacht,

dan volgt hieruit vanzelf, dat de Zoon Godsonze natuur niet kon aannemen dan door ontvangenis in den schooteener vrouw. Het orgaan dat Hij hierdoor ter uiting van zijn Goddelijk levenontving was dientengevolge in de eerste maanden van zijn vleesch-wording geheel afgesloten van de buitenwereld; toen het kindekegeboren was bleef het de eerste weken en maanden van zijn aanzijnin de wereld volstrekt onmachtig om iets van den Christus te uiten;het kindeke Jezus was gelijk elk ander kind zoo tot denken als totspreken en handelen onbekwaam, en liet al den Goddelijken rijkdomvan zijn innerlijk wezen verborgen. Zou derhalve de vleeschwording haar doel bereiken dan moest hetorgaan zich ontwikkelen, d. w. z. uit de hulpbehoevendheid enmachteloosheid van

het kinderleven opwassen tot steeds rijker engrooter afmetingen.



248 Die ontwikkeling moest een trapsgewijze en een volkomen ont-wikkeling tevens zijn. Trapsgewijs, zoodat almeer van Jezus\' verborgenleven zich openbaarde, naargelang het orgaan zijner menschelijkenatuur de hoogst denkbare capaciteit had verkregen om het leven desZoons te openbaren. Daarop wijst Lukas, als hij meldt, dat de Christus toenam in wijs-heid allereerst, daarna in grootte en eindelijk in genade bij God enmenschen, blijkbaar doelende op een drieledige ontwikkeling: van hetlichaam, van den geest en van de ziel. Uit dien hoofde heeft men in de ontwikkeling van den Christusscherp te onderscheiden tusschen de kennis die Hij langs den ge-wonen menschelijken weg ontving, en de kennis die Hij dankte aanhet gemeenschapsleven met God. Er was kennis, die

Hij verkreeg, gelijk wij die verkrijgen. Ditdoelt op de kennis van personen en zaken in zijn omgeving, van dekennis der taal, de kennis der natuur en de kennis der maatschappe-lijke verhoudingen. Maar het doelt ook op de kennis der Schrift.Ook Jezus heeft van zijne moeder leeren bidden, is door zijne moeder opGod gewezen en heeft door de Schrift kennis ontvangen van de ge-schiedenis zijns volks en de openbaringen aan Israël gegeven. Toch mag men hierbij niet blijven staan. Hij was onzondig, zijnontwikkeling was dus van meet af rein en heilig. "Van wedergeboortekon bij Hem geen sprake zijn. Hij was, zoo leveu we, vol desHeiligen Geestes, in dien zin zelfs dat Hij als mensch den HeiligenGeest ontvangen had zonder mate. Men betreedt daarom een dwaalweg, indien

men de ontwikkelingvan den mensch Christus Jezus naar die van zondaren wil afmeten.Ze moest een veel rijkere, veel snellere, een geheel andere zijn. Wieeenigermate na kan gaan, hoezeer de zondige aard onzer natuur degewone ontwikkeling van hart en hoofd in den weg staat, zal zich,zij het ook van verre, eenig denkbeeld kunnen vormen van deharmonische, rijke, heerlijke ontwikkeling der menschelijke natuur inChristus. Waar geen leugen in de ziel is, ziet het zielsoog juist enneemt, zelf eenvoudig, de dingen waar in hun wezenlijk bestaan;tuurt niet op de oppervlakte, maar dringt door in hun verborgenwezen, doorziet en grijpt ze in den wortel van hun bestaan. Zoo dekennis der menschenwereld als de kennis der natuur moest derhalvevoor Jezus een gansch andere zijn,

dan ze dit voor Petrus en Johanneswas. Maar bovenal geldt dit onderscheid van de kennis der onzicht-bare wereld en de openbaring Gods. Van die onzichtbare wereld slootgeen zonde Hem af. Hij leefde er in, Hij ervoer haar werkingen,Hij genoot en begreep ze. En evenzoo moet Israëls geschiedenis,Israëls eeredienst en de schat der verbonden aan Israël toebetrouwd,door Hem verstaan en in zich opgenomen worden met die onfeilbaar-heid van blik, die alleen bij een onzondig gemoedsbestaan denkbaar



I 249 is. Niet eerst van lieverlede is Hij na vergissing en door gissing tothet recht verstand en de beteekenis der Godsopenbaring doorgedron-gen, maar de Schrift heeft Hem toegesproken met onfeilbare gewisheid.I)e volkomen juiste, diepe en volledige verklaring der Heilige Schriftkon voor geen oogenblik van twijfel onderhevig zijn Hij kon zichniet vergissen, wijl de zonde die aller vergissing oorzaak is, in Hemniet werd gevonden. De twaalfjarige Jezus in den tempel levert hiervan een proeve.Keeds op dien leeftijd was het instinct voor de Goddelijke dingen,in Jezus zoo harmonisch ontwikkeld, dat Hij de symboliek van Israëlseeredienst en de diepte der Schrift met een vastheid en juistheid vanblik doorzag, die de kennis der priesters en de geleerdheid der Schrift-

tolken verre achter zich liet. Het is Jezus in den tempel aan te zien,dat Hij zich volmaakt thuis gevoelt in de dingen die Godes zijn, endat de wijze, waarop de priesters aan het heilige hun vernuft beproeven,Hem hun minderheid toont. Hij doorziet en weet meer dan zij. VoorHem bestaat er geen twijfel, geen aarzeling, geen onzekerheid, watal dit heilige beteekent. Zijn intu?tie is een onbedriegelijke, en diesis spoedig de rol omgekeerd en zetten de priesters zich, nog geengevaar duchtend, half in extase, om den jongen Nazarener neder. Nog ongewoner en verhevener moet de ontwikkeling van denmensch Jezus Christus geweest zijn in zijn verborgen omgang metGod. Hij heeft zich altijd kind Gods gevoeld, nooit scheiding tusschenzijn hart en dien God ervaren, en

derhalve een innerlijke verlichtingontvangen, zooals ze op aarde zelfs door het wedergeboren hart nooit,zelfs bij vergelijking niet, kan genoten worden. Voegt men deze gegevens saam, dan gevoelt men, dat de ont-wikkeling van het orgaan dat zich de Zoon bij zijn vleeschwordingverkoren had, allengs een rijpheid en harmonie moest verkrijgen,waarvoor wij de menschelijke natuur nooit vatbaar zouden achten.Al houdt men dan ook met ons ten strengste aan de waarachtigemenschheid des Heeren vast, toch zal elke poging steeds mislukken,om uit de vatbaarheid der menschelijke natuur in zondaren, ookal neemt men die in de hoogste ontwikkeling bij de uitstekendstegenieën, tot de volkomen ontwikkelde natuur van den Christus tebesluiten. Te zeggen: „Bij Jezus\'

menschelijke natuur was dit of datonmogelijk, wijl het onmogelijk of zelfs ondenkbaar blijkt bij deontwikkeling van den zondaar," is een uiterst oppervlakkige gevolg-trekking, die zichzelve weerlegt. Zoo schreed de ontwikkeling van den mensch Jezus Christus voorttot zijn dertigste levensjaar. Ze was toen voleind, en met die vol-einding viel de ontdekking van den mensch Christus Jezus saam, datHij was de Zoon van God. Natuurlijk, ook Jezus had als kind in de profetieën gelezen vanden Verlosser Israëls die komen zou, zonder nog terstond te gevoelen,



250 dat Hij die Messias was. Wel had Hij met gewisse zekerheid doorzien,dat deze Messias van Israël zon zijn de Zoon des levenden Gods,eeuwig in zijn oorsprong, maar juist naarmate het beeld van denMessias in te hooger Goddelijke glorie voor Hem trad, moest hetbesef moeielijker te begrijpen zijn, dat in Hemzelf die Messias wasgezonden. Dat besef kon eerst ontwaken door den afstand, dien Hij als deHeilige tusschen zich en heel zijn omgeving ontwaren moest. Schierkunnen wij ons geen denkbeeld vormen van den geheel ongewonenindruk, dien de heilige Jezus van de zondaren om Hem heen moetontvangen hebben. Er moest als een breuke tusschen Hem en alleanderen zijn. Hierdoor moest vanzelf de vergelijking tusschen zijn eigen persoonen het beeld van den

Messias, dat Hij in de Schrift vond, geborenworden, tot Hij het zichzelf niet langer verhelen kon, dat de over-eenkomst tusschen Hem en dat beeld sterker was, dan de overeen-komst met Nazareths bewoners. Dat dreef Hem om Nazareth te verlaten. In die worsteling zijnerziel moest Nazareths omgeving Hem een pijniging zijn geworden enmoest zijn hart trekken naar de eenige plek, waar een heiliger woordwerd uitgeroepen, naar de Jordaan, waar Johannes van boete enbekeering sprak. Immers, ook tot hem was het wel doorgedrongen,dat Johannes de spoedig ophanden zijnde komst van den Messiasaankondigde. Dat uitwendig getuigenis kwam het besef, het allengs gerezen ver-moeden van zijn eigen menschelijken geest bevestigen. Aan de Jordaanheette het: dat de

Messias komende was, en in zijn eigen ziel reesde vraag: of niet in Hem het beeld van den Messias verwerkelijkt was. Toch was juist de heilige teederheid zijner ziel een beletsel, omaanstonds een eigenmachtig Amen over dit vermoeden uit te spreken.Hij moest zelf den Dooper zien, den Dooper hooren, en het Amenop het fluisteren daarbinnen moest Hem komen van God. Zoo ging Hij naar de Jordaan, het niet meer van zich kunnendezetten dat Hij de Messias was, en daar aan de oevers der Jordaangeeft God Hem, wat, ter verkrijging van onomstootelijke gewisheid,voor zijn menschelijk bewustzijn onmisbaar was, t. w. de sprake uitden hooge: Het is gelijk Gij vermoedt, Gij zijt mijn Zoon, in wienIk mijn welbehagen heb. "Vraagt men derhalve wat aan de Jordaan plaats greep,

dan dientgeantwoord, dat de mensch Christus Jezus daar het onwraakbaargetuigenis ontving voor de waarachtigheid van de inspraak zijnereigen ziel, die Hem het Zoonschap Gods toekende. Op dat eigenoogenblik werd derhalve de menscheid van den Christus het orgaanvoor zijn Godheid, en dook de Zone Gods uit zijn zelfvernietigingin het klare heldere bewustzijn van den mensch Jezus Christus op.



251 Hiermee was zijn ambt gegeven. Was hij de Zoon Gods, de geprofeteerde, van wien geschreven was:„Op Hem zal mijn welbehagen rusten," dan volgde hieruit tevens,dat Hij de verordineerde was, om als Messias onder Israël opté treden. Daarom heeft tevens bij den Doop de mededeeling van den HeiligenGeest plaats. Niet om den eeuwigen Zoon in gemeenschap te stellenmet den Heiligen Geest, want die gemeenschap bestond van eeuwigen bestaat onverbrekelijk. Ook niet om den mensch Jezus Christusvoor zijn persoonlijk leven met den Heiligen Geest te vervullen, wantzich den mensch Jezus Christus, ook als kind, een oogunblik buitende gave des Heiligen Geestes te denken, is Hem lager te stellen danJohannes den Dooper. Neen, maar ter mededeeling

aan den Christus,als Messias, van die ambtelijke volheid des Heiligen Geestes, waardoorzijn persoon tot een woonstede van den Geest werd. We ontkennen daarom niet, dat ook voorts het leven van denChristus een leven in strijd en worsteling was, maar beweren, dat degeestelijke strijd na den Doop niet ontwikkeling van den persoon desHeeren bedoelde, maar plaatsbeklcedend voor ons was. De strijd aanstonds door de verzoeking ingewijd is niet meer eenworsteling, waardoor het orgaan der ?nenschclijke natuur zich inbreeder vatbaarheid zal ontplooien, maar een strijd, die door denMessias, als Hoofd der nieuwe menschheid, in onze plaats door-worsteld is, en juist daarom een karakter draagt, dat hij voor Jezus\'persoonlijke ontwikkeling nooit kon dragen, t. w.

het karakter vanverzoeking. Indien gij de Zone Gods zijt! Indien het dan waar is, wat alsvermoeden in uw ziel geworsteld heeft en nu door de stemme uitden hooge bezegeld is! Indien gij dan de Messias zijt, maak uit diesteenen brood, werp u van de tinne af, kniel voor mij neer! \') \') Do voorstelling in dit artikel gegeven, dat de mensch Jezus eerst bij denDoop, voor zoo veel zjjn menschelijk bewustzijn betreft, do zekerheid ontving datH(j de Zone Gods was, heeft aanstoot gegeven. "We leiden hieruit af, dat er indie voorstelling iets onjuist gezegd was. Niet ter wille van menschen, maar uitonvoorwaardeiyken eorbied voor do hoogheilige persoonlijkheid dos Hoeren, nemenwe dit onjuiste, zonder aarzeling, terug. Ter voorkoming van misverstand voegenwe hier nog

slechts aan toe, dat naar onze voorstelling: 1. de Middelaar God vaneeuwigheid was; 2. geen oogenblik ophield God te zijn; 3. reeds door z(ju moedermoest weten dat Hij do Zoon des Vaders was, en 4. dat het verschil alleen hier-ovor liop, of de Heor van mensch af als kind het volle bewustzijn van zijn God-heid met zich omdroeg. Hierop nu meenen we te mogen antwoorden: o. als Kindeko op Maria\'s schootontbrak Hem dit menschelijk bewustzijn; b. later had Hij hot volkomen; c. ermoet dus ergens in zijn loven een oogenblik liggon, dat dit bewustzijn klaardoorbrak; d. reods op twaalfjarigen leeftijd sprak dit stork in Hem; e. volkomensinds den Doop. Dit laatste is in het artikel te sterk op den voorgrond gotreden; het vooraf-gaande te weinig in hot oog gehouden.

Hierin lag de feil.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

