
Ons leven in God

https://hdl.handle.net/1874/233900

https://hdl.handle.net/1874/233900


* ( r GESCHRIFTBN UITGEGEVEN VANWEGE DENNEDERLAXDSCHEN PROTESTANTENBOND. I. 61 @ ONS LEVEN IN GOD DOOR i X Dr. H. O O R T, Hoogleeraar te Leiden. Q) 19 DERDE DRUK. A Assen. L HANSM A. 1904. 0k



r*W oiötfi^ Kast 434PI. H N».13 • J. TE KIEFTE, BOEKBINDERIJ UTRECHT.



\' -





ONS LEVEN IN GOD.





GESCHRIFTEN UITGEGEVEN VANWEGE DENNEDERLANDSCHEN PROTESTANTENBOND. 1. ONS LEVEN IN GOD DOOR o -- • •• - Dr. H. 0 0 R T, V. Hoogleeraar te Leiden. DERDE DRUK. Assen. L. HANSMA. 1904.





VOORREDE. In 1897 stelde ik eene Geloofsbelijdenis op, die door de „Vereeni-ging tot verspreiding van stichtelijke blaadjes" bij van HolkemaJe Warendorf te Amsterdam werd uitgegeven. Toen nu de Commissievf n den Nederlandschen Protestantenbond die belast was met hetuitgeven en verspreiden van geschriften voor het Nederlandsche volkover godsdienstige en zedelijke onderwerpen, mij verzocht zulk eengeschrift te leveren, bood ik haar aan, die Geloofsbelijdenis uit tewerken. Zij nam dit aan. Ziedaar de oorsprong van dit boek. Onder uitwerking dier belijdenis versta ik het volgende. Voor-eerst toelichting der vragen en der antwoorden door redeneeringeaen voorbeelden. Voorts handhaving van den inhoud tegen beden-kingen. Eindeljjk aanwijzing van de verhouding

dier belijdenis totde geestelijke stroomingen van onze omgeving. Den vorm van vragen en antwoorden heb ik behouden. Het iswaar, hij brengt een gevaar mede ; dit, dat geestverwanten, de toe-lichting slechts ten halve begrijpend en beamend, zich neerleggenbjj de slotsom, in de antwoorden uitgesproken, en meenen het nate weten, tevreden met die waarheden in hun geheugen te kunnenepbergen, om ze te gebruiken wanneer zij ze behoeven. De sohadehierdoor wellicht aangericht is onvermijdelijk en betrekkelijk gering. Er staat eene winst tegenover. Een groot gevaar voor ons innerlgkleven is dat wij niet omlijnen wat wij voelen en denken, ons tevre-den stellende met zwevende beelden, vage indrukken, die wij nietin staat zijn te doen herleven wanneer ze ons het meest te

stadezonden komen, ten dage der smart of der verzoeking. Eene waar»heid in een passenden vorm gebracht komt ons lichter voor dengeest dan eene redeneering, en de oateohismus-vorm geeft dus eenhou-vast aan hem die zich door het boekske leiden laat. Deze vorm maakt ook dat ik niet verplicht ben het onderwerpte behandelen volledig en stelselmatig, zooals het voor geleerden zounoodig zijn, maar dat ik het mag doen enkel met het oog op de



6 behoeften van denkende tijdgenooten, het eene stuk uitvoeriger danhet andere, naar den eisch der praktijk. Het natuurlijk gevolg van het vragen met „gij", en het ant-woorden met „ik" is, dat ook bij de daarop volgende besprekingdikwerf de eerste persoon enkelvoud wordt gebruikt, soms vervan-gen door „wij" of „de mensohen". In die afwisseling ligt geenerleibedoeling: het eene deel van dit boek bevat niet meer eene be-kentenis of belijdenis van den schrijver dan het andere. (ielijk zioh liet verwachten, heb ik in de vragen en antwoordender „Geloofsbelijdenis" veel gewijzigd ; niet omdat mijne zienswijzein de laatste vier jaren merkbaar veranderd is, maar omdat bij deuitwerking bleek dat sommige vragen liever moesten gesplitst,andere vereenigd worden ;

eenige antwoorden konden worden ver-kort, terwijl bij andere uitbreiding verkieslijk was; herhalingenmoesten hier en daar vermeden, enkele leemten aangevuld worden. Moge deze poging om ons leven in God te beschrijven sommigenrjjker in Hem maken I Leiden, Jan. 1902.                                                           H. O.



i. Wat is uw grootste geluk? Mijn grootste geluk is het zien van God. Alle menschen zoeken geluk. Zelfs zij die in zieke-lijken toestand zich zelven kwetsen en pijnlijke wondengedurig openrijten doen dit omdat zij óf daarin eengenot vinden, óf meenen zóo een grooter heil teverdienen dan zij prijsgeven. Hoe moedwillig wij ookvaak ons eigen geluk verstoren, niemand wil zichzelven opzettelijk rampzalig maken. Doch zeer ver-schillend is de aard der vreugde die de menschenbegeeren, en zeer uiteenloopend zijn de wegen waar-langs zij haar zoeken te verkrijgen. Men zou demenschen kunnen schatten naar hunne dierbaarstebegeerten, en zij zouden hun eigen oordeel uitsprekendoor hun antwoord op de vraag waarin hun grootstegeluk was gelegen — indien dit antwoord

slechtsvolkomen waar was. Maar wij kennen ons zelvengebrekkig en zouden ons in ons antwoord licht tegoed of te slecht maken. Anderen beoordeelen onssomtijds juister dan wij ons zelven doen. Wij smaken allerlei geluk. Vooreerst zingenot. Of moeten wij het woord„geluk" te hoog achten voor lichamelijke geneugten?Valt niet over een woord, eene onderscheiding makendedie in het spraakgebruik niet leeft, en waarmede wijtoch geen ernst zouden maken. Luidt niet het be-kende spreekwoord: Gezondheid is de grootste schat— en wordt daarin niet een ontegenzeglijke waarheid



8 uitgesproken? De grootste schat moge zij niet zijn,de Satan in het boek Job heeft geen ongelijk wanneerhij tot Jahwe zegt: Draagt de vrome lijder alleszonder morren, tast zijn lichaam eens aan, en gijzult iets anders Kien! Een geregelde, krachtigebloedsomloop, eene onbelemmerde ademhaling, eensterk zenuwgestel, eene gezonde spijsvertering, hetvrij gebruik van al onze zintuigen, geenerlei pijnvoelen — wat een geluk ligt daarin! Al wie eenebelangrijke stoornis ondervindt, beseft hoe heerlijkhet is gezond te zijn. En de groote rol die dewensch naar bevrediging van de zinnelijke neigingenin der menschen leven speelt toont, hoe hoog zijdie bevrediging stellen. Vraagt men de menschen, wat naast gezondheidde meeste waarde heeft, men zal licht hooren:

zijndagelijksch brood te hebben, liefst wat ruim. En zijhebben gelijk. Ei, mijn geestelijke vriend, meesmuilniet, zeggende: Dat behoort toch slechts tot dedingeti die door de wisseling van het lot wordengegeven en ontnomen, de tijdelijke gaven waarmeede mensch rampzalig, waarzonder hij gelukzalig kanzijn. Volkomen waar. Wees echter niet overgees-telijk, maar een natuurlijk, oprecht, gezond mensch.Wanneer geldzorgen nijpen, blijft onze stemmingbezwaarlijk zonnig, en honger is een scherp zwaard,dat niet alleen het lichaam doorsnijdt, maar ookliooger leven vaak verstoort. Beneden zeker peil vanwelstand kan zedelijkheid noch godsvrucht tieren.En wie weet niet, welk een bron van geluk eenigewelvaart is? Het is niet alleen dat wij ons behoor-lijk kunnen

voeden en dekken, ook niet dat wij ons



9 allerlei boven het noodige kunnen verschaffen totstreeling der zinnen, maar den onzen liet hunne tekunnen geven, onbezorgd te zijn voor den komendendag, niet afhankelijker van andere menschen tewezen dan zij van ons, in staat te zijn onze naastenbij te staan. Alleen een kortzichtige schimpt op hetgeld als het aardsche slijk. Wij zullen de vierdebede maar niet uit het „Onze Vader" schrappen,liever recht dankbaar zijn als wij hebben wat wijbehoeven. Wie meent onverschillig te zijn voor eer bij demenschen bedriegt zich zei ven zeer. In niet geringemate toch verhoogt het ons levensgeluk dat wij tegoeder faam bekend zijn bij hen met wie wij ver-keeren. Verbeeldt u dat ouders hunne kinderen ver-boden bij ons aan huis te komen, dat men zichschaamde in ons gezelschap

gezien te worden, datmet ons bevriend, zelfs bekend te zijn eene beden-kelijke zaak werd gerekend. Wat een ongeluk! Eengoeden naam te hebben is een zegen. Nog heel wat meer bronnen van geluk vloeien voorden mensch. Of is het geen voorrecht iets te wetenvan de wereld rondom ons en in ons, iets te begrijpenvan den samenhang der verschijnselen; nog meer —werkende en denkende, eenigermate te peilen watons onbekend en geheimzinnig was ? Is het geengenot zijn hart op te halen aan de heerlijkheden dernatuur of aan hetgeen een kunstenaar heeft geschapenin woorden, tonen, lijnen, kleuren; nog meer — zelfiets schoons te scheppen? Is het geen bron vanvreugd ons dagelijksch werk te mogen doen, nietomdat wij er ons brood mee verdienen, maar omdat



10 wij er hart voor hebben en vermaak scheppen in devruchten van onzen handen* of liersenarbeid ? Niet licht zal iemand die de zegeningen welkewij kunnen genieten optelt een goed „te-huis" vergeten.In het spreekwoord „Oost, West, Thuis best" wordtdankbare erkenning van genoten zegen uitgedrukt.Hetzij men dien als kind ondervindt als echtgenootof als bemind huisgenoot, ergens een plaats te hebbenwaar men volkomen op zijn gemak is. waar menzich aangenaam gestreeld voelt door de omgeving,waar - wij hebben er geen betere uitdrukking voordan die welke ons alles zegt — waar men thuis is,dat is een groot geluk. Meer nog! Een bron van reine vreugd is hetgedreven worden door de begeerte een goed mensclite zijn en trouw onzen plicht te

vervullen. Niettevreden met wat wij te dezen bereikt hebben, steedste streven nnar hooger, wanneer die heilige aandriftin ons is. bezitten wij een bron van frisehheid en kracht. Hooger op nog! Een leven van teedere, ver-standige, werkzame liefde te leiden, altijd vervuld tezijn van den lust om menschen te helpen, op hethart te dragen de belangen van betrekkingen, vrienden,zieken, armen, kinderen — dat is heerlijk. Rijk ishet leven van hen die van liefde vervuld zijn. Zelfbemind te worden moge streelend zijn, anderen tebeminnen maakt nog veel blijder. Is iets hoogersdenkbaar*? Ja, zeer zeker. Dat vele der genoemde genietingen slechts eenschraal en vluchtig genot opleveren weet ieder menschvan eenige levenservaring. Al wat de zinnen streelt



11 voldoet noode eene korte wijle. Wij genieten hetdankbaar, maar een dwaas die er zijn geluk in vindt!Het bezit van geld en eer laat onze ziel arm; zijverhongert er bij. Edeler genoegens, die welke onzeziel raken, maken hen die er vatbaar voor zijn rijker:met kennis en kunst kan men het lang doen; som-migeu zijn er levenslang mee tevreden. Doch op denduur voldoen zij niet. Vroeg of laat komt de ont-goocheling. Wij weten bitter weinig, stuiten bij na-denken ras op ondoorgrondelijke raadselen, beseffensteeds duidelijker dat wij altijd zeer arm in kenniszullen blijven. De kunstenaar voelt hoe verder hijkomt te dieper zijn onmacht, niet slechts om de hoogstewaarheid uit te drukken, maar zelfs om weer te gevenwat hem voor den geest zweeft. En wat bet ergsteis, reeds voordat de

ouderdom het vermogen om tescheppen, ja om te waardeeren, doet afnemen, maaktde vraag: Waartoe dient dat alles\'? den geleerde enden kunstenaar, indien hij er geen antwoord op weet,ongelukkig. Maar een leven van liefde dan, gepaard aan deernstige begeerte zelf goed te zijn, is dit niet vol-doende voor ons? Neen, zelfs dit, hoe kostelijk enzeldzaam ook, zelfs dit nog niet. Wij leggen er geennadruk op, hoeveel teleurstellingen deze hooge neigin-gen hun die er door gedreven worden berokkenen:ieder kent ze. Niets natuurlijker in een mensch wieneen beeld der zedelijke volkomenheid voor oogen staatdan de verzucbting: ik ben toch een gebrekkig schep-sel! En wat het liefdeleven betreft, reeds de ondervin-ding baart smart dat wij weinig kunnen doen om hetleed onzer

medemenschen weg te nemen en hen



12 werkelijk gelukkig te maken. Ook dringt zich, evenalsbij den mensch van kennis en kunst, bij den liefde-rijke vroeg of laat de vraag op: Waartoe dienenal mijne pogingen ? en zij wordt niet voldoende be-antwoord door verwijzing naar de vreugd die menverschaft en het leed dat men lenigt. Wat ons — waarin wij ons geluk ook zochten —vooral doet uitzien naar iets hoogers en beters is hetbesef dat elk eindig doel ons onvoldaan moet laten.Mij zelven in eenigerlei opzicht te volmaken is eenezaak van hooge beteekenis; maar ten slotte ben iktoch slechts een gebrekkig schepsel, dat ook bij dehoogste ontwikkeling een beperkt wezen blijft, endat zijn onze medemenschen, ieder voor zich en allente zamen, ook. Ja, ook allen te zamen. Zelfs hetwerken voor de

maatschappij, het menschdom, hetGodsrijk op aarde, is een eindig, beperkt doel. Geenonzer medemenschen is de toewijding van ons geheelehart waard; dat zijn zij allen te zamen niet; wantwij zijn geschapen voor het oneindige. Daarom ligt ons grootste geluk in het zien vanden Oneindige, van God.



2. Wat verstaat gij onder het zien van God? Onder het zien van God versta ik het leven inhet bewustzijn dat er een oneindig wezen is. waar-mede ik geestelijk verwant ben en in nauwe betrek-king sta. De uitdrukking „God zien" voor het hoogstegeluk is ontleend aan het beroemde woord (Matth.5:8): Zalig zijn de reinen vanhart; want zij zullenGod zien. Zij is overgenomen uit ettelijke plaatsenin het Oude Testament, waar den vromen wordttoegezegd dat zij God zullen aanschouwen (b.v. Joböo : 2(5). Trouwens, ook bij andere volken dan bijIsraël werd het zien van de goden of van een godeen zeer begeerlijk goed geacht, alleen voor enkele uit-verkorenen weggelegd. Is dit volkomen verstaanbaarals men denkt aan goden die met de oogen deslichaams kunnen waargenomen

worden, wanneer menbij God aan een onzienlijk, geestelijk wezen denkt,behoeft de uitdrukking toelichting, omschrijving. Zullen wij ze door eene andere vervangen V Wijhebben de keus uit verscheidene, door de vromenvan verschillende tijden en volken gebezigd, als:wandelen voor Gods aangezicht, verkeeren met Hem,in zijne tent wonen, vol zijn van God, Hem genieten,leven in Hem. Altemaal beeldsprakige zegswijzen,die toelichting vereischen. Dit was te verwachten. Met het woord „God" geven wij weer het aller-heerlijkste dat wij ons denken kunnen, dat wat alleen



14 aanbiddenswaard is; en hoe zouden wij in staatzijn het allerhoogste, op welk gebied ook, iets dat,omdat het het allerhoogste is, met niets vergelekenkan worden, naar waarheid te omschrijven en onzebetrekking daartoe in woorden uit te drukken? Alwat wij van God zeggen is en blijft eene zeer ge-brekkige poging om onder woorden te brengenwaarheden die wel in ons leven, maar wier diepte wijslechts ten deele peilen. Eéne uitdrukking voor het hoogste geluk is erwaartegen wij elkaar moeten waarschuwen, het isdeze: het geloof\' in God. Goed verstaan is hetvolkomen waar dat een geloovige te zijn het edelstegeluk, ongeloof de bron van het grootste onheil is;maar meestal wordt dit zeer slecht verstaan. Waaris het wanneer „gelooven" beteekent: zich overge-

geven hebben, zich wijden aan God, Hem volkomenvertrouwen. Doch meestal denken wij onwillekeurigbij „gelooven" aan het koesteren van eene over-tuiging, het aanhangen van eenige denkbeelden. Aandie verstandelijke opvatting van het woord „gelooven"heeft reeds liet Nieuwe Testament schuld, dat opvele plaatsen (b.v. Hebr. 11 : 1) tot het wezen vanhet geloof rekent een voor-waar-houden van bepaaldedenkbeelden over onzienlijke dingen: Gods bestaanen wezen, de schepping der wereld door Hem, debetrouwbaarheid zijner beloften en bedreigingen;terwijl daarnevens het geloof in Jezus Christus, d. i.mede eene overtuiging aangaande hem, als nood-zakelijk ter zaligheid wordt aangeprezen. Dit wan-b?grip heeft in de Christelijke Kerk alle eeuwen

dooronnoemelijk veel kwaad gesticht; in het Protestan-



K) tisme nog meer dan in de Roonische Kerk. Hiertoch was en is wel de belijdenis dat men de leer dorKerk als de ware erkent de onmisbare voorwaardeom tot de sacramenten toegelaten te worden en hethemelsche heil te beërven, maar onder de Profestan-ten wordt aan het bezit der ware leer vaak zooveelwaarde gehecht, dat het den schijn heeft alsof\' ditreeds op zich zelf het hoogste geluk is. Zoo wordthet godsdienstig leven dor. Vraagt men, of niet aan alle verkeer met Godeen denkbeeld over Hem, bewust of onbewust, tengrondslag ligt, dan is dit zeker te beamen. Doch ditsluit niet in zich dat wij altijd weten wat i:i oiisomgaat. Wij loopen groot gevaar in onze belijdenis61\' ver te blijven beneden onze gezindheid en onsgevoel — dan zijn wij beter dan onze leer, óf heer-lijke

waarheden te belijden die niet inderdaad in onsleven — dan is onze leer beter dan wij zijn en ver-beelden wij ons slechts God te bezitten. Daarom spreek ik niet bij voorkeur van „geloovenin God", al kunnen wij de uitdrukking gebruiken,maar bezig liever woorden die wijzen op eene richtingder ziel, eene gezindheid, eene stemming ; en wanneerwij trachten bij benadering weer te geven, welkeopvatting van Gods wezen en werk daarin ondersteldwordt, moeten wij steeds bereid zijn die denkbeeldenvoor betere te verwisselen, daar wij innig overtuigdzijn, hoe gebrekkig al onze pogingen zijn om geeste-lijke dingen onder woorden te brengen. Wanneer ik zeg dat ik met God verwant benof met Hem in nauwe betrekking sta, dan duid ikdaarmede aan dat God niet een wezen is dat buiten



16 mij staat, uit de verte mijn lot bestiert en mij bevelengeeft, maar dat Hij het licht mijner ziel, mijn levenis. Mijn leven, ja; ons eigenlijke, ware leven toch isniet dat hetwelk wij leiden door adem te halen enons te voeden; reeds dat hetwelk wij leiden doordenken, voelen, liefhebben, al wat goed is najagenraakt veel meer onze persoon lij klieid ; welnu, datalles, dat denken, dat voelen, dat liefhebben, diezucht tot zelfvolmaking, geheiligd en samengeknooptdoor ons bewustzijn „godskinderen" te zijn, bestemdvoor wat oneindig en eeuwig is, dat is ons leven inGod, of, wat hetzelfde is, Gods leven in ons. Om dit zoo goed mogelijk weer te geven, heeftmen wel eens God „het ideaal" genoemd. Het zijzoo ! Indien men onder dit woord slechts niet ver-staat het beeld van

menschelijke volkomenheid datwij ons vormen, en dat alleen bestaat voor zooverwij het vormen, dat dus min of meer edel wordtnaarmate wij dalen of rijzen, ja, dat met ons wordten vergaat. Neen. Is God het ideaal, dat ideaalwordt niet door ons gemaakt, maar integendeel, hettrekt, grijpt, vormt, i. é. w. maakt ons. God bestaaten werkt onafhankelijk van onzen wil of onwil, onsvermogen of onvermogen om met Hem te leven. Welverre van vrucht der verbeelding, ook der zuiversteen heiligste verbeelding, te zijn, is God het aller-wezenlijkste dat bestaat; waartegenover de geheelestoffelijke wereld waarin wij verkeeren slechts schijnis; Hij is het ware leven van ons en van de geheelewereld. In dien zin zijn wij ,van Gods geslacht".



3- Wat houdt het in, God den Oneindige te noemen ? Als ik God den Oneindige noem, dan bedoel ikdaarmede dat Hij, door tijd noch ruimte omschreven,de eenige is in hemel of op aarde waaraan ik mijgeheel wijden kan. Niets is natuurlijker dan dat de menschen, zichafhankelijk gevoelende van hoogere machten, geneigddaarvoor te vreezen of daarop te vertrouwen, zich diemachten voorstellen als eindig, gebonden aan bepaaldeplaatsen, beperkt in vermogen, onderhevig aan men-schelijke aandoeningen, vergankelijk zelfs. Zeg aaneen kind dat God niet op eene bepaalde plaats woonten geen lichaam heeft, en het komt dra tot het besluit:dan is God .... niets. En ook wij, die hebbenleeren nadenken over dergelijke dingen, wij moetenerkennen dat woorden als eeuwig en

alomtegenwoordigvoor ons grootendeels klanken zijn, en wij ons vaneen oneindig wezen hoegenaamd geen denkbeeld kun nenmaken. Wij zeggen met die woorden wel wat Godniet is, maar zijn wezen, ook bij benadering, beschrij-ven dat doen wij daarmede niet; dat kunnen wijniet doen, omdat ons denkvermogen zoover niet reikt. Toch hebbeu onder allerlei volken reeds eeuwenvóór Chr. de vroomste en diepst denkende menschengetracht zich te verheffen tot het denkbeeld: mijnGod is de Eenige; er is slechts één God, die allesomvat en alles doet, dus de alleen aanbiddenswaardigeis. Kostte het zelfs dien voortreffelijksten menschenveel moeite deze opvatting te veroveren, vast te houden, 2



18 zoo goed zij konden onder woorden te brengen, aante bevelen, geen wonder dat de meesten hen nietkonden volgen, en het nog niet kunnen. Al belijdenhet Jodendom, de Islam en het Christendom dat erslechts één God is, in het Christendom vooral is heter zeer verre vandaan dat met die belijdenis ernstgemaakt wordt. De Roornsch-katholieke Kerk predikt de eenig-heid Gods, maar beveelt nevens den Oneindige velegoddelijke wezens haren leden ter vereering aan.In haar hemel troont Maria „de Moeder Gods", dieals voorspraak bij haar Zoon groote macht oefenten nooit vergeefs wordt aangeroepen, en nevens haartal van Heiligen, mannen en vrouwen, wier aantalop het machtwoord van den paus nog steeds toeneemt,en die de eerbiedige hulde welke zij

van de geloovigenontvangen niet onbeloond laten: hunne voorbede werktbij God veel uit. Dit veelgodendom wordt door deonderscheiding van „aanbidding", die alleen aan Godtoekomt, en „vereering", die aan Maria en de Heiligenten deel valt, niet dan in naam bedekt. Kleine goden worden door kleine middelen gediend;zoo komt het dat allerlei uitwendige handelingen metdie heiligenvereering eene groote plaats in het gods-dienstig leven der Roomsch-katholieken innemen; deOneindige is niet gediend met waskaarsen, geschenkenen tal van gebeden, maar Maria en de Heiligen ver-leenen daarvoor wel hun bijstand. Geërgerd door die schromelijke krenking van Godseer, keeren zich de Protestanten met verontwaardigingvan dat alles af; maar daarmede zijn zij

nog nietin staat zich te houden aan het grootsche denkbeeld



19 der oneindigheid en eenigheid Gods. Hieraan doetonder hen, evenals in Rome\'s Kerk, de Christusver-eering grooten afbreuk. Zij is zeer oud. Reeds inde boeken des N. T.s, waar aan Jezus vanNazaretheeretitels gegeven en eigenschappen toegekend wordendie het menschelijke ver te boven gaan, is de grondslagvoor zijne vergoding gelegd. Was het Jodendom hiervanaf keerig, in de heiden wereld, aan allerlei veelgodendomgewoon, vond zij geen tegenstand. Integendeel. Degodsdienstige behoeften der vroomste en diepst door-denkende menschen vonden geen bevrediging in devereering van den God der Joden of van den een ofanderen God der heidenen, al werd hij met dennaam van „den Allerhoogste" getooid: hij bleef eenwetgever, die uit de verte beloonend en

straffendregeerde; en zij vroegen een God van nabij, een diemedegevoel had met de zwakke, lijdende, zondigendemenschen ; zij vroegen om een redder, en dien vondenzij in Jezus. Hiermede nog niet voldaan, zochten zijnaar een God die voortdurend zorgde voor zijneuitverkorenen, die in hen leefde en werkte, en zijvonden dien in den Heiligen Geest, den raadsmander vromen, eigenlijk God zelf voor zoover Hijwoonde in hun hart. Dientengevolge ontstond in deeerste eeuwen van onze jaartelling het leerstuk derDrieëenheid of Drievuldigheid. Dit houdt in: er isslechts één God, waarin drie personen zijn, de Vader,de Zoon en de Heilige Geest, welke drie onderschei-den zijn, niet in naam maar inderdaad en vaneeuwigheid, alle drie God, terwijl er toch slechts éénGod is. Uit

zielsbehoefte en denken geboren, heeftdit leerstuk aan veler behoeften voldaan en is van



20 harte aangehangen, hoe wonderlijk en tegenstrijdighet moge zijn. Bij zeer vele Protestanten treedt lietechter gaandeweg op den achtergrond, terwijl er vanoverblijft eene hooge vereering van Jezus Christus,feitelijk vaak die van den Oneindige verdringend. Niet toevallig dus, niet door menschelijke wille-keur, heeft de Christusvereering zulk eene giooteplaats in het godsdienstig leven der Kerk verkregen;en evenals de huldiging van Maria en de Heiligentijdelijk voldoet aan de geestelijke behoeften vanRoomsch-katholieken, zoo is de Christusdienst naarhet hart van vele Protestanten. Zoowel met de ver-eering van Maria en de Heiligen als met die vanden Christus kunnen goede, troostrijke en heiligendegewaarwordingen gepaard gaan. Maar ook de Cbris-

tusvereering heeft schadelijke gevolgen. Het is tochniet de kloeke verkondiger der waarheid, de strijdervoor Gods eer, dien men tot zijn God maakt, maarbij voorkeur de zondaarsvriend, de lijder voor Godszaak, „het lam Gods dat de zonden der wereld weg-neemt", en hiermee hangt eene weeke, zoetelijkeneiging des harten nauw samen. Reeds wanneer wij denken aan den Oneindige,beseffen wij duidelijk, hoe moeilijk het is mensch-vormige voorstellingen te weren, neen, hoe wij zonderhet te willen, omdat wij het niet laten kunnen, vanHem ons denkbeelden vormen die voor Hem tegering zijn. En dit beseffen wij nog dieper als wijtrachten onder woorden te brengen wat wij gevoelenvooi\' Hem. Spreken wij niet van zijn toorn, zijnliefde? Kennen wij Hem daarmede

niet deugden,eigenschappen toe, alsof Hij een beperkt wezen was?



21 Bidden wij Hem niet om zijn heiligen geest, alsofHij zelf niet in ons woont, maar Hij zijn geest buitenzich uitzendt? Wanneer wij ons trachten te ver-heffen tot God, te verkeeren met Hem, dan is zijneoneindigheid voor die gemeenschap een bezwaar, datwij met moeite overwinnen. Wij begrijpen, dat som-mige menschen hen benijden die hun god of hunnegoden zooveel dichter bij zich hebben, omdat diegoden zooveel eindiger, kleiner wezens zijn. Maarelke afgoderij brengt schade aan. Ook die welkevroom en innig is. Geen schepsel sta tusschen onsen God! Plet grootste geluk is te vinden in het ver-keer met Hem, met Hem alleen.



4- Hoe openbaart zich God aan U? Daar God geest is, kan Hij door geen onzerzintuigen waargenomen worden en openbaart Hijzijn wil en gezindheid uitsluitend aan onzen geest. Waar men eindige wezens, hetzij onder den naamvan Goden, hetzij onder dien van Heiligen, veroertrgelooft men uit den aard der zaak ook dat zij zichin lichamelijke gedaante aan de menschen vertoon enkunnen, en dezen met de ooren des lichaams hunstem kunnen vernemen. Hoe verhevener de denk-beelden over de godheid worden, des te bezwaarlijkerwordt het dit aan te nemen. Men gelooft dan, dathet voorrecht haar te aanschouwen slechts aan eenigeuitverkorenen ten deel valt, dat het gevaarlijk is eengod te zien, zelfs dat sterft wie God ziet, dat menGods gedaante niet zien,

maar wel zijne stem hoorenkan ; totdat men, in God den Oneindige aanbiddende,dit alles voor ongerijmd verklaart en al wat verteldwordt van menschen die God met de oogen gezienen van aangezicht tot aangezicht met Hem gesprokenhebben voor fabelen houdt. Onder Christenen bestaat het geloof dat menGod zelven met de zintuigen waarnemen kan nietmeer; maar de meening der Roomsch-katholiekendat Maria of de Heiligen aan de geloovigen kunnenverschijnen, en die der spiritisten, dat men doorzinlijke middelen zich in betrekking kan stellen metgeesten van afgestorvenen, hangen er nauw meesamen, zijn er een overblijfsel of herleving van.



23 Inmiddels kon en kan geen godsdienstig mensennalaten zich het goddelijke, dat wat hij aanbidt, zoogoed hij kan voor te stellen. Hieraan danken debeelden hun oorsprong. Menschen zonder kunstvaar-digheid krijgen een indruk van het goddelijke bij eensteen, een boom, eenig voorwerp dat hun aandachttrekt en om de eene of andere reden de verbeeldingprikkelt, een vuurvlam, een natuurverschijnsel, eenhemellichaam. Als zij dan leeren teekenen, een figuurin hout snijden, een steenen of metalen beeld maken,vervaardigen zij godenbeelden. Uit den aard der zi\\akworden de voorstellingen aan de zichtbare wereldontleend, aan de vormen van menscli, dier, hemel-lichaam, die óf zoo getrouw mogelijk nagebootst of ingrillige vormen nagevolgd worden, om bet wezen dergodheid

en dat wat zij voor hare vereerders is weerte geven. Hierbij maakt men zich niet duidelijk, ofdie beelden de goden zelven zijn, dan wel hunne goedgelijkende afbeeldsels of zinnebeeldige voorstellingen. Wat de Christelijke Kerk betreft, op schilderijenis God vaak afgebeeld als een bejaard man. naarDan. 7:9; of als een grijsaard en daaronder eenman met een kruis, de Christus, en de Heilige Geestin de gedaante van eene duif, naar Luc. 3 : 22, eenbeeld der Drieëenheid; ook wijst wel eens een oogin een driehoek op Gods alwetendheid. Maar terwijldeze voorstellingen geen aanleiding tot misbruikgeven, is dit wel het geval met de beelden vanChristus aan het kruis — het crucifix — van deMadonna en van de Heiligen, welke in de Roomsch-katholieke Kerk zijn ingevoerd, ondanks

den tegenstandvan allen die onder den indruk verkeerden van liet



24 verbod van beelden in het O. T., en den afkeer derJoden er van. Die beelden, en in de Grieksch-orthodoxeKerk de schilderijen en teekeningen, welke daar deplaats der beelden innemen, geven tot grof bijgeloof aan-leiding, daar zij door de onkundige menigte vereenzelvigdworden met de personen die ze voorstellen, en dus totverlaging en verzinlijking van den godsdienst strekken. Hierover gebelgd, hebben de Protestanten al watzweemt naar een beeld uit hunne bedehuizen ver-wijderd en zich vergenoegd met de omschrijving vanGods wezen en werk in woorden, zonder steedsgenoeg te bedenken dat ook deze eene afbeeldingGods zijn, die evengoed een afgod worden en evengevaarlijk misbruikt worden kan als een beeld van houtof steen. Beeldendienst en

overschatting der omschrij-ving van Gods wezen en werk zijn loten uit één stam. Zooals men tracht God en bet goddelijke af tebeelden, beproeft men ook op zinlijke wijze met Hem inverbinding te treden. Dit ziet men in de tooverij enwaarzeggerij, die in geheel de oudheid een ontzaglijkerol heeft gespeeld en het in allerlei vormen nog doet. Het wezen der tooverij en wichelarij is de pogingom op de eene of andere wijze op den wil der god-heid invloed te oefenen; de waarzeggerij, d. i. de kunstom de toekomst uit te vorschen, is er een uitvloeiselvan; want de waarzegger is niet in de eerste plaatseen man die een vaststaand raadsbesluit der godheidte weten komt en verkondigt, maar een die doorzijne kunsten of zijn woord haar gunstig tracht te"stemmen voor den

persoon die haar raadpleegt. Hijdie gelooft aan de mogelijkheid hiervan zoekt zoolangnaar een godsman die hem eene gunstige godspraak



25 geven wil totdat hij eenen gevonden heeft, steunendeniet zoozeer op diens kennis als wel op zijne goedegezindheid jegens hem en zijn invloed op de godheid. Gaandeweg daalt onder beschaafde volken dewaarzeggerij af tot de donkere hoeken der maat-schappij, waar zij nog steeds onheil sticht. Maar deonware beschouwingen die er aan ten grondslagliggen leven voort in de leer van de sacramentenin de Roomsch-katholieke Kerk; daar deze de genadeGods niet afbeelden, maar meedeelen, en wel alleendoor tusschenkomst van den priester, wiens gezindheidonmisbaar is voor de goede uitwerking der handeling. Het meest springt dit in het oog bij het sacra-ment des altaars, waarin op het woord des priestersde ouwel in het lichaam van den Christus en dewijn in zijn bloed

wordt veranderd, niet figuurlijk,maar feitelijk; zoodat na de wijding „ons Heer"tegenwoordig is en aangebeden wordt, en de geloovige,wanneer hij den ouwel gebruikt, het lichaam vanChristus als elk ander voedsel in zich opneemt. Ditgroote ,mysterie", het middelpunt der Roomschegodsvereering, is eene afbeelding van de waarheiddat de Christus, het goddelijke, niet buiten denmensch moet blijvren, maar in hem worden opgenomen,één met hem worden, met hem leven. Dit sehoonedenkbeeld is door Rome in gro ven, zin lij ken vorm gekleeden verlaagd tot een toovermiddel om den geloovigedoor des priesters macht eeuwig heil te verschaften. De bijgeloovige opvatting van de sacramenten isonder de Protestanten wel zeer verminderd, maar leeftnog in vele kringen voort, vooral in

de waaide dieaan den doop, door een geordend predikant en met



26 de rechte formule toegediend, gehecht wordt. Daar-enboven is de macht die toegekend wordt aan hetgebed, als zou men daarmede God kunnen vermurven,., verbidden", en op den natuurlijken loop der omstan-digheden invloed oefenen, eene schromelijke misken-ning van het wezen des gebeds, in den grond derzaak een overblijfsel van het geloof in tooverij en dus.eene ontheiliging van Gods naam. Van al die bijgeloovigheden blijf ik ver, wanneerik God zie op de eenige wijze waarop Hij gezien kanworden, met mijne geestelijke vermogens. Men wilGod zien met de oogen des lichaams, zijne stemvernemen met de ooren des lichaams, zijne gemeen-schap genieten met den mond, zijn wil leeren kennendoor redeneeringen, altemaal — voor zoover niet over-

levering en gewoonte eene groote rol in de vervullingder geestelijke behoeften spelen — omdat men Godstegenwoordigheid in eigen ziel niet genoeg ondervindt,geen diepe indrukken ontvangt van zijne werking,niet innig leeft met den Oneindige en Onzienlijke,,niet eenswillend is met Hem, de hoogste macht.



5. Wat verstaat gij onder Gods macht enwaarom gelooft gij daaraan ? Ik geloof dat wat God tot stand wil brengen,ondanks allen tegenstand, zelfs mede door dientegenstand, tot stand komen zal. Dit mijn geloofsteunt op de ervaring dat God onwederstaanbaar inmij werkt, en ontvangt steun door de waarnemingdat de geheele schepping doelmatig is ingericht enrusteloos streeft van het lagere naar het hoogere.Omdat God de Almachtige is, leef ik te krachtigernaarmate ik mij meer voeg naar zijn wil. Strijd tusschen elkaar weerstrevende krachten isoveral, in de stoffelijke en in de geestelijke wereld,te bespeuren. Het allerbest neem ik dien waar inmij zelven. Tevreden met het heden ben ik nooit,en geen verbetering komt vanzelf tot stand. DatGod in mij leeft komt mij, zinlijk en

gebrekkigschepsel, op velerlei leed te staan. Al wilde ik ook,ik kan dat goddelijke leven in mij niet wegredeneerenof uitroeien, en doet het zich krachtig gelden, danheb ik een strijd te doorstaan, waarin het goddelijkevroeg of laat overwint. Wondervreemde ervaringendeed ik hierbij op. Niet alleen behaalt het geestelijkein mij op het zinlijke de zegepraal, het doodendof tot zwijgen brengend, maar de tegenstand zelfgeeft een eigenaardigen vorm aan het goddelijkedat hem breekt. Ieder mensch heeft zijn eigenstrijd, welks karakter, duur en zwaarte afhangen vanzijne geaardheid en levensomstandigheden. Dienten-



28 gevolge is er eene oneindige verscheidenheid in onsgeestelijk leven. Geen twee menschen, vooral geentwee geloovigen, zijn aan elkander gelijk ; in talloozeeigenaardigheden verschillen zij van elkander. Daar-door is het leven, het meest in zijne hoogste enreinste uitingen, zoo bont en belangwekkend. Wijkonden er toe komen te zeggen dat wij de krachtvan den overwonnen tegenstand niet zouden willenmissen, omdat die de zegepraal te schooner kleurt,indien niet de gedachte aan de ontroerende smartendie de zonde na zich sleept, de zonde, die eene zoogroote rol in dien tegenstand vervult, ons dat woordop de lippen deed besterven. Zoo vergenoegen wij onsmet blijde te getuigen van Gods groote macht over ons.Hoe meer wij de onweerstaanbaarheid van

Godin ons ervaren hebben, des te scherper wordt onsoog om hetzelfde in de schepping rondom ons op temerken. De denkende menschen zijn ten aanzienvan Gods verhouding tot de stoffelijke wereld steedstwee kanten uitgegaan; óf zij stelden dat God degeheele wereld, stof en geest, heeft geschapen, ófdat de stoffelijke wereld zich, buiten Hem om, doornaar vaste regels werkende natuurkrachten heeftontwikkeld. Gelukkig kan ik Gods gemeenschapgenieten zonder over dit, en menig ander vraagstuk,eene vaste meening te hebben veroverd. Doch bijal het geheimzinnige, voor ons verstand ontoeganke-lijke, dat ons omringt, is ééne opvatting der wetenschapstellig aan te nemen, dat al wat is uit een lagerentoestand is ontstaan. Dit moge geschied zijn gelei-delijk

of met sprongen, hierin is veel onzeker, maarde waarheid zelve is onloochenbaar. Zoowel op



29 geestelijk als op stoffelijk gebied is het alsof eenkunstenaar in weerbarstige stof tracht te verwezen-lijken wat hem als ideaal voor den geest staat endit met goed gevolg doet, maar vooralsnog steedsgebrekkig door den taaien weerstand dien de stofbiedt. De kunstenaar is er en werkt voortdurend,en van waar ook de stof gekomen is, zij wordt ge-kneed. Onweerstaanbaar. Niet de stof beheerschtden geest, maar de geest de stof. De mensch heeftniet leeren zien omdat hij oogen had, maar de drangom te zien heeft het oog geschapen; hij heeft nietleeren hooren omdat hij ooren had, maar de geestdie behoefte had aan een oor heeft het doen ontstaan;wij spreken niet omdat wij nu eenmaal de werk-tuigen daarvoor bezitten, maar de wensch om onzegedachten en

gewaarwordingen mede te deelen heeftdie organen in het leven geroepen en de taal geseha-pen. Voortdurend willen wij beter waarnemen,denken, ons uitdrukken, en daardoor wordt steedsons denkvermogen veredeld en worden de hersenenvoor dat werk geschikter gemaakt. De blinde voeltniet fijner omdat hij gevoeliger tastorganen bezit, maarhij ontvangt, hij schept zich geschikter middelen omdoor het gevoel waar te nemen dewijl hij aan diewaarnemingen behoefte heeft. Wij noemen dat oefe-ning; maar wij zouden ons niet kunnen oefenen,indien de geest in ons niet voortdurend werkte. Altijd door openbaart zich de macht van eenhoogen, onweerstaanbaren wil. Daarom is het voorons van het hoogste belang dien wil te kennen. Wiede natuurwetten waarvan onze gezondheid

afhangtin den wind slaat wordt ziek, wordt en blijft althans



30 niet zoo sterk en frisch als hij zou kunnen zijn. Zoolijd ik ook schade, wanneer ik, op welk gebied ook,door onkunde, onmacht of onwil, niet gehoorzaamaan den wil van God, en leef ik te voller naarmateik dien wil tot den mijnen gemaakt heb; totdat alwat daaraan weerstand biedt gebroken wordt.



6. Wat is de wil van God? God wil in mij boven alles reinheid van hart.God is heilig. Het woord „heilig" past eigenlijk niet goed bij•God. Het beteekent oorspronkelijk niet: zedelijk rein,maar: der godheid gewijd, en zoo wordt het noggebezigd wanneer men zegt dat een priester eenheilig man, de sabbat een heilige dag, het gebedeene heilige handeling is. Op de godheid overge-bracht, beteekent het: ongenaakbaar. Maar in het•spraakgebruik der meeste Christenen, met name derProtestanten, heeft „heilig" de beteekenis van zedelijkrein gekregen: een ontuchtige heilige b.v. klinkthun niet alleen als iets ergerlijks, maar zelfs als ietstegenstrijdigs in de ooren. Zij noemen zoo iemandniet heilig. En als zij God den Heilige noemen, danbedoelen zij daarmede dat Hij al wat zedelijk kwaadis

haat en dat Hij zelf vlekkeloos is; zoodat wijnimmer aan Hem, den Alleen-aanbiddenswaardige,iets mogen of kunnen toekennen wat wij in onszelven of elkander zouden afkeuren. De oudheid dacht zoo niet. Bij Grieken enRomeinen verhaalde men zonder schroom van de.goden en godinnen velerlei waarover menschen zichzouden schamen; zij staan in de zoogenaamdemythologische verhalen aan allerlei onzedelijkheid —drift, wraakzucht, leugen, ontucht en overspel —schuldig. Dat dit den goden, nog meer der Godheid,onwaardig was, hebben de beste heidenen gaandeweg



IV2 ingezien; maar nergens is dit in de voorchistelijkewereld zoo diep gevoeld, krachtig uitgesproken enalgemeen erkend als onder Israël. Wanneer schrijversin hei O. T. aan hun god Jahwe iets toedichten watin ons oog afkeurenswaardig is — bijvoorbeeld:toorn, wraak, zelfs bij wijlen oneerlijkheid — dangesebi-dt dit omdat zij er geen kwaad in zagen;maar wal hun zondig toescheen in den mensenschre en zij aan God niet toe. D • Christenen evenmin. Maar wanneer hunnebegri; ">en omtrent goed en kwaad gebrekkig zijn,zegge ook zij van hun God wat bij hooger ontwik-keling zeer afkeurenswaardig is. Dit treedt vooralaan on dag in twee voorname leerstukken derChrisi lijke Kerken, in dat der verzoening door hetbloed van Christus en dat der eeuwige

verdoemenis. C \'heel het menschelijk geslacht — dit is dehoofdi boud van eerstgenoemd leerstuk — lag doorAdam overtreding onder een ongelooflijk zwareschui als begraven, was „in Adam gevallen"; Godkon, ndat Hij rechtvaardig is, die schuld niet ver-geven voordat aan zijne gekrenkte eer of zijngesch nden recht voldaan was. Een offer moestvallen de schuld worden betaald, voordat Hij konverge en. De Zoon Gods nu, de tweede persoon inde Di sëenheid, is om de verloren wereld te reddenmens. i geworden, en heeft in zijn lijden en stervende sti f gedragen die millioenen menschen rechtensmoes, \'i ondergaan. Zoo heeft God zijne betalinggekiv en en kan Hij zaligen allen die door tegeloo-ven i i dien zoendood zich er de vruchten van toe-eigem i. Afgezien

van andere, talrijke, bezwaren



33 tegen die voorstelling, een mensch die handelt zooalshierin God doet wordt door ieder weldenkendeveroordeeld. Hetzelfde geldt van het leerstuk der eeuwigeverdoemenis. Het Protestantisme heeft de voorstellingdat God de zondaren na hun dood ter helle verwijst,om daar tot in eeuwigheid gemarteld te worden,van de Roomsche Kerk geërfd. Zij heeft haar noggrover gemaakt dan ze door Rome werd, en wordt,verkondigd. Volgens de leer van Rome toch is erniet alleen een hemel en een hel, maar nog eenederde plaats, het vagevuur, waarin een geloovig lidder Kerk van zijne zonden gereinigd wordt, totdathij voor den hemel geschikt is. De Hervormershebbeu om deugdelijke redenen het bestaan van ditvagevuur geloochend; want schandelijk was het mis-bruik "dat er van

gemaakt werd; de aflaathandel inde eerste plaats. Maar zoo kwamen zij er toe teverkondigen dat slechts een klein aantal menschen,de ware geloovigen of echt bekeerden genoemd, tenhemel gaan, terwijl verreweg de meesten vooraltijdin de hel zullen lijden. Niet alleen treft dit lot alleheidenen, Joden en Mohammedanen, al hebben zijook nooit van den Christus gehoord, alle ongedoopten,al zijn het ook pasgeboren kinderen —ditafschuwe-lijk denkbeeld hebben ze met Rome gemeen — maarook alle onbekeerden of half bekeerden, welke gele-genheid zij al dan niet gehad hebben om God teleeren kennen; op één die zalig wordt gaan duizendenvoor altijd verloren. God pijnigt zonder genade inhet hiernamaals hen die hier het groote ongelukhebben Hem niet te kennen en lief te

hebben. 3



34 In die leerstukken hebben de ouden onloochen-bare waarheden willen uitdrukken: het kwaad loontzijn meester, en niet alleen maait de mensen diezich niet naar Gods wil voegt zelf wat hij gezaaidheeft, maar onschuldigen lijden vaak met schuldigen;vaak ondervinden de edelste menschen de schande enschade door anderen verdiend, terwijl hunne gehoor-zaamheid aan hunne omgeving en het nageslacht tengoede komt. Die waarheden zijn echter zoo averechtsin die leerstukken opgenomen dat wij den menschendie ze aanhangen dit alleen daarom niet euvel duidenomdat zij veelal beter zijn dan hunne leer, en dezealleen aanhangen omdat zij dit voor plichtmatighouden. Zij is niettemin heilloos voor der geloovigengeestelijk leven. God is heilig. Dat wat in mijne

allerbeste enreinste oogenblikken mij voor den geest staat, datis het wat God wil, dat is wat ik wensch dat steedsmeer mij vervulle. Intusschen besef ik zeer wel datik niet dan gebrekkig weet wat goed is. Niemandis goed dan God alleen. Maar daar Hij in mij woonten ik voortdurend met Hem verkeer, zal Hij mijsteeds beter openbaren wat waarlijk goed is, mijtrekkend en prikkelend tot onverdroten inspanning.Zoo wordt mijn leven steeds rijker, en hoe reinerik word, des te beter zal ik God zien.



7. Hoe is God jegens u gezind ? God maakt al zijne schepselen zoo gelukkig alswaarvoor zij vatbaar zijn. God is liefde. Ook in planten- en dierenwereld streeft allesnaar zelfbehoud, rijker leven en vreugde, en keertalles zich af van wat schade aanbrengt en leed ver-oorzaakt. De menschen zijn voor een hooger levens-genot vatbaar dan plant of dier, maar ook zij inverschillende mate. Hoe minder de mensen ontwikkeldis, met te lager vreugd is hij tevreden; ja, de stomp-zinnige kan het genot niet smaken dat voor den fijnvoelenden, helder denkenden, krachtig levenden menschonmisbaar is. Wij weten niet, in hoever ieder schepselGods, met name elk mensch, den aanleg in zichheeft voor het hoogste geluk. Maar dit weten wij:het is Gods wil dat ieder zoo gelukkig wordt als hijkan

worden. Of koesteren wij niet eerbied voor denatuur? voelen wij niet mede met het dier\'? keurenwij niet af, tenzij hooger belang het vereischt, plantente vernielen en dieren te kwellen of te dooden\'? God wil het geluk van den mensch, zooals eenvader dat van zijn kind. Naar gelang van der menschen verschillende omstandigheden en houding jegensGod noemen wij zijne liefde met onderscheidennamen. Wij spreken van zijne mildheid en onver-diende goedheid, wanneer wij denken aan de gavenwaardoor ons leven veraangenaamd en verrijkt wordt,die ons als in den schoot geworpen worden, zonder-dat wij er iets voor gedaan hebben. Van zijne ont-



:;ü ferming, wanneer wij zien op lijders die door Lh-mworden getroost en krachl ontvangen om hun I» edmoedig te dragen. Van zijne genade, als wij bedenken,hoe Hij ons leidt en vormt, zich openbaart, ons geeste-lijke gaven mededeelt. Van zijn geduld of lankmoe-digheid, wanneer h<; ons \\oor den geest staat dat,terwijl wij voor zijne slem menigmaal doof\' zijn enniet doen wat Hij wil, Hij toch blijft zegenen enroepen. Van zijne vergiffenis, wanneer ons te binnenkomt, hoc Hij onz.\' overtreding van zijne gebodenniet beantwoordt mei verwerping, maar met steedsnieuwe pogingen om ons geheel aan Zich te verbinden. Zoo spreken wij alsof wij met een mensch te doenhebben; maar de hoofdzaak is de telkensterugkeerendeervaring dat eene onverkoelbare liefde in

ons envoor ons werkt, wie wij ook zijn. Wie wij ook zijn dar is niet alleen om\'t «venvan welke landaard, sekse of leeftijd, of wij rijk danwel arm. vrij dan wel dienstbaar zijn, of welk anderuiterlijk onderscheid russchen ons bestaat, maar ookonafhankelijk van onzen zedelijk-godsdienstigen toe-stand, onze daden en onze gezindheid. Geene godsdienstig" waarheid is zoo laat ontdekt,geene wordt nog zoo zelden beleden, zoo stout, ookdoor Christenen, geloochend, zoo bezwaarlijk van harteaanvaard en in toepassing gebracht als deze. (leenwonder! het is de allerhoogste. Onder alle oude volken werd een deel der mensch-heid voor minderwaardig beschouwd dan het overige:vooral de buitenlander dan de volksgenoot. Op zichzelf sluit dit niet in dat men die vreemden

niet voorvoorwerpen van de liefde der godheid hield. Maar



daar in de geheele voorchristelijke wereld de godengoden van bepaalde volken waren, is het natuurlijk datzij die niet tot hun volk behoorden niet doorhen hcschermd werden, en dat, waar de volkshaatin hef spel was, de vreemd •:;. iie vijanden der goden,werdo gehouden voor wezens die ook door dezengeha.u werden. Zoo was het hij Israël. De heidenenwaren zondaren, vijanden Gods, en de vrome Joodbad /.ouder schroom dat God zijn toorn over hen zoudoeii ontbranden en hen verdelgen; zij waren zondertwijfel prooi van het eeuwig verderf. Maar ook opden Israëliet die zwaar tegen de geboden Gods zon-digdo rustte diens toorn, niet te verzoenen dan insommige gevallen door offers en bekeering, in andereniet dan door onheil en dood. Aan Gods recht moestvoldaan worden.

In het latere Jodendom, waaronderde leer van hemel en hel steeds meer ingang vond,was liet geloof dat slechts weinigen gered werden, enverreweg de meesten verloren gingen, voor veleneen schrikbeeld. Nooit is het grootsche denkbeeld dat God ookden zondaar, zelfs den verst afgedwaalden, liefheeft,onafhankelijk van diens berouw of bekeering, zookrachtig uitgesproken als in de drie eerste evangeliënbij monde van Jezus. Anders gezegd, nergens straaltzoo duideljjk het geloof door dat elk mensch — wieen wat hij ook zij — een tot geluk bestemd schepsel,een kind Gods is, als daar. Het behoort volkomen bij het beeld van Jezuszelven, den zondaarsvriend. Maar de Christenheid heeft dit niet begrepen ende liefde Gods beperkt tot de geloovigen in Christus,



38 predikend dat op hen die den Zoon ongehoorzaam zijnde toorn Gods rust. Die Christelijke beschouwingstaat boven de Joodsohe, in zoover het heil nietafhankelijk wordt gemaakt van \'s mensehen afkomst,maar van zijn gemoedstoestand en wil. Toch is deleer dat alle ongedoopten en ongeloovigen „ kinderendes toorns" zijn eene grove miskenning der BlijdeBoodschap van Gods liefde voor alle mensehen. In strijd met .de leer", zijn vele Christenen on-genegen zulk eene beperkte liefde aan God toe tekennen; maar zij — laat ons gerust zeggen: wij, wijallen — hebben veel moeite vast te houden aan deonverkoelbare liefde Gods jegens menschen wier gedragwij scherp moeten veroordeelen. Ons gevoel voor rechtkomt er tegen op. Diep geworteld is in ons

hetbesef dat, wanneer het den brave goed en den deugnietslecht gaat, het is zooals het behoort: een voorspoe-dige zondaar stuit ons evenzeer als een vrome lijder;wij willen dat de Albestuurder recht doe. Tochkomt het beste in ons hiertegen op ; altijd wanneerdie zondaars menschen zijn die wij lief hebben; vaakook als wij meenen te begrijpen hoe zij gewordenzijn wat zij zijn. In die gevallen vragen wij geenrecht, maar erbarming, liefde; en soms vragen wij methet oog op zondaars van wie wij niets weten dan hunneslechte daden: indien wij eens alles wisten, hun aan-leg, hunne omstandigheden, zouden wij dan nog ver-langen dat zij loon naar werken ontvingen\'? Zoopleit ons hart in onze reinste oogenblikken voor dewaarheid dat God liefde is voor alle

menschen. Er is een onuitsprekelijk groot geluk in zóó ge-stemd te zijn dat men dit gelooft.



\\ 8. Waarop rust uwe verzekerdheid aangaandeQod en zijne verhouding tot u? Wat God voor mij is en ik voor Hem gevoel isevenmin door redeneeringen te rechtvaardigen als deweerkeerige liefde tusschen twee menschen. Maarom zijne werking te begrijpen en zooveel mogelijktegen ingebeelde zielsbehoeften en ziekelijke neigingendes gemoeds gevrijwaard te zijn gebruik ik, naden-kende over Hem, mijn verstand en zorg ik bovenalniets omtrent Hem aan te nemen waartegen mijnzedelijk gevoel opkomt. Zoo ben ik, zooveel in mijnvermogen is, waar. In zijn geestig en diepzinnig sprookje .de Klok"vertelt Audersen van een geheimzinnig geluid, veruit een bosch klinkend, vaak door stadsrumoer over-stemd, maar dat niettemin altijd veler aandacht trok.Niemand had de plaats van

de klok waaraan hetontlokt werd bereikt. Wel had menigeen er overgepraat en geschreven; maar de meesten van hendie hot wondervol instrument gingen opzoeken warenniet verder gekomen dan bij een loods waarboveneen geteerde klok zonder klepel hing. Een eindweghet bosch in stond een huisje, liefelijk door de natuurgetooid, met een kleine klok, en nagenoeg allen diehet op hun onderzoekingstocht zoover brachten warentevreden dit gevonden te hebben. Slechts een twee-tal uit een schaar pas als lidmaat aangenomen jongelieden, een koningsboon en een doodarme knaap,drongen met ontzaglijke inspanning dieper het bosch



40 in en vonden, na moeite en zelfs gevaren getrotseerdte hebben, langs verschillende wegen, de plek waarde hemelsche klok weergalmde. Bijtend is de spot op den naamgodsdienst dermeeste menschen: zij zitten in een loods waarboveneen geteerde klok zonder klepel; teeder de beschrij-ving van het vriendelijk huisje, met rozen getooiden met appelblocsems overregend, waar een fijne klokde lieden in den waan brengt dat zij bet rechtehebben gevonden — godsdienstigheid uit de tweedehand: aandoenlijk juist de trek dat prins en arbeiders-jongen niet in elkanders gezelschap het wondervolgeheim vinden: ook hierbij gaan de wegen van armen rijk gcnvoonlijk niet samen; treffend de hoofd-waarheid, hier dichterlijk geteekend : alle menschenhooren iets van

Gods stem, velen gaan een eind opweg om er naar te luisteren, slechts weinigen hoorenhaar duidelijk. Slechts weinigen? Dat is betrekkelijk. In alletijden zijn er onder allerlei volken mensclien geweest,die zelven Gods stem hebben vernomen en niet vanhooren-zeggen wisten dat Hij is en wat Hij voorhen is. Er zijn mannen en vrouwen onder, oudenen jongen, machtigen en kleinen naar de wereld, ge-leerden en onkundigen, menschen van de meest uit-eenloopende karakters. Hij heeft zich geopenbaardaan denkers en wijzen, aan priesters en profeten. Hijdoet het nog heden ten dage, even klaar als oudtijds,neen, klaarder en onwederstaanbaarder. Hij open-baart zich aan menschen die wij tegenkomen op straat,met wie wij wellicht onder één dak wonen en

aanééne tafel eten; misschien weten wij dat wel, maar



41 het kan ook zijn dat het ons ontgaat: het alledaagschewordt nooit miskend, liet zeldzame vaak niet gewaar-deerd. Men kan het den menschen die met Godverkeeren niet aanzien. Zij zelve u zijn er soms nietzeker van, zij schromen dikwijls er voor uit te komen. Zij nu die oudtijds iets van God wisten of meendente weten deelden dit aan anderen mede en werdengaarne aangehoord. Het geluid der hemelsche kloktoch wordt door schier iedereen — hoe flauw dan ook —vernomen, en duizenden die geen tijd hebben om ernaar te staan luisteren, en andere duizenden die iets,veel of weinig, er voor over hebben om er naar tezoeken, zij allen willen wel door de ingewijden ietsweten van de geheimzinnige wereld. Zij luisteren,laten zich, met min of meer moeite, overtuigen vande

waarheid der onthullingen die hun medegedeeldworden, en vormen vereenigingen om die te bewarenen te verspreiden. Zoo ontstonden godsdiensten,Kerken, genootschappen, vereenigingen, met HeiligeSchriften en priesters, met overgeleverde leeringen,wetten, gebruiken, sacramenten en wat diesmeer zij. Overal uit den drang der behoefte ontstaan,hebben die vereenigingen velerlei zegen aangebracht;maar de geestelijke traagheid van den grooten hoop,in verband met de heerschzucht van vele leidslieden,heeft schier overal dien zegen zeer verminderd, ja,menigmaal in een vloek veranderd. De priestersheetten God te kennen, en de menigte nam de waar-heid uit hunne hand aan; de schare gaf zich ge-willig, en de priesters werden daardoor in den waanversterkt de

waarheid te hebben. Wij zien dit vannabij in .Rome\'s Kerk, die den priester, als Godsge-



42 zalfde, den leeken geeft ten betrouwbaren leidsmanin allen deele, vooral in zake van godsdienst; terwijlde paus de onfeilbare tolk Gods is. De jammerlijke gevolgen der priesterheerschappijondervindend, hebben de Protestanten dat juk afge-schud, maar om te bukken voor het gezag derHeilige Schrift, als het onfeilbare woord Gods, daar zijzich onmachtig voelden zelven de waarheid te vinden. Nocli die priesters, noch die Schrift verdienenzulk een vertrouwen; maar al waren zij ook feilloos,dan zou nog de overgave aan bun gezag een ongelukzijn. Kinderen in leeftijd en kinderen in verstandbehoeven leiding en voorlichting; maar een verstandigvader en onderwijzer doet zijn best hen die hij leerttot zelfstandigheid op te voeden. Wanneer het slechtseven

mogelijk is, zal hij hen die hij onderwijst zeggen,waarom het waar is wat hij predikt, waarom het wijsis het gebod dat hij hun geeft te gehoorzamen.Alleen een dwaas of gewetenloos leidsman beantwoordtde vraag: waarom? met: omdat ik het zeg! of: om-dat deze of gene het gezegd heeft. Een wijs leids-man laat hen die hij voorgaat zoo spoedig mogelijkop eigen beenen staan, zelven hun weg zoeken; wanthij weet dat zij zóó alleen worden Avat zij wordenkunnen, dat een halve waarheid die zij zelven vindenmeer waard is dan de volle die hun voorgezegd is.Onberekenbare schade heeft het blind geloof aanechte of gewaande godsmannen, van heden of vanweleer, aan menschenzielon berokkend, door degeeste-lijke traagheid in de hand te werken, en te

versmorenwat God zelf aan zijne kinderen leert. Ondragelijkis de overmoed dier opgedrongen leidslieden. Hoe,



43 men wil mij, die zelf God zie en met Hem verkeer,die mijn verstand en mijn zedelijk gevoel heb, waar-door ik mij duidelijk maak, wat Hij van mij wil enhoe Hij in mij werkt, men wil mij vertellen dat iknaar een priester gaan moet, om te worden voorgezegd,wat ik heb te gelooven en te doen ! Men wil mijverwijzen naar Mozes en profeten, naar evangelistenen apostelen, die mij God moeten leeren kennen,zonder wiens voorlichting ik niets stellig weet. Zij.zijn mij welkom als raadgevers, maar ten slotte moetik zelf uitmaken, wat God voor mij is. Die gods-mannen wisten of weten de waarheid zoogoed! roeptmen mij toe. Gelukkig voor hen! Maar ik zie zelfGod; wat heb ik dan af te gaan op hooren-zeggen ? Durft menigeen dien weg niet op, en acht hij hetwellicht hoogmoed zoo te

denken, welnu, zoolang uwepriesters of uwe bijbelschrijvers naar uw hart sprekenen gij niet twijfelt aan de waarheid hunner woorden,zoolang houdt gij u natuurlijk aan hen; maarwanneer gij twijfelt, zijt gij niet gedekt door hungezag. Werp moedig uw krukken weg, zeg dienleidslieden de gehoorzaamheid op, vraag hen naarhunne geloofsbrieven en gebruik de gaven door Godu gegeven. Gij schroomt toe te geven aan de inspraakvan uw hart, want zinrijke wenschen, vermeendezielsbehoeften, kunnen u onder dien naam partenspelen, om die te onderscheiden hebt gij uw verstanden hart gekregen. Gij zijt bevreesd te dwalen wan-neer gij op eigen oordeel en gevoel afgaat; welnu,gij zult wel dwalen, maar wie zoekt vindt. De maat-staf van uw rede en zedelijk gevoel is niet volmaakt,



44 maar zij zullen betrouwbaarder worden, wanneer giju oefent. Vrees is eene slecbte raadgeefster. Durfzelf God zoeken, en gij zult zijne stem vernemen.Dan eerst kent gij Hem recht. Waarin wij ook dwalen wanneer wij afgaan opde getuigenis van eigen gemoed, verstand, zedelijkgevoel, in één opzicht zullen wij veel vóór bebbenboven al wie hun oordeel gevangen geven aan ande-ren; wij zullen waar zijn. Wat wij zelven hebbengezien van God, dat weten wij voorgoed: des Zondagsen op werkdagen, in vreugd en in smart; het is onseigendom, geen opgeplakt iets, maar een deel vanonze ziel. van ons leven.



9- Welken invloed heeft het zien van Godop uwe waardeering van uw werk? Al wat ik verrichten moet voor mijn dagelijkschbrood en maatschappelijken voorspoed, tot vermeer-dering van mijne kennis en vorming van mijn smaak,allen arbeid waartoe mijne neigingen, de drang deromstandigheden en het verkeer in de wereld mijroepen, beschouw ik, wanneer ik God zie, als iets datkan en moet dienen tot meerdere eer van Hem. Zeer verschillend zijn de werkzaamheden waartoewij zijn genoodzaakt om des broods wil, of ons geroepenvoelen uit lust of plicht; dat hangt af van stand,gelegenheid, vermogens, wat al niet. Zij veranderenook vaak met de jaren en de omstandigheden. Maarhoe verschillend ook, er is in alle werk iets eentonigs,dat dreigt verveling te wekken. Dit wordt zelfs

ervaren door hen die hoog opden maatschappelijken ladder staan, zich wijden kun-nen aan dat waartoe zij zich gedrongen voelen, diedus zeer vrij zijn in vergelijking met de meestemenschen. Ook zij, wanneer zij hun taak ernstigopvatten, moeten vele dingen doen waarin zij geenlust hebben, werktuigelijk werk, dat wel onafschei-delijk is van het hooge doel dat zij beoogen, maar opzich zelf allesbehalve verheffend, , vuil werk", zooalsmen het wel eens noemt: onbeduidende menschengeduldig te woord staan, tal van schrifturen door-snuffelen om wellicht iets van belang te vinden, zoekennaar eene fout in eene berekening. Daarenboven



46 komen talrijke werkzaamheden gedurig terug. Zekeris de taak eener huismoeder niet onbeteekenend,maar hoevele kleine bezigheden moeten door haarniet dagelijks, sommige meermalen daags, verrichtworden! Is dit waar voor de bevoorrechten, in veel grootermate is het dit voor hen die gedwongen zijn in een-tonigen handenarbeid, op fabriek of akker, winkelof kantoor, jaar op jaar door te brengen, de slavenvan het werk. En dit zijn verreweg de meeste men-schen. Zij denken niet altijd zoo diep na, zijn meestal,indien zij hun brood verdienen en eenigen tijd vooruitspanning overhebben, tevreden met hun bestaanen stellen geen hooge eischen aan het leven. Trou-wens, dit geldt ook van hen die tot edeler werkzaam-heden geroepen zijn. Het is een gelukkige

inrichtingvan onzen geest dat wij ook ons eentonig en geringwerk doen zonder er over te morren, zelfs zonderpijnlijke gewaarwording. Maar soms kan het onsovervallen, en vroeg of laat stelt elk erustigmensch zichde vraag: Waartoe dient mijn arbeid *? mijn leven ?Is het niet alles „ijdelheid der ijdelheden"? Onge-gelukkig wie hierbij blijft staan! Uit dien nood redt ons het leven met God, doorons op te trekken boven al dat eentonige en kleine;het geeft ons de noodige opgewektheid om het teverrichten, omdat het ons verhindert in dat werkzelf ons geheele leven te vinden, er in op te gaan.In het verkeer met God krijgen wij de kracht totredeneeringen als: elk van die kleine dingen is eendeel van een groot geheel, dat slechts door de samen-werking van velen tot

stand komen kan; van de



47 meerdere of mindere voortreffelijkheid van elk stukwerk hangt wellicht veel af: eenverkeerd vastgebondentouw in het tuig kan het verlies van een schip metmenschenlevens en kostbare lading ten gevolge hebben;geen arbeid is onnut: de maatschappij heelt evengoedknechts als meesters noodig, zoowel menschen metéén talent als menschen met vijf. — Altemaal re-deneeringen die, hoe waar ook, op een niet geloovigmenscli geringen invloed oefenen, hoogstens voor eentijd ontevredenheid en onvoldaanheid smoren en totdoffe onderwerping nopen. Doch wat zullen zij opzich zelve den mensen troosten die zijn leven langniets doet dan punten aan spelden slijpen ? Maar voor hem die Gods omgang geniet reent-vaardigen die overwegingen het blij gevoel: wat ikdoe, klein of

groot, moet goed gedaan worden, zoogoed mogelijk; het strekt tot eer van God. Al ismijn werk gering, ik ben daarin zijn medearbeider:Hij wil de wereld gelukkig en beter maken, en datdoet Hij ook door mijn arbeid. — Hierbij valt het onder-scheid tusschen hoog en laag weg. Uit Gods oogpuntbezien, is er geen merkbaar verschil tusschen hetgeeneen wereldhervormer verricht en het werk dat iemanddoet die in den tredmolen des levens loopt. En degeloovige beziet, des bewust of onwillekeurig, zijnbestaan en dat van anderen uit het oogpunt van God. Zoo wordt alle arbeid helder gekleurd door hetleven met God.



io. Welken invloed heeft het zien van Godop u bij het lief en leed van het leven ? Dat ik God zie heeft ten gevolge, dat ik alleredenen van blijdschap die het rijke leven mij biedtaanneem als toegift op die allerhoogste vreugde, en zedus dankbaar geniet ronder buitensporige verrukking;en dat ik de smarten en teleurstellingen berustenddraag, als eens rijken vaders kind, wiens grootsteheil door geen wisseling des lots weggenomen kunworden. Niets is gewoner dan dat de redenen van blijd-schap en die van smart, vooral de ongedachte, ver-rassingen en zware slagen, ons medesleepen tot een evreugd en eene droefenis ongeëvenredigd aan haarwezenlijke waarde. Menschen zijn dood geblevendoor de plotselinge tijding van uitredding enlotswisseling; velen zijn

gebroken naar lichaam ofziel onder het wicht van een verlies of gemis. Dit iszeer goed te verklaren. Immers, wij leven in den tijden zijn aandoenlijk voor velerlei prikkels: eene voor-bijgaande pijn kan ons de grootste zegeningen vergallon,eene kleine weldadige aandoening doen glimlachenonder het zwaarste \'eed. Geen wonder dan dat wij ge-vaar loopen buitensporig te zijn in onze blijdschap ofonze smart: om ééne verrassing al wat ons te recht zwaardrukt te vergeten ; ook, door één verlies of gemisgroote voorrechten voorbij te zien en te zeggen : aldeze dingen baten mij niet zoolang ik dit of datniet verkrijg.



4!) Het is gevaarlijk wanneer dit ons overkomt; wantop die buitensporige vreugd volgt de ontgoocheling,en daarmede de inzinking, de dofheid, de ontevreden-heid, de onvoldaanheid ; menigeen voelt zich onge-lukkig kort na opgetogen te zijn geweest: het te-veelwreekt zich. En wie weet niet, hoezeer slecht ge-dragen smart de ziel afmat, de wilskracht verlamt,het geheele leven donker kleurt? De Sto?cijnen vonden het een bewijs van wijsheidzich over niets te verwonderen en onaandoenlijk tezijn voor vreugde en smart. Er is iets kloeks in dieneisch, iets dat gunstig afsteekt bij de lichtbewegelijk-heid waarmede volwassen menschen, als kinderen, bijde geringste aanleiding juichen of klagen, alsof zij dewereld winnen of verliezen. Doch die onverschilligheidkan vaak niet anders dan

voorgewend zijn: zij isonnatuurlijk en ook niet goed. Wel verre van eenteeken van zielenadel te zijn, is geringe aandoenlijkheidvoor vreugd en smart een achterlijkheid, een gebrek.De mensen met een rijk zieleleven is fijngevoelig,speurt ras al wat liefelijk en al wat onaangenaam is,ondervindt den invloed van het weer, de natuur, ge-zond of onwel zijn, de houding der menschen rondomhem, het lief en leed waarvan hij hoort; hij blijftniet onbewogen bij wat gebeurt in de wereld. Maarwie God kent wordt niet te ver meegesleept, omdathij zeer rijk is. Wie gevoelt en weet dat „één dag in\'s Heeren voorhoven beter is dan duizend elders" wordtverblijd wanneer hem in „\'s Heeren voorhoven" ietsaangenaams te beurt valt, maar jubelt niet alsof hijde wereld gewonnen heeft; hij was immers

reedsschatrijk? En wie God bezit treurt niet bij een ver-4



50 lies, welk ook, alsof hij alles verloor; hij kan immersniet alles verliezen? Hij zal treuren, maar niet alsiemand die geen hoop heeft. Door en door onge-lukkig kan niemand hem maken; want het allerbesteheeft hij voorgoed. In dien zin staat wie God ziet boven alle lots-wisseling.



ii. In welke verhouding staat gij, God ziende,tot uwe medemenschen? Terwijl cle nauwe betrekking waarin ik tot som-mige mijner medemenschen sta inniger en teederderwordt wanneer zij en ik God kennen, voel ik mij metal mijne medemensehen verbonden als met kinderenGods, evenals ik, voor groot heil bestemd. Daaromdraag ik te liever hun leed mede, deel te meer hunnevreugde, verdraag hunne gebreken en tracht hunleven zoo rijk en gezegend te maken als het levenvan Gods kinderen moet zijn. De nauwste betrekking waarin menschen totelkander staan is het huwelijk. Wanneer een jongeman en eene jonge vrouw zich met elkaar voor hetleven verbinden, speelt hierbij de zinlijke begeerte,te recht, eene groote rol. Maar zij is niet bij machtehun echt gelukkig te maken.

Verschil van karakter,gewoonten, behoeften, belangen veroorzaken onver-mijdelij k kleinere of grootere botsingen, en al maakthet gemeenschappelijk belang dat zij in vrij goede,althans niet ongelukkige, verhouding samenleven, hetinnigste huwelijksgeluk smaken zij niet tenzij zij éénzijn in iets hoogs, in iets dat hunne zielen bindt, waarinzij elkander, ondanks alles waarin zij uiteenloopen,terugvinden. Gelukkig de echtelingen die elkanderliefhebben in God! De zegswijze „liefhebben in God" is voor hen dieaan taal van Bijbel en kerk gewend zijn zeer ver-staanbaar ; want de uitdrukking „broeders en zusters



52 in Christus" is hun gemeenzaam. Maar voor henwien die taal min of meer vreemd is klinkt de uit-drukking „liefhebben in God" zonderling. Ja, wie zegebruikt loopt gevaar aangezien te worden voor eendie met klanken speelt. En toch is zij zeer goedNederlandsch en bij eenig nadenken ook verstaanbaarvoor hen die geen godsdienstig leven leiden. Ofspreken zij zelven niet van broeders in de eene ofandere wetenschap, in eene kunst ? Wat beteekentdit anders dan dat die wetenschap, die kunst denband vormt tusschen sommige mensclien; zoodat zijbij alle verschil in die zaak één zijn ? En het aller-hoogste dat zielen kan samenbinden is de liefde totGod. Gelukkig dan de man en de vrouw die elkanderbezitten in God! Wat van die innigste verhouding, het

huwelijk,geldt is waar van alle nauwe betrekkingen waarinmenschen tot elkander staan: van die van ouders totkinderen, van meesters tot dienstbaren en omgekeerd,van vrienden en nabestaanden. Waar liefde totGod woont, daar eerst is onvergankelijke liefde, vrede temidden van krachtig leven, en waarachtig geluk. Voorts komen wij met tal van menschen korterof langer samen omdat wij gemeenschappelijke belan-gen hebben; wij koopen en verkoopen aan elkander,werken samen, gaan met elkander om — dikwijls nietnaar keus, maar omdat de omstandigheden ons samen-brengen — wonen naast elkaar; en dat goed samen-leven vaak moeilijk is weet ieder die eenige onder-vinding heeft. Elk onzer heeft zijne eigenaardigheden,zijne behoeften, zijn wereld.

De noodzakelijkheid vredete houden, eigenbelang, fatsoenlijkheid, vrees voor het



53 oordeel der menschen, gewoonte, maken dat wij meestal in ordelijke verstandhouding met elkaar leven. Er is daarin niet veel pij ulij ks, ook niot veel verheffends. Maar wanneer wij in al die medemenschen kinderen Gods zien, en onwillekeurig — want wij geven er ons zelden rekenschap van — hen beschouwen en behandelen als wezens met een innerlijk leven en evenals wij bestemd voor geluk, dan komt er kleur, karakter in het maatschappelijk verkeer. Dan eerst treuren wij echt met de treurenden en verblijden wij ons met de blijden. In het algemeen menschelijke medelijden met iemand die lijdt speelt gemeen- Mjk een vrij zelfzuchtige en laffe afkeer van het aanzien der droefheid een groote rol, en de zeer natuurlijke aangename gewaarwording die het zien van een vroolijk

gezicht opwekt is eene goede, maar niet bijzonder edele aandoening. Beide worden dieper en fijner wanneer wij het hoogste geluk kennen, en beseffen hoe onze droeve of blijde medeburgers ook voor dat geluk vatbaar zijn, en door de tijdelijke oorzaken hunner smart of vreugde daarheen geleid kunnen worden, of ook er van verwijderd. De gebreken onzer medemenschen ergeren onsgewoonlijk het meest wanneer wij er last van hebben.Wat bezien wij ze met andere oogen als hun geestelijkheil ons ter harte gaat, en wij zelven, rijk in God, eenigevreugd kunnen missen die anderen ons onthouden eneenig leed aanvaarden dat zij ons aandoen, zonderons nog ongelukkig te gevoelen! Indien wij Godhebben, wat zullen menschen ons doen ? Dat wij anderen gelukkig zoeken te

maken behoeftgeen betoog: wie God kent heeft de broeders lief.



54 Maar wel moeten wij er nadruk op leggen, hoeveelvruchtbaarder onze liefde wordt naarmate wij Godsomgang meer genieten. Om slechts op één punt onzeaandacht te vestigen, op de taak van den rijke tegen-over den arme — zij is zwaar en vaak zeer pijnlijk.Geven, geven, altijd geven, komt gewoonlijk opweinig opoffering te staan, vernedert den arme in eigenoog, doolt zijne geestkracht uit en maakt de armoedeop den duur eer meer dan minder. De hedendaagschearmenzorg stelt zich daarom hiermede niet tevredenen vat haar taak breeder op. zoekende naar de oorzakender ellende en trachtende die weg te nemen. Zij beproefthiertoe zich te verplaatsen in de omstandigheden vanden nooddruftige en hem in staat te stellen zich zelven tehelpen; zij geeft ja,

doch niet alleen geld, maar ook per-soonlijke toewijding. Godsdienstigen en ongodsdien-stigen vereenigen zich in dit edel streven, en meer dandezen vermoeden is die richting de vrucht van het geloofdergenen die God kennen, en daardoor in de armenmenschen zien van gelijke beweging als zij zelven,die niet alleen aan brood behoefte hebben, maar nogmeer cian geestkracht, aan moed, aan hoop, aan debeste gaven die God aan zijn kinderen geeft. Wat wordt ons maatschappelijk leven heerlijk,indien wij God kennen!



12. In welk licht vertoont zich aan u, wanneergij God ziet, uwe toekomst ? Ik weet dat mijn geloof tot geluk bestemd te zijnniet beschaamd zal worden, ja, dat hun die God lief-hebben alles ten zegen wordt. Dientengevolge hebik het vaste vertrouwen dat van al wat goddelijk inmij is niets vergaan kan. Gelukkig wie de toekomst hoopvol te gemoet gaat;want het is den mensch onmogelijk alleen in het hedente leven; wij zien gedurig vooruit. Reeds bij hetkind speelt de toekomst, in den vorm van hoop ofvrees, eene rol, en hoe meer wij opwassen en onsinnerlijk leven sterker wordt, des te minder kunnenwij de vraag: waar gaat het met ons heen? van onszetten. Dat de toekomst in bijzonderheden ons vol-slagen onbekend is weet ieder; soms zouden wij haarsluier willen oplichten,

meestal erkennen wij dat heteen geluk voor ons is dit niet te kunnen doen. Vrees voor de toekomst vergalt alle genot; een blijvooruitzicht, eene levende hoop is een der grootstezegeningen die wij kunnen genieten. En hetvertrouwen dat de toekomst ons heil brengen zal iseen onmiddellijk uitvloeisel van ons geloof in Godsalmachtige liefde, een vrucht van ons leven met God.Het is onbewijsbaar; wij hebben het of wij hebbenhet niet; bet kan sterker of zwakker in ons zijn,naarmate wij God duidelijker of minder duidelijk zien;maar wie beseft Gods kind te zijn kan niet andersdan aan een blijde toekomst van zijn innerlijk leven



56 gelooven, en daarmede is hem het duurzaam bezit vanhet beste dat hij heeft gewaarborgd. Al het overige,hoe kostelijk ook, is van ondergeschikt belang. Met die hoop staan wij ook tegenover dat grooteraadsel, den dood. Een raadsel, niet uit eenstoffelijk oogpunt: er behoort niet veel kennis vanons lichaam toe om te weten dat het onvermijdelijkeenmaal ontbonden zal worden: al wat geboren issterft ook weder. Maar een raadsel is het dat hetgeestelijke in mij, mijn persoonlijkheid, die met God,denOneindige, zoo nauw verbonden is, vergaan zou. Nu, in-dien reeds onze aardsche toekomst, waarvan wij onsalthans eenigermate eene gewenschte voorstelling kun-nen maken, ons duister is, hoe zou eene toekomst waarinde aardsche vormen verdwenen zijn ons

ook slechtseenigermate duidelijk kunnen wezen? Alle vragenomtrent het hoe en waar van een hiernamaals zijnijdel en onnut, en de wenschen dienaangaande geuitzijn gemeenlijk zinlijk of kinderachtig. Wij weten slechtsdat al het goddelijke onvernietigbaar is, dus ook hetgoddelijke in ons. En in die overtuiging zien wij blijdeonze toekomst — onze naaste en onze latere —te gemoet. De werkelijkheid zal altijd de stoutste ver-wachtiug overtreffen. Hoewel uit den aard der zaak de gegrondheid onzerhoop onbewijsbaar is, is het toch natuurlijk dat wijsteunsels voor onze verwachtingen zoeken; er is zooveeldat ze schijnt te logenstraffen! En dan komt onseene heerlijke ervaring te hulp. versterkt door wat wijin anderen zien. Alles, het meest verblijdende en hetmeest

bedroevende, werd mij ten zegen. Voorspoedheeft mij vaak verwarmd, aan God nader gebracht,



57 tegenspoed gestaald en Hem beter doen zien ; uitgunst zoowel als uit ongunst van menschon heb ikgeleerd ; aanraking met edelen heeft mij vooruitge-bracht, ontmoeting met lichtzinnigen eene toevluchtdoen zoeken bij God ; de natuur heeft mijn hart voorHem geopend, omdat ik Hein er in medebracht; hetalledaagsche werk is mij ten zegen geweest, omdatik er geduld en trouwe plichtsbetrachting uit leerde ;ik heb gedwaald, vaak, terwijl ik trachtte het bestete doen, verkeerde wegen ingeslagen, en ik ben ernederiger door geworden, terwijl toch te gelijk mijnzelfvertrouwen er niet door gebroken is. Kan danniet ook voortaan uit alles een zegen voor mij spruiten"?Ja, uit alles zal dit geschieden — maar alleen in zoovermijn hart gericht is op God. Dezegroote, onontbeerlijke

voorwaarde vergetende,heeft men uit die geestelijke ervaringen een leerstukopgebouwd, dat schijnbaar allervroomstj klinkt envaak heet een onmisbaren troost te bieden, doch datinderdaad voor velen niet anders is dan een geeste-lijke slaapdrank: het leerstuk der Voorzienigheid Gods,in den vorm waarin men het telkens weer kan hoorenverkondigen. God, zoo heet het, beschikt alles metwijsheid en goedheid, ten bate van alle menschen-kinderen; terwijl wij niet weten, wat heilzaam voorons is, vreugd of smart, weet Hij het wel, en Hij,die over alles gebiedt, regelt den loop der dingen zóódat alles ons ten goede komt; Hij zendt ons vreugdof ongeval toe naardat wij het op dat oogenblikbehoeven. Zij die dit verkondigen en toornen wanneer men dewaarheid er van in twijfel trekt, alsof

men dan aan het



58 allerheiligste raakt, loopen gewoonlijk hoog weg metden Bijbel, en vreemd schijnt het dat zij eene opvat-ting van het Godsbestmir huldigen die noch in hetO.T. noch in het N.T. anders dan in schijn steunvindt. Wanneer wij over God spreken en over zijneregeering, dan kunnen wij niet anders dan uitdruk-kingen ontleenen aan menschelijkeeigenschappen, maarwij gaan daarbij steeds uit van geestelijke ervaringenen zoeken wijsheid uit hetgeen wij rondom ons ziengebeuren. Welnu, niemand heeft ooit ervaren ofgezien dat alle dingen aan alle menschen altijd tengoede komen. Er is zelfs iets grofs, bijna belachelijks,in de onderstelling dat wanneer een ramp, schipbreuk,overstrooming, ziekte, oorlog, honderden te gelijk treft,die slag niet alleen voor al die

slachtoffers en voor hunnebetrekkingen een zegen zou zijn. maar dat God opzet-telijk die ramp zou beschikt hebben omdat die slagvoor al die menschen een bron van heil zou wezen.De onderstelling waarvan de ongerijmdheid bij zulkeen grof voorbeeld in het oog springt blijkt in menigbijzonder geval zelfs ergerlijk te zijn. De goddeloozeopvoeding dooi\' slecht geaarde ouders aan hunne kin-deren gegeven kan immers nooit dezen ten goedekomen? Liefelijk klinken woorden des vertrouwens,als: Godgeeft kracht naar kruis en kruis naar kracht; Hijlaat het water wel tot aan maar nooit over de lippenkomen; Hij verzacht den wind voor zijn geschorenlam; geen muschje valt ter aarde zonder den wil desHemelschen Vaders, vrees dan niet, gij gaat velemuschjes te

boven ; God kastijdt die Hij liefheeft —



59 maar dit zijn altemaal uitingen van eene ziel die haarGod gevonden heeft, en die ook anderer ziel, waarvanzij hetzelfde onderstelt, troost en bemoedigt; altemaalinkleedingen van het heerlijke denkbeeld: hun dieGod liefhebben zal alles ten zegen strekken.



I3- Ziet gij God altijd en duidelijk? Ik zie God slechts bij tusschenpoozen, en ook danslechts als uit de verte en door nevelen. In het voorafgaande sprak ik uit wat in mijne zielleeft, maar het leeft er enkel in mijn beste oogen-blikken. Of een mensch altijd onder den indruk vanGods tegenwoordigheid, altijd vol van Hem en in hooge,gewijde stemming kan zijn, weet ik niet. Slechts ditweet ik, dat ik het niet ben en niet kan zijn. Ookhoor ik de klacht daarover van allerlei godsdienstigemenschen uit vroeger en later tijd. Zoo betuigdende profeten van Israël dat God tot hen slechts bijwijle, en niet dan in droom of gezicht, sprak, enzagen zij op tot iemand van wien zij meenden dathij altijd van aangezicht tot aangezicht met Godverkeerde, als tot eene heilige figuur uit den

voortijd.In overeenstemming hiermee luidt de klacht dat Godzwijgt, zijn aangezicht verbergt, ver is van dengeloovige,en legt de overlevering in de twee eerste evangeliënop de lippen van den Christus aan het kruis de klacht:Mijn God, mijn God, waarom hebt gij mij verlaten\'? Hetlijkt mij ook ongeloofelijk dat een mensch temiddenvan zooveel dat hem naar beneden trekt altijd in deallerhoogste stemming zou zijn. Wie zegt: ik geloofaltijd — bedriegt zich zelven zeer, weet waarschijnlijkniet, wat eigenlijk „gelooven" is. Dat ik God niet altijd zie wil niet zeggen dat ik



61 Hem zou loochenen, zelfs niet dat ik zou twijfelen aanzijne macht of liefde; maar het beteekentdatmijnlevenvaak voortgaat zouder hoogere neigingen, integendeelbewogen wordt door alledaagsche, algemeen mensche-lijke, wereldsehe drijfveeren: ja, dat ik mij zelfs buitenstaat gevoel mij altijd boven deze te verheffen. Vaak ligtals een sluier over mijn ziel, het waas van onverschillig-heid omtrent het hoogste. Zelfs kan ik spreken en s(\'.brij-ven over God zonder iets voor Hein te voelen, terwijlik mij toch niet beter wil voordoen dan ik ben ofonoprecht wil zijn. Het gaat ei\' mede als met onzeliefde voor mensehen : het gebeurt dat wij een onge-lukkige ontmoeten wiens toestand deerniswaardig is;wij voelen ons gedrongen hein te helpen, doen hetook, funk, met opoffering, en waarlijk

niet om dankvan hem of lof van anderen in te oogsten; neen,wij zouden bijkans zeggen: uit het ware beginsel;maar het is zoo niet; het geschiedt uit plichtsgevoel,uit het besef dat het zoo behoort, en wij betrappener ons op dat wij eigenlijk niet veel voor dat leedvoelen, dat wij koud zijn; wij zouden wel liefdewillen hebben, maar zij laat zich niet dwingen. —Zoo gaat het dikwijls, soms tijden achtereen, metonze liefde voor God. Dat gemis, die onmacht om God duidelijk te zien,veroorzaakt soms pijn. Zoo wanneer ik, zelf flauwgestemd, in aanraking kom met menschen wien hetleven met God vreemd is; ik zou willen rekenschapgeven van hetgeen in mij is, en ik kan, durf het nietdoen. Is dat uit schroom het heilige te ontwijdendoor er van te spreken tot onvatbaren? of uit men-

schenvrees of valsche schaamte ? Dit kan wel zijn.



&2 Maar ik ontveins mij niet dat ik dien schroomniet hebben en waarschijnlijk ook die valsche schaamtewel overwinnen zou, indien ik slechts meer verzekerd-heid had, God zoo klaar zag als ik Hem in mijn besteoogenblikken zie. Ik kan er mij recht ellendig ondergevoelen en loop soms gevaar de menschen te benijdendie te allen tijde gereed zijn om, zoo het heet: getuigenisvan hun geloof af te leggen. Ik schaam mij over diedwaze afgunst, maar, hoewel dat opzeggen van eenegeloofsles mij tegen de borst stuit, voelde ik ze weleens bij mij oprijzen. Wachten wij ons echter voor de dwaling terneenendat ons leven verdeel* 1 kan worden in tijden waarinwij God w?l, en die waarin wij Hem niet zien. Ookdan wanneer wij wanen dat Hij ver van ons is onder-vinden wij de

heerlijke gevolgen van zijne gemeen-schap. Het gaat er mede als met twee menschen dieelkaar hartelijk liefhebben: zij zeggen dat nietgedurig;zij denken er zelfs niet altijd aan; ja, de goede ver-standhouding kan van ééne zijde tijdelijk verstoordzijn, terwijl inmiddels de betrekking inderdaad eveninnig is gebleven en blijft. Zoo kunnen wij tijdelijkvoor God onverschillig zijn, zelfs aan Hem twijfelen,tegen Hem opstaan, terwijl wij in den grond van onshart tot niemand onze toevlucht nemen dan tot Hem.Er ligt eene diepe waarheid in het woord : Indien onshart ons veroordeelt, God is meer dan ons hart, enHij weet alle dingen (1 Joh. 3 : 20). Dat gevoel vandoor Hem verlaten te zijn is vrucht van onze ge-meenschap met Hem ; wij zouden Hem niet missenindien wij Hem

niet reeds gevonden hadden. Strakszal die sluier weer worden weggenomen en zullen



63 wij Hem beter zien dan vroeger. Inmiddels dervenwij tijdelijk het geluk van zijn omgang, en ook wan-neer wij Hem terugzien zal dit zien gebrekkig wezenen telkens gestoord worden.



14. Waaraan is het toe te schrijven dat gij Godzoo gebrekkig ziet? Dat ik God zoo gebrekkig zie is vooreerst hetgevolg mijner zinnelijke natuur en de daarmedesamenhangende beperktheid van mijn vermogen omin eene hooge stemming te verkeeren. Ook komt degemeenschap met God niet dan van lieverlede totstand, en ik sta\' eerst aan het begin mijner ontwik-keling. Daarenboven is de gang hiervan van jongsafgestoord door zonde. Wij mensehen zijn tweeslachtige wezens; halfdier half engel, zegt men wel eens; en al is dit grofuitgedrukt, er schuilt eene on wederlegbare waarheid in.Er is in ons iets dat naar boven streeft, eene behoeftewaaraan alleen voldaan wordt door hooge gedachten,verheven stemming, reinheid ; en daarnevens doetzich vleeseh en

bloed duchtig gelden, vaak onweder-staanbaar, in den eisch van voldoening onzer zinne-lijke behoeften, spijs, drank, slaap, enz. Wij moetenonverbiddelijk naar die eischen des lichaams luiste-ren. Vaak heeft men — vooral in Hindostan, maarook elders en in de Christelijke Kerk — getrachtdoor gedwongen onthouding\' die zinnelijke prikkelsaf te stompen, zoo mogelijk weg te nemen; en dieasceten, gelijk men ze noemt, geven een beschamendvoorbeeld van wilskracht^ beschamend tegenover ver-wijfdheid en laffe inwilliging van zinnelijke lusten;maar de door hen verminkte natuur wreekt zichaltijd door ook de ziel ziek te maken; de overspan-



65 ning der geestelijke krachten leidt tot inzinkingbeneden het gewone peil; de geestelijke hoogmoedbederft veel edels; de zelfkweller derft ten slotte hethoogste geluk en ziet God alleen zooals een koorts-lijder zijne omgeving aanschouwt. Willen wij gezondvan gemoed zijn, dan moet ook de zinnelijkheid inons het hare ontvangen. Maar het is onloochenbaardat wanneer aan haar, zelfs in alle betamelijkheid enmatigheid, voldaan wordt, onze stemming niet deverhevenste is. Wij hebben ons te dezen niets teverwijten, er ons niet over te schamen, maar het iszoo en maakt dat onze hoogste stemming slecht»tijdelijk bestaat. Voorts is een kind niet vatbaar voor velerlei genotwaarin zich volwassenen verheugen, en wij begonnenallen met den kinderstaat. Ook het kind kan vroomzijn,

maar het is het op kindertrant, in overeen-stemming met zijn gebrekkig doorzicht en lutteleervaring. Het kind kent het leven met al zijn raad-selen niet; het oordeelt boud, acht iets volstrekt goedof volstrekt kwaad, omdat zijn gezichteinder beperktis. De dagen komen waarin zijn oogen opengaanvoor veel waarvan het vroeger niets zag: grove zondenen groote deugden, diepten van stoffelijke ellende enhoogten van wereldsche vreugd, allerlei raadselswaarvan het het bestaan zelfs niet kon vermoeden.En al deed het al die ondervinding op zonderdatzijn gemeenschap met God ooit door twijfel verstoorden zonderdat het ooit van de rechten weg afge-trokken werd, elke nieuwe ervaring, al wat zijnkennis en inzicht vermeerdert, zou zijn innerlijk gelukvergrooten. Welnu, blijven wij niet

ons leven lang 5



m in sommige opzichten kinderen? Gemeten met denwereldschen maatstaf, werden wij wellicht volwas-senen. dat wil zeegen dat wij in de wereld onzenweg vonden, met menschen leerden omgaan, kennisen karakter genoeg kregen om met eere onze plaatsin de maatschappij in te nemen. Doch tegenover hetallerhoogste en allerbeste, tegenover de heerlijksteopvatting der levenstaak die wij ons kunnen denken,die wij het ideaal noemen, blijven wij altijd aanvan-gers; en het allerbeste wat wij ons denken kunnenis toch altijd slechts een flauwe glimp der goddelijkewaarheid. Elke vooruitgang opent ons een nieuw ver-schiet. Het kind mag wanen God te kennen, hoemeer wij opwassen, niet in jaren alleen, maar ooknaar den geest, des te verder schijnt Gods

heerlijkheidvan ons te wijken en zijn wij gelukkig in hope.Hoe meer wij God genieten, des te dieper gevoelenwij dat er oneindig veel meer van Hem te genieten is.Zoo zou ik dus God alleen bij wijle en als uitde verte en door nevelen zien, ook indien ik mijvan jongsaf\' zonder stoornis ontwikkeld had. Maarhiervan is geen sprake; de opklimming van hetlagere naar het hoogere is en wordt in mij telkensafgebroken en verstoord door zonden.



IS- Waarin bestaan uwe zonden ?Zonden zijn alle daden, woorden, gedachten, op-wellingen welke mij als menscli die met God leeftonwaardig zijn. Ziedaar een moeilijk te vatten waarheid. Zeer vele leidslieden op geestelijk gebied hebbenzedewetten gegeven, dat wil zeggen: hebben aange-wezen, wat volgens hen zondig heette, dus verbodenwas en door de Godheid gestraft zou worden. Vaakwaren het staatslieden die vooral het oog haddenop het belang der maatschappij die zij bestierden, enzich dus boofdzakelijk bepaalden tot de afkeuringvan daden die schadelijk waren voor die gemeenschap.Maar onder meer dan één volk zijn sommigen dieperdoorgedrongen in het wezen der zaak en hebben,door hun zedelijk gevoel geleid, ook handelingen engezindheden afgekeurd en

als strafwaardig voorgestelddie oogenschijnlijk geen schade aan anderen berok-kenden, en daarentegen aangeprezen wat, ook af-gezien van de gevolgen, op zich zelf prijzenswaardigis — vergevensgezindheid, kuischheid, mildheid, waar-heidsliefde, vertrouwen op God. Toch, hoezeer zulke wetten dengenen die zeopstellen en uitvaardigen, zelfs het volk waarin zekonden gegeven worden, tot eer verstrekken, aan aldie zedewetten kleefde één groot gebrek: zij warenin dezen zin „wetten" dat er in omschreven werd,wat bepaald vermeden moest worden, wilde men zichniet den goddelijken toorn op den hals halen ; terwijl



68 de handelingen, woorden en gezindheden die hetgewone peil der deugd te boven gingen werdenvoorgesteld als goede werken waarvoor men op eenebijzondere belooning van de zijde der Godheid rekenenkon. Aan al die wetgevingen ligt het denkbeeld tengrondslag dat men met zekere middelmatigheid vandeugd en de vermijding van grove overtredingender zedewet kan volstaan. Vandaar dat geen dier wetgevingen geleid heefttot een krachtig gezond geestelijk leven. Onder haarschut werden en worden allerlei handelingen engezindheden onverschillig voor het godsdienstig-zedelijk leven geacht die het geenszins zijn. Menvreest een meineed te doen, niet om te liegen; welom plompweg te liegen, niet om te draaien; mensteelt niet, maar haalt zonder

schroom naar zich toe;men mishandelt niemand, maar wrokt zonder zichdaarover voor zich zelf te schamen ; men keurt over-spel en hoererij af, maar denkt er niet over dat ookin het huwelijk zelfbeheersching plicht is. Erger nog. In allerlei kringen ontstond de nood-lottige richting die men de casu?stiek noemt. Menstelt gevallen (casus) waarin een rnensch zich af-vraagt: wat moet of mag ik nu doen ? en trachtdaarop een voor ieder geldend antwoord te geven.Dat deze manier van denken leidt tot de onderhou-ding eener gelieel uitwendige zedelijkheid ligt voorde hand : men kan immers geen stemming of ge-zindheid voorschrijven ? Daarenboven vervalt menzoodoende noodwendig tot haarkloverijen, die denmensch kleingeestig maken. En wat het ergste is,de

waarheidsliefde wordt jammerlijk ondermijnd.



69 De vraag toch, of men altijd en overal de waarheidzeggen moet, speelt bij die zedeleeraars een grooterol, en waartoe men vervalt wanneer men haar be-antwoorden wil door scherpe omschrijving der ge-vallen waarin men hiertoe gehouden is, toont dede leer der Jezu?ten over ,het stilzwijgend voorbe-houd", volgens welke het geoorloofd is eene onwaarheidte zeggen mits men door het gebruik van een dubbel-zinnig woord, of door in de gedachten iets te voegenbij hetgeen men spreekt, iets gansch anders ten ge-hoore brengt dan men bedoelt. Het is niet genoeg zulke schandelijkheden te ver-oordeelen, het beginsel waarvan zij slechts uitwassenzijn deugt niet: het denkbeeld dat men kan omschrij-ven welke daden, woorden en gedachten zondig zijn.Er is slechts één weg om

aan dit ten slotte altijddoodelijke beginsel te ontkomen ; namelijk: met volbewustzijn te aanvaarden dat wij tot niets minderdan de volmaaktheid zijn bestemd, en dat dus alleswat daarmede in strijd is afkeuring verdient. Hetis de onvergankelijke verdienste van Jezus dit metnadruk, in het algemeen en op bijzondere deugdentoegepast, te hebben verkondigd. Ik heb dan ernst te maken met eene waarheiddie voor mijne eigenliefde allesbehalve streelend is— zonde is elke opwelling van toorn, elke onnoo-dige bevestiging der waarheid van hetgeen ik zeg,elke wellustige aandoening, elk gemis van hartelijkeliefde, ook jegens mijn vijand ; evenzoo elke opwellingvan begeerlijkheid, inhaligheid, van karigheid in hetgeven, van ijdelheid, van ongeduld over eens andersonbevattelijkheid of

onwil, van afgunst over mijns



70 naasten voorspoed, van bezorgdheid voor den dagvan morgen, van mismoedigheid bij eene teleurstelling; zonde is gemis aan ijver voor al wat een mensensiert. Van slechte woorden, gebaren, daden behoevenwij zells niet te spreken; op elk levensgebied geldthet: reeds de eerste stap tot het kwade, neen, zelfsde kiem der onheilige gedachte is zonde. Immers, dat alles past mij niet omdat ik Godken; het vloekt met de stemming van iemand diemet God leeft. Als Gods geest mij geheel vervulde,dan zouden die onheilige aandoeningen er niet zijn.Daarmede zijn ze geoordeeld, tot zonde gestempeld.Het is onzinnig ze te willen tellen.



i6. Zijt gij verantwoordelijk voor al dieovertredingen? Zeer zeker: want zij zijn geen vrachten van hettoevak maar vloeien voort uit mijn karakter. Dien-tengevolge komt mij zelfs dat wat ik in onwetendheidverkeerd deed voor als eene schuld die ik op mijgeladen heb. Maar terwijl ik mij dit vergeven kan,voel ik, onafwijsbaar, zelfverwijt over wat ik slechterdoe, spreek of denk dan ik weet dat goed is. Wanneer ik terugzie op mijn leven, dan duikenuit het verleden, dat grootendeels uit mijn geheugenverdwenen is, o. a. verkeerde daden, woorden en ge-dachten op, en komt mij het geheel, mede tengevolgedaarvan, als een jammerlijk knutselwerk voor: ik hebin menig geval een treurig gemis aan doorzicht ge-had; misbruiken hebben in mijne omgeving bestaandie ik niet zag, of waarbij ik mij

zonder hartzeerneerlegde; vooroordeelen deelde ik of liet ik als na-tuurlijk en onuitroeibaar zonder tegenspraak bestaan;ik heb veel kostelijken tijd verdaan aan dingen diede moeite niet waard waren; ik heb dikwijls verkeeidgesproken omdat ik in de zaak niet genoeg in was,menschen zelfs gekrenkt omdat ik hunne behoeftenniet begreep, niet met hen medevoelde. Nog daar-gelaten grovere overtredingen, reeds wanneer ik opdat zie waarover geen mensch mij hard viel ofhard vallen kan, is mijn leven een zeer gebrekkigstuk werk. Zou ik mij daarvoor niet verantwoordelijk voelen ?



72 Het valt licht verontschuldigingen bij te brengen, enik wil dit ook doen, als het anderen geldt: zij wistenniet wat zij deden, dwaalden te goeder trouw, haddendie vooroordeelen als met de moedermelk ingezogen,ja, die eigenaardige karaktertrekken van hunneouders geërfd; men moet hun dus die dwaashedenen feilen niet te hoog aanrekenen ; zij kunnen hetniet helpen, enz. enz. Maar als het mij zei ven geldt,zeg ik dit niet en hoor zelfs niet gaarne dat anderenhet van of tot mij zeggen. Is dan van mij nietwaarwat ik tot verontschuldiging van anderen, als menhen hard valt, inbreng? Heb ik die vergrijpen ge-pleegd met mijn wil? Zeer zeker niet; het warenonwillekeurige, menigmaal streden ze met mijnwensch; liet was vaak „hetgeen ik wil, dat doe ikniet, en wat ik

niet wil, dat doe ik" (Rom. 7 : 19).Dikwijls heb ik mijn best gedaan en toch, bij naderinzien, verkeerd gehandeld, gesproken. Kon ik dathelpen? En ik antwoord mij zelven: Zeer zeker.Hoe zijt ge eoo blind, zoo gevoelloos, zoo onhandiggeweest! — Maar die verkeerdheden kwamen voortuit uw karakter, hangen samen met uw verleden,en dit is niet weg te cijferen, dat was niet ineens teveranderen. — Dit alles weet ik maar al te goed!Is dat echter een reden om mij niet verantwoorde-lijk te voelen voor wat ik deed of naliet? Ja, alsmen mij hard valt en meent dat ik met opzet deedwat slechts geschiedde omdat ik niet beter wist ofkon, dan zal ik mij verweren, gelijk ik anderen ver-dedig. Maar tegenover God doe ik dat niet. Juistomdat die verkeerdheden voortvloeien uit

mijn ka-rakter ben ik er verantwoordelijk voor en wil ik



73 dat zijn. Evenals een groot en machtig koning zichschaamt over zijne kleingeestigheid, indien hij, wan-neer een man die de hofgebruiken niet kent hein degewone eer niet heeft bewezen, ook slechts even dewenkbrauwen gefronsd heeft, zoo schaam ik mij, ik,die mij een kind van God weet en Hem ken, dat ikvaak onwillekeurig zoo diep beneden mijn bestemmingen roeping stond. Ik kan mij begrijpen dat een Pauluszich den grootsten der zondaren noemt omdat hij degemeente Gods vervolgd heeft (1 Kor. 15 : 9), al deedhij dit in den waan Gode een dienst te bewijzen. Evenwel, er is erger. Niet van al wat ik ver-keerds deed of sprak durf ik zeggen dat ik het uitonkunde, in overijling of onwillekeurig deed.De grens tusschen de eene soort van

overtredingenen de andere is niet te trekken ; maar bij veel ver-keerds dat ik deed en goeds dat ik naliet kan ik nietanders zeggen dan: dat geschiedde opzettelijk. Opzettelijk? Men kan de juistheid van dat woordbestrijden, en ik kan heel wat redeneeringen vindenom de scherpte van het zelfverwijt weg te nemen enmij wijs te maken dat ik niet anders doen kon danik deed. Die verkeerde daad toch kwam mij op hetoogenblik dat ik ze bedreef niet verkeerd voor, weleen uur vroeger en een uur later; maar toen hadik mij zelven overtuigd dat ze niet verkeerd was.Ik werd, toen ik zoo slecht sprak, medegesleept dooreene neiging waaraan ik op dat oogenblik geen weer-stand kon bieden, en dat ik toen zoo sterk niet washing onverbrekelijk samen met mijn zoo

gewordenkarakter en de omstandigheden ; enz. enz. Wij kennenal die redeneeringen, slaapmiddelen voor ons zedelijk



74 gevoel, .doekjes voor het bloeden". De omstandig-heden! — Ben ik dun een pop, waarvan de armenen beenen door draadjes worden bewogen, en die deoogen door een inwendig aangebracht werktuigjeopent en sluit V De omstandigheden waren mij temachtig! — Maar zij hadden mij niet te machtigmogen zijn ; ik ben geroepen ze te beheerschen. IIarts-tochten hebben mij medegesleept! -~ Hoe zijn diezoo sterk geworden of gebleven ? Buiten mijn schuldsoms? Mensehen hebben mij verleid! —Mag ik daneen slaaf van menschen zijn? De vraag in hoever een misdadiger toerekenbaaris wordt met steeds grooter nadruk gesteld, doorwetgevers en rechters. En het is billijk en barm-hartig dat zij rekening houden met eens menschenafkomst, natuur, opvoeding,

omstandigheden; want,geroepen om de veiligheid der maatschappij te be-sehermen, moeten zij vragen naai\' de meerdere ofmindere gevaarlijkheid der menschen over wier schuldzij hebben te oordeelen, ei, moeten zij beslissen hoemet hen te handelen. Doch dit is en blijft, hoeveelmoeite zij zich ook geven cm goed te onderscheiden,grof werk, waarbij duizenden feilen onvermijdelijkbegaan worden. En de oordeelen die zij strijkenmogen niet verward worden met het oordeel dat wijover ons zelven vellen: het een heeft met het anderweinig gemeen. Verantwoordelijk ben ik voor al wat ik verkeerdsdeed, hetzij onwillekeurig, hetzij opzettelijk; wordtmij dat alles dus toegerekend als een schuld? Ver-antwoordelijkheid en toerekenbaarheid zijn woordendie vaak in

denzelfden zin gebruikt worden; maar



7."> wat ook gelde voor den menschelijken rechter dieoordeelt en vonnist, wanneer wij iets verstaan vanGods verhouding tot ons en van de onze tot Hem,dan heelt dat woord .toerekenbaar\'\' geen zin. Godhoudt geen rekening met ons, nooit ofte nimmer,en wij willen het ook niet doen tegenover Hem.Verbeeld u een kind dat tot zijn vader zegt: Hoestaat mijn rekening met u? heb ik u genoeg geëerd ?wegen mijn daden van gehoorzaamheid tegen mijneopzettelijke en onopzettelijke vergrijpen op ? — Welkeen onzin!



I7- Welke gevolgen hebben uwe zondenvoor u zelven? Indien eene zondige neiging niet bedwongen wordt,dun verflauwt mijn leven met God, doordat mijnoordeel over goddelijke dingen bedorven, mijn gevoelvoor wat rein is afgestompt en mijn wil ten goedeverzwakt wordt. Een innig leven met God kan gepaard gaan, neen,gaat dikwerf gepaard, niet alleen met zeer gebrekkigedenkbeelden over Hem. maar ook met zeer grooteondeugden. Ik zie het in mij zelven, en nog duide-lijker in anderen; want in anderen merk ik uit* denaard der zaak beter op, welke verkeerde denkbeeldenover Gog zij koesteren en welke ondeugden henontsieren, dan in mij zelven; terwijl ik geen redenheb de oprechtheid hunner vroomheid te betwijfelen.Mij zelven bedrieg ik welliclit. Wij zien

dan dat een mensch te gelijk God kanliefhebben en koel zijn voor het lief en leed zijnermedemenschen. ja, dezen en genen bitteren haattoedragen; hij kan ijveren voor Gods eer, voor waar-heid en recht, en dat van ganscher harte, terwijlhij een tiran in zijn huis is; hij kan van harte opGod vertrouwen en te gelijk ergerlijk ijdel of hoog-moedig zijn; de eigengerechtigheid der psalmistenbelette niet dat het hun goed was „nabij God tezijn"; er zijn mensehen die anderen ergeren doorhunne traagheid, en wier ziel toch menigmaal ver-zinkt in verrukking voor Gods grootheid. Ja, wat



77 het vreemdst schijnt en menigeen aan geveinsdheiddoet denken, sommige vormen van vroomheid hangen,vooral bij vrouwen, maar ook bij mannen, zoo nauwsamen met zeer zinlijke aandoeningen dat ze niette scheiden, nauwelijks te onderscheiden zijn; in eenkloosterlinge die dweept met den hemelschen brui-degom loopt het hoogere met het lage op wonderlijkewijze ineen; onder Protestanten neemt de zaak anderevormen aan, maar komt hetzelfde voor. — Indienhet goede en het slechtere niet kon samengaan ineene menschenziel, wie onzer zou dan werkelijkmet God verkeeren"? Evenwel, die verkeerde neigingen schaden; zijgeven een eigenaardigen, niet goeden plooi aan onsgodsdienstig leven ; de eigengerechtige kan verkeerenmet God,

maar hij zal zich onwillekeurig zijn Goddenken als een die rekening met hem houdt; deheerschzuchtige kan verkeeren met God, maar dieGod zal zijn karakter vertoonen en hij zich liefstbuigen voor den Machtige; de overzinlijke kan ver-keeren met God, maar Diens aangezicht zal lichtweeke, zoetelijke trekken dragen : de ijdele kan levenmet God, maar het geluk zich zonder voorbehoudover te geven aan zijn Vader zal hem ontgaan. Toch blijft onze godsvrucht oprecht, onze bandmet God innig, zoolang wij ons niet bewust zijn vanonze zondige neigingen, en in onkunde omtrent onzegebreken, na?efweg voortleven met God. Maar alsonze oogen daarvoor zijn opengegaan, dan schaadtelke overtreding der ons bekende zedewet aan onsverkeer met Hem.

Wie van den boom der kennisvan goed en kwaad gegeten heeft wordt, indien hij



78 ongehoorzaam is, uit het paradijs verjaagd. Immers,welke denkbeelden wij ons ook over God vormen,Hij wil gehoorzaamd worden; met God leven enwillens en wetens zijn wil niet doen, dat gaat nietsamen, :dat verstoort die gemeenschap. Wie weetdit niet bij ervaring? Gaandeweg wordt dan mijn oordeel bedorven.Dat is zeer goed te begrijpen. Op den duur kanik het niet uithouden bij het denkbeeld : ik overtreedopzettelijk Gods wil — en in mijn onwil of onmachtom mij daarnaar te voegen, ga ik mij zelven wijs-maken dat het niet kwaad is wat ik doe, dat ik althansniet anders kan, of dat God wel met iets anders dangehoorzaamheid aan zijne zedewet genoegen neemt.Hoe komt het anders dat te allen tijde onder allevolken het denkbeeld leeft dat God tevreden is

metallerlei uiterlijk eerbetoon:offers,gebeden,ceremoniën,onderhouding van wetten op spijs en reinheid, alte-maal zaken die met zedelijkheid niets te maken hebben ?Het zou zeer oppervlakkig zijn dit enkel te verklarenuit den onwil om Gods zedewet te vervullen; oude,kinderlijke opvattingen van de natuur der goden,opvattingen die van geslacht op geslacht gaan, alpassen zij niet meer bij de geestelijke ontwikkelingder jongeren, de macht der gewoonte, allerlei werktmede. Maar zonder twijfel speelt de onwil om tebukken voor de eischen Gods, welker zegenrijkheidwel erkend wordt maar welker vervulling te zwaarvalt, een groote rol in de handhaving van de dwazemeening alsof God die uiterlijkheden begeert. Door gemis aan oefening gaat het zedelijk

gevoelachteruit. Ik verhard mij een en andermaal, tegen



79 mijn geweten in, tegen den nood van een ongeluk-kige; na hem tweemaal voorbij te zijn gegaan meteenig medegevoel voor zijn ellende, ga ik hem eenderden keer voorbij zonder dat, en een vierden keerzie ik hem zelfs niet meer; ik wen aan alles, ookaan het zien van ellende. Zoo verliest de wellustelingden eerbied voor de vrouw, de ijdele het gevoel voorwat de manlijke fierheid medebrengt: hij gaat bedelenom menschengunst. Bij geene zonde treedt die ach-teruitgang van het zedelijk gevoel wellicht zoo dui-delijk aan het licht als bij de onwaarheid. Ik lieg,waarom dan ook, wellicht in overijling; straks wordik genoodzaakt om, ten einde mij er uit te redden,een tweede leugen te bedenken, en ik leer die ver-derfelijke kunst: het onwaarheid spreken kan

zoozeereen tweede natuur worden dat ik niet meer weetof ik de waarheid zeg al dan niet. Het ergste is dat door de inwilliging van eenebooze lust mijn wil ten goede, dat is de kern vanmijn persoonlijkheid, verzwakt wordt. Grods gebodis mij duidelijk geweest, en ik heb het niet opgevolgd ;dit doet mij leed en ik neem mij voor, mij morgenbeter te gedragen; weer overtreed ik, en weer; engaandeweg vat het denkbeeld in mij post, het wan-hopige: ik kan niet. Niets is zoo doodend vooreenemensehenziel als het gevoel van onmacht. Moedverloren, al verloren. Wat zal er van een willenloosmensen worden? Bij geen zondigen toestand is ditzoo vaak opgemerkt als bij de drankzucht; maar hetgeldt van elke onheilige aandrift. Zoo blijft geen deel mijner

persoonlijkheid on-gerept wanneer ik aan zondige neigingen toegeef.



18. Welken invloed heeft de zondige toestand van u en uwe medemenschen op uw onderlinge verhouding ? De zonde is de voornaamste oorzaak dat onzeonderlinge verhouding in alle deelen gebrekkig, somszeer slecht is en blijft. Noch die tusschen de ledenvan het gezin, noch die tusschen de deelen der maat-schappij, noch die tusschen de volken, noch die tus-schen de godsdiensten, is wat zij moest en kon wezen.Van tijd tot tijd treden die wanverhoudingen op pijn-lijke wijze aan het licht. Wij behoeven nog niet te verkeeren in de hoogestemming der gemeenschap met God om in te ziendat de menschenwereld niet is wat zij kon en moestzijn. Klachten over haar ellende en slechtheid zijneer te talrijk dan te schaarsch. worden door menschenvan edel en onedel

gehalte geslaakt, en zijn vaakniet meer dan uitingen van ontevredenheid en per-soonlijke grieven. Doch te recht treuren en ergerenzich alle ernstige menschen over veel dat zij zien of\'waarvan zij hooren; en wanneer wij verkeeren inonze heiligste stemming, dan treft ons de in menigopzicht erbarmelijke toestand der menschenwereld ;niet slechts hare kleinzieligheid, kenbaar in het najagenvan wat alleen tijdelijk en gebrekkig genot aanbrengt,maar ook bare scheve verhoudingen, jammerlijke mis-standen, waardoor menigeen zwaar lijdt, zeer velenhet geluk derven dat zij konden smaken. De wan-



81 verhoudingen bestaan op elk gebied waarop menschensamenwerken. Schromelijk oppervlakkig is het al die wanverhou-dingen kortweg aan de zonde te wijten. Zij zijn vooreengroot deel de natuurlijke gevolgen van der menschengebrekkige ontwikkeling, gemis aan doorzicht en zede-lijk gevoel, onvermijdelijk ontstaan, en in de omstan-digheden waarin ze ontstonden noodzakelijk, zelfsheilzaam. Om slechts op één, zeer belangrijk, puntte wijzen, de onbeperkte macht toegekend aan eenvader in zijn huis. een overheidspersoon in zijn stamen volk, een geestelijk hootd in zijne gemeente ofKerk, ieder machtige in zijn kring, was oudtijds eengroote zegen voor de maatschappij, bolwerk tegenwanorde, die vreeselijkerampvoorelke menschengroepdie moet

samenleven en samenwerken. En nog is inmenigen kring de alleenheerschappij, al worden <Jaar-door wellicht tijdelijk de rechten van sommige men-schen gekrenkt, een onwaardeerbaar goed. De gezag-voerder van een schip houdt in den storm geen ieke-ning met wat dezen of genen zijner passagiers ofscheepslieden aanstaat, noch met hun persoonlijk be-lang, hij beveelt kortaf en moet onmiddellijk, zondertegenspraak of aarzeling, gehoorzaamd worden. Ditmoet; anders vergaat het schip. Menigmaal is eendeel der maatschappij, niet eene korte wijle, maareen langen tijd, aan zulk een schip gelijk. Dan iszelfs dwingelandij met kort, scherp recht noodzakelijk.En tucht, gehoorzaamheid aan één mensch, volgzaam-heid met terzijdestelling van eigen

inzicht en wensch,is gedurig noodig, zullen wij samenwerken toteen goed doel. 6



82 Maar die onderwerping van den eenen mensen aanden anderen mag niet langer geëischt, geduld worden dan noodig is voor het doel dat men samen wilbereiken. En het gevolg der geestelijke traagheid, derzelfzucht, der zonde, is dar verhoudingen welke tijde-lijk n ooi lig waren bestendigd zijn, dat de machtheb-benden weigeren hun gezag te laten beperken, ookal kan dit zonder schade gebeuren, en de onderge-schikten niet genoeg bekwaamheid, zelfbeheersching,karakter hebben om zich behoorlijk te doen gelden.Op elk gebied bestaan ergerlijke wanverhoudingen.In de huisgezinnen : de vader „een leeuw in zijn huis",de moeder te toegefelijk, de verhouding der oudersmeer een muist elkaar dan met elkaar leven, een on-waardig zich plooien zonder

oprechtheid, de kinderenbeurtelings slaat\'sch en den baas spelend. In de maat-schappij: er zijn rijken en armen, dat kan niet anders— maar zij staan niet tot elkander zooals het be-hoort; in naam is in de Christennatiën de slavernijafgeschaft, inderdaad bestaat zij daar waar de eenemensch voor zijn brood geheel en al afhankelijk isvan den anderen, soms honderden van éénen, eu\'waarwerklieden, ondanks ijver, kennis en spaarzaamheid,niet genoeg verdienen om zich en de hunnen te on-derhouden, terwijl sommige menschen, door eerlijkeof oneerlijke middelen, met geringe moeite schattenverdienen. In de verhouding der volken: zij heffenin- en uitgaande rechten van hun arbeid en de op-brengst van hun land; zij leven in voortdurend wan-trouwen naast

elkander, door den gevvapeuden vredezich zelven te gronde richtend, althans merkbaarbenadeelend. In de godsdiensten: dat de menschen



83 verdeeld zijn in Kerken en genootschappen is natuur-lij1 en goed, want zij verschillen te veel in denkenen gevoelen om samen naar Gods gemeenschap tezo: <.e:i ; maar dat zij elkander niet verdragen, elkanderte.i nwerken, dat zij zoo weinig gevoelen van degr re waarheid dat zij bondgenooten en medestrijderszij i. dit is voor een groot deel gevolg van gemis aanze ."lijken ernst, van hoogmoed en zelfzucht, in éénw< >rd van zonde. Van dat op elk gebied gebrekkig samenlevenzij wij zoo gewend dat wij vaak de wanverhoudingenni\'-i zien, of denken dat zij toch niet veranderd kunnenwerden. Maar van tijd tot tijd worden wij wakker-g< -. iuid. liet kwaad barst uit. Twist tusschen huis-gc , ">ten en naaste betrekkingen ergert zelfs debi istaanden, na reeds

korter ot langer tijd hetIe "i van de daarbij betrokkenen te hebben vergald.Zwaar lijden van misdeelden en brooddronken ver-kwisting van rijken stuit den gevoeligen mensen dieer getuige van is. Hevige klachten over ondergaanonrecht van de zijde van machtigen of over onhandel-i); iieid en onbetrouwbaarheid van ondergeschiktendringen buiten de muren van fabriek of werkplaats;werkstakingen bereiden aan duizenden leed. Oorlogentu -ehen de volken verspreiden namelooze ellende.BI i \'Uige vervolgingen om het „geloof" doen den toe-sciiouwer huiveren; kleinzielige uitbarstingen vangeloofshaat doen ongeloovigen lachen over de dwaas-he li.\'ii dergenen die zich geloovigen noemen. Zoo brengen wij, ilie geroepen zijn om elkanderbi, ie staan en

gelukkig te maken, elkander ten val,belemmeren althans elkaar in het zoeken van het



*4 allerbeste. Hoevele verbeteringen zijn niet aan tebrengen in ons leven! Och of de schatten die nuverkwist worden in oorlogen en oorlogstoebereidselen,in alkoholgebruik en ontzenuwende weelde, gebruiktwerden tot stichting van scholen, kerken, volkshuizen,boekerijen, toevluchtsoorden, ziekenhuizen! och ofdaardoor loonen verhoogd en vruchtdragende werkver-schafhngen ingericht werden! Wat zou er meer stott\'e-lijk en geestelijk genot gesmaakt worden!



10. Waarop loopt de heerschappij der zonde uit? Eene steeds toenemende ontaarding onzer natuurdoet een toestand ontstaan waaruit geen herstelschijnt te zijn, en die geheele vernietiging van zielen-adel en volkomen rampzaligheid ten gevolge heeft.Maar de kiem van het geestelijk leven sterft niet;zoodat redding mogelijk blijft. Het is de vraag, of het goed is dat wij, het levenin God beschrijvende, het oog vestigen op de dieptevan ellende waartoe het leven buiten God voeren kan.Zeker zou het niet goed zijn er lang bij stil te staan;want het aanschouwen van het onreine en dienten-gevolge rampzalige sticht niet. Toch kunnen wij hetniet voorbijgaan. In ons geestelijk leven wordt voortdurend hetwoord bewaarheid: wie heeft, dien zal gegeven worden,en hij

zal overvloed hebbon; maar van hom die nietheeft zal nog ontnomen worden wat hij heeft (Matth.25 : 29). Terwijl hun die God liefhebben alles mede-werkt ten goede, trekt hen die God den rug toekeerenalles naar omlaag: de voorspoed ontzenuwt en maaktovermoedig, de vreugde verwildert, de tegenspoedverbittert en dooft de geestkracht, de smart slaatneer, de arbeid verdriet of maakt tot een slaaf. Zelfswat het ontroerendste is, de ontmoeting met hoog-Btaande menschen doet geen goed, maar kwaad;schaamte prikkelt tot te heviger verzet, het goedewaaraan men geen gehoor wil geven wekt haat enafkeer.



86 Dientengevolge ka» een mensch van stap tot stapdalen tot eene hopelooze diepte, zijne geheele natuurzoo ontaarden dat in zijn hart geen kwetsbare plekschijnt overgebleven te zijn ; de aandrift ten kwadewordt steeds onweerstaanbaarder, en de meegesleepteloopt met open oogen in zijn verderf. De gevallen die voor de hand liggen zijn die vande dronkaards en de ontuchtigen; gelukkig voor demaatschappij, zijn de zedelijke monsters zeldzaam diein koelen bloede en met verfijnde wreedheid, uitwellust of begeerlijkheid, mishandelen en moorden.Licht vergapen wij ons aan den schijn : de zichtbaregoddeloosheid en ellende van sommigen doet onsmeenen dat die uitvaagsels der maatschappij, vaakdoor het menschelijk gericht vervolgd, de

rampzaligsteslachtoffers der zonde zijn. Toch is het lot van dennijdigaard en den vrek niet minder beklagenswaardigdan het hunne; en wie zal peilen de ellende derkoudheid van den mensch wiens hart gesloten is vooranderer welzijn, den mensch die alleen voor zichzelven leeft? Niet allen die ons diep ongelukkigschijnen voelen zich zelven zoo. Menigeen is in eenehel, die, zoo hij zich al niet verbeeldt in den hemelte zijn, zich toch het gemis hiervan volstrekt nietbewust is. Geestelijke hoogmoed is geen zeldzaamverschijnsel in menschen bij wie iemand met weinigmenschenkennis schuldgevoel verwacht; in bordeelenen gevangenissen is zeker niet minder farize?sme danin de kerken. Betrekkelijk zeldzaam komt ook daarhet knagend zelfverwijt, de wanhopige

wroeging voor.Wee wie er door gejaagd wordt! Het is onbegrijpelijk, hoe men, zulke verschijnselen



87 kennende, zonde eene geringe ontwikkeling van hetzedelijk leven, eene achterlijkheid, kan noemen. Trou-wens, wat wij in ons zelven opmerken veroordeelt dieflauwe, onware opvattingen leert ons duidelijk genoegdat zonde een ziekteverschijnsel is. Men kan nietevenveel recht een doodelijk gezwel in het lichaamhet teeken noemen dat dit nog niet volgroeid is, alseene met bewustheid begane zondige (laad een bewijsvan verkeerd inzicht of nog niet genoeg ontwikkeldzedelijk gevoel. Zonde, zeer zeker gevolg van zedelijkezwakte, is eene ziekte, die afgrijselijke vormen aan-nemen kan, en de geheelc ziel sloopt. De vraag: van waar de zonde? heeft van oudsherdenkende menschen beziggehouden en menigeen geleidtot het geloof aan een Satan of

Duivel, een volstrektslecht wezen, het kwade in eigen persoon, door wiende menschen verleid worden, neen, die in hen vaarten hen tot al wat slecht en laag is brengt. Wie ditdenkbeeld aanhangt toont meer besef te hebben vanhet verschrikkelijke karakter der zonde, dan zij diemeenen dat zij niet anders is dan een staat vanovergang van bet lagere naar het hoogere; maar hetlost in geenen deele het geweldige, geheimnisvollevraagstuk der zonde op. Immers, het is niet de vraag,hoe het komt dat een mensch tot zulk een diepte kanzinken: dit zien wij voor onze oogen gebeuren enkunnen wij voor een deel verklaren ; wij drukken dieverklaring zelfs uit in spreekwoorden als: van kwaadtot erger; geef den Duivel den vinger, en hij neemtde geheele hand. Wat

ons pijnigt wordt uitgedrukt inde vraag: hoe de mogelijkheid van zulk eene geeste*lijko ellende te rijmen met de macht van God, den



88 Algoede? Eu hierover geeft het Duivelgeloof nietalleen geen licht, maar het verschuift het vraagstukslechts en maakt het nog raadselachtiger. Want ookin den diepstgezonken mensen blijft iets goeds over,en dus de mogelijkheid op herstel; maar van eenvolstrekt slecht wezen, dat het kwade doet krachtenszijn aard en omdat het het kwade liefheeft, is ditonmogelijk. Zijn bestaan onder of naast God is dusondenkbaar. Op het voetspoor van Joodsche leeraars, hebbende Christenkerkvaders, om licht in het raadsel derzonde te verkrijgen, gezien naar het verhaal van Gen. 3,en gemeend dat Adams schuld door God verhaaldwordt op zijne nakomelingen, of dat zijne zondigheiddoor hen is geërfd. Waarbij men zich dan verloorin de vraag, of de zonde van Adam al dan

niet doorGod beschikt was. IJdele bespiegelingen, zonder anderengrond dan de waarneming dat het karakter der kin-deren vaak nauw samenhangt met dat hunner ouders;ze brengen ons geen stap nader aan de oplossing vanhet pijnlijke vraagstuk waarvoor wij staan en welzullen blijven staan. Er is slechts één troost in; het goddelijke inden mensen sterft, voor zoover wij zien kunnen,nooit geheel: in ieder mensch, ook in den meest ont-aarden, is een vonk van geestelijk leven over, eenvonk die wellicht nog aangeblazen kan worden. Ditgeloof maakt dat wij elk mensch heilig achten, ookhem in wien alles verwrongen en het goddelijkenauwelijks meer bespeurbaar is; het drijft tot grooteopofferingen, om vooral verwaarloosde en verwilderdekinderen, maar ook

volwassenen van wier ziel schier



81) niets schijnt overgebleven te zijn, te redden; het nooptwetgevers en machthebbers om, met hulp van weten-schap en ervaring, in de rechtspleging en de behan-deling van overtreders zoo goed mogelijk de zorg voorde veiligheid van maatschappij en eigen kring teverbinden met pogingen om de misdadigers te spareuen terecht te brengen, en doet terughuiveren voor dedoodstraf; het predikt: wanhoop nooit, al schijntmenig geval hopeloos.



20. Moe wordt gij bewaard voor de zondeen verlost uit hare macht? Bewaard en verlost werd ik door God, die ondanksal mijne afdwalingen, mij onwederstaanbaar bleefaantrekken en het steeds doet; zoodat mij steedsduidelijker wordt, waar mijn waar geluk is te vinden,en het beeld van volkomenheid waarnaar ik lieb testreven altijd sehoon<T vóór mij staat. Er bestaat onder de Protestanten van alle landeneene godsdienstige richting, van Engelsehen oorsprong,die althans in Engeland het eerst onder bepaaldevormen krachtig opgetreden is, zelfs tot de stichtingvan kerkgenootschappen geleid heeft, volgens-welkeelk mensen die den hemel beërft naar dezellde„methode" bekeerd wordt. Hiernaar heeten hareaanhangers: Methodisten. Zij leeren dat elk mensendie

bestemd is op den goeden weg te geraken eerstzware aanvechtingen van den Duivel heeft te ver-duren en zich zeer benauwd voelt over de zaligheidzijner ziel, om dan, gemeenlijk op een voor hemzelven kenbaar oogenblik, te worden bekeerd ofzich te bekeeren, d. i. het leven der zonde te ver-laten en een Gode gewijd leven te beginnen. Wieeenmaal zoo door God bekeerd is kan wel struikelen,maar nimmer van de genade vervallen, en is dusverlost, gered. — Bij deze voorstelling van den wegten leven past volkomen de uitdrukking: „verlostworden van de macht der zonde", die zich aanbeveeltdoor den eeretitel „Verlosser", in het N. T. aan Jezus



91 gegeven, omdat hij hen ilie in hem gelooven verlostuit de macht van de Wet, den Dood of den Duivel. Niet te miskennen is het dat in de methodistischebeschouwing een groot deel waarheid ligt. Zij iszonder twijfel eene vrucht der levenservaring vanvelen. Vooral monschen van hartstochtelijken aard,in wie zich eene zondige neiging zeer sterk en ken-haar ontwikkeld heeft, die diep gevoelen hoe ramp-zalig zij daardoor geworden zijn en niet dan na hangenstrijd met dat verleden breken, doorleven de Metho-distische bekeering. Maar zoo gaat het niet met iedereen die Godvindt. Wij verschillen allen van elkander in honderdopzichten, en daarom komen wij langs zeer onder-scheiden wegen tot God. Allerlei voor ons zielelevenzeer gevaarlijke neigingen

doen zich gelden, open-baren zich in daden, woorden, gedachten en wordenweder krachteloos, verdwijnen spoorloos, zonderdatwij ons bewust zijn geweest van het gevaar waarinwij verkeerd hebben. Het zal wel waar zijn datieder mensch min of meer tegen alle geboden Godsgezondigd heeft en gevaar loopt er weder tegen tezondigen; doch daarmede is niet gezegd dat wij alleneens onwaarachtig, oneerlijk, afgunstig, wreed, hoog-moedig, wellustig en driftig zijn geweest, evenminals wij dit alles thans zijn. Niet elke onheilige nei-ging had of heeft altijd vat op ons. Wij wordenvoor velerlei geestelijke ellende bewaard, evenalswij voor vele ziekten bewaard bleven, al was en ishet onder andere omstandigheden zeer goed mogelijkdat wij ze kregen of nog

zullen krijgen. Ook wanneer eene zondige aandrift zich in ons



92 zoo heeft ontwikkeld dat wij haar gevoeld hebben,zoodat wij te recht van verlossing uit haar machtgewagen, dan nog wordt de overwinning op haargewoonlijk niet behaald op een oogenblik dat wij onslater als beslissend kunnen herinneren, maar verliestzij vaak van lieverlede haar kracht en sterft meeraf dan dat zij met geweld wordt te niet gedaan. Wat veel medewerkt om de Methodistische op-vatting van den weg ten heil in stand te houden isde waan dat het in ons geestelijk leven gaat om :uitverkoren of verworpen, gered of verloren zijn,ten hemel of ter helle gaan. Immers, hij die ditgelooft wenscht allereerst voor zichzelven, daarnaook voor anderen, de zekerheid dat hij tot de uit-verkoienen behoort, zoekt daarom naar kenteekenendei\' uitverkiezing,

duidelijke openbaringen der be-keering. Die waan wordt gevoed door ons spraak-gebruik, dat wij bezwaarlijk kunnen veranderen:wij spreken van goede en slechte, geloovige en on-geloovige, ook van betrouwbare en onbetrouwbare,eerlijke en oneerlijke, hoogmoedige en nederige,kuische en onkuische menschen. Heillooze gevolgen heeft die splitsing in uilver-korenen en verworpenen: aan den éénen kant zelf-bedrog, ijdele gerustheid, zelfverheffing, aan denanderen moedeloosheid en onverschilligheid. En dieindeeling is valsch: noch onze eigen ervaring nochwat wij zien in anderen toont haar ons. Wij zijnniet óf goed óf slecht, óf geheel geloovig óf ongeloovig.Neen, wij zien God, maar niet altijd, niet steeds evenduidelijk, en daarmede hangt ons zedelijk leven

nauwsamen: goed en kwaad is in ons op alle denkbare



93 wijzen met elkander vermengd. Wij. met ons ge-brekkig oordeel en onze gebrekkige taal, wij moetenwel, niet elkander sprekende, grove indeelingen enonderscheidingen maken, maar wij mogen nooit ver-geten dat zij de werkelijkheid slechts zeer gebrekkigaanduiden. Wij bezitten geestelijke gaven, ieder ineigen mate en eigen vorm. Doch boe verschillend ook de geschiedenis vanons innerlijk leven is, wanneer wij God hebbengevonden en weder teruggevonden na atdoling, danhebben wij dit te danken aan Hem, die zich heeftlaten vinden, ons als het ware opgezoebt en hetverleden vergeven beeft. Die uitdrukking „vergeven"is hoogst gebrekkig; want zij onderstelt de verhoudingvan een schuldeisciier tot een schuldenaar, en datis nimmer die van God

tot ons. Maar wanneer wijdenken aan onze overtredingen, dan komen ze onsvoor als eene schuld en gelijkt Gods onverkoeldeliefde op kwijtschelding daarvan. Hetzij wij dan,met het oog op ons eigen of anderer verleden enheden, liefst spreken van bewaard blijven voorvelerlei afdwaling, of van gered worden uit de machtder zonden waartoe wij vervallen zijn, of van voor-uitgang in kennis van God en zedelijke kracht —wij doen te recht nu eens het een, dan weder hetander — onloochenbaar is het de macht der waarheiddie het kwade terugdringt en overwint, door hareonweerstaanbare aantrekkelijkheid. Ons hart isonrustig in ons totdat het rust vindt in God. Wiehaar vindt is vóór alles dankbaar; want hij weetniets te bezitten dat hij niet ontvangen heeft.



21. Hoe werkt Qod in u? Voor een groot gedeelte is dit onnaspeurlijk: ikweet niet, hoe het komt dat eenc waarheid mijduidelijk wordt en steeds meer vervult; evenmin,hoe eene goede opwelling in mij ontstaat en ik den lusten de kracht verkrijg om eene verkeerd!leid tegente gaan. Maar zeker ben ik veel aan andere inen-schen verplicht. liet is niet zeer nuttig veel na te denken overden weg waarlangs wij God hebben gevonden. Welis het niet zoo gevaarlijk als het peinzen over onzezonden; want dit is gemeenlijk zeer onstichtelijk;maar wij loopen toch. wanneer wij nagaan, hoe wijontkomen zijn aan zedelijke euvelen en opgericht uiteen val, gevaar hel goede in ons karakter en gedragdat zoo tot stand gekomen is te overschatten; en hetis heilzamer te staren op een

groot, heerlijk beeldvan volkomenheid en op het geluk waarnaar wijstreven dan te blijven hangen aan het betrekkelijkgeringe dat ons deel is geworden. In het „vergetenvan hetgeen achter is" (Kil. 3:14) is een groot deelwijsheid. Doch wij kunnen niet altijd nalaten overons verleden te denken; onwillekeurig komt het onssoms voor den geest; dankbaarheid dringt ons er denzegen van te roemen; van tijd tot tijd halen wij hetop tot troost of vermaning van ons zelven en vananderen. Als wij dan de geschiedenis van ons zielelevenons voor den geest brengen, en trachten te verklaren



95 hoe wij gekomen zijn tot een helderder inzicht, totlietde voor iets goeds en schoons, tot afkeer van ietsleelijks en onreins, dan bespeuren wij ras, hoe weinigwij daarvan weten. Het is met ons gegaan als metden man in de gelijkenis van Mare. 4 : 2<> v.: hijstrooit zaad in zijn akker, gaat slapen en staat op,nacht en dag, en het zaad spruit uit en wordt lang,hij weet zelf niet lioe. Ja, bij goed toezien bemer-ken wij, hoe wij groot gevaar loopen ons schromelijkte vergissen, door de naaste aanleiding tot een voor-uitgang of omkeer aan te zien voor de oorzaak. Ikvang een woord op of lees een boek, mijn oogengaan open voor eene hoogere waarheid, en ik dankdit aan dat woord, dat boek; maar ik weet niet, ikheb het nooit bespeurd of heb het vergeten,

hoe,wellicht jaren geleden, andere menschen, andereboeken op mij een indruk gemaakt hebben geheel indezelfde richting. Eene groote blijdschap verwarmtmijn hart, tilt mij op, zoodat ik God beter zie dan tevoren, of een grievend leed drijft mij om troost totHem; maar die vreugd of die smart deed dit slechtsomdat in mij veel daaraan was voorafgegaan dat mijderwaarts stierde. Luther ging niet in het kloosteromdat hij zijn vriend op zijn bed vermoord vond ofomdat de bliksem naast hem insloeg; hoogstens kanzoo iets den laatsten stoot tot zijn besluit gegevenhebben. Somtijds gebeurt het dat wij zonder ken-bare oorzaak of aanleiding eene waarheid zien ol op-gejaagd worden uit den dommel; het is alsof „Godhet zijnen beminden in den slaap geeft" — hét

gaatin wetenschap en kunst juist zoo. Wij zijn wellichtvergeten dat wij jaren geleden naar die waarheid



96 gezoclit en dat wij over die slaperigheid dikwerfgetreurd hadden. Wij weten weinig, zeer weinig,van Gods werk in ons. Dit mogen wij ook niet vergeten, wanneer wijvan groote mannen en vrouwen de levensgeschiedeniswillen kennen; dat wil zeggen de geschiedenis vanhun inwendig leven; hunne uiterlijke omstandighedenzijn alleen van belang in zoover zij daarmede samen-hangen. Wanneer wij eenigen wetenscliappelijkenzin hebben, dan stellen wij ons niet tevreden metbewonderen; wij willen ook begrijpen en vragen dus:hoe .zijn zij zoo geworden \'? en zijn blijde als wij ietste weten komen van het karakter hunner ouders enhierin iets vinden dat met het hunne overeenkomt;wij overwegen, welken invloed hun ouderlijk huis ophen kan gehad hebben, welke

leermeesters hen hebbengeleid, voor welke vragen zij bij hun opgroeien ge-steld worden, welke voorloopers zij gehad hebben opden weg dien zij tot anderer heil betraden, enz.En als wij dan daarvan het een en ander hebbenverzameld, dan meenen wij min of meer te begrijpen,hoe zij geworden zijn wat zij waren. Zulke onder-zoekingen zijn volstrekt niet onvruchtbaar. Integen-deel, evenals een natuuronderzoeker niet rust zoolanghij iets verder kan doordringen in de geheimen dernatuur en steeds blijft vragen: wat kan ik te wetenkomen van de wetten waaraan het leven van planten dier is gebonden ? al beseft hij steeds beter dathij in een peilloos raadsel tuurt, zoo wil ieder menschdie God liefheeft ook zoo duidelijk mogelijk zien, hoede Machtige, Heilige en

Liefderijke werkt in zijnekinderen. Maar hij vergete nooit dat hij ten slotte



97 voor een ondoorgrondelijk geheiranis staat. Men zegtvaak: Wie zal de wording van een genie, ook vaneen genie op godsdienstig gebied, doorgronden?Wat praat men van genie\'? Ja, voor ons is er eenhemelsbreed onderscheid tusschen een genie en eenmensch op den laagsten trap van ontwikkeling: maarinderdaad is het even ondoorgrondelijk, hoe een zeerweinig ontwikkeld mensch eene schemering opvangtvan hooger licht, als hoe aan Jezus het wereldher-scheppend denkbeeld van Gods vaderliefde voor allemenschen is geopenbaard. Alles één groot geheimnis. Toch is daarin ééne waarheid die zich te sterkeraan ons opdringt hoe dieper wij Gods werk in denmensch trachten te peilen: wij vinden God door eik-ander en met elkander. Tijdelijke

afzondering vande menschen moge somtijds heilzaam, zelfs dringendnoodig, ja, het eenige redmiddel zijn, wie zich voor-goed van de menschen afzondert loopt groot gevaarGod steeds minder duidelijk te zien, al verbeeldtzich een kloosterling in zijne cel het tegendeel. 7



22. Wat zijt zijt gij voor uw geestelijk levenaan andere menschen verplicht? Met dankbaarheid erken ik, ?n dat vroegeregeslachten mij woorden en beelden hebben nagelatenwaardoor ik gevormd ben; zoodat ik, indien ik daar-van verstoken was, zeer arm zou zijn; ?n dat hetsamenleven, samenspreken en samenwerken met tijd-genooten een machtigen invloed ten goede op mijheeft gehad en voortdurend heeft. Onder hen die opgevoed zijn in een Protestantscheomgeving zijn er waarschijnlijk niet velen die aar-zelen zullen op de vraag, aan welke personen uit vroegeregeslachten zij de grootste verplichtingen voor hungeestelijk leven hebben, te wijzen op den Bijbel metname op het N. T., en op Jezus, het middelpunt ervan. Geletterde onkerkelijke menschen mogen

wei-licht een oogenblik wanen dat zij aan de zoogenaamdeklassieke schrijvers, van ouder of jonger tijd, meerte danken hebben, eenig nadenken zal hen ras doenterugkomen van die dwaling; want hoe mild diebronnen ook vloeien, hoeveel wij er ook uit puttentot verfijning van onzen smaak, tot verscherping vanons oordeel, tot vermeerdering van onze kennis, wat zijopleveren tot voeding van het allerbeste in onsinnerlijk leven: verfijning van ons zedelijk gevoelen aankweeking van de reinste vreugd, haalt in deverte niet bij wat O. en N. T. ons geven, of is hier-aan rechtstreeks of zijdelings ontleend. Zoowel degeletterden onder ons als de ongeletterden, onze ge-



99 heele maatschappij, althans het Protestantsch gedeelteer van. heeft in ruime mate Bijbelsch voedsel ont-vangen. Onder de Godstolken uit. Israël en de eersteeeuw van het Christendom wier woord en beeldons ten zegen zijn geweest en voortdurend zijn, treedtzonder twijfel op den voorgrond Jezus. Wij behoeven,om dit te erkennen, niet te komen in de geleerdeonderzoekingen over het al of niet geschiedkundigevan hetgeen omtrent hem is overgeleverd ; wij mogenvrij oordeelen over elk woord, hem in de evangeliënop de lippen gelegd, het aanvaardende of verwer-pende; wij kunnen ons thuis gevoelen in de rede-neeringen die zijne volgelingen, meenende in zijngeest te schrijven, ten beste gaven, of ze wonderlijken gebrekkig noemen — als

menschen die zelvenGod zien en niet op hooren zeggen van Hem spreken,laten wij ons door niemand, wien ook, binden in onsoordeel; maar uit de wereld van gewaarwordingenen beelden waarin het N. T. — gebrekkiger ook hetO. T. — ons verplaatst komt zooveel reins, verheffends,waars, diepzinnigs en teeders ons te gemoet dat wij,bij vergelijking met wat wij nu bezitten, doodarmzouden zijn indien wij buiten den invloed daarvanwaren opgegroeid. Grooter invloed dan door denkbeelden en rede-neeringen is te allen tijde op de meeste menschengeoefend door levensbeelden. De figuur van Jezus,den wijzen prediker, den kloeken strijder voor Godszaak, den vriend van kinderen en zondaren, vooralden grooten lijder, heeft eeuwen lang duizenden

bijduizenden geleerd, vermaand, niet het minst ge-



100 troost, en gaat voort dit te doen. Nevens hem heeftonder de Roomsch-katholieken Maria, „Madonna",veler harten geroerd. Elders heeft de Buddha enzijne groote zelfverloochening de zeden verzacht,ruwe volken getemd. En overal hebben mannenen vrouwen van naam — heiligen of hoe ook ge-heeten, geschiedkundige personen of vruchten derverbeelding - velen ontrukt aan den sleur van hetgewone leven en heilige of teedere gewaarwordingengewekt. Had de Christelijke Kerk niet zoo schromelijkden geest van Jezus miskend, door hem wel tevergoddelijken, maar zijne beginselen, tot onkenbaarwordens toe, te verwateren en te verontreinigen, dezegen zou voor velen grooter zijn: maar reeds nu,nu het evangelie meestal niet dan zeer verminktwordt

verkondigd, is het eene milde bron van gees-telijk leven. Wat ons door den Bijbel aangeboden wordt isniet het eenige geestelijk voedsel dat wij van hetvoorgeslacht hebben ontvangen. Menig dichter endenker „van Gods genade" — zooals men hen beetdie oorspronkelijke warme en ware dingen zeggen —heeft ons in zijn werk een schat gegeven. Wijkunnen ons niet indenken in de geestelijke duisternisdie ons zou omringen, wanneer wij niets lazen engeen mensehen hoorden spreken die door boekengevoed zijn. Niet voor ieder past hetzelfde voedsel.Zij die God kennen kunnen geleerden zijn die uitde diepzinnigste boeken het allerbeste zich toeëigenen,of onkundigen die zich stichten met eene eenvoudigevertelling, een lief vers, een begrijpelijk gezegde,



101 •een roerend sprookje; tussehen die uitersten iseeneoneindige verscheidenheid. Doch in schier alles watons troost, vermaant, leert, verheft, veredelt, in éénwoord rijker maakt, spreken menschen uit ouderenof jongeren tijd tot ons. Dat ouders, onderwijzers, vrienden en allenwier goed woord of voorbeeld ons ten zegen strektvaak aan dien schat het hunne toevoegen behoeftslechts te worden aangestipt. En al doen zij dit niet,zij brengen ons de hun overgeleverde waarheden enbewijzen ons daarmede een groote weldaad. Maar nog op eene geheel andere wijze zijn onzetijdgenooten ons ten onberekenbaar groot voordeel.De menscli is bestemd voor de samenleving, alleenvoor zich zelven te leven is voor ons onnatuur.Wij vormen dientengevolge eene

maatschappij, huis-gezinnen, volken, staten, kerken, vereenigingen, ge-nootschappen, of met welke andere namen men men-schengroepeu aanduidt. Ons aller belangen zijn zoo-zeer met elkaudör saamgeweven dat, al heeft iederzijne persoonlijke behoeften, des éénen schade envoorspoed ten slotte de schade en de voorspoed vanallen is. Dit is het groote opvoedingsmiddel van God;want door hun nauwen samenhang hebben de men-schen van lieverlede allerlei deugden leeren waar-deeren en beoefenen, die hen sieren en voor hetinnigste en heiligste leven met God onmisbaar zijn:zelfbeheersching, rechtvaardigheid, eensgezindheid,geduld en gemeenschapszin, handhaving van zelfstan-digheid, naast opoffering van eigen wensch, eerlijkheiden

waarheidszin, moed en voorzichtigheid. En dieopvoeding duurt voort. Wat leeren wij niet veel



102 van elkander indien wij voor een goed doel samen-werken! Niets bindt hechter dan dit. Wij leerenvan elkaar, niet omdat ik zooveel meer doorzichtheb dan gij, of\' gij dan ik; maar juist omdat wijsamen zoeken naar de waarheid: wat de een nietjuist inziet begrijpt een ander; waar de een onge-voelig blijft is zijn buurman verteederd; wij vullenelkander aan, nemen van elkander over en groeienzoo samen op. Niet zonder schijn van waarheid klaagt menvaak dat het leven te midden der maatschappij, waarinop zoo onheilige wijze gejaagd wordt naar bevredigingvan persoonlijke wenschen, slecht maakt, naar be-neden haalt ten minste. Zeker, in de samenlevingschuilen vele verleidingen, en menigeen wordt mede-gesleept ten verderve; maar wie ze overwint wordt

doorden strijd daartegen gestaald, gerijpt, veredeld, enontwikkelt eene kracht die zonder die worstelingzou zijn blijven slapen. Er is veel ellende die ge-vaar loopt te ontmoedigen en te verstompen, omdat wijze niet dan een weinig kunnen lenigen en buiten staatzijn ze op te heffen; maar wanneer wij hierin hetonze doen, dan wordt ons zieleleven er door gebaat,worden wij liefderijker, wijzer, gelooviger. Taai zijnde vooroordeelen, schreeuwend de misbruiken ; deste kloeker het karakter dergenen die ze aandurven.Worstelingen om strijdende belangen zijn er te allentijde overal geweest; ze nemen steeds grooter af\'me-tingen aan, veroorzaken gestadig meer nood, maarroepen ook te grooter deugd te voorschijn. Geducht,in menig opzicht heilloos is de strijd op vele

plaatsengevoerd tusschen werkgevers en werklieden: tirannie



103 aan den eenen kant, oogendienst of onbeschoftheidaan den anderen kenmerken hem maar al te veel.Maar wij aanschouwen ook te eener zijde liefderijke,verstandige zorg voor onderhoorigen, met terzijde-stelling van eigen eer en genoegen, te anderer zelf-opofferende samenwerking. Zonder die geduchteworsteling — mogelijk geworden door verbeterdemiddelen van voortbrenging en verkeer — zoudenpatroons en werklieden beiden bekrompener en klein-geestiger zijn gebleven. Nu wordt hun gezichteinderverruimd, hun blik verhelderd, hun verstand gescherpt,hun wil geoefend, hun gemeenschapszin ontwikkeld,hun onderlinge liefde vergroot. Zoo worden zij vat-baar voor hooger geluk, voor reiner leven met God.Niet uit de ongerechtigheid wordt de

gerechtig-heid geboren, maar door dezelfde omstandighedendie, in schijn althans, tot klimmende ongerechtigheidaanleiding geven leidt God hen die Hem liefhebbentot hooger licht.



23. Arbeidt gij zelf aan uw geestelijk leven? Ja. Hoe zou het mogelijk zijn het geluk te zienen mij niet in te spannen om het te verkrijgen? Deze vraag klinkt zoo onnoozel,Sen het antwoordspreekt zoozeer vanzelf, dat men geneigd is te zeggen:waartoe haar te stellen? Doch wie geen vreemdelingis in het godsdienstig leven der menschheid, metname in dat der Christenheid, weet dat er alle redenis die vraag te doen. en dat het antwoord niet zooVanzelf spreekt als het schijnt. En wat somwijlenin ons eigen hart omgaat doet ons te meer den ernstder zaak beseffen. Immers, geestelijke traagheid is ons geen vreemdverschijnsel en zij zoekt veelsoortige verontschuldi-gingen: men wenscht gelukkig te worden, trachttoch de moeite aan het betreden van den weg tothet

geluk verbonden te vermijden, en naait zich danmet eene ijdele hoop. Bij Israël was het: ik benlid van het uitverkoren volk, en dus van mijn heilgewis; bij Home en elders: ik ben geloovig lid derKerk, en zij brengt mij ten hemel; bij rechtzinnigeProtestanten: Christus,\' heeft voor mijne zonden be-taald, en daar ik hem door het geloof heb aangeno-men, zal God mij de zaligheid geven; bij duizendenvan allerlei gezinte: ik ben niet zoo heel slecht, endus zal God mij wel vergeven en mij gunst betoonen.Zoo wiegt een mensen zich zelven in slaap. Eene groote rol wordt in de geschiedenis vanhet zelfbedrog gespeeld door de leer van Gods vrije



105 genade. Toen onder de Joden door de schriftgeleerdenmet nadruk verkondigd werd dat elke gunst van Godverdiend moest worden en Hij ieders tijdelijk eneeuwig geluk afmat naar zijne goede werken, roenjammerlijke verdorvenheid en verslapping van hetzedelijk gevoel hiervan de vrucht was, trad het „Evan-gelie van Jezus Christus" met kracht hiertegen op,die „rechtvaardiging uit de Wet" scherp veroordeelend,en luide verkondigend dat God den zondaar omnietredde door het geloot in Jezus Christus. Dit wasgeestelijke ervaring der eerste belijders van Jezus,maar werd een leerstuk, welks eenzijdigheid blijkt uitde onware tegenstelling: „zoo staat het dan niet aanhem die wil, noch aan hem die loopt, maar aan denontfermenden God" fRom. 9 :16).

Terwijl in de zich, maar al te snel, uitbreidendeChristelijke Kerk dergelijke leeringen vaak zedelijkeflauwheid, ja, ergerlijke zedeloosheid in de handwerkten, predikten te allen tijde rechtschapen inan-nen zonder diep gemoedsleven dat de mensen zelfzich de zaligheid verwerven kan en moet door ijverin het onderhouden van Gods geboden, terwijl hijhierbij steeds van Gods grenadigen bijstand zeker kanzijn. In het begin der vijfde eeuw trad met die leerPelagius op. De kerkelijke strijd door hem en zijnemedestanders veroorzaakt is vooral belangrijk omdatdie den kerkvader Augustinus genoopt heeft zijne,door langdurigen zielestrijd verworven, overtuigingdat de verloste zijn heil alleen aan Gods reddendemacht heeft te danken, te ontwikkelen. De

Kerk,geroepen in dat geschil uitspraak te doen, beaamdewat Augustinus leerde, maar buiten staat van die



106 waarheid de diepte te peilen en onmachtig om metde prediking daarvan hare kinderen op den weg ookder middelmatige zedelijkheid te houden, verheerlijktezij wel Augustinus, maar nam de opvatting vanPelagius, gewijzigd, over, en leerde dat het in des nien-schen macht stond den hemel te verwerven door hetdoenvan goede werken, daar Gods genade door middelvan de Kerk en hare dienaren medewerkte. Die oppervlakkigheid en de met haar gepaardgaande prijsstelling op allerlei uitwendige „goedewerken" droegen wrange vruchten, en de hervormersder zestiende eeuw kwamen er daaiom tegen op enverkondigden opnieuw met nadruk de leer van Paulus:.God redt uit vrije genade door het geloof in JezusChristus. En weer werd dit een dood leerstuk,

hieren daar voerend tot het zoogenaamd lijdelijk Chris-tendom, dat inhoudt: wie het hoogste geluk begeertmoet niet zijn best doen, maar wachten; alleen Godkan redden; men beware slechts het zuivere geloof.— Wat in vrome leidslieden eene ernstige overtuigingkan zijn, waarmede een reine levenswandel gepaardgaat, terwijl de wensch naar „het geloof in JezusChristus" inderdaad een prikkel tot zelfwerkzaamheidis, wordt voor hunne volgelingen en napraters aller-gevaarlijkst, een dekmantel van geestelijken hoog-moed en van onzedelijkheid. Deze en andere verkeerde leeringen zijn nietde oorzaken der zedelijke traagheid, maar slechts dedrogredenen waarmede het geweten in slaap gewiegdwordt: de ware oorzaak dier traagheid is deze datwij het waar geluk

niet begeeren, omdat wij nietweten, hoe zalig het is met God te leven. Als wij



107 het wisten, terdege wisten, wij zouden niet slechtser naar reikhalzen, maar er alles voor opofferen;zooals in de gelijkenissen Matth. 13:4446 de koop-man in edelgesteenten die het allerkostelijkste nazoeken vindt, of de man die graaft en zonder zoekenop den grooten schat stuit, al wat hij bezit prijsgeeftom het hoogst begeerlijke machtig te worden. Alswij goed de zaligheid aan het zien van God verbondenkennen, dan is het woord: „zoekt en gij zult vinden,klopt en u zal opengedaan worden" (Matth. 6:7) geenvermaning — die behoeven wij dan niet — maareene belofte, een steun tegen moedeloosheid. Als wijhet hoogste geluk kennen, dan is het eenige wat wijbehoeven het geloof dat het niet onmogelijk is hette verwerven, niet te vermetel er naar te

streven.Van het woord „het staat niet aan liem die wil ofloopt, maar aan den ontfermenden God" voelen wijwel de waarheid,"wanneer wij ons best doen schijnbaarzonder vrucht; en beter nog voelen wij haar wanneerwij ongedacht ons zelven in het een of ander vooruit»gegaan vinden; maar het wiegt ons niet in slaap.Juist omdat wij weten dat liet aan den ontfermendenGod staat, worden wij niet moede zelven „te willenen te loopen". Hij wil blijkbaar ons geluk; wantHij heeft er onze oogen voor geopend en ons denwensch er naar in de ziel gegeven. Wij werkendan met alle macht ons eigen heil, omdat Hij allesin ons werkt.



24. Wat doet gij voor uw geestelijk leven? Velerlei. Vooreerst zamel ik zooveel mogelijk kennisop van al wat mijn leven kan verrijken, vooral vanwat op mijn geestelijk bestaan betrekking heeft. Voortstracht ik van tijd tot tijd door overpeinzing en gebedmij te ontrukken aan den sleur en de bekoring derzinnelijkheid. Dan oefen ik mij in hetgeen ik plichtacht te zijn, mij onder tucht brengende. Een enander doe ik in het vertrouwen dat Gods wil mij vanlieverlede een tweede natuur zal worden. In vele kringen van godsdienstige menschenheerscht wantrouwen tegen wetenschap. Uit heeftzijn goeden grond. Vooreerst oefent zij onbarmhartigkritiek op gebruiken en denkbeelden die, door over-levering en gewoonte, met het godsdienstig levenzóó zijn samengegroeid dat het

pijn doet ze te moetenprijsgeven. Dit geldt o.a. van het geloof aan wonderen, datwil zeggen vermeende gebeurtenissen en daden diein strijd zijn niet de regelen der natuur. De verstan-delijk weinig ontwikkelde menschen zijn uit den aardder zaak zeer lichtgeloovig, nemen, indien het strooktmet hunne wenschen, zonder aarzeling het wonder-baarlijkste aan — dat zon en maan op eens menschenbevelwoord stilstaan, dat een lijk weder levend wordtenz. Onder eenigermate ontwikkelde Protestantenbestaat het wondergeloof niet meer, dan alleen inzoover zij de J3ijbelsche wonderverhalen voor waarhouden. Onder de Roomsen-katholieken heerscht het



109 geloof o. a. aan wonderdoende Maria- en fleiligen-beelden nog steeds. Het spreekt vanzelf dat men inkringen waar h.v. wonderdadige genezingen als waaraangenomen worden niet ingenomen is met de weten-schap, die het onmogelijke er van aantoont. Doch ook afgezien van dir bijgeloof, de zucht omalles, ook het teerste, te onderzoeken, de begeerte omte weten, te begrijpen, te oordeelen. komt vaak inbotsing met de neiging om te bewonderen, te ver-trouwen, te aanbidden, te danken. Zij kunnen welnaast elkander bestaan, zelfs uitstekend samenwerken,maar zij trekken ons toch wel eens naar tegenover-gestelde kanten. Met dat al. ook ten bate van myn geestelijk levenwil ik kennis verzamelen. Blijkt het dat in de denk-beelden en gebruiken

waarin mijn leven met Godgekleed is iets is dat door de wetenschap veroordeeldwordt, welnu, dat leven zal nieuwe vormen aannemen,het slaat noch valt met denkbeelden of gebruiken.Integendeel, ik vertrouw vast dat God te beter gekend,dus te meer geëerd en geliefd zal worden, naarmatewij de zichtbare, en vooral de onzichtbare, scheppingbeter kennen. Natuurlijk is vooral wat op de geestelijke wereldbetrekking heeft van groote waarde voor mijn innerlijkleven. Te weten, hoe menschen van ouder en nieuwertijd over God en zijn dienst hebben gedaeht, hoe detegenwoordige toestand der godsdienstige wereld, metname het hedendaagsche Christendom, is ontstaan, tebegrijpen wat in menschenharten omgaat, de wettente kennen waarnaar het

goddelijke zich ontwikkelt ineene menschenziel — hij wien van dit alles iets dui-



110 delijk wordt ziet Gods werk, en dat is opbouwend,verrijkend. Naast het zoeken naar kennis noemen wij afzon-dering en gebed. Wij willen geen kwaad spreken of denken vanons dagelijksch werk, den omgang met de menschenen het woelige leven in de wereld; integendeel, wijerkennen daarin een schat te bezitten; maar het isniet te loochenen dat veel daarin gelijkvloersch is,wel niet slecht, maar toch kwalijk passend bij dehoogtepunten van ons leven, omdat het alleen voorhet zinnelijke leven waarde heeft. Wie opgaat in hetalledaagsche loopt groot gevaar daardoor te wordennaar de laagte getrokken en het hoogste uit het oogte verliezen. Daarom wil ik mij van tijd tot tijdonttrekken aan den sleur van het leven, den tred-molen van het dagelijksch bestaan, het

soms ver-bijsterend gewoel der wereld. Hiertoe dient de tijde-lijke afzondering, in huis of daarbuiten, lichamelijkof alleen in den geest. Voor zeer velen is de gemeen-schappelijke godsdienstoefening het aangewezen mid-del; weinigen verwaarloozen het straffeloos. Op welke wijze wij in de eenzaamheid trachtenons gemoed te voeden niet goede gedachten en teverheffen tot God, hangt van onzen aard af. Te allentijde is voor velen het aantrekkelijkste, eenvoudigsteen vruchtbaarste middel het gebed geweest. Om goedte bidden verzamelen wij onze gedachten, stellen wijons voor oogen wat ons op dat tijdstip het meest terharte gaat: onze overtredingen, indien ze ons vanzelfvoor den geest komen, maar liefst onze hoogste wen-schen voor ons en de onzen. Zijn dit

alleen aardsche,



111 dat schaadt niet; vóór alles moeten wij eerlijk tegen-over ons zelven zijn, en niet, ons opschroevende, ietszeggen te begeeren waaromtrent wij eigenlijk onver-schillig zijn. En als wij weten wat wij begeeren,dan spreken wij bet uit voor God. Hebt gij hiermedemoeite, omdat gij niet weet, hoe gij tot den Onzien-lijke met een „Gij" spreken zult, welnu, doe het danniet; dit is een dier gevallen waarin het wikkendverstand en het warm gevoel met elkander wel eensin botsing komen; waarheid boven al! Anderen hebbener geen moeite mede. De vorm is onverschillig.Vergenoeg u dan met ernstig na te denken over uwebestemming en roeping. Zelfs eene klanklooze ver-zuchting wordt door God verstaan. Maar kunnenwij in klare woorden zeggen wat wij

begeeren, hetzal ons goed doen. Licht krijgen onwillekeurig ookonze zuiver aardsche wenschen een geestelijken tint,een hoogere wijding. Het gebed op vaste tijden isvoor menigeen onontbeerlijk. Zelfs het gebruik vaneen formuliergebed, mits met eerbied opgezegd, kanheilzaam 7.ijn: het nazeggende, leert men het wellichtnadenken en navoelen; zoo dringt de waarheid er vanin de ziel door. Daarbij oefen ik mij in het volbrengen van mijnplicht. Er is iets zeer kouds in het woord „plicht";het doet denken aan iets dat wij niet verrichten omdatwij er genoegen in scheppen of ons hart er toe dringt,maar omdat wij er toe gedwongen worden door eenemacht buiten ons. Dit duidt het woord ook inderdaadaan; althans, in dien zin bezigen wij het hier. Erzijn tal van

dingen waarin ik geen lust heb en dieik toch begrijp te moeten doen; andere waarin ik



112 wel lust heb en die ik moet nalaten. „Moet", omdateene zedewet waarvan ik de rechtmatigheid inzie totdat doen of nalaten noopt. Ik heb mijn ambt enmoet doen dat waartoe ik door dat ambt gehoudenben; al ben ik wellicht een weinig .ongesteld, al hebik vele zorgen, al deed ik op zeker oogenblik honderd-maal liever iets anders, mijne ambtsplichten heb ikte vervullen zooveel mij maar eenigermate mogelijkis. Waarom? Omdat ik er voor betaald word?omdat ik inzie door verzuim anderen schade te berok-kenen? omdat ik niet wil te boek staan voor nalatig?Ik beredeneer het wellicht, wellicht ook niet; in elkgeval ik doe mijn plicht. — Ik houd het op zekerenZondag voor dienstig naar de kerk te gaan. Opge-wektheid er toe heb ik ditmaal niet: maar het isgoed,

meen ik: ik wil de gewoonte niet verliezen;het is eigenlijk niets dan traagheid indien ik niet ga;ik heb geen lust omdat een mooi boek dat ik bezigben te lezen mij aantrekt; of ik moet het doen omeen goed voorbeeld te geven — er is nog heel watmeer te bedenken; en ik ga, omdat ik meen dat hetmijn plicht is. — Een arme vraagt mijn hulp; ikvoel op dat oogenblik niets voor hem, begrijp alleendat ik goed doe met hem te helpen; en ik help. In deze en vele andere gevallen waarin ik besefdat mijn plicht het meebrengt, lust of geen lust, doeik iets of laat ik iets na, mij zelven er toe dwingende.Zoo houd en breng ik mij zelven onder tucht. Maardat is het rechte niet! zegt men; het goede moetgedaan worden uit liefde en met lust. Volkomenwaar. Wie alleen uit koud

plichtgevoel handelt heefthet rechte niet. Verkeerde ik in de ware stemming,



113 dan vervulde ik al mijne plichten omdat mijn hartmij dreef. Maar ik heb mijne stemming niet in mijnemacht, en kies nu van twee kwaden het beste: datwat ik meen dat verricht moet worden na te latenis zeker slechter dan het te doen. Door mijne ge-hoorzaamheid, al is het eene aarzelende, desnoodszuchtende gehoorzaamheid, oefen ik mij. mijne lagerebegeerten onderdrukkend, mijn wil ten goede stalend.Niemand die zich zelven en anderen eenigszinskent meent dat deze drie middelen tot aankweekingvan geestelijk leven de eenige zijn, of dat ze vanelkander zijn te scheiden, of dat deze drie voor allemenschen dezelfde waarde hebben. Er zijn er die teveel peinzen en bidden, en liever zich zelven totallerlei werk moesten dwingen ; er zijn ook

menschendie altijd-door plichten volbrengen, voor wie hetdienstig is zich af te zonderen en tot zich zelven inte keeren. Ieder onzer moet zijn eigen weg zoeken.Voor dezen zal het een weldadig geestelijk genot zijneene godsdienstoefening bij te wonen; gene zal, omde hoogste stemming te veroveren, de vrije natuuropzoeken; een derde vindt God het eerst voor zijnschrijftafel. Hier gaat er een „met een boekske ineen hoekske" ; zijn naaste ontmoet God in zijne werk-plaats: zijne vrouw wanneer zij \'s avonds langs debedden van haar slapende kinderen gaat. De eenedag is voor elk onzer niet gelijk aan den anderen;wat ons heden sticht laat ons morgen koud, enomgekeerd. Alle pogingen die ik aanwend om geestelijk levenin mij aan te kweeken zijn slechts

oefeningen. Hetrechte is dat Gods wil niet buiten mij staat, als een8



114 macht waaraan ik mij onderwerp, maar mijn tweedenatuur wordt; zoodat ik door aandrang des harten,vanzelf, omdat ik het niet nalaten kan, het goede doe.Daarheen moet het. Ja. daarheen gaat het inderdaad.De booze lust die onderdrukt wordt sterft uit, degoede neigingen waaraan wordt toegegeven wortelensteeds dieper in. Ik houd het er voor dat ook mijnlichaam, dat immers voortdurend afslijt en weer nieuwopgebouwd wordt, daarnaar vervormd wordt. Bijbeoefening van matigheid wordt de prikkel tot onmatiggebruik afgestompt; dwing ik mij voortdurend totijver, dan zal mijne loomheid verminderen en deafstand tusschen plannen maken en ze uitvoeren kleinerworden. Maar daargelaten welke rol het lichaamhierbij al dan niet vervult, alles, ook het goede,

kaneen gewoonte worden. Het wordt een tweede natuurom, als iemand ons een beleediging toevoegt, nietdadelijk scherp te antwoorden, maar, „eene wacht vooronze lippen zettende", eerst ons te bezinnen ; eenetweede natuur om, als iemand onze hulp inroept, nietóf er ons van af te maken óf blind weg te geven,maar te trachten in te komen in zijn nood en teoverleggen, hoe wij kunnen helpen ; eene tweede natuurmeer dan aan ons zelven aan anderen te denken :met de vraag, hoe men aan dezen of genen een ge-noegen kan doen, op te staan en naar bed te gaan.Al doende leert men. Ziel en lichaam plooien zichnaar Gods wil, en van lieverlede doen wij vanzelf,uit lust en liefde, wat wij eerst aarzelend en nietzonder tegenzin volbrachten.



25- Staat gij anderen bij in het streven naarhet hoogste geluk ? Anderen den weg te wijzen naar het geluk datik gevonden heb is eene groote vermeerdering vanmijne blijdschap en van mijn eigen geestelijk welzijn. Het ligt in onzen aard wat wij denken en voelenmede te deelen aan anderen, vooral hen deelgenootente maken van onze vreugd. Hoe dringt ons het hartom bij de aanschouwing van iets schoons te vragen:Ziet gij dat wel? wat is dat prachtig! Hoe sterk isde begeerte van hen wien eene verrassing is te beurtgevallen om een vriend, een bekende, desnoods eenvreemde, te vertellen, wat hun is geschied ! Zou hetdan niet eene groote vermindering mijner heerlijksteen reinste vreugde zijn. als ik ze moest versmoren ?Indien ik den weg tot geluk

ken, kan ik niet nalatendien anderen te toonen. Dit doe ik te liever, omdat mijne levenservaringen de waarneming van anderer zieleleven mij heeftgeleerd dat mijn hoogste geluk in menig opzicht af-hangt van anderer zedelijk welzijn. Wanneer ik metGod verkeer, zoodat mijne stemming hoog en rein is,doet het omgaan met menschen die daarvan nietsgevoelen niet alleen pijn, maar het brengt grooteverleidingen mede, al was het slechts die om hoog-moedig te worden. Reeds dit is geen gering gevaar.Doch er is meer. Mijne medemenschen voeren mijdoor hunne onwaarheid en de ergernis die zij in mijverwekken tot allerlei zonden. Het is goed zeggen



116 dat elke onnoodige bevestiging van mijne woordenuit den Booze is, ik erken volmondig de waarheid vanMatth. 5 : 37 ; maar als ik te doen heb met menschendie zoo gewoon zijn aan onwaarachtigheid dat zij eeneenvoudig woord niet gelooven, die mij herhaaldelijkvragen of het wel waar is wat ik zeg, wat moet ikdan doen? Al wat ik antwoord zal gaan boven heteenvoudige „ja" of .neen" en zal eene zonde zijn.Toornig worden mag ik niet, wil ik niet; want lietverstoort mijn verhouding tot God en menschen;maar als ik eene laagheid zie begaan, onrecht, ver-drukking, het mishandelen van een kind b.v., dankan, dan mag ik niet kalm blijven, en ik zondig, zooniet in daden, dan toch in woorden en gedachten.Goed van vertrouwen zijn, dat is heerlijk, dat is wateen

kind is; maar als ik weet, ja, door droeve ervaringgeleerd, instinktmatig gevoel dat een die mijne hulpinroept mij voorliegt, dan wantrouw ik hem, en datis uit den Booze. Neen, één mensen alleen kan nietzalig worden. Wij worden het met elkaar. Zou ikdan anderen niet voorthelpen? Maar ook afgezien van het voor- of nadeel dat ikzelf van anderer deugd of ondeugd voor mijn innerlijkleven heb, wil ik hen bijstaan om het geluk te be-erven dat ik geniet, om hunnentwil. Daar waar menmeent dat Gods liefde beperkt is tot de leden vanstam of volk, of dat het hoogste geluk is weggelegdalleen voor de leden eener Kerk, daar kan men hetvoor goed houden te juichen over den ondergang dergoddeloozen, zelfs zich verbeelden dat de aanschouwingvan de eeuwige ellende

der zondaren de zaligheid deruitverkorenen vergroot; zulke God en menschen on-



117 waardige voorstellingen zijn vaak door godsdienstigewanbegrippen, zoo niet gewekt, dan toch versterkt.Maar wij komen daartegen in verzet. Wij hebbenerbarming met hen die God niet kennen, erbarmingook met hen die zich moedwillig van Hem afkeeren;hun onheil vermindert onze blijdschap; en kunnenwij hen leeren, helpen, redden, wij zullen het nietnalaten. Het woord „propaganda-\' heeft voor velen eenleelijken klank; men verstaat er gemeenlijk de pogingonder om door alle middelen inenschen over te halentot eigen partij of Kerk. Dit is de vrucht van over-dreven liefde voor een Kerk, een liefde die in deverbeelding van den ijveraar samenvloeit met denwensch bet zieleheil van den naaste te bevorderen,omdat men meent dat wie lid van die Kerk

is reedsdaardoor het hoogste geluk verkrijgt. In den grondder zaak is die ijver meer vrucht van partijzuchtdan van godsvrucht, en leidt licht tot de onzaligepoging ook door middelen die het daglicht niet zienmogen „zieltjes te winnen." Zoo vermoordt menmenschenzielen. Neen, zoo willen wij niet te werk gaan. Bijervaring wetende dat God niet te vinden is dan invrijheid, als hart en verstand voor Hem zijn gewonnen,willen wij niemand door overreding of omkoopingbrengen tot eene belijdenis die niet uit zijn hart is.Maar in een goeden zin willen wij „propaganda"maken, mededeelen van het beste dat wij hebben,menschen wijzer, reiner, vromer, geestelijk rijker, dusgelukkiger maken, en waar wij persoonlijk niet mede-werken kunnen, daar willen wij hen die het

doen



118 naar vermogen steunen. Zij die arbeiden onder onge-doopte en gedoopte heidenen, ver weg of dicht bij,doen dat werk zeker gebrekkig; wij zouden het wellichtniet beter doen, want het is zeer moeilijk. Bijvoorkeur geven wij hulp aan hen van wie wij nieenente weten dat zij het het best doen, aan geestverwanten.Maar, hoe dan ook, mede te werken tot het goededoel rnenschen nader tot God te brengen, dat verzui-men wij niet. Vooral is het een voorrecht zelven werkzaamte zijn tot bevordering van anderer wasdom, inruimer of enger kring: een voorrecht te sprekenover het hoogste en heerlijkste dat in ons leeft, eenvoorrecht kinderen te leiden tot God, een voorrechtdoor smart verslagenen op te beuren en met nieuwekracht te vervullen, een voorrecht een

onkundige deoogen te openen en zijne vooroordeelen weg tenemen, een voorrecht een zondaar in het hart tegrijpen en een verlorene terecht te brengen, eenvoorrecht de tallooze moeiten aan dat werk verbondenmet geduld en volharding te overwinnen; dat allesis, ondanks de daaraan verbonden teleurstellingen,een voorrecht, ja, een lust — indien wij God lief-hebben.



26. Hoe durft gij aan het zieleheil van anderen arbeiden, terwijl gij uw eigen zwakheid en onkunde kent? Ik durf dat doen omdat ik weet dat God mijngebrekkig werk gebruikt voor zijn doel. Op elk gebied des levens waarop wij anderentot hulp eu voorlichting zijn kunnen is het besef vangeringheid hinderlijk, het gevoel van onmacht doodend.Op geen gebied verlamt het denkbeeld : ik ben kleinen vermag niet veel zoo licht als op dat van hetgodsdienstig zedelijk leven. Zal ik, die God zoo ge-brekkig zie, die zelf\' zoovele fouten bega. zal ikanderen, die wellicht beter zijn dan ik, voorgaan,vermanen, leeren, troosten? Dikwijls wordt die vraagingegeven door traagheid of menschenvrees, die zichhult in den mantel der nederigheid; maar zij kanopwellen uit een hart

vol ootmoed en schuldgevoel. Dat besef van onmacht moet overwonnen worden;want wij hebben onze gaven niet ontvangen voor onszelven alleen, maar ten bate van allen aan wie wijiets kunnen mededeelen, en wij verzuimen onzen plichtwanneer wij ons licht niet laten schijnen. Aarzelendwerken, weifelend spreken, flauw doen wat wij te doenhebben, dat baat niet; dat geven wij ook weldra op.Wij moeten durven. Er is slechts ééne reine bron voor den moed dienwij voor geestelijken arbeid behoeven, dezelfde dieten slotte de bron van alle kracht is, de gemeenschapmet God, die zich voor deze zijde van ons leven be-



120 lichaamt in het heerlijk geloof: ik ben het niet diehet goede werkt, het is de macht der waarheid zelve,der waarheid die sterk of zwak, vroeg of laat, weer-klank vindt in aller menschen ziel, het is God zelf,die het doet, en ik ben slechts zijn werktuig. Ikheb mijn plicht te vervullen: zoo goed ik kan mijnhart te laten spreken ; wat er van komt is mijn zaakniet, dat is Gods zaak. Dit is voor iedereen de krachtigste, en alleen instand blijvende, drijfveer om het goede te doen, ookvoor hen die vele talenten hebben ontvangen. Maarterwijl dezen licht andere prikkels hebben, door demenschen op den voorgrond gezet en te hulp ge-roepen worden, hunne kracht voelen omdat zij meerweten dan anderen, is dat geloof: ik ben een werk-tuig in Gods hand, niets meer, maar ook

niets minder— onmisbaar voor de kleinen naar de wereld. Zij, dienaar oogeuschijn weinig vermogen, geen naam hebbenen weinig gelegenheid tot arbeiden voor anderen, diegeringe kennis bezitten en de kunst van goed sprekenniet hebben geleerd, zij zien licht hoog op tegende menschen die kunnen spreken of schrijven voorduizenden, van wie, om hunne plaats in de maat-schappij, niet zonder reden veel verwacht wordt; zijzien tegen hen op, alsof die alleen veel vermogen endus de vrijmoedigheid mogen hebben Gods werk vooranderen te doen. Doch voor God is er geen verschiltussclien de menschen met één en de menschen mettwee of vijf talenten, behalve dat de laatsten meerhebben te verantwoorden. Laat de schijn ons nietbedriegen! Het is soms de

vraag, wie duurzamerinvloed ten goede oefent, iemand wiens woord duizen-



121 den bereikt, of iemand die één kind leert of éénzondaar bekeert. Wie zal vooruit zeggen, hoeveelheil dat ééne kind, die ééne terechtgebrachte derwereld zal aanbrengen\'? Maar het doet er niet toe,wie veel of weinig uitricht. Wij zijn slechts gehoudentot dat waartoe wij in staat zijn. En ook hij wien dewereld benijdt om zijn gaven, die, zou men zeggen,alle recht heeft om te durven arbeiden voor anderen,ook hij doet dit slechts goed, nederig en volhardend,als hij, onder de tallooze teleurstellingen die zijn deelzijn, gesteund wordt door het geloof Gods mede-arbeider te zijn.



27- In welke stemming denkt gij aan hetverleden der menschheid? Ik denk aan het verleden der menschheid welmet schaamte en rouw over veel dwaasheid en zonde,maar vooral met groote bewondering en erkentelijk-heid voor (Jods zegenrijke leiding. Ieder die iets weet van de geschiedenis dermenschheid erkent het hoogst gebrekkige van haarverleden. Dat men vroeger op elk gebied in kennisbij het heden achterstond en die onkunde velerleionnoodig leed veroorzaakte, dit ergert ons niet. Maarwij zien ook grove onzedelijkheid, heerschappij vanonbeteugelde zelfzucht, schromelijke misbruiken, hard-nekkigen tegenstand tegen vooruitgang op allerlei ge-bied, niet het minst in zake van godsdienst: vele derbeste menschen gekruisigd en verbrand.

Daaroverschamen wij ons; dat zouden wij willen vergeten. Het is soms noodig de euvelen van het verledenop te halen. Tegenover de onverstandige lofredenaarsop den ouden tijd, die te weinig oog hebben voor hetgoede van het heden, is het onvermijdelijk het verledente beschrijven zooals het was. Ja, dit is in vele gevallenheilzaam. Wel brengt die kennis alleen geen genezingaan, maar zij kan toch medewerken om de oogen vanblinden te openen. Wij moeten dus wel eens, wanneerRome, prat op de heiligheid harer Kerk, haar zondigverleden bemantelt, zeggen: Vergeet niet dat de ver-dor ven beid dier Kerk in meer dan één tijdvak zoogroot was dat zij, ook naar het oordeel harer trouwste



123 zonen, dringend „hervorming aan hoofd en leden"hehoefde. Wij moeten wel eens de klagers over deongodsdienstigheid der hedendaagsche Protestantenwijzen op veler onkerkelijkheid, op jammerlijke kerk-twisten, op de ongeloofelijke onkunde van voorgangersen gemeenten in vroeger tijd. Wij moeten hen dieonze dagen van onverdraagzaamheid beschuldigenwijzen op inkwisitie en heksenprocessen. Wij moetenhen die de maatschappelijke wanverhoudingen vanheden aan de willekeur van eenige machthebbers toe-schrijven wijzen op de gruwelen van vroeger, op deruwheid en brooddronkenheid in alle klassen deroude maatschappij. Een en ander moet wel somtijds geschieden;maar wij doen liet niet niet leedvermaak. Wij staanniet met genot stil

bij de dwaasheden en zonden vanhet verleden — evenmin als wij er genoegen inscheppen onze eigen zonden er. dwaasheden op tehalen — de vorige geslachten zijn ons voorgeslacht;daaruit zijn wij voortgekomen, en wie weidt gaarneuit over de schande zijner ouders? Wij zien iets beters dan zonde, als wij het ver-leden der menschheid in oogenschouw nemen. Geleerddoor wat met ons zelven gebeurd is, waarin wij metdankbaarheid Gods leidende en reddende hand zien,ontdekken wij zijne werkzaamheid ook in de gesehie-denis der menschheid. Achter ons ligt niet — zooals Grieksche en La-tijnsc\'.ie dichters fabelden — een gouden eeuw, gaande-weg door een zilveren vervangen, die op haar beurtplaats maakte voor tijden van steeds geringer

allooi,maar een in alle opzichten lagere toestand der wereld.



124 Hoe verder wij in de geschiedenis teruggaan, des tedonkerder is het tafereel. Niet alleen waren de oudstemenschengeslachten waarvan de heugenis bewaardis veel afhankelijker van de natuur dan latere, endus genoodzaakt zich schier geheel te wijden aanden strijd voor het stoffelijk bestaan; niet alleen washet leven zeer ongeriefelijk en waren verreweg demeesten gedoemd tot hopelooze slavernij; maar ookde meest bevoorrechten waren arm in vergelijkingmet ons, omdat hunne kennis gering, hun zedelijkgevoel weinig ontwikkeld was. In alle opzichten ishet menschdom langzamerhand, nu geleidelijk, danals met sprongen, vooruitgegaan. En in alle tijden, in allerlei landen, onder zoo-genaamde heidenen en Israëlieten, Christenen en Mo-hammedanen,

Roomsen-katholieken en Protestanten,kerkelijke en onkerkelijke menschen, waren er die,meer bestraald door Gods licht, boven de menigteuitblonken in gaven van verstand en hart, in krachtvan innerlijk leven. Wij treffen ze vooral in hetChristendom aan; maar dit kan zijn omdat wij hier-van meer weten dan van andere godsdiensten, enomdat wij het goddelijke in Christelijke vormen hetbest verstaan. Die uitnemendsten van ons geslachtzijn vaak miskend, somtijds vervolgd, gedood. Dochwat zij het eerst zagen is gaandeweg door enkelen,door velen, gezien, totdat het gemeengoed der wereldwerd. De macht van misbruiken, misstanden, vooroor-deelen scheen dikwijls onoverwinlijk, en het wasmenigwerf voor menschelijke wijsheid ondoenlijk denweg uit het duister

te vinden; maar, zooals een



125 levende wortel een zwaren steen optilt en scheurt,zoo heeft de waarheid, langs onnaspeurlijke wegen,vaak door middelen waaraan niemand gedacht had,haar onweerstaanbare kracht geopenbaard. Daarom zien wij met groote dankbaarheid enbewondering terug op het heerlijk werk Gods dat hetverleden der menschheid ons toont.



28. Durft gij, ondanks alle zonden en dwalingen die gij in u zelven en anderen waarneemt, hopen op de toekomst? Zeer zeker. De toekomst kan niet anders dangoed zijn; want, wat ook sta of valle, aan waarheid,goedheid en schoonheid, aan God, behoort de toekomst,en Hij is het leven van ons leven. Evenals in de stoffelijke wereld, heerschen inde geestelijke onverbrekelijke wetten. In ons dage-lijksch leven, voor onze lichamelijke behoeften, reke-nen wij stellig op de vastheid der natuur; de zonzal niet vergeten op te gaan, het vuur niet ophoudenwarmte te verspreiden. Eveneens vertrouwen wijdat dezelfde macht die zich tot heden in ons geeste-lijk leven en in dat der menschheid deed gelden ookin de toekomst zal blijken almachtig te zijn. Godis getrouw. Heeft

Hij in het verleden de menschheidopgevoed tot handhaving van orde en recht, tot be-oefening van kunst en wetenschap, tot onderlingehulpvaardigheid en zedelijkheid, in één woord: toteen hooger peil van leven, heeft Hij gedurig in hethart zijner kinderen gesproken, hen nopend om, trotsalle bezwaren, naar Hem te luisteren en zijn wil tedoen, heeft Hij telkens den sterksten tegenstand ge-broken, dan zal Hij hetzelfde ook in de toekomst doen. Het komt ons dikwerf voor dat de on vatbaarheidvoor het goede heden veel grooter is dan weleer;maar dit is niets dan schijn. Zijn wij zelven ont-groeid aan verkeerde meeningen en toestanden van



127 vroeger, dan verbeelden wij ons dat die oudtijdsgemakkelijker te overwinnen waren dan de euvelenwaartegen thans gestreden moet worden. Dit is hetgevolg onzer kortzichtigheid. De hedendaagsche voor-oordeelen en misbruiken zijn evengoed te overwinnenals die van weleer, en zullen evengoed vallen. Vóór ons is licht. Het is de onvergankelijkeverdienste van Israël aan het geloot\' in eene blijdetoekomst onwrikbaar te hebben vastgehouden. Alwas het heden donker, eenmaal zou de dag aanbreken,waarin Israëls god voor alle volken een maaltijd zouaanrichten op den heiligen berg, waarin van alleroogen de tranen zouden worden afgewischt. Welbeperkten zij het heil nagenoeg tot hun volk, welwaren hunne verwachtingen zeer zinnelijk en ingrillige

vormen gekleed, maar van groote beteekenisblijft het dat zij geloofden in een koninkrijk Godsop de oude aarde of op eene nieuwe aarde, een rijkwaarin God de Heer de eer zou ontvangen die Hemtoekwam en alle vromen heil zouden erlangen. DeChristelijke Kerk heeft de zaligheid meer in denhemel dan op aarde gezocht, maar het geloof in eeuwigleven, een on verderfelijk geluk en Gods verheerlijkingis ook door haar voortdurend verkondigd en aange-kweekt. En dat is van groote waarde; want zonderhoop kan ons geestelijk leven niet gezond zijn. Door de bonte inkleedingen van dat geloof inhet Godsrijk, waaronder de kern vaak schuil gaat,afkeerig geworden van die uitspattingen der gods-dienstige verbeelding, vergenoegen vele ernstige men-schen

zich met soberder voorstellingen en duidelijkergeteekende beelden van geluk; zij zien met vertrou-



128 wen uit naar een heilstaat op aarde, eene gereinigde,gelukkig gemaakte maatschappij, eene orde van dingenwaarin aan de armoede paal en perk zal gesteldzijn, waarin de verhouding tusschen de menschenrechtvaardiger zal wezen, waarin onderlinge teedereen verstandige hulpvaardigheid allen in staat zalstellen om hunne vermogens te ontwikkelen en ge-lukkiger te worden, waarin de hartstochten gebreideld,zonde en onkunde overwonnen zullen zijn. Ziedaar een heerlijk vooruitzicht, maar te beperkt.Zulk een Godsrijk op aarde, een toestand waarmedewij vrede kunnen hebben, kan nooit komen. Gestelddat wij bereikt hadden wat wij ons als het hoogsteen heerlijkste gedacht en gedroomd hadden, danzouden terzelfder tijd in het liart der

uitnemendstenzoovele nieuwe, weer hooger en heiliger, wenschenzijn opgerezen dat de tevredenheid steeds verstoordwas. Nooit rust! altijd hooger! dat is de leus vanhet menschdom dat God kent. Wij zijn gescha-pen voor het oneindige, voor het eeuwige, het vol-maakte, en geen aardsche maatschappij, hoe volkomenook, kan aan dat verlangen geheel voldoen. Daaromkunnen de heiligste wenschen die in menschenhartenoprijzen evenmin vervuld worden in de vormenwaarin kinderen van onzen tijd ze kleeden als in diewaarin oud-Israël ze uitsprak: gene zijn niet minderbekrompen dan deze; ook het scherpste geestelijkoog ziet slechts weinige schreden voor zich uit, eneene eeuwigheid ligt vóór ons. Zijn dan de stoute verwachtingen der geloovigenvan den

ouden tijd onvervuld gebleven\'? Neen; maarze zijn door de werkelijkheid verre overtroffen. Zoo



129 zal het ook in de toekomst gaan. Wij zien vooruiten beproeven wellicht, evenals voor onszelven, zooook voor de menschheid, een toekomstig geluk teteekenen. Laten wij dit gerust doen. De voor Godskinderen weggelegde vreugde gaat al ons denken endroomen even ver te boven als het heil dat Jezus\'Evangelie bracht de stoutste droomen van Israëlsgrootste profeten te boven ging. De toekomst be-hoort, niet aan ons, niet aan de menschheid, maaraan God. En dit is ons genoeg ; want, wat ook staatof valt rondom ons en in ons, door Hem, met Hemen in Hem leven wij. De bede: Onze Vader die in de hemelen zijt,uw naam worde geheiligd! is niet slechts een wensch,maar de uiting van een geloof\' dat niet beschaamdwordt. 9





INHOUD. ------.---------.                                 blz. Voorrede . . . . !...........5 /. Wat is uw grootste geluk? . ! . • I . . . 7 Geluk geven gezondheid, geld, goede naam, kennis,kunst, ons dagelij ksch werk, een te-huis, de begeerte goedte worden, liefdeleven. Doch dit alles, zelfs het hoogsteer van, voldoet niet. Wij hebben behoefte aan het zienvan God. 2.     Wat verstaat gij onder het zien van God? . 13Uitdrukkingen die ongeveer hetzelfde beteekenen, even gebrekkig als deze. De uitdrukking: gelooven in God.De zin van «verwantschap met God". 3.     Wat houdt het in, God den Oneindige te noemen f 17Wij kunnen ons den Oneindige niet denken. Vandaar belijdenis der eenigheid Gods alleen in naam. Maria- enHeil igenvereering. Drieëenheid en

Christusvereering.Onvermijdelijkheid van aan het menschelijke ontleendeuitdrukkingen. 4.    Hoe openbaart God zich aan u?.....22 God kan met geen onzer zintuigen waargenomen worden. Beeldendienst. Overschatting der leer. Tooverij en waar-zeggerij. Het sacrament des altaars. Bijgeloof aangaandede waarde van doop en gebed. 5.    Wat verstaat gij onder Gods macht, en waarom gelooft gij daaraan?............ 27 De ervaring dat het goede in mij het kwade overwint.Daardoor gescherpt, ziet ons oog iets dergelijks in dewereld rondom ons; de geest beheerscht de stof. Hethooge belang der kennis van Gods wil. 6.     Wat is de wil van God?........ Beteekenis van »heilig" in de vóór-christelijke wereld; bq de Christenen. Het leerstuk der verzoening door

hetbloed van Christus, en dat der eeuwige verdoemenis.De ware zin van »Gods heiligheid". 7.    Hoe is God jegens u gezind ?....... God wil der menschen geluk voor zoover zjj er vatbaar 31 35



132 voor zijn. Namen voor Gods liefde. Zjj strekt zichover allen uit. Moeilijkheid om dit te erkennen. Het«Evangelie". 8.     Waarop rust uwe verzekerdheid aangaande God en zijne verhouding tot u?..........39 Weinigen hooren zelven Gods stem. Er waren en er zijntolken van Hem. Wording van Kerken. Zegen daardooraangeWracht. Gevolgen der priesterheerschappijen. Nood-zakelijkheid zelven te oo-rdeelen. Geluk daaraan verbonden. 9.     Welken invloed heeft het zien van God op uwewaardeering van uw werk?.........45 Geene werkzaamheid waartoe wij gehouden zijn be-waart ons op den duur voor onvoldaanheid. Hoe hetleven met God daarvoor behoedt. 10.     Welken invloed heeft het zien »an God op u hij het lief en leed van het leven ?........48 Gevaren van

buitensporige vreugd en smart. Deonaandoenlijkheid der Sto?cijnen. De zedelijke kracht dergeloovigen. 11.    In welke verhouding saai gij, God ziende, totmoe medemenschen ?............51 Heiliging van het huwelijk. Iemand «liefhebben inGod". Veredeling van alle aardsche betrekkingen. Deel-neming in anderer lot. Verdraagzaamheid, als hunnegebreken aan den dag komen. Armenzorg. 12.     In welk licht vertoont zich aan u, wanneer gijGod ziet, uwe toekomst ? ...........55 Hoop doet leven. Wie God ziet gelooft aan den wasdomvan zijn geestelijk leven. Ook tegenover het raadsel vanden dood. De grond onzer verwachtingen: hun die Godliefhebben werkt alles mede ten goede. De leer derVoorzienigheid. 13.    Zie\' gij God altijd en duidelijk/.....60 De algemeenheid

der klacht dat God niet altijd gezien wordt. Wat het beteekent God tijdelijk niet te zien.Daaruit voortvloeiende onmacht om over Hem goed tespreken.\' Hij is echter ons meer nabq dan wij zien.



133 14.     Waaraan is het toe te schrijven dat gij Godrzoo gebrekkig ziet?.............64 De zinnelijke natuur heeft hare rechten. Ondoelmatig-heid der pogingen haar met geweld te onderdrukken.Het kind kan God niet zoo goed zien als een volwassene.Daarenboven stoort de zonde. 15.     Waarin bestaan uwe zonden ?......67 Dat al wat den mensen die met God leeft onwaardig is zonde moet heeten wordt miskend door alle predikersvan eene zedewet. Het bedenkelijke van elke wettelijkerichting. Onze bestemming voor de volmaaktheid. 16.    Zijt gij verantwoordelijk voor al die overtre-dingen ?.................71 Wij zijn verantwoordelijk ook voor onze onopzettelijkbegane misdrijven. Verontschuldigingen die wij voor an-deren laten gelden, voor ons zelven alleen

als anderenonzen goeden wil miskennen. Verontschuldigingen vooropzettelijk begane zonden troosten niet. Toerekenbaarheid. 17.   Welke gevolgen hebben uwe zonden voor u zelven ? 76Leven met God kan gepaard gaan met groote ondeug- den, al schadpn deze daaraan. Opzettelijk begane zondenvernielen het leven met God gaandeweg. Verzwakkingvan het oordeel; de waan dat God met uiterlijkhedengediend is. Afstomping van het zedelijk gevoel. Ver-slapping van den wil. 18.   Welken invloed heeft de zondige toestand van u en uwe medemenschen o f uwe onderlinge verhouding? 80 De slechte toestand der menschenwereld is voor eengroot deel het gevolg, niet van zonde, maar van desmensehen gebrekkige ontwikkeling. B. v. het

onbeperktgezag van één mensch. Maar de zonde maakt datmis-standen die verbeterd konden worden in stand blijven.Wanverhoudingen in huisgezin, maatschappij, volkeren-verkeer, kerk. Uitbarstingen van het kwaad. 19.     Waarop loopt de heerschappij der zonde uit? 85Alles werkt hem die zondigt ten kwade. De vreesehjke diepte waarin een mensch kan verzinken. De zonde niethetzelfde als teeken van geringe ontwikkeling, maar ont-



134 blz. aarding. De leer over den Duivel en die over den zonde-va\\. Het goddelijke in den mensch sterft niet geheel. 20.    Hoe wordt gij bewaard voor de zonde en ver-lost uit hare macht?............90 Waarheid en eenzijdigheid van het Methodisme. On-opgemerkte bewaringen en genezingen. Het gaat nietom : gered of verloren. Langs welken weg ook wij Godvinden, het geschiedt altijd door zijne reddende liefde. 21.    Hoe werkt God in ons ?......... 94 Onnaspeurlqkheid van Gods werking in ons, en zelf- bedrog waaraan wij bij het speuren daarnaar blootstaan.Onbegrijpelijkheid der ontwikkeling van groote mannenen vrouwen, ja van elks menschen zieleleven. Zekervinden wij God ook door elkander. 22.     Wat zijt gij voor uw geestelijk leven aan an-der e

menschen verplicht f..........98 De Bijbel; Jezus; dichters en denkers >van Godsgenade". De opvoeding door de samenleving. 23.    Arbeidt gij zelf aan uw geestelijk leven? . . 104Geen overbodige vraag. De leer van Gods vrije genade en die der rechtvaardigheid door het geloof alleen. Wiehet waar geluk kent geeft er alles voor. Troost gelegenin het geloof dat God in ons werkt. 24.     Wat doet gij voor uw geestelijk leven ?             108Ongegrondheid van het wantrouwen tegen wetenschap. Waarde der kennis van de godsdienstige wereld. Af-zondering en gebed. Oefening en plichtsbetrachting.Niet voor alle menschen is hetzelfde het nuttigste. Godswil wordt eene tweede natuur. 25.    Staat gij anderen bij in het streven naar hethoogste geluk?............. . 115 Het is

een genot anderen deelgenoot te maken vanonze blijdschap. Ook noodig voor ons eigen zedelijkwelzijn. Daarenboven dringt ons de liefde om anderenbjj te staan. Valsche en ware «propaganda". Het grootevoorrecht anderen te kunnen helpen.



135 bb. 26.    Hoe durft gij aan het zieleheil van anderenarbeiden, terwijl gij uw eigen zwakheid en zonde kent ? 119^ Het besef van onmacht is heilloos. Wij zijn mede-arbeiders van God. 27.    In welke stemming denkt gij aan het verledender menschheid?..............122 Soms is het noodig de zonde van het verleden op tehalen. Beter is het hierin Gods werkzaamheid te zien. 28.    Durft gij, ondanks alle zonden en dwalingendie gij in u zelven en anderen waarneemt, hopen op de toekomst*}.............. 126 Gods getrouwheid grond van ons vertrouwen. Israëlsgeloof aan eene blijde toekomst, en dat der ChristelijkeKerk. Het geloof in eene volmaakte maatschappij iste beperkt. De toekomst behoort aan God. 131 Inhoudsopgave

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

