
Gods openbaring de bron van godsdienst en wijsbegeerte
voor het menschdom

https://hdl.handle.net/1874/235124

https://hdl.handle.net/1874/235124


* VOORLEZINGEN JE GESCHIEDENIS DER OPVOEDING DES MBNSOHDOMSDOOR GOD TOT OP DE KOIST VAi\\ JEZUS CHRISTUS DOiWi P. HOFSTEDE DE GROOT, Hoogleeraar te Groningen. tmmüir->MiL. :!?? TWEEDE VERHETEitDE UITGAVE. fS •- .



vnm l/3 \'7 F. OCt. 1973







Van denzelfden Schrijver is mede verkrijgbaar : VOORLEZINGEN OVER DE GESCHIEDENIS DER TOT OP DE KOMST VAN JEZUS CHRISTUS. Tweede herziene druk. TWEE DEELEN. Vroeger /\' 9.50 , thans f 4.90. Het zelfde werk in postformaat zonder aanteekeningen.Vroeger f 2.90 , thans f 2.00. i mono mi in het licht der Kerkgeschiedenis. Vroeger f 4.60 , thans f 2.90. P DER MEEST GEBRUIKELIJKE FORMULIEREN DER NEDERLANDSCHE HERVORMDE KERK.Vroeger f 2.20, thans f 1.50. i.. . ? ^







VOORLEZINGEN OVER DE GESCHIEDENIS DER OPVOEDING DES MENSOHDOMSDOOR GOD TOT OP DE KOMST VAN JEZUS CHRISTUS DOOR P. HOESTEDE DE GROOT, Hoogleeraar te Groningen.DERDE DEEL. TWEEDE VERBETERDE UITGAVE. GRONINGEN. — SCHOLTENS &• ZOON. — 1885. RIJKSUNIVERSITEIT UTRECHT A06000005232545B 0523 2545



GODS OPENBARING DE BRON VAN GODSDIENST EN WIJSBEGEERTEVOOR IET MENSCHDOM DOOR P. HOFSTEDE DE GROOT, Hoogleeraar te Groningen. mm-?%\'? s$w TWEEDE VERBETERDE DRUK. GRONINGEN. — SCHOLTENS & ZOON. — 1885.





VOOEREDE. Onder de brandende vraagstukken van onzen tijd behoortdat naar den oorsprong van godsdienst en beschaving, vangodgeleerdheid on wijsbegeerte. Men vraagt: Zijn deze allenuit Gods openbaring? of uit het nadenken der menschen? ofuit beiden? Velen zoeken met ernst naar een bevredigend antwoord,dewijl zij overtuigd zijn, dat daarvan voor\'onze kennis, gods-dienst, deugd en voor geheel ons geestelijk welzijn onbereken-baar veel afhangt. In vorige eeuwen was het bijna algemeene antwoord: uitGods openbaring. Later werd het: uit beiden, uit Gods open-baring en der menschen nadenken. Thans luidt het bij zeervelen : uit der menschen nadenken alleen. Nooit werd er echter, ten einde tot zekerheid te komen,genoeg acht gegeven op de overleveringen en getuigenissen ,welke hieromtrent bij het meest ontwikkelde volk der Oudheid,de Grieken , bestaan, en op de vele verzekeringen en verkla-

ringen hierover van zijn uitnemendsten tolk, Plato. En lettemen op de Grieken en vooral op Plato, dan werden hunneuitspraken omtrent Gods openbaring als de bron van gods-dienst en wijsbegeerte veelal verminkt en onkenbaar gemaakt. Door nauwgezette studie, vooral van Plato, ben ik ten slotte tot het inzicht gekomen, dat ?n Plato ?n geheel de Grieksche wijsbegeerte ?n de gansche Oudheid zich op Gods openbaring beroepen als bron hunner hoogere kennis, en • dat zij dit met recht doen. Ik ben overtuigd, dat hoeveel gebrekkigs mijn pleidooi voordeze zienswijze moge aankleven, en hoe veel er in bijzonder-



VOORREDE. VI heden in te verbeteren en aan te vullen zal zijn, nogtans dehoofdgedachte er van waar is en hoe langer zoo meer dooronpartijdige en grondige wetenschappelijke nasporingen alswaar erkend zal worden. Hierdoor zal eene veel meer ware en heilzame beoefeningder wereldgeschiedenis, der wijsbegeerte en der godgeleerd-heid worden bevorderd, dan nu algemeen plaats vindt. Ikwenschte dit in het licht te stellen in een wetenschappelijkonderzoek , \'t welk ten titel draagt: GODS OPENBARING de bron van godsdienst en wijsbegeertevoor !>"1 menschdom. En ook tot tweeden titel heeft:GESCHIEDENIS der OPVOEDING des menschdoins door GOD .tot op de komst van Jezus Christus. Derde deel. Dit werk sluit zich namelijk nauw aan bij de twee deelenvan mijne Geschiedenis der Opvoeding des menschdoins door God,in 1846 voor \'teerst, in 1848 andermaal en, zonder de

aantee-keningen , in 1855 voor de derde maal uitgegeven. Het kaner als eene aanvulling van beschouwd worden. Stuksgewijze is dit geschrilt reeds sedert 18G9 opgenomenin het Tijdschrift Waarheid in Liefde, doch nu verbeterden aangevuld. Ook zijn in dat Tijdschrift nog verscheideneverhandelingen, die tot bevestiging van mijne zienswijze kun-nen dienen, Gemeenteleden, die mijn boek willen lezen, behoeven zichniet te. laten weerhouden door de vrees, dat zij het niet zullenkunnen verstaan. Ik heb zoo duidelijk geschreven, dat elkbeschaafde lezer mij gemakkelijk kan volgen. Indien de geldelijke opbrengst grooler is, dan tot dekkingder kosten vereischt wordt, zal het voordeel ten bate komenvan het Nederlandsch Zendelinggenootschap. Dit behoeft enverdient krachtdadige en veelzijdige ondersteuning. En mis-schien zullen Zendeling-k weekelingen hier het een en andervinden, dat hun in

hunne opleiding te stade komt. Groningen , Februari 1885. P. HOFSTEDE DE GROOT.



INHOUD. EERSTE VOORLEZING. De wijsbegeerte der Grieken eene bron van ontwikkelingniet naast, maar uit Gods openbaring. Plan van deze Voor-lezingen. De Griekscbe wijsbegeerte gebouwd op Gods open-baring. Bewijs uit Pythagoras, Socrates, Plato en Aristoteles.Pythagoras vangt aan van den volksgodsdieust. Hij beroeptzich op openbaring vau God. Niet redeneering over Godheiden godsdienst wil hij, maar onderwerping er aan . . . bl. 1. TWEEDE VOORLEZING. Socrates. Pythagoras priester en wijsgeer, Socrates alleenwijsgeer. Zijne sterkte is de methode. Hot geweten door hemgewekt. Gods openbaring bron voor de kennis van de gees-telijke dingen, zelfs van het staatsrecht. — Plato bezit degodsdienstige waarheid ?n uit Gods openbaring, vooral inmythen tot ons gekomen , ?n uit onze herinneringen uit onsvroeger leven. Uit wijsgeerige redeneering leidt hij nietsomtrent haar af. Zijne kennis der

waarheid vloeit dus nietuit menschen voort, maar uit God. Men moet haar geloo-vende en hopende aannemen Ingeving van God ook nu nogmogelijk. Plato ijvert voor godsdienst en zedelijkheid. Hijheeft niets tegen de dichting in de godsdienst, maar wel tegen



INHOUD. VIII onzedelijke dichting. Hij leidt uit de volksoverleveringen af,hoe de wereld is geworden, in welken toestand de eersteinenschen hebben geleefd , hoe er kunsten, staten, recht endeugd zijn ontstaan, wat de mensehelijke ziel is, dat zij on-sterfelijk is en dat haar straf of loon wacht. — Plato bijJoden en Christenen hooger geacht dan eenig ander wijs-geer................bl. 30. DEEDE VOOELEZING. Aristoteles, de man der wetenschap en des begrips, houdtzich aan het bestaande. Eerbied ook voor de volksoverleve-ringen bij hem. — Samenvatting van het bij de vier voor-naaniste wijsgeeren gevondene. De oorsprong, zin en strek-king van hun beroep op Goddelijke openbaring. Geen schikkennaar volksvooroordeelen. Zij bedoelen ook niet alleen open-baring van God in de zinnenwereld en in ons hart, maarbuitengewone en uitwendige openbaring. De gronddenkbeeldenover de geestelijke

wereld niet afgeleid uit redeneering, maaruit openbaring. De Oudheid zoekt ware wijsheid, waar-van Gods openbaring de bron is. Plato\'s Gorgias. De phi-losophie wijst de redelijkheid van het gelooven aan. Philo-sopheeren is niet twijfelen en beredeneeren , maar bewonderendaanschouwen en leeren kennen van bet heelal. De Paedon.Philosophie is de rationele bevestiging der traditionele over-tuigingen. Cicero............bl. 65. VIEEDE VOOELEZING. De philosophie bij de Ouden eene geheel andere zaak danbij de meeste Nieuweren. Oudtijds philosopheerd.e men voorhet leven en den Staat, niet voor begrip en school. Er waseenheid voor den Staat, en dus ook voor den staatsgodsdienst.Men erkende het gebrekkige daarin, doch wilde haar nietsloopen, gelijk Euemerus. Verbetering, zou door eene too-komstige openbaring worden aangebracht. De Oudheid wasonvoldaan met zich zelve. De

Grieksche Wijsgeeren erkennen



INHOUD. IX als supranaturalisten Gods openbaring in het verledene, tegen-woordige en toekomende. Vergelijking van hen met IsraëlsProfeten...........• . . . bl. 100. VIJFDE VOORLEZING. Er heeft nooit ergens een natuurlijke godsdienst bestaan.Alle godsdiensten beroepen zich op eene goddelijke openbaring,als hunne bron. Deze openbaring bestond eerst in den omgangvan goddelijke wezens met de menschen in de gouden eeuw.Daarin stemmen de overleveringen aller volken overeen, ookin velerlei andere zaken, in taal, wetgeving, godsdienst,fabelen. — Griekenland had de beginselen zijner beschaving,het letterschrift, de kolonisten, zijn godsdienst uit Pheniciëen Egypte. Mogelijke invloed van Jakob, Jozef en Mozes opEgypte. Reizen van Grieksche geleerden naar Phenicië enEgypte...............bl. 132. ZESDE VOORLEZING. Pythagoras. Zijne afkomst van Samos. Reizen naar Pheni-cië en Egypte. Inwijding

in de priesterkaste. Wegvoeringnaar Babel. Omgang met Zoroaster en met Israëlieten. Terug-keer naar Griekenland. Vestiging op Samos. Vertrek naarCroton. Indruk van zijn optreden. Huwelijk met Theano.Opvoedingsgesticht. Zijn onderwijs. Zijn Gulden Spreuken.Verjaging van Pythagoras en de zijnen. Vestiging te Tarente.Vlucht naar Megapont. Dood. Vóór Pythagoras heerschte in Griekenland nacht. Hij werdde grondvester van wijsbegeerte en wetenschap. Invloed vanhem op de latere eeuwen, ook nog op de onze . . bl. 161. NASCHRIFT bl. 209





EERSTE VOORLEZING. De wijsbegeerte der Grieken eene bron van ontwikkeling niet naast,maar uit Gods openbaring. Plan van deze Voorlezingen.De Grieksche wijsbegeerte gebouwd op Gods openbaring. Bewijsuit Pythagoras , Socrates , Plato en Aristoteles. Pythagorasvangt aan van den volksgodsdienst. Hij beroept zich op open-baring van God. A?ef redeneering over Godheid en gods-dienst wil hij, maar onderwerping er aan. Mijne Hoeren ! In mijne Geschiedenis der opvoeding des menschdoms door Godtot op de komst van Jezus Christus heb ik als de twee hoofd-bronnen voor die opvoeding voorgesteld: Gods openba-ring, welke eerst aan de stamouders des menschdoms, vanAdam tot Noach, en later door Abraham, Mozes en de Profetenaan Israël was gegeven, en de wijsbegeerte derGrieken, die zich, vooral sedert Pythagoras en Socrates,als een zelfstandige vrucht des menschelyken geestes

hadontwikkeld. Deze twee bronnen heb ik naast, niet tegen-over elkander gesteld, als twee van elkander onafhankelijkezaken. Zij waren mij twee bronnen, waaruit twee ver-schillende rivieren ontsprongen, die zich later in één stroomvereenigden. Het Oosten of Azië was mij het land van het gevoelendehart, het Westen of Europa het land van den denkendengeest \')• »Eindelijk," zeide ik, >toen het Oosten en Wes- 1



2 EERSTE VOORLEZING. ten, elk op zich zelf, zich zoo ver hadden ontwikkeld, alszij konden , wilde de hemelsche Opvoeder het gevoel vanhet eene met den geest van het andere verbinden, om uitdeze verbindtenis hooger ontwikkeling en veelzydiger bescha-ving te doen ontspruiten voor deze beide soorten van natiën,dan ieder alleen ooit zou hebben kunnen erlangen." Later2) heb ik de Grieken niet alleen van de Ooster-lingen, maar ook van de overige hun zeer verwante Wes-terlingen onderscheiden, door hen een volk van een schep-penden geest te noemen. » Homerus," merkte ik op,„schept zich uit de overleveringen omtrent den T?ojaanschenoorlog eene dichterlijke wereld van Goden en helden. Na hemscheppen de kunstenaars tempels en standbeelden, de dich-ters vele nieuwe soorten van poëzie, de wetgevers ongekendestaatsregelingen, de wijsgeeren beelden van volmaakt

wijzemenschen en volmaakt goede staten. En deze allen scheppenop hunne wijze onoverlroflene, ja in menig opzicht nooitgeëvenaarde meesterstukken, die der menschheid op aardemisschien altijd tot leering en voorbeeld zullen zijn. Doordezen scheppenden geest staan de Grieken eenig in de ge-schiedenis der wereld." Vervolgens heb ik in al deze zoo even opgenoemde puntende scheppende kracht van het Grieksch genie doen uitkomen,vooral ook in de wijsbegeerte 3). >De spreuk, die het ken-merk der Oostersche (met name der Israëlietische) wijsheidis, luidt aldus: »De vreeze des Heeren is het beginsel derwijsheid;" de spreuk, die de Grieksche wijsheid en wijsbe-geerte kenteekent, en dus ook op den beroemdsten hunnertempels was gegrift, is deze: „Ken u zelven." Over \'t geheel deed ik de godsdienstige strekking dierwijsbegeerte wel uitkomen; maar was het toch bij mij

vasteovertuiging, dat, gelijk Israël zijn godsdienst had uit Godsopenbaring, zoo de Grieken hunne wijsbegeerte uit mensche-lyk nadenken \'\'). Ik heb dus de bedenking gemaakt s), hoe



GRONDSLAG DER ORI?KSCHE WIJSBEGEERTE.                 3 het te pas kon komen, dat ik in eene geschiedenis der op-voeding des menschdoms door God zoo lang stilstond bijder Grieken ontwikkeling, aangezien bij hen nergens eenigspoor is van onmiddellijke openbaring of medewerking vanGod, en alles veeleer eene opvoeding des menschdoms doorzich zelf schijnt te vertoonen. Deze bedenking meendeik te kunnen oplossen door de opmerking, dat in elke wijzeopvoeding twee krachten werkzaam zijn , die des opvoedersen die des kweekelings, en dat deze, zal de opvoeding ge-lukken , niet altijd alles van den opvoeder moet ontvangen,maar ook aan zich zelven moet overgelaten worden, althansschijnbaar. Zoo had God de Heidenen, ook de Grieken ,schijnbaar laten wandelen op hunne wegen , opdat zij hetzoo verre mochten brengen , als zonder onmiddellijke hulpvan God mogelijk was, ten einde deze

hulp in Jezus Christuseerst dan te schenken, als het bleek, dat zij, na de eigeneontwikkeling van al hunne krachten, Gods hulp niet kondenontberen en derhalve deze nu ook zouden willen aannemen. Bij Pythagoras en Plato heb ik intusschen den godsdien-stigen geest der Grieksche wijsbegeerte sterk doen uitkomen.Bij Plato lang stil staande heb ik ook veel overeenkomst in hemmet den Bijbel, bijzonder met Mozes, opgemerkt0); maaraltijd zonder het vermoeden te uiten , of hetzij Pythagoras ,hetzij Plato ook aan Gods openbaring, in den Bijbel mede-gedeeld, iets konden ontleend hebben. Zelfs het tegendeelheb ik nu en dan te kennen gegeven. Ik heb het uitge-sproken\'): »Gij zult zien, dat de meeste gronddenkbeelden,die ons in de Israëlietische en Christelijke godsdienst histo-risch worden gegeven, door Plato wijsgeerig zijn ge-vonden of vermoed." In dit alles was ik ten deele niet waar, ten deele onvol.ledig.

Wat ik zeide, was niet geheel waar, en er was ookmeer waar, wat ik ook reeds vóór veertig jaar had kunnenopmerken. Maar mijne oogen waren toen daarvoor gesloten, 1*



4 EERSTE VOORLEZING, even gelijk die van genoegzaam alle andere geleerden dittot op dien tijd waren, en ook nog in onzen tijd zijn. Indie verblinding werd ik door het gezag van die geleerdenbevestigd; ook is er door mij toen iets gezegd, dat bepaaldonwaar is 8): »God verwekte Socrates, om den mensch teleeren in zich zei ven in te keeren, en in plaats van denleidsman buiten zich, de gewoonte of het volksgeloof, eenleidsman in zich te vinden , de rede, en wel de rede, diezedelijkheid en godsdienst als het hoogste en beste voor denmensch eerbiedigt, en dus deze zelfstandig zoekt te kennenen te volgen. Zoo nam door hem de jeugdige wijsbe-g e e r t e de plaats in , althans bij de kern der natie , vande afgeleefde volksgodsdienst." Zóó sprak ik toen. Ik dwaalde met velen. Thans denkik anders. De oogen zijn mij sedert eenige jaren open ge-gaan. Nu zie ik klaar en helder, dat deze

tegenoverstellingvan wijsbegeerte en volksgodsdienst aan Socrates hoeweldoor allen , toch ten onrechte wordt toegeschreven, en datin \'t geheel er aan die algemeen heerschende voorstelling ,alsof wijsbegeerte en godsdienst bij de Grieken tegenoverelkander stonden, veel ontbreekt. Dit wil ik nu aanvullen.Meende ik, dat vooral Mozes, als tolk van Gods openbaring,en Plato, als woordvoerder van \'s mensch en wijsbegeerte,de voorname wegbereiders voor Jezus Christus waren: thanszie ik in, dat ook Plato\'s wijsbegeerte en alle Griekschewijsheid steunde op Gods openbaring , eerst aan de stam-ouders van ons geslacht en voorts aan Israël gegeven, zoodatten slotte Mozes de geschiedkundig-godsdienstige en Plato dewijsgeerig-godsdienstige tolk is van ééne en dezelfde zaak»van Gods openbaring. Gij verwondert u, Mijne Hoorders! en — gelooft mijmisschien niet. Hoe zou ik u dit ten kwade

duiden ? Meeru verwonderen , dan ik vroeger deed , kunt gij niet. Enongelooviger, dan ik was, toen ik tot dit inzicht kwam,



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE.                  5 kunt gij niet zijn. Ik bid u alleen, schort uw oordeel op,totdat gij eerst ?n mijn denkbeeld ?n deszelfs gewicht be-grijpt, zoo als ik beide eerst ter inleiding zal aanduiden, entotdat gij daarna de voorstelling van mijn denkbeeld en deaanwijzing van deszelfs waarheid geleidelijk hebt gevolgd. Gedurende vele eeuwen was het een algemeen gevoelen,dat alleen de Israëlieten het voorrecht hadden genoten, Godsopenbaring te bezitten en door God te worden geleid enopgevoed; terwijl de Heidenen hunne eigene wegen be-wandelden. Toen mijne Geschiedenis der opvoeding des mensch-doms door God uitkwam, keurde een vrijzinnig geleerde, zooals Dr. I. van Gilse zich steeds betoonde, den hoofdinhouder van af, dewijl ik die opvoeding ook uitstrekte over deHeidenen. Thans wordt door vele wysgeeren en ge-schiedsch rij vers, ja ook door christelijke

godgeleerden be-weerd, dat Israëlieten en Heidenen gelijk gesteld moetenworden, dewijl het ééne volk evenmin als het andere doorGod is opgevoed, maar allen zich door zich zelvehebben ontwikkeld. Aan eene bijzondere leiding door Godzou dus bij geen volk, ook niet bij Israël meer te denkenvallen, maar dan ook aan geene eigenlijk gezegde openbaringof opleiding of tusschenkomst van God in de lotgevallen dermenschheid, veelmin aan eenig onderwijs, door hemelbodengegeven, om eene openbaring van God in groote feiten, b. v.in de schepping, gegeven aan te wijzen en uit te leggen;terwijl de Profeten in Israël, die zeiden door God gezondente zijn, dit alleen in zooverre waren, als zij eene hoogere,hun eigene geestkracht in zich zelve voelden werken. Gelijkalle wijsbegeerte zou dan ook alle godsdienst, ook hetChristendom zelf, alleen eene van zelf gewordene ontwik-keling zijn van de natuurlijke, den

mensch verleende krach-ten. Alzoo wordt het supranaturalisme of de denkwijze, dat erhoogere dan eindige, dat er bovennatuurlijke Machten in



6 EERSTE VOORLEZING. de wereldgeschiedenis werken, als ongegrond verworpen, entreedt het naturalisme, of de denkwijze, dat alles uit de,hoe dan ook ontstane (misschien nog wel door God gescha-pene) natuur voortkomt, en dat er niets dan eindige oorza-ken in de wereldgeschiedenis werkzaam zijn, bij de meestenals de uitkomst der wetenschap tijdelijk in eere en in heer-schappij op het tooneel der wereld. Dit naturalisme kanmen ook rationalisme noemen, in zooverre als de ratio ofde menschelijke rede alle dingen navorscht, doorziet, uitlegt,waardeert, en ten laatste als de slotsom harer werkzaamhe-den, beide ?n wijsbegeerte ?n godsdienst, voortbrengt. Aan deze zienswijze geef ik in zooverre thans mijn bijval,als zij Israëlieten en Heidenen vrij wat gelijk stelt. Doch inzooverre kom ik er beslist tegen op, als zij bij beiden na-turalisme vindt, terwijl ik bij beiden supranaturalisme zie- Tot dit

inzicht ben ik gekomen door het onbevooroordeeldbestudeeren der voornaamste Grieksche wijsgeeren zelve,vooral door mij te verdiepen in Plato. Nooit heb ik gehechtaan de beschuldiging der Kerkvaders, dat de Philosophenhunne wijsheid van de Profeten hadden gestolen9). Vanoneerlijkheid en bedrog kan hier geene sprake zijn. Maarsedert eenige jaren heb ik, door voortgezette studie, leerenopmerken en begrijpen, wat de Grieksche denkers zelveover deze zaak zeggen. Hoe ? vroeg ik mij, zouden zij zelveerkennen, dat de grondslag hunner wijsbegeerte is de open-baring van God ? Hoe, indien, wat zij erkennen, van allekanten beschouwd, eens bleek waar te zijn? En beide is zeker. Vooreerst: zij erkennen het, en verder:het is naar. waarheid, dat zij het erkennen. Indien iemand in staat is, dit overtuigend aan te toonen,moet er op den duur noodwendig eene geheele omkeeringtot stand

komen in de beschouwing der wijsbegeerte, dergodgeleerdheid en der godsdienst. Zoo toch de meest gevor-derde wijsbegeerte, de Grieksche, steunt op Gods openba-



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE. 7 ring, dan zal wel geene philosophie, die Gods openbaringvoorbij ziet, goed kunnen uitvallen. Indien geene wijsbegeertekan slagen, welke dezen bodem van Gods openbaring ver-laat, dan kan voorzeker althans geene godgeleerdheid be-staan, die dit waagt. En z\'yn deze theoretische zaken,philosophie en theologie, uit Gods openbaring ontsproten,dan ten minste de practische godsdienst, welke alsdan bijgeene mogelijkheid enkel een vrucht van \'s menscheneigen denken en gevoelen kan z\'yn. Ook op de beschouwing van het Christendom en van hetMoza?sme, en dus van den geheelen Bijbel, ja zelfs op debehandeling der wereldgeschiedenis moet de invloed van dezezienswijze, is zij eenmaal algemeen geworden, onbereken-baar groot zijn. Bestaat er een God, die zich aan geheelhet menschdom heeft geopenbaard en nog openbaart, omhet op te

voeden en te vormen, en is de erkentenis eneerbiediging van deze openbaring de hoofdkracht ter ontwik-keling van de menschen in \'t algemeen en van iederenenkelen mensch in \'t bijzonder: dan mag en kan en zal dieopenbaring niet langer worden voorbij gezien noch door degodgeleerden, noch door de bijbelvorschers, noch door degeschiedschrijvers der wereld en der wijsbegeerte, die ophaar zullen moeten letten, om de raadselen der wereld tekunnen oplossen. Eindelijk, ook op de beschouwing vandeugd en recht moet het overgrooten invloed hebben , alseens algemeen erkend wordt, dat ook zij afhangen van Godswil en openbaring. Ja, geene wetenschap is er, of zij zaler de kracht van ondervinden. Welnu, de leermeesteresse der wijsheid, de geschiedenis,zal ons onderrichten en de wijsbegeerte zelve het bevestigen,dat het alzoo met deze dingen gesteld is, dat ?n godsdienst?n godgeleerdheid ?n zelfs

wijsbegeerte ?n elke hoogerewetenschap, voorzoover zij heeft kunnen bloeien en vruchtdragen, is geworteld geweest in Gods openbaring: in de



8 EERSTE VOORLEZING. openbaring van God, aan de stamouders des menschdomsgegeven, gegeven in groote feiten, van de schepping af,die door goddelijk onderwijs verklaard zijn, gegeven aan hetoudere Israël en op volkomen wijze aan het nieuwere Israëlen aan geheel het menschdom door Jezus Christus. Als een zelfstandige arbeid, maar ook als aanvulling enten deele als verbetering van mijn vroeger werk wil ik ditthans uiteenzetten. God geve mij daartoe licht en kracht,en doe mijne pogingen ten nutte strekken van zijne kin-deren, die Hij allen lief heeft en opvoedt tot zijne ge-meenschap I Ik stel my voor, de aanvaarde taak zoo te behandelen,dat ik eerst aanwijs, wat de geschiedenis leert. Hiertoe ismijn plan, dat ik vóór alles uit vele getuigenissen van deberoemdste Grieksche wijsgeeren zelf mededeel en aantoon,dat zij werkelijk en naar waarheid hunne wijsbegeerte opGods

openbaring bouwden; dat ik daarna dit hun beginseluit geheel hun doel en zienswijze toelicht; en voorts uit dewereldgeschiedenis de waarheid hunner getuigenissen bevestig. Doch bij de wijsbegeerte alleen wil ik mij niet beperken;ook de godsdienst moet zijn deel hebben. Het moet blijken,dat ook hij in waarheid uit Gods openbaring is geboren enzijn kracht en leven verliest, wanneer hij deze geboorte uitGod ontkent of voorbijziet. Heb ik dit aangewezen, dan is de zaak voldongen. Mogeer in bijzonderheden zeer veel zijn bij te voegen en te wij-zigen en ook te verbeteren, het groot geheel staat dan on-wrikbaar vast: er bestaat in waarheid eene openbaring vanGod, en deze is voor wijsbegeerte en godsdienst beide altijdonmisbaar. Hiermede is dan een grondslag ten deele her-wonnen , ten deele nieuw gewonnen voor den vooruitgangdes menschdoms op wetenschappelijk, godsdienstig, zedelijk



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE.               9 en elk ander gebied; een grondslag, welke door het voor-bij zien of wel loochenen van Gods openbaring in onze dagenons dreigde te ontzinken. Vooreerst is nu mijne taak, uit vele getuigenissen vande beroemdste Grieksche wijsgeeren zelve aan te toonen,dat zij hunne wijsbegeerte op Gods openbaring bouwen.Wat ik hiermede bedoel, moet ik echter eerst een weinigomschrijven. Als ik zeg, dat die wijsgeeren hun onderwijs bouwdenop Gods openbaring, bedoel ik, dat zij zelve het gebouwzelfstandig optrokken, en dat hunne wijsbegeerte der-halve hun werk is; maar dat zij, als zijnde zich nietzelfgenoegzaam, tot grondslag, waarop zij hun stelselplaatsten, Gods openbaring bezigden. Er is tusschen z e 1 f-standigheid en zelfgenoegzaamheid een grootverschil. Zelfstandigheid is het staan op eigene voeten»waartoe hulp van anderen eerst onmisbaar is;

zelfgenoeg-zaamheid is, aan zich zelven zoo veel te hebben, als mennoodig heeft, zoodat wij geene hulp van elders nu behoevenof vroeger genoten hebben, om alzóó te zijn of te worden.Zelfstandig is de Grieksche wijsbegeerte voorzeker, daar z\\jeigene inzichten volgt; zelfgenoegzaam zou zij wezen, alszij deze inzichten zonder medehulp van elders, waarop zij moetsteunen, had verkregen en vasthield. Zelfstandigheid wordt door allen aan de Grieksche wijs-begeerte toegekend, ook door mij. Maar door bijna allenwordt haar thans ook zelfgenoegzaamheid toegeschreven, endeze hoop ik te toonen, dat zij zich zelve niet toekent, enzij zich ook niet naar waarheid zou kunnen toekennen. Ja, de wijsbegeerte der Grieken is hun eigen werk, maarde belangrijkste denkbeelden, waarover deze handelt, namenzij eenvoudig uit Gods openbaring over, zonder ook maarden schijn aan te nemen, alsof zij die uit eigen

nadenken



10 EERSTE VOORLEZING. hadden gevonden. Veel spreken zij over God, over denoorsprong aller dingen, over den aard en de bestemmingdes menschen, over zijne betrekking tot God en over anderedergelijke grondvragen voor alle wijsbegeerte en godgeleerd-heid. Maar de oudste en beste Grieksche wijsgeeren, devoorgangers en leermeesters aller volgende, doen geene po-gingen, om op die vragen een eigen antwoord te vinden,dan in zooverre zij trachten, hetgeen, naar hun inzien, deGodheid daarover heeft geopenbaard, eerst op te diepen endan te begrijpen. De Godheid, erkennen zij, heeft er zich over geopenbaarden heeft er onderwijs over gegeven aan de voorgeslachten,vooral aan de stamouders der menschen. Wat de Godheiddaarover heeft bekend gemaakt, willen zij uitvorschen,zoeken te verstaan en eerbiedig aannemen. Kortom, zywillen, om het tegenwoordig spraakgebruik

over te nemen,in hunne godgeleerd-wijsgeerige zienswijze geene rationalistenof naturalisten zijn, maar geheel en al supranaturalisten. Met dit uit te spreken, verklaar ik iets, dat in lijnrechtenstrijd is tegen de thans genoegzaam algemeene zienswijze overde wijsbegeerte. Een onzer meest geachte vaderlandsche god-geleerden zeide voor eenigen tijd 10) in een opstel, waarinhij het geloof op gezag als noodwendig verdedigt: „Dewijsbegeerte kwam van den mensch, zoowel de wijs-heidspreuken der Hebreen als de stelsels der Grieksche .*#*»wijzen; maar den godsdienst vinden wij overal en altijduit den hemel afgeleid." In deze woorden spreekt hij uit,wat bijna elk als waar aannam. Nu zal het blijken, dateven als de godsdienst, ook de wijsbegeerte der Grieken,wat grondslag en hoofdzaak betreft, door de Grieksche wijs-geeren zelve, en dat terecht, uit den hemel wordt afgeleid. Doch in hoe verre

bestond er dan eene openbaring vanGod, waarvan de Grieksche philosophen mogelijkerwijze ken-nis kunnen verkregen hebben ? Er bestond zulk eene open-



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE.              11 baring van God, van Adam af tot Noach en den verhinder-den torenbouw te Babel toe, eene openbaring, waarvan debrokstukken nog duidelijk zichtbaar zijn in de godsdienstigeoverleveringen, geschiedkundige herinneringen en in steenbewaarde gedenkstukken van alle eenigszins ontwikkeldevolkeren "). Als bestanddeelen dier openbaring moeten wij wel onder-soheiden tusschen de groote daden van God en het van Godgegeven onderwijs daarover. Eene reeks van groote dadenis door God verricht, b.v. de schepping des heelals, met nameder menschen, hunne plaatsing in het paradijs en verdrijvingdaaruit, de verdelging des zondigen menschdoms door dengrooten watervloed, de redding van één huisgezin daaruit,de verstrooing der menschen over de aarde, de afzonderingen leiding van Israël. Doch deze groote daden zouden onbegrepen aan

de men-schen zijn voorbij gegaan, indien God ze niet door eenigonderwijs had verstaanbaar gemaakt. Hoe dit is gegeven,weten wij niet; wel, dat het gegeven is. Gissen kunnenwij, dat een Engel nu en dan zichtbaar aan de eerstemenschen is verschenen, hen heeft geholpen, om, eerstdoor de naamgeving aan de dieren, te leeren spreken, huneene mededeeling of liever aanschouwelijke voorstelling heeftgegeven van deze zaak, dat God alles heeft geschapen»voorts het verbod, om van zekeren boom te eten, hunbekend gemaakt; de ondervraging ingesteld na de overtredingvan dit verbod; de samenspraak met Ka?n gehouden; hetbevel gegeven aan Noach, om een vaartuig te bouwen, endergelijke dingen meer. Er bestaat waarschijnlijkheid voor deze gissing, vooral inzooverre zij wordt afgeleid uit de verschijning van een Engelaan Mozes in den lichtenden braambosch ; deze Engel spreekt(2 Moz. 3: 4 en verv.),

alsof hij zelf de Heer ware, wiensvertegenwoordiger hij was. Wij mogen hieruit opmaken,



12 EERSTE VOORLEZING. dat in de oudere verhalen, waar van God of Goden (Elohim)wordt gesproken, Engelen zijn bedoeld. — Doch dit is voorons doel geen hoofdzaak. Van deze groote daden nu, door God verricht, en medevan het onderwijs ter harer verklaring, door God gegeven,hebben wij niet alleen berichten in de eerste hoofdstukkenvan onzen Bij bel, maar ook overleveringen en herinneringen,gelijk bij alle volkeren, zoo ook bij de Grieken en bij deGrieksche wijsgeeren. En wel verre, dat deze wijze mannenze uit der hoogte zouden hebben verworpen of ook maarvoorbijgezien, hebben zij ze uit volle overtuiging, wat haarkern en hoofdinhoud betreft, als waar erkend en ten grond-slag voor hunne wijsgeerige onderzoekingen gelegd. Ik vertrouw nu duidelijk genoeg te hebben omschreven,wat ik bedoel, als ik zeg, dat de Grieken hunne wijsbe-geerte op Gods openbaring bouwden. Ééne

zaak blijft nogonverklaard, waarom ik van die openbaring spreek als nietalleen aan onze stamouders, maar ook aan Israël gegeven.Met recht kunt gij vragen , wat dit laatste beteekene.Doch dit kan ik vooralsnog niet nader ophelderen, dan met deopmerking, dat het ons blijken zal, dat do Grieksche wijsgeerende eerste openbaring aan de stamouders hebben leeren kennenook uit de berichlen, daarover inlsraëls heilige boeken bewaard. Het bijgebrachte zij vooreerst genoeg, zoodat wij nu kun-nen overgaan, om, uit vele getuigenissen van de beroemdsteGrieksche wijsgeeren zelve, mede te deelen en aan te toonen,dat zij op Gods openbaring, voor zooverre hun deze bekendwas, hunne stelsels bouwden. Om deze taak te volvoeren, zal ik u bepalen bij de viergroote mannen, die als vertegenwoordigers der Griekschewijsgeeren mogen gelden, Pythagoras, Socrates, Plato en



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE.              13 Aristoteles, en deze, wat ons onderwerp betreft, vollediglaten hooren. Want eene bloemlezing van velerlei gezegdenuit alle wijsgeeren op te maken, zou wel gemakkelijk televeren zijn, maar niets of ten minste weinig afdoen. Erzou niet uit blijken, of zij niet misschien, om zich naar devolksvoordeelen te schikken, aldus hadden gesproken. Zoomen zekerder wilde gaan en nu alle Grieksche wijsgeeren,of, zoo niet alle, ten minste alle voortreffelijken onder hen,in den geheelen samenhang hunner denkbeelden over dezezaak raadplegen, zou men zich aan noodelooze omslachtigheidschuldig maken. Beter is het niet te gewagen van hen,die vóór Pythagoras bloeiden en hunne inzichten wel mede-deelden, doch meer stamelend dan sprekend; als ook nietvan hen, die na Aristoteles hunne voorgangers wel in eenigebijzonderheden verbeterden, maar toch in

\'t algemeen slechtsin de verte volgden en niet bereikten. Zoo zal ik dan alleende voornaamsten raadplegen, de toongevers en meesters deroverigen, maar die ook volledig. Hebben toch deze mannenGods openbaring aan de stamouders des menschdoms totgrondslag hunner wijsbegeerte gelegd, dan ligt voorzekerdezelfde grondslag ook bij hen , die op de gronddenkbeeldenvan dit viertal hunne stelsels bouwen. Luisteren wij nu naar die hoofden der Grieksche wijsgeeren,dan hooren wij het hen in bepaalde, ronde en duidelijkewoorden dikwijls uitspreken, dat zij zich in hun denkenover goddelijke dingen, over de Godheid en der menschenbetrekking tot de Godheid niet verlaten op eigen redenee-ring en inzicht, maar op Gods openbaring. Immers zij zoeken geene bewijzen, om als slotsom eenerredeneering op te maken, dat er Goden of hoogere Machtenzijn, dat deze zorg dragen voor de menschen, dat de

menschzedelijk vrij is en verplicht is de Goden te vereeren, dat hijonsterfelijk is en hiernamaals vergelding heeft te wachten \'*).Al deze denkbeelden nemen zij als waar over uit de volks-



14 EERSTE VOORLEZING. godsdienst, daar deze steunt op de openbaring der God-heid zelve aan de voorgeslachten gegeven. Zij nemen zeover, zonder aan de waarheid er van te twijfelen. Hethoogste is, dat zij ze als redelijk en nuttig aanprijzen.Meestal echter staat dit redelijke en nuttige bij hen zoovast, dat zij de aanprijzing van die denkbeelden niet eensnoodig achten. Daarom hielden zij zich echter niet aan al de opsieringenen fabelen over de Goden, welke de dichters aanboden.Hierin zagen zij veel onzuivers en onwaardigs. Maar tochwas de kern en hoofdinhoud der volksgodsdienst bij henzeker en waar. Dit spraken zij gedurig uit, niet om zich,door de volksmeeningen te ontzien, tegen vervolging tevrijwaren; maar als eene vrije, welgegronde en helder door-ziene eigene overtuiging. De geheele verwerping van de volksgodsdienst of het al-gemeen ongeloof is in Griekenland eerst verbreid

door Eueme-rus, die in de derde of tweede eeuw vóór Christus leefde,en Griekenland rondreisde, om uit overleveringen en gedenk-teekenen op te maken, dat zij, die als Goden werden ver-eerd, deze eer niet verdienden, daar men eenvoudig men-schen tot Goden had gemaakt. In zijne aanwijzingen wasveel waarheid, doch hare bekendmaking schaadde, dewijl hij,in stede van het bijgeloof, niet een welgegrond geloof, maarongeloof deed ontstaan. Immers hij had dien invloed, dat eersthet geloof aan den volksgodsdienst en weldra het geloof aanalle godsdienst uit de beschaafde kringen verdween. — Maarde oudere wijsgeeren, en met name het viertal, dat ik wilbeschouwen, dachten niet als Euemerus. Zij stelden vertrou-wen op de openbaring van God, waarvan de volksgodsdienst,zoo bij hen als bij andere natiën, de hoofdzaak had bewaard. De eerste wijsgeer, op wien ik uwen blik vestig,

isPythagoras, die in de zesde eeuw voor Christus bloeide. Ik



PYTHAGORAS.                                            15 herhaal niet, wat ik vroeger over hem schreefl3). Toenhij, na vele reizen in Egypte, Babylonië en Griekenlandzich eindelijk in zijn zestigste levensjaar te Croton in Zuid-Italië neerzette, begon hij , om ter hervorming van de be-volking te kunnen werken, met toespraken tot de ver-schillende klassen der maatschappij te houden. Deze toe-spraken zijn eigenlijk preeken, de oudste proeven van gods-dienstige welsprekendheid onder den Grieken, gelijk deze nunog vooral door de christelijke godsdienstleeraars wordt be.oefend. Immers ze zijn geene wijsgeerige uiteenzettingenvan verhevene denkbeelden en heilige plichten, uit de redeafgeleid, maar stichtelijke opwekkingen, die op de bestaandegodsdienst en wetgeving steunen, even als onze preeken opBijbel en Evangelie. Pythagoras wendde zich eerst tot de jeugd, welke in eeneschool voor gymnastie bijeen was, ten

einde haar tot bezoekvan zijn onderricht uit te noodigen. Zijne opwekking wasgeheel en al gebouwd op de bestaande godsdienstige volksover-tuigingen. Volgens het bericht van zijn levensbeschrijver 14)zeide hij, dat in de wereld en het leven, in de stedenen de natuur, het oudere wordt geëerd boven het in tijdlatere, de opkomst boven den ondergang, de morgen bovenden avond, het begin b\'oven het einde, de wording bovenhet bederf. Desgelijks zijn de oorspronkelijke bewoners meerdan de aankomelingen, en even zoo staan boven de volk-planters hunne aanvoerders en de stichters der staten. Maarin \'t algemeen zijn nu de Goden boven de Demonen ver-heven, deze boven de Halfgoden, en de Helden (of Halfgoden)boven de menschen, en bij deze de ouderen boven de jongeren,hunne kinderen. Na verder op den grooten eerbied, welkenwij aan onze ouders schuldig zijn, te hebben aangedrongen,zeide hij,

dat den Goden die eerbied welgevallig is, dewijlwij juist van onze ouders geleerd hebben, de Godheid zelvete eeren. Daarom heeft dan ook Homerus den koning der



16 EERSTE VOORLEZING. Goden geëerd, door hem den Vader der Goden en dermenschen te noemen. Voorts beroept zich Pythagoras opZeus (Jupiter), Juno en Hercules en op het orakel te Delphi,alles bouwende, gelijk men ziet, op de godsdienstige, inde mythologie nedergelegde, volksovertuigingen. Zoo gunstig was de indruk van Pythagoras\' eerste rede,tot de jeugd gehouden, dat de Raad der duizend, die uitde regeerende hoofden der burgerij bestond, hem uitnoodigde,ook in hun midden zijne inzichten bloot te leggen. Hieraanvoldoende plaatste hij zich weder op den bodem van den be-staanden godsdienst. Hij vermaande den Raad \'•) een tempelvoor de Muzen te bouwen, tot behoud der harmonie in de stad,en vooral het recht te handhaven. „Want de menschen,"zeide hij, „ wetende, dat er overal behoefte aan rechtvaar-digheid is, hebben de mythe gemaakt, dat Themis bij Jupi-ter,

Diké bij Pluto en de Wet bij de Stalen dezelfde plaatsinnemen, opdat het duidelijk blijke, dat hij, die het rechtniet handhaaft, waartoe hij gesteld is, de geheele wereld-orde verstoort. Het betaamt derhalve den Raad, den naamvan geenen God in den eed te misbruiken en verder zijnewoorden zoo in te richten, dat zij ook zonder eeden te ver-trouwen zijn." Spreekt Pythagoras hier van een „mythe maken," laterzullen wij zien, dat mythe in zulk een samenhang inkkedingbeteekent, d. i. zinnelijke voorstelling van eene geestelijkewaarheid. Wat nu Themis, Diké en de Wet betreft: bij denhoogsten God in den hemel (Zeus , Jupiter) is Themis de god-delijke wereldorde; bij den God der onderwereld (Pluto) isDiké de vergeldende regtvaardigheid; in de Staten op aardeis de Wet de menschelijke staatsorde. Men ziet, Pythagoras bouwde ook in den kring der be-schaafden de publieke zedeleer op de publieke,

van oudsovergeleverde godsdienst. Hij gaf verder opwekkingen, omhet huiselijk leven en het huwelijk heilig te achten. Eene



PYTHAGORAS.                                            17 der beweegredenen hiertoe was, „dat zij hunne vrouwenvan haren ouderlijken haard voor het oog der Goden metoffers in hun huis hadden gevoerd," Daarna hield Pythagoras nog eene derde toespraak tot deknapen in den tempel van Apollo, en eene vierde tot devrouwen in dien van Juno. Beide waren mede op den grond-slag van den volksgodsdienst gebouwd. De woorden zal ik nuniet verder aanhalen. Wie ze naleest l0), zal erkennen, datzij door en door godsdienstig zijn. Na deze uitnoodigingen, tot allen gedaan, begon Pytha-goras met het geven van onderwijs aan hen, die zich aanhem wilden toevertrouwen. Het was in denzelfden geest,zoo wel het meer bijzondere en ontwikkelde, \'t welk hijaan zijne eigenlijke leerlingen gaf, als het meer algemeeneen oppervlakkige, dat hij gaf aan de overigen, die hemwilden hooren. Men mag dus niet onderstellen , dat de

wijsgeerom des volks wille zoo sprak, zonder het zelf te gelooven.Neen, het was blijkbaar zijne eigene, volle overtuiging. Dit ziet men vooral uit hetgeen wij weten van zijn op-voedingsgesticht op een landgoed, niet verre van Croton,in het voormalige gebied van Sybaris. Daar had hij zijneeigenlijke leerlingen bijeen. "Welnu, hoe ving hij daar hetonderwijs aan? Met onderzoeken en bewijzen? Neen, methet inprenten van zedelijke en godsdienstige grondbeginselen,welke zij van buiten moesten leeren. „Die grondbeginselenomtrent hetgeen zij hadden te doen en na te laten, bedoel-den," gelijk de oude verhaler verklaart "), „het verkeer metde Godheid te bevorderen. Geheel het leven was geordend,om de Godheid na te volgen. Dit was het begin en ditde inhoud dezer wijsbegeerte." Hoe juist dit gezien is, merken wij uit de Gulden Spreukenvan Pythagoras, welke algemeene levensregelen bevatten;en, om den waren

grond der levenswijsheid aan te wijzen,aldus beginnen: 2



18                                  EERSTE VOORLEZING. Eer de Goden boven alles; Blijf uw eed altijd gestand;Eer ook de onderaardsche GeestenEn de Helden van uw land. Zegt de Hebreër: ,,De vreeze van Jehova is het beginselder wijsheid:" Pythagoras verklaart daarin, dat hij zijneGulden Spreuken aldus, gelijk wij hooren, aanvangt, alszijne overtuiging: „Het onderhouden van den godsdienst eensvolks is het beginsel der wijsbegeerte." Men make niet de tegenwerping, dat het onzeker is,of deze Gulden Spreuken wel van Pythagoras\' eigene handzijn. Indien ze dit misschien niet zijn, zoo stammen zetoch af van een zijner eerste leerlingen, die daarin dan dewijsheidsregelen zijns meesters samenvatte. Immers de brok-stukken der van Pythagoras zelven tot ons gekomene voor-schriften stemmen alle met deze Spreuken geheel overeen.Ze zijn van zedelijk-godsdienstigen inhoud, bevelen strengedeugd,

velerlei oflers en gebeden, volkomene overgave aande Godheid, die alles ziet en regelt en die hier en hierna-maals vergelding doet; zij scherpen niet eene door hemzelven uit de natuur of het geweten afgeleide eigene gods-dienst in, maar de aloude voorvaderlijke18). Bij dit alles keurde Pythagoras evenwel volstrekt niet goedal wat de dichters over de Goden hadden gebeuzeld. Al-leen de kern der waarheid, in den volksgodsdienst te vinden,wenschte hij te bewaren. In een eigen leerdicht schilderdePythagoras de vergelding hiernamaals in den trant van hetEgyptische doodengericht, ernstig en streng. En daarin wordenHesiodus en Homerus ten toon gesteld , als straf ontvangendewegens de onwaardige voorstelling der Goden, in hunne ge-dichten gegeven \'9). Hij wilde dus de eigenlijke kern engrondgedachte van den aiouden godsdienst, het besef, dat erhoogere Machten zijn, die ons lot

besturen, van wie wij geheelen al afhangen, aan wie wij ons moeten toewijden, onwrikbaar



19 PYTHAGORAS. vasthouden, met verwerping van de vaak ijdele fabelen,door de dichters uitgevonden. Even zeer als zijn zedelijke zintegen deze opkwam, had zijn godsdienstig gemoed behoefteaan ware religie. Immers het verreweg belangrijkste enmeest in het oog vallende in de geheele opvoeding, doorPythagoras aan zijne leerlingen gegeven, is in \'t algemeenhet godsdienstig karakter, \'t welk er duidelijk bij is uitge-sproken en er diep is ingedrukt. De nauwkeurigste onder-zoeker van Pythagoras\' leven, denkwijze en wijsbegeerte,die niet al de hulpmiddelen der wetenschap onzer eeuw enmet onvermoeide studie een nieuw licht over het strevenen werken des grooten mans heeft doen opgaan, doch voorzich zelven geen groot vriend van den godsdienst is, getuigtdit en wijst dit aan \'?"), en voegt er dan nog bij:,, De meesteleerstellingen behoorden tot een kring van godsdienstigedenkbeelden; de meeste

voorschriften waren godsdienstigegeboden , en niet alleen zedelijk-godsdienstige, maar ritueel-godsdienstige , die eene wet bevatten, welke den gang vanhet geheele dagelijksche leven tot den dood en de begrafenistoe regelde. De inprenting dezer uitvoerige en talrijke gods-dienstige voorschriften was de eerste arbeid des geestes,welke de jonge krachten bezig hield. Op een godsdienstigengrondslag was dus de opvoeding bij Pythagoras gebouwd;zijne school is eene godsdienstige instelling, de geheele vor-ming eene streng priesterlijke." Ik moet dit in enkele bijzonderheden doen zien. In den eersten leercursus, waarin de leerlingen alleenmoesten hooren en van buiten leeren, wat hun werd gezegd,was alles alleen godsdienst. De tweede cursus was die dermuziek. Doch ook de toonkunst was bij Pythagoras eenegodsdienstige. De muziek was hem, zegt een oud schrijver 2\'),»de geneeskunst der ziel." Zij diende

immers tot reinigingder hartstochten, tot vertroosting des geinoeds , tot verhef-fing des geestes, en werd daartoe dagelijks, bij het ter 2*



20 EERSTE VOOHLEZING. ruste gaan, en opstaan en bij elke gelegenheid aangewend.Doch daartoe verbood hij ook de wereldsche , en geboodhij de godsdienstige toonkunst. De derde cursus bevatte het onderwijs in de wiskunde,vooral als hulpmiddel en oefening tot het afgetrokken denken.Nu spreekt het wel van zelf, dat de wiskunde in geenerleiverband met den godsdienst kon slaan; maar in dezen derdenleertijd werd het godsdienstig bestanddeel der beide vroegerebijgehouden en voortgezet. Na dezen driejarigen cursus kwam men ten laatste in denkring der ingewijden , die onder de persoonlijke leiding vanPylhagoras stond. Eindigde nu hunne godsdienstige opleiding?Verre vandaar! Meer dan ooit werd zij vastgehouden. Dezeleerlingen werden ingewijd in de godsdienstige plechtighedenen denkbeelden, welke van den aiouden en wijzen dichterOipheus afstamden, maar door Pythagoras

waren hervormden verder ontwikkeld. Eerst deze leerlingen in nauwerenzin, de ingewijden (esoterici), mochten over hunne studiespreken en navragen, het gehoorde opschrijven en eigenegedachten opteekenen. Hunne inwijding in de Orphischemysteriën geschiedde vooral door hen bekend te maken meteen groot episch gedicht, onder den naam van Heilige Rede 2\'2)beroemd, \'twelk door Pythagoras was opge teld, doch dik-wijls aan Orpheus werd toegeschreven. Uit de nog voor-handene brokstukken er van en berichten er over weten wij ,wat de inhoud was, namelijk deze: „Uit de oorspronkelijkeGodheid waren lagere Goden of Demonen voortgekomen envoorts eene wereld. Weldra waren deze onder elkandergaan strijden, waarop het menschengeslacht was ontstaan,tot straf der overwonnen Demonen, die nu in de mensche-1\'yke lichamen, door de Godheid geschapen, werden inge-sloten.

Daarop waren nog vele Goden geboren, tot denjongsten toe, Dionysos, die door de Titanen werd gedood,door Zeus weder werd opgewekt en tot beheerscher der



21 PYTHAGORAS. onderwereld aangesteld, waar hij belooning en straf uitdeeltaan de gestorvene menschen \'23). Als grond voor de hoogere kennis, waarin Pythagoras\'eigene leerlingen werden ingewijd, werd eene goddelijkeopenbaring aangegeven. De aanhef van het leerdicht, \'twelkzij nu leerden kennen , luidt aldus: o Koning, Lcto\'s zoon, ver stralende, machtige Phebus,Alziende, over menschen en onsterflyken heerschend,Helios, die gij cp gouden wieken daarheen zweeft!Deze van God afstammende kennis berichttct Gij mij.Gij gaaft haar, als getuige roep ik u zelf aan24). Gij bemerkt: geheel anders luidt deze aanhef dan die vanHomerus\' heldendicht: Zing, o Muze, zing mij Achilles\' verderllijke gramschap. Homerus bidt om goddelijke bezieling voor de dichterlijkevoorstelling der hem bekende geschiedenis van Achilles\'gramschap; Pythagoras dankt voor cene goddelijke openba-ring, waardoor hem is

bekend gemaakt, wat geen menschuit zich zelven kon weten. In welken zin Pylhagoras rnetrecht kon zeggen, zulk eene openbaring te hebben ontvan-gen, zullen wij later nagaan. Thans is het genoeg op temerken, dat de wijsgeer zich niet op eonige menschclijkeredeneering of eigene bewaistheid , maar op goddelijke kennisberoept als den grond zijner mededcelingen en vermaningen. Nadat een leerling in deze, voor de anderen geheimgehouden wijsheid was ingewijd, bevond hij zich in eenenieuwe wereld van vrijheid en zelfstandigheid. Maar mochthij nu in \'t algemeen ongehinderd vorschen, denken enspreken, dit stond hem evenwel niet vrij over alles, nietover God en godsdienst, alleen over de thans ter onderzoe-king gegeven wetenschappen, de wis- en natuurkunde, en



22                                     EERSTE VOORLEZING. over de schoone kunsten. „Deze leerlingen," zegt een ge-loofwaardig berichtgever25), „werden mathematici ge-noemd, naar de wetenschappen , die zij nu waren begonnente beoefenen, daar de oitflc Grieken de meetkunde en debouwkunst, de toonkunst en de andere hoogere wetenschap"pen mathemata noemden. Door de beoefening dezerwetenschappen gesterkt, gingen zij voort, om de werkender wereld en de beginselen der natuur te loeren kennen ,en dan werden zij physici (natuurkundigen) gcheeten." Maar hoe stond het nu zelfs met deze natuurkunde?Voor zooverre hierin zaken ter sprake kwamen, welke ookin de loer van den godsdienst waren behandeld, werden dezezonder nader onderzoek uit de godsdienstleer overgenomenen als waar geëerbiedigd. Eenc verandering der godsdienstleernaar de uitkomsten der natuurkunde kwam

niet ter sprake.Over alles, wat in de godsdienstleer was behandeld, mosstende Pythagoreërs blijven bij de hun uit openbaring van Godmedegedeelde denkbeelden, welke de uitgangs- en eindpuntenwaren hunner leer over de natuur. Die denkbeelden overde wording der wereld uit da Godheid en haar leven in deGodheid, over de afkomst van \'s menschen onsterfelykengeest uit den hemel en zijn ingang van buiten in het men-schelijk lichaam, over de sterfelijke, niet met denkens-kracht begaafde ziel of de levenskracht, en over het lichaam ,als ook over den toestand na dit leven, de onsterfelijkheid , deverhuizing der zielen of geesten en hun terugkeer naar denhemel, worden in Pythagoras\' natuurleer ook aangetroffen ;maar zonder bewijs; ze worden eenvoudig overgenomen ofbijgehouden uit de godsdienstleer. Zoo kwam, om maar ééne proeve te geven, in het grootogedicht, Heilige llede, ecne

voorstelling voor over de schep-ping der menschen, t. w. dat God den mensch had gevormduit de aarde en hein vervolgens eenen zede! ij ken geest ge-geven ; doch dat deze geest reeds vooraf had bestaan daar



23 TYTHAGORAS. hij tot straf voor vroegere zonden in dit lichaam werd in-gesloten 2r\'). Maar nu werden in de natuurleer die zelfdedenkbeelden eenvoudig overgenomen en herhaald, zonder datdaarvoor uit de natuur zelve eenig bewijs werd aangevoerd\'2\').Uit al het bijgebrachte blijkt zonneklaar, dat Pythagoraszijne wijsbegeerte, gelijk hij meende, op goddelijke openbaring,goddelijk onderwijs en goddelijke mededeclingen heeft gebouwd.Men kan nog vragen, of het hem hiermede wel recht ernstwas, of zijn woord ook als beeldspraak zij aan te merken,of hij zich in deze zaken ook schikte naar volksvooroordeelen.Recht, om dit te onderstellen, heeft men niet. Later zullenwij zien, dat hij, even als de andere wijsgeeren, in volleoprechtheid en volkomen ernst zóó sprak en deed. Ook kanmen vragen, of hij recht had tot deze ziens- en handelwijze.Maar naderhand zal ik ook aanwijzen, dat hij dit recht bezat-Vooreerst

is het genoeg, dat wij reeds in Pythagoras be-ginnen te zien, hoe de Grieksche wijsbegeerte niet zelfge-noegzaam in eigene kracht stond op een eigen verworvenbodem, maar, afhankelijk van goddelijke openbaring, dezenam tot onwrikbaren grondslag, om hierop nu zelfstandighet gebouw harer wetenschap op te trekken. Aanvankelijkvermoeden wij dus reeds, dat er wellicht maar ééne bron zalzijn van kennis, wijsheid, beschaving, ontwikkeling, deugd,godsdienst en zelfs van wijsbegeerte: Gods openbaring, Godsmededeeling, Gods onderwijs, Gods opvoeding, het eigenevrije werk van den vrijen God. Want hoezeer de menschen,wat God geeft, moeten gebruiken, elk op zijne wijze, vrij,zelfstandig, werkzaam: — immers opdat wij er zulk eengebruik van zullen maken, doet God zijn werk aan de men-schen: — Hij, Hij schept toch het geestelijke Eden zoowelals het zinnelijke , opdat zij dit mogen bouwen28).

DeVader geeft datgene, waarmede de zoon, die zijn beeld enmedewerker is, voordeel moet doen en wat deze zoon verdermoet bewerken; maar die dit geeft, is de Vader; de zoon



24 EERSTE VOORLEZING. geeft het zich zelven niet. De vrije God geeft den vrijenmensch stof, grondslag, aanwijzing en onderricht, om tewerken. God doet niet alles voor den mensch, gelijk Hijvoor het dier alles doet. Maar Hij laat den mensch ook nietalleen zoeken, omdolen, afdwalen. Hij is hem nabij enhelpt hem, behalve door de krachten der natuur, ook dooreigene vrije mcdedeelingen. Doch wat ik zeg, zal duidelijker en zekerder worden doorvele andere proeven, achtereenvolgens bij te brengen\'"). AANTEEKENINGEN". •) BI. i-i *) BI. 2. :i) BI. 2. 4) BI. 2. 8) BI. -1. n) BI. :!. \') BI. :s. B) BI. ?!, "> BI. 6. D. II, vierde voorl. bl. 77 der tweede uitgave. Vijfde voorl. bl. 107. Zesde voorl. bl. 133. Achtste voorl. bl. 177. Zevende voorl. bl. 152. Elfde voorl. Bl. 257, 253. Achtste voorl. bl. 188. Verg. Negende voorl. bl. 197. Do Joodselio geschiedschrijver Josophus on twee Joodsehe wijsgecren, do

Peripateticus Aristobulus en de Plato"nicus Isumenius, bobben vermeld, dat Plato Mozos en de Profetenheeft gekend. Do Kerkvaders, Justinus de Martelaar, Theophilusde Apologeet, Clemens van Alexandriö en anderen spraken evenzoo. De zaak is bekend. Vele bewijsplaatsen uit deze schrijverszijn aangehaald door c. ackebjiann , Das Chriüliche int Plato nndin der platonische» Philosoplve, Ilamb. 1835, bl. 4, 5. Ik herhaal, dat ik niet door die bewecringen, maar doorbet bcstudeoren van de Grioksche wijsbegeerte, vooral door dievan Plato, tot mijne tegenwoordige overtuiging ben gekomen.Deze studio heeft niet gediend, om voor eene vaststaande op-vatting bewijzen te verzamelen; maar de onbevangen studie heeftgemaakt, dat ik mijne vroegere opvatting bob laten varen, daarik overtuigd werd (met talloos vele anderen) gedwaald te hebben.



25 AANTEEKENINGEN. 10) BI. 10. van koetsveld , Set Apostolisch Hoangelie, D. I,bl. 57. ") Bl. 11. Ze zijn vaak op geleerde wijze uitvoerig samen-gebracht , b. v. door h. lüken , Die Traditionen des Menschen-geichlechts oder die JJroffenbarung Qottes unter den Heiden, Munster1856 en 1869; door fbed. de kougemont , Le peuple primiüf,sa religion, son histoire, et sa civilisation, drie deelen, Gen?oe1855—1857; door e. l. fischee , Heidenthttm und Offenbarung.Religionsgeschitliche Studiën iiber die Berührungspunkie der altestenheiligen Schriften der Inder, Perser, Babylonier, Assyrer und Aegyp-ter mit der Bibel auf Qrund der neuesten Forschungen, Mainz 1878,enz. Men kan ook vergelijken de Etudes philosophiques sur leChristianisme van auguste nicolas , die langen tijd jaarlijkseene nienwe uitgave hebben beleefd. D. I, bl. 197—244 brengtNicolas alle gronden voor de werkelijkheid en noodwendigheidder

oorspronkelijke openbaring bij. Zelfs Renan, Histoire géné-rale des langues si\'mitiques, erkent, D. I, bl. 472, wat de verhalenover de vier stroomen van het paradijs betreft: „Voor zooverde Perzische overlevering [bij Zoroastor] ons overeenstemmingaanbiedt, zie ik niet eene overneming van Jndea uit Perzië , ofvan Perzië uit Judea, maar veel liever eene gemeenschappelijkeherinnering, welke de Arische en Semitische rassen zullen heb-ben bewaard van hun verblijf in den Imaus." Hij beroept zichverder op de groote geleerden, Ewald, die de Tsraëlietische,Lassen, die do Indische, en Eug?nc Burnouf, die do Perzischeoudheid door en door kennen, en zegt voorts: „Dit feit vanééne en dezelfde aloude overlevering, bij do Semitische enArische volkeren gezamenlijk te vinden, staat voorts niet alleen.Ewald heeft voor do wetenschap een nieuwen weg geopend doorvele tot op hem niet of niet goed\' opgemerkte

overeenkomstentusschen do oudste Hobreeiiwsche overleveringen en die vanPerzië en Indiö aan te wijzen. Zijne stoute inzichten hebbende beste bevestiging gevonden: de twee meest vertrouwbarewoordvoerders der Arische studiën, Lassen en Eug?no Burnouf(deze laatste met meer beperking), hebben er do voornaamsteslotsommen van overgenomen. De samenhang in voorhistorischetijden van de Indisch-Europesche met do Semitische volken iseene soort van onderstelling geworden, welke in de hoogste enbeste sferen der Duitscho wetenschap als waar is aangenomen.Zonder mij over dit punt met dezelfde verzekerdheid als Ewald



26                                    EERSTE VOORLEZING. en Lassen uit te spreken, moet ik evenwel zeggen, dat dezeonderstelling mij voorkomt geenerlei afdoende zwarigheid tegenzich te hebben, en dat zij tot eene verbinding verstrekt voorvele feiten, die zonder haar onverklaarbaar blijven. „Onder deze brokstukken der gemeenschappelijke erfenis vanAriërs en Semiten plaatsen Ewald, Lassen en Burnouf bovenalles het geloof aan een eersten toestand van volmaaktheid, hetdenkbeeld van fabelachtige tijdperken, welke aan de geschiede-nis zijn voorafgegaan, en eenige getallen, die den duur dezertijdperken uitdrukken. Men moet erkennen, dat de verhalenvan het paradijs, van den boom des levens, van do eerste zonde ,van de slang, die verleidde, groote overeenkomst hebben metde fabelen der Brahmienen over de wieg van het menschelijkgeslacht, en nog meer met zekere mythen van den

Vendidad-Sadé. Maar nu zijn de hoofdstukken van Genesis, waarin dezeverhalen zijn bevat, geschreven vóór de wetenschappelijke ken-nismaking der Hebreen met de Arische volken en steken zijzeer af bij de kleur der boeken, die onder den invloed derPerzen in de ballingschap vervaardigd zijn. Ewald en Lassenstelden evenzoo de overlevering omtrent den zondvloed onderde herinneringen, welke aan de beide rassen gemeen zijn. Las-sen verliet later deze meening. Maar Ewald bleef er bij enschijnt zijne zaak gewonnen te hebben." Dit uit Eenan zij voorloopig hier genoeg. Verg. juliushappel , Die Anlage des Menschen zur Religion (Teylers Genoot-schap, 1877), die bl. 6, 7, 80, 103, 104 opmerkt, dat Grimm,Ewald, Movers, Max Muller en Waitz het monothe?sme voorden oudsten vorm van den godsdienst houden. Het vraagstuk is, of de mensch eerst, ten gevolge van Godsopenbaring aan hem,

in een toestand van beginnende beschavingis geweest, dan wel aan zich zelf overgelaten , in een toestandvan ruwheid. Later komen wij hierop terug. 1S) Bl. 15. De wijsgeerige Grieken spraken over dit allesin dezer voege, dat zij vele inkleedingen en persoonsverbeeldin-gen gebruikten. Zij handelden van het goddelijke of de Godheidof de Goden, van de Moira of het noodlot of het bestuur vander menschen lot, van de Nemesis of de vergelding der misda-den door de Godheid, van de Themis of de wetgeving, van deDiké of de regtvaardigheid, van den Hades of de onderwereldof de onsterfelijkheid, van het Elysium en den Tartarus of de



27 AANTEEKENINGEN. belooning en straf hiernamaals. Inkleeding en gedachte moetenhier wel onderscheiden worden; deze moet niet worden verwor-pen, omdat aan gene iets schijnt te haperen. «) BI. 15. Gesch. der opvoeding, D. II, bl. 133—141. Zeerverward hebben de meeste nieuwere schrijvers, die der tweelaatste eenwen, over hem gehandeld. De eerste, die eenekritische beschouwing der bronnen, zonder welke niets is aante vangen, heeft geleverd, is c. meineks , Gesch. der Wissen-schaften, D. I, bl. 187—303. De laatste, die zulk eene beschou-wing heeft gegeven, waardoor Meiners is verbeterd, is e. eöth ,Gesch. unsercr ahendlandischen Thilosophie, D. II, bl. 266—283 ,Noten bl. 49—59. 14) Bl. 15. jAMBLicnus , De vita Pylhagorae, Sect. 17. DaarJamblichus pas in de vierde eeuw na Christus, dus om-trent duizend jaar na Pythagoras leefde, zijn wij niet zeker,dat wij overal de eigene woorden van

dozen hooren. Mogelijkis het echter wel; want Jamblichus heeft uit oude bronnengeput. Doch zeker is het althans, dat Pythagoras in dezengeest heeft gesproken, gelijk het vervolg zal loeren. En op dezengeest alleen komt liet voor mijn tegenwoordig doel aan. Aan de nauwkeurigheid der uittreksels uit deze toespraken,want in haar geheel bezitten wij zo niet, twijfelen zelfs zijniet, die anders bijna alles betwijfelen. Op inwendige grondenis die nauwkeurigheid vooral aangewezen door E ö t h , Gesch.unserer abendl. Philosophie, D. II, bl. 425 volgg. Ik zal veel gc-bruik van Böth\'s werk maken. Do vroeg overledene, onver-moeide navorscher der Egyptische, Perzische en Griekscho oud-heid uit alle bronnen, geeft zich omtrent de door hem aango-wende langdurige studio, om Pythagoras in het licht van zijntijd ons getrouw voor oogen te stellen, eene getuigenis, diodoor edel zelfgevoel, tegenover schandelijke

miskenning, isingegeven, bl. 742—744. Miskend werd hij vooral, dewijl hijden moed had, tegen de gangbare aanmatigingen der zooge"noemde hoogere kritiek op te komen, en haar de k r i-tiek der bekrompenheid te noemen. Zie D. I, bl. 29.Overigens is Röth te belangrijker voor mijn doel, dewijl hij vangeene openbaring van God, zelfs niet van eene aan Israël, wilweten. Hij heoft derhalve de geschiedenis niet bezien of terechtgelegd, om er blijken van het bestaan eener openbaring van Godin te vinden. De blijken er van, welke ik bij hem vind, geefthij onwillekeurig en onbewust.



28 EERSTE VOORLEZING. 15) BI. 16. jamblichus, Sect. 45.u) BI. 17. jamblichus, Sect. 51, 54. ") BI. 18. jamblichus , Sect. 86 en 137. Ik heb ver-taald naar de verbetering van den verwarden tekst, door L.Kuster op Sect. 86 voorgeslagen. 18) BI. 18. Deze Gulden Spreuken zijn in eene vloeiendevertaling van •wijlen mijn vriend Mr. T. P. Tresling medege-deeld in de Gesch. der opvoeding , D. II, bl. 138—141. Daarinmoeten echter twee veranderingen gebragt worden. BI. 140moet regel 6 van onderen in plaats van: „\'t Lot verstompt het hoofd en \'t harte,"gelezen worden : „ Dwaasheid doet de zinnen dolen."En op bl. 141 regel 13 van bovenin plaats van:„Zorg voor geest en lichaam beide,"gelezen worden: „Let altijd op de eerste stappen."Deze veranderingen rnsten op verbeteringen in den Griekschentekst gebragt door som , Gesch. unseree abendl. P/iilos. D. II,bl. 220—221. Hoe veel edeler, dieper

en reiner de geest derSpreuken hierdoor wordt, wijst Eöth aan. Inderdaad komtdaardoor eerst zin in die twee regels en samenhang met Pytha-goras\' beginselen. In het Grioksch bepaalt zich de veranderingtot die van ééne letter van een woord in eiken regel, in deneersten, dat polgn wordt /toigia, en in den tweeden fiytatmvwordt TrQÓivmi\'. Later doel ik nog eene herziening der vertalingvan deze Gulden Spreuken in haar geheel mode. ,9) lil. IS. jm lil. 19. 2.) Bl. 21. H) El. 20. M) lil. 23. *4) 151. 24. ") lil. 22. -\'\'? El. 23. »1) Bl. 23. 2S> Bl. 23. "O lil. 21, Zie eöth, D. II, bl. 495, 496. Noten bl. 124.itörn , bl. 505. JAMBLICHUS , Sect. 110.Itqbq kóyoq.eöth, bl. 609—635.Men vindt deze regelen bij eöth , noot 976. AULUS GELLIUS, Noct. All. I , 9. KÖTn, bl. 083—687. eöth, bl. 861—863. 1 Moz. 2: 15. Voorloopig wijs ik, ter bevestiging van deze zienswijze, welke thans maar aan enkele geleerden eigen is,op

de schriften van eenst von lasaulx, die haar met kracht



29 AANTEEKENINGEN. handhaaft. Zoo verklaart hij b.v. in zijne rede, Ueber die the-ologisehe Grundlage aller philosophische Bysteme, Munrhen 1856,bl. 2 : (na van Pythagoras te hebben gesproken): „ Und ganzin abnlicher Weise philosophiren alle grossen Denker desAlterthums, auf der Grundlage dessen, was langst vor allerphilosophie dureh die vaterliehe Religion, das heilige Erbe derVorwelt an die Mitwelt und Nachwelt, bereits fest stand, undwas niemals von der Philosophie a priori bewiesen, sondern nura posteriori nach gewiesen werden kann, und die Vorauset-zung aller wahren Philosophie ist und bleibt." Ook onze dela saussate sprak het uit, De plaats der theologische wetenschapin de Encyclopedie der wetenschappen, Gron. 1872, bl. 10: „DeGrieksche wijsbegeerte bleef godsdienstig, al emancipeerde zijzich van de priesterscholen en do traditioneele godsdiensten."Bl. 12 : „ Godsdienst was het

beginsel der wetenschap bij devóór-Grioksche volkeren; godsdienst was de bezielende geest derGrieksche beschaving."



TWEEDE VOORLEZING. Socrates, Pythagoras priester en wijsgeer, Socrates alleen wijs-geer. Zijne sterkte is de methode. Het geweten door hemgewekt. Gods openbaring bron voor de kennis van de geestelijkedingen, zelfs van het staatsrecht. — Plato bezit de godsdienstigewaarheid en uit Gods openbaring, vooral in mythen tot onsgekomen, en uit onze herinneringen uit ons vroeger leven. Uitwijsgeerige redeneering leidt hij niets omtrent haar af. Zijnekennis der waarheid vloeit das niet uit menschen voort, maar uitGod. Men moet haar geloovende en hopende aannemen. In-geving van God ook nu nog mogelijk. Plato ijvert voor gods-dienst en zedelijkheid. Hij heeft niets tegen de dichting in degodsdienst, maar wel tegen onzedelijke dichting. Hij leidtuit de volksoverleveringen af, hoe de wereld is geworden, inwelken toestand de eerste menschen hebben geleefd, lwe erkunsten , staten , recht en

deugd zijn ontstaan, wat de men-schelijke ziel is, dat zij onsterfelijk is en dat ?iuar straf ofloon wacht. — Plato bij Joden en Christenen hocger geachtdan eenig ander wijsgeer. Mijne Hoeren ! Pythagoras, den eersten uitnemenden wijsgeer onder deGrieken, hebben wij beschouwd als de eerste proeve, dat



31 SOCRATES. Gods openbaring in feiten en Gods onderwijs, om die feitente doen verstaan, welke wij uit het Oude Verbond kennenals aan de stamouders des menschdoms en aan Israël gege-ven , niet alleen voor Abrahams nakomelingen de grondslagvan hun godsdienst waren, maar ook voor de Grieken degrondslag zoowel van hun wijsbegeerte, als van hun godsdienstgeweest zijn. Bij die eerste proeve voeg ik nu eene tweede,Socrates. Immers ook deze „vader der wijsbegeerte" bleefop denzelfden bodem staan als Pythagoras: op Gods open-baring. Met recht heet hij de vader der wijsbegeerte; want methem vangt eene nieuwe richting in den geest der Grieken,met hem de zuivere wijsbegeerte aan. Pythagoras tochvoerde wel den naam in van wijsgeer, philosophos, in stedevan dien van wijze, sophos, welken de leidslieden van denGriekschen geest voorheen droegen \'). Toch was Pythagorasgeen

wijsgeer alleen; hij was tevens priester. Socrates wasde eerste, die alleen en geheel wijsgeer was \'\')? Het onderscheid tusschen deze twee groote mannen springtin \'t oog, ook reeds wat hun begrip van wijsbegeerte be-treft. Blijkbaar was het Pythagoras niet maar om dennaam, ook om de zaak te doen; hij was begeerig naar wijs-heid en zocht er anderen begeerig naar te maken Maarin Egypte, waar hij tweeentwintig jaar vertoefde, had hijzich in de priesterkaste laten inwijden , en ook als volksop-voeder onder de Grieken vertoonde hij vóór alles in kleeding,leefwijze en houding en in de inrichting van zijn onderwijsden priester, die met hooger gezag spreekt en handelt.Daarom moesten zijne leerlingen lang zwijgen en verder tenlaatste in godsdienstige mysteriën worden ingewijd. Daaromwas voor hen langen tijd, zoo niet levenslang , de laatsteen afdoende bewijsgrond voor eene stelling de uitspraak:»Hij heeft het

zelf gezegd." Socrates was volstrekt geen priester, evenmin als hij een



32                                    TWEEDE VOORLEZING. wijze was, in den zin der vroegere wijzen van Griekenland.Hij was geheel en al wijsgeer"). Volgens hem was alleende Godheid wijs, en kon de mensch het niet verder bren-gen , dan dat hij een begeerige naar wijsheid werd. Geen wonder dus , dat het voornaamste in Socrates zijneleerwijze is. Een stelsel had hij niet; hij zeide zelf nietste weten , dan dit ééne, dat hij niets wist. Maar hij zeideook de kunst te verstaan, om uit den zvvangeren geest vanleergierige jongelingen denkbeelden , als geesteskinderen ,ter wereld te brengen. Inbrengen in de menschen kondehij derhalve niets, maar alleen wat in hen was, voorden dag halen, om dit dan öf als misgeboorte (als on-waar) , of als gezonde vrucht (als waar) te doen kennen.Natuurlijk hoort gij in deze voorstelling, wat den vorm be-treft, den scherts, aan Socrates altijd eigen. Maar metde zaak, hierin

aangeduid, was het hem volkomen ernst.Dit blijkt uit alle berichten over hem. Hoe ver deze reedsbij Xenophon en Plato , zijne eerste en onmiddellijke leer-lingen, uiteenloopen: hierin komen beide geheel en al over-een , dat hun meester, vragende en samensprekende, uitzijne volgelingen zelve de waarheid wilde doen geborenworden. Doch ook Plato laat ik nu eerst ter zijde: zijnewerken en zijn Socrates zal ik gebruiken , als ik over Platozelven handel. Den historischen Socrates, met wien wijons bezig houden , kennen wij beter uit Xenophon, die zijnmeester niet konde en wilde bezigen, gelijk Plato, om onderzijn naam eigene denkbeelden uiteen te zetten, maar hem,voor zoover hij hem had kunnen vatten, weder gaf, gelijkhij geweest was. De hoofdeisch van Socrates , aan allen, die wijsheid zoch-ten, steeds gedaan, was die van den God der wijsheid teDelphi: »Ken u zelf." Met dit zelf bedoelde hij

echterniet het zinnelijke zelf, maar het geestelijke, en in dit



SOCRATES.                                               33 geestelijke vooral het zedelijke , zoodat door hem bovenal,wat wij het geweten noemen , in den raensch is gewekt De zinnelijke wereld, ook het zinnelijke in den menschzijn lichaam met deszelfs werkingen , wordt door Socratesniet onderzocht. Immers niet het zinnelijke . naar hetgeestelijke boezemde hem belang in, en wel vooral hetzedelij k-geestelijke. Omdat hij hier altijd mede bezig was,zeide men, dat hij de wijsbegeerte uit den hemel of uit dewolken (dat is, uit de natuurkunde), waar zich de vroegerewijsgecren meest mede bezig hielden , had doen nederdalenin de steden en huizen, ten einde de menschen te leeren ,gehoorzame kinderen, vlijtige burgers, brave ouders entrouwe vrienden te worden. Hoe afkeerig Socrates van denatuurkunde was, spreekt Xenophon gedurig uit. »Hijsprak niet," verhaalt deze4), » over de natuur, gelijk demeeste anderen , die

onderzoeken , hoe , \'t geen door de wijzenhet heelal wordt genoemd, wel moge bestaan, en naarwelke vaste wetten de hemellichamen bewogen worden. Integendeel , hij toonde aan, dat wie daarvan hun werk ma-ken , eigenlijk dwazen zijn. Vooreerst overwoog hij henaangaande, of zij dergelijke onderwerpen nasporen, dewijlzij meenen de menschelijke dingen reeds genoeg te kennen,dan of zij wanen plichtmatig te handelen , indien zij demenschelijke dingen daar laten, om de zinnelijke natuur teonderzoeken. Voorts verwonderde hij zich , dat het hunniet bleek , hoe onmogelijk het voor menschen is, de natuurte doorgronden. Immers zij, die zich het meest er op latenvoorstaan, daarover te kunnen spreken , hebben onderlingniet dezelfde meeningen , maar gedragen zich onderling alskrankzinnigen , [dewijl zij elkander onophoudelijk tegen-spreken]." Daar Socrates zoo afkeerig was van al het uiterlijke, enden

mensch onophoudelijk op zijn eigen zedelijk bestaanwees, geloof ik niet te veel te zeggen, als ik beweer, dat 3



34 TWEEDE VOORLEZING. met Socrates het geweten wakker is geworden. Tot op hemhad men in Griekenland meestal een geweten, als niet heb-bende. Wel had men in de fabelleer de Furiën of Wraak-godinnen, als dichterlijke voorstelling van de angsten, welkeden misdadiger bij wanbedrijven folteren. Maar zij ver volg-den den menscli alleen bij verregaande misdaden. Wat hetgewone leven betreft, sliep het geweten, althans voor dewetenschap. Op de bestaande wetten en inlichtingen vanhuis en stad, van godsdienst en gewoonte beriep men zich,zonder heldere bewustheid, dat er in den boezem des men-schen ook een rechter is, die mede gehooid moet worden5).Juiste kennis had men nog niet gemaakt met dezen rechterin ons, het geweten, dat is, het medeweten van onsmet een ander en hooger weten, door dit andere en hoogerewel eerst van buiten wakker gemaakt, maar nu ook

daaropvan binnen antwoordend. Dit toch is de beteekenis van hetmede in het Grieksche en Latijnsche woord, door ons geweteni                 overgezet; want daarin noemde men het een medeweten °). En daar in het Grieksche en Latijnsche woord deze beteekenisonbetwijfelbaar duidelijk is, mogen wij vaststellen, dat in devertaling er van met geweten dit ge ook mede zal te kennengeven, \'t geen taalkundig zonder zwarigheid is, zoo als blijktuit vele andere woorden met ge zamengesteld. als geroep,geschreeuw, geklanh . getrappel, gebergte, gebedel, gebeuk , ge-blaas, gedans, geheugen, geleide, gekus, en dergelijke meer,die allen een doen en weder doen te kennen geven, eenroepen en mede of weder roepen, een schreeuwen en mede otloeder schreeuwen, een klinken en mede of weder klinken. Ge-iveten is dus een medeweten of weder weten binnen in ons,\'t welk antwoord geeft op een

weten, \'t welk van buitentot ons komt. Of intusschen Socrates dit woord geweten inden zedelijken zin ooit heeft gebruikt, betwijfel ik zeer: ikherinner mij althans niet het bij hem gevonden te hebben.Zeker is het, dat hij het, zoo ooit, dan zeldzaan bezigde \').



35 SOCRATES. Maar de zaak is door hem wakker gemaakt. Zijn daemoniumof geleigeest, die hem stellig afried, wat hij wilde doen ,maar niet mocht doen, en die misschien ook wel aanried ,wat hij moest doen , is de aanschouwelijke voorstelling vanhet geweten 8). Doch als men nu meende, dat Socrates, die den menschzoo zeer aanspoorde, tot zich zelven in te keeren, uit hetgeweten eene wijsbegeerte over geestelijke en goddelijkedingen zal hebben afgeleid, zou men dwalen. Wat hij overdeze dingen heeft te zeggen, is alleen verwijzen naar god-delijke openbaring. En deze ziet hij in den volksgodsdienst,in de staatsinstellingen, in de godspraken en in de voor-teekenen, en verder ook in de harmonie der natuur. Telkens hoort gij hem terug wijzen op al deze zaken,vooral op den volksgodsdienst en de staatsinstellingen, maarniet zelden ook op de orakelen, welke hij wil geraadpleegdhebben, zelfs

op de voorteekenen, als wenken bij allerleivoorvallen door de Goden gegeven; terwijl hij ook nu en danaantoont, dat de schoonheid, doelmatigheid en orde der na-tuur bevestigen, wat wij uit die andere bronnen omtrentde Godheid weten °). Leerzaam is hier vooral een gesprok van Socrates metHippias l0) over het wezen van het recht. Daarin verklaartSocrates, dat bij hem wat met de staatswetten overeenkomt,hetzelfde is als het rechtvaardige "). Doch nu zijn er, zegtSocrates , ook nog ongeschreven wetten, die in alle hinden even-zeer gelden, welke niet door mensehen kunnen gemaaktzijn, dewijl deze daartoe niet zijn samen gekomen. Ze moetendus de Goden tot wetgevers hebben, gelijk het dan ook bijalle menschen de eerste plicht wordt geacht, de Goden tedienen. Tot deze wetten behoort, dat ouders en kinderen \'elkander niet in huwelijk mogen nemen. Dit willen deGoden niet, zoo als blijkt

uit de door hen ingestelde ordeningder natuur, dat, waar dit geschiedt, een zwak nakroost 3*



36 TWEEDE VOORLEZING. wordt geboren. Tot deze wetten behoort ook, dat menweldoeners weder moet weldoen, zoo als daaruit blijkt, datmen anders zijne vrienden verliest en eenzaam in de wereldblijft staan. Volgens Socrates is het recht dus in de eerste plaatsdat, wat de staatswet beveelt; voorts wat, gelijk wijuit de gevolgen kunnen opmaken, de Goden nog verderbevelen, behalve in de staatswetten, die ook van hen zijn,gelijk telkens wordt ingeprent\'2). Alle recht steunt dus,\'t zij middellijk, \'t zij onmiddellijk , op den geopenbaarden wilder Godheid. Derhalve onderstelt Socrates niet, gelijk vele latere rechts-geleerden, ook in onzen tijd, eene stem der menschelykenatuur of eene zelfwetgeving in ons, waaruit het recht,en dus ook de staat, is voortgevloeid; hij kent alleen orde-ningen der Godheid, welke wij zien en wier doelmatigheidwij kunnen opmerken. Doch er valt nog meer bij te brengen,

ook wat recht-streeks ons onderwerp geldt. De verhevenste denkbeelden,welke Socrales vaak behandelt, zijn die van het bestaan,de goedheid en de wijsheid der Goden en van hunne zorgvoor de inenschen. Maar nu behandelt hij deze nooit andersdan door eerst aan te nemen en vervolgens eenigszins aan tetoonen, dat het volksgeloof, \'t welk dit alles aan de Godentoeschrijft, juist en waar is. Zoo neemt hij l3j op grondder algemeene handelwijze en overtuiging bij Hellenen enbarbaren als waar aan, dat er alwetende Gtden zijn, wiemen over alles, wat er is en zijn zal, door middel derwichelary kan vragen; die dan dooi\' stemmen, droomen envogels antwoorden, wat men al of niet moet doen , en diemachtig zijn, over de menschen het goede en het kwadete beschikken. Hoe ernstig Socrates het meende, als hij verklaarde, datmen den wil der Goden uit nog altijd voortgaande openba-



SOCRATES.                                               37 ringen moet loeren kennen, blijkt ook uit hetgeen hij aanXenophon, volgens het eigen verhaal van dezen i*), had ge-zegd, toen Xenophon hem raad vroeg, ot hij deel zou nemenaan den krijgstucht van den jongeren Cyrus tegen Artaxerxes.Hij verwees hem naar Delphi\'s orakel, \'t welk hem denwil der Godheid zou doen hooren. Wat Socrates hier aldus als waar aanneemt, tracht hijelders \'5) als zoodanig aan te toonen, door op al wat er isin de natuur, bijzonder in ons lichaam en onzen geest enons leven, de aandacht te vestigen, als blijken van zorgen bedoeling der Goden, zonder dat hij iets uit gevoel ofbegrippen poogt af te leiden. Zelfs ook waar de verwachting der onsterfelijkheid doorSocrates\' echten leerling Xenophon wordt uitgesproken, isniets te vinden, wat naar bewijs zweemt. Hij ontvouwt,hoe de onsterfelijkheid stellig door hem wordt te

gemoetgezien, maar geeft geene gronden voor zijn uitzicht, daneen paar losse opmerkingen. Immers in Xenophons wijsgee-rigen roman, de Cyropaedie geheeten, waarin hij de krachtder zedelij k-godsdienstige beginselen van Socrates wil latenzien in een bestuurder van een groot rijk, schildert hijCyrus\' sterfbed, waarop do held van zijn boek in volleverzekerdheid des geloofs verklaart "), dat hij het volgendleven inwacht. De taal is zoo schoon en stichtelijk, datCicero de plaats heeft overgenomen \'"). Maar wijsgeerig be-toog is er volstrekt niet in. Cyrus zegt, dat het levenna dit leven zeker is, „gelijk ik voor mij meen" I8). Uit dit alles blijkt duidelijk, dat Socrates, hoewel hij denienschen er toe bracht, om elk in zich zclven in te koerenen zich zelven te loeren kennen, evenwel niet uit \'s men-schen binnenste de beginselen der wijsbegeerte wilde afleiden ,maar uit den bestaanden godsdienst, de

wetgevingen volks-overtuiging, wier kern, door de Godheid zelve geopenbaard,hij als waar erkende en als waar wilde aanwijzen, zonderdit een en ander ooit wijsgeerig te bewijzen.



38 TWEEDE VOORLEZING. Hier eindig ik vooreerst met Socrotes. Wij gaan over tot zijn grootsten leerling, die in sommigeopzichten den meester te boven gaat, tot Plato "). Plato is een leerling, die zijn leermeester hoog waar-deerde , ja bewonderde. Evenwel verschilde hij niet mindervan Socrates, dan deze van Pythagoras. Immers Socratesis de man van het practisch gezond verstand, die in huisen stad wil blijven: Plato is de dichter-wijsgeer, die evenhoog boven de werkelijkheid opstijgt, als hij diep in \'smen-schen gemoed weet neder te dalen. Huis en stad zijn hemgeene perken; \'t heelal is hem niet te groot, de eeuwigheidniet te lang, de Godheid niet te verheven, om hem af teschrikken, ze allen denkende te doorgronden. Vraagt gij , hoe het mogelijk was, dat deze hoogvliegendeleerling toch den diepsten eerbied voor zijn omlaag blijven-den leermeester koesterde? Het antwoord is, dat zij in

tweeopzichten toch overeen komen. Eerst in de methode, diebij Socrates het voornaamste was, door Plato van hem werdovergenomen, en voor dezen het voertuig werd, waarmeehij zijne hooge vlucht kon ondernemen. En voorts komenzij overeen in het vasthouden aan de voorhandene, practi-sche, tastbare werkelijkheid, aan de dingen, die er zijn;want deed dit Socrates, wij zullen zien, dat de idealistischevlucht van Plato, hoe verheven ook, toch nog altijd rustteop die zelfde werkelijkheid. In het bijzonder stemmen zij, wat den inhoud van hunstreven betreft, geheel samen in eerbied voor de Godheid,die zich in de staatsinstellingen, en dus ook in den volks-godsdienst, en voorts in de aloude overleveringen, overalvoorhanden, heeft geopenbaard. Staat en godsdienst, gijweet het, moet men, als men van de oude volken spreekt,bijeen voegen. Onder alle natiën, Israëlieten zoowel alsHeidenen, was

de volksgodsdienst een onderdeel der staats-



39 PLATO. instellingen. Scheiding van Kerk en Staat, als tweelingen,die, hoewel zij elkander niet kunnen missen, toch ieder huneigendom moeten behouden en bewerken, is eene zaak, dieeerst door Christus tot stand is gekomen. Maar in de opvatting van staat, godsdienst en overleve-ring is er toch ook verschil tusschcn Socrates en Plato.Wijzen beiden steeds op de bestaande instellingen, als vande Goden afkomstig, Plato let veel meer, dan Socrates,op de aloude overleveringen, als openbaringen van God. Dewichelaars en de orakels, die bij Socrates eene zoo grooterol spelen, ontbreken bij Plato wel niet, maar treden tochbij hem op den achtergrond tegen over die openbaringen,waarover Socrates minder schijnt nagedacht te hebben, maardie bij Plato telkens worden aangehaald, uitgewerkt en nietallen als inkleeding, maar ook als bewijs in zijne philosophiegebruikt. Geen wonder! Socrates

bleef te Athene of waarhij als Athener moest zijn: Plato reisde de wereld rond,om overal wetenschap en wijsheid op te doen. Bij Platois, naast een zeldzaam beroep op de wichelarij 20), een door-gaand heenwijzen op poëten en profeten, even als b\'y deApostelen op de schrijvers des Ouden Verbonds; en bij hemkomen vele mythen of verhalen voor, om wijsgeerige denk-beelden daarin te kleeden, even als hiertoe bij onzen Heerde gelijkenissen dienen. Nog is er een ander verschil tusschon Socrates en Plato.Blijft Socrates bij dit en het volgende leven staan, Platoonderstelt ook een nog vroeger aanzijn; wij bestonden, vol-gens hem, reeds vóór dat dit ons aardsche leven aanving.Daarvan, zegt hij, hebben wij nog herinneringen in ons,die bij onze geboorte in ons sluimeren, maar door oudersen leermeesters gewekt kunnen en moeten worden. In ons onderzoek is deze voorstelling van Plato van

hetgrootste gewicht. Vraagt gij, hoe Plato b\'y\' deze gedachte kwam, dan gist



40                                   TWEEDE VOORLEZING. gij ook ligt, dat zij samenhing met de leer der zielsverhui-zing, welke Pjihagoras uit Egypte in Griekenland had over-gebracht. Plato nam haar van zijn grooten voorgangerover. De oorspronkelijk ia den mensch van zijne gehoorteaf aanwezige denkbeelden, of liever beginselen, bij Platozijn dus van een anderen aard , dan die, welke Cartesiusen Leibnitz voorstonden. Bij deze latere wijsgeeren zijnze ons aangeboren , dewijl ze ons ingeschapen zijn : bij Platozijn ze mei ons geboren, dewijl ze uit een vroeger levenons zijn bijgebleven , als herinneringen. Evenwel ontwaken deze herinneringen niet bij allen. Inde voornaamste plaats, waar Plato over deze zaak handelt"),schildert hij eerst, hoe de menschelijke zielen vele duizendenjaren achtereen uit het eene lichaam in het andere verhui-zen tot straf van haren afval van God. Voorts verhaalthij, dat, als

zij weder op aarde in een menschelijk lichaamkomen en zich nu door de rede laten besturen, zij van deenkele en zinnelijke dingen tot de algemeene en geestelijkeopklimmen. Daarop laat hij volgen: „Dit nu (deze opklim-ming der menschen) is de herinnering der dingen, welke onzeziel eens gezien heeft, toen zij, met de Godheid rondreizende,verachtte \'tgcen wij nu (op aarde, in de zinnelijkheid) zeg-gen dat is, en zij zich verhief tot hetgeen werkelijk is."Intusschen worden de meeste zielen door de begoochelingder aardsche dingen bekoord en besmet, zoodat „maar wei-nigen overblijven, die daarvan herinnering genoeg hebben."Dit zijn dan de ware wijsgeeren, die, dewijl zij dat zijn,door den grooten hoop voor waanzinnigen worden gehouden.Elders vindt men bij Plato 22) eene dergelijke plaats, maardie eene eigene belangrijkheid heeft, dewijl hij daar eeneproef geeft, hoe die herinneringen in

eiken mensch sluime-ren, ook waar zij niet aanwezig schijnen te zijn, en inallen gewekt kunnen worden. Immers hier wordt een slaaften tooneele gevoerd, die nooit is onderwezen, en dus ook



41 PLATO. niets van de meetkunst heeft geleerd. Evenwel wordt hij dooreen beleidvol vrager (Socrates) tot bewustheid (dat is dan,tot herinnering) gebracht, welke eigenschappen een vierhoekheeft, zoodat uit dezen slaaf blijkt, dat kennis is herinne-ring, of dat de mensch niet uit medegedeelde wetenschapvan anderen, maar uit eigene voorstelling, door anderengewekt, kan en moet putten 23). Het is duidelijk, dat Plato tweederlei bron kent van degodsdienstige waarheid ; ééne in anderen, de mythe of o ver-levering der voorgeslachten, en eene tweede in ons zelve,de eigene met ons geborene gedachte, dat is, de herinneringuit het voorbestaan of uit het leven bij de Godheid. Devraag is nu, of hij ook eene derde bron van haar kent, inverstandsredeneering of in wijsgeerige bewijsvoering bestaande.Het antwoord moet luiden, dat hij deze niet kent, aange-zien hij niet alleen nooit uit haar put, maar

haar bestaanook uitdrukkelijk ontkent. Open en rond spreekt hij hetuit, dat wij over de goddelijke dingen „door eigen onder-zoek"24) niets kunnen voortbrengen, \'t geen meer degelijken waar zou zijn, dan \'t geen de overleveringen daaroververhalen. En maar eenmaal kan hij schijnen, één dezerdingen toch te willen bewijzen; namelijk de onsterfelijkheidonzer ziel, in zijn beroemden Phaedon. Maar later zal ikaantoonen, dat dit alleen schijn is, dewijl hij ook daar dieonsterfelijkheid niet uit bewijzen afleidt, maar als eene ge-loofde en zekere zaak voorop stelt, terwijl hij haar doorredeneering alleen nader toelicht en bevestigt. Er blijven dus maar twee bronnen van kennis der gods-dienstige waarheid over, de overlevering van anderen ende eigene ervaring. Doch beiden hebben maar éénen oor-sprong : de Godheid, uit wie alle kennis der waarheid voort-vloeit. Meent gij in monschen dien oorsprong te

kunnenvinden, dan zegt u Plato25): „Dikwijls hebt gij gehoord,dal het eene allergrootste wetenschap is, het volmaakt goede



42 TWEEDE VOORLEZING. (of het ideaal van het goede) te kennen, aangezien de leervan het recht en de andere dingen de wetenschap behoeven, om bruikbaar en nuttig te worden...... Maar nu hebben wij (menschen) daarvan geene voldoende wetenschap." Dezeovertuiging werkt hij vervolgens uit in het bekende beeld20),dat de menschen hier op aarde als in eene spelonk leven,met hals en beenen aaneen gebonden en met den rug naarhet licht gekeeid, zoodat zij alleen de schaduwbeelden derdingen, als door een tooverlantaarn op den wand der spelonkgeworpen, kunnen zien, niet de dingen zelve, terwijl zijtoch die schaduwen voor zaken houden. Zullen zij hunnedwaling kunnen zien, dan moeten anderen hen los makenen langzaam naar het licht keeren. Deze anderen kunnenevenwel de kracht daartoe niet in zich zelve vinden. Wantwie is wijs ? Niemand onder de menschen, zelfs als hij

lichtvan boven erlangt. God is de eenige, die wijs mag heeten.„Iemand wijs te noemen, schijnt mij," zegt Plato2S), ,,ietsgroots te zijn en alleen voor God passend; wijsgeer ofzoo iels te heeten, voegt meer voor eiken mensch." Verre is het er dus van af, dat de wetenschap bij Platohet voornaamste zou zijn geweest, waarnaar de menschenhebben te streven, waar het op godsdienstige en wijsgeerigewaarheid aankomt. Streven moeten zij naar geloof enhoop, op mededeelingen der Godheid gegrond. Deze me-dcdeelingen bestaan. Nadat Plato de wereldwording heeftbeschreven, vervolgt hij 28): „Het gaat onze macht te bovende wording der Halfgoden uit te spreken en te kennen.Men moet echter hen gelooven, die het vroeger gezegdhebben29), die, gelijk ze verklaarden, afstammelingen derGoden waren en hunne voorouders gewis kenden. Het isonmogelijk, geloof te weigeren30) aan Godenzonen,

ofschoonze zonder blijkbare en noodwendige bewijzen spreken. Menmoet, de staatswet opvolgende, hen gelooven, als die ge-tuigen, dat zij het hun bekende berichten31)."



43 PLATO. Met dit geloof moet zich hoop paren, of stellige ver-wachting van eene blijde toekomst. „Ik zou den dood,"zegt bij zijn sterven de Platonische Socrates3\'2), „ten onrechtezonder droefheid inwachten, indien ik niet meende, eerstbij goede en wijze Goden te zullen komen en voorts bijgestorvene menschen, die beter zijn, dan die hier wordengevonden. Gij moet weten, dat ik hoop33) bij deugdzamemannen te zullen komen, zonder dit stellig te durven ver-zekeren. Maar dat ik bij machtige en geheel en al goedeGoden zal komen, dit, zoo men iets over zulke dingen kanzeggen, durf ik wel verzekeren. Daarom ben ik niet treu-rig, maar vol blijde hoop3\'\'), dat er voor de gestorveneniets overblijft, en, gelijk het ook oudtijds gezegd is, ietsveel beters.voor de braven dan voor de slechten." Ook opanderen beroept zich de stervende wijsgeer. „Gaarne,"zegt hij35), „wilden velen sterven, door de hoop

gedreven,dat zij ginds hen zouden zien en genieten, naar wie zijhier verlangden." Doch hoe kent Plato de goddelijke openbaring, waaropzijn geloof en zijne hoop zijn gebouwd? Uit mededeclingen,van de Godheid zelve. Wel gingen deze mcdeiloelingenook nog voort in zijnen tijd, volgens zijne overtuiging,maar ze hadden vooral in vroegere tijden plaats gehad. Nog in zijn tijd was er eene mededeeling der Godheidaan menschen door middel van ingeving, inspiratie, bezie-ling van boven. „De uitnemendsle goederen," verklaarth\\j3B) . „geworden ons door ingeving 3~\'), welke ons door eenegoddelijke gift wordt geschonken. De profetes te Delphi ende priesteressen te Dodena hebben, door ingeving opgewon-den38), vele en goede dingen aan burgers en staten vanGriekenland bewezen, — met een nuchteren verstand30)weinig of niets." „Past liet niet," vraagt hij elders\'"1),„hen goddelijke menschen

te noemen, die, zonder hun eigenverstand te volgen41), in hetgeen zij doen en zeggen, veel



44 TWEEDE VOORLEZING. goeds voortbrengen ? En als wij hen nu goddelijk noemen,die godspraken en voorstellingen geven en gedichten maken,moeten wij dan van de staatslieden niet even eens zeggen,dat zij goddelijk zijn en vol van hooger geestdrift, door deGodheid aangeblazen en bezield, wanneer zij over vele enzware zaken juist spreken43), terwijl ze niets weten van \'tgeenzij zeggen." — Geen wonder, dat hij zelf ook wel middenin een gesprek de Godheid om licht voor zich aanroept43). Maar rekende hij op nog steeds voortgaande mededeel ingenvan de Godheid, dan is het natuurlijk, dat hij ook gaarnegeloofde aan vroeger gegevene, ja dat hij overtuigd was,dat ze vooral bij den oorsprong des menschdoms waren ge-schonken , en dat deze, door de overlevering tot ons geko-men, door ons geëerbiedigd moeten worden. „Als eenegave der Goden aan de menschen, gelijk mij

toeschijnt,"verklaart Plato 44), „kwam eens, door den eenen of anderenPrometheus, van wege de Goden in het helderste licht dezespreuk4\') tot ons, welke de Ouden, die beter waren danwij en digter bij de Goden woonden, ons hebben overgele- verd, dat het vele uit het ééne afstamt.....Aldus hebben de Goden ons overgeleverd, om het te onderzoeken, teloeren en elkander te onderwijzen." Indien eenige plaats, dan is deze geschikt, om ons dui-delijk te maken, welke bij Plato de betrekking is van Godsopenbaring en \'s menschen wijsbegeerte. De grondgedachte,waarop het b\'y alle wijsheid aankomt, is deze, dat er eenheelal is, een samenhangend geheel, orde, harmonie, een-heid. "Waar alles wat bestaat, wordt beschouwd als eenesamenvloeiing van allerlei aan elkander vreemde, toevalligelkander ontmoetende bestanddeelen, daar is geen denken,dat is bijeenbrengen40), mogelijk. Van de

eenheid moetenwij beginnen, gelijk in ons tellen, zoo ook in ons denken.Maar nu is deze gedachte: Alles is één; is uit één; hoevelerlei dingen er zijn, toch zijn ze uit één en dus tot één;



4j PLATO. of, om het met duidelijker woorden te zeggen: Er is éénenkel God, uit wien en door wien en tot wien alle dingenzijn: —deze gedachte is volgens Plato geene slotsom vanmenschelijke redeneering of van eenig wijsgeerig onderzoek.Neen, zij is mededeeling van de Godheid , die zelve haaraan ons heeft geopenbaard. Maar waartoe deed zij dit? Om ons nu rustig en traagte laten sluimeren, als die van haar zelve weten, wat waaris ? Verre vandaar! Zij geeft ons deze grondgedachte , ditpunt van aanvang, dezen lichtstraal, dit baken, of lieverdezen helder brandenden vuurtoren, opdat wij nu zelve onzenkoers daarnaar richten. Zij geeft ons die aanwijzing, gelijkPlato zegt, „om nu (bij haar licht) te onderzoeken, te loerenen elkander te onderwijzen." Hij wil dus onderzoek vanhet overgeleverde, om waar en onwaar te kunnen scheiden;hij verwerpt onnadenkend aannemen en napraten. Wat

Godsopenbaring zegt, moet worden onderzocht, maar dat zijspreekt , mag niet worden ter zijde gesteld en voorbij ge-zien , gelijk men reeds in Plato\'s dagen, tot bederf van allewijsbegeerte, begon te doen. Doch nu rijst de vraag, waar hoort Plato de stem dergoddelijke openbaring, aan de voorgeslachten geschied? Hijantwoordt, dat hij die hoort in velerlei lecringen en spreu-ken, en vooral in mythen, welke overal zijn bewaard onderde volkeren, en waarop wij kunnen en moeten vertrouwen. "Wij bemerkten dit reeds uit eenige plaatsen, welke ikuit Plato bijbracht4:): nog duidelijker zullen wij het uitandere verklaringen vernemen. „Hoor eens," zegt hij48),,,\'tgcen men een zeer schoon verhaal noemt, \'t welk gij,zoo als ik vermoed, voor een verzonnen vertelsel49) zulthouden, maar ik voor een getrouw verhaal50); want watik u wil zeggen, zal ik u als waarheid zeggen." Daarophoort men een verhaal van

de belooningen en straffen, hiernamaals , volgens het volksgeloof der Grieken, te verwach-



46 TWEEDE VOOLEZING. ten, \'t welk eindigt met de woorden: „Dit is het, wat ikheb gehoord en geloof (vertrouw)51), dat waarheid is." Nogwat later is het weer: „Ik ben door deze verhalen tot ecnevaste overtuiging gekomens\'2) en leg er mij op toe, om voorden rechter (hier namaals) met eene volkomene ziel te ver-schijnen." „U schijnt dit alles misschien een vertelseltje tezijn, als van een oud vrouwtje, zoodat gij er geene waardeaan hecht. Nu zou \'t ook geene verwondering mogen baren,dat men er geene waarde aan hechtte, namelijk, indienwij maar met al ons onderzoek iets konden vinden, datmeer degelijk en waar is." — „Duld derhalve (wanneer ookgij gelooft), dat men er u als een onwijze om verachte, en,als men wil, beleedige. Er zal u, als gij deugdzaam zijt,geen kwaad van overkomen." De volksverhalen, overleveringen, mythen zijn dus bijPlato geene verdichtselen van menschen, maar

dichterlijkeinkleedingen van ware mededeelingen, door de menschenvan de Godheid verkregen. Hij neemt ze dus aan als pun-ten van uitgang en voorwerpen voor het wijsgeerig naden-ken , ja als objectieve bewijzen van algemeenc geldigheid,veel hooger te stellen dan de ijdele onderstellingen en sub-jeetieve redekavelingen der Sophisten , de in hun eigen oogwijze lieden van dien tijd. Van hen is hij, even als Socrales,de geweldigste bestrijder , dewijl zij, door alles op redeneeringte bouwen, alles onzeker maakten. Hij wil geloof. Hijstelt de eenvoudigheid der voorgeslachten, die aan openba-ringen geloofden, verre boven de ingebeelde wijsheid dermeesten van zijne tijdgenooten, die de Sophisten volgden endus alles beredeneerden. „De priesters," zegt PlatoM), „inden tempel van Jupiter te Dodona verklaarden, dat de eerstegodspraken waren gekomen uit een eik. Voor de menschen,die toen

leefden , was het, dewijl ze niet wijs waren, gelijkgij, jongelieden, wegens hun eenvoud voldoende, een eikof steen te hooren, mits deze maar waarheid zeiden. Gij



47 PLATO. vraagt, wie en vanwaar de spreker is; want gij onderzoektniet dit alleen, of het waar is of niet, wat hij zegt." Datmen een eik of steen zou kunnen hooren spreken, klinktvreemd. Hoe sterk moet bij Plato dus de overtuiging ge-weest zijn, dat er godspraken bestonden, wanneer hij die,zelfs zóó tot hem gekomen, liever aannam, dan verwierp!die liever aannam, dan de redeneeringen der Sophisten,dewijl deze alleen op eigene inzichten steunden en alle gezagter zijde lieten liggen! Stoute redeneringen zijn bij hemgeen blijk van ware wijsheid. Die haar voorstaan, en dus demythologie verwerpen, wier aloude verhalen zij door physisch-allegorische verklaringen tot dagelijksche voorvallen willenmaken, noemt Plato spottend de wijzen5,1). Maar hunarbeid is hem te zwaar, te kunstig en te onvruchtbaar,om er zich mede te willen inlaten "). Plato heeft onwederlegbaar bezwaar tegen alle

beredenee.ring dier goddelijke dingen, door wien ook beproefd, ooktegen zijne eigene. Ze zijn geen voorwerp daarvoor. So-crates vraagt bij Plato eens aan een vriend 5r\'): „Weet gij,hoe men der Godheid het meest welgevallig kan zijn ?"Waarop de vriend antwoordt: „Neen, maar gij dan?*\' So-crates herneemt: „Ik* kan u althans een oud verhaal daar-over doen. De voorgeslachten kenden de waarheid." Endan deelt hij de Egyptische overlevering omtrent Theuth mede,een goddelijk mensch, die de taal, het schrift, de reken-kunde , de aard- en sterrekunde heeft uitgevonden en on-derwezen. De slotsom van een ander gesprek luidt81): „Wanneer hetzoo met ons gesteld is, gelijk het nu blijkt het geval tezijn, is het schandelijk, ons nog, aan ligtzinnige jongelin-gen gelijk, te willen voordoen, alsof wij iets waren, wij,die toonen niet in het minst eene vaste meening over de-zelfde dingen te hebben, en dat

wel over de allergewich-tigste dingen. Zoo groot is onze onkunde."



48 TWEEDE VOORLEZING. Hij eerbiedigt derhalve de mythen van den voortijd alsdichterlijke inkleedingen van werkelijke mededeelingen. De in-kleeding is van de menschen, de mededeeling van God. Demythen zijn hem gedicht, niet verdicht58). Dat zijgedicht of dichterlijk zijn en dus opgesierd, spreekt hij nuen dan uit, doch ook dan verklaart haar kern voor nietverdicht, maar voor zeker en waarachtig. „Wij moeten dekinderen," schrijft hij !0), „eerst met leugens onderwijzen.Immers wij geven hun eerst aloude verhalen, die leugenszijn, doch met waarheid er in." Met beiden is het hemevenzeer ernst: even stellig, als hij het menschelij k-dichter"lijke der inkleeding erkent, houdt hij vast aan het goddelyk-ware van den inhoud. Het eene staat bij hem even zekeren vast, als het andere. De geleerden meenen thans genoegzaam allen, dat liet bijPlato geen ernst is geweest met dezen eerbied voor

demythologie en dat hij zich daarin geschikt heeft naar de volks-vooroordeelen. Doch hoe uitnemende kenners zij overigensvan Plato mogen zijn, hierin volgen zij hunne eigene voor-oordeelen. Plato meende hot met zijnen eerbied voor de my-then zoo ernstig als maar mogelijk isco). Behalve de reedsaangehaalde plaatsen zijn er nog vele andere, die dit be-tuigen. Zoo spreekt hij ergens °\') van de regeering vanSaturnus en Jupiter, en voegt er dan bij: „De voorge-slachten zijn ons de berichtgevers van deze dingen, welkenu ten onrechte door velen niet worden geloofd." Maarmeer nog dan deze enkele gezegden doet zijne geheelemanier van philosopheeren af, waarop ik insgelijks latei-zal wijzen. Voor dat ik daartoe over ga , moet ik nog eene opmer-king over zijne eigenaardigheid als mensch maken. Platois zelf dichter geweest. die zich in bijna alle dichtsoortenheeft geoefend ; doch \'t is eene

grove miskenning zijnerwijsgeerige voortreffelijkheid, hem, gelijk nu velen sedert



49 PLATO. Aristoteles\' voorgang plegen te doen , meer fantast of dich-ter dan denker te noemen. Hoe scherp, diep en veelzijdighij denkt, zelfs meer dan Aristoteles, zullen wij later zien.Maar, en dit onderscheidt hem van de meesten, die zichop philosophie toeleggen, hij is meer dan een denkendwezen. Hij doorziet, hoe onzeker en ijdel het denken opzich zelf is: hij wil er een vaster, hij wil er een zekeren in-houd voor hebben. Behalve diepe denkkracht heeft hij ookeen rein en sterk gevoel, en wil de inspraken hiervan, alsniet minder gerechtigd, dan de uitspraken van het denken,erkend hebben. En voor dit gevoel vindt hij voedsel in denvolksgodsdiens.t. Daarom heeft hij een diepen eerbied voorde oudheid en wenscht hij hare overleveringen veel meeroverwogen te zien , dan de redeneer ingen zijner eeuw M)."Wij moeten nog wat dieper in den geest van Plato in-dringen , om duidelijk te kunnen

zien, hoe hij de vrijeinkleeding van de ware kern in de mythen onderscheidde.Hij verklaarde, 63): » De Ouden waren beter dan wij enwoonden digter bij de Goden. — Men moet Godenzonengelooven." Maar wie zijn nu deze Ouden en Godenzonen?Dit zijn04): »De dichters en profeten der Goden." Doch staan nu alle dichters of profeten als zonen en tolkender Godheid gelijk? Verre vandaar ? Er zijn , die op on-waardige wijze de goddelijke dingen hebben behandeld, enonwaardig is elke wijze, die de zedelijkheid kwetst. Menmoet dus onderscheid maken tusschen dichters en dichters.^Pindarus zegt," verklaart Plato03), »en vele andere dich-tei\'s, voor zoo verre zij goddelijk zijn." Elders6")heeft hij eene vergelijking van de dichters met gezanten enherauten, die men niet onvoorwaardelijk mag vertrouwen ,maar alleen als zij zich dien naam niet hebben aangema-tigd, getrouw hun last tot de vreemden

overbrengen en bijhun terugkeer naar waarheid verslag doen. Er moet dusvolgens Plalo onderzoek worden gedaan bij eiken dichter, 4



50 TWEEDE VOORLEZING. of hij een waardige tolk der Godheid is en hierom geloofverdient. Den toetsteen , waaraan Plato wil beproeven, of het blin-kend metaal bij de dichters goud is, vindt hij in de zedelijk-heid. En de wortel der zedelijkheid en der wijsbegeerte isweder bij hem één en dezelfde , de geestdrift voor hetsehoone en goddelijke, of, gelijk hij zelf het noemt, deliefde 01). De ware liefde toch is bij hem het zich uitstrek-ken en streven van den geest naar het ware goed, hetware schoon, het ware recht, of naar de idealen van goed-heid, schoonheid en rechtvaardigheid. Maar dan kan menniet toelaten, dat er niet goede, niet sehoone, niet recht-vaardige handelingen en eigenschappen van de Goden wor-den verhaald; want »de Godheid is inderdaad goed," ver-klaart Plato n8), »en behoort dus zóó te worden beschreven."»\\Yat is," vraagt hij r\'3) »een Gode aangenaam en gehoor-zaam

gedrag ? Maar één, \'t welk een oud wijsheidsbeginselvolgt, namelijk, dat twee gelijken elkander behagen, alsbeiden zich aan ééne regelmaat houden; want onregelma-tige personen behagen noch aan elkander, noch aan regel-matige. Nu is ons de Godheid voorzeker de regelmaat allerdingen , en wel veel meer, dan, zoo als men zegt 10) , eenigmensch kan zijn. Daar nu dit het wezen der Godheid is,volgt noodwendig , dat, wie door haar wil bemind worden,ook zoo veel mogelijk zoodanig moet trachten te worden.Naar dit beginsel is de gematigde11) onder ons een vriendder Godheid ; want hij gelijkt op haar, en is de ongematigdeongelijk en verschillend en dus onrechtvaardig. Naar ditbeginsel is het met alles." Daarom , gelijk Plato verderontwikkelt , is de godsdienst dei\' braven aan de Godheid aan-genaam, die der slechten haar een gruwel. Nog duidelijker zegt hij elders1-): »Geen listige dief-

stal, geen gewelddadige roof behaagt aan de zonen van God.Niemand late zich dus dooi\' dichters of door andere vertellers



51 PLATO. van fabelen bedriegen, om te meenen , dat hij, stelende ofroovende, geene schandelijke daad verricht, maar iets, datook de Goden doen. Dit is niet waar en heeft er zelfs nietden schijn van; wie zoo iets tegen de wet doet, is geenGod en Godenzoon. Het betaamt den wetgever deze dingenbeter te weten, dan alle dichters te zamen." Geen wonder dus, dat Plato in zijn volmaakten StaatHesiodus en Homerus wegens hunne onzedelijke verhalenniet wil gelezen hebben. »Zij hebben," zegt hij "), «onwaremythen gegeven." Wat Hesiodus vertelt , dat Uranus enKronos hebben gedaan en Kronos van zijn zoon geleden,moest, zelfs indien het waar was, niet aan jonge menschenverhaald worden. Evenmin, hoe Goden onderling oorlogvoeren en elkander lagen leggen , \'t geen alles onwaar is.Of hoe Juno door haar zoon is geboeid, en Vulkaan, diezijne moeder, toen zij geslagen werd, wilde te

hulp komen,door zijn vader uit den hemel werd geworpen, \'t geen Ho-merus heeft verdicht. Zinnebeelden of niet — die dingenmoeten geweerd worden. Ook worden de onwaardigeschilderingen bij Homerus van Achilles en Priamus , die af-stammelingen van Goden zijn, sterk afgekeurd, en nog veelmeer andere dergelijke dingen. Wat Plato aan Hesiodus en Homerus ten kwade duidt ,is dit, dat zij onzedelijke mythen geven, geenszins, datzij veel vrijheid gebruiken in het behandelen der godenleer.Die gebruikt hij zeil ook. Volgen de dichters hunne fan-tasie, hij verwerkt de mythen, gelijk zijne rede en zijngemoed hem ingeven. Hiertoe had hij volkometie vrijheid;want de Grieksche godsdienst was geen scherp afgeslotenen vast ineengegroeid stelsel. »Zij was zrer kneedbaar,"zegt een kenner der Grieksche oudheid "), »en h;ende zichtot eene vrij willekeurige voorstelling voor iedereen.

Hetgronddenkbeeld van de Grieksche fabelleer is juist dit , datzij niet volkomen vast is gesteld. Daarom zijn er eeredien- 4*



52 TWEEDE VOORLEZING. sten, die op onderscheidene wijze zijn ingericht, is er eenweinig samenhangende priesterschap , is de grootste vrijheidaan de verbeelding der dichters gelaten en aan de willekeurin de mythen , die men de dichterlijke noemt. Maar zoo demythen der dichters vrij waren , die der wijsgeeren warenhet nog veel meer. En deze vrijheid scheen geen godde-loosheid. Bij de dichters stond de godsdienst in den dienst derverbeelding; bij de wijsgeeren in dien van de rede en dewetenschap , die partij trokken van hare overleveringen ener met eerbied en onafhankelijkheid uit putten." Van zulk eene door Plato genomen vrijheid ziet men inschier iedere mythe, doorhem gebruikt, de duidelijke proe-ven \'6). Maar hoe veel vrijheid Plato zich veroorloofde,toch wilde hij zelfs in zijn volmaakten Staat geen gods-dienst naar eigen inzicht invoeren. Hij wilde dien desvaderlands behouden ,

derhalve ook zijne mythen en mys-teriën , en het orakel te Delphi blijven raadplegen. Ditblijkt uit vele, ten deele reeds aangehaalde plaatsen. Allesneemt hij samen op in deze woorden "): »In de onder-wereld zullen wij straf lijden voor \'t geen wij hier zullenmisdaan hebben, of zelve öf onze kindskinderen. Evenwelvermogen de mysteriën en de vergevende Goden veel, ge-lijk de grootste Staten zeggen, en de dichters, de Goden-zonen en de profeten, uit de Goden geboren , die allenaanwijzen , hoe het hiermede gelegen is." Vrijheid, om van den staatsgodsdienst af te gaan, kon hijzich niet denken. Want hij schreef den oorsprong der sta-ten aan de Godheid toe, gelijk vooral blijkt uit de fabel vanProtagoras, en ook uit menig ander woord. Zoo beginthij zijne boeken over de Wetten met de vraag: »IIeeft eeneGodheid of een mensch de taak gehad , om wetten te ge-ven?" Het antwoord is: »Eene

Godheid, voorzeker eeneGodheid Dit is met volkomen recht te beweren l8)." Ook het Delphisch orakel moest dus geraadpleegd worden.



53 PLATO. Waar hij voorschriften over begrafenissen geeft 19) voegthij er bij: Zoo en zoo zal men doen, »mits Pjthia haretoestemming geve " En deze Pythia, de priestcresse teDelphi, moest ook gevraagd worden door de burgers vanzijn volmaakten Staat80). Heeft al het reeds overwogene getoond, dat het Platoernst was, als hij zich vasthield aan den volksgodsdienst, omuit hem, als den bewaarder der goddelijke openbaringen,wijsheid te erlangen, zoo vragen wij nu, welke zaken omtrentde Godheid en onze betrekking tot haar Plato uit do in omloopzijnde mythen afleidt. Doen wij dit, dan bevinden wij, dater niet céne hoofdzaak hieromtrent bestaat , welke hij uiteene andere bron , en niet uit deze, zoude putten. Immers Plato wijst uit mythen , en alleen uit deze aan ,hoe de wereld is geworden, wat het wezen der Godheidis, in welken toestand de eerste mensehen hebben geleefd,hoe er kunsten ,

staten , recht en deugd zijn ontstaan ;wat eigenlijk de raenschelijke ziel is, dat zij onsterfelijk isen dat haar straf of belooning wacht, en alles, wat verderop God en godsdienst betrekking heeft. Over de wording der wereld spreekt hij aldus81): »Daarer veel door velen over de Goden en de wording des heelalswordt gesproken, moet gij billijker wijze niet meer dan eenwaarschijnlijke mythe van mij er over verwachten." Waarophij dan een bij de Grieken vreemd verhaal laat volgen, dat hetheelal, gelijk het nu is, of de schoone inrichting aller din-gen , moet afgeleid worden uit Gods goedheid : een verhaal,\'t welk zoo veel met dat des Bijbels overeenkomt, dat deKerkvaders hierom Plato den Attisehen Mozes hebben genoemd.Aan \'t einde van dit verhaal volgt82) de betuiging, dat menzulke dingen alleen sdoor het geloof" kan weten. Over het wezen der Godheid zegt Plato81): »God, gelijkook de oude

wijsheid84) leert, heeft het begin, het



54 TWEEDE VOORLEZING. einde en het midden aller dingen in zijne macht. Hij gaatvolgens zijne natuur op den rechten weg voort. Hem volgtaltijd de Rechtvaardigheid8\'), die de verlalers der goddelijkewet straft." Omtrent den toestand, waarin de menschen eerst hebbengeleefd, verhaalt Plato8n): »Wy hebben een bericht8\') ver-nomen van dat zalige leven, toen alle goederen zonder moeiteen van zelf den menschen toevloeiden. De oorzaak er vanis, naar men zegt, deze. Toen Saturnus bemerkte, dat geenmensch in staat was, de menschen behoorlijk te besturen,stelde hij een goddelijker en beter soort van wezens daartoeaan." Waarna eene verdere beschrijving van de goudeneeuw volgt, gelijk men ook elders hij hem vindtss). —Doch opmerkelijk is het, dat Plato ook eene reden geeft,waarom de eerste menschen niet door menschen , maar doorhoogere wezens zijn geleid. Wij immers, zegt

hij, stellenook geen rund tot herder van runderen, geen geit tot dienvan geiten aan. Even noodig als deze dieren den menschhebben, hebben de menschen derhalve hoogere geestennoodig. Deze bestaan dus, deze bemoeien zich dus metons, hebben het althans in den aanvang van het mensch-dom gedaan 80). Hoe er kunsten, staten, recht en deugd in de mensche-lijke maatschappij zijn ontstaan, wordt door Plato het uitvoe-rigst in het licht gesteld naar d3 mythe van Prometheus9D),die het uil den hemel gestolen vuur in den mensch bracht,en daarmede hem kunstvaardigheid schonk, welke de dierenniet bezitten. Aldus met de Goden vermaagschapt gewor-den, is de mensch de Godheid gaan dienen, en staten gaanoprichten, waartoe de Oppergod de Schaamte en lietRecht op aarde zond, ten einde de banden der Staten\'tezijn, met bevel, dat wie de schaamte en het recht niet wildebewaren,

als een vergif uit den Staat moest weggedaanworden. Ook hier acht Plato het dus niet voldoende, dat



55 PLATO. de rede, eene sprank van \'t hernelvuur, in ons is. Indiende Goden niet meer hadden gedaan , dan ons die redeschenken , zou cv geene geregelde maatschappij zijn ontstaan.Deze steunt op wetten, die van boven zijn gegeven0\'). Historische mythen hebben wij verder, ten bewijze , datde ziel ?n onsterfelijk is ?n hiernamaals vergelding heeft tewachten. In hot beroemde gesprek, waarin hij Socrates\'sterven beschrijft, zegt Plato: »Wy herinneren ons een oudverhaal ,J2), dat de zielen van de aarde naar de onderwereldgaan en vandaar hierheen terug keeren en uit de gestorvenengeboren worden. En brengt hij nu ook wijsgeerige blijkenhiervoor bij, toch leidt hij het geloof aan de onsterfelijkheidhieruit niet af, maar bevestigt alleen hierdoor de aangeno-nomen en geloofde overtuiging van de onsterfelijkheid alsredelijk en waar. Eindelijk: de verwachting, dat der ziel hiernamaals loonof straf

zal geworden, rust bij Plato, volgens vele duidelijkeverklaringen1"), geheel en alleen op mythen of overleve-ringen , afkomstig uit openbaringen der Godheid. Kortom, welke hoofdonderwerpen voor het wijsgeerigdenken men verder bij Plato wil nazoeken34), altijd zal menvinden, dat de overleveringen van het Oosten, welke die derPythagoreërs waren, door hare oudheid, haren roem vanwijsheid, haar religieus karakter en de diepe waarheden, welkezij bevatten, Plato hadden bekoord. Hem bekoord, gelijk allegreote geesten van alle eeuwen, zoodat zij hem tot grondslagvan zijne denkbeelden strekten, en hem, om het zoo uit tedrukken, de stof waren, waaruit hij zijne gedachten weefde *\'\'). Zoo hoog stonden die overleveringen bij Plato, dat hijze niet dan een enkel maal als redelijk of waarschijnlijkaanbeveelt. Dit doet hij, met die over de onsterfelijkheid inden Ph\'tedon. Maar hoewel wij ook hier nog

niets meer daneene wijsgeerige aanbeveling vinden van de historische over-levering, toch staat dit gesprek als zoodanig nog alleen



56                                   TWEEDE VOORLEZING. onder Plato\'s werken. Elders vinden wij zelfs zulk eeneaanbeveling niet, alleen eene mededoeling. Plato berustderhalve in die mythen, als de eenig mogelijke grondenvoor de godsdienstige en geestelijke of hoogere dingen, diemen moet aannemen, dewijl, bij verwerping daarvan, erniets andei\'s overblijft. Nu en dan doet hij ook uitkomen , dat de denkbeelden ,in die mythen vervat, zich vroeg of laat aan den mensch,ook tegen zijnen wil, als waar opdringen. Zoo schildert hijb. v. zeer schoon, hoe , als de dood dreigt, het geweten bijvelen wakker wordt. „Wanneer iemand," zegt hij ,a),„zoover gekomen is, dat hij meent spoedig te zullen sterven,overvalt hem vrees en zorg over die dingen, waarover hijzich vroeger niet bekommerde. Want de mythen , die overde onderwereld worden verhaald, hoe hij , die hier onrecht-vaardig leefde, daar straf moet

lijden, werden dusverredoor hem belacht; maar ontrusten alsdan de ziel met hetvermoeden, dat zij toch misschien waar zijn. Wegens dezwakheid des ouderdoms of dewijl hij nu naderbij is aan diegindsche dingen, beschouwt hij ze nauwkeuriger. Hij wordtvol ontroering en vrees. Hij rekent uit en ziet rond, ofhij ook iemand onrecht heeft aangedaan. Vindt hij velerleionrecht, in zijn leven door hem begaan, dan wordt hijdikwijls als de kinderen in den slaap van schrik wakker enleeft met een slecht uitzicht in de toekomst. Maar wie zichvan geen onrecht bewust is, koestert altijd eene zoete hoop ,eene verkwikkelijke vriendin zijns ouderdoms , zoo als ookPindarus bevallig zingt: \'t Harte streelend , grijsheid koestrend , Woont bij hem de zoete hoop, Die des stci velings gedachten , Veel bewogen, meest beheerscht." Ik eindig voor dit maal mijne beschouwingen over Plato,



PLATO.                                                57 Uit alles blijkt, dat Plato , nog veel meer dan Pytha-goras of Socrates, tot vele gronddenkbeelden niet alleen,maar ook tot de grondrichting des Bijbels nadert. Want bijhem is het, even als bij Mozes en de Profeten, niet alleendeugd, heiligheid en godsvrucht, waarop hij overal aandringt:deze inhoud of geest heeft ook hetzelfde lichaam bij Platoals bij Israël : overal verwijst ook Athene\'s philosooph,naar overlevering, historie, openbaring van God, alswaarop de deugd, de heiligheid en de godsvrucht moetengebouwd worden ; dewijl die de grondslagen zijn vangeheel ons denken, gevoelen en leven, ja van ons geheel?n zedelijk ?n staatkundig bestaan, \'t welk daarop moetrusten, zal het zeker en vast kunnen zijn. Zeer verklaarbaar en natuurlijk is derhalve de oude voor-liefde van Joden en Christenen voor Plato. Zij hoorden inhem een welluidenden naklank van

hunne waarlijk godde-,1\'yke openbaring, welker waarde en beteekenis door Athene\'sberoemdsten wijsgeer, die haar eerbiedigde en zocht teverstaan, niet weinig voor hen werd verhoogd. Daaromsloten Philo en alle Alexandrijnsche Joden vóór en na hemzich veel meer aan Plato, dan aan eenig ander wijsgeerder Grieken aan. Daarom prijzen hem de Grieksche *enLatijnsche Kerkvaders als om strijd. Daarom zegt Eusebius °7):„Plato is de eenige van alle Grieken, die in den voorhofder (evangelische) waarheid is doorgedrongen." En daaromheeft een Augustinus niet geschroomd Plato te roemen alsden uitnemendsten aller heidensche wijsgeeren en van hemen zijne leerlingen te zeggen08): „Daar zijn geene anderen,die nader tot ons (Christenen) komen dan zij. — Zij kennenden waren God ?n als schepper des heclals, ?n als verlichterder waarheid, ?n als uitdeeler der zaligheid." Ook Wessel

Ganzevoort en Erasmus stelden Plato alswegbereider voor het Christendom boven alle wijsgeeren.Nog in onze eeuw werd door een diepzinnigen vereerder



58 TWEEDE VOORLEZING. des Evangelies en tevens grondigen kenner der wijsbegeerteeen voortreffelijk werk geschreven, uitgerust met al de weten-schap onzer dagen, \'t welk met recht den titel voert: DasChristliche im Plito und in der platonischen Phllosophie entivickeltund hervorgehiben von Dr. c. ackeumann, Hamb. 183590).Inderdaad is Plato dan ook voor velen eene brug gewor-den, om tot Jezus Christus te komen en Hem beter dananders mogelijk geweest ware, te verstaan; voor een Jus-tinus, Clemens, Augustinus, Wessel Ganzevoort, VanHeusde,Pareau en ontelbaar vele anderen. AANTEEKENINGEN. \') BI. 31. Hoo hij don naam van wijsgeer verstond enwaarom bij dien invoerde, verbaalt cicei?o, Tusc. Quaesl. V, 3. *) BI. 31. Hij was, gelijk bij bij xenomion, Si/mpos. I,5, zich noemt, avTovgyöi rt/s (ptloaoifiaq. Een landman, die nietdoor slaven, maar met eigene band zijne akkers

zelf bebouwt,beet nivoviiyoi, zelf werker. Zulk een man was Socrates op denakker der wijsbegeerte. s) BI. 32. Over Socrates zeide ik veel in de Gesch. der op-voeding , D. II, bl. 180—244. Docb toen ik dat scbreef, wasnog niet uitgekomen eenst vox lasailx, Bes Solcrates Leben,Lehre und Tod, nach den Zeugnissen der Allen, Miinchen 1858, betgrondigste, meest bezielde en aangenaamste bock, dat, zoo verik weet, ooit over Socrates gesebreven is. Bl. 95 zegt bij:Wabrhaftig er starb wie ein beiligor Monseb: als er fast scbonden Todesbcober in der Hand hielt, spracb er nog so, dass ernicht zum Todo sondern empor in den Himmel geführt zu werdenscbien (ciceko, Tuscal., I, 29, 71). — Lasaulx maakt, zooals ik ook deed, eene vergelijking van Socrates met Chris-tus (bl. 100—122), welke mot deze woorden eindigt: Ich nebmekeinen Anstand offen und zuversicbtlicb zu bebaupten, dasskeine unter

allen alttestamentlieken Persönliehkeiten ein so



59 AANTEEKENINGEN. vollstandiges Vorbild Ckristi ist als der Griechische Sokrates;und dass ebenso unzweifelbaft das Boste der ehristliehen Lo-benslehre dem Hellcnismus ungleich naher steht als dem Ju-daismus. *) BI. 33. Xenoplion stelt bet voorop in de Metnor al. 1,1,11—16. En zóó is bet in dit werk gedurig weder. Verg. ookciceeo, Tuscul. Quae.it. V, 4, Aead. I, 4. 5) BI. 34. iiegel, Philosophie der Iteligion, ~D. II, bl. 103(tweede tiitg.): „Zens is bij de Grieken een staatkundige God,de God der wetten, der beersebappij, maar der bekendewetten, niet der wetten des gewetens. Het geweten beeft inden Staat [en bij de Grieken was de Staat bet boogste] geenregt — wanneer do mensch zicb op zijn geweten beroept, dankan do een dit geweten en de ander een ander bobben — maarbet wettige [bet door de -wetten bepaalde] beeft reebt in denStaat." c) Bl. 34. ZvviiSt\\ai%, conscientia. \'•) Bl. 34.

De alleen verstandelijke, en niet gemoedelijkerigting van Soerates en van gebeel do Griekscbe oudboid lietniet toe, aan bet geweten die zedelijk-godsdienstigo beteekenistoe te kennen, welke de Israëliet en vooral de Cbristen er aanhecht. Verg. n. cbemee, Wórterbuch der netttestam. Graecilüt,Gotha 1860, bl. 184—18". 8) Bl. 35. Misscbiou ook nog van iets moer dan van bet ge-weten: van een zedelijk instinct en een zeker voorgevoel. ZieGesch. der opo. D. II, bl. 242, 243, j. ten bbink, Gedenk-waardigheden van Soerates, bl. 4, en andere uitleggers op xeno-phon , Memorah. 1, 1, 2, vooral ook plato , Theag. p. 128 D.,PLUTAEcnus, Be geitio Socratis p. 588 cd. Xylandri. — Eengeleerde schrijver over Soerates, e. albebti, Soerates, E inVersuch i?ber ihn uach den Quellen, Gi\'itt. 1869, toont, na talloosvele anderen, bl. 55—71 in zijn voorbeeld, dat er geene bel-derheid in deze zaak is te verkrijgen,

wanneer men niet ronden onomwonden erkent, dat Soerates aan eene werkelijk godde-lijke openbaring geloofde. •) Bl. 35. Verg. Memorah. I, 1, 6—9 en 19, I, 4, 15 en16, II, 6, 8, IV, 3, 12 en 10, IV, 7, 10. Op de naUxur wijsthij I, 4, IV, 3. ,0) Bl. 35. Memorab. IV, 4. ") Bl. 35. \'Tó avxb ró/iifiói\' Té xnl (Kxkiov tlvtu.



60                                   TWEEDE VOORLEZING. ") BI. 36. Zie b. v. Memorab. I, 4, 16, IV, 3, 12 en 16.IS) BI. 36. XENOPÜON, Symposion, IV, 46—48. u) BI. 37. \'•) 151. 37. 1«) BI. 37. ") BI. 37. Anabasia, III, 1, 4—7. Memorab. I, 4, IV, 3. VIII, 7, 19—22. I)e Senectute, 22. ) BI. 37. "JlaTtfQ fym?iofuu. 19) BI. 38. Over Plato heb ik veel gezegd in de Gexeh. deropvoeding, D. II, bl. 249—273. »°) BI. 30. B. v. Phatdr. p. 241 B, C. ed. Stcphani. 2\') Bl. 40. Phaedr. p. 219 B volgg. M) Bl. 40. Menon, p. 81 B. *\') Bl. 41. Ik moet bier opmerken, dat de Menon tbansdoor velen aan Plato wordt ontzegd. Maar of Plato zelf dezesamenspraak heeft geschreven, dan wel een zijner leerlingen,die alsdan zijn meester zeer, zeer na op zijde is gekomen, isvoor mijn doel onverschillig. Ik zal dns ook in \'t vervolg opde twijfelingen der geleerden over de echtheid der op Plat o\'snaam gaande geschriften , die in een ander

opzicht haar belanghebben, doorgaans geen acht slaan. Te minder doe ik het, de-wijl zij mij meest alle ongegrond voorkomen. **) Bl. 41. Zoekende \'^tjTavrxtq, Gorgias, p. 527 A. 25) Bl. 41. De Republ. VI, p. 535, A. *•) Bl. 42. De Republ. VII in het begin. Verg. Geseh. deropvoeding, D. II, bl. 264. «) Bl. 42. Phaedr. p. 278 D. M) Bl. 42. Timaeus, p. 40 D, E. 2<J) Bl. 42. Jlruiiiov rot; tlqijxóaiv ?fi7rgoa9-iv. 3") Bl. 12. *A.T«lT(Zr. ") Bl. 42. Eeno plaats, die tot bevestiging van deze kandienen, zal ik straks uit den Gorgias aanhalen. 32) Bl. 43. Phaedon, p. 03 B. 33) Bl. 43. ElxCe». 34) Bl. 43. EveXmt.            ss) BL 43. Phaedon, p. 68 A. 3n) Bl. 43. Phaedr. p. 214, A.         31) Bl. 43. Jia p«W«; 38) Bl. 43. MayiXatu.         VJ) Bl. 43. Zohpporovoai,. 40) Bl. 43. Menon, p. 99 C. 4I) Bl. 43. JVovv pi, tXorcfs. 42)     Bl. 44. Mijófr !t<5ótf; wv ).iyovot,v. 43)     Bl. 44. Legg. IV, p. 712 B. 44)     Bl. 44. Philebus, p. 16 C, E.

45) Bl. 44. tfiy/n;. 46) Bl. 44. Het Latijnsche cogilare is het frequentavivum



61 AANTEEKEN1NGEN. van cogere, en dit is samengetrokken uit coagere, bij een brengen.Cogitare is derhalve al weer en steeds dóór samenbrengen. En isons denken inderdaad iets anders, dan dit P iets anders dan,gelijk men liet ook noemt, uit de vele bijzonderheden tot hotalgemeene opklimmen P *?•) BI. 45. Philebns, p. IC C. E, Timaeus, p. 40 D, E. «) BI. 45. Gorgias, p. 523 A. *9) BI. 45. MiO-oq.          »•) BI. 45. Aóyoq. s\') BI. 4G. lhavtho.        M) BI. 46. P. 526 D: iriXëKiitat. »») BI. 46. Phaedr. p. 275 B. 54) BI. 47. T0vS ffoyor?. ss) BI. 47. Phaedr. p. 229 C, D. \'") BI. 47. Phaedr. p. 274 B, C. 5\') BI. 47. Gorgias, p. 527 D. 58) BI. 48. Zóó onderscheidt hegel , Philosophie der Religion,D. II, bl. 102 (eerste uitg.), juist en puntig. Hij spreekt echterniet van Plato, maar van de Grieksche godenleer en zegt vanhare Goden: „Ze zijn gemaakt of gedicht, maar daarom nietverdicht." 5») Bl. 48. De

Republ. II, p. 277 A. Wat Plato hier pv&otnoemt, vertaal ik door „aloude verhalen." co) Bl. 48. Erkend wordt dit wel door ast, Platoni Lebenund Schriften, bl. 165, ackekmann, Dan Christl. im Plato,bl. 52—55, van nErsDE, hiilia jihilosophiae Plat. Vol. I, p.119 sqq., ckeuzer, Sj/miolik und Mythologie der alten Völker,bcsonders der Grieehen, D. III en IV. Maar toch komt de zaakook bij hen niet tot haar volle recht, daar zij nog niet kondeninzien, hoc veel Plato middellijk of onmiddel] ijk van Israël hadgeleerd en hoe vast dus zijne overtuiging op goddelijke openba-ring kon steunen. fil) Bl. 48. Politicus, p. 271 B. r>\'2) Bl. 49. Dat Plato geen fantast is, wijst ackekmann ,Das Chrittliehe im Plato, bl. 95—99, voortreffelijk aan. r\'3) Bl. 49. Philebus, p. 16 C, Timaeus, p. 40 E. •«) Bl. 49. De Sepubl. II, p. 366 B. °8) Bl. 49. Menon, p. 81 B. ««) Bl. 49. Ligg. XII, in \'t begin. 01) Bl. 50. E. Zeiler, Die Philosophie der

Grieehen, D. II,bl. 315: Die Wurzel der Sittlichkeit und Philosophie (ist beiPlato) cine und diesclbo, die Bcgeisterung 1\'ür \'s Schone undGöttliche, der Eros.



62 TWEEDE VOORLEZING. 68) BI. 50. T)e. Republ. II, p. 379 B. Dikwijls weidt Lij metwarmte uit in den lof van do zedelijke goedheid van God, b. v.Theaet. p. 170 C, Phaedr. p. 217 A, Tim. p. 29 E. e") BI. 50. Legg. IV, p. 710 C. "°) BI. 50. „M en" is hier Protagoras, wiens bekende spreukwas, dat de mensch de maatstaf aller diDgen is. Hij wilde dusdo Godheid in en uit den menseh kennen, terwijl de inenschzich zelven eerst leert kennen in en uit God. De Chris-ten kent ?n God ?n zich zelven uit Gods volmaakte openbaring,uit den Godmensch Jezus Christus, Gods afbeeldsel en \'s men-schen voorbeeld. Maar Plato kent God ook uit eone wel nogniet volkomeno, maar toch ware openbaring. Protagoras is ra-tionalist, Plato supranaturalist. "?) BI. 50. \'O eéxf^my. «) BI. 50. \'») BI. 51. •*) BI. 51. Legg. XII, p. 941 B, C.De Republ. II, p. 377 D.Be, Republ. III, p. 388. n) BI. 51. victor cousix, Oeuores

dePlaton, D VI, bl. 453. \'") Bl. 52. Men lette maar eens op de fabel van Protagorasover Promctheus, voorts op de mythen over de liefde in hetSymposion , vooral op die van Aristophanes , p. 190 B ; op die overde goiiden eeuw in den Politicus, p. 208 D. ") Bl. 52. Tic Republ. II, p. 300, A, B. Zie verder p. 379A en Legg. IX, p. 870 D. •8) Bl. 52. Verg. ook Legg. IV, p. 712 B. \'") 13!. 5:?. 8(1) Bl. 53. p. 540 C. 8.) Bl. ü:s. B?) Bl. 53. 83) Bl. 53. 84) Bl. 53. 86) lil. 54. ff) Bl. 54. Legg. XII, p. 947 D.T)a Republ. IV, p. 427 B, V, p. 401 E, VII, Timaeus, p. 29 C, D. Timaeus, p. 40 D, E. Legg. IV, p. 715 E, 710 A. \'O tT«Af«ó; i.óyuf.        85) Bl. 53. \'// óixij. Le.jg. IV, p. 713 C. 8\') Bl. 54. <*>»>»/.B. v. Oorglas, p. 523 A, Polilien*, p. 272 B. 80) Bl. 54. „Do Oppergod (heet het bij Plato) had alles ver-deeld onder de mindere Goden, die ook als Goddelijke herdersvoor de dieren zorgden. Maar die God zelf, die aan \'t

hoofdstaat, hoedde de menschen (als herder), gelijk nu do menschen,daar zij van goddelijk geslacht zijn, als herders voor de lageresoorten zorgen." Na cene beschrijving van hot overvloedige en



63 AANTEEKENINGEN. onbezorgde leven in dien gulden tijd, volgt, dat de Oppergodzich daarna met de overige mindere Goden had teruggetrokkenen de wereld aan zich zelve overgelaten. Plato merkt ook op,dat de menschen uit do aarde waren gemaakt, en behalve metdieren ook met God en goedo geesten omgingen. 90) BI. 54. Protag. p. 320—322. Verg. Gesc/i. der opv. D.II, 258—262. 01) BI. 55. Wat eigenlijk do mcnschelijke ziel is, stelt Platoop andere wijze in een dichterlijk kleed aanschouwelijk vooroogen. Zij is als een wagen, welke door de rede als voermanwordt bestuurd en door twee gevleugelde paarden, namelijk degeestelijke aandrift en den zinnelijken hartstocht, wordt voort-getrokken, waarbij het de kunst van den voerman moet zijn,don zinnelijken hartstocht door de geestelijke aandrift te dwin-gen ook naar boven te gaan. Deze voorstelling nu wordt niet door Plato gegeven als

oenoud historisch verhaal, uit goddelijke openbaring tot ons geko-men. Zij is eene wijsgeerige inkleeding, die bewijst, dat Platoniet durft wagon redeneerend op te maken, maar alleen schil-derend te vertoonen, wat do ziel moge zijn. En ook die in-klceding is dan een blijk, dat hij do diepste en hoogste waar-heden voor verstandelijk betoog niet bereikbaar acht.°2) BI. 55. 1\'haedon, p. 70 C. Uu>.tni><; Xóyos.™) BI. 55. Phaedon, p. 63 C, De RepubLTL, p. 366 A, B,Gorgias, p. 523 A. u) BI. 55. Hiertoe moot men evenwel niet brengen, wathij zegt over den oorsprong der taal. liet was in dien tijd,gelijk-nog , ecne twistvraag, of de taal al of niet al3 eene gave derGoden moet beschouwd worden. Zie de schrijvers, aangehaaldbij ast, Platons Lede* und Schriften, bl. 266*). Ku trekt M-colas, Etudes phi\'osoph. uur te Chrvstianime, D. I, bl. 214, uiteenige woorden in Plato\'s Cratjlus het gevolg, dat Plato ookdo

taal van do Godheid zou hebben afgeleid. Doch hij vergistzich. Wel zegt Cratylus, in het naar hem genoemd gesprek,p. 438 B, dat zijns oordeels eene hoogere dan de mcnschelijkemacht aan de dingen namen heeft gegeven en zij daarom juistzijn. Maar Soorates = Plato weerlegt dit dadelijk, aangeziennamen niet als juist kunnen beschouwd worden. En vroegerp. 425 D had hij ook reeds gezegd, dat in deze zaak de toe-



64 TWEEDE VOOHLEZING. vlucht tot de Godheid te nemen zoo iets is, als in de tragediede Deus ex machina. IJS) BI. 55. Woorden van zijn uitnemcnden uitlegger, victoecoüsin , Oeuvre* de Platon, ~D. VI, bl. 465. Verg. bl. 414—416,463—466, 493. M) Bl. 56. De Republ. I, p. 330 D, E. 0\') Bl. 57. Praepar. Euang. XIII, 14. 08) Bl. 57. De doilafe Dei, VIII, 5. Er ware eene vrijlange bloemlezing van lofspraken op 1\'lato uit Augustinus opte zamelen. \'*) Bl. 58. In den aanvang van dit geschrift, bl. 1-—20,vindt men een overzicht van de blijken van ingenomenheid metPlato onder do Christenen van ouds af tot nu toe.



DERDE VOORLEZING. Aristoteles, de man der wetenschap en des begrips, houdt zichaan liet bestaande. Eerbied ook voor de volksoverleveringenbij hem. — Samenvatting van het bij de vier voornaamste ivijs-geeren gevondene. De oorsprong, zin ei strekking van hun beroepop Goddeiijke openbaring Geen schikken naar vnlksvzoroordeelen.Zij bedoelen ook niet alleen openbaring van God in dezinnenwereld en in ons hart, maar buitengewone en ?uiiwen-dige openbaring. De gronddenkbeelden over de geestelijke 10e-reld niet a/geleid uit redeneerinj , maar op openbaring ge-bouwd. De Oudheid zoekt ware wijsheid, waarvan Godsopenbaring de bron is. Phtto\'s Gorgias. De philosophie wijstde redelijkheid van het gelooven aan. Philosopheeren isniet twijfelen en beredeneeren, maar bewonderend aantahou-iven en lecen kennen van hel heelal. Da Paedon. Philoso-phie is de rationele bevestiging

der traditionele overtuigin-gen. Cicero. Mijne Heeren! Van Plato tot zijn leerling Aristoteles overgaande, komen 5



GO DERDE VOORLEZING. wij in eene geheel andere wereld. Bij den leermeester heer-schen poëzie en geloof en gemoed, bij den leerling proza enwetenschap en verstand. Ja, zoo groot is het verschil, datAristoteles een tegenvoeter van Plato moet heeten. Immers bijPlato is alles ideaal; bij Aristoteles alles reëel. Plato maaktzelfs de zinnelijke wereld tot eene soort van geestelijk wezen:Aristoteles de geestelijke wereld tot eene lioogcr georgani-seerde zinnelijke natuur. Bij Plato wordt de natuurgeest;bij Aristoleles de geest natuur. „Plato kon het goddelijke,Aristoteles het zinnelijke niet laten varen. De physica vanPlato is, om zoo te spreken , alleen eene verdigte theologie,en de melaphysica van Aristoteles is in den grond nietsanders dan eene verdunde physica \')•" Maar de leerling is ook een bestrijder van zijn meester,zonder hem te verstaan, ja een bespotter van hem. Twintigjaar had hij, een der

helderste en scherpste critici, Plato\'sonderricht genoten. Men zou dus meenen, dat hij hemalthans had begrepen. Doch dit deed hij niet. De laagstaande kan den hoog vliegende niet volgen; de physischemensch vat den pneumatischen niet; deze is genen eenedwaasheid2). Aristoteles zoekt Plato te verbeteren, tebestrijden, zelfs belachelijk te maken3). Aristoteles is bovenal een man der wetenschap en desbegrips. Om nauwkeurig te weten en juist te begrijpen,onderzoekt hij alles, doch meest de stoffelijke natuur. Enals hij de geestelijke poogt te leeren kennen, is het tochook veel meer, om te weten en in begrippen te brengen,hoe zij nu eenmaal is, dan wel, om in te zien, hoe zijgeworden is en wat zij worden moet, hoe zij goddelijk isvan oorsprong, goddelijk van aanleg en goddelijk van be-stemming. Maar één bewijs breng ik bij, hoe weinigAristoteles de geestelijke natuur in hare waarde weet

teschatten: hij loochent de onsterfelijkheid des menschen 4),En hoe laag bij den grond moet een wijsgeer blijven, die



ARISTOTELES.                                           67 ons menschen eenvoudig als tijdelijke bewoners der aardebeschouwt, zonder den blik naar ons waar vaderland tekunnen verheffen? Met dit alles wil ik de groote en wareverdiensten van den vader der wetenschappen, gelijkwij Aristoteles mogen noemen *), niet verkleinen. Zijnnuchtere zin is een onontbeerlijke tegenhanger van denhoog \\liegenden, wel eens opgewonden geest van den heer-lijken Plato. Zonder de scherpe en vaak onverdiende critiekvan Aristoteles, zou de nakomelingschap ligt door Plato totdweperij zijn vervallen. Maar wij moeten Aristoteles nog meer in \'t algemeenkennen, om in \'t bijzonder te begrijpen en te waa-\'deeren ,in welke betrekking zijne wijsbegeerte staat tot Gods open-baring. En als wij, eiken wijsgeer, dien wij beschouwen,pogende te kennen, nu zulk een overgroot verschil tusschenhen vinden, als werkelijk tusschen

Pythagoras, Socrates,Plato en Aristoteles bestaat, dan hebban wij daarin eenwaarborg te meer, dat wij geene andere, dan deze vierberoemdste wijsgeeren voor ons doel behoeven ter hand tenemen; immers zij vertegenwoordigen blijkbaar alle richtingen. Hoezeer Aristoteles van zijne voorgangers op godgeleerden godsdienstig terrein zal verschillen, kunnen wij reeds uitzijne geheele geestrichting gissen. Spreekt bij over goddelijkedingen, dan keurt hij de menschelyke voorstellingen (anthro-pomorphismen) over de Godheid nadrukkelijk af. De mythen,waarin de Goden als menschen voorkomen, zijn hem dusbedriegelijke voorstellingen, uitgevonden, om de menigte terbevestiging van het welzijn der staten te doen gelooven,wat zij niet kan weten, en haar eerbied voor hoogere mach-ten te doen verkrijgenc). Dit kon niet anders; want desterren zijn bij hem veel hoogere wezens, dan de menschen.In

den mensch als geestelijk wezen eene hoogere dan dezinnelijke natuur op te meiken en daarom hem als beeldder Godheid te beschouwen, schijnt bij Aristoteles niet op 5*



68 DERDE VOORLEZING. te komen. Want de Godheid zelf is geen eigenlijke geestbij hem, geen persoonlijk, de wereld in eigenlijken zin re-geerend wezen. Zij is hem alleen cene eerste beweegoorzaakvan het heelal. Aan deze gedachte oorzaak geeft hij dennaam God. De goddelijke Voorzienigheid is hem dus het-zelfde als de regelmatig geordende loop der natuur, dievaste en onverbrekelijke wetten noodwendig volgt. Vanbedoelingen of eindoorzaken, dat is, oorzaken die een be-paald einde bedoelen, kan dus ook bij Aristoteles geenespraak zijn. De Godheid geelt regen en droogte, niet opdathet koorn groeie, maar uit noodwendigheid. Er bestaatdus geene ruimte of mogelijkheid voor het wijs en liefdevolbesturen van de menschelijkc toestanden door de Godheid.Alles loopt in vaste kringen rond \'). Uit dit alles zouden wij nu ligt geneigd zijn te besluiten ,dat Aristoteles voor ons onderzoek niets

zal opleveren. Maardaarin zouden wij ons toch bedriegen. Hoewel weinig, heeftook hij iets, en wel iets zeer belangrijks. Immers Aristoteles, die, even als alle andere oude wijs-geeren, veel practischer was dan de latere, houdt zich aanhet leven en deszelfs behoeften. Hij acht en onderzoektderhalve het bestaande, niet alleen de bestaande stoffelijkenatuur, maar ook al wat er verder bestaat, ons denken endichten , onze overtuigingen , zeden en instellingen ; derhalveook de staatsinstellingen en de godsdienstvormen, die er nueenmaal zijn. Aan dit bestaande houdt hij zich vast. Zeide Protagoras,dat de menscli, en Plato, dat de Godheid de maat allerdingen is: Aristoteles zou hebben kunnen zeggen, dat hetbestaan de maat van alles is. Hij is geen dichter maarleidt uit de in Griekenland bestaande dichtwerken af, watdichten is en zijn moet. Hij heeft geene verhevene lessenover de deugd, maar toont

uit de bestaande zeden aan, watmen voor deugd (het midden tusschen twee uilersten) hou-



69 ARISTOTELES. den moet. Hij sticht geen eigen staat, zelfs niet in zijnegedachten, maar wijst uit de hem bekende staatsregelingender bestaande rijken aan , hoe een rijk behoorlijk kan wordeningericht. Zoo geeft hij ook gcenc hem eigene denkbeeldenover de godsdienst, maar hij eerbiedigt de aanwezige gods-dienstvormen en overleveringen, als beslaande, en dus volgenshem recht van bestaan hebbende, en niet alleen als nuttigom het volk te leiden, maar ook als werkelijk en in dehoofdzaak waar, zoodat ze dan ook door de wijsgeerenerkend en gehandhaafd moeten worden. Want er is volgens Aristoteles voor ol dit bestaande eenezekere noodwendigheid van geworden zijn en van aanwezigzijn. Daarom zijn hom de godsdienstvormen en mythengeenszins willekeurig uitgedachte zaken. De grootsche ver*schijnselon in de (zinnelijke) natuur, meent hij , hebben debewondering der menschen

gewekt. En deze bewonderingis zoowel een grond voor de mythen als voor de philosophie ,en mede een grond, waarom de philosophen (als Pythagorasen Plato) ook wel het mythische beminnen. „Door de be-wondering zijn de menschen tot de wijsbegeerte gekomen ,nademaal zij in de in \'t oog springende verschijnselen derzinnelijke wereld iets hoogers vermoedden. Zij gingen zacht-kens aan verder voort en wierpen ook over groote dingentwijfelingen op, als over de hemellichamen en over hetontstaan des heelals. In den twijfel nu en in de bewonde-ring ligt het niet-weten; waarom ook wel de philosophenhet mythische beminnen; want de inhoud van de mythusis het wonderbare8)." Doch behalve uit deze bron, degrootsche natuurverschijnselen, vloeit er nog een besef vanhet goddelijke uit eene andere bron, de ziel zelve, voort.In het droomen toch volgt de ziel haren eigenen aard,waardoor zij

zelfs toekomstige dingen voorziet en voorspelt.Deze tweede bron wordt ons aangewezen door een wel laterlevend, maar nauwkeurig schrijver0). „Aristoteles zeide,"



70                                    DERDE VOORLEZING. verhaalt hij, „dat het besef van de Goden uit twee begin-selen in de menschen geboren wordt, uit hetgeen met deziel gebeurt en uit de natuurverschijnselen... Wanneertoch, zegt hij, in het droomen de ziel zelfstandig is gewor-den, en dan haren eigenen aard hernomen heeft, voorzietzij als door wichelarij en voorspelt zij de toekomende din-gen .... Daaruit, zegt hij, hebben de menschen vermoed >dat God iets is, dat bestaat, en iets is, dat uit zijn aardop de ziel gelijkt en alle dingen verreweg het beste kent." Wat nu uit deze twee bronnen in vroegere eeuwen isafgeleid, is, in mythen gekleed, tot ons gekomen. Mythenzijn dus overblijfselen van eene vroegere wijsheid, welke inden cirkelloop der dingen is te gronde gegaan. Zulk eencirkelloop is er. Het heelal heeft een bestaan, zonder beginen zonder einde. Het was er altijd en zal er ook altijd zijn.Eene

van het mindere tot het meerdere voortgaande ont-wikkeling is bij Aristoteles derhalve niet denkbaar: alleeneen cirkelloop is er van worden en vergaan der enkele din-gen in het ongeworden en onvergankelijk heelal 10). Iederekunst en wetenschap is daarom ontelbare malen ontstaanen weder verloren gegaan. En zoo zijn er kiemen vanwaarheid besloten in de mythen, als in begrijpelijke slot-sommen van vroegere wijsheid. Nu zou men kunnen meenen, dat die twee bronnen, denatuurverschijnselen, en de menschelijke ziel, bij Aristotelesvoldoende zouden geacht zijn, om er alle mythen uit af teleiden. Doch dit is niet het geval. In de plaats, waar hijhet uitvoerigst over de mythen en hare beteckenis handelt,vindt hij haren eigenlijken oorsprong in eene goddelijkeopenbaring „Het begin," zegt hij daar"), „en het eerstevan alle dingen is de geheel de wereld omsluitende Godheid.Zij is zelve onbewegelijk

en zelfstandig, maar doet de eerste,eeuwige en steeds eenzelvige beweging des heelals ontstaan.Want het is noodwendig, dat hetgeen bewogen wordt, door



71 ARISTOTELES. iets wordt bewogen, terwijl het eerst bewegende zelf onbe-wogen moet zijn en eene eeuwige beweging alleen van ietseeuwigs en ééue beweging alleen van iets éénigs kan uit-gaan. Doch wij zien benevens deze eenvoudige omwentelingdes heelals, welke wij aan het eerste en onbewegelijke"Wezen toeschrijven, andere ook eeuwige omwentelingen,die der planeten. Noodwendig moet ook elke dezer omwen-telingon van een onbewogen, zelfstandig en eeuwig wezenvoortkomen ... Nu wordt ook van de voorgeslachten uitde verste Oudheid in den vorm van een mythe aan de na-komelingen overgeleverd, dat de sterren Goden zijn en datde oorspronkelijke Godheid de geheele natuur omsluit. Hetoverige is op mythischen trant er bij gevoegd, om de me-nigte te doen gelooven en om te dienon ter bevestiging vande staatswetten en van het algemecne welzijn: namelijk,dat men deze

goddelijke wezens in de gedaante van men-schen en dieren voorstelt, en wat daarmede verder samen-hangt en verwant is. Wanneer men nu dit laatste weg doeten alleen het eerste behoudt, te weten, dat goddelijke we-zens de eerste wezens zijn, dan moet men het er wel voorhouden , dat dit uit eene G o d d e 1 y k e openbaring isvoortgekomen. En daar, volgens alle waarschijnlijkheid,elke kunst en wijsheid reeds meermalen, zoo ver het mo-gelijk was, is uitgevonden en weder verloren gegaan, zoozullen ook deze denkbeelden (over de Godheid) als over-blijfselen uit die (verloren gegane kunst en wijsheid) moe-ten beschouwd worden. Alleen op deze wijze kunnen wijbegrip verkrijgen van de ons door de vaderen en den voor-tijd overgeleverde denkbeelden." Het is mijne taak niet, te vorklaren en te verdedigen,hoe Aristoteles, terwijl hij niets dan eene eerste beweeg-oorzaak in God ziet, toch

eene openbaring op geestelijkgebied van dien God erkent en mag erkennen. Geheel on-verklaarbaar is het evenwel ook niet; want geest is bij hem



72                                     DERDE VOORLEZING. eigenlijk geen vrij wezen, maar alleen een werkend en totwerken brengend beginsel, eene soort van levenskracht,zoo als er ook in de planten is. Doch waarom blijft hijhierbij niet? Waarom laat hij het niet bij de physiologie,gelijk thans vele wijsgeeren, en klimt hij tot eene theologie ,en wel tot eene traditionele, mythische theologie op? Waaromgevoelt hij voor deze eenigen eerbied ? De reden, welke hem hiertoe dringt, schijnt te zijn, dathij op zijne eigene beschouwingen niet volkomen vertrouwt.Hij acht het wel waar, wat hij over God of de eerste be-weegoorzaak kan bcrodeneeren, maar verblijdt zich toch,dat hij in de overleveringen van den voortijd daar steunvoor vindt. Mij dunkt, dit is de indruk, welken de uitvoerige plaats, zoo even uit hem aangehaald, op ons maakt. En nog meer doet dit eene andere. Een zeker geschrift vangt hij aan met de

bewering, dat het heelal volmaakt moet zijn, doch dat er, behalve de enkele en eenvoudige bewogene dingen, welke \\vy zien, een voortreffelijker en goddelijker beginsel moet zijn, \'t welk door zijne eigene natuur wordt bewogen. Daarna wijst hij aan, dat dit beginsel zwaar noch ligt is, ongeboren, onvergankelijk, niet vatbaar voor vermeerdering, vermindering of verandering. Na dit te hebben uiteen gezet, vervolgt hij ,J): „Zoodanig is liet beginsel der dingen , indien men het als grondslag voorop gestelde gelooft1,1). Maar het blijkt, dat de rede met de verschijnselen \'*) overeen- stemt en de verschijnselen met de rede. Immers alle men- schen hebben eene meening over de Godheid en allen geven haar de hoogste plaats, vreemdelingen zoowel als Grieken, zoo ze maar achten, dat er Goden zijn .... Indien er nu eene Godheid is, en zij is er, dan is ook het nu gezegde over het eerste wezen aller

dingen naar waarheid gezegd." Hierna volgt eene opmerking, dat de Ouden reeds zoo hebben gedacht, blijkens den naam aan het goddelijk wezen gegeven,



ARISTOTELES.                                           73 aether, dat is, volgens hem, het zich altijd bewegende l5).Met deze zienswijze komt het overeen, dat hij in denstaat niet alleen tempels wil hebben, maar ook orakels eneerbied voor de instellingen en overleveringen der Oudheid,mits zij de zedelijkheid niet kwetsen ,c). Uitdrukkelijk wijsthij enkele malen aan, welke ware denkbeelden hij ziet insommige mythen en overleveringen, wier echten inhoud hijvan de dichterlijke inkleeding zoekt af te scheiden. „Zoowordt") in de mythen van Occanus, Thetis en Styx en inHesiodus\' verzen over den Chaos en den Eros eene bepaaldebespiegeling over de wording der wereld, maar toch alleenaarzelend, door hem gevonden. Zoo wordt de mythe vanden Atlas,8) op eene meer algemeene gedachte terug ge-bracht, en opgemerkt \'9), dat bij den Atlas de uitvinders vande mythe r.an de wereldas schijnen gedacht te

hebben80).Nog spreekt hij over den naam van Aphrodite, over hareverbindtenis met Ares , en over het wegwerpen der fluit doorAthene, waarin hij hoogeren zin meent te kunnen zien. Gelijk Aristotcles zich veel minder dan Plato met demythen bezig houdt, zoo leidt hij ook op verre na zoo veeler niet uit af. liet door hem er uit getrokkene komt opdeze twee grondgedachten neder, vooreerst, dat ééne allesomvattende Godheid de beweegoorzaak des heelals is, en tentweede, dat deze Godheid niet i:; ontstaan, bij wijze vanontwikkeling , uit blinde natuurkracht, maar zelfstandig heteerste beginsel is. De eerste gedachte spreekt hij duidelijkuit in de uitvoerige, zoo even reeds medegedeelde plaats\'21);de tweede elders2-) op deze wijze. Hij onderzoekt namelijkde vraag, of het goede dadelijk in de beginselen der wereldaanwezig is, dan of het eerst later bij de verdere ontwik-keling van het ziju te

voorschijn komt. Daarop zegt hij,dat eenigen van de nieuweren, die over de goddelijkedingen spreken, meenen, dat het goede niet het eerste is,en niet dan later voor den dag komt. „Ook de oude



74 DERDE VOORLEZING. dichters zeggen," vervolgt hij, „in zooverre iets gelijk-soortigs, als zij niet aan de oorspronkelijke natuurkrachten,gelijk de Nacht en de Hemel, of de Chaos, of ook deOceanus zijn, de regeering der wereld toekennen, maar aanZeus . . . Doch Pherecydes en eenige anderen , gelijk ook deMagen [die Zoroaster volgen] , stellen het Beste wezen alsoorsprong der dingen. Zoo ook sommige latere wijzen, alsEmpedocles en Anaxagoras, van wie de een tle Vriendschap,de ander het Verstand tot beginsel der wereld maakt ")?" Ik besluit hiermede de beschouwing van Aristoteles\' denk-wijze over Gods openbaring en der menschen wetenschap.Hebben wij veel minder bij hem gevonden, dan bij de drievorige wysgeeren: dit kon niet anders, aangezien hij, in debestaande dingen dezer wereld verzonken, zich met de onder-werpen van Goddelijke openbaring schier niet bezig

houdt.Des te opmerkelijker is het, dat ook hij hare werkelijkheid,waarheid en onmisbaarheid toch uitdrukkelijk erkent24). Hiermede heb ik de vier voornaamste wijsgeeren der Oud-heid afgehandeld. Pythagoras verzamelde rijke stof voorde wijsgeerige wetenschap en beschouwde haar met het oogdes wijsgeers, gelijk hij zich het eerst van allen noemde,ter oefening en vorming en heiliging van onzen onsterfelijkengeest. Socrates vond de rechte methode , de dialectische , omwijsgeerige onderwerpen te behandelen en uit \'s menscheneigen geest de ware beschouwingen er van uit te lokken.Plato omstraalde alle wijsgeerige onderzoekingen met eenglans van heiligheid en goddelijkheid, door ze op te voerenin het rijk der eeuwige ideeën en al het schoone, goede,rechtvaardige, dat op aarde is, met die volmaakte denkbeel-den er van te vergelijken. Aristoteles ordende de opge-hoopte stof met

nuchteren zin logisch juist en verdeelde



75 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. haar in allerlei wetenschappen, opdat de wereld haar mogtomvatten en gebruiken. Bij deze vier mannen te samen vinden wij de aloude wijs-begeerte, wat hoofdzaken betreft, in omvang, methode,strekking en ordening volledig en geheel. De latere wijs-geeren hebben hare doelen kunnen onderzoeken, aanvullen,zuiveren en volmaken: het geheel is bij hen onveranderdgebleven. De scholen, die zich naar die vier meestersnoemden, hebben hunne zienswijze herhaald, niet wezenlijkveranderd, en de twee nieuwe scholen, die der Sto?cijnenen der Epicureers, na Aristoteles ontstaan, hebben de oudewijsheid op het leven toegepast, doch niet in haar wezen ver-rijkt; terwijl de Romeinen, zelfs een Cicero en Seneca, alleende Grieksche meesters als dankbare leerlingen volgen. Er bestaat dus geene reden voor mij, mij buiten dezeviei\' voorgangers te begeven. In

hen hebben wij de Grieksche wijsbegeerte in haar geheel. Wij hebben de aloude wijsbegeerte nu zelve gehoord inhare vier beroemdste tolken Hen hebben wij elk op zichzelven gehoord over de betrekking, die er, huns inziens,bestond tusschen \'t geen de Godheid eerst had geleerd engeopenbaard, en \'t geen de menschen daarna hadden in-gezien en overdacht. Wij hebben overal een beroep opGods openbaring bij hen gevonden als de bron van alle kennisen wijsheid bij de menschen. Den oorsprong, den zin en de strekking van dit hunberoep wensch ik nu nader toe te lichten uit al hun den-ken, leven en werken. Eerst bespreek ik eenigc zwarigheden, die men hier kanopwerpen. a. Men kan vermoeden, dat do Grieksche wijsgeerenzich aldus over Gods openbaring hebben uitgelaten, dewijlzij den godsdienst, die nu eenmaal bestond en op Goddelijke



76                                     DERDE VOORLEZING. openbaring heette te steunen, als volksgodsdienst ongerepthebben willen laten, ten einde geen noodeloozen tegenstandbij den grooten hoop te verwekken. Doch tegen dit vermoeden strijdt, dat zij den volksgods-dienst niet ongerept hebben gelaten. Alle vier hebben zijonderscheid gemaakt tusschen de kern van den volksgods-dienst, welke zij als waar hebben behouden , en de i n k 1 e e-ding, waarop zij voor zich geen prijs stellen en welke zij tendeele zelfs als schadelijk afkeuren. Immers, reeds Pytha-goras onderscheidde de mythen, als vormen, van het daarinbevatte wezen; reeds hij klaagde Homerus en Hesiodus aanwegens hunne zedelooze verdichtselen. Socrales liet zichminder over de mythen uit; hij hield zich aan de religieusestrekking van den volksgodsdienst in het algemeen. Platoonderscheidt zeer streng en telkens weder tusschen

goed enkwaad, waar en onwaar, vorm en wezen, inkleeding endoel in den bestaanden godsdienst "). En Aristoteles, diehet zeldzamer doet, is, als hij de zaak aanroert, niet min-der streng. Blijkbaar oordeelden deze wijsgeeren over den volksgods-dienst, de overleveringen, de mythen, de orakels en zelfsover de voorteekenen, zoo als verlichte Roomsch-Catholiekenin onzen tijd over de leer hunner Kerk. Zijn kern, datdeel, \'t welk aan hun verstand en gevoel voldoet, is bijhen waar; maar daaronder en daaromheen is veel bijgeloof,\'t welk geene waarde heeft dan in zooverre het werkt opden grooten hoop. b. Men kan ook vermoeden, dat de wijsgeeren eerbiedvoor die overleven ngen, als van de Godheid afkomstig,hebben betoond, om zich naar den tijdgeest te schikken enhunne zienswijze ingang te doen vinden bij het volk, gelijkvelen zich thans op bijbelwoorden beroepen en schijnbaarbybelgezag

huldigen, ook al hechten zij daar voor zich zelveweinig aan.



77 OPENBARING EN WUSDEQEERTE. Zoo iets zeiden velen reeds voor lang van de wetgevers,Diodorus Siculus, die in de eerste eeuw onzer jaartellingleefde, spreekt20) de overtuiging uit, dat de wetgevers denieuwe orde van zaken, door hen ingevoerd, aan de God-heid hebben toegeschreven , ten einde haar ingang te ver-schaffen. Hij noemt de Egyptenaren, Minos, Lycurgus,Zoroaster, Zamolxis en Mozes. Evenwel voegt hij er bij,dat het zijn kan, dat zij ook zelve hunne nuttige inzichtenvoor eene wonderbare en werkelijke ingeving hielden. Ditlaatste gunt men doorgaans den wijsgeeren niet eens. Ac-commodatie , zich kleingeestig of voorzichtig schikken naar devolksvooroonleelen, zal de reden hunner betuigingen vangeloof aan de overleveringen zijn. Zelfs een man als Schleyer-macher spreekt dit van een Socrates uit \'2\'). Niets ondertusschen is ongegronder. Zulke vermoedensworden

weersproken door de blijkbaar volkomene oprechtheid,waarmede die wijsgeeren zich op Gods openbaring beroepen.Pythagoras was eene priesterlijke natuur, eer tot bijgeloof,dan tot ongeloof overhellende De drie overigen leefden ineen tijd, toen het ongeloot reeds heerschend begon te wor-den. En tegen dit ongeloof komen Socrates en Plato juistop met nadruk en kracht, ernst en gemoedelijkheid. Menkan met geen kalmer overtuiging spreken, dan Socratesdeed, en met geen dieper gevoel dan Plato, wanneer zijde kern van den volksgodsdienst verdedigen en als waar engoed aanbevelen. c. Eindelijk kan men vermoeden, dat deze wijsgeerengeene buitengewone, opzettelijke, uitwendige openbaringvan God hebben gemeend, als zij over openbaring spraken;dat zij onder openbaring van God hebben bedoeld eerst die,welke wij in de zinnelijke natuur rondom ons, waardoorGod van buiten tot ons

komt, vinden, en dan die andereopenbaring binnen in ons, of de innerlijke stem vanGod in ons geweten of hart; doch niet eene uiterlijke stem



78 DERDE VOORLEZING. voor ons oor, niet eene zichtbare verschijning voor ons oog.Voor dit vermoeden kan pleiten, wat wij weten van dengeleigeest van Socrates28); ook deze en die uitspraak vanPlato29), en zelfs van Aristoteles 30). Doch ook dit vermoe-den is onjuist. Wel erkennen zij, althans de drie eersten,\'s menschen aanleg ?n als aan God vermaagschapt ?n alsvoor ingeving vatbaar, waarom de mensch ook wel eens metgoddelijke ingeving wordt begunstigd. Maar ofschoon aldusGods stem in ons hart erkennende, bedoelden zij toch ooken vooral het bestaan van verschijningen van God of god-delijke wezens zichtbaar voor \'s menschen oog en van onder-wijs van God hoorbaar voor \'s menschen oor. Immers zijberoepen zich uitdrukkelijk op de overleveringen van deOuden ontvangen, waarop zij vertrouwen, dewijl de eerstemenschen nader tot de Godheid stonden dan wij,

aangezienzij op andere, op onmiddellijke wijze met de Goden hebbenverkeerd. En voorts beroepen zij zich op de nog voortdu-rende orakels en zelfs op de wichelarij 3|). Hoe men de zaak keere of wende, de oude wijsgeerenvan Griekenland waren, om het met het woord van onzentijd te noemen, supranaturalisten. Zij waren dit inden sterksten zin des woords. Zij waren geene rationalisten ;ook niet half rationalisten en half supranaturalisten ; geenerationalisten voor hunne wijsbegeerte en supranaturalistenvoor hunnen godsdienst ; zij waren alleen supranaturalisten,zoowel in hunne wijsbegeerte als in hunne godsdienst. Hoegeneigd men thans zij, wijsbegeerte des menschen tegenoveropenbaring van God te stellen: de groote philosophen vanGriekenland deden het niet. De zinnelijke natuur rondomons en de menschelijke natuur in ons was hun niet de bronvan godsdienst en wijsbegeerte; de

menschen waren nietopgeklommen tot de Godheid ; zij hadden niet zich uit zichzelve ontwikkeld. Evenmin als tegenwoordig onze kinderen,



79 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. hadden de vroegere geslachten hunne kennis en beschavinguit zich zelve, üe vroeger levenden waren alleen het ka-na a 1, waarin de kennis der goddelijke dingen tot de laterlevenden was gevloeid. Maar de bron er van was deGodheid, die zich had medegedeeld in den omgang der raen-schen met de Goden of met goddelijke wezens, door destamvaders der menschen genoten. Dat de drie besprokene vermoedens ongegrond zijn, encal de zwarigheden, die men tegen mijne voorstelling kanopwerpen, dus geenc vastheid hebben, dat derhalve de oudewijsgeeren eene werkelijke goddelijke openbaring erkennen ,onderscheiden van \'t geen de natuur ons binnen ons enbuiten ons leert, blijkt, om de zaak nu ook stelliger wijzenog nader te ontvouwen en aan te dringen, vooral uit eene,zoo als ik meen , nog nooit recht in het licht gestelde op-merking. Ik meen

deze, dat zij de diepste gedachten, diede grondslagen van al hunne beschouwingen over de gees-telijke dingen zijn, niet pogen met bewijzen aan tetoonen of uit redeneer ing af te leiden; maareenvoudig zonder eenig bewijs aannemen op gezag vande bestaande overtuigingen. Bij elk der vier wijsgeeren hebik het telkens opgemerkt, dat de denkbeelden over God,deugd, vrijheid, onsterfelijkheid, vergeldingbij hen, zoo vaak zij er over spreken, vaststaan vóór, bo-ven en buiten alle redeneering. Geheel anders is het, voegik er nu bij, als zij over andere belangrijke zaken spreken,b. v. over opvoeding, kunst, wetenschap, wetgeving, staat-kunde; hierover redeneeren zij ; eene openbaring over dezeaan te nemen , valt hun nooit bij. Een staatkundig stelselhebben Plato en Aristoteles, elk naar zijne inzichten, uit-voerig opgebouwd: een godsdienstig of godgeleerd stelselniet. En zoo is het in alles. In al de

wereldsche dingenis er dus ook bij de jongeren ontwikkeling en vooruitgang,



80 DERDE VOORLEZING. vergeleken met het geen de ouderen daarover leerden: —?in den godsdienst en de godgeleerdheid bestaat deze niet. Inde meeste menschelyke dingen is het: hoe nieuwer, des temeer vooruitgegaan: — in al de goddelijke: hoe ouder, deste zekerder en juister. Misschien vraagt iemand: Maar waartoe philosopheerdendie Ouden dan toch ? En waarom ? Welk doel en welk be-ginsel hadden zij bij al hunne onderzoekingen ? A.ls wij Griekenlands en Rome\'s wijsgeeren zullen ver-staan , moeten wij wel in het oog houden, dat zij de philo-sophie geheel anders beschouwden, dan de meeste denkersvan latere tijden. Het beginsel en de bron van hun philo-sopheeren was niet het denken over het mogelijke,, maar hetopmerken van het bestaande, en het einde of doel van hunphilosopheeren was dus ook niet het weten , maar dit: zelfgoed en wijs te worden en anderen wijs en

goed te maken. Het was Pythagoras, Socrates en Plato en zelfs ook Aiis-loteles en genoegzaam alle oude wijsgeeren of niet ?f althansniet hoofdzakelijk daarom te doen, dat de menschen veelzouden denken en luchtkasteelen van begrippen bouwen enveel over alles v e r s t a n d e 1 ij k zouden weten: maarhierom, dat zij het bestaande goed zouden opmerken enin zich zelf echt zedelijk zouden zijn en anderen aldusmaken. Het denken, weten, onderwezen zijn was bij henniet het hoogste, maar het vormen van zich zei ven en an-deren, het loeren zoeken naar de waarheid, het beminnenen volgen der deugd ; het zelf gelijkvormig worden en an-deren gelijkvormig maken aan de Godheid. Zien wij hun nog eens in het aangezicht! Redeneeren,weten, kennen stond waarlijk niet op den voorgrond bijPythagoras, die zijne leerlingen jaren lang liet zwijgen. Ookniet bij Socrates, die zijne vrienden vóór

alles bracht toterkentenis hunner onkunde en zeide zelf niets \'.e weten. In



81 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. \'t algemeen was het aan hen en aan Plato eigen, steeds tebetuigen, dat wij menschen het wezen der dingen nietkunnen doorgronden, dat God alleen wijs is en wij alleenwijs ge e ren kunnen zijn. Vooral Plato doet dit sterkuitkomen. Cicero merkte reeds op,a): „In Plato\'s schriftenwordt niets stellig gezegd; vóór en tegen wordt veel gere-deneerd; over alles een onderzoek ingesteld; niets als zekervastgesteld." Ken geleerde onzer eeuw") schrijft: „Demeeste gesprokken breken daar af, v/aar de verhandelinghet belangrijkst wordt en waar men op de volledige oplos-sing van het gestelde vraagstuk hoop;. De sprekers komenna lang heen en weer wenden der rede toch tot geen doel,en schijnen, trots alle beproefde bepalingen van het rechtebegrip, met niets anders hun bewustzijn verrijkt te hebben,dan met liet duidelijk inzicht van hun eigen niet-weten envan de

onhoudbaarheid der andere, dusver geldende meenin-gen. — Bijzonder is dit het geval met Plato\'s gesprekkenen gedachten over de goddelijke dingen. Daarvan zegt hijzelf34): „Den Maker en Vader van dit heelal te vinden iseen moeijelijk werk; en heeft men Hem gevonden , dan ishet onmogelijk, dat voor allen uit te spreken." Bij Ari.-toteles is hel anders. Deze is een mat; der we-tenschappen, gelijk in de Oudheid niemand vóór of na hem.Het philosopheercn heeft bij hem een doel in zich zelf").Doch hiermede staat hij, die ook in afkomst geen zuivereGriek was, maar zoon van eene Grieksche moedei1 en eenThessalischen vader, onder de Grieken, en onder hunne leer-lingen de Romeinen, tamelijk alleen. Over \'t geheel hechttede Oudheid niet zeer veel aan \'t weten , aan de wetenschap ,aan de geleerdheid. Zij zag, dat de mensch eene anderebestemming heeft, dan zich daarop als op het beste

toe teleggen. Zij is onvermoeid in het prediken van de onzeker-heid aller wetenschap. Cicero30) vat de denkwijze der Oudenhierover zaaien in deze woorden: „De duisterheid der dingen 6



82                                     DERDE VOORLEZING. heeft Socrates en Socrates\' vrienden, voorts Democritus,Anaxagoras, Empedocles en bijna al de Ouden er toe ge-bracht , hunne onkunde te belijden. Zij zeiden, dat nietsgekend, niets begrepen , niets geweten kan worden ; dat onzezintuigen beperkt, onze geesten zwak, onze levenstijdperkenkort zijn , dat, gelijk Democritus het uitspreekt, de waar-heid in de diepte ligt; dat de maatschappij niet dan naarmeeningen en door instellingen wordt bijeen gehouden; dater voor de waarheid geene plaats is; dat alles is omgevenmet duisternis." Naar de schatting der ware W ij s g e e r e n of Philosophenwaren dus de in eigene oogen volkomen Wijzen of Sophis-ten onverdragelijke wezens. En met recht. Deze liedengaven voor, ware wijsheid te bezitten; maar eigenwaan,ijdelheid, hebzucht, zinnenlust, veel vertooning makenliever schijnen dan zijn —- was

hunne verderfelijke kwaal.Met allerlei spitsvondigheden wisten zij, gelijk zij zich open-lijk beroemden, recht tot onrecht te maken . goed tot kwaad,de onderliggende partij tot de bovendrijvende. Om waarheiden eerlijkheid, deugd en godsdienst bekommerden zij zichniet; \'t was hun alleen te doen, om door aanzienlijke jon-gelingen tot zich te lokken en met schijnschoone rcdeneerin-gen te pralen en Ie schitteren, zich rijkdom en grootheidte verschaffen. Socrates was de groote vijand dezer Sophisten; niet minderwas zulks Plato, die hen, Athene\'s Pharizeën , met even grootekracht en edelen toorn altijd dóór bestrijdt, als de Heer dievan Jeruzalem. Wat Plalo in hen niet kan dragen , is ook dit,dat zij het denken en weten eeist boog vereeren en dan oponwaardige wijze tot allerlei lage doeleinden misbruiken,zoodat hij hunne sophistiek als eene ligtekooi verachtte enin hare plaats zijne philosophie tot

den rang eener Godinwilde verheffen. Hij dacht niet met de Sophisten, dat eralleen een schijn van waarheid bestond, alleen eene mee-



83 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. ning: hij handhaafde de mogelijkheid en de werkelijkheidvan het kennen, mits men niet bleef staan bij den uiterlijkenschijn der dingen , maar tot hun innerlijk wezen zocht doorte dringen. Wel stelden zich de meeste raenschen met dienschijn tevreden; in de spelonk zagen zij de schaduwen derdingen , niet de dingen zelve, en namen zij gene voor dezeaan. Doch dit kwam, dewijl de zinnenlust hen had gebon-den en zij met den rug naar het licht waren gekeerd.Waren zij geestelijke en dus vrije menschen, dan kondenzij wel niet alles kennen, en veel alleen onduidelijk kennen,maar toch waarheid in stede van schijn zoeken 3l). Maar zal men die heerlijke bezitting, de waarheid, aan-vankelijk en steeds meer verkrijgen, dan moet men begin-nen, met de bestaande overtuigingen over de goddelijkedingen, als uitvloeisels van Gods openbaringen, eenvoudigals waar

aan te nemen on tot grondslag te leggen vooreigen onderzoek en voor de opleiding van anderen tot wijs-heid, deugd en gelijkvormigheid aan God. Hoe weinig hierop wordt gelet, ja hoewel dit als Plato\'szienswijze nog nooit klaar en duidelijk in \'t licht is gesteld:toch is het waar. Als Plato\'.s vast gegronde overtuigingwordt het op de treffendste wijze blootgelegd in Plato\'sGorgias, De uitleggers van Plato zijn, van Olympiodorusaf tot Schleiennacher en Cousin toe, misschien allen zonderuitzondering, er mede verlegen, wat toch de eenheid vanden Gorgias zijn moge. Zij zien, dat het gesprek uit driedeelen bestaat, daar het handelt: eerst over de redekunst(redeneerkunst, rhetorica), waarover Socrates spreekt metGoigias; dan over de rechtvaardigheid in den staat, welkeSocrates met Polus naspoort; eindelijk over de vergelding inhet volgend leven, welke Socrates met Callicles beschouwt.Wat is nu in

Plato\'s ziel, volgens zijne eigene duidelijkewoorden, de band, die deze drie zaken samenhoudt? Deeene uitlegger denkt, dat de redekunst de hoofdzaak is. 6*



84 DERDE VOORLEZING. Een ander, dat het Plato te doen is, om den grondslagvan het maatschappelijk welzijn, als in de rechtvaardigheidgelegen, te verheerlijken. Een derde meent, dat dit zeergoed kan samengaan . en dat Plato heeft willen in liet lichtstellen, hoe nietig, verderfelijk en afschuwelijk die redekunstder Sophisten is, welke zich aan het recht niet stoort, maarer alleen op uit is, om met kunst en schijn en oogver-blindend vuurwerk de overwinning te behalen. Zoo steltb. v. Cousin ;>8) de zaak voor. Maar nu hei, derde deel,de vergelding hier narnaals\'? Daarmede springt Cousin won-deilyk om. Zie hier zijne woorden: „Men moet (volgensPlato) weten, of de i ede-lunst zich niets mag veroorloventegen de regtvaardigheid; want van de oplossing van ditvraagstuk hangt het at, welk denkbeeld wij ons moetenmaken van do redekunst. [Jet tweede deel van den Gor-giag of de redeneering met

Polus moet dus beschouwd wor-den als een noodzakelijk vervolg van het eerste; het derde,de redeneering met Callicles, welke blijkbaar niets is dande ontwikkeling en uitbreiding van het tweede], behoort medetot het eerste , daar dit derde deel ook over de rechtvaar-digheid handelt, maar in wijder omvang en met meer klem."„In wijder omvang en met meer klem" 30) — heeft Cou-sin recht dit te zeggen? Cousin, die alles, wat bij Platode sluitsteen en vastheid is zijner redeneering, tot fabel ver-laagt, tot fabel, welke ook door Plato niet dan voor fabelzou zijn aangezien 7 Immers Cousin beschouwt het slot ofhet derde deel van den Gorgias eerst inj „als een aanhan-sel, \'t welk voorzeker behoort bij deze gevonden uitkomst,dat de redekunst, die zich in tegenspraak durft stellen metde rechtvaardigheid en die haren schuldigen cliënt doet vrij-spreken en dus alleen de zegepraal voor het oogenblik

tendoel heeft, zoowel eene laagheid is voor hem, die haarbezigt, als een onheil voor hem, dien zy meent te moetenredden-" Want (dit moet Cousin, zal hy geen onzin schrij-



85 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. ven, bedoelen) die zegepraal redt hem alleen van den tij-delijken rechter; niet van dien, welken hij hier namaalsheeft te verwachten. Maar nu verklaart dezelfde Cousinelders41): „Men vindt in den Gorgias, even als in den Phae-don en • in de Republiek, een beroep op de fabelleer vanden tijd, \'t welk de beredenecring der zaak bekroont en dewaarheid in den weerglans van zinnebeelden voorstelt; dusin dien populairen vorm, welke de eigene kracht vanhet menschdom van zeli heeft voortgebracht, tot deszelfsnut, voordat liet nadenken was ontwaakt en bij de keurder geesten een anderen vorm der gedachte had geschapen,die zuiverder en verhevener is en wijsbegeerte wordtgenoemd. Plato begrijpt, eerbiedigt en bemint de menschheidte zeer, om hare oorspronkelijke ingevingen te verwerpen.Verre van de godsdienst en wijsbegeerte tegen over elkan-der

te stellen, tracht hij ze overal te vereenigen." Cousinspreekt hier uit, wat thans het meest algemeen gevoelenbij de geleerden is, namelijk dit: „Er bestaan oorspronke-lijke ingevingen der menschheid, die uit haar eigen binnen-ste zijn opgeweld , maar desniettemin als openbaring vanGod worden beschouwd, on in dezen vorm bij de grootemenigte nog worden geëerbiedigd, terwijl de ontwikkeldekeur der menschheid inziet, dat die voor goddelijke open-baring gehoudene inzichten uit \'s menschen eigen geest zijnopgeweld, zoodat zij nu naar waarheid wijsbegeertenoemt, wat vroeger ten onrechte openbaring heette."Volgens Cousin zou dus Plato, op de wijze van Hcgel, deopenbaring en godsdienst voor den nog onontwikkelden vormhebben gehouden van \'t geen later wijsbegeerte wordt. Indiendeze voorstelling van Cousin juist ware, zou Plato\'s Gorgiasten slotte al een zeer dwaas geheel zijn. Dan

ware daarinde redekunst als ijdel aangewezen, indien ze niet de recht-vaardigheid eerbiedigde, de rechtvaardigheid, welke wij hierop aarde in den staat zien handhaven, en welke wij ook,



86 DERDE VOORLEZING. indien wij namelijk aan de kindersprookjes dervoorgeslachten nog geloof hechten, hiernamaalshebben te verwachten. Dit ware dan do climax van denGorgias ! Doch al verklaarden dit alle uitleggers, het is mishandelenvan Plato. Het is er verre van af, dat Plato zoo dwaaszou geredeneerd hebben, als men hem laat doen. Bij Plalois niet „de wijsbegeerte zuiverder en verhevener," dan dieoverlevering der voorgeslachten , maar draagt deze laatste deeerekroon. Want de wijsbegeerte is menschenwerk, deoverlevering is mededecling van Gods openbaring. De climaxin den Gorgias is: 1) de redekunst is in zich zelve ijdel; 2) zijvernielt de rechtvaardigheid in den staat; 3) zij bekommertzich niet om de rechtvaardige vergelding hiernamaals, onsdoor God zclven geopenbaard. Wilt gij bewijs, dat dit de climax (de opklimming dergedachten) en dus ook de samenhang is? Leest dan

maarhet slot van den Gorgias. „Hoor, \'t geen men een schoonverhaal noemt , \'t welk gij , zoo als ik vrees, voor eenverdicht verzinsel zult houden, maar ik voor een getrouwverhaal; want wat ik u wil zeggen , zal ik als waarheidzeggen." Hierop volgt dan het verhaal van de beloonin-gen en straffen hiernamaals , naar het volksgeloof derGrieken te verwachten , en daarna Plato\'s betuiging:»Dit is het, wat ik heb gehooid en wat ik geloof, datwaarheid is .... Want ik ben door deze verhalen toteene vaste overtuiging gekomen en leg er mij op toe,om voor den rechter hiernamaals met eene volkomen ge-zonde ziel te verschijnen. ... U schijnt dit alles misschieneen vertelseltje te zijn, als van een oud vrouwtje, zoodatgij er geene waarde aan hecht. Nu, \'t zou ook geene ver-wondering behoeven te baren, dat men er geene waardeaan hechtte , indien wij maar met al ons wijsgeerig onder-zoek iets konden

vinden, \'t welk meer degelijk en waar is. ...



87 OPENBARING en WIJSBEGEERTE. Doch wanneer ook gij gelooft, duld dan, dat men u alseen onwijze (of onwetenschappelijke) verachte en, als menwil , beleedige. Er zal u, zoo gij deugdzaam zijt , geenkwaad van overkomen." Tot driemaal toe verzekert Platoin het laatste deel van dit gesprek op de plechtigste wijze 4I),dat die volksoverleveringen niet zijn fabelen, maar ware be-richten, waarop hij volkomen vertrouwt, terwijl hij zichtenslotte nog aldus uitspreekt4:\'), dat al onze beredeneering derdingen niets waardig is: »Wanneer het zóó met ons gesteldis, gelijk het nu blijkt te zijn, is het schandelijk, dat wij,aan lichtzinnige jongelingen gelijk, ons nog willen voordoen,alsof wij iets waren , wij, die tooncn, volstrekt niet onder-ling cene vaste meening over dezelfde dingen te hebben,en dat wel over de allergewichtigste dingen. Zóó groot isonze onwetendheid!" De Gurgias, naar aller overtuiging een

der heerlijkstegesprekken van Plato, heeft dus in zijn derde deel, als wijnaar de uitleggers44) luisteren, een lammen, laffen, onge-lukkig daaraan gehechten staart, welke het geheel ontsiert,zoodat men geneigd zou worden, er dien af te kappen*Maar dit derde deel wordt het uitncinendste slot van hetgeheel, wanneer wij tot de erkentenis komen, dat het Platoernst was, als hij telkens ?n hier ?n gedurig elders be-tuigde, dat hij in den volksgodsdienst eene vrucht zag vanware, goddelijke openbaring, welke de wijsbegeerte moesteerbiedigen en tot grondslag van haar nadenken en stelselnemen. Dan alleen is er samenhang en opklimming in denGorgias 4,)>



88 DERDE VOORLEZING. Maar wat, vraagt gij, had dan de philosophie volgens deOuden te doen? Wanneer de volksoverleveringen meer waard?werden geacht, dan hare redeneeringen, waarom bleven dezedan maar niet achterwege? Waarom? Omdat dit niet mogt!De philosophie had eene belangrijke taak, ook met betrek-king tot de goddelijke dingen. Wel niet die, dat zij zemoest bewijzen, maar eene andere\', deze, dat zij denmenschen moest aanwijzen, hoezeer wat hun als Godsopenbaring was overgeleverd, overeenkomt met hetgeen hungemoed behoefde en hun geest moest toestemmen, en hoe-zeer zij daardoor zich moesten laten leiden tot eerbied voorde Goden en tot beoefening der deugd. Er bestond voor de Ouden derhalve een dubbele grond ,om te erkennen, dat er eene hoogere goddelijk Macht is endat wij vrije wezens zijn, verplicht, om recht en deugd tebeoefenen, aan de

Godheid verantwoordelijk, bestemd vooreen volgend leven, waai in ons loon en straf zal geworden,naardat wij hier hebben geloefd. De eerste en voornaamstegrond was, dat hrt aldus van overoude tijden bij alle volkenten gevolge van goddelijke openbaringen was geleerd; detweede bijkomende grond was, dat onze eigene natuur ditbevestigt Want \'t is blijkbaar, dut ons gemoed daarmedeinstemt; die overgeleverde inzichten wekken in ons bin-nenste een toestemmenden weerklank ; ook onze geest stemtdaarmede in, geheel de natuur, de geschiedenis en de be-hoefte van huis en staat eischen hetzelfde ; de nadenkendemensch moet derhalve de hoofdzaak van den godsdienst envan de overlevering als waar aannemen. Dit nu w ij z e n de Ouden gaarne aan, om aldus dealgemecne overtuiging, wier waarheid zij niet willen be-wij zen en in wier plaats zij geene bewijsvoering kunnenstellen , toch

als redelijk en goed te steunen. Het is niet moeielijk aan te toonen, dat de Ouden re-gelmatig en bestendig altijd dus deden. Leest de Gulden



89 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. Sprevken van Pythagoras nog eens na. Is het streven erniet in blijkbaar, om de kern der volksgodsdienst als waaren nuttig voor het gemoed aan te bevelen ? Hebben wijniet gezien, hoe Socrates die kern vooral aan het gezondverstand zocht aannemelijk te maken? Wat kon daartoemeer strekken, dan b. v. de voorzorg en liefde der Godheidvoor menschen aan te toonen in de doeltreffende inrichtingvan ons lichaam ? Maar ook hier geeft Plato ons het meeste. Hij stelt hetdenken zeer hoog. Hij neemt daarin op adelaarswieken zulkeene verhevene vlucht, dat ons liet volgen vaak bezwaarlijkgenoeg wordt. De sterkte van zyn fijn verstand staat vol-komen gelijk met de kracht van zijn diep gemoed en vanzijne levendige verbeelding. Hij is zelfs veel groot er denkerdan Aristoteles, die meer opmerkor en beoordeelaar is claneigenlijke denker of schepper.

Aristoteles heeft veel te veelgelezen , opgemerkt en bestudeerd, is veel te veel geleerde,dan dat hij het in het eigene denken en scheppen langzou kunnen volhouden en daarin onafgebroken voortgaan.Zijn denken slaat meest in beoordeelen over of word; bere-deneeren. liet grootste deel zijner schriften bestaat uit dooren door verstandige en juiste opmerkingen. Hij denkt aanalles, denkt over alles, denkt alles dóór, en zegt niets, dathij niet heelt doordacht. Evenwel wordt zijn denken meeraan den gang gehouden door de verschillende hem vooroogen komende voorwerpen , waarover het zich beweegt enwaaraan het zich bestendig vastknoopt, dan dat het uiteigenen, inncrlyken, geestelijken rijkdom al verder zouvoortgaan en hij ook, wat niet voor oogen is, zou zoekente kennen en te doen kennen, ot wel zelf zou voortbrengenen scheppen. Plato\'s echt wijsgeerig verstand heeft de krachtvan diep

doordringen, streng vasthouden en veelzijdig uit-voeren duidelijker aan den dag gelegd, dan Aristoteles\' rijkwetenschappelijk verstand dit ooit heeft gedaan40).



90 DERDE VOORLEZING. Desniettemin zouden wij dwalen, indien wij nu meenden,dat Plato in het denken eeno bron had gezien voor de ken-nis der godsdienstige waarheid. Hij ziet er geene schep-pingskracht in, om ons inzicht te schenken in de hoogstebelangen, maar alleen eene kracht tot uitlegging en aan-beveling van \'t geen God daarover heeft geopenbaard: geo-penbaard, niet alleen of voornamelijk in de zinnelijke natuur,in ons geweten of in de geschiedenis, aan elk alleen of aanallen te zamen, maar bovenal in zijn onderwijs, hoorbaar methet oor aan de voorgeslachten gegeven, \'t welk wij uit de over-leveringen kennen , en, nu wij het kennen, overeenkomstigbevinden met al wat ef is en geschiedt binnen in ons en rondom ons. Immers hoe ver wij het mogen brengen, ons denkenis altijd maar stukwerk , \'t welk weinig beteekent4\'). Niet detwijfel is derhalve het begin van het denken bij

Plato, gelijksedert Cartesius velen wanen, dat behoort te zijn; maar debewondering. Er is," zegt hij48), „geen ander begin derwijsbegeerte, dan dit, bewondering." Doch om te kun-nen bewonderen, moet men voorwerpen hebben, die menbewondert. Hiervoor neemt Plato den mensch en het heelal,de staatsinstellingen en overleveringen, de kunst, de poëzieen al het bestaande; \'t welk hij niet in de eerste plaatsminacht, betwijfelt, beoordeelt of wil veranderen, maarbewondert, hoogacht, onderzoekt, poogt te kennen, endaarna, zooveel noodig en mogelijk is, wenscht te verbeteren. Plato is dus een behoudsman bij uitnemendheid. In hetstaatkundige was hij, naar afkomst en overtuiging, eenaanhanger van de omvergeworpen Atheensche aristocratie;in het wysgeerige een hersteller van de oude Pythagore?scherichting. Hij treedt dus op tegen de democratie ensophistiek, daar hij in deze richtingen

gevaarlijke nieu-wigheden ziet. Verre is hij zelf er daarom van af, eenaltijd gereed staand uitvinder te zijn van nieuwe toestandenen denkbeelden, die in plaats van de voorhandene zullen



91 OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. gezet worden. Integendeel; hij houdt zich zoozeer vast aanhet historisch gegevene, dat hij dikwijls tot de aanhangersvan het stabiliteitsbeginsel wordt gerekendl0). Volgt hij dusidealen, dit doet hij niet, dewijl hij ze uitvindt of schept,maar dewijl hij ze ziet, hij met \'zijn verheven zin, met hetoog zijns geestos ze duidelijk ziet als werkelijk en bestaand,namelijk in de hoogere, goddelijke sferen\'"\'). Het philosopheeren is derhalve bij Plato niet het twijfelen,verwerpen , beredeneeren , maar het bewonderend aanschou-wen en loeren kennen van het heelal, het zich daaroverbezinnen en zich daarvan uit een vroeger leven her in-neren. De indrukken van do wereld brengen de ziel eerstin verwarring. Daarin blijft de groote menigte omdwalen.Maar daaruit werkt csn enkele onder duizenden zich naarboven, om de wereld te leeren kennen, gelijk zij wezenlijkis. Die dit

doet, is wijsgeer; dat zich uit de verwarringloswerken is philosopheeren\'\'1). Schijnt Plato onder philosopheeren soms iets meer te ver-staan, dan het hier genoemde; schijnt hij soms tot heteigenlijke bewijzen over te gaan, b. v. wanneer hij deonsterfelijkheid der menschen poogt aannemelijk te maken52):dan is het ook niet meer dan schijn. In der daad zoekthij niet te bewijzen, dat het zoo is, maar alleen aante wijzen, dat, hetgeen uit de overlevering bij hem vaststaat, als het voorbestaan der menschelijke ziel, de ziels-verhuizing en de onsterfelijkheid, ook door velerlei beschou-wingen kan gesteund word-jn en dus te meer als waar enjuist kan uitkomen. Uit redeneering afleiden of bewijzenwil hij het niet: alleen door en met redeneering doen toe-stemmen i3). En maakte zijn gesprek, de Phaedon, oudtijdsdiepen indruk, zoodat zelfs Cato te Utica dien las, om zichtot den zelfmoord te bereiden : deze

indruk moet veel minderaan de kracht der redeneering worden toegeschreven, danwel aan het feit, dat Socrates hier naar waarheid wordt



92 DERDE VOORLEZING. geschilderd, als die, vol geloof aan de onsterfelijkheid, dengifbeker kalm en blijmoedig uitdronk. Dit groote feit isdaartoe door Plato gebezigd. Socrates, die de overleveringenomtrent de toekomst en de vergelding gelooft, is de hoofd-kracht, welke den diepen indruk maakt. En deze krachtwordt veel meer verhoogd door zijne kalme gemoedsgesteld-heid dan door het afdoende zijner redeneeringen. Het willen bewijzen, dat aan Plato vreemd is, zou menkannen meenen bij Aristoteles te zullen vinden. Doch ookbij hem is het niet aan te treffen. Ook zijne methode is hetniet, te scheppen, maar op te merken; minder, uit te deuken,dan te beoordeelen ; en dus ook veel minder , te bewijzen , danwel aan te wijzen. Hij heeft, volgens de puntige uitdrukkingvan Cousin "), de dialectica van Plato in eene logica ver-anderd, dat is, het geestelijk te zamen al sprekende zoeken,vinden en

denken van Plato omgezet in het verstandelijkopmerken, begrijpen en ordenen. Doch nu kan wel dedialectica scheppen, maar de logica alleen regelen. En heeftPlato met zijne dialectica toch niet de denkbeelden over degoddelijke dingen willen of durven scheppen, Aristoteles konhet niet zijne logica in \'t geheel niet. Hij moet zich hier-over dus wel geheel houden bij het begrijpen, zoo mogelijk,van de overlevering. Mijne slotsom is, dat de vier groote wijsgeeren van Grie-kenland geene bewijsvoering voor de waarheid der god-delijke dingen hebben, dewijl zij overtuigd waren, dat zulkseene ongerijmdheid zoude zijn. Alleen eene aanwijzingwilden ze geven, dat de overleveringen over die dingen , alsuit onderwijs door God aan de voorgeslachten gegeven ont-staan, in de hoofdzaak waarheid zijn. Weshalve de w\'y\'sbe-geerte bij hen alleen kon zijn de rationele bevestigingvan traditionele overtuigingen.



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE.                         93 Maar nu was dit niet bij hen alzoo als bij uitzondering;neen, \'t was even zoo in den bloeitijd der Oudheid in \'t alge-meen. Dit wil ik not» boven allen twijfel verheffen door eenemerkwaardige plaats van Cicero. In Cicero, kan men vast-stellen , is de wijsbegeerte der Oudheid naar haar geest enstreven als in een kort begrip samengevat, en in de boe-ken van hem over het wezen der Godheid heeft men deslotsom van \'t geen de Oudheid. ook tegenover de twij-felingen en ontkenningen na den bloeitijd van Griekenlandhier en daar opgerezen , over God en goddelijke dingenhad te zeggen. Welnu, in dit geschrift laat Cicero Cotiadus sproken\'\'\'\'): „De meeningen, welke v/ij van devoorouders over de Godheid hebben ontvangen, deoffers , plechtigheden en eeredienst, welke bestaan, zalik altijd verdedigen , gelijk ik ze altijd verdedigd heb.Die

overtuiging, welke ik van de voorouders over degodsdienst heb ontvangen, zullen redeneeringen van een ge-leerde of ongeleerde mij nooit ontnemen .... Dit is demeening van mij, den priester, o Balbus. Laat mij nuhooren, wat gij denkt. Want van u, den wijsgeer, moetik bewijzen der rede voor de godsdienst hebben ; terwijl ikonze voorouders, ook zonder dat zij cenig redebew\'rjs bij-brengen. geloof." Een weinig later oc) herneemt Cottaweder: „Door vele bewijzen hebt gij het bestaan der God-heid willen aantoonen. Voor mij was het genoeg, datonze voorouders het ons aldus hebben overge-leverd; maar gij verwerpt elk gezag en strijdt door \'t wa-pen uwer rede. Laat mij toe, dat ik met mijne redeu w e rede bekamp. Gij brengt al die bewijzen aan,waarom de Godheid bestaat. Gij maakt eene naar mijninzien volstrekt niet twijfelachtige zaak door uwe bewijzentwijfelachtig." Cotta, de priester, maar

tevens de Academische of Pla-tonische wijsgeer, is hier de vertegenwoordiger van de



94 DERDE VOORLEZING. algemeene overtuiging der vroegere Oudheid; Balbus, deSto?cijn, de vertegenwoordiger van die wijsgeeren der lateretijden, die, toen het ongeloof toenam, het recht en denplicht der wijsbegeerte verder uitstrekten, dan volgens alde oudere en de meeste nieuwere wijsgeeren behoorde. DeOuden steunden in het algemeen op het in de volksoverle-veringen bewaarde goddelijk onderwijs, waarvoor zij weltoestemmingen , maar geene bewijsvoeringen mogelijk acht-ten; aangezien de menschelijke rede wel aan de hand dieroverleveringen tot eigen inzicht in de waarheid kon komen,maar ook alleen aan hare hand, daar zij zonder haar inden afgrond des twijfels moest nederstorten. Vanhier, dat men in de Oudheid nog iets beters meendete hebben , dan de laat geborene wijsbegeerte. Er werd ineen nu verloren werk van Cicero5\') gelezen, dat de wijs-begeerte niet de ware

wijsheid is, dewijl haar aanvang enoorsprong voor oogen ligt. Lactantius schrijft: „Wanneer,vraagt Cicero, zijn de wijsgeeren beginnen te ontstaan?Thales was, meen ik, de eerste, en die tijd is nog jong."Waarop Lactantius laat volgen: »Ook Seneca zegt: Het zijnnog geen duizend jaren, dat de beginselen dei\' (mensche-lijke) wijsheid bekend zijn. Derhalve heeft het mensclulomvele eeuwen geleefd zonder van de rede gebruik te maken !Hetgeen Persius dus bespot: Met de pep-M- en de dadels(eerst toen deze werden ingevoerd) is Rome beginnen wijste worden." Gij ziet uit dit alles, dat de Ouden, of liever de oudsteWijsgeeren, de alleen menschelijke wijsheid noch voor heteerste en hoogste hielden , noch voor het zekerste en beste ;maar dat zij alleen eene zoodanige menschelijke wijsbe-geerte voorstonden; die de goddelijke openbaring aanneemt,eerbiedigt, verklaart en tot grondslag harer

beschouwin-gen legt. /



95 OPENBARING EN ?WIJSBEGEERTE. AANTEEKENINGEN. \') BI. 65. Zoo spreekt ackeeiiai.n , bl. 120. Verg. vanHEU8DE, Characterwmi principum philosophorum vetertcm , p. 207. —Over Aristotclcs heb ik zelf gehandeld Oench. der opvoeding , D.II, bl. 275—282. 2)    Bl. 66. 1 Cor. II: 14, 15. 3)    Bl. 66. De plaatsen van Aristoteles, die dit bewijzen,haalt ackebmaxn bl. 107 aan. 4)  Bl. 06. Dit is bewezen door e. zeller, Die Philosophie der Grie-chen , D. II, bl. 497. Do ziel, redeneert Aristoteles, is ontstaan enmoet dus ook weder vergaan; want al het ontstane is volgenszijne natuur vergankelijk. Wel is een deel der ziel niet ont-staan , de rode, en dit deel is dus ook onsterfelijk; doch de redeis niet het individuele, maar het algemeene in den mensch.Eene persoonlijke onsterfelijkheid of eene onsterfelijkheid desmensehen kan er dus niet zijn. Afdoende is de plaats Ethica.Nh\'ovt. 1, 11: „Is iemand

gelukkig, nadat hij gestorven is? Ofis dit volkomen ongerijmd, vooral voor ons, die zeggen, datgeluk eene werkzaamheid is?" Aristoteles meent, dat men, omgelukkig te kunnen zijn, moet werken; maar nu kan een gestor-venc (een in hot graf liggende) niet werken, alleen lijden; dusook niet gelukkig zijn. „Hei schijnt," vervolgt hij: „dat er vooreen gestorvene iets ?n kwaad ?n goed kan zijn, gelijk voor zulkeen levende, die er geen besef van heeft. To; dat kwade engoede kan men brengen eer en smaad en den voorspoed oftegenspoed van kinderen en nakomelingen." Deze plaats is dui-delijk. Zij is ook in volkomene harmonie met Aristoteles\' geesten stelsel. Wanneer ons lichaam, krachteloos is , zijn wij, meenthij, werkeloos. Uij kent geen mensch dan den met een lichaamvoorziencn en daarin werkzamen geest. Uit zijne overgeblevenschriften schijnt niets aangehaald te kunnen worden, wathiermede

strijdt. En hoe weinig de gezegden, die sommigender Ouden uit nu verloren schriften van hem bijbrengen, daar-tegen afdoen, wijst Zeiler duidelijk aan. 5)      Bl. 67. Verg. uöth, Getck. der abendl. Philoiophie, D. II,bl. 70,71. Pythagoras zou men den vader der wetenschapkunnen heeten.



06                                    DERDK VOÜRLRZINO. 6)    BI. 67. De voornaamste plaats is Metaph. XII, 1. Eenweinig later zal ik haar in haar geheel aanhalen. 7)    BI. 68. Verg. zellee, D. II, bl. 556—5ii9. Enkele voor-name plaatsen uit Aristoteles zal ik strak3 bijbrengen. 8)     Bl. 69. Woorden van r. biese, Die Philoxophie des Arhlo-leles in ihrcni inuereu Zusammenhange, D. I, Berliu 1835, bl. 359,waarmede Biese den gedacht engang van Aristoteles, Metaph. I,2 , wedergeeft. 9)     Bl. 69. sextus empieicuh, Aclo. Mathen. L. VIII, p. 311,312 ed. Gencv. 1621. Do eigene woorden van Aristoteles, hierbewaard, zijn niet in een der tot ons gekomen geschriften vanhem te vinden; doeli er is niets in, dat strijdt met Aristoteles\'zienswijze, gelijk wij die uit zijne ons overgebleven schriftenkennen , b. v. De divinatione per somnum, zoodat er geene redenis, aan de geloofwaardigheid van Sextus\' mededeeling

tetwijfelen. 10)     Bl. 70. Pki/.°. IV, 14: „Men zegt, dat de menschelijkezaken een cirkel zijn," xixXov tirrn, ra ?v&QÓ.nva Ttqaytiava. u) Bl. 70. Metaph. XII, 8. In de vertaling dezer plaatsheb ik gebruik gemaakt van hare overzetting en verklaring doorKóth, Gesrh. dei- «beult. Philosophie, D. II, bl. 982—984. \'*) Bl. 72. Di coelo, I, 3. 13)     Bl. 72. El t*s ro?? i\'7roxitfiivon; movtiit. 14)      Bl. 72. O kóyoq ro?g tpmvo^ifvotq. 15)     Bl. 73. Al&rin, welken naam hij met Plato zonder grondafleidt cfar? tav &tZv alel, van het zich altijd bewegen. 1C) Bl. 73.    Men kan dit zien Polit. VII, 11, 15. ") Bl. 73.    Metaph. I, 3. ,8) Bl. 73.    De coelo, II, 1. ">) Bl. 73. T)e motu an. 3. 20)     Bl. 73.    Dit zijn woorden van Zeiler, D. II, bl. 558, 4).Ook over het  eerstvolgende kan men Zeiler nazien. 21)     Bl. 73.     Metaph. XII, 8. ") Metaph. XIV, 4. 23) Bl. 74. Meer nog en schooners ware hier bij te voegenuit De Mundo 6. Doch daar

dit boekske, hoewel onder Aristo-teles\' naam bewaard, algemeen aan hem wordt ontzegd, laat ikdat na. S4) Bl. 74. Do hoofdplaatsen zijn altijd Metaph. XII, 8 enDe coelo, I, 3, beide boven medegedeeld. Uit het licht, dat zijgeven, moet menige anders duistere plaats worden verklaard. —Die de verhevener beginselen van Aristoteles wil leeren kennen,



AANTEEKENINGEN.                                  97 raadplege de bloemlezing uit zijne werken bijeengebracht doorebnbt van lassaulx , Die theologische Grundloge aller philosophi-sehen Sj/steme, bl. 14—20. 25) Bl. 7G. Zoo zegt hij, om maar iets te noemen, tegenhet einde van den Phaedon, nadat hij Socrates ons lot na dendood uitvoerig volgens de fabelleer had doen beschrijven, p.114 D: „Stellig te verzekeren, dat al die dingen juist zóó zijn,als ik heb voorgesteld, past een verstandig mensch niet. Dochdat het, daar de ziel blijkbaar onsterfelijk is, of op deze of opdergelijke wijze met onze zielen en onze ?woonplaatsen gesteldis, daarop kan hij, die het aanneemt, het gevoegelijk wagen.Het waagstuk is loffelijk; en men moot zich zoodanige voor-stellingen gedurig als een dichtstuk voorhouden. Daarom hebik ook deze mythe reeds lang uitgesponnen." 2r>) Bl. 77. Hislor. I, 94. ") Bl. 77. rchleieemaciier ,

flfjcl der Ph\'losophie, bl. 84:„Socrates Anhanglichkeit an der Volksreligion ist weder Dei-sidamonie, denn wo er sich rein didaktisch aussert, trittüberal das &e?ov rein hervor; noch ist sie Heuchelei, denn man sieht, wie wenig es ihm um die gulo Meinnngzu thun war..... Sondern es lag dabei zum Grunde die reinste Einsicht von demVerhaltniss des mythischen zum spekulativen, und dass, wersich mit den Unwissenschaftlichen in Gemeinschaft setzt, ihnonmit der mythischen Form, zugleich die Idee selbst nehmenwürde." -8) Bl. 78. Zio boven. »») Bl. 78. Phaedr. p. 249 B, p. 244 A, Menon, p. 99 C enandere plaatsen boven bijgebracht. 30) Bl. 78. Zie de plaats, ook boven aangehaald, uitsextus empie. Adv. Mathem. L. VIII, p. 311. ") Bl. 78. xenophon, Mem. Socr. IV, 4, plato, Phile-bus, p. 16 C, Tim. p. 40 D, Gorgias, p. 523 D. , aeistoteles ,Metaph. XII, 8. Dit zijn eenige der vele plaatsen, boven

tenbewijze bijgebracht. Js) Bl. 81. Jcad. Quaenl. I, 12. ») Bl. 81. ackebmann, Das Christl. in Plalo, bl. 129. :>«) Bl. 81. Tim. p. 28 C. »») Bl. 81. Phys. II, 3, M-luph. I, 1 enz. «) Bl. 81. Jcad. Quaest. I, 12. J1) Bl. 83. Verg. ackeemann, bl. 70, 2, 3), bl. 161, 7



98 DERDE VOORLEZING. 2), bl. 199, 3), waar hij deze Platonische regelen van Götheaanhaalt: Die Geisterwelt ist nicht versohlossen;Dein Herz ist zu, dein Sinn ist todt.Auf! bade, Schuier, unverdrossen,Die junge Brust in Morgenroth. «) Bl. 84. Oeuvre» de Plafon, D. III, bl. 132 volg. 39) Bl. 84. „Avec plus d\' étendue et de rigueur." «•) Bl. 84. Bl. 135.                   «O Bl 178. **) Bl. 87. P. 523 A: \'SI* dkq&ij yóp ?tra ooi, Xi$<o a itikltalifttv, als waarlijk beslaand zal ik « nfdi deelc/i, wal, Ik n wil zeg-gen. P. 524 B: Tttvx\' tattv, ii lyit c.xtjxofi); jriöiiitt ?Xtj&rj nvto,deze dingen zijn het, welke ik gehoord heb en e.oor waar hand. P.526 D: \'Eyai fifr ov» i.ió toirotv xi>v kóyiav itfjiti?lpai., ik ben doordeze redenen [verhalen\'] overtuigd. Voor deze vastheid van geloofen overtuiging geeft hij op vele andere plaatsen, gelijk wij inde tweede voorlezing zagen, als grond aan, dat die volksverha-len de naklanken zijn van

openbaringen, door God aan de voor-geslachten gegeven. «) Bl. 87. P. 527 D. 44)     Bl. 87. Tot die uitleggers behoort ook n. s. sybbandi,in eenc overigens voortreffelijke verhandeling De Plalonis GorgiaL. B. 1S29. Hij onderzoekt p. 51—65, welk het doel is vandit gesprek en p. 127-—131, welk het doel van de fabel. Dochhij komt tot geen bevredigend resultaat, dewijl hij met Plato\'suitlegger, Olympiodorns, Plato\'s mythe houdt voor eene ver-dichte rede, die voor waarheid wil doorgaan, /iSS-o? = ióyostyfi\'Gttjq tlxovi^wv d).rtl}ttav. 45)    Bl. 87. Het niet verslaan van Plato ?n in den (?orgias?n in geheel zijn beroep op Gods openbaring, op zoo veleplaatsen bij hem aan te treffen, is wel een blijk, dat de men-schelijke wetenschap nog altijd ::cer gebrekkig is. Hoe veleduizenden zich, nu meer dan twintig eeuwen lang, met de uit-legging van Plato hebben bozig gehouden, door vooroordeelverblind zagen

zij meest allen niet, wat er toch duidelijk telezen staat. Wel een afdoend bewijs, dat wij telkens van vorenaf aan moeten onderzoeken 46) Bl. 89. Men vergelijke ackbbmann, bl 151.?\') Bl. 90. Verg. Parmen. p. 134 C, Phaedr. p. 278 D, Oor-gias aan het slot p. 527.



99 AANTEEKENTNGEN. «) BI. 90. Theaet. p. 155 D. Verg. De Republ. VII, p. 518.*\') BI. 91. Zie ast, Platons Leien, bl. 342, eitteb, Oesch.der Philosophie, D. II, bl. 444, ackebmann , bl. 40.50) Bl. 91. Zie Phaedr. p. 247 D, E.»\') Bl. 91. Phaedr. p. 249, 250. 52)     Bl. 9L. Zie den Phaedon, Be Republ. en den Phaedrui. 53)     Bl. 91. Verg. zellee, Die Philos. der Otiechen, D. II,bl. 262—270. ") Bl. 92. Oeuvres de Plafon, D. VI, bl. 465.»8) Bl 93. De Natura Deorum, 111,2. »6) Bl. 93. Cap. 4.81) Bl. 94. In den Hortensius, volgenB lactantiub, Instit.Dioin. III, 16. 7*



VIERDE VOORLEZING, De philosophie bij de Ouden eene geheel andere zaak dan bijde meeste nieuweren. Oudtijds philosopheerde men voor \'t Ie-ven en den Staal , niet voor begrip en school. Er waseenheid voor den Staat, en dus ook voor den staatsgods-dienst. Men erkende het gebrekkige daarin , doch wilde haarniet sloopen , gelijk r.uemerus. Verbetering , zou door eenetoekomstige openbaring worden aangebracht. De Oudheid wasonvoldaan met zich zelve. De Grieksche Wijsgeer en erkennenals supranaturalisten Gods openbaring in het verledene , tegen-ivoordige en toekomende. Vergelijking van hen met IsraëlsProfeten. Mijne Heeren ! Nadat wij in de vorige voorlezingen gezien hadden, datde vier grootste Wijsgeeren van Griekenland hunne philoso-phie over God en \'s menschen betrekking tot God hebbengegrondvest op Gods openbaring aan de voorgeslach-ten geschonken, zijn

we begonnen na te sporen, waaromzij dit hebben gedaan, en hiertoe te onderzoeken, hoe deze



101 WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. hunne handelwijze samenhangt met hunne geheele beschou-wing van den aard en de strekking der philosophie. Met deze onderzoeking zijn we nog niet ten einde. Dezoo geheel en al strijdige wijze, waarop toen en thans dewijsbegeerte wordt beschouwd, maakt het ons vaak moeielijk,ons in den gedachtenkring der Oudheid te verplaatsen. Omu daartoe behulpzaam te zijn en het reeds gevondene nadertoe te lichten, wensch ik u nog verder in te leiden in dengeestelijken dampkring, waarin bij de Grieken geheel debeschaafde, ook de wijsgeerige, wereld ademde. In menig opzicht is die dampkring hemelsbreed van denonzen onderscheiden. Vooral het verschil tusschen den phi-losooph bij hen en bij ons is onmetelijk groot. Plato konmet even veel recht verklaren, dat het der menschheid nooitgoed zou gaan, zoo lang geen philosooph -aan \'t hoofd

derregeering stond \'), als Frederik de Groote kon zeggen , dat,zoo hij een gewest wilde straften, hij niets ergers kon doen ,dan daaraan een philosooph tot be.stuurder geven. Beidenhebben zij volkomen recht; want alleen de naam door beidengebezigd , komt overeen ; in de zaak zijn de door beide bedoeldemannen tegenvoeters. Bij Plato is de philosooph een aanvan-kelijk wijs man, die de wereld kent, en, door haar beterte kennen, wijzer zoekt te worden; bij Frederik is hij eenkamergeleerde, die ijdele bespiegelingen op elkander stapelt.Bij Plato een man, die de bestaande toestanden eerbiedigten langzaam poogt te verbeteren; bij Frederik een denker,die uit zijne sluitredenen de wereld wil doen ontstaan ennaar zijn begrippenspel haar toestand omkeeren. Waarlijk, de philosophie is vooral sedert twee eeuwengeheel en al veranderd. Twee voorname mannen , één inden voortijd en een ander in

de laatste eeuwen, Plato enSpinoza, dragen beide den naam van philosophen. Maar zijstooten als gelijknamige polen elkander onverzoenlijk af.Samen gaan kunnen zij niet. Zij heeten beide wijsgeeren >



102 VIERDE VOORLEZING. zoo als Mozes en Boeddha beide godsdienststichters heeten;maar Mozes is het tot reiniging en versterking, Boeddhatot verlamming en ontbinding der samenleving. Vergelijken wij de Grieksche en de hedendaagsche wysgee-ren, dan moeten wij zeggen : de Ouden philosopheerenniet voor de school, maar voor het leven. Het ishun niet, gelijk onzen tijdgenooten , hoofdzakelijk er omte doen, dat zij hunne volgelingen leeren denken, maarhierom, dat zij hen opleiden tot levenswijsheid en maatschap-pelijke deugd. En deze levenswijsheid en deugd bestaan niet\'daarin, dat men over de staatsinstellingen, en dus ook overden volksgodsdienst, die er bij de Grieken een deel van was ,gaat twijfelen of wel ze minacht en poogt omver te werpen.Zij bestaat hierin, dat men ze tracht te begrijpen en tevolmaken, en in elk geval met eerbied en omzichtigheidbehandelt. „Onze

philosophie," zegt een kenner van de onze envan de oude2), „die meer over het denken denkt, dan overde natuur en het menschenleven, is veel dunner en spook-achtiger dan de oude. Eene zoo volkomene uitscheiding vanal het stoffelijke uit het denkende Ik, eene zoo planmatigeafzondering van ons Zelf, eene zoo geleerde verheffing dervan bloed en leven beroofde abstractie in het van al de stofontdane bovenzinnelijke Niets, als heden ten dage mo-gelijk en heerschend geworden is, kenden en bezigden deOuden óf in \'t geheel niet óf alleen zelden. De afgetrokkene(abstracte) persoonlijkheid was bij hen nog niet, als bij ons,tot eene wereld voor zich geworden; de persoon in zijneenkelvoudigheid gold hun weinig; godsdienstig beschouwdverdween hij voor hunne oogen in het oneindige Al; staat-kundig genomen verzonk hij tegenover den Staat bijna totnul. De tweespalt tusschen denkbeeld en

daad, tusschenschool en leven had zich dus bij hen nog niet zoo scherpgevormd als bij ons. .... De oude philosophie stond daarom



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN.                        103 ook in elk opzicht veel nader bij het leven, dan de onze.In haar oorsprong, in hare navorschingen en mededeelingen,in haar geheele wezen en werken vertoont zich de oude wijsbegeerte als iets, dat tot en aan het leven behoort..... Bij ons is de school en het boek de kring, waarin zij zichbeweegt; niet het leven Onze wijsbegeerte zoekt de ge-dachte waarheid; de oude de werkelijkheid, namelijkhet ware der dingen. De onze onttrekt zich meest aanhet werkelijk leven; de oude bestaat hoofdzakelijk in eenblijvend onderzoeken van hetzelve. De onze streeft naareen zelfstandig bestaan in het stelsel en in de wetenschapals haar hoogste doel; de oude bestaat liefst niet voor zich,maar als een door alle hoofden verbreid juist denken (overde dingen die er zijn). Bij ons wordt de waarde van hetphilosopheeren speculatief, bij de Ouden meest practisch

be-paald. Bij hen geldt die philosophie het meest, die hetkrachtigst werkt, die het meest is een streven naar deugden karaktervastheid:!).....De oude wijsgeercn spreken on-der en met de menschen; de onze leven onder de boeken,in de studeerkamers. Zij waren opvoeders der jeugd; de onze leeraars van toekomstige geleerden..... De oude phi- losophie was eene bron van kracht en heil; de onze is een overzicht der wetenschap.....Staat en huis, veld en hof en stal zocht de oude beter in te richten; kunst, deugd,zielenadel en godsdienst meende zij alleen, of ten minstehet beste, te kunnen bevorderen. Met recht kon Clevnensvan Alexandrië van haar zeggen, dat zij eene wegbereid-ster is geweest voor de Christelijke godsdienst." Daar deze practische geest aan de oude wijsbegeerte eigenwas, had zij een diepen eerbied voor \'t geen vroeger hadbestaan, tegenwoordig bestond en voortaan zou

bestaan,of, om het in één woord samen te vatten , voor den



104                                 VIERDE VOORLEZrNO. alles in zich begrijpenden, nu bestaanden Staat. Immersde Staat omvatte in de Oudheid alles en beheerschte alles,ook godsdienst en huiselijk leven. De Ouden kenden niet,wat eerst na Christus is ontstaan , eene Kerk , in ofboven ot tegenover den Staat ; en zij kenden wel het huis-gezin, maar achtten het huiselijk leven niet, dan als hulp-middel, om den Staat in stand te houden. Zóó was hundan de Staat boven alles dierbaar, ja eigenlijk hun één enal. Huichelarij of schikking naar volksvooroordeelen is hetdus niet, wanneer de oude Wijsgeeren voor den Staat, gelijkhij nu eens van ouds af was, diepen eerbied betoonen. DeStaat was hun geene toevalligheid, geen noodzakelijk kwaad,geene willekeurige vennootschap , geene vrucht van een maat-schappelijk verdrag. De Staat was hun de noodwendige,heilige, door God gestichte vereeniging van

menschen onder-ling, waarin en waardoor alleen zij menschen konden zijn.Vandaar dat Plato, Aristoteles, Zeno, de stichter der Sto?-cijnsche school, en Cicero vele boeken over den Staat schre-ven, ja hunne hoofdwerken wijdden aan het onderzoek, wathet wezen des Staats en zijne inrichting is, en hoe die be-hooren te zijn 4). Zóó nabij, zóó meer dan al het andere lag hun de Staataan het hart , dewijl zij noch godsdienst, noch huiselijkheidkenden , dan als staatsinstelling. Wij plaatsen Kerk en Huisvaak tegenover het Vaderland ; zij deden dat niet. Eenevereeniging van menschen met God , die iets anders was ,dan een onderdeel der staatsge woon ten volgens staatswettengeordend , was hun geheel vreemd. Tot het staatsieven nubehoort de vereering der Volksgoden, gelijk de onderwer-ping aan de rechtspleging. Andere rechters, dan die van\'t eigen volk , en andere Goden, dan die der eigene

natiete eerbiedigen, kwam hun oudtijds nooit voor den geest.Dit begon eerst omtrent den tijd van Jezus\' komst, toenhet eigene staatsieven dei- afzonderlijke volken , bij \'t verlies



105 •WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. hunner onafhankelijkheid in het Romeinsche rijk, werd op-gelost , en derhalve ook de eigene godsdienst ging wankelen. Evenmin als een godsdienst , van den Staat gescheiden ,kenden zij een ander huiselijk leven, dan wat een hulpmid-del was tot instandhouding van den Staat. Men huwde enleidde zijne kinderen op, om den Staat burgers te verschaffen. Aan dezen staatsplicht werd alles ondergeschikt gemaakt,zelfs kieschheid en deugd opgeofferd. Wij weten, wat ge-schiedde, toen de Spartanen in het derde jaar van huis wa-ren, om tegen de Messeniërs te oorlogen. Zij zonden bevelaan hunne vrouwen , om de slaven tijdelijk als hare mannente beschouwen, opdat den Staat burgers mogten geborenworden. Wij weten, hoe laag zelfs Socrates over hethuwelijk dacht, en hoe Plato, in zijnen volmaakten Staat,goederen en kinderen en vrouwen geineen

wilde hebben. Zoo kon het dan niet anders, of zij wijdden de liefde ,welke wij over Huis, Vaderland en Kerk uitstrekken, aanhet Vaderland alleen. Dit was het één en alles, waar allesin was bevat en alles in opging. Cicero drukt den geest dergeheele Oudheid uit, als hij zegt"). »Van alle vereenigingenis er geene gewigtiger, geene dierbaarder, dan die, waarinieder onzer leeft met den Staat. Dierbaar zijn de ouders ,dierbaar de kinderen, bloedverwanten , vrienden ; maar alwat immer dierbaar is , bevat het Vaderland alleen samen."En wederom6): »Ev is niet ééne zaak, waarin de mensche-ljjke voortreffelijkheid meer nadert tot de goddelijke voorzie-nigheid, dan het stichten van nieuwe staten of het bewarenvan gestichte staten." Zelfs nog inniger, dan men uit dit alles zou kunnen ver-moeden, is de vereeniging van Staat en godsdienst bij deOuden. De staatsgodsdienst was niet maar een lid in

hetslaatsorganisme, \'t welk de Staat misschien des noods zou



106 VIERDE VOORLEZING. kunnen missen. Zij was de ziel, de kracht, het leven vanden Staat bij de Grieken. Die geleerden kennen Grieken-land en de geheele Oudlieid niet, welke zeggen, dat Israël hetvolk van den godsdienst was. Israël was het volk derzuivere Godskennis Hierin munte het uit. In godsdienstig-heid stond het achter bij de meeste Heidensche volkeren , metname bij de Grieken. Paulus kende de zaak beter. Hij ,de Israëliet, noemde \') de Atheners „overgodsdienstig."En dit terecht. Godsdienstig, ja overgodsdienstig waren zij.De Staat had volgens de Grieken zijn oorsprong te dankenaan den godsdienst en rustte bij voortduring met geheel desamenleving op den godsdienst. gelijk deze eenmaal van devoorouders was overgeleverd Uit deze was een levend staats-organisme en eene algemeene aangenomene zienswijze gespro-ten over God, recht, deugd, plicht, vrijheid,

vergeldingennu op aarde ?n later in eene andere wereld. En zonderdeze algemeen aangenomen zienswijze zouden de staatsinstel.lingen, de samenleving, de beschaving en de natie zelveniet hebben kunnen ontstaan of blijven bestaan. Zij was deonzichtbare, maar overal merkbare band, die met vaster dankoperen ketenen alles bijeen hield. Zijn er bewijzen voor dit alles noodig? Men weet immers ,dat de grondvesting, de wetgeving en de eeredienst derStaten bij de Grieken op orakelspreuken berustte en dat deuitoefening van godsdienstige plechtigheden in de aan velestammen en steden gemeenschappelijk behoorende tempelshen samen hield als bloedverwanten en broeders. e) Voortssla men maar een werk over de Grieksche en ook over deRomeinsche oudheden op, om in het gedeelte, dat over deheilige dingen of den godsdienst handelt, te zien, hoe allestaats- en rechtszaken, de

krijgsdienst, de handel, de land-bouw, elk bedrijf en geheel het dagelijksch leven door gods-dienstige plechtigheden werden gewijd en geregeld. Ook dedichtkunst en de beeldende kunst waren van den godsdienst



107 ?WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. afhankelijk. Homerus en Hesiodus, Pindarus en de Treurspel-dichters namen de godsdienstige volksovertuigingen tot grond-slag voor hunne scheppingen. En even zoo deden de bouwmees-ters, de schilders en de beeldhouwers, wier meesterstukken bo-venal aan den godsdienst waren ontleend en gewijd. Niet andersis het met de geschiedschrijvers. Ook deze zagen in de lot-gevallen der volkeren en der bijzondere personen steeds deGodheid straffen en beloonen, en schreven hunne jaarboekenvooral als aanwijzingen van de rechtvaardige vergelding,door de Godheid aan de wereld toegedeeeld. Zóó is hetvan Herodotus af tot Plutarchus toe. Maar dan is het geenwonder, dat ook de wijsgeeren vasthielden, gelijk aan alleandere bestaande instellingen, zoo mede aan den godsdienst,die bestond, en derhalve recht had van bestaan, en ingeheel de

maatschappij zoo onlosmakelijk was ingeweven,dat men, door den godsdienst ter zijde te zetten, den staatzou ontbinden 9). Een inval, gelijk aan dien der Fiansche natie in \'t laatsteder vorige eeuw, om, na opruiming van al het van oudsbestaande en door de geschiedenis overgeleverde, nu eensstaat, godsdienst, deugd en samenleving van grondsaf naarde reine begrippen der rede, zoo als het heette, op ge-welddadige wijze nieuw op te bouwen, kon in de hoofdender Grieken , ook der Grieksche wijsgeeren, niet opkomen.Daartoe waren zij te zeer aan het oude gehecht en ook veelte bezadigd en te bescheiden. Practisch wijze mannen,gelijk zij waren, konden zulk eene theoretische dwaasheidniet uitvinden, niet koesteren, niet toelaten. Had huniemand zoo iets voorgesteld, zij zouden het beschouwd heb-ben als een poging, om, niet op vasten grond, maar op dewolken een gebouw op te trekken.

Als trouwe burgerseerbiedigden zij het bestaande, gelijk wij den eigendom vanlanden en huizen erkennen krachtens het recht van verjaring,ook waar geene schriftelijke bewijzen daarvoor zijn te vinden.



108 VIERDE VOORLEZING. Het bestaande niet te eerbiedigen, zou strafwaardige vernie-lingszucht geweest zijn. De aaneenschakeling van gedachten is in hun geest deze : a.   Men behoort zich vast te houden aan het bestaande. b.   Dit bestaande rust op de wijsheid der voorouders. c.   De wijsheid der voorouders rust op Gods openbaring. Ik weet, wat men met veel schijn van waarheid hiertegenkan inbrengen. Hoe maakt gij het dan, hoor ik iemandzeggen, met Plato\'s hoofdwerk, „over den volmaakten Staat?"Die is immers evenzeer „naar de reine begrippen der rede"opgebouwd, als het Fransche gemecnebest na 1789? Vol-komen waar! Tegenover den Atheenschen Staat van zijnentijd met die gewetenlooze Sophisten, die bandelooze volksre-geering en die zedelooze volksgodsdienst, schiep zich Plato eennaar zijne denkbeelden volmaakten Stant, waarin ware wijs-heid, onkreukbaar recht en

heilige godsdienst zouden heer-schen. Hij schetste een ideaal, gelijk Israëls Profeten dedenin de schilderij van het Messiasiijk en Johannes in het tafe-reel van het hemelsch Jeruzalem. Zijne bedoeling is blijk-baar dezelfde, als die der Profeten en des Apostels. Dochin plaats van door een hemelsch of geestelijk, wilde hij dooreen aardsch of zinnelijk rijk zijn ideaal verwezenlijken. Ditwas een echt Grieksche fout, een vergoden van den Staat,alsof deze de hoogste en beste veieeniging van menschenware. Aan den Staat werd alles opgeofferd Maar op het papier! De onuitvoerbaarheid zijner idealenjn de werkelijke wereld erkent Plato zelf zoo rond en dui-delijk als maar mogelijk is. Hij schrijft\'0): „De in voor-treffelijkheid eerste Staat en wetgeving is die, waarin voorden geheelen Staat zooveel mogelijk het van ouds bekendegeldt: „Vrienden hebben al hunne goederen gemeenschap-pel\'yk." Het is de

vraag, of dit nu ergens is of ooit zijnzal, dat de vrouwen gemeenschappelijk zijn, de kinderen



wijsbegeerte bij de ouden.                  109 gemeenschappelijk en alle goederen gemeenschappelijk, endat op alle wijzen het afzonderlijk eigendom uit het levenverdwijnt, ja zelfs, dat hetgeen elk van nature voor zichbezit; als oogen en ooren en handen, tot gemeenschappe-lük zien, hooien en werken wordt aangewend; dat allendezelfde dingen prijzen en berispen, zich over dezelfde za-ken verheugen en bedroeven en onder de wetten een volkvan één en donzelfden zin uitmaken. Maar zeker is het,dal iets beters en doeltreffendere voor de deugd dan zulkeen Staat niet valt uit te denken. Hetzij ergens Goden,hetzij Godenzonen in zulk een Staat wonen, zij zijn er ge-lukkig en blijde. Daarom moeten wij geen ander ideaalvan een Staat zoeken; maar zoo veel mogelijkdit trach-ten te verwezenlijken. Want dit is te groot dan dat hetdoor menschen , gelijk ze nu geboren, gevoed en opgeleidworden, zou

worden verdragen."") Plato heeft dus iets beseft van de mogelijkheid eener ver-eeniging van menschen, waarin de liefde allen zou verbin-den, ,,zoodat niemand zeide, dat hetgeen hij bezat, zijneigen was, maar alle dingen allen gemeen waren , dewijlze één hart en ééne ziel waren ")". Zijne gedachte isheerlijk en wordt meer bereikt in de Christelijke Kerk, danhij meende, dat ooit kon geschieden; maar de vorm , waarinhij de verwezenlijking zijner geduchte kleedde, is ongeluk-kig, vooral door hare onkieschheid. Dit gevoelde hij zelfen daarom verklaart hij zijn ideaal onuitvoerlijk. Niemanddichte hem dus toe, dat hij werkelijk zulk een Staat heeftwillen stichten ,;1). En niemand valle hem hard, dat hijvoor \'t geen hij niet duidelijk kon zeggen, beeldspraak eninkleeding heeft gebruikt. Dit deden de Profeten en Johan-nes in de Openbaring ook, en ook deze deden het niet al-tijd gelukkig. Evenwel, dit mag

niet worden voorbij gezien, hadden deidealen, waarmede de Wijsgeeren omgingen, hunne gevaar-



110 VIERDE VOORLEZING. lijke zijde en vreesde het volk instinctmatig en niet zondergrond, reeds zeer vroeg, dat de Wysgeeren dwaze, ijdeleen strafwaardige beroerders der bestaande staatsorde zoudenkunnen zijn of worden. Vandaar de straffen, Anaxagoras ,Protagoras en Socrates aangedaan. Want deze wijze mannenhadden niet even grooten eerbied voor al het bestaande inden volksgodsdienst, maar onderscheidden , wat zij voor kernen wezen van den godsdienst hielden, van inkleeding enbijvoegselen. Doch welken toetsteen had men , om in dezezaak het echte goud van klatergoud veilig en juist te kun-nen onderscheiden ? Voorzeker hadden de dr-ie genoemdew\'ijsgeeren, en vele andere met hen, geene vervolging ver-diend; en was Socrates in het bijzonder een door en dooreerlijk staatsburger, die de wetten zijns lands, en dus ookdie betreffende de godsdienst, goed en kwaad

beide, wildegehoorzamen \'*). Doch zóó was het niet met allen gelegen.De eigenwijsheid en aanmatiging der Sophisten in vroegertijd en het toenemend ongeloof der latere Wijzen was eeneslooping van het bestaande, zonder dat er iets beters voorin de plaats kwam. Ds ergste slooper was Euemerus, inde derde of tweede eeuw vóór Christus, die waar en on-waar tegen den volksgodsdienst inbracht. en vooral in velevoorbeelden aantoonde, dat de onderscheidene, door deGrieken vereerde Goden , niet dan vergode menschen waren.Zoo wierp hij het bestaande omver, zonder bij machte tezijn, een beteren godsdienst in te voeren 15). Evenwel: voor dit misbiuik ?n van de rede ?n van hetverstand door de Sophisten gemaakt, ?n van de historischekritiek, gelijk wij haar nu noemen, door Euemerus aan-gewend, zijn de oude en echte Wijsgeeren, met name devier, die ons de tolken der overigen zijn,

niet aansprake-lijk. Hoe ernstig zij het meenen , als zij betuigen, aan hetbestaande vast te houden, en oprecht te gelooven aan deoverleveringen, met name omtrent een oorspronkelyk door



111 WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. God aan het menschdom gegeven onderricht, als grondslagvan Staat en leven, blijkt, behalve uit hun eerbied voorde in \'t verleden ontstane en vandaar tot hen overgebracht»instellingen, ook uit denzelfden eerbied voor de nog in dentegenwoordigen tijd beslaande inrichtingen van Staal en Huis.Immers, zij betoonden groote achting ook voor de nog inhun tijd aanwezige orakels en voorbeduidingen als wenken ,door de Godheid nog altijd dóór aan allerlei menschen envooral aan de Staten gegeven. En nu zouden deze voort-gaande wenken, waarin de Go.len hun wil bekend maak-ten, onzin geweest zijn, indien er niet eens met die mede-deelingen een aan vang ware gemaakt. Elke voortgangtoch onderstelt een aanvang. En in dit geval mogt menden aanvang, als die het gebouw zelf den godsdienst hadgesticht, voor hoofdzaak achten en de latere

rnededeelingenen wenken alleen voor een bijkomend onderhoud van datgebouw aanzien. Maar behalve dit blijk, dat zij het ernstig meenen metdien eerbied voor de rnededeelingen der Godheid , is er nogeen ander, waarover ik dusverre niet handelde: hunne hoopen verwachting, dat er nog eens eene nieuwe, betere open-baring van God zou komen, die de oorspronkelijke zouaanvullen en de toenmalige onzekerheid onder de menschenzou wegnemen Zij steunden derhalve niet alleen op open-baringen in \'t verleden gegeven , en op nog in hun tijd be-staande orakelen, maar ook op de in de toekomst nog teverwachten orakelen en aanwijzingen van de Godheid. DeGodheid heelt derhalve voorheen onderricht; de Godheidonderricht nu ; de Godheid zal voorzeker ook later onderrichten. Voor deze hoop op eene nieuwe en betere openbaringvan God in de toekomst, en wel door iemand, die

mogelijk,nog meer dan mensch zou zijn, vinden wij de hoofdplaatsenin Plato.



412 VIERDE VOORLEZING. Hij spreekt meermalen van die noodige, wenschelijke endoor hem verwachte openbaring, die dooi\' een uitstekendpersoon tot \'de menschheid zal gebracht worden. Met deuitlegging van de overleveringen omtrent de gouden eeuw,die er onder Kronos of Saturnus geweest was, bezig, zegthij in): „Laat ons dit nu maar daar laten, totdat een be-voegd uitlegger er van aan ons moge verschenenzijn." Elders weet bij Plato ") Socrates geen raad te ge-ven , hoe men eigenlijk moet bidden, en zegt hij tenslotte:„Het is noodig te wachten, totdat ons iemand leer e,hoe wij ons jegens de Goden en menschen moeten gedra-gen." „Wanneer," vraagt nu Socrates\' leerling, „zal dietijd daar zijn? En wie zal het zijn, die ons onderricht?Zeer gaarne zou ik dien mensch zien, wie hij is." Socra-tes herneemt: „(God) is het, die voor u zorgt Maar mijdunkt, dat gij eerst den nevel, die nu voor uw

oog is,moet weg doen, gelijk Homerus zegt, dat Minerva metDiomedes deed , opdat hij mogt toezien , of het ook veeleereen God was, dan wel een mensch." Ik kan dezeplaats niet anders begrijpen , of Socrates wil zeggen : „Godzorgt voor u en zal voor u zorgen, ook door u eens zulkeen beter leermeester te schenken, dan de menschenwerelddusverre ooit heeft bezeten. Maar welligt is het noodig,dat er dan een nevel van voor uw oog verdwyne, wantdie u een mensch zal schijnen, kon wel eens een God zijn". In deze opvatting word ik versterkt door eene andereplaats van Plato, waar Simmias tolden stervenden Socrateszegt \'8): „Een van drieën moet men: óf van anderen lee-ren, hoe het met de zaken staat, óf het zelf uitvinden,óf, indien dit een en ander onmogelijk is, uit alle men-schelijke voorstellingen de beste en minst bezwaarlijkenemen, daarop als op een bootje ons inschepen , en aldushet

wagen, het leven door te zwalken. Of het moest zijn,dat iemand op eene zekerder en minder gevaarlijke wijze in



113 WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. een vaster schip, dat van eenig goddelijk onderricht,de reis kon ondernemen. 7óo zal ik mij niet schamente spreken, naar dien gij dit ook zegt." Beide plaatsen saam gevoegd geven ons de overtuiging,dat Plato — de diepzinnige , scherpzinnige en verhevenedenker, die, hoe hoog hij gevoelde boven anderen te staan,evenwel in zich zelven ondervond, hoe onzeker al onzebespiegeling is — op een goddelijk onderwijs in de toekomsthoopte , zonder de verwezenlijking dezer hoop als zeker tedurven verwachten , \'t geen wel niemand zal verwonderen.Maar ook die hoop zal menigeen verbazen Welligtvraagt hij: Staat dit bij Plato werkelijk? Waarom wordthet dan niet uit hem aangehaald? Waarom niet ? Omdat de menschen der wetenschapveelal zoo afkeerig zijn geweest en nog zijn van de crken-\'enis onzer behoefte aan Gods openbaring , dat zij ook

deduidelijkste woorden, gelijk de/.e van Plato, welke er overhandelen, misverstaan. Zoo is het zelfs bij den uitnemendentolk van Plato , Victor Cousin, die niet alleen in zijne be-schouwingen over Plato dit niet begrijpt, maar hem zelfsin vertaling van deze plaats verminkt Immers, terwijlPlato tegen over elkander zet mensen e lijk e voorstel-1 in ge n en goddelijk onderricht, laat Cousin hemspreken van m e n s c h e 1 ij k e r e d e n e e r i n g e n en vaneene afdoende r e d e n e e r i n g "Jj, waardoor ?n den woor-den geweld wordt aangedaan ?n de redeneering onzin wordt.Ik laat daar, wat Plato hier door m enschelijke voor-stellingen bedoele. Ik vermoed , gebrekkige , door menschengegeven inkleedingen van de uit de aloude openbaring vanGod hun bekend geworden verhevene denkbeelden. Dochwat Plato bedoele , hij , die tot grondbeginsel zijner weten-schap aannam, dat de mensch alleen een

begeerige naarwijsheid kau zijn , en God alleen een bezitter is der w\'ijs-heid — hij spreekt hier stellig een sterk verlangen uit naar 8



114 VIERDE VOORLEZING. g o d d e 1 ij k onderricht. En dit verlangen wordt in Cousinsontrouwe vertaling volkomen uitgewischt. Houden wij dit verlangen van Plato in \'t oog , dan ver-staan wij hem ook op eene plaats, waar hij den wenschuitboezemt20), dat de ware wijsheid (die alleen bij God woont)zich toch eens zichtbaar moge vertoonen onder de menschen,om de vurigste liefde te verwekken. Met welgevallen wordtdeze plaats door Cicero aangehaald en aldus weergegeven al):»Wij hebben als het scherpste zintuig- in ons het gezicht.Doch daarmede zien wij de wijsheid niet. Welk eene vurigeliefde tot haar zou zij ontsteken , indien zij maar gezien konworden ") I" Dit verlangen , deze hoop , ja deze verwachting, dat ereens een goddelijk onderricht zou komen, dus eene openbaringvan God gegeven zou worden , kon echter nooit bij iemandoprijzen, dan die geloofde, dat zoo iets reeds vroeger

wasgeschied. Wie in zorg en moeite verkeert, ziet biddend uitnaar hulp, te weten , bij een vriend, die hem reeds vroegerliefde betoonde en bijstand bood; niet bij een onverschilligenmedeburger , die hein nooit vriendschap en hartelijkheidbewees. De verwachting van toekomstig goddelijk onderwijssluit dus de verzekerheid van tegenwoordig of vroeger ofvan én nu én toen genoten goddelijk onderwijs in zich. Intusschen stelde zich Plato niet altijd voor, dat deWijsheid, wanneer zij eenmaal persoonlijk zich vertoonde,als met opene armen door de wereld zou worden ontvangen.De bejegening, welke zijn geliefde Meester van de Athenershad ondergaan, waarschuwde hem. Daardoor kwam hij er toe,om die schilderij op te hangen van de wijze, waarop demenschheid den volmaakten Leeraar zou ontvangen, welkedoor de Kerkvaders dikwijls als eene profetie van .lezus\' lotis aangehaald. Wij kunnen de

verwachting der philosophen van eenetoekomstige openbaring van God niet afscheiden van de be-



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN.                        115 kende zaak, dat de oude wijsgeercn zich het beeld van eenvolmaakten Wijze pleegden te schilderen. Sedert Pythagorasen Socrates door hunne persoonlijkheid den diepen indrukhadden gemaakt, wat een waarlijk wijs man zijn kon enmoest, teekenden de Grieksche scholen, elk op hare manier,in kleuren , aan deze groote voorgangers ontleend , het ideaalvan een geheel volmaakten mensch , gelyk zij hoopten, dater eens een komen zou , om allen aan zich gelijkvormig temaken. Doch zij gevoelden , dat zulk een mensch , als hijniet meer dan mensch was. toch nauwelijks kon verwachtworden ! »Toont mij een ," roept Epictetus uit , een laterwijsgeer, die omtrent eene eeuw na Christus bloeide,maar hierin een ware tolk is der Ouderen M), stooni. mij een,die ziek is, en gelukkig; die in gevaar is, en gelukkig;stervende , en gelukkig; gebannen, en

gelukkig! Toontmij hem, ik smacht naar hem ! Doch gij kunt er geen too-nen, die volmaakt is. Nu toont mij dan een, die volmaaktwordt, die daartoe geneigd is. Bewijst mij deze weldaad.Onthoudt het mij, ouden man, niet, dit tafereel, dat ikdus ver niet zien mogt, nog te aanschouwen. Den mensch,die geheel met de Godheid wil instemmen en in dit sterfe-lijk lichaam met God genieenschap wil oefenen, dien mensch,die van een mensch een God wenscht te worden . och, toontmij dien ! Maar gij kunt het niet " En kon Epictetus aldus zijne behoefte en zijn verlangenuitspreken, zonder de vervulling er van te durven hopen:wat wonder, dat een Plato, die hooger gedachten van Godsliefde had, de vervulling er van niet alleen durfde wenschen,maar ook door een van God gezonden leeraar durfde ver-wachten **)? Er valt hier nog iets op te merken, ten einde aan mijnebeschouwing der Grieksche Oudheid in

\'t algemeen, en daar- 8*



116 VIERDE VOORLEZING. door ook aan hare wijsbegeerte, het ware licht bij te zetten.Ik meen dit, dat die Oudheid niet met zich zelve en met dentoestand der dingen bevredigd en voldaan was, en zich daar-door rustig en kalm gevoelde, gelijk velen ons, tegen geheelde geschiedenis in, stoutweg verzekeren ; maar dat zij integendeel onbevredigd , onvoldaan , onrustig was , iets betersdan zij had, zoekende, en niet vindende. Men weet, hoe. bij de herleving der oude letterkunde inhet midden der vijftiende eeuw in Italië de Grieksche Oudheidwerd vergood. Te Florence had men eene Platonische ge-leerde maatschappij of academie, waarin Plato\'s geboortedagals de grootste feestdag werd gevierd en de goddelijke wijs-geer niet minder geëerd dan vóór vele eeuwen in Griekenlanden Rome. Zelfs weid het Evangelie, met Athene\'s orakel ver-geleken , door letterkundigen niet alleen, maar ook

doorgodgeleerden, of althans door kerkelijke personen, geringgeacht. Over \'t geheel werd deze beschouwing tot harejuiste maat terug gebracht, nadat de Kerkhervormers, bij alleachting voor de classieke Oudheid, welke zij kenden enhoog vereerden , het Evangelie in zijne zuiverheid en klaar-heid hadden terug gegeven aan de menschheid. Maar eenenieuwe, overdrevene , ja geheel onware verheffing derOuden kwam toch weder in Duitschland op in de laatste eeuw.Daarin gingen vóór Friedrich August Wol ff, de uitnemendekenner dor Oudheid , en de dichtervorsten Göthe en Schiller.Sedert hen is er weder eene afgoderij met de oude Classiekengepleegd, die op eene onware beschouwing van hen rust.Men schildert ons die oude wereld, alsof zij vol vrede engeluk ware geweest. Zij wordt getooid in het doorschijnendgewaad der lichtzinnige en aanminnige natuurvergoding, vrijvan de lastige

bewustheid van zonde , van angst voor dendood, van vrees voor straf, als had zij zich aan al de nei-gingen van \'t zinnelijk hart en aan al de genietingen vanhet natuurleven volop kunnen overgeven. Zoo verklaart een



117 ?WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. der woordvoerders onder de kenners der Grieksche letter-kunde"): » De Oudheid leefde in eene doorgaande zinnelijkeen geestelijke wisselwerking , uit een onbevangen scheppenin den tegenwoordigen tijd en uit de vereeniging aller men-schelijke krachten voortvloeiende. De Ouden gevoelden hetgeluk hunner vroolijke omgeving en zetteden zich ieder opzijne beperkte ruimte als rustige\' bewoners neder. Zij be-zaten het vermogen , in den uitgebreiden rijkdom der zin-nenwereld in te dringen en zich het genot er van met juistgevoel onverbrokkeld toe te eigenen. Dewijl zij de natuurals één geheel beschouwden, vol onverstoorbare vastheid enklaarheid , volkomen geschikt, omeene waardige woonplaatsder menschheid te zijn , verzuimden zij niet, met vroolijkenwerklust op dezen gewenschten bodem plaats te nemen , en,naar haar voorbeeld, een even

gezond organisme des men-schelijke levens te ontwikkelen. Uit de natuur ontstaatvoor de Ouden elke kiem hunner humaniteit en tot de natuurkeeren hunne neigingen terug. Daarop berust de staat,waarin de vrije burgers, door slaven voor vernederenden drukbeveiligd , een onbezorgden en jeugdigen zin bewaarden.Daarop de godsdienst, eene voorstelling en vereering vanhet bloeiende natuurleven, die Goden en menschen in het-zelfde gezelschap en onder hetzelfde noodlot omvatte. Daaropde letterkunde en de kunst, waarin een veredeld wei-behagen in de wereld zich in liefelijke vormen openbaart.Daarop zelfs het huiselijk en gezellig leven, een-voudig, vergenoegd, verheerlijkt door de openlijk ten toongestelde gewrochten der kunst. „In al deze verschijnselen spiegelt zich de eenheid dernatuur en hare spaarzame wijsheid af. Alle krachten strevennaar één doel, naar de wetenschap, die zich

aan het wer-kelijke houdt. Getrouw aan haar en aan haar toppunt, denvrij ontwikkelden mensen, besteedt men zijne jarenblijde, trots alle afwisseling van geluk en lijden, van wer-



118                                 VIERDE VOORLEZING. ken en ontberen. Een tweespalt van gemoed en verstandkon daar niet hinderen, waar geene betrekking van het zin-nelijke en eindige op het geestelijke en oneindige voorhandenwas." Ik schroom niet, met allen eerbied voor de geleerdheid desschrijvers, deze voorstelling meer eene dichterlijke, dan eenegeschiedkundige te noemen. Zelfs bij Homerus, den dichterder natuur bij uitnemendheid, vinden wij eenen anderentoestand geschilderd, dan die in deze beschouwing van deOudheid verheerlijkt wordt. Homerus reeds roert ons diepdoor iets veel beters, door het hemelsche in zijne schilderin-gen van liefde tusschen eehtgenooten en ouders en kinderen,van hartelijke zelfverloochenende vriendschap, van eerbied voorde Godheid, die de wereld regeert en hier op aarde en hiernamaals ons straft of beloont. Ja, ook Homerus is er zooverre af, van \'t

menschelijk leven op aarde zoo schoon enliefelijk te vinden, dat hij uitdrukkingen heeft als deze26):Van al wat zich beweegt en leven heeft op aarde,Is niets rampzaalger dan de mensch. Zoo zingt ook Pindarus 21): Schielijk groeit der menschen voorspoed;Even snel stort hij ter neer.Wezens van één dag — dat zijt ge.Heden iets , morgen niets ,Gij , ijdle droom van schaduwen. Evenzoo is het met Sophocles en de overige tragische dich-ters. Hunne teederheid van geest en zin, hun diep gevoelvan recht, deugd en liefde, hunne innige godsdienstigheidvooral maken hunne scheppingen tot onvergankelijke gedenk-stukken van ware humaniteit en tot modellen van echtepoëzie. En verre is het er af, dat zij bij dit alles geentweespalt zouden gekend hebben. Juist dat noodlot, die



119 WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. kamp des menschen tegen eene hoogere, willekeurige, ja-loersche, vaak wieede en onrechtvaardige macht, waaronderhij bezwijkt, is het voorname bestanddeel der schoonheidhunner kunstgewrochten , het echt tragische in de Griekschetragedie. En daartoe behoort vooral ook dat raadselachtigein den loop der dingen, dat b. v. een Oedipns zijn noodlotniet kan ontkomen en onwetend misdoet, onwetend zijnvader doodt en zijne moeder huwt, waarvoor hij zoo vreese-lijk wordt gestraft, alsof hij willens en wetens had gezondigden dus eigenlijke schuld had te boeten. Tweespalt, onze-kerheid , onverzoenbare strijd tusschen de verlangens en debehoeften der menschheid en onzen toestand hier op aardeis heeischend in geheel de Oudheid. Aan de zoenoffers , ombeleedigde Goden voldoening te geven, komt geen einde;noch ook aan de klachten, van Hesiodus

af tot Tibullustoe, dat de*schoone gouden eeuw in \'s werelds kindsheidvoor eene zilveren, deze voor eene koperen en zelfs ook dezelaatste nu voor eene ijzeren is geweken. Men kent de droeveklacht van Horatius iS): Ach, door den tijd neemt alles af!Door erger kinderen, geborenUit ouders, slechter dan te vorenHun vaders, wordt een nageslachtNog meer bedorven voortgebracht.Het leven is voor de Ouden een raadsel, het geluk eentoeval, de dood, als einde van allen kommer. eene wei-daad 29). Zelfs een blijspeldichter 30) noemt de dieren driewerf ge-lukkiger en zaliger, dan den mensch, omdat de rede dieschepselen niet plaagt. De dieren toch volgen hunne natuuren neiging; maar wij menschen leiden een leven, dat niette leven is. Als slaven dienen wij meeningen, en onder-werpen ons aan haar, als aan wetten. Gelijk ons voorge-slacht, kan ook het nageslacht het kwade niet ontgaan.



120                                 VIERDE VOORLEZING. Wij vinden zelve steeds nieuwe gelegenheden uit voor nieuweongelukken. Geheel de Oudheid achtte, dat niet.geboren tezijn de eerste aller wcnschcn is; en de tweede, zoo spoedigmogelijk weder derwaarts te gaan , vanwaar men in dit levenkwam"). Immers de jeugd met hare lichtzinnigheid, devolwassen leeftijd mei zijn zorgen, zwoegen en worstelen,de ouderdom met zijne machteloosheid — \'t is alles even treu-rig. Bij onderscheidene Griekschc volkstammen werd dusook liet kind bij de geboorte met rouwmisbaar ontvangen,terwijl de begrafenis mei jubelzangen werd begroet3i). Eenvroegtijdige dood was een gunstbewijs van de Goden. ReedsHomerus zingt van een gestorven jongeling3,1): Hem minde AVpollo en Jupyn met alle min des harten ; Dies werd hij vrij van \'t leven en vrij van d\' ouderdom. Na Homerus werd het eeno lievelingsspreuk

der Grieken ,ook op menige urne, die de asch van oen jongeling bevat,gegrift : „Vroeg sterft liij . dien de Goden minnen." — Jaook de zelfmoord was daarom in geheel de Oudheid eenealgemeen verbreide, wel eens veroordeelde, doch ook wedersterk aangeprezen gewoonte. Ken adem van weemoed , van smart , ja ook wel vanwanhoop gaat mede dooi\' de Grieksche schoone kunst. Het,naar Plinius\' oordeel , meest volmaakte van Hellas\' beeld-houwwerk is on:; overgebleven. Kn het is — de wereldbe-roemde Laocoön , die met zijne (wee zonen op het gruwzaambestel eener Godheid door kwaadaardige slangen wordt om-st ren geld en ter dood gemarteld, omdat, ja, omdat hij —de waarheid had gesproken :")! Dezelfde weemoed en treurigheid gaat ook door geheel deGrieksche wijsbegeerte. Men weet, hoe Willem van Haren,in een der schoonste dichtstukken van onze taal, Het men-schelijk

leven getiteld, ons leven diep beklaagt van de wiegtot het graf\'. Welnu , er bestaat onder de werken van Grie-kenlands grootsten wijsgeer eene zamenspraak , welke ook



121 WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. eene elegie op \'t menschelijk leven kan heeten, in geestenstrekking geheel , soms ook in woorden, met Van Harensweemoedig lierdicht overeenstemmend \'?). En ook dit gesprekis niet iets alleen staands Zóó overtuigd waren de wijsgee-ren van den jammervollen toestand der mcnschheid op aarde,dat bij de onderwerpen , welke zij gezet pleegden te belian-delen , ook dat was oovr de vertroosting. Eene reeks vanwerken werd door hen geschreven over de troost grondentegen den dood , in den ouderdom , onder de rampen deslevens, met name hij de ballingschap en de ondergang vanhet beste, dal zij kenden , van het vaderland ™) Maar ookal die troostgronden gaven nog geetie vastheid en rust aanhet menschelijk hart. Van de wijsbegeerte en letterkundezegt Cicero 31): »Zy komen mij voor, mij van de haven en dewykplaats te verwijderen en haast te

verwijten , dat ik blijfin een leven , waarin niets is (e vinden dan de voortduringvan een allerellendigsten toestand." Uitzonderingen vandeze gemoedsstemming zijn er , met name in Pythagoras ,Socrates en Plato, die de hoop ook stervende» niet verloren.Maar ze zijn uitzonderingen , die den regel bevestigen. Degroote menigte dartelde zooveel zij kon lichtzinnig door\'t leven, en werd, als zij dit niet kon, bedroefd en ontroost-baar tot wanhoop toe. Wij staan tegenover deze feiten. Wat doen daarentegende fraaije verzekeringen vun vele geleerden , dat er in deOudheid harmonie, rust, kalmte en tevredenheid heerschten?Wat doet daartegen het schoone dichtstuk van Schiller, DieGötter Gritohmlandsf Is zijne schildering waarheid? Neen,driemaal neen ! Zij is verdichting, in haar geheel en inhare deel en. Er heerscht in de meest beroemde tolkenvan den geest der Giieken een treuren over de

verlorenegouden eeuw, eene verlegenheid niet de tegenwoordige,geheel onbevredigende toestanden, en een hijgen naar eenebetere toekomst, \'t zij op aarde, \'t zij in den hemel. Ja, er



122 VIERDE VOORLEZING. is vrede in de wereld gekomen , maar niet door de wereldgegeven ; er is blijdschap verbreid ook onder de rampen deslevens, maar niet uit mcnschelijke kunst en wijsheid gebo-ren; er is eene zaligheid ontstaan in de harten en huizen ,maar gelijk geen oog had gezien en geen oor gehoord enin geens menschen hart was opgekomen. Die vrede, dieblijdschap, die zaligheid zijn op aarde gebracht door GodsZoon. Maar dit is de eere der edelsten van Hellas\' zonen ,dat zij hun gebrek daaraan en hunne behoefte daaraan luideen open erkenden en naar de voldoening er van smachtenduitzagen, vol verlangen en hoop38). Doch dan is het ook duidelijk, dat in de Grieksche Oud-heid, evenmin als inde Israëlietische, een naturalisme oteene afleiding aller dingen uit de natuur en eene berustingin den bestaanden toestand, gelijk de natuur dien nu een-maal oplevert, is te vinden.

Neen, zelfs het rationalismekwam er niet vroeger tot eenige kracht, dan nadat de bloei-tijd der classieke beschaving reeds was verdwenen. Neen ,in Hellas heerscht evenzeer als in Israël iets verre boven hetnaturalisme en het rationalisme verhevens: er heerscht , ikmoet dit herhalen, het supranaturalisme of de erken-tenis van een boven de natuur verheven God, die haar be-stuurt en tot zijne doeleinden leidt, die daartoe zich heeftgeopenbaard on kenbaar gemaakt in den voortijd, dit nu nogdoet en dit toekomstig verder zal doen. Griekenlandheeft de herinnering van eene oorspronkelijke openbaringvan God ; het heeft besef van zijne eigene tegenwoordigetreurige gesteldheid, nu het de kracht en het licht dier oudeopenbaring niet meer rein bezit , en thans eene nieuweniet dan spaarzaam zich laat vernemen; het heeft uitzicht opeene betere openbaring in de toekomst , die het vertrouwt ,dat komen

zal , ?oowel dewijl de mensch daaraan behoefteheeft : als dewijl God liefderijk is en dus aan deze behoeftebevrediging zal geven. Er is derhalve geen onderscheid in



123 WIJSOEEREN EN PROFETEN. geest en richting bij Israëls Profeten en Griekenlands wijs-geeren. Ook de wijsgeeren kenden Gods openbaring enhouden aan haar vast. Ze zijn evenmin naturalisten of zelfsrationalisten; ze zijn evenzeer supranaturalisten alsde Profeten van Israël 3\'J). Maar is er in geest en richting geen onderscheid tusschenprofetisme en philosophie, er is wel onderscheid van inzichtenbij die twee. Israël had in zijne heilige boeken veel zuiver-der verhalen over Gods wezen en werk , vooral over deschepping, de wereldregeering en de bestemming van geheelhet menschdom. Het had ook veel dieper inzicht in hetwezen des heelals en van God; vooral daardoor, dewijl hetdit heelal kende als eene schepping van God, dus God kendeals boven de natuur verheven, en derhalve natuur en Godscherp onderscheidde. Het zag ook veel helderder in, dat dezonde een afval van God

is, dat zij niet iets onvermijdelijks is,als doorgang van het min tot het meer volkomene, maareene tijdelijke verstoring der door God gewilde wereldorde.Eindelijk bestond er bij Israël eene onwrikbare zekerheid,dat God eens de zonde op geheel de aarde zou overwinnenen de ééne God eens het gansche menschdom in één rijk vanzijne onderdanen zou samen brengen in heiligheid en deugd. Op dezen, hun bekenden , God , op dezen heiligen, ge.trouwen en liefdevollen God, was Israëls oog gericht. Daaromzag dit oog het verledene, tegenwoordige en toekomendehelder en gerust aan. Veel haperde aan de menschen; maarGod was grooter, machtiger, wijzer dan zij, en liefderijk ge-noeg, omzijn raad te volbrengen en zelfs \'t geen de raen-schen ten kwade dachten , ten goede te wenden. Zoo zuiver, zoo diep, zoo zeker als b\'ij Israël het supra-naturalisme op geloof aan God, die zich altijd en

overalopenbaart, was gegrond, vinden wij het bij GriekenlandsWijzen niet. Het was er sterk genoeg, om hen niet flauwen zwak te laten versuffen en te doen eindigen in den cirkel-



124 VIERDE VOORLEZING. loop der zinnelijke wereld. Maar het was er niet zuiver,niet diep en niet zeker genoeg , om hen met den blijdenmoed van een Jezaja te doen rondzien over de menschen deraarde, dewijl er een God in den hemel is boven allen, enhen te verheffen boven het tegenwoordige , dewijl er eenetoekomst is, waarin geheel de aarde zal zijn als één bergvan Gods heiligheid, waarop men nergens l*jed zal doen ofverderven. Neen , zy klaagden niet alleen, gelijk IsraëlsProfeten , over het ongeloof en de ondeugd der menschen :zij beschuldigen ook vaak het noodlot en de Goden en hetwereldbestuur, van wien dan ook uitgaande, als blind, doof,partijdig, voor \'t minst als raadselachtig en onbegrijpelijk.Droefheid, weemoed en wanhoop vervulden hen. En hoorenwij ook een enkel maal in Israëls heilige boeken zulk eentoon aanslaan, b. v. in dat van Job, de wanklank wordtdaarin ook

weder opgelost; omtrent Gods rechtvaardigheid enwijsheid, heiligheid en liefde blijft geen twijfel over. Door-gaans is er licht, blijmoedigheid en verzekenlheid des geloofsin God, gelijk men bij Hellas\' Wijzen niet aantreft. Eenmoedige, kalme, dankbare, verheffende hemeltoon, gelijkb. v. in Jezaja XL wordt gehooid, verneemt gij nergens,nergens bij de Grieken. Wij moeten hier een oogenblik stilstaan, om terug te zienop den dusver afgelegden weg. Immers wij zijn aan eenegrens gekomen, ? en zullen nu een ander gebied gaan betre-den. Tot nog toe verkeerden we in Griekenland. Eersthoorden wij de bepaalde en duidelijke uitspraken der Grieksche wijsbegeerte, bij monde van hare vier uitnemendste tol-ken , waaruit ons bleek, dat zij over Gods wezen en werken zijne betrekking tot de menschen niet wilden redeneeren,maar alleen geloovig aannemen , wat door de voorgeslachtenhun daarover, als

openbaring van God, was medegedeeld, endat zij op het hoogst enkele malen de redelijkheid daar-



125 VIERDE VOORLEZING. van aanwezen Daarna poogde ik deze handelwijze toe telichten uit den practischen aard der Grieksche philosophie,als die zich niet in het afgetrokken denken , of in het den-ken over het denken, bewoog, maar het eenmaal bestaandezocht te begrijpen, en zoo noodig te verbeteren Bij al deze omwandelingon in de lustwaranden der Oud-heid bewogen wij ons echter alleen in Griekenland , met eenenkelen blik somtijds naar Rome geslagen. — Maar nu ver-laten wij Hellas\' bodem, evenwel niet om te Rome te ver-toeven, maai\' om te gaan zwerven in hel verre Oosten, teneinde rond te zien , of de wereldgeschiedenis ons ook leert,wat de Grieksche philosophie getuigt, dat er goddelijke openbaring, in feiten en onderwijs bestaande, werkelijk aanwe-zig was en is en dat zij tot kennis der Grieken is gekomen.Dienen moet deze rondreize, om (e onderzoeken, of derhalvede

Grieksche philosophie naar waarheid eene openbaring vanGod heeft erkend, gebruikt en geëerbiedigd. Wij raadple-gen dus nu de geschiedenis der menscheid, als de eenigebevoegde getuige in deze zaak, om van haar te vernemen ,wat zij over den oorsprong van godsdienst en wijsbegeerteen den zamenhang van Griekenlands ontwikkeling met dievan het Oosten ons mededeelt. Is daarom dusverre uit Griekscben mond aangewezenen uit Griekscben geest toegelicht, dat eene openbaringvan God dooi\' Hellas\' edelste zonen voor grondslag der wijs-begeerte is gehouden: ons verder onderzoek zal volkomenkunnen bevestigen, dat die grondslag in waarheid heeftbestaan. Daartoe kan ons de verbazende uitbreiding van de kennis der wereldgeschiedenis, vooral van die in het oude Oosten, in de laatste halve eeuw verkregen , de uitnemendste dien- sten bewijzen. Reeds nu is veel ontdekt, zonder

dat het \'genoeg is gebruikt voor de onthulling der waarheid Nog



126 WIJSGEEREN EN PROFETEN. veel meer zal er ontdekt worden. Ruim is het gebied, \'t welkons voor onze omwandelingen open ligt. Intusschen moet ik vooraf eene waarschuwing geven. Ikkan namelijk de strenge methode, tot dusverre gevolgd, nietlanger aanwenden. Tot hiertoe met de Grieksche Oudheidbezig, heb ik geen voet vooruitgezet, dan met afdoende be-wijzen, dat ik zóó mogt en moest gaan. Dit is nu niet meermogelijk. Thans zullen wij de wijde, wijde wereldhistorieingaan, om op dat veld eenige airen te lezen, enkele aan-wijzingen te doen, sommige gissingen te wagen. Meer kanik niet; want het veld is te ruim, otn het op onze wande-ling af te meten: en ook nog veelal te onbebouwd, omoveral een oogst te kunnen inzamelen. Maar meer behoeftook niet. De verklaringen der Grieksche wijsbegeerte moes-ten uit den mond harer beroemdste tolken worden verzamelden toegelicht.

Eigenlijk zou rnen daarmede kunnen volstaan.Want recht, om aan deze verklaringen geloof te ontzeggen,bestaat er niet. Het is dus eene toegift, als ik nu ook noguit het gebied van de geschiedenis der menschheid eenigebijzonderheden bijbreng, waardoor de eigene verklaringender Grieksche wijsbegeerte kunnen worden bevestigd. Zal ik in deze toegift niet volledig kunnen zijn en mij nuen dan kunnen vergissen , dit benadeelt niet, wat ik uit deGrieksche Oudheid heb bijgebracht. Dit staat op zich zelf vasten onwrikbaar.



427 AANTEEKEN1NQEN. AANTEEKENINGEN. i) BI. 101. De Bepubl. IV, p. 500, 501. 2) BI. 102. ackebmann, Da» Chrhll. im P.\'alo , bl. 168—171. \') Bl. 103. seneca, Epist. 89: j Philoaophia studium virtutisest. De ware wijze was dus „de opvoeder van het menschelijkgeslacht," Sapiens, humani generis paedagogus. Deze geheolebrief is merkwaardig als overzicht , hoe, en wel hoe practisch,de wijsbegeerte bij de Ouden werd beschouwd. Het is dan ookopmerkelijk, hoe een der schoonste overblijfselen van de geheelewijsheid der Ouden , de ltomeinsche wetgeving, uit het leven ,jus uit de jurhprv.de>.tia , is ontstaan. De groote rechtsleeraar,Paulus, drukt dit aldus uit : Ilegula est, quae rem , quae est,breviter enarrat. IS\'on ut ex regula jus sumatur, sed ex jure,quod est, regula fiat. L. I. D. d* regulis juris , L. 16. Verg. deleerrijke rede van j. H. philipse , Dejuntnili jurUprudent.ae Romanaemtate, futuri

eigori» nc prorxtanliae avgurio felicissimo, Oroningm1836. Terecht verklaart feed. de eougemont, Le peupltprimUif,T I, p. XXVI: La vraie philosophie n\'est pas ou 1\'Europemoderne la cherche : Pytbagore , Socrate et Platon étaiest plussages que Bacon , Des Cartes et Degel. L\'homme est volontéplus encore qn\'intelligence ; ce n\'est pas tout de trouver lavérité ; il faut la rinre , et qui s\'y refo.se . la manquera. *) Bl. 104. Hoe groot de eerbied van Pythagoras voor denStaat was, blijkt uit zijne handelwijze en uit zijne GuldenSpreuken. Socrates noemt, bij xenophon , Memorab. I, 4, 16,„de staten en volken de oudste en wijste der menschelijkedingen," tó 7toi\\vyqovi6>faxa xal ao^wrara x&v av&qumivmv, :có/.ttq Ons, evangelische Christenen, die behalve den Staat eeneKerk kennou , welke er in vele opzichten van gescheiden is ,en, als wetboek voor deze Kerk , het Evangelie hebben, is dezeeerbied

voor Staat en volksgodsdienst als óén wel geordend ennoodwendig geheel nog al vreemd. Maar bij Catholieken is hijwel te vinden. Zoo verklaart zelfs de man, wiens philosophievan twijfelen uitging, maar die Catholiek bleef, des caetes ,Discours de la methode, Trohiime partie: „Mijn eerste beginselwas te gehoorzamen aan de wetten en gewoonten van mijn land,



128 AA.NTEEKENINQEN. altijd vast te bonden aan den godsdienst, waarin God mij degenade heeft gegeven , van mijne kindslieid af onderwezen teworden , en overigens mij te regelen naar de meest gematigdeen meest van de uitersten afwijkende meehingen , die algemeengevolgd werden door de verstandigsten onder hen , met wie ikmoest leven." In korte trekken is het onderscheid tussehen deOuden en de Nieuwen, vooral de Protestanten, in dit opzigtaangewezen door pareau , Waa>h. in L. 1859 , bl. 19—24 ») Bl. 105. Be Off. 1, 17. •) Bl. 105. Be Rep. 1,7. \') Bl. 106. Hand. XVII: 22. 8)    Bl. 106. Men zie ph. g. van heusde , Uiatribe in cioitalesantiqua.i, Amst. 1817. 9)    Bl. 107. Veel ten bewijze van dit alles heb ik bijge-bracht in do Gesck. der opoofding , D. II, vooral in de zesde enzevende voorlezing. \'«) Bl. 108. Be Legg. V , p. 739 B—E. ") Bl. 109. ^Kitti&ij tb toiovtov /AfZ?ov y y.uih rijv

vvvyivtatv xal TQcKpijv xal naiSevaw t?Qrjtru. ">) Bl. 109. Hand. II: 44, 45, IV: 34—37. 13) Bl. 109. Het is onbegrijpelijk , dat ook hierin Plato zoozeer wordt miskend , zelfs na de uitstekende verhandeling vanj. t. G. de geek , Biatribe in Politices Plaionicae prittri/iia, Trrj.ad Rhenum 1810. *) Bl. 110. Zie xbnophons Memorabilia, en vooral plato\'sCrito. >5) Bl. 110. Verg. over Euemerus Oesr.h. d\'.r Opvoeding, D.II, hl. 437. 438. If)) Bl. 112. Polit p. 272 D: Tnvca ftfv ayü/ter, i \'o)q üv ijfiZv l;) Bl. 112. Alcibiades II, p. 150 D. Is deze zamenspraakmisschien niet van Plato zelven , dan toch van een zijner leer*lingen in zijnen geest. \'S) Bl. 112. Phaedon, p. 85 C. D. ,9) Bl. 113 Plato zet tegenover elkander, dat, zoo wij dereis niet willen ondernemen op het bootje der beste avd-Quml,tnovXóyoiv, wij moeten hopen op het beter schip Xóyov &tiov t*»ój.Cousin vertaalt het eerste, les raisonnemens humaina, en

hettweede , un raisonnement a toute épreuee, in plaats van un raison-nement dioin. Andere uitleggers van Plato trachten evenzeerdeze plaats krachteloos te maken. In eene der laatste uitgaven



129 AANTEEKENIMQKN. van den Phaedov, die van wohlkab , Leipzig bij Teubner 1875worden p 137 -noorden van Hermann, Stallbaum en Ficinusaangehaald, dio allen de natuurlijke beteetenis van Plato\'s ge-zegde geweld aandoen. Hermann en Stallbaum verstaan onderXóyw; &tZo<i eenc rechte meening (rfó?rt ondi/\'i, die men door godde-lijke beschikking O-tin /lorpre) verkrijgt. „Indien (voegen zij er bij)iemand deze rechte meening bezit, dan wordt hij door denvoort reffelijken aanleg zijner natuur of door zijne wijsbegeertevan zelf tot hetgeen waar en recht is, gedreven " Ware ditde goede uitlegging, clan zou er geen verschil zijn tusschen hettweede en vierde middel; want dan was het vierde, evenals hettweede, zelf uiteinden. Steinhart (ook door Wohlrab aangehaald)legt de woorden goed uit, doch maakt ze krachteloos door debijvoeging, da! Simruias, dio verre beneden Soerates slaat inhel

denken . op goddelijk onderwijs hoopt. Maar hoe dan hetgemaakt mot Simmias\' verklaring tot Soerates: „naardien gijdit ook zegt"? Och, deze woorden beteekenen volgens Ficinus:„naardien gij zelf ons daartoe aanmoedigt." Wohlrab, die Fi-cinus\' uitlegging zonder aanmerking overneemt, schijnt derhalvemet haar in te stemmen. Aldus verminkt men Plato, om tochhem te kunnen ontzeggen, dat hij waarlijk aan Gods openbaringgeloofde , dat hij supranaturalist was. 20)     BI. 114 Phaedr. p 250 D. 21)     BI. 114. Cicero, De Finibut, II, 16. Verg. V, 24.Een dergelijk verlangen spreekt ook Seneca. Ep. 11, uit.„Uwe ziel hebbc iemand, dien zij kan eerbiedigen; doorwiens gezag zij zich ook van binnen meer moge kunnen hci-ligen." 2\'2) BI. 114. Ook seneca, Ep. 89, spreekt zoo: „Kon zichgeheel de wijsbegeerte aan ons vertoonen, zij zou alle menschentot bewondering nopen, met achterlating van de

dingen, welkewij nu, door de onkunde der groote menigte, voor groot houden." Zij heeft zich vertoond, in uw eigen leeftijd, Wijsgeer vanHomo! veel heerlijker dan gij durfdet vermoeden, dat ze zijnzoude. Maar do wereld heeft haar — aan het kruis gesla-gen!.... Doch ook juist dit was hare grootste heerlijkheid,dat zij allo inensohelijkc voorstelling verre te boven ging endaarom werd miskend en vertreden. **) BI. 115. Zie abbianus, Dittertut. Epicteti, L. II, c 19, 9



130 VIERDE VOORLEZING. § 24—27. Epictctus loofde in do eerste eeuw na Christus\' ge-boorte. «) BI. 115. Men kan vergelijken l. g. paeeau, Otter hetvoorgevoel der christelijke volmaaktheid, en het verlangen daarnaar inde oude wijsbegeerte, in Waarh. in Liefde. 1859, I, bl. 9. »5) Bl. 117. g. beunhabdy, Qtundlinien zu einer Enegclopaedieder Philologie, Hall e 1832, bl. 39, volgens a. luttbebeck, Ueberdie Nolhwtndiglcr.it einer Wiedrrgeburt de Philologie zu deren wis-senschafUich\'/i VoU.vi.da->?/, Malus 1817, bl. 38. *•) Bl. 11S. Iliad. XVII, 410, XXIV, 525. 21) BJ. 118. Aehillcs klaagt hopeloos aan \'t einde der Ilias : AIf.oo bepaalden de Goden hoi lot der onzalige menschen;Bang in smart te leven , zelf vrij van zorgen on smarten. Zoo zingt ook Pindarus Pglh. VIII, 131—130. 28) Bl. 119. Od. III, 6, 48. 2B) Bl. 119. Er bestaat ceno rijke en sierlijke rede van c i.vak assen, Over leven, geluk en dood

naar de begrippen der Ouden,Leiden 1850. Zij is afzonderlijk nitgegeven, maar ook in deNieuwe Werken der Holt. Maatschappij van fraaie kusten rn weten,schappen, D. III. Verg. ook de doorwrochte verhandeling vans. HOEKSTEA uz., De waugv.rst der Goden op hel geluk ook de.irechtvaardigen, naar het Grieksche volksgeloof, overdruk uit deverslagen der Akademie van Wetenschappen III Reeks, Amsler-dam 1883. 3n) Bl. 119. philemon, in menandei et i\'iiilejiosis ReUquiae,ed. Grotii et Clerici, p. 352, 354. :!\') BL 120. Zoo laat soi>nocr,Es, Oed. Colon. vs 1225, nieteen ongelukkig mensen., maar ecu koor zingen, en in de korenmoest zich do algemcene overtuiging bij de Tragici uitspreken. 3?) Bl. 120. van assen, bl. 39—41. ») Bl. 120. Odyssea,XV, 240. 34) Bl. 120. Er bestaat eene geestvollo verhandeling van lut-haedt (Getammelle Vortriige, Leipz. 1870, bl. 293), Die Darslellungden Schmerzes

in der bildenden Kunst, waarin hij treffend aanwijst,hoe de antieke kunst , b.v. in Laocoon en Xiobe, do smart zon-der hoop en zonder troost voorstelt, dewijl zij de verzoenendemacht der Liefde niet kent, daar zij God alleen als Machtkent en niet als Liefde.



AANTEEKEN NGEN.                                          131 ss) BI. 121. Het ia de Axiochus, onder Plato\'e geschriften,doch naar veler oordeel ten onrechte , opgenomen. *•) BI. 121. Een leerzaam overzicht van dit deel derGrieksche wijsbegeert is gegeven door a. c. van heusde , Dialrit/ein locum ph\'dosophiae mutatis nni est de consolatione apud Orae os,Traj. ad. Bh. 1840. •?>\') BI. 121. Epist. ad Div. L. V, Ep. 15. w) BI. 122. Dit is vooral aangewezen door den straks aan-gchaaldcn Lutterbeck, over wiens werk ik ook reeds sprak inde Oetch. der Opvoeding, D. II, bl. 439. Een belangrijk over-zicht van ziju bock vindt men in Waark. in Liefde, 1850, I. •i») Bl. 123. Die het supranaturalisme in Israéls Profetenbestrijden, kunnen zich dus, als op een steun voor hunne ziens-wijze, niet met recht op het naturalisme van Hellas\' philosophieberoepen. Het bestaat niet. 9*



VIJFDE VOORLEZING. Er heeft nooit ergens een natuurlijke godsdienst bestaan. Allegodsdiensten beroepen zich op eene goddelijke openbaring, alshunne bron. ])e;e openbaring bestond eei\'st in den omgang vangoddelijke wezens met de menschen in de gouden eeuw. Daarinstemmen ds overleveringen aller volken overeen, ook in velerleiandere zaken, in taal, wetgeving, godsdienst, fabelen.Griekenland had de beginselen zijner beschaving , he\', letterschrift,de kolonisten, zijn godsdienst uit Phenicië en Egypte Moge-lijke invloed van Jakob , Jozef en Mozes op Egypte Helzenvan Grieksche geleerden n:iar Phenicië en Egypte. Mijne Hoeren ! Als wij, naar ons gemaakt bestek, nu op het ruim ge-bied der wereldhistorie de geschiedenis dor menschheid gaanraadplegen, 0111 van haar te vernomen, of zij bevestigt,wat do Grieksche wijsbegeerte zelve over Gods openba-ring als hare bron getuigt,

merken wy in de eerste plaatsop, rlat eene bekende gewichtige zaak reeds hiervoor pleit,te weten deze, dat er althans nergens een godsdienstis geweest , dan die zich op eene openbaring van God be-riep en op openbaring van God zeide te steunen, of dat er,



133 OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. gelijk men het gewoonlijk uitdrukt, nergens ooit een na-tuur lij ke godsdienst heeft bestaan, dat is een godsdienst,die door eene vereeniging van menschen weid beleden,nadat die door hen uit de beschouwing der natuur, rondomons en in ons , was afgeleid. Gij beseft, van welk belang dit feit voor onze gehoelebeschouwing moet zijn. De onderstelling, waarop de modernephüosophie en theologie rusten, dat de godsdienst een werkvan \'s menschen fantasie of geest of\' hart is, valt als metde geschiedenis in tegenspraak, in duigen, indien, wat wijeen feit in deze zaak noemen, ook werkelijk een zekerfeit is. En dit is het. — Al heeft hier en daar een enkel per-soon zich verbeeld, een godsdienst voor zich uit de natuurte kunnen afleiden: het kan niet geloochend worden, enwordt op het gebied der historie ook in werkelijkheid nietgeloochend , dat er

zulk een natuurlijke godsdienst nooitonder eenig volk heeft bestaan. Zelfs Renan erkent dit,en wel gedurig weder, en geheel volledig; ofschoon hijniet inziet, dat zijn gehoele stelsel van naturalisme daar-mede vervalt. Renan verklaart \'): »Een eeuwig instinctbrengt den mensch er toe, zich aan een godsdienstig ge-loof te hechten, een zoo gebiederul instinct, dat de mensch,om niet in twijfel te blijven hangen , zonder onderzoek eengeloof aanneemt, \'t welk hij, geheel gereed gemaakt, aan-treft .... Wat het scheppen in zake van godsdienst betreft,zijn de volgende geslachten geneigd, zich het voorrecht teontzeggen, \'t welk zij aan de vroegere rijkelijk loedeelen[het voorrecht van eene openbaring xan God te ontvangen].De wetenschap is door hare natuur het erfdeel van maareen klein getal, en kan, in den bestaanden toestand dermaatschappij, op het geloof der wereld niet wegen metafdoende zwaai

te ... . Laat ons aan de godsdiensten ver-gunnen , zich onaantasbaar te verklaren; want zonder dat



434 VIJFDE VOORLEZING. zouden zij van hunne volgelingen de achting niet verkrijgen,welke zij noodig hebben. Maar laat ons de wetenschapniet verplichten, zich aan eene macht te onderwerpen, dieniets wetenschappeljjks bezit. Laat ons de legende niet metde historie verwarren ; maar ook niet pogen de legende teverbannen; want zij is de vorm, waarin het geloot dermenschheid zich noodwendig kleedt. De menschheid bestaatniet uit geleerden." Genoeg, om to doen zien, dat Renanzelf geene natuurlijke godsdienst kent, of ook maar mogelijkacht. Elders ontkent hij dan ook uitdrukkelijk . dat menrecht zou hebben, van een natuurlijken godsdienst te spre-ken. »Geen deel der wereld," zegt hij*), «heeft het Heidendom laten varen, dan wanneer eene dezer drie gods-diensten [de Joodsche, Christelijke of Mohamedaansche] eris gebracht, en nog in onze dagen komen China en Afrikatot het

monothe?sme niet door den vooruitgang derrede, maar door den arbeid van Christelijke en Mohame-daansche zendelingen .... Van natuurlijken god&dientt spreektmen met al te weinig recht; want het menschdom is in-derdaad [tot den redelijken godsdienst van het monothe-?sme] zonder het Semiotisch ras, door zijne natuurlijkeaandrift, wel niet gekomen." Dit betuigt hij naar waarheid.De reden hiervan is daarin gelegen, waar ook Renanhaar in ziet, dat namelijk de overgroote meerderheid desmenschdoms niet in staat is, de waarheid wetenschappelijkop te sporen; waarbij ik nog voeg, dat ook de kleine enoverkleine minderheid evenmin in staat is, op godsdienstiggebied door wetenschap de waarheid te vinden , dan alleenwanneer zij voor die wetenschap Gods openbaring tot grond-slag neemt. Maar ik ga nog wat verder. Niet alleen bestond of be-staat er nergens een natuurlijke godsdienst: ook

eenenatuurlijke godgeleerdheid, of een stelsel van godsdien-stige denkbeelden uit redencering afgeleid, is niot dan tij-



OPENBARING BRON DER GODGELEERDIIKm.             135 dens het begonnen verval der Grieksche wijsbegeerte ont-staan , en ook toen nog niet dan als eene zeer spade vrucht,zonder frissche kracht en gezonde levensvatbaarheid. Wij vin-den toch niets van dien aard, gelijk wij zagen, bij de vierhoofdmannen der Grieksche philosophie; en zelfs ook hadde latere school van Plato eeuwen lang alleen eene zoekendeen onzekere denkwijze over de godgeleerdheid 3). Eerst deSto?cijnen, die pas opkwamen, toen de Grieksche geest zijnekracht en oorspronkelijkheid reeds had verloren, beproefdeneene wijsgeerige uiteenzetting van godsdienstige denkbeeldente geven, maar ook nog altijd met eerbiediging van Godsopenbaring als grondslag. Zij leerden vooreerst, dat erGoden bestaan; vervolgens, hoe hun wezen is; daarna,dat zij de wereld regeeren; ten laatste, dat zij voor demensclien zorgen4).

Cicero eindelijk geeft ons de eersteons overgeblevene proeve eener wijsgeerige godgeleerdheidin zijne drie boeken over het wezen, der Goden. Maar welkeene gebrekkige proeve!.... Ook zij erkent in elk gevalhet bestaan eener goddelijke openbaring. En zij is, ja, eenoverzicht van de verschillende meeningen der oude w\'ysgee-ren, doch niet om er in te kunnen berusten en uit dezetheorie over God en godsdienst eene practijk van godsver-ecring af te leiden Noen , op het (/inde is men niet ver-der, dan toen men begon. Alleen heeft men geleerd, gelijkCicero zelf ten slotte zegt5), hoe duister en moeijelijk teverklaren dit onderwerp is. En dit is hetzelfde, dat ieder ook reeds wist, toen hijbegon, want ook daar zegt Cicero, dat deze vraag zeermoeijelijk en zeer duister is c\'). Zelfs daarover, wat nuCicero\'s eigene meening is, hebben de geleerden eeuwenlang getwist, zonder tot eenstemmigheid te

kunnen geraken "\'). Ik behoef niet weder op te merken , dat uit zulke onzekere,zwevende en strijdige meeningen nooit eene volksgodsdienstkon geboren worden; ja, dat zij eigenlijk grootendeels alleen



136 .VIJFDE VOORLEZING. bespiegelingen waren over den bestaanden volksgodsdienst,zoodat deze godgeleerdheid niet de moeder, maar dedochter van den godsdienst was. Maar als nu, nadatGriekonland en Rome al hunne wetenschap hadden ontwik-keld, deze godsdienst nog niet in menschel ij ke bespie-geling hare moeder kon hebben , waarin is , bij de niet ont-wikkelde en onwetenschappelijke aanvangen des mensch-doms, die moeder dan anders te zoeken, dan in g o d d e-1 ij k e openbaring ? Is toch bij de wijsgeerige Grieken de godgeleerdheid eenezoo spade en niet volgroeide of levensvatbare vrucht van hunnadenken over den bestaanden, op Gods openbaring rustenden,volksgodsdienst, dan moeten wij wel vermoeden , dat er bijde veel minder ontwikkelde Oostersche volkeren geene be-spiegeling over godsdienstige zaken zal te vinden zijn , welke,los van Gods openbaring,

zelfgenoegzaam zou zijn opgetre-den. Dit vermoeden is gegrond. Zij bestaat er niet. Inhet Oosten beroepen zich alle wijzen en wetgevers, evenzeerals alle godsdienststichters, die ons bekend zijn, niet ophunne menschclijke rede. die uit de natuur of uit zich zelvewijsheid, recht en waarheid zou willen afleiden, maai\' opeene vroeger gegevene openbaring van God. »Het is de gewoonte van de gehecle Oudheid," zegt inonze dagen, na vele voorgangers in vroegere lijden, eender diepzinnigste en geleerdste harer kenners, die zelf aangeene openbaring van God gelooft 8), »dat zij de godsdien-stigc kennis als een onmiddellijk uitvloeisel en als eeneopenbaring der Godheid beschouwt." Zoo worden dan , gelijkhij verder opmerkt, de heilige boeken der Egyptenaren inhun geheel altijd aan den God aller wijsheid en aller open-baring, aan Thot-Hermes, toegéschreven. Zoo leiden deIndiërs hunne wetten,

godsdienst en wijsheid af van Manu,den aartsvader na den zondvloed, aan wien Brahma, deOppergod, zich openbaarde. Ook is Zoroaster b\'y zijne vol-



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID.                137 gelingen niet de stichter eener nieuwe, maar de hervormereener oude, door de Godheid zelve geopenbaarde religie.Desgelijks geeft Confucius zich niet uit voor den uitvinderzijner leer. «Waartoe," spreekt hij iemand aan ,J), »dienenuwe pogingen, om eene nieuwe zijdenstof te weven ? Watmij betreft, om niet te dwalen, zal ik de rede en de leeronzer voorouders bestudeeren. De Oudheid — zij is het,waarop ik altijd zie. Mijn geest hecht zich aan den geestder Ouden; tot aan het morgenrood kan ik niet slapen.Groot, schitterend en schoon is de leer, welke de Wijzenons hebben overgeleverd. Die onze oude leenngen heeftverworpen, diens gang is onzeker, in hem is geene vast-heid meer." Er zouden veel meer getuigenissen zijn bij te brengen.Maar waartoe is het noodig? Eigenlijk is hierover geentwijfel. Wat velen ontkennen, is alleen,

dat de Oudenhet met recht deden: niet, dat zij het deden. Hoe zoumen dit ook kunnen ontkennen? Elke dag schier brengt,in de nieuwe ontdekkingen ter opheldering van de geschie-denis der menscliheid , nieuwe proeven van \'t geen MatthiasClaudius reeds voorlang aldus uitdrukte ln): »Men weet,dat do godsdienst altijd en overal is beschouwd, als iets vanhoogere afkomst. Bij alle oude volken, waarvan wij be-richten hebben, zelfs de Amerikaansche, die misschien eenigeduizenden jaren van de overige wereld zijn geseheiden ge-weest, niet uitgezonderd, waren de eerste stichters van dengodsdienst Goden , Halfgoden, zonen der Zon, Goden, diemenseden, of monschen, die Goden waren geworden. Pmals tusschen beiden in de gesc\'hiedenis van een volk eentijdgenoot in eene bekende gedaante als godsdiensl stichterdaar slaat, gelijk Confucius bij de Chinezen of Zoroaster bijde Perzen, dan is

hij alleen de hervormer, en er is reeds[vóór hem] een Fohi en Hom geweest. De oorsprong isaltijd hooger op en omsluierd; en in den godsdienst zelf is



138                              VIJFDE VOORLEZING. in den grond , onder menigerlei en onderscheidene namen ,meer of min verborgen — unus in orbe vultus [één gelaatoveral]. — Overal: een eerst goed Wezen; overal: eenboos Wezen, bij de Indiërs Ruthren, bij de Perzen Aliriman ,bij de Egyptenaren Tvphon, bij de Kelten en Gothen Snr-tur, Skrymer, enz.; overal: leven, dood en nieuw levenof herstel; overal: onsterfelijkheid, bovenmenschelijke krachten wijsheid \'\')." Als eene door niemand bestredene geschiedkundige zaakhouden wij dus daaraan vast, dat, gelijk bij Griekenlandswijsgeeren , zoo ook bij alle beschaafde volkeren der Oudheid ,even als bij alle onontwikkelde volkstammen , godsdienst engodgeleerdheid werden afgeleid uit eene goddelijke openbaring. Maar nu is er nog iets, voor ons onderzoek hoogst be-langrijk, hier op te merken; te weten: er beslaat nietalleen eene algemeene

overtuiging, dat er eene goddelijkeopenbaring aan de voorgeslachten is gegeven, maar ook hoezij is gegeven. Zij is gegeven, verklaren ons allen , door om-gang van hoogere wezens met de voorouders, die in denaanvang des rnenschdoms plaats had en vei volgens is opge-houden. Welke vormen van openbaring zij voor latere tijdenmogen aannemen, donderstemmen, orakelklanken, vogel-geschrei, staartsterrcn en veranderingen aan den hemelhoog,uitspraken van priesters, ingevingen, droomen of gezichtenvan profeten, en wat ook verder: voor de eerste openbaringvan God spreken zij allen maar van ééne wijze, één vorm,één middel — den omgang van hoogere wezens met demenschen. Dit blijkt uit de algemeen verspreide overtuiging, dat deeerste menschen leefden in eene gouden eeuw, waarinde Goden met de menschen verkeering hadden, gedurig methen omgingen en nu en dan tot

hen spraken. Over dezegouden eeuw en dezen omgang van hemel wezens met aard-



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 139 bewoners hebben wij niet alleen verhalen op de eerstebladen van onzen Bijbel: ze zijn overal te vinden aanGanges, Eufraat en Nijl , aan de kusten van Italië enop de bergen van Griekenland. Overal lezen wij in deverhalen van hunne dichters en wijsgeeren en geschied-schrijvers, dat er zulk eene gouden eeuw en daarin zulkeen omgang heeft bestaan, een omgang, waarin de men-schen van de Goden hoorden, hoe zij moesten leven; terwijler doorgaans wordt bijgevoegd, dat zij daarnaar eerst luis-terden; doch niet lang, zoodat er scheiding, afval en terug-gang volgde; op de gouden eeuw eene zilveren, toen eenekoperen, eindelijk eene ijzeren eeuw12) Behalve in deze groote hoofdzaak is er een wonderlijkeveelzijdige overeenstemming in allerlei bijzonderheden, waar-van de eene hier, de andere daar wordt vermeld , maar diesamen tot één

geheel kunnen gebracht worden. Allerleivolken verhalen, dat alle dingen geworden zijn , dus nietvan eeuwigheid bestaan, maar óf zijn gevloeid uit ééne bron?f geschapen door éénen God: dat de menschen zijn ge-worden of geschapen en dus ook het menschdom een beginheeft gehad: dat de eerste menschen in onschuld leefden,doch dat hunne gehoorzaamheid, teen zij op de proef werdgesteld, is bezweken; dat ten gevolge daarvan de gelukkigetoestand der menschen is geëindigd; dat er een groote wa-tervloed is geweest, tot straf der zonden, die algemeen deoverhand hadden genomen, en daaruit maar één huisgezinin een groot schip is behouden; dat er een toren is ge-bouwd , hoog naar den hemel heen , maar die niet is blijvenstaan — en velerlei zaken meer. Nemen wij hier nog bij, dat er ook geheel toevalligeovereenkomsten in menigte zijn, overeenkomsten, die metwijsgeerige

denkbeelden niets hoegenaamd gemeens hebben ,dan wordt de zaak nog opmerkelijker. Of hoe komen demeest verwijderde volken er toe, om te verhalen, dat de



140                                  -VIJFDE VOORLEZING. schepping in zes dagen of tijdperken ? heeft plaats gehad ,dat er eerst maar één mensch is geschapen , een man , endat de vrouw uit een der beenderen des mans is gevormd ?Dat de eerste zonde heeft bestaan in het eten van verbodeneappelen? Dat cene slang daarbij eene rol heeft gespeeld?Dat de eerste menschen tienmaal ouder geworden zijn, danze in den hlstorischen tijd worden? Dat er een redder derellendig geworden menschheid zal komen, een strijder tegende slang, die hem aan de hiel zal wonden, terwijl Hij haarzal dooden? Dat die redder zal zijn de zoon eener maagdof eener vrouw alleen ? Dat bij het afnemen van dengrooten vloed eene duif, door een olijf blad in den bek tebrengen, bericht heeft gegeven aan de menschen in hetgroote schip, dat zij het konden verlaten ? Deze en talloosmeer andere geheel toevallige

omstandigheden , onder allerleiheidensche volkeren omtrent de oudste menschen verhaald,behoeven voorzeker wel niet geschiedkundig juist te zijn,maar wijzen toch op ééne gemeenschappelijke bron terugen kunnen niet als vruchten van het wijsgcei?g nadenkenvan velerlei verschillende volkeren worden beschouwd. Tus-schen haar en de wijsgeerte is geen punt van aanraking.Bovendien worden zij vooral niet minder algemeen en rijkgevonden bij onwijsgeerige, onbeschaafde en geheel wildevolkoren, dan bij de meer of meest ontwikkelde ,:i). Ookkunnen zij niet door Christenen algemeen verbreid zijn. Zeworden gevonden bij volkeren, die vóór Christus\' komstbloeiden, en in landen, waar nooit een Christen zijnenvoet zette. Eindelijk kunnen ze niet bij geval deze over-eenkomst hebben. Daarvoor zijn ze in gi onddenkbeelden,in velerlei bijzaken en in tallooze bijzonderheden te zeeraan elkander

gelijk Er moet dus, reeds vóór dat de menschen zich van elkan-der scheidden, ééne overlevering zich in zulk een vastenvorm hebben gezet, dat zij duizenden jaren daarna nog



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID.             141 dezelfde was. En hoe was zoo iets mogelijk, dan zoo zij,hoe gebrekkig dan ook, gaf, wat werkelijk was geschied?dan zoo er werkelijk eene oorspronkelijke openbaring vanGod aan de eerste menschen is gegeven, bestaande ?n ingroote feilen, dooi\' God gedaan, ?n in de verklaring ervan, door hoogere geesten van Gods wege tot de menschengebracht? Wat blijft er dus over, dan dat, \'t geen onsin de eerste hoofddoelen van Genesis wordt verhaald, in\'t algemeen inderdaad is geschied, en daarvan de herinne-ringen overal zijn bewaard , ten deele door dat het mensch-dom uit éénen bloode is voortgekomen, ten deele misschiendewijl de bijbelverhalen reeds vroeg, reeds lang vóór Chris-tus, ook aan andere volken dan Israël, zijn bekend gewor-den? Welke verklaring is van die zonderlinge geeste30ver-eenstemming te geven, dan dat

de grondbestanddeelen derheidensche godsdiensten verwilderde loten zijn van één oor-spronkelijk door God zei ven gcplanten godsdienst, en datook geheel de beschaving der menschen hare wortelen heeftniet in alleen-menschelijke pogingen, om uit dierlijkheid totmenschelijklieid te geraken, maar in goddelijk onderwijs,in eene leiding en opvoeding, hun door God geschonken;door den hemelschen Vader aan de pas geschapenene men-schen dadelijk verleend, gelijk de aardsche vaders ook nunog hunne kinderen van den geboortestond af verzorgen enopkweeken, en wel te zorgvuldiger, hoe jonger en zwakkerzij nog zij n ! Met de erkentenis van de werkelijkheid dezer goddelijkeopenbaring houden wij den gouden draad vast, die ons doorde doolhoven van het heidendom den weg kan doen vinden ;hebben wij den sleutel, om ons ?n het ontstaan ?n den zin?n de verbastering van de mythen,

overleveringen, gods-diensten, van de geschiedenis, beschaving en ontwikkelingder heidensche volkeren zoowel als van Israël te ontsluiten.Met die erkentenis van Gods werk wordt ons de wereldge-



14\'2 VIJFDE VOORLEZING. schiedenis, van oen bajert vol donkerheid en verwarring,tot de vrucht eener wijze en liefdevolle wereldregeering vaneen Vader in de hemelen, die zijne kinderen van zonde endwaling verlost, en tot heiligheid en liefde, wijsheid enzaligheid opleidt. Er is hier nog meer op te merken. Sommigen willenzicli de zaak dus voorstellen, dat verschillende volkeren, elkop zijne wijze, zijn gaan nadenken en zich zóó uit den toe-stand der dierlijkheid hebben verheven lot dien van mensche-lijkhuid. Behalve menig ander bezwaar, moet ik al vastaanmerken, dat, zoo zij zich zelve uit dierlijkheid tot men-schelijkheid hadden verheven, zij voorzeker zouden hebbenaangevangen van \'t geen hun oog en oor aandeed. Het isimmers eerst al eenc uitzondering, recht nadenkende men-schen te vinden; onder de honderden in onze beschaafdemaatschappij zijn er nog maar enkelen, die grondig

naden-ken. Doch verder: indien er zulken z\'tjn, dan denken zijzeker het minst na over afgetrokken, onzichtbare en on-hoorbare onderwerpen. »Met betrekking tot de dingen, dieeene inspanning des verstands, die opmerkzaamheid enoverleg vereischen en. in louter afgetrokken begrippen be-staan , is de traagheid den menschen zoo eigen, dat zij veel-eer op reeds gebaande wegen voortgaan, dan zelve zich eenebaan breken en hunne geestkrachten uit eigen aandrift inwerkzaamheid brengen ,4)." Maar nu vinden wij bij deoudste en bij de minst ontwikkelde volken denkbeelden , inden vorm van mythen gehuld, niet over hetgeen de zinnentreft, dewijl het voor handen en voor oogen is, maar overhet bovenzinnelijke en afgetrokkene, over het lang verledene,of hoe alles ontstaan is, en over het toekomende , of welkevergelding hier namaals ons wacht. Hoe hebben zij zichhierbij nu bij voorkeur

kunnen bepalen , tenzij de Godheidzelve hen daar op heeft gebracht, en zij in hunne overle-



OPENBARING 11R0N DER GODGELEERDHEID.            143 veringen de flauwe en onzuivere naklanken hebben bewaardvan ware gebeurtenissen, en onder anderen van deze aller-gewichtigste, dat God zelf daarover openbaring en onderwijsheeft geschonken ? Grootelijks wordt deze zienswijze bevestigd door een dage-lij ks met nieuwe bewijzen in de geschiedenis der mensch-heid zich ons opdringend feit, namelijk door den nauwenzamenhang der beschaving en der geestontwikkeling bij allevolken der aarde, zoodat taal, wetgeving, godsdienst, zelfsvolksverhalen bij de verschillende natiën grootendeels blijkenóf uit (\'\'éne bron te zijn voortgevloeid of althans op elkandersterken invloed Ie hebben geoefend. Wat de taal betreft: reeds Adelung, die in \'t jaar 1806overleed, wees in zijn Mithridates aan, dat men de talenvan alle volken moet terug brengen tot éénen stam, waar-uit zij allen als zoo

vele takken en twijgen zijn voortge-komen. Met veel meer klein en kracht heeft men dit kun-nen aanloonen, nadat het Sanskriet of de oude taal vanIndië meer algemeen bekend is geworden. Renan, eenwegens veelzijdige geleerdheid bevoegd getuige, die boven-dien om zijne bestrijding van elke bovennatuurlijke of god-delijkc openbaring niet kan vermoed worden ter gunste derbijbclschc leer van de eenheid des menschdoms gestemd tezijn: — Renan vat de slotsommen der vergelijkende taai-kunde aldus te zamen \'*): »Met eene volkomene zekerheidtoont zij de eenheid van het groote Indo-Europesche ras desmenschdoms aan. Maar nu is dit ras blijkbaar bestemd, omalle anderen aan zich gelijk te maken, zoodat het aanloonenvan de eenheid van het Indo-Europesche ras, voor de toe-komst hetzelfde is, als de eenheid van het menschdom aante toonen. Met eene hooge mate van

waarschijnlijkheidvereenigt zij voorts het Semietische ras met het Indo-Euro-pesche; beiden zijn in de geschiedenis der beschaving onlos-makelyk verbonden. Zij laat ook toe, de Chamitische of



444 VIJFDE VOORLEZING. Cuschitischo rassen aan hetzelfde geslacht te verbinden enkomt zoo tot de mogelijkheid, dat alle rassen één zijn, diede beschaving in het -westen van Azië, in Europa en inhet noorden en oosten van Afrika hebben gegrondvest."Doch die vergelijkende taalkunde verwacht, gelijk Renan erbijvoegt, nog veel meer licht van verder onderzoek en la-tere ontdekkingen. — Een der grootste taaikenners vanonzen tijd, Max Muller te Oxfort, aarzelt niet hetzelfde alsslotsom zijner onderzoekingen uit te spreken. «Wanneerwij," zegt hij ,n), «onbevangen on onpartijdig ons vraagstuk ,de mogelijkheid van één gemeenschappelijken oorsprong [allertalen op aarde], in \'t oog vatten, beantwoord ik het meteene besliste bevestiging." Even zoo erkent hij dan ook ")aan. den gemeenschappelijken oorsprong van het inenschelijkgeslacht vast te houden. De zamonhang der wetgeving onder de

beschaafdevolkeren springt nog veel meer in \'t oog, dan die dei\' talen.Onze tegenwoordige Europesche wetten hebben veel overge-nomen van de Romeinsclie. Rome had zijne wetgevingvooral uit Athene; Athene uit Creta; Greta uit Kgypte, endie van Egypte en van Indië komen onderling veel overeen ,terwijl ook vele grondbeginselen van bet Indische recht inhet oud-Germaansche recht onmiddellijk kunnen zijn overge-gaan. Immers de Indische denkbeelden schijnen in tweestroomen zich te hebben verbreid; de eene over Egyptenaar zuidelijk Europa (Creta, Athene, Rome), de anderenaar het noordwesten met de Germaansche stammen on-middellijk mede; de eerste ontwikkelde zich steeds rijker,de tweede bleef meer eenvoudig, zonder velerlei bijvoegingen aangroei. De zamenhang der godsdiensten onder de bekendstevolkeren der aarde komt ook dagelijks meer aan \'t licht.



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 145 Niet alleen in de gronddenkbeelden, maar ook in de dich-teiTyk uitgewerkte mythen is er eene veel te groote over-eenstemming, dan dat hier aan iets anders dan aan mede-deeling en overneming kan gedacht worden. In vele werkenvan den jongsten tijd wordt dit aangewezen l8). «Onmogelijkis het," verklaart een vaderlandsche geleerde "), »de klassiekemylhologie recht te verstaan, -wanneer men die eenvoudigop zich zelve beschouwt en niet met andere vergelijkt. Desleutel der Grieksche en ook der Romeinsche mythologie isalleen in Egypte en Indië te vinden. De oud-Arische gods-dienst verklaart de mythen, die de Grieken uit het oud-Aziatische stamland met zich brachten." Dit geldt ook vande Germaansche en vele andere stammen , die ook, zullenzij begrepen worden, licht van elders behoeven. Bijzondertrouw erkend, dat geen volk zich

ooit heeft verheven of nuverheft tot het inzicht, dat er maar één God is, dan daar-toe gebracht door Israëls godsdienst, welke aan hetzelve uitMozes, Christus of Mohammed is bekend geworden *•). Zelfs, \'t geen het minst waarschijnlijk moest geacht wor-den, ook de volksverhalen en fabelen maken reizen overde aarde. Een voor deze zaak onwraakbaar getuige erkent51):„De Indische vertelling heeft tot andere volken weten doorte dringen en zich veel verder dan die taal, waarin zij wasvervat, over liet beschaafde deel der aarde verspreid. Nietalleen in China, in Perzië, in den Indischen Archipel, maarook in Afrika, in Arabië, in Spanje en Italië, in Ruslanden onder de Slavische volken, in Frankrijk, Duitschland,Nederland en Engeland , vinden wij ze dikwerf naar de letterterug en allerwege in de genoemde landen onder meer ofmin gewijzigde vormen." Belangt ijk is het, dat deze overeenstemming

bestaat. Hetwijst op den zamenhang aller volkeren. En deze is niet teverwonderen, indien alle menschen uit éénen bloede zynvoortgekomen , gelijk ons de Bijbel de zaak voorsteft, en de 10



146 VIJFDE VOORLEZING. uitstekendste natuurkundigen uit hun vak van wetenschapbewijzen22); en indien, gelijk de Bijbel mede verhaalt, deeerste menschen niet zijn begonnen niet een ruw dierlijkleven te leiden, maar met eerst te leven in de verkeeringen onder de opleiding van hoogere wezens. En dit berichtde Bijbel niet alleen: dit getuigen, zoo als ik reeds meerma-len opmerkte, alle volksverhalen. Dit leert de wijsbegeertebij monde van eenen tolk, als Schelling23). Uit erkent inzekere mate zelfs ook Remin , als hem blijkbaar uit de ver-gelijkende taalkunde. Immers hij zegt24): „Men moet on-derstellen , dat de beschaafde rassen niet eerst in een toestandvan wildheid hebben geleefd, maar in zich zelve, van denaanvang af, de kiem van toekomstigen vooruitgang hebbengedragen. Was hunne taal op zich zelve alleen niet eenmerkteeken van adel en als eene eerste wijsbegeerte 1 Zicheen

wilden stam voorstellen, die eene Semietische of Indo-Europesche taal spreekt, is eene zich zelve opheffendeonderstelling. Haar aan te nemen zal elk weigeren , die inde wetten der vergelijkende taalkunde en in de algemeenebeschouwing van den menschelijken geest is ingewijd."Evenzoo spreekt Theodor Benfey •*). Zóó komt de nieuwste wetenschap aan de oudste blad-zijden des Bijbels getuigenis der waarheid brengen! En opdeze vinden wij vermeld, dat goddelijke hulp de eerste men-schen eene taal deed vinden. Van het algemeene gaan wij nu over tot het bijzondere ;wij moeten thans naspeuren, vanwaar Griekenland zijneontwikkeling, beschaving, godsdienst en wijsbegeerte mogehebben. Is er toch in \'t algemeen zulk een nauwe zamen-hang tusschen de volkeren der aarde, dan kan het ons nietverwonderen, dat die ook bestaat tus\'chen de bewoners vanIndië of Hindostan en van

allerlei andere landen van Azië,



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID.             147 als ook van Egypte, met die van Griekenland, ja dat deGrieksche volksbeschaving, godsdienst en wijsbegeerte, hoe-veel ook door den scheppenden geest der Grieken gewijzigden veredeld, toch hare eerste bronnen hebben in het Oosten.Wel wordt dit door groote geleerden ontkend of de invloedvan Azië en Egypte op Griekenland althans tot eene zeerkleine maat teruggebracht20); maar, met allen eerbied voorhunne wetenschap, mag men verklaren, dat deze hunnemeening tegen de blijkbare feiten indruischt. Ik zal op enkele duidelijke bewijzen het oog vestigen, Niemand ontkent tegenwoordig, dat, gelijk bijna allevolkeren van Europa, zoo ook de Grieken van dien Caucasi-schen menschenstam afkomstig zijn, die zich tevens doorWestelijk Azië naar Indië heeft uitgebreid, zoodat menalgemeen van het Indo-Germaansche of Indo-

Europeschemenschenras spreekt, om deze geheele volkeren-familie alséén groot geheel zamen te vatten. Hunne eenheid blijktreeds uit voorkomen, lichaamsbouw en geestrichting, maarnog veel meer uit de talen , hun eigen, die allen met hetoud-Indisch of Sanskrit verwant zijn, en daarin, of liever ineene nog oudere, nu verlorene taal, hare wortels hebben. Een ander blijk, dat de Grieken hunne beschaving uithet Oosten hebben, ligt voor ons in hun schrift, \'twelk eenewijziging is van dat der Israëlieten, hun, gelijk zij zelvegetuigen, door een Pheniciër, Cadmus, aangebracht. Bij dezezaak moeten wij een weinig stilstaan. Er zijn twee stelsels van schrift, beeldschrift enklank- of letterschrift. Het eerste is dit, dat mende zaak of de gedachte, die men wil uitdrukken, door eeneafbeelding aanwijst. Om een leeuw aan te duiden, beeldtmen een leeuw af, om een grijsaard te kennen te geven,teekent men

een oud man. Maar zulke beelden gebruiktmen dan ook, om eene gedachte uit te drukken: een leeuwkan ook sterkte, een grijsaard ook ouderdom beteekenen. Ook 10*



148                                  VIJFDE VOORLEZING. de werkwoorden geeft men door zinnebeelden te kennen:twee oogen willen zeggen zien, eene opene hand geven, eengaande mensch gaan. Dit zinnebeeldig schrift vindt mennog in China, waar het overal, doch niet dan met velemoeite wordt verstaan, en door de vierhonderd millioeninwoners zeer ongelijk wordt uitgesproken. Een zeer gewoonverschijnsel is het daar te lande, dat de bewoners van ver-wijderde gewesten , die elkander sprekend niet verstaan, tothet schrijven van \'t geen zij willen zeggen, hunne toevluchtnemen, en daardoor elkander dadelijk begrijpen. Dit beeld-schrift was ook in Egypte in gebruik. Doch hier kwamtevens een klank- of letterschrift in zwang. Ten einde na-mel\'yk in eene groote behoefte te voorzien, het bewaren dereigennamen van koningen en andere merkwaardige pei\'80-nen, en het houden van geslachtsregisters,

de eerste begin-selen der geschiedschrijving, vonden zij ook een klankschriftof letterschrift uit. Wel bestond dit ook uit beelden, dochuit zulke, die geene zaak of gedachte, maar een klank tekennen geven, en wel den klank, waarmede de naam vanhet afgebeelde voorwerp begon. Zoo werd een leeuw, in\'t Egyptisch laboi, geteekend, om de Z-klank . eene hand,in \'t Egyptisch tot, om de i-klank uit te drukken. Ditklank- of klankteekenschrift. ook wel toonschrift genoemd,werd evenwel in Egypte niet geheel en al en alleen heer-schend , in plaats van het zinnebeeldig schrik, zoodat ditzou verdwenen zijn. Het kwam alleen in zwang. om hetzinnebeeldige schrift aan te vullen, waar dit geheel onvol-doende bleek te zijn. Tot alleenheerschappij kwam hetklankschrilt elders, door iemand, die met liet beeldschriftder Egyptenaren bekend was. Hij, de volmaker van hetEgyptische schrift en in zooverre de uitvinder

van het zui-vere letterschrift, was blijkbaar een Semiet, die tot eenherderstam behoorde, wellicht Mozes, van wiens genie zooiets kan verwacht worden en die uitdrukkelijk door een oud



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID              149 heidensch schrijver als zoodanig wordt aangewezen "). Jadeze meldt ook, hoe het verder is verbreid. „Mozes," zegthij 28), „is de eerste wijze geweest, en heeft het eerst deletters geleverd aan de Joden; vau de Joden hebben dePheniciërs ze gekregen en van de Phenieiërs de Grieken, enMozes heeft het eerst wetten voor de Joden geschreven."Hoogst opmerkelijk is het nu, dat op het eiland Cyprus,door Grieken oudtijds bewoond, voor eenige jaren muntenen inschriften zijn gevonden met veel meer zamengesteldeen moeielijker schriftteekens, dan de Grieken of Pheniciërslater gebruikten. Blijkbaar zijn ze overblijfselen van dentijd, toen men het omslachtig en moeilijk schrift der Egyp-tenaren begon te vereenvoudigen, maar het rechte middeldaartoe nog niet had gevonden 2a). In dit vroeger onbekendetusschenschrift hebben wij weder

een nieuw bewijs, dat uithet Egyptische het Phenicische schrift is ontstaan; terwijlniets dan eene vergelijking van het Phenicisch letterschriftmet het oude letterschrift der Grieken noodig is, om onste overtuigen, dat dit werkelijk uit het Phenicische is ont-staan 30). Alzoo wordt uit nog bestaande feiten opgehelderd enbevestigd, wat de Grieken zelve altijd hebben erkend enbericht. Hunne geschiedenis begint eerst als in schemerlichtop te komen in de negentiende eeuw vóór Christus, toenvele der uit Egypte verdreven Hyksos, of Phenicische her-derstammen , in Griekenland een heenkomen zochten. Dieweg werd ook later ingeslagen. In de eerstvolgende viereeuwen kwamen er nog gedurig volkplantelingen uit Egypteen Phenicië in Griekenland over. Van hen weten ons deGriekscho volksverhalen, bij dichters, geschiedschrijvers enwysgeeren bewaard, veel te verhalen. Zij droegen doorgaansden

naam van Pelasgen, dat is vluchtelingen3\'). Zij von-den de inwoners des lands nog zeer ruw en onontwikkeld M)en brachten hun de eerste beginselen van beschaving.



150 VIJFDE VOORLEZING. Van Cecrops, die in Mozes\' tijd uit Egypte schijnt gekomente zijn, wordt verhaald, dat hij den grondslag van Athenegelegd heeft, en daar olijf-, wijn- en landbouw, als ook gere-gelde huwelijken van één man met ééne vrouw en eenigegodsdienst heeft ingevoerd ,s). üanaus werd de stichter vanArgos. Hij schijnt de broeder van een Egyptisch koningte zijn geweest, die, terwijl deze langen tijd in Azië oor-loogde, naar den troon stond, en bij \'s konings terugkeernaar Griekenland vluchtte. Naar het model van zijn schipgingen de Grieken nu schepen bouwen :i4) C ad mus kwamuit Phenicië, waarschijnlijk in Jozua\'s tijd, naar Griekenlandvluchten en grondvestte er Thebe, terwijl hij, gelijk wijzoo even zagen, liet eigenlijke letterschrift in Griekenlandinvoerde \'*). Behalve deze drie meest beroemde hoofden van volkplan-tingen zijn er nog veel meer oudtijds in Griekenland aan-

gekomen:,B). Meestal waren het vluchtelingen uit Egypteen wel vooral uit de reeds genoemde Piienicische stammen,die tijdens een verblijf van omtrent vijf eeuwen in Egyptede beschaving van dit land hadden aangenomen , welke zijnu naar Griekenland overbrachten. Nevens het reeds ge-noemde leerden zij, naar het schijnt, ook aan de bewonersvan Griekenland den bergbouw en het smelten en bearbeidenvan metalen3\'); terwijl van hunne bouwkunst in de reus-achtige zoogenoemde Cyclopen muren zelfs nu nog overblijf-selen in Griekenland zichtbaar zijn. Vroeger bestonden erook grootsche havenwerken en onderaardsche kanalen, ommoerassen droog te maken, wier aanleg hun werd toegekend. Doch brachten deze Piienicische en ook andere vreemde-lingen eene veelzijdige beschaving tot de woeste stammenvan Griekenland, welke door deze werd overgenomen enweldra veel rijker en

vruchtbaarder ontwikkeld : omgekeerdnamen zij, veel minder talrijk dan de stammen, onder welkezij zich neerzetteden, de Indo-Europesche taal vau deze over,



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID.            451 ofschoon er eeuwen lang nog hier en daar, waar de vreem-delingen in bijzonder groot aantal waren aangekomen enzich onvermengd hadden staande gehouden, een hoekje was,waar de oude Phenicische taal was blijven leven. \'Er ge-beurde toen ginds juist, wat na de herroeping van het Edictvan Nantes in 4685 hier te lande plaats vond. De vluch-telingen uit Frankrijk brachten ons hunne beschaving, welkewij behielden, maar verloren hunne taal, waarvoor zij opden duur de onze aannamen. De Franschen werden Neder-landers, gelijk de Pelasgen Grieken zijn geworden 38). Het oudste evenwel, alles omvattende en reeds alleengeheel afdoende bewijs van den invloed der Pelasgen op deGrieken zien wij in de fabelleer en de godsdienst der Grie-ken, welke blijkbaar door hen eerst van de Pelasgen isovet genomen en vervolgens op

eigene wijze verder ontwik-keld. De voornaamste Goden der Egyptenaren, door dePelasgen geëerbiedigd, vinden wij in overoude tijden ook inGriekenland bekend en vereerd. Hunne namen en de ver-halen over hen, hunne gedaante en de dienst, hun gebracht,zijn, hoe verward en uit de Grieksche oudheid onverklaar-baar, uit de Egyptische goden- en fabellcer en ten deeleook uit die van Zoroaster en van Indië, grootendeels dui-delijk en hieruit alleen, te verklaren. Dit is op overtui-gende wijze aangetoond, nu Egypte als uit zijn graf is her-rezen , en wordt hoe langer zoo meer ook erkend 3\'J). Een ander blijk van den zamenhang van Griekenlandsontwikkeling met die van het Oosten hebben wij in Grieken-lands oudsten dichter Homerus, die reeds weet te verhalenvan de Pheniciërs, van hunne scheepvaart door de Middel-landsche zee en van hun handel, menschenroof en goud-dorst; voorts van

het Egyptische Thebe, met zijne honderdpoorten en talrijke bevolking, en ook van de nog zuidelijkerwonende voortreffelijke Ethiopiërs, die aan den oceaan leven.



152 VIJFDE VOORLEZING. Was er intusschen in Griekenland zulk eene bekendheidmet het Oosten en zoo groot een invloed van Egypte enPhenicië, dan mogen wij hier ook al aan Israël denken,\'twelk door vele banden aan Egypte en Phenicië was ge-hecht. Wij zagen reeds, hoede Hebreen, en wellicht onderhen Mozes, het Egyptisch schrift tot een eigenlijk letterschriftschijnen te hebben volmaakt, en hoe dit door de Pheniciërsaan de Grieken is gebracht. Maar er is hier moer op temerken. Letten wij op Jakob, Jozef en Mozes. Toen deHyksos of de Flienicische herders in Beneden-Egypte heersch-ten, kwam Jakob daar wonen. Hij en zijn gezin bezaten,door familie-overlevering, misschien zelfs door geschrevengedenkstukken, in hun stam bewaard, zuivere en rijkekennis van de eerste geschiedenissen der wereld en vanGods openbaringen aan de eerste menschen en aan de ver-dere

stamvaders tot op Noach toe en nog later. Kon reedshierdoor Egypte hooren van \'t geen naderhand, in de eerstehoofddeelen onzer Heilige Schrift, voor geheel de wereld isopgeteekend: er was ook nog een ander kanaal, om, watIsraël wist, te doen overvloeien in Egypte\'s godsdienst. Jozef huwde met de dochter van den opperpriester te Onof Heliopolis en was dus in de gelegenheid, de godsdienst-kennis van zijn geslacht aan Egypte\'s geleerden mede tedoelen. En later, toen Mozes als koninklijke prins in allewijsheid der Egyptenaren werd opgeleid, bestond op nieuweene gereede aanleiding, waardoor hij hun opening kongeven van \'t geen over de wording aller dingen en overGods zorg voor het menschdom in de overleveringen of ge-denkstukken van Israël werd vermeld. Want hoewel hijals een Egyptisch koningszoon werd opgevoed, bezocht hijtoch zijne voedster, die zich aan hem als zijne

moeder be-kend maakte en Israëls wijsheid en hoop hein mededeelde.Dit is zoo in \'t oog springend , dat een Fransch geleerdereeds voor een paar eeuwen met de hulpmiddelen, welke



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID.             153 de geschiedkundige wetenschap toen hood, het besluit trok»dat er van Gods openbaring aan de voorgeslachten kennistot de Grieken is gekomen uit Israël door middel van Egypte.„Juist tijdens het verblijt der Hebreen in Egypte ," schrijfthij40), hebben Egyptische koloniën de voornaamste steden van Griekenland geslicht..... Ik zie niets dan de Egyp- tenaren tusschen Noach en de Grieken, of, indien men nogbepaalder een middelpersoon wil, tusschen Mozes en deGrieken." Wat hij toen reeds zag, kan men thans, nu Egypte alsop nieuw ontdekt is, en ook over het oude Griekenland ende gansche geschiedenis der oudheid dagelijks meer licht op-gaat , telkens helderder zien. Een ander Fransch geleerdeuit onzen tijd ondekte onlangs in Egypte zelf eene poging,om de dienst van den éénon waren God in te voeren , aan-gewend in de

laatste eeuw van Israëls verblijf in Egypte.En hij weet deze poging niet te verklaren, dan uit deninvloed der Hebreen op dit land 4I). Hier eindigen wij onze nasporingen over den weg, doorde Oostersche wijsheid naar Griekenland genomen. Van nuaf aan moet men eene andere baan betreden. Zagenwij tot dusverre het Oosten zijne beschaving mededeelen aande Grieken door middel van kolonisten, die uit Egypte enPhenicië een goed heenkomen in Europa zochten: in delatere eeuwen, zien wij omgekeerd de Grieken naar hetOosten reizen, om daar kennis en wijsheid, als uit hareeigenlijke bron, rein en overvloedig te scheppen. Algemeen wordt aan het hoofd van Griekenlands wijs-geeren geplaatst de Ioniër Thales van Milete , die in de ze-vende en zesde eeuw vóór Christus bloeide (omtrent van640 tot 545). Welnu, hij was uit een Phenicisch geslacht,



154 VIJFDE VOORLEZING. welks stamvader met Cadmus in Griekenland was geko-men 42). In Thales\' kindsheid bracht Psammetichus, koningvan Egypte, het met behulp van Ionische krijgsbenden zoo-verre , dat hij zijne mededingers naar den troon aan zichonderwierp, waarna bij Egypte voor de Ionische koopstedenopende. Milete, Thales\' vaderland, maakte ijverig gebruikvan de vrijheid, om op Egypte te handelen, en onder Hellasvele zonen, die het rijke wonderland opzochten, was ookThales, om daar schatten op te doen, \'t zij voor het lichaam,\'t zij voor den geest. De laatste vond hij er, gezocht ofongezocht. Uitdrukkelijk wordt ons verhaald, dat niemand,\'t geen blijkbaar wil zeggen, geen Griek, zijn leermeesteris geweest, maar hij zijne wijsheid heeft verkregen in denomgang met Kgyptische priesters43). Behoef ik het belangvan dit bericht aan te wijzen? Do eerste Grieksche wijs-geer had

zijne wetenschap niet uit Griekenland, maar uitEgypte! Al ware er niemand dan hij heen gegaan, ditzou genoeg zijn geweest, om in Egypte eene bron vanGriekenlands wijsheid te zoeken Verder weten wij, dathij, naar het schijnt, langen tijd in Egypte vertoefde,daar hij reeds vrij oud **) naar Milete terug keerde. Hieren in geheel Griekenland maakte hij zich weldra een grootennaam door het daar ongehoorde feit , dat hij eene grootezonsverduistering voorspelde, widke naar de berekening dersterrekundigen den 28 Mei 515 heeft plaatsgehad45). Hijhad intusschen deze en zijne overige sterrekundige en meet-kundige wetenschap van de Egyptenaren verkregen, gelijkons meermalen dooi\' de Ouden wordt verhaald, \'t geen alswaar wordt bevestigd door de volkomene overeenstemmingvan Thales\' sterrekunde met die der Egyptenaren 4,i). Maarook zijne wijsgeerige en natuurkundige inzichten , voor

zoo-verre zij ons zijn overgeleverd, zijn naklanken van de Egyp-tische wijsheid. Alleen uit deze is verklaarbaar, wat Tha-les leerde 1) over de oorspronkelijke Godheid en de wording



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 455 der wereld uit haar, 2) over den tegenwoordigon toestanden de inrichting der wereld, 3) over de plaats, wolke hetmenschelijk geslacht daarin bestaat. i) over de toekomstder wereld Deze vier dingen zijn de hoofdzaken der Egyp-tische bespiegeling, en komen min of meer duidelijk in Tha-les\' leer, zooverre wij deze kennen, te voorschijn\'\'1). Ikkan mij met de aanwijzing daarvan hier niet ophouden;maar dit merk ik loch aan, dat Thales aanvangt vanden oorsprong aller dingen , van een eersten God en dewording der wereld uit Hem : — eene zaak, voor ons on-derzoek van \'t grootste belang. Even zoo deed ook zijnleerling Anaximnnder\'"). Ik zeg: de wording der werelduit God; want ik durf niet zeggen: de schepping der we-reld door God Immers dat eerste , de wording, welkepanthe?stisch kan worden opgevat, is waarschijnlijk meerhunne

meening, dan dit tweede, de schepping, die alleenthe?stisch een zin heeft. Een jongere tijdgenoot van Thales was Pherecydes, uitSyra of Cyros, een der eilandjes bij Delos, afkomstig, dieomstree/vs van 598 tot 512 vóór Christus leefde. Van hemlezen wij uitdrukkelijk, dat hij de geheime priesterboekender Pheniciërs heeft bestudeerd en naar Egypte is gegaan ,om hier godgeleerdheid en natuurkunde aan te leeren4").En deze heeft hij hier geleerd. Stuk voor stuk geeft hij debespiegeling der Egyptenaren terug, \'/.onder haar naar denGriekschen smaak te wijzigen. Even als zijne leermeestersstelt hij aan \'t hoofd aller dingen eene viervoudige Godheid ,uit geest, stof, ruimte en tijd bestaande, zonder dat hij deeenheid dezer zaken kan of wil aanwijzen. Hij is eenEgyptenaar, die in \'t Grieksch schrijft50). Na Pherecydes\' dood word ook al in Ionië in \'t jaar 500vóór Christus nog een, later beroemd

geworden wijsgeergeboren, Anaxagoras. Hij was veel zelfstandiger dan alleandere Ionische denkers en alle natuuronderzoekers vóór



156 VIJFDE VOORLEZING. Socratcs, en derhalve hing hij veel minder dan de overigenvan zijne voorgangers en leermeesters af. Maar ook hijhad voorbeeld en onderwijs gevonden in Egypte, \'t welk hijop zijne vele reizen mede had opgezocht, en wel , om erde godgeleerdheid en natuurkunde te bestudeeren. In \'t algemeen was Egypte toen het classieke land derwetenschap voor de Grieken, gelijk Italië thans dat derkunst voor schilders en beeldhouders is. Die wijs wilde zijn,ging naar Memphis en Thebe: Empedocles, Democritus,Plato en hij, die de grondlegger is geworden der wijsgeerigewetenschap bij de Grieken, Pythagoras. — Doch aan dezenman wijd ik eene afzonderlijke voorlezing. AANTEEKENINGEN. «) BI. 133. Études d\'histoire religieuze, Préf. bl. 20—22. 2)      Bl. 131. kenan, Journal Asiat. 1859, bl. 215. 3)     Bl. 135. Errans et vaga de Diis immortalibus sententia,zegt ciceko, Be

Natura üeorum, II, 1. 4)     Bl. 135. cicero, De Nat. Deorum, II, 1. "Welke Sto?cij-nen daarover geschreven hebben , geeft w?ttenbach op in zijneAanieokeningpn op dit werk van Cicero, in CreuzeTS uitgaveer van, p. 711 te vinden. 5)     Bl. 135. cicEiio, III, 39: Hacc fere diccre habui de natnraDoorum, non ut eam tollerem, sed ut intelligeretis, quam essetobscura et quam difficiles explicatus haberet. Het zijn de woor-den van één der zamensprekende geleerden, van Cotta; dochblijkbaar drukken zij ook Cicero\'s eigene overtuiging uit. *)    Bl. 135. 1,1: Perdifficilis et perobscura quaestio est denatura Deorum. ")    Bl. 135. Men zie de laatste noot van Er. Creuzer op dit werk  van Cicero, in zijne uitgave er van, Leipzig 1818. 8)     Bl. 136. eötu, Gesch. unserer Phüosophie, D. I, bl. 212. »)    Bl. 137. In den Chouking. ,0)    Bl. 137. Wandsbecker Bothe, D. VIII, bl. 179.



AANTEEKENINOEN.                                     157 ") BI. 138 en \'J) bl. 139. Deze twee aanteekeningen moe-ten vervallen. \'*) BI. 142 Zoo spreekt een zeer beroemd man en fijn op-merker uit, wat elk kan zien, dat waarheid is, g. foesteu ,Bemerkungen auf eitier Reise urn die Welt, bl. 438; volgens lü-ken , bl. 26. 14)    Bl. 143. Röih, voor wiens navorschingen ik even grooteneerbied heb, als ik zijne eigene wijsgecrige en godgeleerde ziens-wijze weinig reken, nademaal hij, dewijl hij van geene openba-ring wil weten, zich in onderstellingen en valsehe voorstellingenover den oorsprong der beschaving en der godsdienst verliest: —Röth erkent D. I, bl. 69: „In stede van een eigenlijk stelselvan wetenschap bieden ons de oudste proeven van nadenken[in \'t Oosten en in Griekenland] een geschiedverhaal over hotheelal aan, en wel een geschiedverhaal, \'t welk in zijne wezen-lijkste deelen geheel op

dichting berust." Verg. bl. 72. Totdeze dichting van menschen moet Röth wel de toevlucht nemen,dewijl hij de openbaring van God verwerpt. Maar hoc die oudstedenkers zóó konden dichten, zóó zamenhangend, zóó diepzinnig,zóó juist als dat bovenal Mozes gedaan heeft, en hoe er daar-over zóó veel eenstemmigheid heeft kunnen heersenen onderallerlei volken, beschaafde en onbeschaafde, Indische en Egyp-tische, Babylonische en Grieksche, Amerikaansche en Australi-sche — dit verklaart Böth niet. Doch de overigens scherpziendeman is ook zoo blind voor do geheel eenige voortreffelijkheidder aloude Hebreeuwsche godsdienst, dat hij durft schrijven,D. I, bl. 101: „Alleen de Ethiopisch-Egyptische volkerenstamen de Arische stam hadden eene zelfstandige , uit hunne eigenebeschavingstoestanden voortgekomene, als op eigen bodem engrond opgegroeide goden- en geloofsleer, terwijl de

goden-en geloofsleer der Semietische stammen blijkbaaralleen een mengsel uit die van de beide anderestammen is."— O ja, wij vergissen ons, wanneer wij meenen,dat er eene zon schijnt; wat wij voor zonneschijn aanzien is eenmengsel uit het licht van planeten en kometen! 15)     Bl. 143. Eist. génér. des langues sémit. D. I, bl. 492. ••) Bl. 144. Vorlemngen über die Wissenschaft der Sprach*.,Leipz. 1863, bl. 279. «) Bl. 144. Aid. bl. 291. \'•) Bl. 145. Ik noem er maar één, dat van max mü li.ee, Com-parative Mythologie, uit de Oxford Esai/ss in \'t Fransen, overgebracht



158 VIJFDE VOOBI.EZING. door eenest benan , Esiai de Mythologie romparée, Paris 1859. — Inde eerste dezer voorlezingen heb ik in eene aanteekening eeneplaats van Renan aangehaald, waarin hij, met beroep op Ewaldvoor do Israëlietische, op Lassen voor de Indische en op Bur-nouf voor de Perzische oudheid, zelf ook de eenheid dor aloudegodsdienstige verhalen dier verschillende volkeren over denoorspronke]ijken toestand des mensehdoms gaaf erkent. — Hotvoornaamste werk over dit onderworp is dat van H. Liiken,door mij daar en elders mede aangehaald. \'•) BI. M5. c. p. tiele, Theo\'.. Tijdschrift, 1868, II, bl. 226. 20) Bl. 145. Zie ook dit zelfs erkend door Benan, in deplaatsen bij den aanvang dezer voorlezing uit hem aangehaald. - ) Bl. 14,5. Mr. i>. a. s. van limbueg heouv/eü, in de Gidsvan Jan. 1800, bl 27, bij eene aankondiging van het werkdes beroemden theodook üentey ,

Pansehalrunta, Fünf BikkerIndische,- Fabel», Mahrchen un.d Erzdhlungen. **) Bl. 146. Linnaeus, Blumenbaeh, Cuvier, Prichard, Owen,Alexander von Humbold! , \'vehrocder van der Kolk, J. van derHoeven, De Quatrcfages, enz. 2\') Bl. 146. Vorles. \'tiher die Methode dei academischen Studiums,nitg. van 1813, bl. 30, 31, 167—169. 24)     Bl. 14G. Tl at. jéicér. des langues sémit. D. I, bl. 484. 25)     Bl. 146. In de voorrede bl. vil—ix voor v. c. augubtfick , WurteJbuc.h der Indoyermanischen Gr-uiidspraehs, G\'ótt. 1868.Ik heb de plaats overgenomen in Waarh. in JAefde, 1870, bl. 435. *•) Bl. 147. Ik noem enkele der uitsiekondsten, die dit doen,E. A. Wolff, C. O. Muller, H. Bitter. Die anders oordeelen,tellen ook iiitnemendc bondgenooten , als Fr. Creuzer, Ph.Eallmcrayer, C. Aekermann, E. Böth. Do laatsten worden doorvele nieuwe ontdekkingen dagelijks meer in \'t gelijk gesteld. *") Bl 119. Zie Qesch.

der Opv. D. I, bl. 223, 252, 428,D. II, bl. 90, 91, Waarh. in Liefde, 1866, bl. 161 — 183. 28) Bl. 149. Deze schrijver is Eupolemus, die omstreeksdrie eeuwen vóór Chr. schijnt geleefd te hebben. Zie Waaih inL. 1866, bl. 177, 178. Zijne woorden heeft eüsebius, Praep.Eoang. IX, 26, bewaard. »») Bl. 149. eötii, D. II, bl. 10—13, verhaalt, dat hij diemunten en insehriften \'t eerst heeft ontcijferd. so) Bl. 149. iiebodotus , V, 58, stelde deze vergelijkingreeds in het werk: „ De Pheniciërs, die met Cadmus kwamen,hebben zoowel velerlei ander onderricht tot de Grieken overge.



159 AANTEEKENINGEN. bracht, als bijzonder het letterschrift, dat, zoo als het mij toe.schijnt, vroeger onder de Grieken niet bestond. Eerst was ditschrift hetzelfde als \'tgeen allo Phonicicrs gebruikten. Later, bijverloop van tijd , hebben zij te gelijk niet de laai [zie niiüOD.I, 57] ook den vorm der letters veranderd." *\') BI. 149. De namen Pelasgen, Philistijr.cn, Cnri, Creli enPleti beteekenen allen vluchtelingen, verdrevenen,ballingen, en dui-den geene verschillende volkeren aan , maar, in eenigzins ver-schillende tongvallen, de uit Egypte verjaagde Phcnicischestammen, gelijk aangewezen is door BÖTir, Geseh. imscrer Phil.D. I, bl. 87—94. Do overgang van dergelijke algemeene ineigene namen is niet vreemd. Zoo noemde zich de Pheniciër,die Thebe stichtte , Cadmus = Oosterling en verkregen de bewo-ners van het schiereiland tusschen de Hoode- en Perzische zeeden naam van Arabieren =

Westerlingen bij do Aziaten en vanSarracenen = Oosterlingen bij de Afrikanen. Al deze gemeenenamen zijn eigennamen geworden. Verg. ook Oesr-h. der Op».D. I, bl. 276, 277. 3\') Bl. 149. De schildering van hun toestand bij AEsenvLus ,Prometh. vinelus, vs 447—457, en bij thucydides, 1, 2 heb ikovergenomen in Geselt, der Opv. D. II, bl. 81. ") Bl. 150. Verg. Geseh. d\',r Opa. D. II, bl. 83, 89, 90. Ikvoeg er nu bij, dat ook plato, Critias, p. 110 A, onder destichters van Athene in do eerste plaats Cocrops noemt, terwijlmede een wijk van Athene den naam van Cecrops droeg. 34)     Bl. 150. manetho bij josephus, Contra Ap\'onem, I, 15, BÖTH , D. I , bl. 96. 35)     Bl. 150 Cadmus is Oosterling, lteeds deze naam, welksbeteekenis den Grieken onbekend was , is een teeken , datwerkelijk iemand , die het Phenicisch of Uebreeuwseh kende,in Griekenland is gekomen. Want hoe zonde men hier erop

gevallen zijn , hem, ware hij een verdicht persoon, dezennaam toe te leggen ? Volgens plato , De Legg. II p. 663 E ,was hij afkomstig uit Sidon. Ook spreekt Plato van Cadmus Phaed.p. 95 A, B, Men\\r. p. 245 D. Men weet, dat do burgt der stad,Cadtnea geheeten, den naam des stichters bewaarde. Verg.Qetch. der Opv. D. II, bl. 90 (14). Naar de straks gemaakteopmerking was er wel vroeger ook een schrift in Grieken-land gebracht , maar het veel meer samengestelde Egypti-sche : Cadmus bracht het vereenvoudigde Phenicische. Verg.Böth, D. II, bl. 10—13.



160                                  VIIFDE VOORLEZING ») BI. 150. plato, Menex. p. 245, D, zegt, dat Pelops, Cad-mus, Aegyptus, Danaus on vele andere vreemdelingenin Griekenland zijn gekomen. 31) BI. 150. Zóó stelt althans böth , D. II, bl. 9, Dl,bl. 91, Aant. bl. 11, de zaak voor. 38) Bl 151. Zie iieeodotus , I, 56, 57, nibbuhe, Vortrageiibsr alte Gesch. D. I, bl. 259, rötii, Gesch. der Phil. D. II,bl. 15. 3°) Bl. 153. Groot ia de verdienste van böth, D. I, bl.278—346, dat hij in schier tallooze blijken dezen Egyptischenen Aziatisohen oorsprong der Grieksche mythologie heeft aan-gewezen. *") Bl. 163. d\'aguesseau , Lettre sur divers sujets de méta-physique, D. XVI zijner werken bl. 40, volgens a. nicolas,Etudes philos. sur Ie Christiavisme, D. I, bl. 237 DAguosseauwas een bescheiden en grondig geleerde en sprak aldus, ofschoonhij een aanhanger van Cartesins was, en dat nog wel in eenopstel, waarin hij de

uitnemendheid van de wijsgeeren der Oud-heid handhaafde. 4l) Bl. 153. FitANcois lenoemant , Recue Britann. Mars 1863,bl. 115—151. Zie zijne woorden in Waarh. in Liefde 1865,I, bl. 80, 81. 4S) Bl. 154. nERODOTus, I, 170, verhaalt, dat Thales vaneen Phenicisch geslacht afstamde, diogenes laëetius.I, §"22,geeft, met beroep op Herodotus, Duris en Democritus, denamen van zijn vader en moeder op, en voegt er bij, dathij tot het aanzienlijk geslacht der Theliden behoorde, die metCadmus, ook volgens Plato , uit Phenicië waren gekomen. 43)     Bl. 154. diogenes laëbtius, I, §27. Zie andere plaat-sen bij eöth , D. II, Noot 62 , bl. 4. 44)     Bl. 154. II(>eaiivTtQo%, plutaechub , De Placitis Philos I, 3.4\') Bl. 154. Eöth, D. II, bl. 98. *<?>) Bl. 154. Eöth. bl. 106 volgg.41) Bl. 154. EÖTH, bl. 118—130. 48)     Bl. 155. Eöth, vooral bl. 149. 49)     Bl. 165. Volgens josephüs , Contra Apion. I. § 2, endie hem

uitschrijft, ?usebids , Pritep. Euang. X, 7, p. 478,oboegitjs cedbenus, Hist. Compend. I, p. 94 B. 50)     Bl. 155. Zie Eöth , bl. 161—173. 5\') Bl. 156. geobgius cbdbenub, 1. oit. Verder zie overAnaxagoras Gesch. der Opv. D. II, bl. 177—179.



ZESDE VOORLEZING. Pythagoras. Zijne afkomst van Samos. Reizen naar Pheniaiëen Egypte. Inwijding in de priester kaste. Wegvoering naarBalei. Omgang met Zoroaster en met Israëlieten Terugkeernaar i\'riekenland. Vestiging op Samos. Vertrek naar Croton.Indruk vin zijn optreden. Huwelijk niet Theano. Opvoe-dingsgesticht. Zijn onderwijs. Zijn Gulden Spreuken. Ver-jaging van Pythagoras en de zijnen. Vestiging te Tarente.Vlucht naar Megapont. Dood. Vóór Pythagoras heerschte in Griekenland nacht. Hij werd degrondvester van wijsbegeerte en wetenschap. Invloed van hemop de latere eeuwen, ook nog op de onze. Mijne Heeren! De allerbelangrijkste persoon, die thans door ons te be-schouwen valt-, is de grondlegger der Griekschc wijsbegeerteen wetenschap, Pythagoras Blijkt het van hem , dat hijde nieuwe door hem in Griekenland over geplante gedachtenen inzichten \\v\'. Ii -1 Oo\'-m

heeft vorkregen, dan is hetpleit grootendccls beslist. En dit blijkt duidelijk. De oude schrijvers spreken dit in \'t algemeen uil als eenebekende en door niemand betwijfelde zaak \'). Maar er ismeer. Zij geven het ons ook in allerlei \'bijzonderheden teaanschouwen. Hoe verspreid en afgebroken hunne berichten 11



162 ZESDE VOORLEZING. over Pythagoras zijn, het is toch mogelijk , er één geheel uitop te maken en Pythagoras op zijne reizen, omzwervingenen lotgevallen bijna schrede voor schrede te volgen. Alleenis noodig, dat wij nauwkeurig en onbevooroordeeld weten opte merken en bijeen te brengen, wat blijkbaar bij elkanderbehoort, en dat wij niet op het gebied dei- geschiedeniseischen . wat daar nooit is te vinden , wiskunstige zekerheid. Vooral twee uitstekende Hoogduitsche geleerden 1.ebbenmet grondige kennis van zaken aangewezen . welke schrij-vers onder de Grieken Pythagoras en zijne school hebbenbehandeld, en welke berichten van de oudsten en geloof-waardigsten onder hen tot ons zijn overgekomen door depennen van later levenden, zoodat, al zijn de werken deroudste Grieken zelve verloren gegaan . zij en wij door hentoch uit de brokstukken, welke later levenden over

heinhebben bewaard, tot eene zamenhangende en vrij volledigekennis van Pythagoras\' leven en denkbeelden kunnen komen.Die twee geleerden zijn Christoph Meiners, die voor omtrenteene eeuw bloeide, en liet eerst een grondig onderzoekhieromtrent instelde\'-), en Eduard Röth, die deze taak opnieuw opvatte en in 1858 veel verdei\' bracht, ja tot zulkeen einde afweefde, dat wij in \'t algemeen wel daarbij zul-len blijven staan !). Eén ding ziet men hieruit terstond zonneklaar. dat name-lijk Pythagoras niet, gelijk nu sommigen wanen, in een tijdleefde, waarvan ons alleen legenden en mythen overig zijn ,maar in eene eeuw van beschaving en letterkunde, gelijkreeds daaruit blijkt, dat bij zijn leven ?n anderen elders?n de Pisistiatiden te Athene groote openlijke boekerijenverzamelden. "Wij kunnen daarom eene geschiedkundigekennis over hem verkrijgen, die even zeker is als die, welkewij over de

meeste Ouden bezitten. Wilt dan mij met be-langstelling volgen, terwijl ik u in een uitvoerig tafereelzijn leven afmaai. Want wel sprak ik vroeger} van zijne «



163 PYTHAQORAS. wijsbegeerte en opvoedingswijze; maar over de bron, waaruithij alles putte, zeide ik nog niets. En wordt de bron vanPythagoras\' wijsheid duidelijk, dan kennen wij ook die vanGriekenlands wijsheid , die eerst door Pythagoras haar hoogevlucht begon te nemen. Op de westkust van Klein-Azië ligt, alleen door een smalvaarwater van het vaste land gescheiden, ten noorden vanhet door den Apostel Johannes ons bekend geworden Patmos,het schoone en vruchtbare eiland Samos. Onder de honder-den eilanden van den Archipel is het een der grootsten;het heeft den omvang als omtrent een derde deel der pro-vincie Groningen. Verscheidene goede havens lokten deinwoners ten allen tijde tot handel en scheepvaart. Daar woonde; in de zesde eeuw vóór Christus een rijk,beschaafd en geacht koopman, wien in het jaar 569 eenzoon werd geboren. Evenwel zag dit kind niet op

Samoshet levenslicht. Naar de wijze der Oudheid was zijn vaderkoopman en zeevaarder tevens, en naar de gewoonte, toenen ook nu nog aan de Grieksche eilandbewoners eigen,nam hij vrouw en kinderen mede op zijne reizen. Zoo werddan zijn derde zoon op eene dier reizen , ea wel te Tyrus jin Phenicië, geboren. Zijne jeugd viel in den tijd, waarin Samos tot hoogenbloei begon te komen. FIct eiland stond onder de heer-schappij van Polycrat\'s, wiens door Schiller bezongen ringhem bij ons zeer bekend heeft gemaakt. Aan zijn hol werdwetenschap en kunst geacht. Polycrates leide eene groote,nog lang na hem beroemde boekerij aan; de beeldheuw-kunst werd gelukkig beoefend, en dichters als Ibycus enAnacreon , vertoefden er gaarne. Naar Grieksche gewoonte bestond het onderwijs van denjongen Pythagoras vooral in het lezen van dichters en hetleeren der muziek. Hij had daarin zulk een

voortreffelijken



464                                   ZESDE VOORLEZING. leermeester, dat hij nog als grijsaard hem dankbaar bleefen de muziek niet alleen theoretisch en practisch zijn levendóór beoefende, maar ook in zijne wijsbegeerte invlocht enin zijne opvoedingsmethode veelzijdig gebruikte Achttien jaar oud verlangde de leergierige jongeling meerte kennen, dan Sa mos hem schenken kon. Maar \'t wasonmogelijk, in \'t openbaar het eiland te verlaten. Polycra-tes, die zich tot vorst er van had verheven, bewaakte metwantrouwen de schreden der rijke burgers en zou de ver-wijdering van den begaafden en gegoeden jor!,geling nietgeduld hebben. P\\,..:;., .a--, door ::\'.\'\\u leer:,iee.-i<M-geho\'pcn,ontvluchtte daarom in stilte. Mij ging eerst naar liet naburigeiland Lesbos . dewijl hij daar een oom had en er een toenberoemd geieerde, Pherccydes, zou vinden. Deze laatstewerkte beslissend op Pythagoras, zoodat wij een

oogenblikbij hem moeten verwijlen. Pherccydes had , onvoldaan met hetgeen Griekenland hembood, Egypte opgezocht en zich de wijsheid van het toen,en reeds vele eeuwen vroeger, beschaafde land eigen ge-maakt. Vooral de godsdienstige geest er van en de leer deronsterfelijkheid, in den vorm van zielsverhuizing, behaagdenhem grootelijks. Deze beiden zocht hij aan de Griekensmakelijk te maken, waartoe hij het eerste wijsgeerige,wetenschappelijke, in proza opgestelde werk, over de we-reldwording en de Godheid, .aan zijne volksgenooten schonk.Wereldwonlfng, Godheid, onstr;f•I:jkhv.\'id — daarmede hieldPythagoras zich levenslang bez\'g. Blijkbaar had zijn leer-meester, gelijk de Oudheid juist hem bij voorkeur noemde,Pherecydes, op deze dingen zijn oog gericht. Na omtrent iwee jaren dit onderwijs te hebben genoten,bezocht Pythagoras het niet ver verwijderde Milele, waarde omtrent

negentigjarige Thales nog leefde. Ook dezeman , ieder althans als een van Griekenlands zeven Wijzeneenigzins bekend, was zijne inzichten meest aan de Egyp-



PYTHAGORAS.                                       165 tische geleerden verschuldigd. In zijn tijd was Egypte aande zeezijde voor liet eerst voor vreemdelingen geopend.»Ook Thales," zoo luidt een oud bericht4), »ontving hemvriendelijk, bewonderde zijne voortreffelijkheid boven anderejongelieden, welke hij nog groot er vond, dan de faam, diehem was vooruitgegaan , had vermeld, deelde hem van zijneinzichten zoo veel mede, als hij nog kon, waarbij hij zijnouderdom en afgenomen krachten beklaagde , en moedigdehem aan, naar Egypte over te steken en zich bijzonder tot-de priesters van Memphis en Thebe te wenden. Want vanhen , zeide hij, ook zelf te hebben medegebracht, wat hemin do oogen der menigte tot eene Wijze maakte; terwijl hijtoch öf van de natuur of van de opvoeding niet die gunstenhad erlangd, welke hij zag , dat Pythagoras bezat, zoodathij liem uit alles voorspelde , dat hij , indien hij

aan diepriesters zich aansloot, de goddelijkste en wijste aller men -schen zou worden." Pythagoras besloot dezen raad, die met zijn lust overeen-stemde , op te volgen. Moeijelijk viel het hem niet. Hijhad de geldmiddelen , en er was een levendig handelsverkeertusschen de kuststeden van Klein-Azië en Egypte. Samosvooral en Milete dieven zulk een levendigen handel metEgypte , dat zij met nog ééne derde Grieksche stad Aeginain Egypte\'s havenstad Nauciatis, waarde handelswegen derkaravanen zich kruisten, elk eene eigene factorij bezaten.Hij ging dih\'. op reis; doch niet onmiddellijk naar Egypte^eerst naar Sidon , in de buurt van Tyrus, waar hij geborenwas. Daar leerde hij een geslacht van priesters of profetenkennen , die hem de in Phenicie gangbare denkbeelden overde wording aller dingen mededeelden. In hunne mysteriënliet hij zich inwijden, gelijk ook in die der naburige

steden,Byblus, Tyrus en van andere plaatsen van Syrië. Hij deedhet uit weetgierigheid en uit godsdienstigheid. Deze tweewaren hem toch vim zijne jeugd af tot in zijn ouderdom toe



166 ZESDE VOORLEZING. altijd dóór eigen. Om haar te bevredigen , ontzag hij niets.Ook hoopte hij door de inwijding in den Phenicischen pries-terstand de opneming in den Egyptischen, welke er medeverwant was, te eerder te zullen verkrijgen. Van Phenicië reisde Pythagoras naar de grenzen van hetJoodsche land, naar het voorgebergte Karmel, door Elia\'soffer beroemd. Daar stond een tempel, dien hij bezocht :>).Jeruzalem, dat, door Nebukadnezar verwoest, neg in juinlag, kon hem niet trekken. Met een Egyptisch schip voerhij van Kavmel af en kwam — zoo nauwkeurig wordt onsveel van hem vei haald — na eene reis van drie dagen entwee nachten in Egypte aan, in 547 vóór Christus. Maar in Egypte zijn en de wijsheid der Egyptische pries-ters grondig leeren kennen, — dat waren twee zaken , dieverre uiteen lagen. Als ieder vreemdeling kon hij in hetland rondreizen en zien en hooren,

wat het volk nok zag enhoorde; zóó hadden Thales en Pherecydes Egypte bereisd endeed Hcrodot.us en menig andere Griek dit later. Doch vande geheime wetenschap der priesters vernamen zij niets; diewerd alleen medegedeeld aan de leden der orde. En in dezewas nooit vroeger en is nooit later een Griek opgenomen.De priesterkaste bestond namelijk uit een afzonderlijkenstam, die naijverig was op zijne voorrechten. Het volkverkreeg niets dan het eerste of laagste onderwijs, in reke-nen, lezen en schrijven , en , wat het lezen en schrijvenbetreft, alleen van het ongewijde schrift, waarvan men zichin het dagelijksch leven bediende. Zelfs de lagere priester-klassen werden niet toegelaten tot het dieper en omvattenderonderwijs in de natuur-, goden- en rechtsleer en in allerleiwetenschap en schoone kunst, \'t welk de hoogere klassealleen ontving. Hoe zou een vreemdeling, een onreine,wiens kus

zij vermeed, uit wiens beker zij niet dronk , metwiens mes zij niet at °), verkrijgen, wat aan de eigenevolksgenooten werd ontzegd ? Pythagoras kende de bezwa-



167 PYTHAGORAS ren , maar werd niet afgeschrikt. Zijne weetgierigheid spandezijne veerkracht Naar mate de bezwaren drukten, zochthij zijne hefboomen. De toenmalige koningvan Egypte, Amasis, ondersteundezijne heerschappij door Grieksche hulptroepen , die hem totlijfwacht dienden. Hij had dus behoefte aan de gunst vanGrieksche vorsten. Onder hen, met wie hij nauw verbondenwas, behoorde Polycrates, de beheerscher van Samos. Doorzijne vrienden geholpen , verschafte zich Pythagoras een aan Ml* bevelingsbrief voor Egypte\'s koning van Samos\' vorst, diethans vriendelijker voor hem gestemd was, dan toen hij eenjaar of vier geleden (551 vóór Christus) Samos ontvluchtte Mot dezen brief ging Pythagoras naar Memphis, eeneprachtige stad, van zeven en een half uur in omtrek, nietverre van het tegenwoordige Cairo. Hij vond gehoor bijden koning, die hem van zijnen kant eene

aanbeveling aande priesters gaf. Nu waren er in dien tijd drie hooge priestergenootschap-pen in de drie voornaamste steden van Egypte. Zij hadden ,als wij ze met iets van onzen tijd zullen vergelijken, eenschijn van onze universiteiten. Godsdienst, regt, genees-kuride, wijsbegeerte, natuurkunde, wiskunde, bouwkunst —alles wat men toen van wetenschap en kunst bezat, werder onderwezen, tiet hoogste Egyptische gerechtshof bestonduit dei tig priesters, van wie elk dier steden er tien leverde- Pythagoras wendde zich met \'skonings brief eerst tot depriesters te Heliopolis of\' On, zoo als die stad in het OudeVerbond heet, dat is de Zonnestad, waar Egypte\'s voor-naamste tempel van den Zonnegod prijkte. De verantwoor-ding voor de nieuwigheid , van een vreemdeling aan tenemen , durfden of wilden zij echter niet op zich ladenwaarom zij hem naar de priesters te Memphis verwezen,dewijl

hunne school ouder was. Maar deze wezen Pythago-ras naar die van ?hebe, als de oudste van alle drie.



168                                   ZESDE VOORLEZING. Pythngoras moest dus den Nijl opwaarts varen paar Boven-Egypte, waar Thebe lag, de vroegere hoofdstad van geheelEgypte, eene toen nog bloeijende wereldstad , een weinigkleiner in omtrek dan Memphis, met huizen van vier of vijfverdiepingen, met paleizen, tempels, sphinxen , obelisken,kolossen — het honderdpoortigo, zegt reeds Homerus, vanwege al de stadspoorten en die der paleizen en tempels.Onder do tempels was er één met zijne bijgebouwen zoogroot als de stad Groningen binnen hare vroegere wallen.Zóó zeggen de Ouden , en de nog voorhanden puinhoopentoonen, dat zij niet overdreven. Pythagoras vond Thebe nog in vollen bloei. De daargevestigde priestcrschool was niet alleen de oudste, maarook de hoogste der drie. Er bestond reeds sedert eeuweneene uitgeslrekte boekerij, welker plaats thans nog in eenezaal van één

der paleizen kan aanschouwd worden. Wijkunnen ons voorstellen, hoe de leergierige jongeling brandde ,om hier nu de geheimen van natuur en godsdienst te loerenkennen. De priesters durfden de koninklijke aanbevelingniet afwijzen en konden den brenger niet naai\' hooger gezagheen wijzen. Nu bleef hun niets over. dan hem hardevoorwaarden te stellen, velerlei wasschingen, vasten, ont-houdingen; het sche?\'ën van zijn geheele lichaam , en nogmeer "\'). Hij onderwierp zich aan alles 8), en deed het ge-willig. Niet als last, maar als lust beschouwde hij het, enwon alzoo de achting en liefde der priesters. Een opper-profeet, Sonchis, werd hem tot leermeester aangewezen.Hij leerde de Egyptische taal, en niet alleen het gewoneof volks-schi?ft, maar ook het hiëroglyphische of priester-schrift, en dit in zijne verschillende ondersoorten. Hierdoorwerden hem de schatten der priesterwijsheid ontsloten.

Zijomvatteden, gelijk wij reeds zagen, elke wetenschap enschoone kunst van bet toen meest ontwikkelde volk, enbewaarden ook eene menigte van sterrekundige waarnemin-



169 PYTHAGORAS. gen en geschiedkundige berichten. Vooral het godsdienstigein die wetenschap boeide Fythagoras. De slotsommen dezerwijsheid, voor zooverre hij haar zich toeëigenen en in zichverwerken koude, leide hij in een groot leerdicht neder,voor een goed deel in Egypte opgesteld , \'t welk tle heiligeZee/-0), door hem werd genoemd. En daarvan zijn ons ge-lukkig nog brokstukken overgebleven. Twee en twintig voorspoedige jaren vlogen voor Pytha-goras aldus in Egypte henen. Hij was er van zijn 2\'2ste totzijn 44stc levensjaar, gedurende zijn besten mannelijkentijd, van 547 rot 525 voor Chr. Zou hij er altijd blijven?Of, met de geestelijke schatten van Egypte verrijkt, Grie-kenland weder gaan opzoeken? Men mag haast twijfelen,of dit laatste zijn plan was, daar hij dan zijn verblijf inEgypte wel niet zóó lang zou gerekt hebben. Doch hoedit zij: „De mensch wikt, God beschikt." Dit bleek

ookin het leven van Pythagoras meermalen. Hij was tot nogmeer bestemd, dan hij vermoedde; maar zou dat meerdere,gelijk het hier op aarde doorgaans noodig is, alleen ondervele teleurstellingen en zware beproevingen verkrijgen. Gedurende de. \'22 jaren van Pytliagoras\' verblijf in Egypteregeerde Amasis. Ook als wetgever bekleedde deze eeneeervolle plaats onder de vorsten zijns lands. Er was rusten vrede. Het latere Egypte zag op dezen tijd, als een tijdvan geluk en zegen, met weemoed terug. Doch terwijl Egypte rust en welvaart genoot, was er in\'t verre Oosten een storm opgestoken , die, tot orkaan aan-gegroeid , drie werelddeek-n zou aantasten en ten deele ver-woesten. Cyrus was koning van Perzië geworden, had,toen Pythagoras een knaap van tien jaar was, liet juk derMeden afgeschud (559), en toen Pythagoras één jaar in



170                                  ZESDE VOORLEZINO. Egypte (546) was geweest, Croesus overwonnen. Acht jaarlater (538) viel ook Babel in zijne macht, en met Babelde daaraan onderworpen landen, Syrië, Phenicië en Palestina.Zóó werd Perzië de grenstnacht van Griekenland en Egypte,en bedreigde beiden. Cyius stierf (530). Zijn zoon Cambyses volgde \'s vadersstaatkunde en viel kort na den dood van koning Amasis opEgypte aan. Hij overwon het en verwoestte het voor eengroot deel. Zijne verdere ondernemingen in Afrika\'s wil-dernissen werden onder het zand der woestijn begraven.Maar Ie zwaarder drukte zijne ruwe hand op het ongelukkigeEgypte, en hier het hardst op de aanzienlijkste klasse, dieder priesters. Bij duizenden werden zij, volgens de oudestaatkunde der Aziatische veroveraars, die ook Israël naarAssyrie en Babel hadden weggevoerd, als gijzelaars en ypjk-planters verplaatst

naar het verre Aziö, nnar Susa en Babel.En in hun lot deelde ook de priester Pythagnras. Hoe zwaar deze slag Pythagoras trof, hij schijnt toch ooknu weder dadelijk zijn voordeel er mede gedaan te hebben.Althans een zijner levenbeschrijvers verhaalt, dat hij tot, dsArabieren gekomen is en bij hen een onderhoud met eenkoning gehad heeft\'"). Nu is hij nooit, zoover wij weten,in Arabiö geweest, dan op de reis van Egypte naar Babel,toen hij een deel van Arabië moest, althans kon doortrek-ken, zoodat hij ook met deze reis weder winst schijnt tehebben gedaan voor zijn geest. Jeruzalem heeft hij ook nuniet, evenmin als voor 22 jaren, bezocht Wel was erthans eene kolonie van Joden uit Babel teruggekeerd, maareene kleine en eerst voor weinige jaren, weshalve de op-bouw van stad en tempel nog niets Ijeteekende. Hij werd naar Babel gevoerd. Dit was eene stad noggrooter dan thans Londen,

zoo groot bijna als de provincieUtrecht. De hoog opgetrokken muren waren aan elke dervier zijden vier en een half uur lang. Zij was de oudste



171 PYTHAGORAS. stad der wereld, doorgaans het hoofd van een uitgestrektrijk, toen eene eeuw geleden door Nebukadnezar op hetprachtigst verbouwd, thans nog de winterhofstad der Perzi-sche koningen; bovendien de zetel van eene oude beschaving,en, door hare gelukkige ligging aan den Eufraat, een mid-denpunt van Az\'.ö\'s handel. Al de gewesten van Nebukad-nezars uitgestrekte wereldheerschappij hadden hier hunnebewoners geleverd. Ook Joden waren er gebracht, gelijker nu Egyptenaren werden heengeleid. Bovendien wemelde het op de straten van vreemde koop-lieden. Hier kwamen de karavanen voor den landhandeluit Midden-Azië, zelfs uit het verre oostelijke China. Hier,den Eufraat op, de schepen uit Indië en Ethiopië. Moest deze nog veel bontere mengeling, dan die in Thebe,van kleeding, huidkleur en gelaatstrekken in Babels bevol-king Pythagoras treffen: nog meer zal

hem de wijsheidhebben getrokken, die hij ?n inheemsch, ?n uit den vreemdeaangebracht, hier leerde kennen.- Zij hield zich onledig metgodsdienst. natuurkennis , sterrekunde , rechtsgeleerdheid ,geneeskunst, en bewaarde hare vondsten op tichelsteenen,die nog week werden beschreven en dan in de zon gedroogdof in het vuur gebakken. Er waren geheele boekerijen vanzulke beschrevene steenen, waarvan groote gedeelten, uitBabel en uit Ninevé in de laatste jaren aangebracht, thansin het Britsch Museum, in den Louvre te Parijs en eldersworden bewaard \'\'). Was Babel derhalve voor Pythagoras\' onderzoekendengeest eene hoogst belangrijke wereldstad: \'t is ook opmerke-lijk, dat juist zijne eeuw vol leven en beweging was. Py-thagoras had drie beroemde fijdgenooten , Zoroaster, den her-vormer van den godsdienst in Midden-Aziö, die 30 jaar ouderwas (599—522 vóór Chr.), Confucius,

den hervormer derzedeleer in China, die 19 jaar jonger was (550—547), en



172 ZESDE VOORLEZING. Bo;^ddlia, den hervormer der maatschappij in Indië, die 29jaar jonger was (540 — 468) Dat deze drie, en nevens hen Pythagoras, de hervormerof liever de stichter der wetenschap in Griekenland , tijdge-nooten zouden geweest zijn, zonder zamenhang met elkanderkomt al dadelijk onwaarschijnlijk voor. China, Indië, Mid-den-Azië, Griekenland zouden te gelijk er tijd hervormers,grooter dan er ooit vroeger of later opstonden, gehad heb-ben , zonder dat deze in cenigerlei verband met elkanderstonden: — wie kan het vermoeden ? Er zou een streven naar hervorming, naar zóó diep in-grijpende hervorming, dat wij de uitwerking er van ring inonze dagen overal zien, onder de beschaafdste volkeren diereeuw op geheel den aardbodem, onder volkeren, die elkan-der ten minste eenigszins kenden, zijn ontstaan, zonderonderling verband, zonder zamenhang en zamenwerking

: —?wie, eens daarop lettende, zou zulk een vermoeden kunnenvasthouden ? Gewis bestond er een verband! Tets e>- van weten wijreeds door de ontdekkingen der laatste jaren. Er zal welmeer licht over opgaan ! Op enkele trekken van den zamenhang en het verbandzal ik uw oog vestigen. Zoo even zeide ik, dat Zoroaster, de beroemde godsdienst-hervormer van Midden-Azië, de tijdgenoot van Pythagoraswas, ofschoon de 30 jaar oudere tijdgenoot. Nu voeg iker bij, dat zij eenigen tijd zanien in Babel, waar Pythagorastwaalf jaar woonde, hebben geleefd, en dat de Griek daar,naar zijn weetgierigen aard, de leerling van den Aziaat isgeworden. Dit zamen/.ijn der twee groote mannen te Babelen deze betrekking tusschen hen zijn feiten van de gewich-tigste beteekenis, ook ter vaststelling van Zoioasters leeftijd,waarover nog altijd verschil bestaat. De zekerheid er vandien ik derhalve duidelijk aan te

toonen. Moeilijk is dit



PYTHAGORAS.                                         173 niet. In de laatste jaren zijn er verschillende uitdrukkelijkegetuigenissen, ten deele uit de school van Pythagoras af-komstig, bijeen gebracht, waarin beide zaken, ?n hun ge-lijktijdig wonen in Babel ?n hun omgang als meester enleerling, worden medegedeeld. De oudste ons overgeblevenegetuige Aristoxenus \'2), een leerling van Aristoteles, die vanTarente afkomstig was, do stad in zuidelijk Italië, waarPythagoras vele jaren lang heeft geleetd en aan het hoofdeener school gestaan. Hij kon dus Pythagoras\' leven ken-nen en heeft door talrijke schriften getoond, dat hij ditniet alleen, maar ook dat zijner voornaamste leerlingen enhun wijsgeerig stelsel nauwkeurig kende. Een ander oudgetuige is Alexander Polyhistor ,:l), een geleerd en vertrouw-baar verzamelaar van velerlei merkwaardige herichten , diein Sulla\'s tijd te Rome leefde, en ook verhaalt, dat

Pytha-goras Zoroasters leerling is geweest. Een vierde getuigeis een zekere Diogenes, een tijdgenoot van Plutarchus, diealdus schrijft l4): „Te Babel heeft Pythagoras met de Chal-deën (de geleerde kaste) omgang gehad, en met Zoroaslervooral. Beze onderrichtte hem in de natuurkunde en leerdehem, welke de beginselen aller dingen zijn. Uit zijne om-zwerving onder deze volken heeft Pythagoras het grootstedeel zijner wijsheid verkregen." Het ware niet moeilijk,uit het in stukken geslagen wrak der letterkunde over Py-thagoras nog een tiental getuigenissen op te visschen, welkeons hetzelfde verklaren. Doch bij de vier aangehaalden,die, naar ik meen, de oudste zijn, laat ik het nu. Alleenééne vijfde voeg ik er bij, dewijl daarin van eene nieuwebron van Pythagoras\' wijsheid wordt gesproken. DezelfdeDiogenes, dien ik straks aanhaalde, schrijft ook15): „Py-thagoras ging (om te onderzoeken) naar

de Egyptenaren,en ook naar de Arabieren , Chaldeën en Hebreen." Deze getuige is een man van belang voor ons onderzoek.Immers Joodsche en Christelijke schrijvers spreken ook zeer



174 ZESDE VOORLEZING. vaak daarvan, dat Pythagoras de ballingen van het rijk vanJuda en hunne heilige schriften te Babel heeft loeren ken-nen Maar hier in Diogenes hebben wij een Heidcnschgeschiedschrijver, die ook hetzelfde verhaalt. Hij volgt blijk-baar de tijdsorde. Pythagoras heeft eerst de Egyptenarenopgezocht, toen (op reis naar Babel) de Arabieren, te Babelde Chaldee\'n , en eindelijk ook aldaar de Hebreen. En inder-daad: Pythagoras kon te Babel wel geene levendige straatof markt overgaan , zonder eenige zeer kenbare zonen Israiilste ontmoeten. Want door Nebukadnezer daarheen gebracht,verkregen zij wel vrijheid van Cyrus , om naar hun vader-land terug te keeren, doch, sedert bijna eene eeuw in Ba-bylonië gewend en in het bezit van huizen en akkers, warenniet dan weinigen uit hen het oude vaderland weder gaanopzoeken. En een Pythagoras kon die eigenaardige

natieniet aanschouwen, zonder haar op te merken en te willenkennen. Doch wat had Zorcaster in Babel gebracht! Dit is ge-makkelijk te gissen. Hij had in de stad Bactra gewoond enwas daar zeer gezien geweest aan het hof van koningHystaspes. Maar die stad was door de Scythen veroverd enverwoest. Sommigen verhalen, dat Zoroaster daarbij dendood vond; anderen, dat hij ontvluchtte. Dat deze laatstenregt hebben, blijkt daaruit, dat wij hem daarna in Babelvinden. Geen wonder, dat hij hierheen de wijk nfcni. Dezestad behoorde, even als het rijk van Bactra, thans onderPerzië\'s koning. Eu aan het hof van dezen leefde Darius;Hystaspes\' zoon, Zoroasters vriend en bewonderaar, die later,toen hij zelf koning van Perziti was, de ijverigste verbreidervan Zoroasters godsdienst is geworden \'•). Uit dit een en ander laat zich dus volkomen helder be-grijpen, dat Pythagoras ?n vele Joden ?n

Zoroaster te Ba-bel vond en in_drie_ van de twaalf jaren zijner inwoning(525—522) met Zoroaster omgang had en veel van hem leerde.



175 PYTHAGORAS. Ook Indiërs moest hij wel in Babel ontmoeten, en lig -tel ijk ook eenigo Brahmienen of Wijzen onder hen. Dit zalaanleiding gegeven hebben tot de latere overdrijving, dieaan de oudste getuigen vreemd is, dat Pythagoras zelf Indiëzou bezocht en daar de Wijzen zou geraadpleegd hebben.En toch is er ook zoo veel overeenstemming tusschen deleefwijze van Pythagoras en van de Brahmienen, dat wijaan eenigen zamenliang tusschen hen wel moeten denken.Die overeenstemming is zoo groot, dat zelfs de Grieken haaropmerkten. Toen Alexander, aan Indië\'s grenzen gekomen ,Onesicrilus had afgezonden , om over de beroemde IndischeWijzen wat meer te vernemen , en deze van velen uit henhad gehoord, welke hunne levensbeschouwing en levenswijze,waren , vroegen zij hem , of onder de Grieken ook zulkedingen geleerd werden , waarop Onesicritus antwoordde ,»dat

ook Pythagoras soortgelijke leeringen had gegeven, bij-zonder de onthouding van het levende (van vleeschspijzen), enverder Socrates en ook Diogenes, dijn hij zelf had gehoord n).Doch de vertrouwbaarste berigtgevers spreken er niet van,dat Pythagoras Indië zelf heeft bezocht; zij zeggen, dat hijzijne wiskunde had van de Egyptenaren , ChaldeSn en Phe-niciërs , zijne sterrekunde van de Chaldeën, zijne godenleervan de Egyptenaren, zijne godsdienstplechtigheden van deMagiërs, dat is, van Zoroaslers volgelingen, en zijne na-tuurkunde van Zoroaster, als ook het inzicht, welke de tweebeginselen aller dingen zijn , het goede (Ormuzd) en hetkwade (Ahriman) \'8). Met deze berichten stemt ook Pytha-goras\' stelsel zelf overeen. Alleen moet ik opmerken, datZoroaster , die te midden van de ballingen uit het rijk derTien Stammen in Assyrië was geboren en opgevoed , en laterte Babel met de

ballingen uit Juda zamen leefde, blijkbaarveel uit Israëls Heilige Schriften heeft overgenomen. Metname is zijn scheppingsverhaal zóó woordelijk met dat vanGenesis overeenstemmend, dat elk erkent, dat het een naar



176 ZESDE VOORLEZING. het ander is gevormd. Reeds in zooverre althans, doormiddel van Zoroaster, had dus ook Israëls godsdienst eenigeninvloed op Pythagoras \'"). Doch ik keer tot zijn leven terug. Twaalf jaar had hijte Babel als balling en staatsgevange doorgebracht, drie on-ofer de regeering van Cainbyses, en negen onder die van Da-lius. De hoop, om in zijn vaderland terug te keeren, hadhij waarschijnlijk opgegeven. Evenwel zou hij niet in Babelsterven. Door een zamenloop van de meest romaneske omstandig-heden had een Griek, die in Perziö leefde, eene in slavernijgebrachte bemanning van een Perzisch schip vrijgekocht entot koning Darius gebragt. Tot bclooning voor deze dienstschonk hem Darius een paar gunstbewijzen , waarender be-hoorde de vrijheid van Pythagoras, die, moeien wij oi,der-stellen, de vriend van dien Griek in het vreemde land\'ge-worden was. Blijde maakte

Pythagoras van dit gunstbewijsgebruik. Na \'M jaar afwezigheid keerde hij in zijn 5ö*"levensjaar naar zijn vaderland terug. Hij ging eerst naarzijn vaderstad Samos. Daar vond hij zijne hoog bejaardeouders nog beide in leven , en ook zijn eersten leermeester,die hem vóór 38 jaar tot de vlucht uit Samos was behulp-zaam geweest. Zijn tweede; leermeester , Pherecydes , leefdenog wel, 85 jaar oud , maar ten gevolge van eene besmet-tclijke huidkrankheid ?\'\') afgezonderd op een naburig eiland.Pythagoras ijlde er heen en verpleegde den grijsaard, totdathij hem de oogen kon luiten. Naar Samos terug gekeerd vond hij hier en in den om-trek geen aangenaam verblijf. De Grieksche steden op hetvaste land van Klein-Aziö en op de eilanden aan de kust,Samos mede, waren onder het opperbewind van Perziö ge-komen, hadden daardoor hare vrijheid en met deze hareveerkracht verloren. Dij ging

reizen, waar men nog wij elucht inademde. Hij bezocht Creta, waar hij zich in de



177 PYTHAGORAS. mysteriën van den daar vereerden Zeus liet inwijden; daaropging hij naarSparta, om voorts de beroemdste der Griekschevolksspelen , die te Olympia, bij te wonen; toen naar Delphi,waar hij met de 6"có!ienaars van het meest vereerde der veleGrieksche orakelen druk verkeerde; voorts naar het dal Tempe,om er in de door Orpheus gestichte mysteriën van Dionysoste worden opgenomen. Alle overige beroemde orakelplaatsenbezocht hij, en kwam zoo, met velerlei kennis verrijkt, opSamos terug. Wel deed hij zijn best om ook op Creta dewetten van Minos, en te Sparta die van Lycurgus te ken-nen; maar het blijkt, dat religieuse instellingen te bezoeken,het hoofddoel was van zijne reis. Hoe hij daaraan deel nam,wordt ons, wat eenigen betreft, tot in de kleinste bijzonder-heden, medegedeeld Want de Oudheid, zijne leerlingenmede ingesloten , was overtuigd van het gewicht

dezer zakenvoor Pythagoras. Wij mogen gissen, dat hij de godsdien*stige plechtigheden der Grieken heeft vergeleken mot harehem door en door bekende bronnen , de Egyptische, Pheni-cischc en andere Aziatische godsdiensten, en dat hij elke beekuit hare bron zal hebben willen verklaren. De leer, laterdoor hein medegedeeld , geeft ons tot deze gissing vrij wat recht. Op deze omreizen viol er iets voor, dat ?n voor de ken-nis van Pythagoras ?n voor die der geheele Grieksche Oud-heid van groot belang is. Niet lang nadat hij de Olympische spelen had bijgewoondkwam hij in een stad van den Peloponnesus , Phlius gehee-ten, welker vorst, Leon, hij ontmoette. Deze liet zich ineen geleerd onderhoud met hem in, en vroeg hem, vol be-wondering van zijne wijsheid en welsprekendheid, wat nuzijn eigenlijk vak was. Pythagoras antwoordde, dat hijgeen bepaald vak beoefende, maar een philosooph,

d. i.een wijsgeer was. Leon bevreemdde de nieuwe naam.hij vroeg verder, wat dan die philosophen voor menschenwaren en waardoor zij zich van anderen onderscheidden. 12



178 ZESDE VOORLEZING. Pythagoras antwoordde, dat, naar het hem voorkwam, hetmenschelijk leven geleek op het bedrijf en den handel, welkemen zag, als, onder den toevloed van geheel Griekenland,die prachtige volksspelen te Olympia werden gehouden. Daarstreefden eenige er naar, om met hunne welgeoefende licha-men den roem en de eere van de zegekroon te erlangen.Anderen waren er op uit , om er met koop en verkoopwinst te bejagen. Doch er waren ook nog anderen, endat waren de edelsten , die noch toejuiching noch voordeelzochten, maar er waren gekomen, om toe te zien en nauw-keurig na te sporen, wat men er deed en op welke wijze.Welnu , zóó waren wij menschen in dit roerig bedrijf (derwereld) uit eene (andere) woonplaats gekomen; hier geko-men in dit leven (op aarde) uit een ander leven en bedrijf(in hooger kringen). En nu was het streven van verrewegde

meesten öf naar eere öf naar geld, zóó zelfs dat zij erslaven van werden. Maar eenige weinigen waren er ook ,die al het overige voor niets rekenden en het wezen derdingen zochten te doorgronden. Deze noemde hij begeerigennaar wijsheid, wijsgeeren, philosophen. En gelijk het indie volksspelen het waardigste was, zonder roemzucht ofgeldbesag, toe te zien , zoo stond ook in het leven bovenelke andere begeerte die om na te vorschen en wijs té wor-den, als de voortreffelijkste. Zóó luidt het oud verhaal2I). Wij liooren er den leerlingin der Egyptische Wijzen, die het er met hen voor hield,dat wij reeds vóór onze geboorte elders hebben geleefd, dathet streven naar roem en geld te laag voor ons is, dat op-merken en nadenken, en hierdoor vorming van geest envan karakter alleen verdient door ons te worden nagejaagd. Van de rondreis door Griekenland op Samos terugge-keerd, begon hij nu, wat

hem het hoogste goed was, daaraan anderen te onderwijzen. Doch met ongelukkigen uitslag.En dit niet zonder eigene schuld. Want hij ving op de



i79 PYTHAGORAS. zinnebeeldige wijze der Egyptenaren aan, \'t geen aan deSamiiTS zoo weinig beviel , dat zijne leerlingen tot op éénna weg bleven, en deze ééne ook nog maar kwam, dewijlhij hem na elke goed gekende les eene belooning in geldgaf. Dit vreemde middel had eene werkelijk goede uitkomst.De jongeling kreeg ten laatste lust en werd zijn ijverigeaanhanger, ook zonder dat hij geld ontving. Pythagoras zag rond, waar hij beter dan in zijn vader-stad tot heil der mcnschen werken kon. Zijn blik wenddezich naar Groot-Griekenland, of zuidelijk Italië\' en het daarbijgelegen Sicilië, waar vele Grieksche volkplantingen gevondenwerden, die door de vruchtbaarheid van den grond in koren,wijn en olie, den rijkdom der weiden, de vischrijkheid derzeeën, en den zich wijd uitstrekkenden handel meer bloeidendan de steden van het kleinere en armere eigenlijke Grie-kenland. In dezen tijd

immers, vóór de Perzische oorlogen,stond gecne stad in Griekenland, Athene niet uitgezonderd,noch in grootte, noch in macht, noch in rijkdom gelijk metde aanzienlijke koloniën in Italië\' en op Sicilië, met Sybaris,Croton, Syracuse of Agrigentuni. Met die welvaart paardezich eene ongeloofelijke weelde en een onverzadelijk genot-bejag. In Sybaris ontvingen zij, die de kostbaarste feest-gelagen aanrichteden , van staatswege gouden kransen. Ookgeniale koks, die een nieuw gericht hadden uitgedacht,erlangden ze. Om ongestoord >an de vermoeijenissen derweelde te kunnen uitslapen, mogt er geen geruischmakendhandwerk in de stad worden gedreven; zelfs hanen , mor-genwekkers, werden er niet geduld. De kleederpracht gingzoo ver, dat iemand een gewaad liet maken, \'t welk latervoor drie tonnen gouds werd verkocht. Pythagoras ondernam met zijne bejaarde moeder — zijnvader schijnt

vroeger overleden te zijn — de reis naar Groot-Griekenland , waar hij te Sybaris, voor zoo veel wij uit deberichten kunnen opmaken, moet geland zijn. Doch in deze 12*



180                                  ZESDE VOORLEZING. weelderigste, zedelooste en daardoor geheel verweekelijkteplaats zag hij spoedig geen bodem voor zijne hcrvormings-plannen te kunnen vinden. Betere hoop had hij op Croton,eene in de nabijheid van Sybaris ook wel door rijkdom vrijwat ontzenuwde stad , maar die toch ook op hardendelichaamoefeningen zoo veel prijs stelde . dat hare burgersveel meer dan die van alle andere oorden in de Griekschewedspelen de zege behaalden. Daar kwam bij, dat zich teCroton thans eene geneeskundige school bevond, welke zichhad gevormd rondom een arts Demokedes, die van Crotonook geboortig was, maar vrij wat in de wereld had rond-gezworven. Hij had in Aegina de geneeskunst beoefend,voorts te Athene, toen op Samos, van welks vorst hij lijfartswas geweest, en was daarna van een Perzisch landvoogd inKlein-Azië lijfarts geworden. Doch bij den

val van dienSatraap, was hij als slaaf in lompen en ketenen naar Perziëvervoerd, had hier echter koning Darius\' voet, dien anderenniet konden heelen , gelukkig genezen , was toen lijfartsvan Darius geworden, en h id zich eindelijk uit Perzië wetente verwijderen , om in zijne vaderstad op nieuw te gaanwonen Met dezen zwerveling schijnt Pythagoras , \'t zij opSamos, \'t zij te Babel bekend te zijn geworden, en ook ditkan eene reden geweest zijn, dat hij Croton ging opzoeken. Hier besloot hij zijne opvoedingsplannen eindelijk uit tevoeren. Dusverre had hij meest ontvangen, thans wilde hijbeproeven te geven. Hij was in zijn zestigste levensjaar,nog in volle mannelijke kracht , door \'f gezag van de be-ginnende grijsheid verhoogd »Hij trad hier op," zegt eenoud levensbeschrijver van hem 2-), »als een man, die nietalleen door groote reizen gevormd, maar ook door de natuurtreffelijk toegerust was.

Want hij had een edel voorkomen,eene hooge gestalte , liefelijkheid in het spreken en waar-digheid in zijne manieren." Gelyk ik vroeger reeds verhaalden), wendde zich de



181 PYTHAGORAS. edele man weinig dagen na zijn aankomst te Croton eersttot de jongelingen, welke in eene school voor gymnastiebijeen waren, om hen uit te noodigen tot bezoek van zijnonderricht. De indruk zijner toespraak was zoo gunstig»dat de Raad der duizend, die de regelende hoofden derburgerij waren , hem uitnoodigde , ook in hun midden zijnejnzichten bloot te leggen. Voorts hield hij nog eene derdetoespraak tot de knapen en eene vierde tot de vrouwen.Al die aanspraken waren in de eerste plaats door en doorgodsdienstig. Op grond van den godsdienst spoorde hij de jon-gelingen tot eerbied voor de ouders aan, tot bewaring derschaamte, tot het streven naar geestontwikkeling; den Raadder duizend tot bevordering van eendracht, rechtvaardigheid,achting voor de vrouwen, tot huwelijkstrouw, huiselijkheid,ingetogenheid, tot afschaffing der gewoonte, die wel onwet-tig, maar toch

algemeen was, van bij wij ven uit de lagerestanden te houden; de knapen wekte hij op tot vlijtig leeren,tot het nalaten van sarren en schimpen , tot gehoorzaamheiden onderdanigheid; de vrouwen vermaande hij tot bewaringder haar eigene vroomheid, tot spaarzaamheid in leefwijzeen klcederdracht, tot afschuw van kwaadspreken , tot zacht-moedlgheid jegens hare mannen, tot huwelijkstrouw. De werking dezer toespraken was verbazend. Men noemdePythagoras niet bij zijn naam, maar alleen den goddelijkeof den godsman2J); de mannen zonden hunne bij wij venweg: de vrouwen brachten hare prachtigste kleederen inden tempel van Juno ten geschenke, vele duizenden inaantal. Over dag kwam de leergierige jeugd in zijne we-tenschappelijke school, \'s avonds stroomden de volwassenen,onder hen ook de aanzienlijkste overheidspersonen, zelfsvorsten van naburige niet Gricksche stammen,

tot 600 enmeer in aantal, naar zijne populaire voordrachten. Ookvrouwen en jonge dochters kwamen er, tegen de Griekschegewoonte in, Pythagoras hooren. Tot haar behoorde Dei-



182 ZESDE VOORLEZING. nona, de vrouw van Pythagoras\' gastheer, en hare schooneen geestvolle dochter, Theano, die door geheel de Oudheidals eene der uitstekendsten van haar geslacht wordt geprezen.Nog maar eenige maanden was Pythagoras op deze wijzete Croton met eere werkzaam geweest, toen or een ver-bitterde verdelgingskrijg tusschen het naburige Sybaris enCroton uitbarstte. Hij eindigde met de volledige verwoestingvan Sybaris, waarna de landerijen , die er toe hadden be-hoord, onder da overwinnaars werden verdeeld. Ook Pytha-goras verkreeg daarvan een landgoed, werd voorts door eenrijken burger van Croton tot zijn erfgenaam gemaakt, enhuwde nu de jonge en schoone, zoo evengenoemde TheanoOok wetenschappelijk was zij ontwikkeld; zij was schrijfsteren dichteres. Zij werd de moeder van zeven kinderen, driezonen en vier dochters. Zij maakte Pythagoras en

hij haargelukkig. Hun gezin was een voorbeeld van godsvrucht >deugd en eenvoudige leefwijze. Na den dood van haarechtgenoot werd zij de bestuurderes zijner school. Van zijn fortuin en landgoed maakte Pythagoras hetalleredelste gebruik. Hij ging op zijn landgoed, 20 uurvan Croton verwijderd, in eene prachtige natuur, naar hetvoorbeeld der Egyptische priesterscholen, eene kostschoolvoor jongelingen oprichten. Dit was \'eene onder Griekengeheel vreemde zaak. Kinderscholen hadden zij hier en daar:eene school van hooger onderwijs voor volwassenen was eenenieuwigheid. De school van Pythagoras had ook wel iets, althans indoel, van de profetenscholen, door Samuël onder de Israë-lieten ingevoerd; althans voor zooverre wij deze kennen.Zeker wilde Pythagoras in Griekenland mannen vormen , diedaar zouden zijn, wat in Israël de Profeten waren geweest.Pythagoras wilde, om het volk

op te voeden, leeraars voor



183 PYTHAGORAS. het volk vormen; en deze poogde hij te vormen door huninnige godsvrucht in te prenten, hieruit ware deugd enkaraktervastheid te doen ontkiemen, hen door ernstige we-tenschap te bewaren voor dweepei?j en overdrijving en inlandelijke afzondering en broederlijke zamenleving te sterkentegen de gevaren van het openbare leven. De kring, waarinzij kwamen, was een uitgelezene. Hij onderzocht hen, diezich aanmeldden, vooraf naar aanleg, lust en karakter, omte zien, of er wat goeds van hen worden kon. Die hiertoeweinig uitzicht bood, werd afgewezen. De opleiding deraangenomenen ging trapsgewijze geleidelijk voort. Zij moes-ten eerst een drievoudigen cursus doorloopen, om later inde voor anderen geheim gehouden volle wijsheid te wordeningewijd. In den eersten cursus, waarin de leerlingen alleenmoesten hooren en van buiten leeren, was alles niets dangodsdienst. In

den tweeden cursus kwam de muziek er bij ,doch niet de wereldsche, alleen de godsdienstige, dewijlzij, gelijk hij haar noemde, ,,do geneeskunst der ziel" was.In den derden cursus werd bij het vroegere, dat bleef, dewiskunde gevoegd als hulpmiddel en oefening tot het afge-trokken denken. Na dezen driejarigen cursus goed te hebben doorgemaakt»kwamen zij in de klasse der ingewijden, die onder de per-soonlijke leiding van Pythagoras stond. Nu mogten zij overhunne studie spreken en navragen, het gehoorde opschrijvenen eenige gedachten opteekenen. Doch in welk eene wereldvan vrijheid en zelfstandigheid zij thans overgingen — degodsdienstige leerstellingen, hun vroeger medegedeeld,moesten de uitgangspunten en de doeleinden van al hunnewetenschap blijven, ook van die over de natuur. Daar ik hier niet kan treden in Pythagoras\' wijsbegeerte,zwijg ik van zijne inzichten,

ontdekkingen en uitvindingenop het gebied van meet-, reken-, natuur- en sterrekundeen op dat der toonkunst en het verband van dit alles met



184 ZESDE VOORLEZING». zijne godsdienstige en zedelijke beschouwingen. Alleen merkik op, dat Pythagoras, ten gevolge van zijne nauwkeurigewiskundige kennis, het er voor hield, dat de aarde en dehemellichamen geone schijven, maar kogels zijn; dat nietde aarde het middenpunt des hcelals is , maar dat dit eencentraalvuur is, waarom zich de aarde en alle hemellichamen inkringen bewegen; dat de bew egingen der hemellichamen vooreen deel alleen in schijn bestaan , aangezien optisch bedroghier voor de hand ligt, en men ligtelijk aan de geziene ob-jecten kan toeschrijven, wat aan de ziende subjecten alleeneigen is Het treffendst bewijs van zijn helder inzicht inde sterrekunde levert het feit, dat reeds bij de Pythagoreërsde overtuiging wordt gevonden , dat de zon stil staat en deaarde om haar rondloopt. Vier van hen worden met namegenoemd, als die dit leerden \'"\'). — Met do getallen

hieldPythagoras zich veel bezig , zoodat men zelfs beweert, dathij zijne philosophie uit getallen afleidde. Zeker helderdehij haar daaruit op; want overal zag hij orde, door getalen maat tot stand gekomen. Hij zag reeds, dat de harmoniein de toonkunst en dus de harmonische intervallen op deverhouding van getallen rusten. De grondtoon, leerde hij,staat tot de octaat in de verhouding van één tot twee, totde quint in de verhouding van twee tot drie, tot de quartin de verhouding van drie tot vier. — Bevordering der har-monie was zijn streven ; de harmonie des lichaams was degezondheid, de harmonie der ziel de deugd. Voor de har-monie des lichaams is onontbeerlijk , dat alle zinnelijkekrachten worden geoefend, waarop de gymnastie werkt,opdat de mensch de heerschappij over zijn lichaam erlange.Ziekte is verstoring dier harmonie, welke niet door artsenijen,maar door de voedingswijze moet

overwonnen worden. Inhet algemeen verdient het opmerking, dat Pythagoras inge-togenheid in spijze en drank zeer hoog stelde, als beveili-ging tegen velerlei ondeugd en als middel tot bewaring en



185 PYTHAGOBAS. herkrijging der gezondheid ; immers wij lezen, dat zelfs deartsen uit zijne school de zieken door het dieet of de leef-wijze genazen: — dus door hetzelfde middel, waartoe mennu steeds meer terug keert. Van Pythagoras\' inzichten over godsdienst en zedelijk-heid moet ik nog" iets zeggen. Want te midden van veelduisters en onzuivers vinden wij daarin gronddenkbeelden,welke met de onze zoo zeer overeenstemmen, dat ik vandie eenige wil mededeelen. Gelijk Pythagoras overal eenheiji ziet, zoo heeft hij ookééne oorspronkelijke Godheid, uit wie de mindere Goden ofEngelen zijn voortgekomen , als ook de wereld, welke deééne Oppergod door vele Ondeigoden regeert. Wij vindenin zijne Heiliye Leer daarover deze regelen : Zeus werd \'t eerste geboren en Zeus is ile laatste, de bliksembeheerscher. Zeus is \'t hoofd , Zeus \'t midden, uit Zeus is alles geworden; Zeus werd

geboren als man , maar Zeus is ook de eenige Jonkvrouw. Zeus is de vastheid dor aarde en des hemels, bezaaid met veel sterren. Zeus is de adem van \'tal, de stroom van \'t vuur, dat niet uitdooft. Zeus is de bron van de zee, Zeus is de zon en het maanlicht. Zeus is Koning, Zeus zelf is van alles de Schepper. Eén is de kracht, één de geest, één de oorsprong van alles. Men kan deze uitboezeming panthe?stisch opvatten, dochzou zich dan tegen Pythagoras\' geest bezondigen. De God-heid is bij hem een dóór en dóór persoonlijk wezen. Zijheet bij hem niet alleen de eenheid, maar ook de algoed-heid, en hare persoonlijkheid spiegelt zich af in die desmenschen, welke boven alle vernietiging hoog is verheven.De menschen zijn door God, wat hun lichaam betreft, uithet stof der aarde gevormd; maar de geest is hun vanbuiten af gegeven, zoodat zij dien door inademen in zichhebben opgenomen

2"). Wij hebbem immers reeds vroegerbestaan, meent Pythagoras , doen in dit leven boete voorvroegere zonden en zullen, stervende , van hier in anderekringen overgaan , en eindelijk, als wij vrij zijn van zonde,



186 ZESDE VOORLEZING. in de zaligheid der Goden deelen. Doch vrij van zondeworden wij alleen, wanneer wij vast houden aan de geboden,welke God zelf aan de voorouders heeft geopenbaard, vooraldoor ingetogene deugd en door een vroom gebedsleven. Doch ik mag u hiermede niet langer ophouden. Alleennog ééne afdoende mededeeling. Er bestaat een gedicht,onder den naam van Galden Spreuken bekend , \'t welk hoogst-waarschijnlijk van Pythagoras zelven is, en zoo niet van hem,dan toch van een zijner leerlingen afkomstig en zeker geheelin zijn geest gedacht is. U dit voorlezende zal ik u, zoo gijhet niet reeds vroeger kendet, in Pythagoras\' geest kunnenverplaatsen. Het bevat een kort begrip zijner voor onsbelangrijkste, dat is zijner paedagogische , religieuse en philo-sophische beginselen. Eer de Goden boven alles; Blijf uw eed bij hen gestand.Eer ook de onderaardsche

Geesten En de Helden van uw land. Eer uw vader en uw moeder, En die zijn uw naaste bloed;En uit de andere menschen kies u Vrienden van het vroomst gemoed. Luister naar hun wijze lessen: Acht hun nutte werken hoog.Heeft een vriend u iets misdreven, Sluit, zoo mooglijk, daarvoor \'t oog. Regel wijs uw eigen leven: Toom uw eet- en slaaplust in;Mint gij spijs en rust en weelde, Toornig, vleeschl\'yk wordt uw zin.



PYTHAQORAS. Wacht u steeds voor slechte daden,In \'t geheim en \'t openbaar ; Dat de schaamte voor u zei venBovenal uw hart bewaar. Wees in woord en werk rechtvaardig; Altijd zij de rede uw wet.Houd in \'t oog, dat eens te sterven, Allen menschen is gezet. Rijkdom is niet altijd duurzaam ,Menig wensch blijft onvervuld; Moet gij met den rampspoed kampen,Draag Gods schikking met geduld. Zoek naar heeling, lijdt ge aan wondeMaar geloof, dat reeds op aard, Ook bij duizend tegenheden,Braven \'t goede blijft bewaard. Wat de menschen doorgaans spreken,Is niet alles goed en waar; Wil dies \'t oor niet angstig sluiten;En draag zelfs den leugenaar. Laat u echter nooit verleiden,Door eens anders daad of woord, Tot een spreken of een handlen,Dat u niet als goed bekoort. \' Denk eerst wél, voordat gij handelt,Opdat gij geen dwaasheid doet; * Dwaas te handlen, dwaas te spreken,Past geen

man van deugd en moed.



188 ZESDE VOORLEZING. Wil toch nimmer ondernemen,Wat u vreemd is; doe het niet, Voor dat u eerst andren leeren;Zie dan, of \'t uw plicht gebiedt. Uw gezondheid moet gij sparen; Matig zijn in drank en spijs.Wil u nimmer overspannen; Kalm zij steeds uw levenswijs. Wacht u voor een praalvertooning,Die ligt afgunst wekt of haat; Doch wees daarom niet bekrompen;Houd in alles orde en maat. Wandel immer wel beraden; Vraag steeds: wat is nu mijn plicht?Roep u \'s avonds in \'t geheugen , Wat gij hebt des daags verricht. Waarin heb ik overtreden? Wat werd door mij afgedaan?Hoeveel. dat ik moest verrichten, Is mij wederom ontgaan ? Hebt gij alles zóó doorloopen,Met een ongeveinsd gemoed, Treur dan over al uw feilen,En verheug u over \'t goed. Dat dit werk u nooit vervele,Dit u meer en meer bekoor! Eenmaal zal \'t u vast doen tredenIn het godlijk deugdenspoor.



189 PYTHAOORAS. Doch gij zult dit nooit verwerven,Dan door Hem, door Hem alleen, Die, volmaakt in vorm en wezen,\'t Al regeert door de eeuwen heen. \'Treed uw werkkring moedig binnen, Want de Goden staan u bij;\'t Aardsch worde u als bajert kenbaar,\'t Hemelsch goed als harmony. Hoop niet, wat gij niet moogt hopen; Dank voor \'t geen het lot u biedt;Menig drukt de last der rampen, Wijl hij niet op \'t goede ziet. \'t Is aan weinigen gegeven,Zich te redden uit de ramp. Dwaasheid doet de zinnen dolen,En, in machteloozen kamp, Wordt de mensch in \'t rond geslingerd,Als een rustloos wentlend rad. \'t Ingeschapen twistvuur blaakt hem ;Schoon hij \'t ligt beteugeld had. Hemel vader! Gij zoudt zekerOns bevrijden van veel leed, Als gij heelVyn dwaalziek harteAan elk stervling kennen deed. Mensch!  wil nogtans niet versagen, Want  gij zijt van Gods geslacht; Kenbaar  zijn u \'s hemels

wondren, Waar  en hoe ook voortgebracht. •



190 ZESDE VOORLEZINO. Leert ge iets uit dien schat te putten,Gaan mijn lessen niet te looi\', Dan ziet, in den nacht der rampen,Uwe ziel den middaggloor. Let altijd op de eerste stappen,Treed op uw bestemming aan; Kies tot leidsvrouw u de Rede,Die u sture op \'s levens baan. Eenmaal, vrij van \'s lichaams banden ,Zweeft uw ziel in hooger sfeer, En, onsterflijk als de Godheid, Kent gij duod noch zwakheid meer n). Twintig gelukkige jaren bijna leefde Pythagoras op zijnlandgoed, door zijne gade en kinderen innig geliefd, dooreene talrijke schare van leerlingen haast vergood, door zijnemedeburgers hoog geacht, bij vreemdelingen en Grieken inde landen aan de Middeilandsehe Zee in drie werelddeelenbekend en geprezen. Maar in die jaren van stilte verzamelden zich aan denhemel onweerswolken, die een steeds dreigender aanzienverkregen. Ook Pythagoras zou het ervaren, dat de

mensch\'heid gewoon is, hare grootste weldoeners ten slotte te be-joonen met haat, spot, ban , gifbeker, houtmijt, kruis. Daarin blijven zich de menschen op treurige wijze steedsgelijk. Treedt een wijs en edel man op, die uit liefde,met kracht, vrij moedig en ernstig hun de schoonheid derdeugd en der godsvrucht en de snoodheid der zonde en derzelfzucht voorhoudt, dan verwonderen zij zich eerst over deliefelijke woorden, die uit zijn mond uitgaan, en voelen zylust daarnaar te doen. Dat gaat eenige maanden of jaren < ;



PYTHAGORAS.                                     191 goed. Doch op den duur verveelt den meesten die inspan-ning. De zinnelijke lusten herleven. Kr staan volksleidersop, die deze vleijen. De vrome zedemeester wordt ondra-gelijk. Zijn lot is beslist. In Pytagoras is het meer te verwonderen, dat hij zichtwintig jaar handhaafde, dan dat hij na twintig jaar tenonder ging. De algemeene zonde kwam te Croton in eigene, by\'zon-dere vormen te voorschijn. Croton was gedurende die twintigjaren, ook door Pythagoras\' invloed, de krachtigste en uit-gebreidste republiek van geheel Groot-Griekenland. Hareburgers behaalden juist nu nog meer zegepralen in de volks-spelen der Grieken, dan ooit door hen of door eenige anderestad waren verkregen 21). Er heerschte algemeene welvaart.Doch daarom nog geene algemeene tevredenheid. De be-staande regeering der aanzienlijken werd meer en meerverzwakt door

de begeerte der geringeren, om de teugelsdes bewinds te bemachtigen. De aristocratie bezweek tenslotte voor de democratie. En deze was vooral op Pythagorasgebeten. Zijne leerlingen , door kunde, deugd en godsvruchtuitmuntende, waren van zelf aan \'t hoofd der zaken en instaatsambten gekomen. Dat wekte de afgunst der anderen.Door deze werd de onderlinge vriendschap der Pythagoreërsals partyschap gebrandmerkt. Zij ondersteunden elkander,gaven aan elkander, niet aan allen, de rechterhand alsteeken van vriendschap; zij wilden alles regeeien. Zóóspraken zelfs sommige aanzienlijken. De hoofdzonde vanPythagoras was echter bij Crotons bevolking — zijne deugd. Door een vroegeren leerling van Pythagoras, zeker nietom zijne voortreflëTykheid weggezonden, werd een boekverdicht, \'t welk de geheime leer van Pythagoras heette tebevatten. Daarin kwam voor, dat de

Pythagsreërs elkanderonderling als Goden moesten eeren, maar de anderen alsredelooze dieren behandelen. Verder was er menige ware



192 ZESDE VOORLEZING. levensregel en reine zedespreuk van Pythagoras in opgenomen, doch die, in klank en woord een weinig veranderd,tot een hatelijk en schandelijk beginsel was verdraaid. Deaan den Raad der duizend afgedwongen volksvergadering,waarin deze beschuldiging werd ingebracht, achtte het hoorender aangeklaagden onnoodig. Hunne schuld was onweer-rprekelijk. Alleen wist men nog niet dadelijk, hoe hen testraffen. Dit wist men binnen weinige dagen wel. De Pythago-reërs te Croton vierden toen, wel wat onvoorzichtig, alsgewoonlijk het jaarfeest van Pythagoras\' vestiging te Crotonmet een offer en een maaltijd. Eenige volkshoopen rottedënzamen en vielen gewelddadig op hen aan, zoodat zij her.en derwaarts tot buiten de stad moesten vluchten. Numaakte zich het volk ook geheel meester van de regeeringen stelde een prijs van / 7000 op het hoofd van Demoke-des,

den arts , Pythagoras\' vriend, den stichter van de ge-neeskundige school te Croton, die de ziel der Pythagoreërswas. In een nab\'ylegen stadje verzamelde Demokedes zijnegevluchte vrienden en wapende hen met hunne slaven enaanhangers; doch hunne tegenstanders overvielen en ver-sloegen hen; ook Demokedes sneefde, en voor zijn hoofdwerd de bloedprys uitbetaald Ten einde een schijn van recht te bewaren, werden nudrie naburige steden uitgenoodigd, scheidsrechters naar Crotonte zenden, om over de Pythagoreërs uitspraak te doen.Omgekocht verklaarden deze hen schuldig en bepaalden deverbanning als hunne straf. Deze straf\' werd ook op deonmondige weezen toegepast. En nu bleek het, wat eigenlijkPythagoras\' misdaad was: — zijne hervorming der zeden.Hij had tucht en huwelijkstrouw ingevoerd! Hij het houdenvan bijwijven doen afschaffen! In bitteren spot gaf zich dehaat

der vroegere bij wij ven en harer betrekkingen lucht.



PYTHAGORAS.                                          493 De eigene woorden van Pythagoras, bij zijne komst te Crotonvoor 20 jaar tot den Raad der duizend gericht, „dat mende kinderen niet van de ouders mocht scheiden," dat is,dat de mannen aan hunne vrouwen en kinderen getrouwmoesten zijn, waarmede hij het wettige huwelijk had be-schermd, werden hem naar \'t hoofd geslingerd, om het ver-bannen der onwettige kinderen te brandmerken. Het bleek,wat in het gemoed den wortel van bitterheid had geplant.Om de kroon op alles te zetten, werden de goederender Pythagoreërs verbeurd verklaard en, natuurlijk onderde bovendrijvende partij, verdeeld. Nu moesten de Pytha-goreërs een heenkomen zoeken, de een hier, de ander daar.Pythagoras zelf, tachtig jaar oud, scheepte zich mei, zijngezin en een aantal leerlingen in, om te zien, waar hijrust zou kunnen vinden ; neen, niet rust, maar

gelegenheidtot veilig werken aan de zielen der menschen. Zuidwaartsopstevenende, werd hij in ééne en nog in ééne stad, alseen gevaarlijk man, afgewezen. Noordwaarts den boeg wen-dende vond hij in de bloeiende stad Tarente geopende armen.Wel heerschten ook hier erge weelde, uitspatting en dron-kenschap. Maar hier was ook iets anders. Hier woondenvele vroegere leerlingen van hem, en was de regeeringsvormaristocratisch. Van \'t geen Pythagoras te Tarente deed, zijn de berichtenzeer scjiraal. Toch weten wij iets er van. De onvermoeide grijsaard (.pende straks eene nieuweschool. Hij bewerkte, met veel inspanning en nauwkeurig-heid, hier ook eene aardrijkskundige tafel, eene landkaartvan de hem door vele reizen bekend geworden aarde, dieop een metalen plaat werd gegraveerd, en, bij de toen-malige nog zoo gebrekkige hulpmiddelen, een reuzenwerkmogt heeten. Pythagoras

leefde te Tarente omtrent zestien jaar (490 —« 474). Door zijne trouwe gade gesteund en door het geloof 13



194 ZESDE VOORLEZING. in God sterk en moedig, werkte hij onverdroten in zijneschool voort, zoodat Tarente ecne tweede kweekplaats zijnerinzichten en instellingen werd. — Ware zijne edele ziel voorleedvermaak vatbaar geweest, dan zou hij met genoegengezien hebben, hoe zijne vijanden te Croton gestraft wer-den, daar een zekere Clinias de vluchtelingen verzameld ende slaven vrij verklaard had, en nu met beider hulp zichtot meester en heer van Croton had gemaakt, waarop hijde hoofden der democratie doodde of verjoeg J8). Doch een Pythagoras kon zich alleen bedroeven overgeweld en wreedheid, door wien en togen wien ook ge-pleegd. Treuren kon hij alleen over de tallooze omwente-lingen, welke het pas ontkiemende znad der beschavingtelkens vernielden, en het hem en zijnen leerlingen onmo-gelijk maakten, het heil hunner landgenooten op geheelvaste grondslagen te

bouwen. De om wentel ingsstorm be-reikte ook Tarente. De aristocratie kwam ten val. En toende democratie had gezegepraald en nu ook hier in de Py-thagoreërs hare vijanden zag, werden zij ook van hier ver-jaagd, en moest de nu 96jarige Pythagoras nog weder als•banneling gaan zwerven. Gelukkiger dan bij zijne vorigevlucht, vond hij nu in eene naburige stad Metapont dadelijkeenc gastvrije opname. Maar .... voor hoe lang? Drie jaar later konden veleMetapontische burgers de door Pythagoras ook hier wedergeopende school niet langer verdragen. Zij omsingelden hetgebouw, staken het in brand, en lieten geen der omtrent?40 leerlingen toe, er uit te ontvluchten. Den dood in devlammen — niets beters verdienden zij ! Toen zij de on-vermijdelijkheid van hunnen dood inzagen, stelden zij zichzelve aan weerszijden als twee muren tegen de vlammen,man aan man, om zóó een doorgang te

vormen, waardoorde geliefde meester kon ontkomen. De volkswoede verstomdevoor den aanblik des negenennegentigjarigen grijsaards,



» PYTHAGORAS.                                         195 zoodat zij hem ongehinderd liet gaan. Doch hoewel hij dusnog ontkwam , was dit toch te veel. De droefheid slooptezijne nog overige kracht. Toch bleef zijn heldengeest on-gebogen. Stervende (in 470) drukte hij het den zijnen ophet hart, zijn werk voort te zetten. Ik heb u het wisselvolle leven verhaald van een man,die door uitstekende gaven zoo van hart, als van hoofd,door groot talent, vast karakter en edel streven onder deheroën der menschheid oene eerste plaats verdient. Eéne zaak vrees ik nu evenwel: dat gij mij van overdrij-ving zult verdenken , en vermoeden , dat ik een al te roos-kleurig licht op Pythagoras\' persoon en werk heb laten vallen.Daartegen verdedig ik mij met een beroep op de GuldenSpreuken. Daarin hebt gij zelve zijne gezindheid gehoord.Niels is er in de heidensche Oudheid , dat daarmede gelijkstaat. Zoo diep, zoo rijk, zoo

bondig, zoo rein, zoo aan-grijpend is niets, niets anders. — Overigens merk ik wederop, dat ik in mijn verhaal het geheel nieuwe licht heb ge-bruikt, door een uitnemend, al te vroeg overleden geleerde,Eduard Röth, voor eenige jaren over Pythagoras en zijnephilosophie ontstoken 2\'J). Zijn arbeid is eene luisterrijkeproeve, hoe rijk de wereldgeschiedenis is aan nog niet ont-dekte schatten, die zijn op te diepen , wanneer men maarzonder vooroordeel en met grondige kennis en stalen vlijtgaat delven. Ook is die arbeid, en mijne meest naar Röthgevolgde schildering van Pythagoras, eene bijdrage tot devele in de laatste jaren gevonden bewijzen , dat er oneindigmeer zamenhang is in de wereldgeschiedenis, veel meerverkeer was onder de oude volken en veel meer invloed iste bespeuren van het eene volk op het andere, dan men dusverre vermoedde. Die schildering mogt in dit werk daaromniet

ontbreken. 13*



196 ZESDE VOORLEZING. Met nog enkele opmerkingen over de beteekenis van Py-thagoras in de wereldgeschiedenis wensen ik te eindigen. 1. Ik vestig daartoe eerst uw oog op hetgeen er vóórPythagoras was. In al de stelsels der Grieksche Wijzen of Wijsgeerenvóór Pythagoras is eigenlijk geen gang. Zij konden nietvooruitkomen. Zij namen van Egypte, \'t welk door velenvan hen werd bezocht, iets over, verwerkten dit op hunnewijze, maar geraakten verward in materialisme, panthe?sme,determinisme of\' onverbrekelijke aaneenschakeling van oor-zaken en gevolgen. Zij bleven hangen in onderstellingen,woorden en klanken. Thales leidde alles af uit het water,Anaximander uit het oneindige, Pherecydos uit dena e t h e r, en , onder do tijdgenooten van Pythagoras, Xeno-phancs uit de eenheid, Anaximenes uit de lucht. Er was ééne algemcene reden, waarom zij het tot geeneeigenlijke

wetenschap brachten. Zij wilden de natuur of dewereld uit hare bestanddcelen verklaren. Zij vorschten na,welke kracht er is in de natuur, waaruit hare verschijnselenkunnen en moeten ontslaan. Uit de welkende oorzaken(causae efficientes) wilden zij de dingen der natuur als harenoodzakelijke gevolgen aanwijzen. Het bleek een ijdel streven te zijn. Immers daaruit denatuur te verklaren is even onmogelijk, als eene schilderijuit hare bestanddcelen af te leiden. Bezie dat stuk daarvoor u. Gij wilt het kennen uit zich zelf en zoekt nu inde bestanddeelen het wezen er van. Er is een paneel vanhout; daarover is een doek van linnen; daarom een lijstvan gips, welke verguld is; op het linnen is eene wittekleur van loodwit, eene blauwe van indigo. Punctum.Want — naar de bedoeling van den schilder moogt gij nietvragen; zelfs raakt het u niet, of het stuk een makerheeft. Wel nu: gelijk gij aldus tegenover

eene schilderij



197 PYTHAGORAS. zoudt staan, stonden de oudste Grieksche Wijzen tegenoverde natuur. 2. Geheel andeis dan zijne voorgangers en tijdgenootenonder de Grieken, plaatste zich Pythagoras tegenover denatuur. Hij hegon niet in de natuur te vorschen, om haaruit zich zelve te verklaren; hij, de komeet van Samos,gelijk de Ouden hein noemden, begon loven de aarde en denatuur, hij begon van Goji, die, verre boven de natuurverheven, haar maker is, gelijk de schilder de maker isvan dat kunststuk. Dit punt van aanvang had hij ten deeleuil Egypte, waar men ook van de Godheid, en niet vande stof, begon. Maar Egypte alleen kon hem niet hebbengeholpen. Want het verwarde God en de stof toch weder.En wat Egypte ook dusver nog ons van zijne wijsheid aan-biedt: het gelijkt, hoeveel het zij, op verre na niet aan\'tgeen Pythagoras zag en leerde. Daarom waren dan ookde andere Grieken, die

Egypte bezocht hadden, niet totklaarheid gekomen. Pythagoras had, hoe veel hij in Egyptehad geleerd, ook nog andere leermeesters gehad, Zoroasteren Israël; Israël of onmiddellijk óf middellijk door Zoroaster,die Israëls leerling was. De geest, van Pythagoras is dievan Israëls ProfetenM). En wel is het thans zeker, datde philosophie, wat hare ontwikkeling betreft, in Griekenlandthuis behoort; maar ook, dat zij, wat hare grondgedachtenaangaat, uit het Oosten afstamt. Ik neem het beeld van straks weder op. Gij hebt AryScheffers Faust voor u. Zoolang gij bij de stoffelijke bestand-deelen bleeft, zaagt gij niets dan hout, linnen, verguldsel,gips en verf, en begreept gij niets. Maar nu beziet gij hetals fcunsfStuk, als het werk van een schilder, die liet stukFaust noemde, en gij kent en begrijpt den Faust van Güthe.Nu ziet gij, wat Scheller bedoelde. Met zijne doeleindenvoor uw geest bewondert gij de

houding van den peinzendenFaust, die de hand onder het hoofd houdt, een vallenden *#



198 ZESDE VOORLEZING. Seraf gelijk. Gij ziet, wat die Mephistopheles is, daar achterden stoel van Faust, met zijne dunne vingers en langenagels, bijna aan klauwen gelijk, terwijl het scherpe, val-sche oog zegt: „Die ontkomt mij niet meer." En nu kuntgij nog wel ook aan indigo en loodwit, paneel en doekdenken. Maar dat is geheel ondergeschikt. Wat gij nubewondert, is een kunststuk, waarvan gij den oorsprong nietzoekt in houlstek, linnenmagazijn en verfwinkel, maar inScheffers genie, in een geest, die de stof ja wel gebruikt,maar als machthebbende tot zijne bedoeling, om aan geestenedel genot te verschaffen. Bleven Pythagoras\' voorgangers en tijdgenooten in de stofder natuur verzonken, en beschouwden zij den geest, zoozij over dezen spraken, ja ook den geest der geesten, Godzelven, als voortbrengsel dier stof: Pythagoras verhief zichboven de zichtbare wereld, om tot haren

oorsprong, totGod, op te zien. Bleven zij over de werkende oorzaken(de causae eflicientes) der natuur peinzen, zonder ze tekunnen ontdekken: Pythagoras richtte den blik naar boven,om de doeleinden (de causae finales of de causarum fines) daarhoog in den hemel te aanschouwen. Bij hem was allesvan God; hij kende Hem als den Schepper, die alles, gelijkhet nu is, heeft voortgebracht. Bij hem was alles doorGod; hij kende Hem als die zich had geopenbaard aan demenschen. Bij hem was alles tot God; hij kende Hem alsden regeerder der wereld, die tot Hem zelven , tot gelijk-vormigheid aan Hem zelven, de menschen opleidt. VanGod, door God, tot God was bij hem alles. De wetenschap beoefende hij \'ijverig; maar zij stond bijhem beneden de wijsheid. En de wijsheid achtte hij nietverkregen te hebben, maar te moeten zoeken. Wijsgeer,philosophos, was hij. Meer kon een mensch niet zijn.

Niethet onbereikbaar bezit er van, maar het streven er naarwas zijn levensdoel. En de hoogste wijsheid was: dat de



499 PYTHAÖORAS. mensch, die van God afstamt, Gode gelijkvormig wordt, opaarde reeds als een God leeft, stervende in \'t gezelschap vangoddelijke wezens komt. Godsdienstig-zcdelijk was geheelzijn streven 3I). Gebed en arbeid zijne bezigheid. Van hetgebed ging hij tot den arbeid, van den arbeid tot het ge-bed ; ja geheel zijn leven was één werkend bidden of bid-dend werken. 3. Wat is er nu nog na hem over hem te zeggen?Eindigt zijn leven met zijn sterven te Metapont, na dienwreedaardigen brand? 0 neen; hij is blijven leven. Nietalleen is zijn geest naar hooger sferen opgevaren: wat hijop aarde deed en leed en streed , U blijven voortwerken enviucht dragen. Door zijne eerbiediging van God, als dieniet doeleinden het heelal heeft geordend, is hij de grond-legger der Grieksche wetenschap geworden. De vóór hemin het duister omtastende en omdolende natuurkunde is dóórhem

gekomen tot gaan, tot vooruitgaan, tot vooruitgaan ingoddelijk licht. Door zijne erkenning, dat de mensch vanGods geslachte is, Gods openbaring bezit, tot gelijkvormig-heid aan God door God wordt opgeleid en eeuwig zal leven,heeft hij aan \'t menschelyk leven op aarde eene verheffingen veredeling gegeven, die het vóór hem niet bezat. Zóóis hij de grondlegger geworden der godsdienstige-zedelijkephilosophie, der eeuwige eer van Griekenland .... Wiltgij bewijs? Overal waren er reeds bij zijn leven leerlingenvan hem, in Italië, Sicilië, het eigenlijke Griekenland,Klein-Azië en Cyrena?ca of Noord-Afrika. Na zijn jammerlijksterven gaf Theano, zijne kloeke weduwe, de taak haresechtgenoots niet prijs. Eene nieuwe woonplaats, Rhegium,thans Reggio, in Italië\'s benedeneind tegen over Sicilië,werd opgezocht. En daar richtte de edele en moedige vrouwvan nieuws de school van Pythagoras op. Later

werden dePythagoreërs naar Croton terug geroepen; en nu kwamentwee zijner zonen aan het hoofd der hier herrezen school.



200 ZESDE VOORLEZING. Scholen van zijne leerlingen bloeiden straks in menig oord.En als wij nog een paar eeuwen lang de levensgeschiede-nissen nagaan van de uitstekende wijsgceren , wetgevers,veldheeren en volksweldoeners, dan vinden wij, waar zijook in Griekenland of zijne koloniën thuis behoorden, zeerdikwijls, dat zij een Pythagoreër tot opvoeder hebben gehad.Anaxagoras leerde van Pythagoras op te klimmen tot denGeest, die alles in de wereld heeft geordend en blijft orde-ncn. Alle Grieksche wijsgeeren, tot Aristoteles ingesloten,leerden van Pythagoras Gods openbaring te eerbiedigen enhunne philosophie niet tegen die openbaring te stellen , maardaaruit af te leiden. Plato , de grootste van GriekenlandsWijsgeeren, had zijne methode van Socrates, maar zijne hoogboven die van Socrates zich verheffende ideën meest vanPythagoras. En wie kan berekenen, welken invloed nu

nogPythagoras door Plato op de wereld heeft? Cicero, de nogdruk gelezene, ontleent veel aan Plato en ook aan de Py-thagoreërs. In de eerste eeuwen na Christus kwam er eenenieuwe Pythagore?sche school op, die wel meende Christus tekunnen ontberen, dewijl zij Pythagoras had, maar tocli veeldeed, onwillens, om de geesten en harten der beschaafdeheidenen voor Christus te bereiden. Ook Copernicus no \'in ik.Hij zag, dat de oude wereldbeschouwing van de beweging des-zon om de aarde onhoudbaar was, en ging toen, gelijk hijzelf verhaalt, de oude schrijvers lezen, of die ook het woorddes raadsels hadden. Daar las hij bij Cicero, dat een Py-thagoreër had gesproken van de zon, als den stilstaanden .en van de aarde, als den zich om de zon bewegenden bolEn Copernicus bewees de waarheid dezer zienswijze, waar-door hij de nieuwe sterrekunde grondvestte. En wat nu nog in onze

dagen Pythagoras\' zegenrijkeninvloed betreft: zijn er niet onder u, M 11., wien het gingals mij ? Toen ik als gymnasiast de Gulden Spreuken, wiernaam mijne nieuwsgierigheid prikkelde, in handen kreeg en



201 PYTHAGORAS. niet zonder moeite leerde verstaan, werd ik diep getroffendoor haren inhoud. Menig versregel bleef in mijn geheugen,en in mijn geest, en in mijn hart hangen. Gedurig weer-klonk dat: „Heb schaamte bovenal, heb schaamte voor u zelven."En menigen avond vroeg mijn geweten : Tlfj TtaQtfiijv; rt & tyt a; ti /tot i?iov ov/. f c?/.fo&r];„Wat misdeed ikP wat verrichtte ik? wat heb ik niet afgedaan:" En wij allen , M. II , hebben wij nu een paar uur langop dat beeld kunne 1 staicn, zonder diep getroffen te zijn. ...Zonder Ie zeggen: Welk een man! Welk een lot!.... Welk een m.m! Hoe beschaamt en bemoedigt hij ons!Hoe laag staan wij , met onze veel betere hulpmiddelen enkennis, beneden hem! En toch is Pythagoras een menschvan gelijke bewegingen als wij. Biddende en werkende, alshij , kunnen wij ons steeds meer tot zijne hoogte verheffen. En welk een lot ! Hoe is toch ten allen tijde

ondank\'s werelds loon geweest! Toch kunnen wij moed behouden ,on haai\', haar ondanks, blijven weldoen, als wij Pythagoras(en een, die meer is dan Pythagoras) gelooven: Eenmaal, vrij van \'s lichaams banden , Leeft uw ziel in hoogor sfeer,En. onsterflijk als de Godheid, Kent gij dood noch zwakheid meer.



202 ZESDK VOORLEZING. AANTEEKENINGEN. \') BI. 161. De oudste der ons overgebleven schrijvers, die ditmet rondo woorden zoggen, is isockates, de redenaar, de tijdge-noot van Plato, die aldus spreekt, Ba.si.ris, s. 11: „Vele en grootedingen zou men over de godsdienstigheid der Egyptenaron kun*nen bijbrengen, en ik ben niet do cenigc of de eerste, die zemet bewondering aanstaar, maar dat hebben ook velen der nuen vroeger levenden gedaan. Tot hen behoort Pythagoras deSamiër, die naar Egypte is gegaan en oen leerling der gindscheWijzen is geworden, zoodat hij niet alleen de overige wijsbc-geerte het eerst tot de Grieken overbracht, maar ook vanoffers en godsdienstige reinigingen meer dan alle anderen ijverigwerk maakte." 2)    BI. 102. Von den Oeschiehtsxnhreibern des Pythagoras, seinerSchule und seiner Philosopkie. Zie D. I, bl. 187—303, van chr.meineks, Gesrh. der

Wi»se.hnchafltn in Greichenland und Rom. 3)    BI. 162. \'/Ac ?iöm\'s werk, D. II, bl. 201—283, en Noten,bl. 49—59. Op Meiners en Kóth wees ik ook reeds in eenoaanteckening op de eerste voorlezing. Naar Röth\'s uitvoerigeverhandeling over Pythagoras (bl. 284—984) heeft eenc goedepopulaire voorstelling over hem gegeven eduabd baltzeb , Py-thagoras von Samos. Min Lebensbild nach den nevelen Fur.iehungenhtarbeitet, Nordhausen 1808. Voorts merk ik hier op, dat ik over Pythagoras en zijn tijden over geheel do geschiedenis der Oudheid na nauwgezet on-derzock geef, wat mij of zeker of waarschijnlijk voorkomt, zon-der dit onderzoek zelf doorgaans mede te doelen. 4)    Bl. 105. Van Apollonius, die onder Vespasianus en Do-mitianus leefde bij jamblichüs, Vila Pj/tkagorae, s. 12. Wellichtis het bericht wat levendiger door Jamblichüs gekleurd, dochzeker niet onwaar. Apollonius is over \'t

geheel nuchteron endroog, niet opgewonden en overdreven. 5)    Bl. 106. jamblichüs, Vila Pythag. s. 14. r\') Bl. 160. HEBODOTrS, II, 41. ~\') Bl. 10S. Ook de voorwaarde der besnijdenis, voor doGrieken iets vreeselijks. Heeodotüs , II, 37: „Do Egyptenarenbesnijden de schaamdeolen, om der zuiverheids wille; hoogerachtend zuiver, dan fatsoenlijk ie zijn."



1 ?03 AANTEKKEN1N0EN. 8) BI. 168. Ook aan de besnijdenis, clemens alex. Strom.I, 15, p. 354. °) BI 169. \'0 ?tqbt Xóyos. 10) BI. 170. PoRpirrnirs, Vila Pylhag. s. 11, 12. Straks zalik ook uit Diogenes een getuigenis aanhalen, dat Lij do Ara-bieren heeft opgezocht. ") BI 171. Vooral do sterrekunde der Babyloniërs toont,lioe wctenschappelijk-nauwkcurig zij varen. Max dcncker,G\'srh iUs Jllerthum*, D. I, bl. 225, 226 derde uitg., zegt ervan, met aanhaling van ioelek, Sternkunde der Chaldaer: „DeChaldeën (Babylonische Wijzen) bepaalden de midden synodischemaand maar vier seconden, do periodischo maar ééne seconde te groot..... Van de sterrekundige waarnemingen der Chal- deën beeft Ptolomaeus ons de berekeningen van tien maanver-duisteringen en drie conjuncties van planeten en vaste sterrenbewaard Do maansverduistering van het jaar 721 vóór Chr. iszoo nauwkeurig bepaald, dat

de berekening der Chaldeën hetbegin der verduistering maar ééne minuut te laat, en het mid-den er van maar zes minuten te vroeg stelde." ,2) Bl. 173. Hippolytus, Re/utat. omnium Hneresium, L. I,c 2: „Diodorns de Erotriër on Aristoxenus de musicus zeggen,dat Pythagoras naar Zaratas (Zarathustra Zoroaster) denChaldeër is gegaan, en dat deze hem gele rd heeft, dat er tweebeginselen der dingen zijn, vader en moeder, en dat de vaderhot licht is, en de moeder do duisternis," enz Verg. overAristoxenus EÖTn, Gesch. unserer Philotophir, D. II, bl 209.Doch van Diodorus den Erotriër wist ik niets te zeggen. Röthzwijgt van hem. Fabricius, BihHo>h->ct Gra\'ca, en allerlei woor-denboeken zwijgen mede. Eindelijk heb ik gevonden, dat G.BOEFES, in schneidewin\'s Philohgui, D. VII. bl 533 — 535 vanhem spreekt, maar aldus: „Des Eretriers Diodorns gedenktmeines Wissens Niemand, weder der alten

noch der noueren."Wel wordt melding gemaakt van oen Diodorus den Aspendiër,zegt Roeper; doch dat Eretriër zou geschreven zijn in plaatsvan Aspendiër, is hem niet waarschijnlijk. Voorts weet men,dat er een Diodorus de Ephesiër, die bij diogenes laërtiüsVIII, 70 in het loven van Einpodocles voorkomt, bestaan hoeft;doch meer van hem ook niet Boeper gist, dat men bij ??ip-polytus wellicht Euiorm in stede van Diodorus moet lezen. Maarheeft er wel een Eudorus geloefd en deze over Pythagoras



304 ZESDE VOORLEZING. geschreven, zoo als men bij Roeper zien kan, die heet deAlexandrijner, niet de Eietriër? Zelf erkent hij dan ook, datDiodorns de Erelriër te veranderen in Eudorus de Alexandrijnernog al wat gewaagd is. Ik waagde eene andere gissing. Bij atüenaeus, Deipnosoph.L. X, e. 44, p. 434 B, wordt gesproken van een Diodotus denErythreër, die Dagelijkuche Berigten (Ephmerides) over Aloxandersleven heeft opgesteld. De verandering van Diodorus in Diodotusen van Erelriër in Erythreër is zeer gering. Do titel van ftage-lijks\'he Berigten schijnt een tijdgenoot van Alexander aan teduiden. En dan is er ook eene reden, waarom HippolytusDiodorus of liever Diodotus, als den ouderen, noemt vóórAristoxonus, don leerling van Aristoteles. In elk geval heeftDiodotus over Alexander geschreven en over Aloxanders doodte Babel (zie Athenaeus). En dit /; -n hom hebben doon

sprekenover andere Grieken, ook over Pythagoras, te Babel. Ik erken,\'t is niet dan gissing. Maar wellicht komt er, nadat zij is ge-oppord, eenig licht on waarschijnlijkheid voor deze gissing, diein elk geval niet stout is. ?— Kort, nadat ik deze gissing open-lijk liad ui (gesproken, berichtte mij mijn vriend Dr. IJ. P. Okken,dat hij in den Scholiast op Euripides Troud. vg. 822 (uitgavevan L. Dindorf, T. I, p. 8G2) had gevonden, dat er een Dio-dorus de Erythreër heeft bestaan, een dichter, wien men o a.do fUAi>a \'D.iti.s toeschreef. Volgens nissen en gkueeb, E/icyclop. op het woord Diodotus,bestaat er eene verhandeling van den geleerden Franc;ois Sevin(naar cotjetin, Encyclopédie moderne, in V. Séo\'n, geb. in 1682,gest. 1711), Récherches sur la vie el b s icrUx dn Diodol\', te vin-den in de Acad. des Inscriptions, T. XIX; maar noch in dat,noch in eenig ander doel der Acadé\'iiie heb ik, ondor de

velostukken van Sóvins hand, die verhandeling van hom kunnenvindon. 1:i) BI. 173. clejiens alex. St>-om. I, p. 357: „Alexanderverhaalt in zijne schriften over do Pythagoreërs, dat Pythago-ras de leerling is geweest van Zaratus den Assyriër." Kort tevoren zegt Clemens, dat Pythagoras zich heeft beijverd metZoroaster, den Magiër, don Porsicr, om te gaan. 14) BI. 173. Volgens do aanhaling van den Nieiiw-Pythago-reër poephybius, Vila Pythag. s. 12. Over Diogenes zie menRöth, bl. 275.



205 AANTEEKENINGEN. ,5) BI. 173. POEPHTKirs, Vita Pgthag. s. 11. »•) BI. 174. böth, bl. 344, 345. ") Bl. 175. stbabo, Geogr. XVI, 1. \'8) Bl. 175. Zie pobphyeiub, Vita Pj/thag. s. 6, 12; verg.eöth, bl. 350, en üippolytcs, Rs/ut. omnium haeres. L. I, c. 2. ,!\') Bl. 170. Natuurlijk is het mij niet onbekend, dat velegeleerden thans Zoroasters leeftijd veel ouder stellen, dan ikhier doe. De gronden voor mijne zienswijze vindt men Waarh.ia Liefde 1869, bl. 261—275. 20) Bl. 176. De phitiarisis, luizczickte. 2\') Bl. 178. cicEüo, Tuie. Qvaesl. V, 3. Ook jamblichtts,Vita Pgth. s. 44, verhaalt do hoofdzaak: „Hij betitelde zich metden naam van wijsgeer, in stede van dien van wijze." 2\'2) Bl. 180. dicaeaechus , een leerling van Aristotoles, bijpobphyeius , Vita Pythag. s. 18. 2:l) Bl. 180. Uitvoeriger gaf ik don inhoud dezer toesprakenboven op bl. 14. **) Bl 181. jAMBLicnus, Vita Pythag. s. 53. 2r\') Bl. 184. eöth, bl.

810—813. 2r\') Bl. 185. eöth, bl. 085—087. 2f\') BL 190. De Grioksche Oudheid bewonderde reeds dezeOtildun Spreuken grootelijks. Er bestaat onder anderen nog oenebreedvoerige uitlegging van, door Ilieroelos, een leoraar teAlexandrië, die in do vijfde eeuw biocide, nagelaten. De besteuitgave er van is die van r. a. a. mvi.lachius, Ilieroclix in au-revm Pgthagoreorutn carmeu comnientariu*, Berul 1853. De hiergegeven vertaling is van wijlen mijnen vriend Mr. T. P. ?res-ling. Ik nam haar ook op in mijne Geschiedenis der opwdmg,D. II, bl. 138; doch heb haar nu weder nagezien en voel ver-anderd, ook naar een paar kritische verbeteringen van eöth,bl. 220—222 dor Noten. Voorts merk ik op, dat niets door mijis overgeslagen. Gelijk ik do Galden Spreuken geef, zijn ze vanrythagoras\' hand of school afkomstig; ze zijn geen bloemruiker,door een ander uit een tuin van kruid en onkruid zamengez,oclit.

*\') Bl. 191. Verg. boven bl. 180. w) Bl. 191 eöth, bl. 970. 20) Bl. 195. Intusschen moet ik opmerken, dat, hoe aller-vooi\'trcfl\'elijkst door Böth de lotgevallen van Pythagouas zijn inhet licht gesteld en do wetenschappelijke inzichten van Pytha-goras ontwikkeld, Eöth toch geen rechten zin heeft voor het



206                               ZESDE VOORLEZING. religieusc gemoedsleven van Pythagoras en voor zijne vooralvan de paedagogische zijde zoo belangrijke wijsbegeerte Nietdat liij deze niet kent en erkent; maar hij, de kamergeleerde,heeft geenen daarvoor recht ontwikkelden zin. Het gebedslevenvan Pythagoras wordt bij hem opgevat als eene uitoefening vaneeredienst; de wijsbegeerte als een streven naar wetenschap.Daarom ziet hij niet het profetische in Pythagoras, noch zijnoverwantschap mot Isracls Profeten (bl. 388—390), en legt hijhet woord philosophos uit, alsof hot een b^geei-ige naar weten-schap boteckendo (bl. 340). Veel beter dan Kölh kenmerktMAX dunckek Pythagoras {/)**•-&. dra AlUrlh. D. IV, bl. 571,2de uitg ): „Niet zoozeer als leeraar eener nieuwe wijsheid,maar als verkondiger eener nieuwe religie en eons nieuwenlevens, als een ingewijde in de geschiedenis des homels,

tradPythagoras in Croton op." Ook voor \'t geen ik van Pythagoras\'beteekonis in de wereldgeschiedenis zeg, heeft Ptöth den regtenblik niet. Hoe zon hij dien kunnen hebben, daar hij Godsopenbaring ontkent P Hoe veel ik dus aan Höth verschuldigdben, gelijk ik altijd dankbaar heb erkend, zijn wij toch geenegeestverwanten, en ik heb mijne gronddenkbeelden volstrektniet nit hem. Plato, over wien Röth niet handelt, is heteigenlijk, door wiens menigvuldig beroep op Gods openbaringmij eindelijk de oogen zijn opengegaan, om te zien, dat deGrieksche wijsbegeerte Gods openbaring tot grondslag heeft. 3") Bl. 197. Er zijn ook vele berichten of geruchten bij deKerkvaders, dat Pythagoras met een in Eabels ballingschap le-venden Profeet van Israël heeft verkeerd. 3\') Bl 199. Dit erkent ook Böth enkele malen, b v. bl.370, 380.



NASCHRIFT. Toon ik dit derde deel van mijne Geschiedenis der Opvce-ding ter perse gaf, was het mijn voornemen veel meer televeren, dan ik nu het licht doe zien. Ik had geene keuze. Mijn gezicht werd te zwak, ommijne eigene aanteekeningen anders dan met groote inspan-ning, en dan nog gebrekkig, te kunnen lezen. Eene enkele opmerking over de hoofdzaak van dit derdedeel van dit werk wil ik nog ten besluite mededeelen. De vraag, waarover groot verschil tusschen de geleerdenbestaat , is deze , of de eerste menschen autodidacten, danwel theodidacten zijn geweest. Hoe vele groote geleerdennu in de laatste 30 , 40 jaren hen tot autodidacten makenen dus elke eigenlijke openbaring van God aan het mensch-dom en met name ook aan Israël verwerpen , toch steunthun betoog daarvan alleen op vooronderstellingen. Deze voor-onderstellingen zijn volgens Kuenen , „ De Godsdienst

vanIsraël," Deel I, bl. 5—15, een der uitnemendste woordvoer-ders van deze richting, de volgende:



\'208 NASCHRIFT. „Ons standpunt is, dat tot de voornaamste godsdienstende Israëlitische en de Christelijke behooren, niets minder,maar ook niets meer. De meening, dat zij een bovennatuur-lijken oorsprong hebben, is ook die van Zoroasler, Boedha enMohamed omtrent hunne godsdienst geweest. Het denkbeeldom onder de voornaamste godsdiensten ook den Israëli!ischen enden Christelijke!! op te nemen, verdient dan alleen goed-keuring en toejuiching, wanneer er tusschen deze beide enal de overige godsdienslvormen geen soortelijk (specifiek)verschil bestaat. »De nieuwere godsdienstwetenschap plaatst zich op hetstandpunt van onpartijdige waardeering, zoodat zij de na-tuurlijke vrucht is van de vorderingen in kennis en ont-wikkcling, van den gehcclen geestesarbeid der Europee^chemenschheid gedurende de laatste eeuw. Voor haar is Israëlevenmin de spil, waarom de geheele

wereldontwikkelingdraait, als de planeet die wij bewonen het middelpunt isvan het heelal. Het geloof aan de verkiezing van het Is-raëlitische volk sluit in zich, dat zijn godsdienst eene geheeleenige voortreffelijkheid bezit en zoo ver boven alle anderegodsdienst vormen uitsteekt, als Gods werk heerlijker is dandat der menschen." De lange lijst van Kuenen\'s geestverwanten kan men zienbij F. E. Kö.NiG, Die Hauptprobleme der aUisraëlitischen Heli-gionsgeschichte qegeniiber den Entwinkelangstheoretikren beleuchtet,Leipzig 1884, bl. 1 — 3. Veel kleiner is de lijst van hen, die tegen deze vooron-derstellingen zijn opgekomen, bij König bl. 108. Op dezelijst ontbreken echter niet weinigen b.v. J. J. doedes. Detoepassing van de ontwikkelingstheorie niet aan te bei.elen vjorde geschiedenis der godsdiensten, Utrechti81A, G. W1LDEBOER,De Profetie onder Israël in hare grondbeteekenis voor Ohi

istendom enTheologie, Utrecht 1884. Ook vermeldt König niet mijne ver-handelingen in Waarheid in Liefde. In een kort bestek



209 NASCHRIFT. bewijst ook j. j. p. yaleton Jr. in zijne Bijdragen tot de kennis enwaardeering van den lsraëlietisclien godsdienst, geplaatst in lietTheologisch Tijdschrift Studiën, D. 7 (1881), bl. 1 en 81,hoe onjuist de redeneeringen zijn der voorstanders der ont-wikkelingsleer, Hij toont aan , hoe zeer uiteenloopend bijde Semieten en Indo-germaneii de verhouding der godentot de natuur wordt opgevat .... >Terwyl bij de laatstende goden geheel in de natuur opgaan en zelf mede tot dezebehooren , is dit bij de Semieten niet aldus. Bij hen zijnze transscendenl, staan zij boven de natuur, zijn ze vandeze onafhankelijk en werken ze door haar .... In tegen-overstelling van het naturalisme der Indogertnaansche gods-diensten, kan dus aan de Semietische een zeker suprana-turalisme toegekend worden; wat bij hen alles beweegt,is niet de physische, maar is de persoonlijke kracht." Hijgaat voort bl. 8: ,,Wat

Israël door zijne Semietische afkomstvan nature bezit, is (echter) bij dit volk komen te staan onderden invloed van een anderen, d.i. van den waarlijk levenwekkenden Geest. Wat Israël, gansch anders dan de overigeSemietische volken, geworden is, is het geworden, voorze-ker op grond van zijn Semietischen oorsprong, maar dittoch ,.in der Kraft eines neuen, ihr allein eigenen Princips(baudissin), door „eine Neuthat Gottes" (schradf.r), doorspersönlicho göttliche Offenbarung" (max muller), „Für diegrosse weltgeschichtliche Macht prophetischen Geistes" (welkeIsraëls godsdienst in zijne gansche geschiedenis vertoont)»gibt es keine irdische Quelle, und nur eine Anschauung dergöttlicher Weltregierung, welche eine wahrhafte Ollenbarungdes göttlichen in die Menschlieit hineinsetst, vermag dieselbe auf zu finden und zu begreifen" (dif.stel). Bl. 18wordt nog door Valeton opgemerkt, dat er een

overblijfselvan het monothe?sme te zien is bij de Heidenen in hetNoodlot, het Fatum , iets dat boven alle Goden staat, dochdat dit niet wordt gevonden bij Israël.



210 NASCHRIFT. Nog iets eigenaardig is er daarin op te merken, namelijk,dat bij Israël nooit eene spitsing van Javeh in eene mannelijkeen vrouwelijke godheid heeft plaats gehad , terwijl zij altijdbij de andere volken wordt aangetroffen. Belangrijk is, wat König aanhaalt uit den grootsten ge-schiedvorscher en geschiedschrijver van onzen tijd, leopoldranke, Weltgeschichte, Deell, bl. 30 en volg.: „Die Idee vonJehovah ist nicht ctwa aus Naturdienst entsprungen . sie istihm entgegen gesetst." 131. 38 : „Tn dem einfachen Fortgangeines nationalen Naturdienstes hiitte es keine Geschichtedes Menschengeslechtes gegeben. üiese gewinnt eist indem Monothe?smus , der sich von dem Naturdienst los reist,Grund und Boden." König merkt bl. 108 op, dat bij dezevoorstelling der Isiaëlietische godsdienslgeschiedenis ook delang geoefende en wijde blik van een man als LeopoldRanke vast is blijven staan ,

toen hij er over nadacht, hoehij den draad der geschiedenis van Israël in het weefsel vande ontwikkeling der menschheid zoude invlechten DRDKFOU T. Bl 145 regel 15 in plaats van trouw te lezen ivordt. d. /6 y/

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

