Utrecht University Library

Gods openbaring de bron van godsdienst en wijsbegeerte
voor het menschdom

https://hdl.handle.net/1874/235124



https://hdl.handle.net/1874/235124

T I T P s T

B e X o R e R e it iy e it et et 0 . Dt o ot

VOORLEZINGEN i
: ;

|

3

|

¢

GESCHIEDENIS

DER OPVOEDING DES MENSCHDOMS l
i DOOR GOD {

;;':‘ -. § ‘ lm =
| % _

|

:

T0T OP DR KOMST VAN JEZUS CHRISTOS

DBOOR

P, HCFSTEDE D3 GROOT, i

|
|
|
! Hoogleeraar te Groningen.
1

ﬁim;

TWEEDE VERBETERDE UITGAVE,

B B b Al U A S LA Sy AP P

s 2

i -



W m {;‘358

F. oct.

1973









Van denzelfden Schrijver is mede verkrijgbaar :

VOORLEZINGEN

OVER DE

 GESCHIEDENIS

CVORDING RS, VRISHOONS TOR Ol

TOT OP DE KOMST VAN JEZUS CHRISTUS.
Tweede herziene druk.
TWEE DEELEN.

Vroeger [ 9.50, thans [ 4.90.

Het zelfde werk in postformaat zonder aanteekeningen.
Vroeger [ 2.90, thans [ 2.00.

DE OUDHATHOLIERE BEWEGING

in het licht der Kerkgesehiedenis.

Vroeger f 4.60, thans [ 2.90.

DRORYE ERNER HERIENLG

MEEST GEBRUIKELIJKE FORMULIEREN

DER
NEDERLANDSCHE HERVORMDE KERK,

Vroeger [ 2.20, thans [ 1.50. \;\

"
PE
L S










VOORLEZINGEN

OVER DE

GESCHIEDENIS

DER OPVOEDING DES MENSCHDOMS
DOOR GOD

TOT OP DE KOMST VAN JEZUS CHRISTUS

DOOR

P, HOFSTEDE DE GROOT,

Hoogleeraar te Groningen,

DERDE DEEL.

TWEEDE VERBETERDE UITGAVE.

GRONINGEN, — SCHOLTENs & zooN. — 1885,

\IHWIH\IWIH\I T

0523 2545



?@P"Dz’rqwﬁ
/v

GODS OPENBARING

DE BRON VAN GODSDIENST EN WIJSBEGEERTE

VOOR EET MENSCHDOM

DOOR

P. HOFSTEDE DE GROOT,

Hoogleeraar te Groningen.

TWEEDE VERBETERDE DRUK.

GRONINGEN, =~- SCHOLTENS & ZooN, -— 1885.






VOORREDE

Onder de brandende vraagstukken van onzen tijd behoort
dat naar den oorsprong van godsdienst en beschaving, van
godgeleerdheid en wijsbegeerte. Men vraagt: Zijn deze allen
uit Gods openbaring? of nit het nadenlen der menschen? of
uit beiden?

Velen zoeken met ermst nnar een bevredigend antwoord,
dewijl zij overtuigd zijn, dat daarvan voor-onze kennis, gods-
dienst, deugd en voor geheel ons geestelijk welzijn onbereken-
baar veel afhangt.

In vorige eeuwen was het bijna algemeene antwoord: uit
Gods openbaring. Later werd het: uit beiden, unit Gods open-
baring en der menschen nadenken. Thans luidt het bij zeer
velen : uit der menschen nadenken alleen.

Nooit werd er echter, ten einde tot zekerheid te komen,
genoeg acht gegeven op de overleveringen en getuigenissen,
welke hieromtrent bij het meest ontwikkelde volk der Oudheid,
de Grieken, bestaan, en op de vele verzekeringen en verkla-
ringen hierover van zijn uitnemendsten tolk, Plato. En lette
men op de Gricken en vooral op Plato, dan werden hunne
uitspraken omtrent Gods openbaring als de bron van gods-
dienst en wijsbegeerte veelal verminkt en onkenbaar gemaalt.

Door nanwgezette studie, vooral van Plato, ben ik ten
slotte tot het inzicht gekomen, dat ¢n Plato &n geheel de
Grieksche wijsbegeerte én de gansche Oudheid zich op Gods
openbaring beroepen als bron hunner hoogere kennis, en
-dat zij dit met recht doen.

Ik ben overtuigd, dat hoeveel gebrekkigs mijn pleidooi voor
deze zienswijze moge aankleven, en hoe veel er in bijzonder-



Vi VOORREDE.

heden in te verbeteren en aan te vullen zal zijn, nogtans de
hoofdgedachte er van waar & en hoe langer zoo meer door
onpartijdige en grondige wetenschappelijke nasporingen als
waar erkend zal worden.

Hierdoor zal eene veel meer ware en heilzame beoefening
der wereldgeschiedenis, der wijsbegeerte en der godgeleerd-
heid worden bevorderd, dan nu algemeen plaats vindt. Ik
wenschte dit in het licht te stellen in een wetenschappelijk
onderzoek , 't welk ten titel draagt:

GODS OPENBARING de bron van godsdienst en wijshegeerte
voor het menschdom.

En ook toft tweeden titel heeft:

GESCHIEDENIS der OPVOEDING des menschdoms door GOD .
tot op de kowmst van Jezus Christus. Derde deel.

Dit werk sluit zich namelijk nauw aan bij de twee deelen
van mijne Geschiedenis der Opvoeding des menschdoms door God,
in 1846 voor 'teerst, in 1848 andermaal en, zonder de aantee-
keningen, in 1855 voor de derde maal uitgegeven. Het kan
er als eene aanvulling van beschouwd worden.

Stuksgewijze is dit geschritt reeds sedert 1869 opgenomen
in het Tijdschrift Waarkeid in Liefde, doch nu verbeterd
en aangevuld. Ook zijn in dat Tijdschrift nog verscheidene
verhandelingen, die tot bevestiging van mijne zienswijze kun-
nen dienen,

Gemeenteleden, die mijn boek willen lezen, behoeven zich
niet te laten weerhouden door de vrees, dai zij het niet zullen
kunnen verstaan. Ik heb zoo duidelijk geschreven, dat elk
beschaafde lezer mij gemakkelijk kan volgen.

Indien de geldelijfke opbrengst grooter is, dan tot dekking
der kosten vereischt wordt, zal het voordeel tem bate komen
van het Nederlandsch Zendelinggenootschap. Dit behoeft en
verdient krachtdadige en veelzijdige ondersteuning. En mis-
schien zullen Zendeling-kweekelingen hier het een en ander
vinden, dat hun in hunne opleiding te stade komt.

GroxNINGEN , Februari 1885.
P. HOFSTEDE DE GROOT.



INHOUD.

EERSTE VOORLEZING,

De wijsbegeerte der Grieken eene bron van ontwikkeling
niet naast, maar wit Gods openbaring. Plan van deze Voor-
lezingen. De Grieksche wijsbegeerte gebouwd op Gods open-
baring. Bewijs uit Pythagoras, Socrates, Plato en Aristoteles.
Pythagoras vangt aan van den volksgodsdieust. Hij beroept
zich op openbaring vau God. Niet redencering over Godheid
en godsdienst wil hij, maar onderwerping er aan . .. bl. 1.

TWEEDE VOORLEZING.

Socrates. DPythagoras priester en wijsgeer, Socrates alleen
wijsgeer, Zijne sterkte is de methode, Het geweten door hem
gewekt. Glods openbaring bron voor de kennis van de gees-
telijke dingen, zclfs van het staatsrecht. — Plato bezit de
godsdienstige waarheid ¢n nit Gods openbaring, vooral in
mythen tot ons gekomen, én uit onze herinneringen uit ons
vroeger leven. Uit wijsgeerige redeneering leidt hij niets
omtrent haar af. Zijne kennis der waarheid vloeit dus niet
nit menschen voort, maar uit God. Men moet haar geloo-
vende en hopende aannemen Ingeving van God ook nu nog
mogelijk. Plato ijvert voor godsdienst en zedelijkheid. Hij
heeft niets tegen de dichting in de godsdienst, maar wel tegen



Vi INHOUD.

onzedelijke dichting. Hij leidt uit de volksoverleveringen af,
hoe de wereld is geworden, in welken toestand de eerste
menschen hebben geleefd, hoe er kunsten, staten, recht en
deugd zijn ontstaan, wat de menschelijke ziel is, dat zij on-

sterfelijk is en dat haar straf of loon wacht., — Plato bjj
Joden en Christenen hooger geacht dan eenig ander wijs-
BT . . . . e . e e e s . bl 30.

DERDE VOORLEZING.

Aristoteles, de man der wetenschap en des hegrips, houdt
zich aan het bestaande, Eerbied ook voor de volksoverleve-
ringen bij hem. — Samenvatting van het Dbij de vier voor-
naamste wijsgeeren gevondene. De oorsprong, zin en strek-
king van hun beroep op Goddelijke openbaring. Geen schikken
naar volksvooroordeclen. %ij bedoelen ook niet alleen open-
baring van God in de zinnenwereld en in ong hart, maar
buitengewone en unitwendige openbaring. De gronddenkbeelden
over de geestelijke wereld niet afgeleid uit redeneering, maar
nit openbaring. De Oudheid zoekt ware wijsheid, waar-
van Gods openbaring de bron is. Plato's Gorgias. De phi-
losophie wijst de redelijkheid van het gelooven aan. Philo-
sopheeren is niet twijfelen en beredeneeren, maar bewonderend
aanschouwen en leeren kennen van het heelal. De Paedon.
Philosophie is de ratiomele bevestiging der traditionele over-
tuigingen. Cicero . . . . . . . . . . . . DbL 65.

VIERDE VOORLEZING.

De philosophie bij de Onden eene geheel andere zaak dan
bij de meeste Nieuweren. Oudtijds philosopheerde men voor
het leven en den Staat, niet voor begrip en school. Er was
cenheid voor den Staat, en dus ook voor den staatsgodsdienst.
Men erkende het gebrekkige daarin, doch wilde haar niet
sloopen, gelijk Euemerus. Verbetering, zou door eene toe-
komstige openbaring worden aangebracht. De OQudheid was
onvoldaan met zich zelve. De Grieksche Wijsgeeren erkennen



INHOUD. 1x

als supranaturalisten Gods openbaring in het verledene, tegen-
woordige en toekomende. Vergelijking van hen met Israsls
Profeten. . . . . . . . . . . * . . . bl 100,

VIJFDE VOORLEZING.

Er heeft nooit ergens een natuurlijke godsdienst bestaan,
Alle godsdiensten beroepen zich op eene goddeljjke openbaring,
als hunne bron. Deze openbaring bestond eerst in den omgang
van goddelijke wezens met de menschen in de gouden eeuw.
Daarin stemmen de overleveringen aller volken overeen, ook
in velerlei andere zaken, in taal, wetgeving, godsdienst,
fabelen. — Griekenland had de beginselen =zijner beschaving,
het letterschrift, de kolonisten, zijn godsdienst uit Phenici8
en Egypte. Mogelijke invloed van Jakob, Jozef en Mozes op
Egypte. Reizen van Grieksche geleerden naar Phenici# en
Egypte . . . . . . . « . . . . . . . bl 132

ZESDE VOORLEZING.

Pythagoras. Zijne afkomst van Samos. Reizen naar Pheni-
cié en Egypte. Inwijding in de priesterkaste. Wegvoering
naar Babel. Omgang met Zoroaster en met Israslieten. Terug-
keer naar Griekenland. Vestiging op Samos. Vertrek naar
Croton. Indruk van zijn optreden. Huwelijk met Theano.
Opvoedingsgesticht. Zijn onderwijs. Zijn Gulden Spreuken.
Verjaging van Pythagoras en de zijnen. Vestiging te Tarente.
Vlucht naar Megapont. Dood.

Voor Pythagoras heerschte in Griekenland nacht. Hi werd
de grondvester van wijsbegeerte en wetenschap. Invloed van
hem op de latere eeuwen, ook nog op de onze . . Dbl 161.

NASCHRIFT . . . . . . . . « . . . . bl 209,






EERSTE VOORLEZING.

De wijsbegeerte der Grieken eene bron van ontwikkeling niet naast,
maar uit Gods openbaring. Plan wvan deze Voorlezingen.
De Grieksche wijsbegeerte gebouwd op Gods openbaring. Bewijs
uit Pythagoras , Socrates, Plato en Aristoteles, Pythagoras
vangt aan van den volksgodsdienst. IHij beroept zich op open-
baring van God.  Niet redeneering over Godheid en gods-
dienst wil hij , maar onderwerping er aan.

Mijne Heeren !

In mijne Geschiedenis der opvoeding des menschdoms door God
tot op de komst van Jezus Christus heb ik als de twee hoofd-
bronnen voor die opvoeding voorgesteld : Gods openba-
ring, welke eerst aan de stamouders des menschdoms, van
Adam tot Noach, en later door Abraham, Mozes en de Profeten
aan Israél was gegeven, en de wijsbegeerte der
Grieken, die zich, vooral sedert Pythagoras en Socrates,
als een zelfstandige vrucht des menschelijken geestes had
ontwikkeld. Deze twee bronnen heb ik naast, niet tegen-
over elkander gesteld, als twee van elkander onafhankelijke
zaken. Zij waren mij twee bronnen, waaruit twee ver-
schillende rivieren ontsprongen, die zich later in één stroom
vereenigden.

Het QOosten of Azié was mij het land van het gevoelende
hart , het Westen of Europa het land van den denkenden
geest ') »Eindelijk,” zeide ik, »toen het Oosten en Wes-

1



2 EERSTE VOORLEZING.

ten, elk op zich zelf, zich zoo ver hadden ontwikkeld, als
zij konden, wilde de hemelsche Opvoeder het gevoel van
het eene met den geest van het andere verbinden, om uit
deze verbindtenis hooger ontwikkeling en veelzijdiger bescha-
ving te doen ontspruiten voor deze beide soorten van natién,
dan ieder alleen ooit zou hebben kunnen erlangen.”

Later 2) heb ik de Grieken niet alleen van de Ooster-
lingen, maar ook van de overige hun zeer verwante Wes-
terlingen onderscheiden, door hen een volk van een schep-
penden geest te noemen. »Homerus,” merkte ik op,
»schept zich uit de overleveringen omtrent den Trojaanschen
oorlog eene dichierlijke wereld van Goden en helden. Na hem
scheppen de kunstenaars tempels en standbeelden, de dich-
ters vele nieuwe soorten van poézie, de wetgevers ongekende
staatsregelingen, de wijsgeeren beelden van volmaakt wijze
menschen en volmaakt goede staten, En deze allen scheppen
op hunne wijze onovertroffene, ja in menig opzicht nooit
geévenaarde meesterstukken, die der menschheid op aarde
misschien altijd tot leering en voorbeeld zullen zijn. Door
dezen scheppenden geest staan de Grieken eenig in de ge-
schiedenis der wereld.”

Vervolgens heb ik in al deze zoo even opgenoemde punten
de scheppende kracht van het Grieksch genie doen uitkomen,
vooral ook in de wijsbegeerte *), »De spreuk, die het ken-
merk der Oostersche (met name der Israélietische) wijsheid
is, luidt aldus: »De vreeze des Heeren is het beginsel der
wijsheid ;” de spreuk, die de Grieksche wijsheid en wijsbe-
geerte kenteekent, en dus ook op den beroemdsten hunner
tempels was gegrift, is deze: ,Ken u zelven.”

Over 't geheel deed ik de godsdienstige strekking dier
wijsbegeerte wel uitkomen; maar was het toch bij mij vaste
overtuiging , dat, gelijk Isra8l zijn godsdienst had uit Gods
openbaring , zoo de Grieken hunne wijsbegeerte uit mensche-
lijk nadenken ). Ik heb dus de bedenking gemaakt %), hoe



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE. 3

het te pas kon komen, dat ik in eene geschiedenis der op-
voeding des menschdoms door God zoo lang stilstond bi
der Grieken ontwikkeling, aangezien bij hen nergens ecenig
spoor is van onmiddellijke openbaring of medewerking van
God, en alles veeleer eene opvoeding des menschdoms door
zich zelf schijnt te vertoonen. Deze bedenking meende
ik te kunnen oplossen door de opmerking, dat in elke wijze
opvoeding twee krachten werkzaam zijn, die des opvoeders
en die des kweekelings, en dat deze, zal de opvoeding ge-
lukken, niet altijd alles van den opvoeder moet ontvangen,
maar ook aan zich zelven moet overgelaten worden, althans
schijnbaar. Zoo had God de Heidenen, ook de Grieken ,
schijnbaar laten wandelen op hunne wegen, opdat zij het
zoo verre mochten brengen, als zonder onmiddellijke hulp
van God mogelijk was, ten einde deze hulp in Jezus Christus
eerst dan te schenken, als het bleek, dat zij, na de eigene
ontwikkeling van al hunne krachten, Gods hulp niet konden
ontberen en derhalve deze nu ook zouden willen aannermen,

Bij Pyihagoras en Plato heb ik intusschen den godsdien-
stigen geest der Grieksche wijshegeerte sterk doen uitkomen,
Bij Plato lang stil staande heb ik ook veel overeenkomst in hem
met den Bijbel, bijzonder met Mozes, opgemerkt %) ; maar
altijd zonder het vermoeden te uiten, of hetzij Pythagoras,
hetzij Plato ook aan Gods openbaring, in den Bijbel mede-
gedeeld, iets konden ontleend hebben. Zelfs het tegendeel
heb ik nu en dan te kennen gegeven. Ik heb het uitge-
sproken 7): »Gij zult zien, dat de meeste gronddenkbeelden,
die ons in de lIsraélietische en Christelijke godsdienst histo-
risch worden gegeven, door Plato wijsgeerig zijn ge-
vonden of vermoed.”

In dit alles was ik ten deele niet waar, ten deele onvol-
ledig. Wat ik zeide, was niet geheel waar, en er was ook
meer waar, wat ik ook reeds voér veertig jaar had kunnen

opmerken, Maar mijne oogen waren toen daarvoor gesloten,
1.



4 EERSTE VOORLEZING,

even gelik die van genoegzaam alle andere geleerden dit
tot op dien tijd waren, en ook nog in onzen tijd zijn. In
die verblinding werd ik door het gezag van die geleerden
bevestigd ; ook is er door mij toen iets gezegd, dat bepaald
onwaar is®): »God verwekte Socrates, om den mensch te
leeren in zich zelven in te keeren, en in plaats van den
leidsman buiten zich, de gewoonte of het volksgeloof, een
leidsman in zich te vinden, de rede, en wel de rede, die
zedelijkheid en godsdienst als het hoogste en beste voor den
mensch eerbiedigt, en dus deze zelfstandig zockt te kennen
en te volgen. Zoo nam door hem de jeugdige wijsbe-
geerte de plaats in, althans bij de kern der natie, van
de afgeleefle volksgodsdienst.”

266 sprak ik toen. Ik dwaalde met velen., Thans denk
ik anders. De oogen zijn mi] sedert eenige jaren open ge-
gaan. Nu zie ik klaar en helder, dat deze tegenoverstelling
van wijsbegeerte en volksgodsdienst aan Socrates hoewel
door allen, toch ten onrechte wordt toegeschreven, en dat
in 't geheel er aan die algemeen heerschende voorstelling ,
alsof wijsbegeerte en godsdienst bij de Grieken tegenover
elkander stonden, veel ontbreekt. Dit wil ik nu aanvullen.
Meende ik, dat vooral Mozes, als tolk van Gods openbaring,
en Plato, als woordvoerder van 'smenschen wijsbegeerte,
de voorname wegbereiders voor Jezus Christus waren: thans
zie ik in, dat ook Plato’s wijsbegeerte en alle Grieksche
wijsheil steunde op Gods openbaring , eerst aan de stam-
ouders van ons geslacht en voorts aan Israél gegeven, zoodat
ten slotte Mozes de geschiedkundig-godsdienstige en Plato de
wijsgeerig-godsdienstige tolk is van ééne en dezelfde zaak,
van Gods openbaring.

Gij verwondert u, Mijne Hoorders! en — gelooft mij
misschien niet, Hoe zou ik u dit ten kwade duiden? Meer
u verwonderen , dan ik vroeger deed, kunt gij niet. En
ongelooviger, dan ik was, toen ik tot dit inzicht kwam,



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE. 5

kunt gij niet zijn. Ik bid u alleen, schort uw oordeel op,
totdat gij eerst én mijn denkbeeld én deszelfs gewicht be-
grijpt, zoo als ik beide eerst ter inleiding zal aanduiden, en
totdat gij daarna de voorstelling van mijn denkbeeld en de
aanwijzing van deszelfs waarheid geleidelijk hebt gevolgd.

Gedurende vele eeuwen was het een algemeen gevoelen,
dat alleen de Israélieten het voorrecht hadden genoten, Gods
openbaring te bezitten en door God te worden geleid en
opgevoed ; terwijl de Heidenen hunne eigene wegen be-
wandelden, Toen mijne Geschiedenis der opvoeding des mensch-
doms door God nitkwam, keurde een vrijzinnig geleerde, zoo
als Dr. I, van Gilse zich steeds betoonde, den hoofdinhoud
er van af, dewijl ik die opvoeding ook uitstrekte over de
Heidenen. Thans wordt door vele wijsgeeren en ge-
schiedschrijvers, ja ook door christeliike godgeleerden be-
weerd, dat Israélieten en Heidenen gelijk gesteld moeten
worden, dewijl het ééne volk evenmin als het andere door
God is opgevoed, maar allen zich door zich zelve
hebben ontwikkeld., Aan eene bijzondere leiding door God
zou dus bij geen volk, ook miet by Israél meer te denken
vallen, maar dan ook aan geene eigenlijk gezegde openbaring
of opleiding of tusschenkomst van God in de lotgevallen der
menschheid, veelmin aan eenig onderwis, door hemelboden
gegeven, om eene openbaring van God in groote feiten, b, v,
in de schepping, gegeven aan te wijzen en uit te leggen;
terwijl de Profeten in Israél, die zeiden door God gezonden
te zijn, dit alleen in zooverre waren, als zij eene hoogere,
hun eigene geestkracht in zich zelve voelden werken. Gelijk
alle wijsbegeerte zou dan ook alle godsdienst, ook het
Christendom zelf, alleen eene van zelf gewordene ontwik-
keling zijn van de natuurlijke, den mensch verleende krach-
ten. Alzoo wordt het supranaturalisme of de denkwijze, dat er
hoogere dan eindige, dat er bovennatuurlijke Machten in



6 EERSTE VOORLEZING.

de wereldgeschiedenis werken, als ongegrond verworpen, en
treedt het naturalisme, of de denkwijze, dat alles uit de,
hoe dan ook ontstane (misschien nog wel door God gescha-
pene) natuur voortkomt, en dat er niets dan eindige oorza-
ken in de wereldgeschiedenis werkzaam zijn, bij de meesten
als de uitkomst der wetenschap tijdelijk in eere en in heer-
schappij op het tooneel der wereld. Dit naturalisme kan
men ook rationalisme noemen, in zooverre als de ratio of
de menschelijke rede alle dingen navorscht, doorziet, uitlegt,
waardeert, en ten laatste als de slotsom harer werkzaamhe-
den, beide én wijshegeerte én godsdienst, voortbrengt.

Aan deze zienswijze geef ik in zooverre thans mijn bijval,
als zij Israélieten en Heidenen vrij wat gelijk stelt. Doch in
zooverre kom ik er beslist tegen op, als zij bij beiden na-
turalisme vindt, terwijl ik bij beiden supranaturalisme zie-.

Tot dit inzicht ben ik gekomen door het onbevooroordeeld
bestudeeren der voornaamste Grieksche wijsgeeren zelve,
vooral door mij te verdiepen in Plato. Nooit heb ik gehecht
aan de beschuldiging der Kerkvaders, dat de Philosophen
hunne wijsheid van de Profeten hadden gestolen?). Van
oneerlijkheid en bedrog kan hier geene sprake zijn, Maar
sedert eenige jaren heb ik, door voortgezette studie, leeren
opmerken en begrijpen, wat de Grieksche denkers zelve
over deze zaak zeggen. Hoe? vroeg ik mij, zouden zij zelve
erkennen, dat de grondslag hunner wijshegeerte is de open-
baring van God? Hoe, indien, wat zij erkennen, van alle
kanten beschouwd, eens bleek waar te zijn?

En beide is zeker. Vooreerst: zij erkennen het, en verder:
het is naar waarheid, dat zij het erkennen.

Indien iemand in staat is, dit overtuigend aan te toonen,
moet er op den duur noodwendig eene gecheele omkeering
tot stand komen in de beschouwing der wijsbegeerte, der
godgeleerdheid en der godsdienst., Zoo toch de meest gevor-
derde wijsbegeerte, de Grieksche, steunt op Gods openba-



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE, 7

ring, dan zal wel geene philosophie, die Gods openbaring
voorbij ziet, goed kunnen uitvallen. Indien geene wijshegeerte
kan slagen, welke dezen bodem van Gods openbaring ver-
laat, dan kan voorzeker althans geene godgeleerdheid be-
staan, die dit waagt. En zijn deze theoretische zaken,
philosophie en theologie, uit Gods openbaring ontsproten,
dan ten minste de practische godsdienst, welke alsdan bij
geene mogelijkheid enkel een vrucht van ’s menschen
eigen denken en gevoelen kan zijn,

Ook op de beschouwing van het Christendom en van het
Mozaisme, en dus van den geheelen Bijbel, ja zelfs op de
behandeling der wereldgeschiedenis moet de invloed van deze
zienswijze, is 2zij eenmaal algemeen geworden, onbercken-
baar groot zijn. Bestaat er een God, die zich aan geheel
het menschdom heeft geopenbaard en mnog openbaart, om
het op te voeden en te vormen, en is de erkentenis en
eerbiediging van deze openbaring de hoofdkracht ter ontwik-
keling van de menschen in ’t algemeen en van iederen
enkelen mensch in ’t bijzonder: dan mag en kan en zal die
openbaring niet langer worden voorbij gezien noch door de
godgeleerden, noch door de bijbelvorschers, noch door de
geschiedschrijvers der wereld en der wijshegeerte, die op
haar zullen moeten letten, om de raadselen der wereld te
kunnen oplossen. Eindelijlk, ook op de beschouwing van
deugd en recht moet het overgrooten invloed hebben, als
eens algemeen erkend wordt, dat ook zij afhangen van Gods
wil en openbaring. Ja, geene wetenschap is er, of zij zal
er de kracht van ondervinden.

Welnu, de leermeesteresse der wijsheid, de geschiedenis,
zal ons onderrichten en de wijsbegeerte zelve het bevestigen,
dat het alzoo met deze dingen gesteld is, dat ¢én godsdienst
én godgeleerdheid &n zelfs wijsbegeerte én elke hoogere
wetenschap, voorzoover zij heeft kunnen bloeien en vrucht
dragen, is geworteld geweest in Gods openbaring: in de



8 EERSTE VOORLEZING.

openbaring van God, aan de stamouders des menschdoms
gegeven, gegeven in groote feiten, van de schepping af,
die door goddelijk onderwijs verklaard zijn, gegeven aan het
oudere Israél en op volkomen wijze aan het nieuwere Israél
en aan geheel het menschdom door Jezus Christus.

Als een zelfstandige arbeid , maar ook als aanvulling en
ten deele als verbetering van mijn vroeger werk wil ik dit
thans uiteenzetten. God geve mij daartoe licht en kracht,
en doe mijne pogingen ten nutte strekken van zijne kin-
deren, die Hij allen lief heeft en opvoedt tot zijne ge-
meenschap !

Ik stel mij voor, de aanvaarde taak zoo te behandelen,
dat ik eerst aanwijs, wat de geschiedenis leert. Hiertoe is
mijn plan, dat ik vodr alles uit vele getuigenissen van de
beroemdste Grieksche wijsgeeren zelf mededeel en aantoon,
dat zij werkelik en naar waarheid hunne wijshegeerte op
Gods openbaring bouwden; dat ik daarna dit hun beginsel
uit geheel hun doel en zienswijze toelicht; en voorts uit de
wereldgeschiedenis de waarheid hunner getuigenissen bevestig,.

Doch bij de wijsbegeerte alleen wil ik mij niet beperken;
ook de godsdienst moet zijn deel hebben. Het moet blijken,
dat ook hij in waarheid uit Gods openbaring is geboren en
zijn kracht en leven verliest, wanneer hij deze geboorte uit
God ontkent of voorbijziet,

Heb ik dit aangewezen, dan is de zaak voldongen. Moge
er in bijzonderheden zeer veel zijn bij te voegen en te wij-
zigen en ook te verbeteren, het groot geheel staat dan on-
wrikbaar vast: er bestaat in waarheid eene openbaring van
God, en deze is voor wijsbegeerte en godsdienst beide altijd
onmisbaar. Hiermede is dan een grondslag ten deele her-
wonnen, ten deele mieuw gewonnen voor den vooruitgang
des menschdoms op wetenschappelijk, godsdienstig, zedelijk



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE. 9

en elk ander gebied; een grondslag, welke door het voor-
bijzien of wel loochenen van Gods openbaring in onze dagen
ons dreigde te ontzinken.

Vooreerst is nu mijne taak, uit vele getuigenissen van
de beroemdste Grieksche wijsgeeren zelve aan te toonen,
dat zij hunne wijshegeerte op Gods openbaring bouwen.
‘Wat ik hiermede bedoel, moet ik echter eerst een weinig
omschrijven.

Als ik zeg, dat die wijsgeeren hun onderwijs bouwden
op Gods openbaring, bedoel ik, dat zij zelve het gebouw
zelfstandig optrokken, en dat hunne wijsbegeerte der-
halve hun werk is; maar dat zij, als zijnde zich niet
zelfgenoegzaam, tot grondslag, waarop zij hun stelsel
plaatsten, Gods openbaring bezigden. Er is tusschen zelf-
standigheid en zelfgenoegzaamheid een groot
verschil. Zelfstandigheid is het siaan op eigene voeten,
waartoe hulp van anderen eerst onmisbaar is; zelfgenoeg-
zaamheid is, aan zich zelven zoo veel te hebben, als men
noodig heeft, zoodat wij geene hulp van elders nu behoeven
of vroeger genoten hebben, om alzié te zijn of te worden,
Zelfstandig is de Grieksche wijsbegeerte voorzeker, daar zij
eigene inzichten volgt; zelfgenoegzaam zou zij wezen, als
zij deze inzichten zonder medehulp van elders, waarop zij moet
steunen, had verkregen en vasthield.

Zelfstandigheid wordt door allen aan de Grieksche wijs-
begeerte toegekend, ook door mij. Maar door bijna allen
wordt haar thans ook zelfgenoegzaamheid toegeschreven, en
deze hoop ik te toonen, dat zij zich zelve niet toekent, en
zij zich ook niet naar waarheid zou kunnen toekennen.

Ja, de wijsbegeerte der Grieken is hun eigen werk, maar
de belangrijkste denkbeelden, waarover deze handelt, namen
zij eenvoudig uit Gods openbaring over, zonder ook maar
den schijn aan te nemen, alsof zij die uit eigen nadenken



10 EERSTE VOORLEZING.

hadden gevonden. Veel spreken zij over God, over den
oorsprong aller dingen, over den aard en de bestemming
des menschen, over zijne betrekking tot God en over andere
dergelijke grondvragen voor alle wijshegeerte en godgeleerd-
heid. Maar de oudste en beste Grieksche wijsgeeren, de
voorgangers en leermeesters aller volgende, doen geene po-
gingen, om op die vragen een eigen antwoord te vinden,
dan in zooverre zij trachten, hetgeen, naar hun inzien, de
Godheid daarover heeft geopenbaard, eerst op te diepen en
dan te begrijpen.

De Godheid, erkennen zij, heeft er zich over geopenbaard
en heelt er onderwijs over gegeven aan de voorgeslachten,
vooral aan de stamouders der menschen. Wat de Godheid
daarover heeft bekend gemaakt, willen zi uitvorschen,
zoeken te verstaan en eerbiediz aannemen. Kortom, zi
willen, om het tegenwoordig spraakgebruik over te nemen,
in hunne godgeleerd-wijsgeerige zienswijze geene rationalisten
of naturalisten zijn, maar geheel en al supranaturalisten.

Met dit uit te spreken, verklaar ik iets, dat in lijnrechten
strijd is tegen de thans genoegzaam algemeene zienswijze over
de wijsbegeerte, Een onzer meest geachte vaderlandsche god-
geleerden zeide voor eenigen tijd ') in een opstel, waarin
hij het geloof op gezag als noodwendig verdedigt: ,De
wisbegeerte kwam van den mensch, zoowel de wijs-
heidspreuken der Hebreén als de stelsels der Grieksche
wijzen; maar den godsdienst vinden wij overal en altijd
uit den hemel afgeleid.”” In deze woorden spreekt hij uit,
wat bijna elk als waar aannam. Nu zal het blijken, dat
even als de godsdienst, ook de wijshegeerte der Grieken,
wat grondslag en hoofdzaak betreft, door de Grieksche wijs-
geeren zelve, en dat terecht, uit den hemel wordt afgeleid.

Doch in hoe verre bestond er dan eene openbaring van
God, waarvan de Grieksche philosophen mogelijkerwijze ken-
nis kunnen verkregen hebben? Er bestond zulk eene open-



GRONDSLAG DER GRIEESCHE WIJSBEGEERTE. 11

baring van God, van Adam af tot Noach en den verhinder-
den torenbouw te Babel toe, eenc openbaring, waarvan de
brokstukken nog duidelijk zichtbaar zijn in de godsdienstige
overleveringen, geschiedkundige herinneringen en in steen
bewaarde gedenkstukken van alle eenigszins ontwikkelde
volkeren ).

Als bestanddeelen dier openbaring moeten wij wel onder-
safeiden tusschen de groote daden van God en het van God
gegeven onderwijs daarover., Eene reeks van groote daden
is door God verricht, b.v. de schepping des heelals, met name
der menschen , hunne plaatsing in het paradijs en verdrijving
daaruit, de verdelging des zondigen menschdoms door den
grooten watervloed, de redding van één huisgezin daaruit,
de verstrooing der menschen over de aarde, de afzondering
en leiding van Israél

Doch deze groote daden zouden onbegrepen aan de men-
schen zijn voorbij gegaan, indien God ze niet door eenig
onderwijs had verstaanbaar gemaakt. Hoe dit is gegeven,
weten wij niet; wel, dat het gegeven is. Gissen kunnen
wij, dat een Engel nu en dan zichtbaar aan de eerste
menschen is verschenen, hen heeft geholpen, om, eerst
door de naamgeving aan de dieren, te leeren spreken, hun
eene mededeeling of liever aanschouwelijke voorstelling heeft
gegeven van deze zaak, dat God alles heeft geschapens;
voorts het verbod, om van zekeren boom te eten, hun
bekend gemaakt; de ondervraging ingesteld na de overtreding
van dit verbod; de samenspraak met Kain gehouden; het
bevel gegeven aan Noach, om een vaartuig te bouwen, en
dergelijke dingen meer.

Er bestaat waarschijnlijkheid voor deze gissing, vooral in
zooverre zij wordt afgeleid uit de verschijning van een Engel
aan Mozes in den lichtenden braambosch ; deze Engel spreekt
(2 Moz, 3: 4 en verv.), alsof hij zelf de Heer ware, wiens
vertegenwoordiger hij was, Wij mogen hieruit opmaken,



12 EERSTE VOORLEZING.

dat in de oudere verhalen, waar van God of Goden (Elohim)
wordt gesproken, Engelen zijn bedoeld. — Doch dit is voor
ons doel geen hoofdzaak.

Van deze groote daden nu, door God verricht, en mede
van het onderwijs ter harer verklaring, door God gegeven,
hebben wij niet alleen berichten in de eerste hoofdstukken
van onzen Bijbel, maar ook overleveringen en herinneringen,
gelijk bij alle volkeren, zoo ook bij de Gricken en bij de
Grieksche wijsgeeren. En wel verre, dat deze wijze mannen
ze uit der hoogte zouden hebben verworpen of ook maar
voorbijgezien, hebben zij ze uit volle overtuiging, wat haar
kern en hoofdinhoud betreft, als waar erkend en ten grond-
slag voor hunne wijsgeerige onderzoekingen gelegd.

Ik vertrouw nu duidelijk genoeg te hebben omschreven,
wat ik bedoel, als ik zeg, dat de Grieken hunne wijsbe-
geerte op Gods openbaring bouwden. Féne zaak blijft nog
onverklaard, waarom ik van die openbaring spreek als niet
alleen aan onze stamouders, maar ook aan Israél gegeven.
Met recht kunt gij vragen, wat dit laatste beteekene.
Doch dit kan ik vooralsnog niet nader ophelderen, dan met de
opmerking , dat het ons blijken zal , dat de Grieksche wijsgeeren
de eerste openbaring aan de stamouders hebben leeren kennen
ook uit de berichten, daarover in Israéls heilige boeken bewaard.,

Het bijgebrachte zij vooreerst genoeg, zoodat wij nu kun-
nen overgaan, om, uit vele getuigenissen van de beroemdste
Grieksche wijsgeeren zelve, mede te deelen en aan te toonen,
dat zij op Gods openbaring, voor zooverre hun deze bekend
was, hunne stelsels bouwden.

Om deze taak te volvoeren, zal ik u bepalen bij de vier
groote mannen, die als vertegenwoordigers der Grieksche
wijsgeeren mogen gelden, Pythagoras, Socrates, Plato en



GRONDSLAG DER GRIEKSCHE WIJSBEGEERTE, 13

Aristoteles, en deze, wat ons onderwerp betreft, volledig
laten hooren, Want eene bloemlezing van velerlei gezegden
uit alle wijsgeeren op te maken, zou wel gemakkelijk te
leveren zijn, maar niets of ten minste weinig afdoen. Er
zou niet uit blijken, of zij niet misschien, om zich naar de
volksvoordeelen te schikken, aldus hadden gesproken. Zoo
men zekerder wilde gaan en nu alle Grieksche wijsgeeren,
of, zoo miet alle, ten minste alle voortreffelijken onder hen,
in den geheelen samenhang hunner denkbeelden over deze
zaak raadplegen, zou men zich aan noodelooze omslachtigheid
schuldig maken. Beter is het niet te gewagen van hen,
die véor Pythagoras bloeiden en hunne inzichten wel mede-
deelden, doch meer stamelend dan sprekend; als ook niet
van hen, die na Aristoteles hunne voorgangers wel in eenige
bijzonderheden verbeterden, maar toch in 't algemeen slechts
in de verte volgden en nict bereikten. Zoo zal ik dan alleen
de voornaamsten raadplegen, de toongevers en meesters der
overigen, maar die ook volledig. Hebben toch deze mannen
Gods openbaring aan de stamouders des menschdoms tot
grondslag hunner wijsbegeerte gelegd, dan ligt voorzeker
dezelfde grondslag ook bij hen, die op de gronddenkbeelden
van dit viertal hunne stelsels bouwen.

Luisteren wij nu naar die hoofden der Grieksche wijsgeeren,
dan hooren wij het hen in bepaalde, ronde en duidelijke
woorden dikwijls uitspreken, dat zij zich in hun denken
over goddelijke dingen, over de Godheid en der menschen
betrekking tot de Godheid niet verlaten op eigen redenee-
ring en inzicht, maar op Gods openbaring.

Immers zij zocken geene bewijzen, om als slotsom eener
redeneering op te maken, dat er Goden of hoogere Machten
zijn, dat deze zorg dragen voor de menschen, dat de mensch
zedelijk vrij is en verplicht is de Goden te vereeren, dat hij
onsterfelijk is en hiernamaals vergelding heeft te wachten '2),
Al deze denkbeelden nemen zij als waar over uit de volks-



14 EERSTE VOORLEZING.

godsdienst, daar deze steunt op de openbaring der God-
heid zelve aan de voorgeslachten gegeven. Zij nemen ze
over, zonder aan de waarheid er van te twijfelen. Het
hoogste iz, dat zij ze als redelijk en nuttig aanprijzen.
Meestal echter staat dit redelijke en nuttige bij hen zoo
vast, dat zij de aanprijzing van die denkbeelden niet eens
noodig achten.

Daarom hielden zjj zich echter niet aan al de opsieringen
en fabelen over de Goden, welke de dichters aanboden.
Hierin zagen zij veel onzuivers en onwaardigs. Maar toch
was de kern en hoofdinhoud der volksgodsdienst bij hen
zeker en waar. Dit spraken zij gedurig uit, niet om zich,
door de volksmeeningen te ontzien, tegen vervolging te
vrijwaren ; maar als eene vrije, welgegronde en helder door-
ziene eigene overtuiging.

De geheele verwerping van de volksgodsdienst of het al-
gemeen ongeloof is in Griekenland eerst verbreid door Eueme-
rus, die in de derde of tweede eeuw vOOr Christus leetde,
en Griekenland rondreisde, om uit overleveringen en gedenk-
teekenen op te maken, dat zij, die als Goden werden ver-
eerd, deze eer niet verdienden, daar men eenvoudig men-
schen tot Goden had gemaakt. In zijne aanwijzingen was
veel waarheid, doch hare bekendmaking schaadde, dewijl hij,
in stede van het bijgeloof, niet een welgegrond geloof, maar
ongeloof deed ontstaan. Immers hij had dien invloed, dat eerst
het geloof aan den volksgodsdienst en weldra het geloof aan
alle godsdienst uit de beschaafde kringen verdween. — Maar
de oudere wijsgeeren, -en met name het viertal, dat ik wil
beschouwen, dachlen niet als Euemerus, Zi stelden vertrou-
wen op de openbaring van God, waarvan de volksgodsdienst ,
zoo bij hen als bij andere natién, de hoofdzaak had bewaard.

De eerste wijsgeer, op wien ik uwen blik vestig, is
Pythagoras, die in de zesde eeuw voor Christus bloeide. Ik



PYTHAGORAS. 15

herhaal niet, wat ik vroeger over hem schreef 's). Toen
hij, ma vele reizen in Egypte, Babyloni¢ en Griekenland
zich eindelijk in zijn zestigste levensjaar te Croton in Zuid-
Italié neerzette, hegon hij, om ter hervorming van de be-
volking te kunnen werken, met toespraken tot de ver-
schillende klassen der maatschappij te houden. Deze toe-
spraken zijn eigenlijk preeken, de oudste proeven van gods-
dienstige welsprekendheid onder den Grieken, gelijk deze nu
nog vooral door de christelijke godsdienstleeraars wordt be.
oefend. Immers ze zijn geene wijsgeerige uiteenzettingen
van verhevene denkbeelden en heilige plichten, uit de rede
afgeleid , maar stichtelijke opwekkingen, die op de bestaande
godsdienst en wetgeving steunen, even als onze precken op
Bijbel en Evangelie.

Pythagoras wendde zich eerst tot de jeugd, welke in eene
school voor gymnastie bijeen was, ten einde haar tot bezoek
van zijn onderricht uit te noodigen. Zijne opwekking was
geheel en al gebouwd op de bestaande godsdienstige volksover-
tuigingen, Volgens het bericht van zijn levensbeschrijver *)
zeide hij, dat in de wereld en het leven, in de steden
en de natuur, het oudere wordt geéerd boven het in tijd
latere, de opkomst boven den ondergang, de morgen boven
den avond, het begin boven het einde, de wording boven
het bederf. Desgelijks zijn de oorspronkelijke bewoners meer
dan de aankomelingen, en even zoo staan boven de volk-
planters hunne aanvoerders en de stichters der staten, Maar
in ’talgemeen zijn nu de Goden boven de Demonen ver-
heven, deze boven de Halfgoden, en de Helden (of Halfgoden)
boven de menschen , en bij deze de ouderen boven de jongeren
hunne kinderen, Na verder op den grooten eerbied, welken
wij aan onze ouders schuldig zijn, te hebben aangedrongen,
zeide hij, dat den Goden die eerbied welgevallig is, dewijl
wij juist van onze ouders geleerd hebben, de Godheid zelve
te eeren. Daarom heeft dan ook Homerus den koning der



16 EERSTE VOORLEZING.

Goden geterd, door hem den Vader der Goden en der
menschen te mnoemen., Voorts beroept zich Pythagoras op
Zeus (Jupiter), Juno en Hercules en op het orakel te Delphi,
alles bouwende, gelijk men ziet, op de godsdienstige, in
de mythologie nedergelegde, volksovertuigingen.

Zoo gunstig was de indruk van Pythagoras’ eerste rede,
tot de jeugd gehouden, dat de Raad der duizend, die uit
de regeerende hoofden der burgerij bestond, hem uitnoodigde,
ook in hun midden zijne inzichten bloot te leggen. Hieraan
voldoende plaatste hij zich weder op den bodem van den be-
staanden godsdienst, Hij vermaande den Raad ') een tempel
voor de Muzen te bouwen, tot behoud der harmonie in de stad,
en vooral het recht te handhaven. ,,Want de menschen,”
zeide hij, ,, wetende, dat er overal behoefte aan rechtvaar-
digheid is, hebben de mythe gemaakt, dat Themis bij Jupi-
ter, Diké bij Pluto en de Wet bij de Staten dezelfde plaats
innemen, opdat het duidelijk blijke, dat hij, die het recht
niet handhaaft, waartoe hij gesteld is, de geheele wereld-
orde verstoort. Het betaamt derhalve den Raad, den naam
van geenen God in den eed te misbruiken en verder zijne
woorden zoo in te richten, dat zij ook zonder eeden te ver-
trouwen zijn.”’

Spreekt Pythagoras hier van cen ,,mythe maken,” later
zullen wij zien, dat mythe in zulk een samenhang inkleeding
beteekent, d. i. zinnelijke voorstelling van ccne geestelijke
waarheid. Wat nu Themis, Diké en de Wet betreft: bij den
hoogsten God in den hemel (Zeus, Jupiter) is Themis de god-
delijke wereldorde; bij den God der onderwereld (Pluto) is
Diké de vergeldende regtvaardigheid; in de Staten op aarde
is de Wet de menschelijke staatsorde,

Men ziet, Pythagoras bouwde ook in den kring der be-
schaafden de publieke zedeleer op de publieke, van ouds
overgeleverde godsdienst. Hij gaf verder opwekkingen, om
het huiselijk leven en het huwelijk heilig te achten. Eene



PYTHAGORAS. 17

der beweegredenen hiertoe was, ,,dat zij hunne vrouwen
van haren ouderlijken haard voor het oog der Goden met
offers in hun huis hadden gevoerd.”

Daarna hield Pythagoras nog eene derde toespraak tot de
knapen in den tempel van Apollo, en eene vierde tot de
vrouwen in dien van Juno. Beide waren mede op den grond-
slag van den volksgodsdienst gebouwd. De woorden zal ik nu
niet verder aanhalen. Wie ze naleest '%), zal erkennen, dat
zij door en door godsdienstig zijn.

Na deze uitnoodigingen, tot allen gedaan, begon Pytha-
geras met het geven van onderwijs aan hen, die zich aan
hem wilden toevertrouwen. Het was in denzelflen geest,
zoo wel het meer bijzondere en ontwikkelde, ’t welk hij
aan zijne cigenlijke leerlingen gaf, als het meer algemeene
en oppervlakkige, dat hij gaf aan de overigen, die hem
wilden hooren, Men mag dus niet onderstellen, dat de wijsgeer
om des volks wille zoo sprak, zonder het zelf te gelooven.
Neen, het was blijkbaar zijne eigene, volle overtuiging,

Dit =ziet men vooral uit hetgeen wij weten van zijn op-
voedingsgesticht op een landgoed, niet verre van Croton,
in het voormalige gebied van Sybaris. Diar had hij zijne
eigenlijke leerlingen bijeen. Welnu, hoe ving hij ddir het
onderwijs aan? Met onderzoeken en bewijzen? Neen, met
het inprenten van zedelijke en godsdienstize grondbeginselen,
welke zij van buiten moesten leeren. ,,Die grondbeginselen
omtrent hetgeen zij hadden te doen en na te laten, bedoel-
den,” gelijk de oude verhaler verklaart '7), ,het verkeer met
de Godheid te bevorderen. Geheel het leven was geordend ,
om de Godheid na te volgen. Dit was het begin en dit
de inhoud dezer wijsbegeerte.”

Hoe juist dit gezien is, merken wij uit de Gulden Spreuken
van Pythagoras, welke algemeene levensregelen bevatten;
en, om den waren grond der levenswijsheid aan te wijzen,
aldus beginnen:

2



18 EERSTE VOORLEZING,

Eer de Goden boven alles;
Blijf uw eed altijd gestand;
Eer ook de onderaardsche Geesten
En de Helden van uw land.

Zegt de Hebreér: ,,De vreeze van Jehova is het beginsel
der wijsheid:” Pythagoras verklaart dddarin, dat hij zijne
Gulden Spreulen aldus, gelijk wi hooren, aanvangt, als
zijne overtuiging: ,,Het onderhouden van den godsdienst eens
volks is het beginsel der wijsbegeerte.”

Men make niet de tegenwerping, dat het onzeker is,
of deze Gulden Spreuken wel van Pythagoras’ eigene hand
zijn. Indien ze dit misschien niet zijn, zoo stammen ze
toch af van een zijner eerste leerlingen, die daarin dan de
wijsheidsregelen zijns meesters samenvatte. Immers de brok-
stukken der van Pythagoras zelven tot ons gekomene voor-
schriften stemmen alle met deze Spreuken geheel overeen.
Ze zijn van zedelijk-godsdienstigen inhoud, bevelen strenge
deugd, velerlei oflers en gebeden, volkomene overgave aan
de Godheid, die alles ziet en regelt en die hier en hierna-
maals vergelding doet; zij scherpen niet eene door hem
zelven uit de natuur of het geweten afgeleide eigene gods-
dienst in, maar de aloude voorvaderlijke '®).

Bij dit alles keurde Pythagoras evenwel volstrekt niet goed
al wat de dichters over de Goden hadden gebeuzeld. Al-
leen de kern der waarheid, in den volksgodsdienst te vinden,
wenschte hij te bewaren. In een eigen leerdicht schilderde
Pythagoras de vergelding hiernamaals in den trant van het
Egyptische doodengericht, ernstig e¢n streng. En daarin worden
Hesiodus en Homerus ten toon gesteld, als straf ontvangende
wegens de onwaardige voorstelling der Goden, in hunne ge-
dichten gegeven '9). Hij wilde dus de eigenlijke kern en
grondgedachte van den alouden godsdienst, het besef, dat er
hoogere Machten zijn, die ons lot besturen, van wie wij geheel
en al afhangen , aan wie wij ons moeten toewijden , onwrikbaar



PYTHAGORAS. 19

vasthouden, met verwerping van de vaak ijdele fabelen,
door de dichters uitgevonden. Even zeer als zijn zedelijke zin
tegen deze opkwam, had zijn godsdienstig gemoed behoefte
aan ware religie. Immers het verreweg belangrijkste en
meest in het oog vallende in de geheele opvoeding, door
Pythagoras aan zijne leerlingen gegeven, is in 't algemeen
het godsdienstig karakter, ’t welk er duidelijk bij is uitge-
sproken en er diep is ingedrukt., De nauwkeurigste onder-
zoeker van Pythagoras’ leven, denkwijze en wijsbegeerte,
die met al de hulpmiddelen der wetenschap onzer ecuw en
met onvermoeide studie een nieuw licht over het streven
en werken des grooten mans heett doen opgaan, doch voor
zich zelven geen groot vriend van den godsdienst is, getuigt
dit en wijst dit aan **), en voegt er dan nog bij:,, De meeste
leerstellingen behoorden tot een kring van godsdienstige
denkbeelden; de meeste voorschriften waren godsdienstige
gesoden, en niet alleen zedelijk-godsdienstige, maar ritugel-
godsdienstige, die eene wet bevatten, welke den gang van
het geheele dagelijksche leven tot den dood en de begrafenis
toe regelde.  De inprenting dezer uitvoerige en talrijke gods-
dienstige voorschriften was de eerste arbeid des geestes,
welke de jonge krachten bezig hield., Op een godsdienstigen
grondslag was dus de opvoeding by Pythagoras gebouwd;
zijne school is eene godsdienstige instelling, de geheele vor-
ming eene streng priesterlijke.”

Ik moeet dit in enkele bijzonderheden doen zien.

In den eersten leercursus, waarin de leerlingen alleen
moesten hooren en van buiten leeren, wat hun werd gezegd,
was alles alleen godsdienst. De tweede cursus was die der
muziek. Doch ook de toonkunst was bij Pythagoras eene
godsdienstige. De muziek was hem, zegt een oud schrijver 2'),
»de geneeskunst der ziel.”” Zij diende immers tot reiniging
der hartstochten, tot vertroosting des gemoeds, tot verhef-
fing des geestes, en werd daartoe dagelijks, bij het ter

90



20 EERSTE VOORLEZING.

ruste gaan, en opstaan en bij elke gelegenheid aangewend.
Doch daartoe verbood hij ock de wereldsche, en gebood
hij de godsdienstige toonkunst,

De derde cursus bevatte het onderwijs in de wiskunde,
vooral als hulpmiddel en oefening tot het afgetrokken denken,
Nu spreckt het wel van zelf, dat de wiskunde in geenerlei
verband met den godsdienst kon staan: maar in dezen derden
leertijd werd het godsdienstig bestanddeel der beide vroegere
bijgehouden en voortgezet,

Na dezen drigjarigen cursus kwam men ten laatste in den
kring der ingewijden, die onder de persoonlijke leiding van
Pythagoras stond. Eindigde nu hunne godedienstige opleiding ?
Verre vandaar! Mecr dan ooit werd zij vast gehouden, Deze
leerlingen werden ingewijd in de godslienstige plechtizheden
en denkbeelden, welke van den alouden en wijzen dichter
Orpheus afstamden, maar door Pythagoras waren hervormd
en verder ontwikkeld. Eerst deze leerlingen in nauweren
zin, de ingewijden (esoterici), mochten over hunne studie
spreken en navragen, hel gehoorde opschrijven en eigene
gedachten opteckenen. Hunne inwijding in de Orphische
mysterién geschiedde vooral door hen bekend te maken met
cen groot episch gedicht, onder den naam van Heilige Rede 2?)
beroemd, ‘twelk door Pythagoras was opge-teld, doch dik-
wijls aan Orpheus werd toegeschreven. Uit de nog voor-
handene brokstukken er van en berichten er over weten wij ,
wat de inhoud was, namelijk deze: ,,Uil de oorspronkelijke
Godheid waren lagere Goden of Demonen voortgekomen en
voorts eene wereld. Weldra waren deze onder elkander
gaan strijden, waarop het menschengeslacht was ontstaan,
tot straf der overwonnen Demonen, die nu in de mensche-
lijke lichamen, door de Godheid geschapen, werden inge-
sloten. Daarop waren nog vele Goden geboren, tot den
jongsten toe, Dionysos, die door de Titanen werd gedood,
door Zeus weder werd opgewekt en tot beheerscher der



PYTHAGORAS, 21

onderwereld aangesteld, waar hij belooning en straf uitdeelt
aan de gestorvene menschen %),

Als grond voor de hoogere kennis, waarin Pythagoras’
eigenc leerlingen werden ingewijd, werd eene goddelijke
openbaring aangegeven. De aanlief van liet leerdicht, *twelk
zij nu leerden kennen , luidt aldus:

o Koning, Leto’s zoon, ver stralende, machtize Phebus,
Alziende, over menschen en onsterflijken heerschend,
Helios, die gij op gouden wieken daarheen zweeft!
Deze van God afstammende kennis berichttet Gij mij.
Gij gaaft haar, als geluige roep ik u zelf aan?t),

Gij bemerkt: geheel anders luidt deze aanhef dan die van
Homerus’ heldendicht :

Zing, o Muze, zing mij Achilles’ verderfljke gramschap.

Homerus bidt om goddelijke bezieling voor de dichterlijke
voorstelling der hem bekende geschiedenis  van  Achilles’
gramschap; Pythagoras dankt voor eene goddelijke openba-
ring, waardoor hem is bekend gemaakt, wat geen mensch
nit zich zelven kon weten. In welken zin Pylhagoras met
recht kon zeggen, zulk cene openbaring te hebben ontvan-
gen, zullen wij later nagaan. Thans is het genoeg op te
merken, dat de wijsgeer zich niet op eenige menschelijke
redeneering of eigene bewustheid, maar op goddelijke kennis
beroept als den grond zijner mededeelingen en vermaningen.

Nadat een leerling in deze, voor de anderen geheim
gehouden wijsheid was ingewijd, bevond bhij zich in eene
nienwe wereld van vrijheid en zelfstandigheid. Maar mocht
hij nu in 'talgemeen ongehinderd vorschen, denken en
spreken, dit stond hem evenwel niel vrij over alles, niet
over God en godsdienst, alleen over de thans ter onderzoe-
king gegeven wetenschappen, de wis- en natuurkunde, en



22 EERSTE VOORLEZING.

over de schoone kunsten, ,,Dere leerlingen,” zegt een ge-
loofwaardig berichtgever *¥), | werden mathematici ge-
noemd, naar de wetenschappen, die zij nu waren begonnen
te becefenen, daar de olle Gricken de meetkunde en de
bouwkunst, de toonkunst en de andere hoogere wetenschap~
pen mathemata noemden. Door de beoefening dezer
wetenschappen  gesterkt, gingen zij voort, om de werken
der wereld en de beginselen der natuur te leeren kennen,
en dan werden zi physici (natuurkundigen) geheeten.”

Maar hoe stond het nu zelfs met deze natuwurkunde?
Voor zooverre hierin zaken ter sprake kwamen, welke ook
in de leer van den godsdienst waren behandeld, werden deze
zonder mader onderzock uit de godsdienstleer overgenomen
en als waar geéerbiedigd. Eene verandering der godsdienstleer
naar de uitkomsien der natuurkunde kwam niet ter sprake.
Over alles, wat in de godsdienstleer was behandeld, mossten
de Pythagoreérs blijven bij de hun uit openbaring van God
medegedeelde denkbeelden | welke de nitzangs- en eindpunten
waren hunner leer over de natuur. Die denkbeelden over
de wording der wereld uit de Godheid en haar leven in de
Godheid, over de afkomst van ’s menschen onsterfelijken
geest uit den hemel en zijn ingang van buiten in het men-
schelijk  lichnam, over de sterfelijke, nict met denkens-
kracht begaafile zicl of de levenskracht, en over het lichaam ,
als ook over den toestand na dit leven, de onsterfelijkheid , de
verhuizing der ziclen of geesten en hun terugkeer naar den
hemel , worden in Pythagoras’ natuurleer ook aangetreffen
maar zonder bewijs; ze worden eenvoudig overgenomen of
bijgehouden it de godsdienstleer.

Zoo kwam, om maar ¢éne proeve te geven, in het groote
godicht, Ieilige Rede, cene voorstelling voor over de schep-
ping der menschen, t.w. dat God den mensch had gevormd
uit de aarde en hem vervolgens cenen zedelijken geest ge-
geven; doch dat deze geest reeds vooraf had bestaan . daar



PYTHAGORAS. 23

hij tot straf voor vroegere zonden in dit lichaam werd in-
éesloten ),  Maar nu werden in de natuurleer die zelfde
denkbeclden eenvoudig overgenomen en herhaald , zonder dat
daarvoor uit de natuur zelve eenig bewijs werd aangevoerd 7).

Uit al het bijgebrachte blijkt zonneklaar, dat Pythagoras
zijne wijshegeerte, gelijk hij meende, op goddelijke openbaring,
goddelijk onderwijs en goddelijke mededeclingen heeft gebouwd.
Men kan nog vragen, of het hem hiermede wel recht ernst
was, of zijn woord ook als beeldspraak zij aan te merken,
of hij zich in deze zaken ook schikte naar volksvoorooerdeelen.
Recht, om dit te onderstellen, heeft men niet. Later zullen
wij zien, dat hij, even als de andere wijsgeeren, in volle
oprechtheid en volkomen ernst zdo sprak en deed. Ook kan
men vragen, of hij recht had tot deze ziens- en handelwijze.
Maar naderhand zal ik ook aanwijzen, dat hij dit recht bezat-

Vooreerst is het genoeg, dat wij reeds in Pythagoras be-
ginnen te zien, hoe de Grieksche wijsbegeerte niet zelfge-
noegzaam in eigene kracht stond op een eigen verworven
bodem, maar, afhankelijk van goddelijke openbaring, deze
nam tot onwrikbaren grondslag, om hierop nu zelfstandig
het gebouw harer wetenschap op te trekken. Aanvankelijk
vermoeden wij dus reeds, dat er wellicht maar ééne bron zal
zijn van kennis, wijsheid, beschaving, ontwikkeling, deugd,
godsdienst en zelfs van wijsbegeerte: Gods openbaring, Gods
mededeeling, Gods onderwijs, Gods opvoeding, het eigene
vrije werk van den vrijen God. Want hoezeer de menschen ,
wat God geeft, moeten gebruiken, elk op zijne wijze, wrij,
zelfstandig, werkzaam: — immers opdat wij er zulk een
gebruik van zullen maken, doet God zijn werk aan de men-
schen: — Hij, Hij schept toch het geestelijke Lden zoowel
als het zinnelijke, opdat zij dit mogen bouwen *), De
Vader geeft datgene, waarmede de zoon, die zijn beeld en
medewerker is, voordeel moet doen en wat deze zoon verder
moet bewerken; maar die dit geeft, is de Vader; de zoon



24 EERSTE VOORLEZING,

geeft het zich zelven niet. De vrije God geeft den vrijen
mensch stof, grondslag, aanwijzing en onderricht, om te
werken. God doel niet alles voor den mensch, gelijk Hij
voor het dier alles doet. Maar Hij laat den mensch ook niet
alleen zoeken, omdolen, afdwalen. Hijj is hem nabij en
helpt hem, behalve door de krachten der natuur, ook door
eigene vrije mededeclingen.

Doch wat ik zeg, zal duidelijker en zckerder worden door
vele andere proeven, achtereenvolgens bij te brengen®),

AANTEEKENINGEN.

1 Bl 1. D. II, vierde voorl. bl. 77 der tweede uitgave,
?) BL 2. YVijfde voorl. bl. 107.

%) BL 2. Zesde voorl. bl 133.

) BL 2. Achiste voorl. bl. 177.

5 Bl 4. Zevende voorl. bl 152,

iy Bl 3. Elfde voorl.

W Bl 3. BL 257, 258,

f) Bl 4. Achtste voorl. bl 188. Verg. Negende voorl. bl. 197.
Y Bl 6. De Joodsche geschiedschrijver Josephus en twee

Joodsche wijsgeeren, de Peripateticus Aristobulus en de Plato-
nicus Numenius, liebben vermeld, dat Plato Mozes en de Profeten
heeft gekend. De Kerkvaders, Justinus de Marielaar, Theophilus
de Apologeet, Clemens van Alexandrié en anderen spraken even
zoo. De zaak is bekend. Vele bewijsplaatsen unit deze schrijvers
zijn aangchaald door c. AckERMANN, Das Christliche im Plato und
in der platonischen Philosophie, Hamb. 1835, bl. 4, b.

Ik herhaal, dat ik niet door die beweeringen, maar door
het bestudeeren van de Gricksche wijsbegeerte, vooral door die
van Plato, tot mijne tegenwoordige overtuiging ben gekomen.
Deze studie heeft niet gediend, om voor cene vaststaande op-
vatting bewijzen te verzamelen; maar de onbevangen studie heeft
gemaakt, dat ik mijne vroegere opvatting heb laten varen, daar
ik overtuigd werd (met talloos vele anderen) gedwaald te hebben,



AANTEEKENINGEN, 25

10y Bl 10. vaw xoursverp, Hel Apostolisch Eoangelie, D. I,
bl. 57%.

M) BL 11. Ze zijn vaak op geleerde wijze unitvoerig samen-
gebracht, b. v. door H. LikEeN, Die Traditionen des Menschen-
geschlechts oder die Uroffenbarung Gotles unter den Heiden, Miinster
1856 en 1869; door FRED., DE RovUGEMONT, Le peuple primitif,
sa religion, son lLisloire, el sa civilisalion, drie deelen, Genive
18656—1857; door E. 1. FISCHER, Heidenthum wund Offenbarung.
Religionsgeschitlicke Studien iber die Beriibrungspunkle der illesten
heiligen Schriften der Inder, Perser, Babylonier, Assyrer uad Aegyp-
ter mit der Bibel auf Grund der neuesten Forschungen, Muainz 1878,
enz. Men kan ook vergelijken de Itudes philosophiques sur le
Christianisme van AvGUsTE Nicoras , die langen tijd jaarlijks
eene nieuwe uitgave hebben beleefd. D. I, bl. 187—244 brengt
Nicolas alle gronden voor de werkelijkheid en noodwendigheid
der oorspronkelijke openbaring bij. Zelfs Renan, Histoire géné-
rale des langues simitigues, erkent, D. I, bl. 472, wat de verhalen
over de vier stroomen van het paradijs betreft: ,,Voor zoover
de Perzische overlevering [Dbij Zoroaster] ons overeenstemming
aanbiedt, zie ik niet eene overneming van Judea uit Perzid, of
van Perzié uit Judea, maar veel liever eene gemeenschappelijke
herinnering, welke de Arisclie en Semitische rassen zullen heb-
ben bewaard van hun verblijf in den Imans.” ITij heroept zich
verder op de groote geleerden, Ewald, die de Israélietische,
Lassen, die de Indische, en Kagine Burnouf, die de Perzische
oudheid door en door kennen, en zegt voorts: ,Dit feit van
ééne en dezelfde alomde overlevering, bij de Semitische en
Arisehe volkeren gezamenlijk te vinden, staat vooris niet alleen.
Ewald hecft voor de wetenschap een nicuwen weg geopend door
vele tot op hem niet of niet goed' opgemerkte overeenkomsten
tusschen de oudste Hebreeuwsche overleveringen en die van
Perzié en Indié aan te wijzen. Zijne stoute inzichten hebben
de beste bevestiging gevonden: de twee meest vertrouwbare
woordvoerders der Arisclie studién, Lassen en Fugtne Burnouf
(deze laatste met meer beperking), hebben er de voornaamste
slotsommen van overgenomen. De samenhang in voorhistorische
tijden van de Indisch-Furopesche met de Semitische volken is
eene soort van onderstelling geworden, welke in de hoogste en
beste sferen der Duitsche wetenschap als waar is aangenomen.
Zonder mij over dit punt met dezelfde vorzekerdheid als Ewald



26 EERSTE VOORLEZING.

en Lassen wit te spreken, moet ik evenwel zeggen, dat deze
onderstelling mij voorkomt geenerlei afdoende zwarigheid tegen
zich te hebben, en dat zij tot eene verbinding verstrekt voor
vele feiten, die zonder haar onverklaarbaar blijven.

»Onder deze brokstukken der gemeenschappelijke erfenis van
Ariérs en Semiten plaatsen Ewald, Lassen en Burnouf boven
alles het geloof aan een eersten toestand van volmaaktheid, het
denkbeeld van fabelachtige tijdperken, welke aan de geschiede-
nis zijn voorafgegaan, en eecnige getallen, die den duur dezer
tijdperken uitdrukken. Men moet erkennen, dat de verhalen
van het paradijs, van den boom des levens, van de eerste zonde,
van de slang, die verleidde, groote overeenkomst hebben met
de fabelen der Brahmienen over de wieg van lLet menschelijk
geslacht, en nog meer met zekere mythen van den Vendidad-
Sadé. Maar nu zijn de hoofdstukken van Genesis, waarin deze
verhalen zijn bevat, geschreven véér de wetenschappelijke ken-
nismaking der Hebreén met de Arische volken en steken zij
zeer af bij de kleur der boeken, die onder den invloed der
Perzen in de ballingschap vervaardigd zijn. Ewald en Lassen
stelden evenzoo de overlevering omtrent den zondvloed onder
de herinneringen, welke aan de beide rassen gemeen zijn. Las-
sen verliet later deze meening. Maar Ewald bleef er bij en
schijnt zijne zaak gewonnen te hebben.”

Dit uit Renan =zij voorlooplg hier genoeg. Verg. JULIUS
HAPPEL, Die Anlage des Menschen zur Religion (Teylers Genoot-
schap, 1877), die bl. 6, 7, 80, 103, 104 opmerkt, dat Grimm ,
Ewald, Movers, Max Miiller en Waitz het monotheisme voor
den oudsten vorm van den godsdienst houden.

Het vraagstuk is, of de mensch eerst, ten gevolge van Gods
openbaring aan hem, in een toestand van beginnende beschaving
is geweest, dan wel aan zich zelf overgelaten, in een toestand
van ruwheid. Later komen wij hierop terug.

1) Bl 16. De wijsgeerige Grieken spraken over dit alles
in dezer voege, dat zij vele inkleedingen en persoonsverbeeldin-
gen gebruikten. Zij handelden van het goddelijke of de Godheid
of de Goden, van de Moira of het noodlot of het bestuur van
der menschen lot, van de Nemesis of de vergelding der misda-
den door de Godheid, van de Themis of de wetgeving, van de
Diké of de regtvaardigheid, van den Hades of de onderwereld
of de onsterfelijkheid, van het Elysium en den Tartarus of de



AANTEEKENINGEN. 27

belooning en straf hiernamaals. Inkleeding en gedachte moeten
hier wel onderscheiden worden; deze moet niet worden verwor-
pen, omdat aan gene iets schijnt te haperen.

13) Bl 15. Gesch. der oproediag, D. II, bl. 133—141. Zeer
verward hebben de meeste nieuwere schrijvers, die der twee
laatste eceuwen, over hem gechandeld. De eccrste, die eene
kritische beschouwing der bronnen, zonder welke niets is aan
te vangen, heeft geleverd, is c. MEINERS, Gesch. der Wissen-
. schaften, D. I, bl. 187—303. De laatste, die zulk eene beschou-
wing heeft gegeven, waardoor Meiners is verbeterd, is . motH,
Gesch. unserer olendlindisehen Philosophie, D. II, bl. 266—283,
Noten bl. 49—58.

"y BL 15. nawnuienvs, De vifa Pythagorae, Sect.17. Daar
Jamblichus pas in de vierde eeuw na Christus, dus om-
trent duizend jaar na Pythagoras leefde, zijn wij niet zecker,
dat wij overal de eigene woorden van dezen hooren. Mogelijk
is het ecehter wel; want Jamblichms heeft uit oude bronnen
geput. Doch zeker is het althans, dat Pythagoras in dezen
geest heeft gesproken, gelijk het vervolg zal leeren. En op dezen
geest alleen komt het voor mijn tegenwoordig doel aan.

Aan de nanwkeurigheid der unittrcksels uit deze toespraken,
want in haar geheel bezitien wij ze niet, itwijfelen zelfs zij
niet, die anders bijua alles betwijfelen. Op inwendige gronden
is die nauwkeurigheid vooral aangewezen door Réth, Gesch
unserer abendl, Philosophie, D, 11, bl. 425 volgg. Tk zal veel ge-
bruik van Réth's werk maken. De vroeg overledene, onver-
moeide navorscher der Egyptische, Perzische en Gricksche ond-
heid uit alle bronnen, geeft zich omirent de door hem aange-
wende langdurige stundie, om Pythagoras in het licht van zijn
tijd ons getrouw voor oogen te stellen, cene getuigenis, die
door edel zelfgevoel, tegenover schandelijke miskenning, is
ingegeven, bl. 742-—744. DMiskend werd hij vooral, dewijl hij
den moed had, tegen de gangbare aanmatigingen der zooge-
noemde hoogere kritiek op te komen, en haar de kri-
tiek der bekrompenheid te nocmen. Zie D. I, bl. 29.
Overigens is Rith te belangrijker voor mijn doel, dewijl hij van
geene openbaring van God, zelfs niet van cene aan Israél, wil
weten. Hij heeft derhalve de geschiedenis niet bezien of terecht
gelegd, om er blijken van het bestaan eener openbaring van God
in te vinden. De blijken er van, welke if bij hem vind, geeft
Aij onwillekeurig en onbewust.



28 EERSTE VOORLEZING.

15) Bl 16. samBrLicHUS, Sect. 45.

1) Bl 17. samBLicHUS, Sect. 51, 54.

1) Bl 18. saupuicmus, Seet. 86 en 137. Ik heb ver-
tanld naar de verbetering van den verwarden tekst, door L.
Kuster op Sect. 86 voorgeslagen.

%) Bl 18. Deze Gulden Sprewken zijn in eene vloeiende
vertaling van wijlen mijn vriend Mr. T. P. Tresling medege-
deeld in de Gesch. der opreeding , . 1T, bl. 138—141. Daarin
moeten echter twee veranderingen gebragt worden. Bl. 140
moet regel 6 van onderen in plaats van:

» t Lot verstompt het hoofd en ’t harte,”
gelezen worden :
» Dwaasheid doet de zinnen dolen.”
En op bl. 141 regel 13 van boven in plaats van:
»Ziorg voor geest en lichaam beide,”
gelezen worden:
» Let altijd op de eerste stappen.”

Deze veranderingen rusten op verbeteringen in den Griekschen
tekst gebragt door niTw, Gesch. waserer abendl. Philos. D, II,
bl. 220—224. Hoe veel edeler, dieper en reiner de geest der
Spreuken hierdoor wordt, wijst Roth aan. Inderdaad komt
daardoor eerst zin in die twee regels en samenhang met Pytha-
goras’ beginselen. In het Grieksch bepaalt zich de verandering
tot die van ééne letter van een woord in elken regel, in den
cersten, dat peipe wordt umwgie, en in den tweeden Gpwcay
wordt wgarer. Later deel ik nog eene herziening der vertaling
van deze Gulden Sprewien in haar geheel mede.

W) Bl 18. Zie wrirn, D. II, bl. 495, 496. Noten bl. 124.

2% Bl 19. mérw, bl 505. :

2 BL 21. jamsricous, Seet. 110.

22) Bl 20, “Jepog Aéyoz.

) Bl 23. mriric, bl. 609—635.

) Bl 24. Men vindt deze regelen bij miTm, noot 976.

25 Bl 22. avnus cennivs, Neetf. 4i. T, 9.

2 Bl 23. mdtm, bl. G83—687.

27) Bl 23. niérm, bl. 861—863.

2 Bl 23. 1 Moz 2: 15.

2 BL 24. Voorloopig wijs ik, ter bevestiging van deze
zienswijze, welke thans maar aan enkele geleerden eigen is,
op de schriften van ERNsT VON rasavix, die haar met kracht



AANTEEKENINGEN, 29

handhaaft. Zoo verklaart hij b.v. in zijne rede, Ueber die the-
ologische Grundlage aller philosophische Systeme, Munchen 1856,
bl. 2: (na van Pythagoras te hebben gesproken): ,Und ganz
in ihnlicher Weise philosophiren alle grossen Denker des
Alterthums, auf der Grundlage dessen, was lingst sor aller
philosophie durch die viiterliche Religion, das heilige Erbe der
Vorwelt an die Mitwelt und Nachwelt, bereits fest stand, und
was niemals von der Philosophie & priori bewiesen, sondern nur
i posteriori nach gewiesen werden kann, und die Vorauset-
zung aller wahren Philosophie ist und bleibt.” Ook onze DE
LA saussaYE sprak het wit, De plaats der theologische wetenschap
in de Encyclopediz der welenschappen, Gron. 1872, bl. 10: ,De
Grieksche wijsbegeerte bleef godsdienstig, al emancipeerde zij
zich van de priesterscholen en de traditioneele godsdiensten.”
Bl 12: ,, Godsdienst was het beginsel der wetenschap bij de
voér-Grieksche volkeren; godsdienst was de bezieclende geest der
Grieksche beschaving.”



TWEEDE VOORLEZING.

Socrates. Pythagoras priester en wijsgeer , Socrates alleen wijs-
geer. Zine sterlte is de methods, Het geweten door hem
gewekt., Gods openbaring bron veor de leaniz van de geestelijlke
dingen , zelfs van het staatsrecht. — Plato bezit de godsdienstige
waarheid én wuit Gods openbaring, vooral in mythen tot ons
gelomen , én uit onze herinneringen uil ons wvroeger leven. Uit
wijsqeerige redencering leidt hij niets omlrent haar af. Zijne
kennts der waarheid vioeit dus niet wit menschen voort, maar uil
God. DMen moet haar geloovende en hopende wannemen. In-
geving van God ool: nu nog mogelijk. Plato ijvert voor gods-
dienst en zedelijlheid, Hij heeft niets tegen de dichting in de
godsdienst, maar wel legen onzedelijle dichting. Hij leidt
uit de volksoverleveringen af, loe de wereld is geworden, in
welken toestand de cerste menschen lebben geleefd, hoe er
kunsten , staten, recht en dewgd zijn ontstaan, wat de men-
schelijke ziel is, dat zij onsterfelijl: is en dat haar straj of
loon wacht. — Plato b Joden en Christenen hocger geacht
dan eenig ander wijsgeer,

Mijne Heeren !

Pythagoras, den eersten uilnemenden wijsgeer onder de
Grieken, hebben wij beschouwd als de eerste proeve, dat



SOCRATES. 31

Gods openbaring in feiten en Gods onderwijs, om die feiten
te doen verstaan, welke wij uit het Oude Verbond kennen
als aan de stamouders des menschdoms en aan Israél gege-
ven , niet alleen voor Abrahams nakomelingen de grondslag
van hun godsdienst waren, maar ook voor de Grieken de
grondslag zoowel van hun wijsbegeerte, als van hun godsdienst
geweest zijn. Bi die eerste proeve voeg ik nu eene tweede,
Socrates. Immers ook deze ,,vader der wijsbegeerte” bleef
op denzelfden bodem staan als Pythagoras: op Gods open-
baring.

Met recht heet hij de vader der wijshegeerte; want met
hem vangt eene nieuwe richting in den geest der Grieken,
met hem de zuivere wijshegeerte aan. Pythagoras toch
voerde wel den naam in van wijsgeer, philosophos, in stede
van dien van wijze, sophos, welken de leidslieden van den
Griekschen geest voorheen droegen'), Toch was Pythagoras
geen wijsgeer alleen; hij was tevens priester. Socrates was
de eerste, die alleen en geheel wijsgeer was?).

Het onderscheid tusschen deze twee groote mannen springt
in ’toog, ook reeds wat hun begrip van wijsbegeerte be-
treft.  Blijkbaar was het Pythagoras niet maar om den
naam, ook om de zaak te doen; hij was begeerig naar wijs-
heid en zocht er anderen hegeerig naar te maken Maar
in Egypte, waar hij tweeentwintig jaar vertoefde, had hij
zich in de priesterkaste laten inwijden , en ook als volksop-
voeder onder de Gricken vertoonde hij véor alles in kleeding,
leefwijze en houding en in de inrichting van zijn onderwijs
den priester, die met hooger gezag spreekt en handelt,
Daarom moesten zijne leerlingen lang zwijgen en verder ten
laatste in godsdienstige mysterién worden ingewijd. Daarom
was voor hen langen tijd, zoo niet levenslang, de laatste
en afdoende bewijsgrond voor eene stelling de uitspraak:
»Hij heeft het zelf gezegd.”

Socrates was volstrekt geen priester, evenmin als hij een



32 TWEEDE VOORLEZING,

wijze was, in den zin der vroegere wijzen van Griekenland.
Hij was geheel en al wijsgeer®). Volgens hem was alleen
de Godheid wijs, en kon de mensch het niet verder bren-
gen, dan dat hij een begeerige naar wijsheid werd.

Geen wonder dus, dat het voornaamste in Socrates zijne
leerwijze is. Een stelsel had hiy niet; Lij zeide zelf niets
te weten, dan dit ééne, dat hij niets wist. Maar hij zeide
ook de kunst te versitaan, om uit den zwangeren geest van
leergierige jongelingen denkbeelden, als geesteskinderen ,
ter wereld te brengen. Inbrengen in de menschen konde
hij derhalve mniets, maar alleen wat in hen was, voor
den dag halen, om dit dan of als misgeboorte (als on-
waar), of als gezonde vrucht (als waar) te doen kennen,
Natuurlijk hoort gij in deze voorstelling, wat den vorm be-
treft, den scherts, aan Socrates altijd eigen. Maar met
de zaak, hierin aangeduid, was het hem volkomen ernst.
Dit blijkt uit alle berichten over hem. Hoe ver deze reeds
bj Xenoplhon en Plato, zijne eerste en onmiddellijke leer-
lingen, uiteenloopen: hierin komen heide geheel en al over-
een, dat hun meester, vragende en samensprekende, uit
zijne volgelingen zelve de waarheid wilde doen geboren
worden. Doch ook DPlato laat ik nu eerst ter zijde: zijne
werken en zjn Socrates zal ik gebruiken, als ik over Plato
zelven handel. Den historischen Socrates, met wien wijj
ons bezig houden, kennen wij beter uit Xenophon, die zijn
meester niet konde en wilde bezigen, gelijk Plato, om onder
zijn naam eigene denkbeelden uiteen te zetten, maar hem,
voor zoover hij hem had kunnen vatten, weder gaf, gelik
hij geweest was.

De hoofdeisch van Socrates, aan allen, die wijsheid zoch-
ten, steeds gedaan, was die van den God der wijsheid te
Delphi: »Ken u zelf.” Met dit zelf bedoelde hij echter
niet het zinnelijke zelf, maar het geestelijke, en in dit



SOCRATES. 33

geestelijke vooral het zedelijke, zoodat door hem bovenal,
wat wij het geweten noemen, in den mensch is gewe'it

De zinnelijke wereld, ook het rinnclijke in den mensch;
zijn lichaam met deszelfs werkingen, wordt door Socrates
niet onderzocht. Immers niet het zinnelijke, naar het
geestelijke boezemde hem belang in, en wel vooral het
zedelijk-geestelijke.  Omdat hij hier altijd mede bezig was,
zeide men, dat hij de wijshegeerte uit den hemel of uit de
wolken (dat is, uit de natuurkunde), waar zich de vroegere
wijsgeeren meest mede bezig hielden, had doen nederdalen
in de steden en huizen, ten einde de menschen le leeren ,
gehoorzame kinderen, vlijtige burgers, brave ouders en
trouwe vrienden te worden. Hoe afkeerig Socrates van de
natuurkunde was, spreekt Xenophon gedurig uit.  »Hjj
sprak niet,” verhaalt deze?), »over de natuur, gelijk de
meeste anderen, die onderzoeken, hoe, 't geen door de wijzen
het heclal wordt genoemd, wel moge bestaan, en naar
welke vaste wetten de hemellichamen bewogen worden, In
tegendecl , hij toonde aan, dat wie daarvan hun werk ma-
ken, eigenlijk dwazen zijn. Vooreerst overwoog hij hen
aangaande , of zij dergelijke onderwerpen nasporen, dewijl
zij mecnen de menschelijke dingen reeds genoeg te kennen,
dan of zij wanen plichtmatiz te handelen, indien zij de
menschelijke dingen dadr laten, om de zinnelijke natuur te
onderzocken. Voorts verwonderde hij zich, dat het hun
niet bleek, hoe onmogelijk het voor menschen is. de natuur
te doorgronden, Immers zij, die zich het meest er op laten
voorstaan, daarover te kunnen spreken, hebben onderling
nict dezelfde meeningen , maar gedragen zich onderling als
krankzinnigen , [dewijl zij elkander onophoudelijk tegen-
spreken].”

Daar Socrates zoo afkeerig was van al het uiterlijke, en
den mensch onophoudelijk op zijn eigen zedelijk bestaan
wees, geloof ik niet le veel te zeggen, als ik beweer, dat

3



34 TWEEDE VOORLEZING,

met Socrates het geweten wakker is geworden. Tot op hem
had men in Grickenland meestal een geweten, als niet heb-
bende, Wel had men in de fabelleer de Furién of Wraak-
godinnen, als dichterlijke voorstelling van de angsten, welke
den misdadiger bij wanbedrijven folteren. Maar zij vervolg-
den den mensch alleen bij verregaande misdaden. Wat het
gewone leven betreft, sliep het geweten, althans voor de
wetenschap.  Op de bestaande wetten en inrichtingen van
huis en stad, van godsdienst en gewoonte beriep men zich,
zonder heldere bewustheid, dat er in den boezem des men-
schen ook een rechter is, die mede gehoord moet worden *).

Juiste kennis had men nog niet gemaakt met dezen rechter
in ons, het geweten, dat is, het medeweten van ons
met een ander en hooger weten, door dit andere en hoogere
wel eerst van buiten wakker gemaakt, maar nu ook daarop
van binnen antwoordend. Uit toch is de beteekenis van het
mede in het Grieksche en Latijnsche woord, door ons geweten
overgezet; want daarin noemde men het een medeweten °).
En daar in het Grieksche en Latijnsche woord deze beteckenis
onbetwijfelbaar duidelijk is, mogen wij vaststellen, dat in de
vertaling er van met geweten dit ge ook mede zal te kennen
geven, ’'tgeen taalkundig zonder zwarigheid is, zoo als blijkt
uit vele andere woorden met ge zamengesteld, als geroep,
geschreawe | gellank , getrappel, gebergle, gebedel, gebeuk, ge-
blaas, gedans, geheugen, geleide, gelus, en dergelijke meer,
die allen cen doen en weder doen te kennen geven, een
roepen en mede of weder roepen, een schreewwen en mede of
weder schrecuwen , cen Llinken en mede of weder Llinken. Ge-
weten is dus een medeweten of weder weten binnen in ons,
‘t welk antwoord geeft op een weten, ’twelk van buiten
tot ons komt. Of intusschen Socrates dit woord geweten in
den zedelijken zin ooit heeft gebruikt, betwijfel ik zeer: ik
herinner mij althans niet het bij hem gevonden te hebben.
Zeker is het, dat hij het, zoo ooit, dan zeldzaan bezigde 7).



SOCRATES, 35

Maar de zaak is door hem wakker gemaakt. Zijn daemonium
of geleigeest, die hem stellig afvied, wat hij wilde doen,
maar nict mocht doen, en die misschien ook wel aanried ,
wat hij moest doen, is de aanschouwelijke voorstelling van
het geweten ®).

Doch als men nu meende, dat Socrates, die den mensch
zoo zeer aanspoorde, tot zich zelven in te keeren, uit het
geweten eene wijsbegeerte over geestelike en goddelijke
dingen zal hebben afgeleid, zou men dwalen. Wat hij over
deze dingen heeft te zeggen, is alleen verwijzen naar god-
delijke openbaring. En deze ziet hij in den volksgodsdienst ,
in de staatsinstellingen, in de godspraken en in de voor-
teekenen, en verder ook in de harmonie der natuur,

Telkens hoort gij hem terug wijzen op al deze zaken,
vooral op den volksgodsdienst en de staatsinstellingen, maar
niet zelden ook op de orakelen, welke hij wil geraadpleegd
hebben, zelfs op de voorteekenen, als wenken bij allerlei
voorvallen door de Goden gegeven ; terwijl hij ook nu en dan
aantoont, dat de schoonheid, doelmatigheid en orde der na-
tuur bevestigen, wat wij uit die andere bronnen omtrent
de Godheid weten ?).

Leerzaam is hier vooral een gesprek van Socrates met
Hippias ') over het wezen van het recht. Daarin verklaart
Socrates, dat bij hem wat mwet de staatswetten overeenkowmt,
hetzelfde is als het rechtvaardige '),  Doch nu zijn er, zegt
Socrates , ook nog ongeschreven wetten, diein alle landen even-
zeer gelden, welke nict door menschen kunnen gemaakt
zijn, dewijl deze daartoe niet zijn samen gekomen. Ze Toeten
dus de Goden tot wetgevers hebben, gelijk het dan ook bij
alle menschen de eerste plicht wordt geacht, de Goden te
dienen. Tot deze wetten behoort, dat ouders ¢n kinderen
clkander niet in huwelijk mogen nemen. Dit willen de
Goden niet, zoo als blijkt uit de door hen ingestelde ordening
der natuur, dat, waar dit geschiedt, een zwak nakroost

g+



36 TWEEDE VOORLEZING,

wordt geboren. Tot deze wetten behoort ook, dat men
weldoeners weder moet weldoen, zoo als daaruit blijkt, dat
men anders zijne vrienden verliest en eenzaam in de wereld
blijft staan.

Volgens Socrates is het recht dus in de eerste plaats
dat, wat de staatswet beveelt; voorts wat, gelijk wij
uit de gevolgen kunnen opmaken, de Goden nog verder
bevelen, behalve in de staatswetlen, die ook van hen zijn,
gelijk telkens wordt ingeprent ).  Alle recht steunt dus,
"tz middellijk, 't zij onmiddellijk, op den geopenbaarden wil
der Godheid.

Derhalve onderstelt Socrates niet, gelijk vele latere rechts-
geleerden, ook in onzen tijd, eene stem der menschelijke
natuur of eene zelfwetgeving in ons, waaruit het recht,
cen dus ook de staat, is voortgevloeid; hij kent alleen orde-
ningen der Godheid, welke wij zien en wier doelmatigheid
wij kunnen opmerken,

Doch er valt nog meer bij te brengen, ook wat recht-
strecks ons onderwerp geldt.  De verhevenste denkbeelden,
welke Soerates vaak behandelt, zijn die van het bestaan,
de goedheid en de wijsheid der Goden en van hunne zorg
voor de menschen. Maar nu behandelt hij deze nooit anders
dan door eerst aan te nemen en vervolgens cenigszins aan te
toonen, dat het volksgeloof, 't welk dit alles aan «de Goden
toeschrijft, juist en waar is. Zoo neemt hij ") op grond
der algemeene handelwijze en overtuiging bij Hellenen en
barbaven als waar aan, dat cr alwetende Giden zijn, wie
men over alles, wat er is en zijn zal, door middel der
wichelarij kan vragen; die dan door stemmen, droomen en
vogels anlwoorden, wat men al of niet moet doen, en die
machtig zijn, over de menschen het goede en het kwade
te beschikken.

Hoe ernstig Socrates het meende, als hij verklaarde, dat
men den wil der Goden uit nog altijd voortgaande openba-



SOCRATES. 317

ringen moet leeren kennen, blijkt ook uit hetgeen hij aan
Xenophon, volgens het eigen verhaal van dezen 1), had ge-
zegd, toen Xenophon hem raad vroeg, of hij deel zou nemen
aan den krijgstocht van den jongeren Cyrus tegen Artaxerxes,
Hij verwees hem mnaar Delphi’s orakel, ’t welk hem den
wil der Godheid zou doen hooren.

Wat Socrates hier aldus als waar aanneemt, tracht hij
elders **) als zoodanig aan te toonen, door op al wat er is
in de natuur, bijzonder in ons lichnam cn onzen geest en
ons leven, de aandacht te vestigen, als blijken van zorg
en bedoeling der Goden, zonder dat hij iets uit gevoel of
begrippen poogt af te leiden.

Zelfs ook waar de verwachting der onsterfelijkheid door
Socrates’ echten leerling Xenophon wordt uitgesproken, is
niets te vinden, wat naar bewijs zweemt, Hij ontvouwt,
hoe de onsterfelijkheid stellig door hem wordt te gemoct
gezien, maar geeft geene gronden voor zijn uitzicht, dan
een paar losse opmerkingen. Immers in Xenophons wijsgee-
rigen roman, de Cyropuedie geheeten, waarin hij de kracht
der zedelijjk-godsdienstige beginselen van Socrates wil laten
zien in ecen bestuurder van een groot rijk, schildert hij
Cyrus’ sterfbed, waarop de held van zijn bock in volle
verzekerdheid des geloofs verklaart '%), dat hij het volgend
leven inwacht. De taal is zoo schoon en stichtelijk, dat
Cicero de plaats heeft overgenomen '), Maar wijsgeerig he-
toog is er volstrekt niet in. Cyrus zegt, dat het leven
na dit leven zeker is, ,,gelijk ik voor mi meen” '),

Uit dit alles blijkt duidelijk, dat Socrates, hoewel hij de
menschen er toe bracht, om elk in zich zelven in te keeren
en zich zelven te leeren kennen, evenwel niet uit ’s men-
schen binnenste de beginselen der wijsbegeerte wilde afleiden
maar uit den bestaanden godsdienst, de wetgeving en volks-
overtuiging , wier kern, door de Godheid zelve geopenbaard,
hij als waar erkende en als waar wilde aanwijzen, zonder
dit een en ander ooit wijsgeerig te bewijzen,



38 TWEEDE VOORLEZING,

Hier eindig ik vooreerst met Socrotes.

‘Wij gaan over tot zijn grootsten leerling, die in sommige
opzichten den meester te boven gaat, tot Plato 1)

Plato is een leerling, die zijn leermeester hoog waar-
deerde, ja bewonderde. Evenwel verschilde hij niet minder
van Socrates, dan deze van Pythagoras. Immers Socrates
is de man van het practisch gezond verstand, die in huis
en stad wil blijven: Plato is de dichter-wijsgeer, die even
hoog boven de werkelijkheid opstijgt, als hij dicp in 'smen-
schen gemoed weet neder te dalen. Huis en stad zijn hem
geene perken; ‘theclal is hem niet te groot, de ecuwigheid
niet te lang, de Godheid niet te verheven, om hem af te
schrikken, ze allen denkende te doorgronden.

Vraagt gij, hoe het mogelijk was, dat deze hoogvliegende
leerling toch den diepsten eerbied voor zijn omlaag blijven-
den leermeester koesterde? Het antwoord is, dat zij in twee
opzichten toch overeen komen. Eerst in de methode, die
bij Socrates het voornaamste was, door Plato van hem werd
overgenomen, en voor dezen het voertuig werd, waarmee
hij zijne hooge vlucht kon ondernemen. En voorts komen
zij overeen in het vasthouden aan de voorhandene, practi-
sche, tastbare werkelijkheid, aan de dingen, die er zijn;
want deed dit Socrates, wi zullen zien, dat de idealistische
vlucht van Plato, hoe verheven ook, ioch nog altijd rustte
op die zelfde werkelijkheid.

In het bijzonder stemmen zij, wat den inhoud van hun
streven betreft, geheel samen in eerbied voor de Godheid,
die zich in de staatsinstellingen, en dus ook in den volks-
godsdienst, en voorts in de aloude overleveringen, overal
voorhanden, heeft geopenbaard. Staat en godsdienst, gij
weet het, moet men, als men van de oude volken spreekt,
bijeen voegen, Onder alle natién, Israglieten zoowel als
Heidenen, was de volksgodsdienst een onderdeel der staats-



PLATO. 39

instellingen. Scheiding van Kerk en Staat, als tweelingen,
die, hoewel zij elkander niet kunnen missen, toch ieder hun
eigendom moeten behouden en bewerken, is eene zaak, die
eerst door Christus tot stand is gekomen.

Maar in de opvatting van staat, godsdienst en overleve.
ring is er toch cok verschil tusschen Socrates en Plato.
‘Wijzen beiden steeds op de bestaande ingstellingen, als van
de Goden afkomstig, Plato let veel meer, dan Socrates,
op de aloude overleveringen, als openbaringen van God. De
wichelaars en de orakels, die bij Socrates eene zoo groote
rol spelen, onthreken bij Plato wel niet, maar treden toch
bj hem op den achtergrond tegen over die openbaringen,
waarover Socrates minder schijnt nagedacht te hebben , maar
die bij Plato telkens worden aangehaald, uitgewerkt en niet
allen als inkleeding, maar ook als bewijs in 7zijne philosophie
gebruikt. Geen wonder! Socrates bleef te Athene of waar
hij als Athener moest zijn: Plato reisde de wereld rond,
om overal wetenschap en wijsheid op te doen. Bij Plato
is, naast een zeldzaam beroep op de wichelarij®’), een door-
gaand heenwijzen op poiten en profeten, even als bij de
Apostelen op de schrijvers des Ouden Verbonds; en bij hem
komen vele mythen of verhalen voor, om wijsgeerige denk-
beelden daarin te kleeden, even als hiertoe bij onzen Heer
de gelijkenissen dienen.

Nog is er een ander verschil tusschen Socrates en Plato,
Blijft Socrates bi dit en het volgende leven staan, Plato
onderstelt ook een nog vroeger aanzijn; wij bestonden, vol-
gens hem, reeds voir dat dit ons aardsche leven aanving,
Daarvan, zegt hij, hebben wi nog herinneringen in ons,
die bij onze geboorte in ons eluimeren, maar door ouders
en leermeesters gewekt kunnen en moeten worden.

In ons onderzoek iz deze voorstelling van Plato van het
grootste gewicht.

Vraagt gij, hoe Plato bij deze gedachte kwam, dan gist



40 TWEEDE VOORLEZING,

gij ook ligt, dat zij samenhing met de leer der zielsverhui-
zing , welke Pythagoras uit Egypte in Griekenland had over-
gebracht. Plato nam haar van zijn grooten voorganger
over, De oorspronkelijk in den mensch van zijne geboorte
af aanwezige denkbeelden, of liever beginselen, bij DPlato
ziin dus van een anderen aard, dan die, welke Cartesius
en Leibnitz voorstonden. Bij deze latere wijsgeeren zijn
ze ons axngeboren, dewijl ze ons ingeschapen zijn: bij Plato
zijn ze met ons geboren, dewijl ze uit een vroeger leven
ons zijn bijgebleven, als herinneringen.

Evenwel ontwaken deze herinneringen niet bij allen. In
de voornaamste plaats, waar Plato over deze zaak handelt *'),
schildert hij eerst, hoe de menschelijke ziclen vele duizenden
jaren achtereen uit het eene lichaam in het andere verhui-
zen tot straf van haren afval van God. Voorts verhaalt
hij, dat, als zij weder op aarde in een menschelijk lichaam
komen en zich nu door de rede laten besturen, zij van de
enkele en zinnelijke dingen tot de algemeene en geestelijke
opklimmen. Daarop laat hij volgen: ,,Dit nu (deze opklim-
ming der menschen) is de herinnering der dingen, welke onze
ziel cens gezien heeft, toen zij, met de Godheid rondreizende,
verachtte 'tgeen wij nu (op aarde, in de zinnelijkheid) zeg-
gen dat is, en zij zich verhief tot hetgeen werkeljk is.”
Intusschen worden de meeste ziclen door de begoocheling
der aardsche dingen bekoord en besmet, zoodat ,,maar wei-
nigen overblijven, die daarvan herinnering genoeg hebben.”
Dit zijn dan de ware wijsgeeren, die, dewijl zij dat zijn,
door den grooten hoop voor waanzinnigen worden gehouden.

Elders vindt men bij Plato **) eene dergelijke plaats, maar
die eene eigene belangrijkheid heeft, dewijl i daar eene
proef geeft, hoe die herinneringen in clken mensch sluime-
ren, ook waar zij niet aanwezig schijnen te zijn, en in
allen gewckt kunnen worden. Immers hier wordt een slaaf
ten toonecle gevoerd, die nooit is onderwezen, en dus ook



PLATO. 41

niets van de meetkunst heeft geleerd. Evenwel wordt hij door
een beleidvol vrager (Socrates) tot bewustheid (dat is dan,
tot herinnering) gebracht, welke eigenschappen een vierhoek
heeft, zoodat uit dezen slaaf blijkt, dat kennis is herinne-
ring, of dat de mensch niet uit medegedeelde wetenschap
van anderen, maar uit eigene voorstelling, door anderen
gewekt, kan en moet putten ??),

Het is duidelijk, dat Plato tweederlei bron kent van de
godsdienstige waarheid ; ¢éne in anderen, de mythe of over-
levering der voorgeslachten, en eenc tweede in ons zelve,
de eigene met ons geborene gedachte, dat is, de herinnering
uit het voorbestaan of uit het leven bij de Godheid. De
vraag is nu, of hij ook eene derde bron van haar kent, in
verstandsredeneering of in wijsgeerige bewijsvoering bestaande.
Het antwoord moet luiden, dat hij deze niet kent, aange-
zien hij niet alleen nooit uit haar put, maar haar bestaan
ook uitdrukkelijk ontkent, Open en rond spreckt hij het
uit, dat wij over de goddelijke dingen ,,door eigen onder-
zoek” *) niets kunnen voortbrengen, 't geen meer degelijk
en waar zou zijn, dan 't geen de overleveringen daarover
verhalen., En maar eenmaal kan hij schijnen, é¢én dezer
dingen toch te willen bewijzen; namelijk de onsterfelijkheid
onzer ziel, in zijn beroemden Phaedon. Maar later zal ik
aantoonen, dat dit alleen schijn is, dewijl hij ook didr die
onsterfelijkheid nict uit bewijzen afleidt, maar als eene ge-
loofde en zekere zaak voorop stelt, terwijl hij haar door
redeneering alleen nader toelicht en bevestigt,

Er blijven dus maar twee bronnen van kennis der gods-
dienstige waarheid over, de overlevering van anderen en
de eigene ervaring. Doch beiden hebben maar éénen oor-
sprong : de Godheid, nit wie alle kennis der waarheid voort-
vloeit. Meent gij in menschen dien oorsprong te kunnen
vinden, dan zegt u Plato®): ,,Dikwijls hebt gij gchoord,
dat het eene allergrootste wetenschap is, het volmaakt goede



42 TWEEDE VOORLEZING,

(of het ideaal van het goede) te kennen, aangezien de leer
van het recht en de andere dingen de wetenschap behoeven,
om bruikbaar en nuttig te worden...... Maar nu hebben
wij (menschen) daarvan geene voldoende wetenschap.” Deze
overtuiging werkt hij vervolgens uit in het bekende beeld *°),
dat de menschen hier op aarde als in eene spelonk leven,
met hals en beenen aaneen gebonden en met den rug naar
het licht gekeerd, zoodat zij alleen de schaduwbeelden der
dingen, als door een tooverlantaarn op den wand der spelonk
geworpen, kunnen zien, niet de dingen zelve, terwijl zij
toch die schaduwen voor zaken houden. Zullen zij hunne
dwaling kunnen zien, dan moeten anderen hen los maken
en langzaam naar het licht keeren. Deze anderen kunnen
evenwel de kracht daartoe niet in zich zelve vinden. Want
wie is wijs? Niemand onder de menschen, zelfs als hij licht
van boven erlangt. God is de eenige, die wijs mag heeten.
»lemand wijs te noemen, schijnt mij,” zegt Plato®), ,iets
groots te zijn en alleen voor God passend; wijsgeer of
zoo iels e heeten, voegt meer voor elken mensch.”

Verre is het er dus van af, dat de wetenschap bij Plato
het voornaamste zou zijn geweest, waarnaar de menschen
hebben te streven, waar het op godsdienstige en wijsgeerige
waarheid aankomt, Streven moeten zij naar geloeof en
hoop, op mededeclingen der Godheid gegrond. Deze me-
dedeclingen bestaan. Nadat Plato de wereldwording heeft
beschreven, vervolgt hij *): ,,Het gaat onze macht te boven
de wording der Halfgoden uit te spreken en te kennen,
Men moet echter hen gelooven, die het vroeger gezegd
hebben®), die, gelijk ze verklaarden, afstammelingen der
Goden waren en hunne voorouders gewis kenden. [Het is
onmogelijk, geloof te weigeren *) aan Godenzonen, ofschoon
ze zonder blijkbare en noodwendige bewijzen spreken. Men
moct, de staatswet opvolgende, hen gelooven, als die ge-
tuigen, dat zij het hun bekende berichten®').”



PLATO, 43

Met dit geloof moet zich hoop paren, of stellige ver-
wachting van eene blijde toekomst, ,JIk zou den dood,”
zegt bij zijn sterven de Platonische Socrates *), ,,ten onrechte
zonder droefheid inwachten, indien ik niet meende, eerst
bij goede en wijze Goden te zullen komen en voorts bijj
gestorvene menschen, die beter zijn, dan die hier worden
gevonden. Gij moet weten, dat ik hoop®) bij deugdzame
mannen te zullen komen, zonder dit stellig te durven ver-
zekeren. Maar dat ik bij machtige en geheel en al goede
Goden zal komen, dit, zoo men iets over zulke dingen kan
zeggen, durf ik wel verzekeren. Daarom ben ik niet treu-
rig, maar vol blijde hoop™), dat er voor de gestorvenen
iets overblijft, en, gelijk het ook oudtijds gezegd is, iets
veel beters.voor de braven dan voor de slechten.” Ook op
anderen beroept zich de stervende wijsgeer. ,,Gaarne,”
zegt hij*), ,,wilden velen sterven, door de hoop gedreven,
dat zij ginds hen zouden zien en genieten, naar wie zij
hier verlangden.”

Doch hoe kent Plato de goddelijke openbaring, waarop
zijn geloof en zijne hoop zijn gebouwd? Uit mededeelingen,
van de Godheid zelve. Wel gingen deze mededeelingen
ook mnog voort in zijnen tijd, volgens zijne overtuiging,
maar z¢ hadden vooral in vroegere tijden plaats gehad.

Nog in zijn tijd was er eene mededeeling der Godheid
aan menschen door middel van ingeving, inspiratie, bezie-
ling van boven. ,De uitnemendste goederen,” verklaart
hij *%), ,,zeworden ons door ingeving %), welke ons door eene
goddelijke gift wordt geschonken. De profetes te Delphi en
de priesteressen te Dodona hebben, door ingeving opgewon-
den), vele en goede dingen aan burgers en staten van
Griekenland bewezen, — met een nuchteren verstand ™)
weinig of niets.,” ,Past het niet,” vraagt hij elders™),
»hen goddelijke menschen te noemen, die, zonder hun eigen
verstand te volgen?!), in hetgeen zij doen en zeggen, veel



44 TWEEDE VOORLEZING,

goeds voortbrengen? En als wij hen nu goddelijk noemen,
die godspraken en voorstellingen geven en gedichten maken,
moelen wij dan van de staatsliedlen niet even eens zeggen,
dat zij goddelijk ziin en vol van hooger geestdrift, door de
Godheid aangeblazen en bezield, wanneer zij over vele en
zware zaken juist spreken **), terwijl ze niets weten van ’tgeen
zij zeggen.” — Geen wonder, dat hij zelt ook wel midden
in een gesprek de Godheid om licht voor zich aanroept?*?).

Maar rekende hij op nog steeds voortgaande mededeelingen
van de Godheid, dan is het natuurlijk, dat hij ook gaarne
geloofde aan vrocger gegevene, ja dat hij overtuigd was,
dat ze vooral bij den oorsprong des menschdoms waren ge-
schonken, en dat deze, door de overlevering tot ons geko-
men, door ons geéerbiedigd moeten worden, ,,Als eene
gave der Goden aan de menschen, gelijk mij toeschijnt,”
verklaart Plato *), , kwam eens, door den cenen of anderen
Prometheus, van wege de Goden in het helderste licht deze
spreuk *j tot ons, welke de Ouden, die beter waren dan
wij en digter bij de Goden woonden, ons hebben overgele-
verd, dat het vele uit het ¢éne afstamt, ... . Aldus hebben
de Goden ons overgeleverd, om het te onderzoeken, te
leeren en elkander te onderwijzen.”

Indien eenige plaats, dan is deze geschikt, om ons dui-
delijk te maken, welke by Plato de betrekking is van Gods
openbaring en 's menschen wijsbegeerte. De grondgedachte,
waarop het bij alle wijsheid aankomt, is deze, dat er een
heelal is, een samenhangend geheel, orde, harmonie, een-
heid. Waar alles wat bestaat, wordt beschouwd als eene
samenvlociing van allerlei aan elkander vreemde, toevallig’
elkander ontmoetende bestanddeelen, dddr is geen denken,
dat is bijeenbrengent’), mogelijk, Van de eenheid moeten
wij beginnen, gelik in ons tellen, zoo ook in ons denken.
Maar nu iz deze gedachte: Alles is één; is unit één; hoe
velerlei dingen er zijn, toch zijn ze uit één en dus tot één ;



PLATO. 45

of, om het met duidelijker woorden te zeggen: Er is één
enkel God, uit wien en door wien en tot wien alle dingen
zijn: — deze gedachte is volgens Plato geene slotsom van
menschelijke redeneering of van eenig wijsgeerig onderzoek.
Neen, zij is mededeeling van de Godheid, die zelve haar
aan ons heeft geopenbaard.

Maar waartoe deed zij dit? Om ons nu rustig en traag
te laten sluimeren, als die van haar zelve weten, wat waar
is? Verre vandaar! Zij geeft ons deze grondgedachte, dit
jpunt van aanvang, dezen lichtstraal, dit baken, of liever
dezen helder brandenden vuurtoren, opdat wij nu zelve onzen
koers daarnaar richten. Zij geeft ons die aanwijzing, gelijk
Plato zegt, ,,om nu (bij haar licht) te onderzoeken, te leeren
en elkander te onderwijzen.” Hij wil dus onderzoek van
het overgeleverde, om waar en onwaar te kunnen scheiden ;
hij verwerpt onnadenkend aannemen en napraten. Wat Gods
openbaring zegt, moet worden onderzocht, maar dat zij
spreekt , mag niet worden ter zijde gesteld en voorbij ge-
zien, gelik men reeds in Plato’s dagen, tot bederf van alle
wijsbegeerte, begon te doen.

Doch nu rijst de wvraag, wddr hoort Dato de stem der
goddelijke openbaring, aan de voorgeslachten geschied? Hijj
antwoordt, dat hij die hoort in velerlei leeringen en spreu-
ken, en vooral in mythen, welke overal zijn bewaard onder
de volkeren, en waarop wij kunnen en moeten vertrouwen.

‘Wij bemerkten dit reeds uit eenige plaatsen, welke ik
uit Plato bijbracht *): nog duidelijker zullen wij het uit
andere verklaringen vernemen. ,,Hoor eens,” zegt hij ),
»'tgeen men een zeer schoon verhaal noemt, 't welk gij,
zoo als ik vermoed, voor een verzonnen vertelsel ) zult
houden, maar ik wvoor een getrouw verhaal ™); want wat
ik u wil zeggen, zal ik u als waarheid zeggen.” Daarop
hoort men een verhaal van de belooningen en straffen, hier
namaals, volgens het volksgeloof der Grieken, te verwach-



46 TWEEDE VOOLEZING.

ten, 't welk eindigt met de woorden: ,,Dit is het, wat ik
heb gehoord en geloof (vertrouw)®'), dat waarheid is.”” Nog
wat later is het weer: ,,Ik ben door deze verhalen tot eene
vaste overtniging gekomen ®¥) en leg er mij op toe, om voor
den rechter (hier namaals) met eene volkomenc ziel te ver-
schijnen.”” ,,U schijnt dit alles misschien een vertelseltje te
zijn, als van een oud vrouwtje, zoodat gij er geene waarde
aan hecht. Nu zou ’t ook geene verwondering mogen baren,
dat men er geene waarde aan hechtte, namelijk, indien
wij maar met al ons onderzoek iets konden vinden, dat
meer degelijk en waar is,”” — ,,Duld derhalve (wanneer ook
gij gelooft), dat men er u al¢ een onwijze om verachte, en,
als men wil, beleedige. Er zal u, als gij deugdzaam zijt,
geen kwaad van overkomen.”

De volksverhalen, overleveringen, imnythen zijn dus bjj
Plato geene verdichiselen van menschen, maar dichterlijke
inkleedingen van ware mededeelingen, door de menschen
van de Godheid verkregen. Ilij neemt ze dus aan als pun-
ten van uitgang en voorwerpen voor het wijsgeerig naden-
ken, ja als objectieve bewijzen van algemecene geldigheid ,
veel hooger te stellen dan de ijdele onderstellingen en sub-
jectieve redekavelingen der Sophisten, de in hun eigen oog
wijze lieden van dien tijd. Van hen is hij, even als Socrates,
de geweldigste bestrijder, dewijl zij, door alles op redeneering
te bouwen, alles onzeker maakten. Mij wil geloof. Hij
stelt de eenvoudigheid der voorgeslachten, die aan openba-
ringen geloofden, verre boven de ingebeelde wijsheid der
meesten van zijne tijdgenooten, die de Sophisten volgden en
dus alles beredeneerden. ,,De priesters,” zegt Plato®), ,,in
den tempel van Jupiter te Dodona verklaarden, dat de eerste
godspraken waren gekomen uit een eik. Voor de menschen,
die toen leofden, was het, dewijl ze niet wijs waren, gelijk
gij, jongelieden, wegens hun eenvoud voldoende, een eik
of steen te hooren, mits deze maar waarheid zeiden. Gijj



PLATO. 47

vraagt, wie en vanwaar de spreker is; want gij onderzoekt
niet dit alleen, of het waar is of niet, wat hij zegt.”” Dat
men een eik of steen zou kunnen hooren spreken, klinkt
vreemd. Hoe sterk moet bij Plato dus de overtuiging ge-
weest zijn, dat er godspraken bestonden, wanneer hij die,
zelfs 266 tot hem gekomen, liever aannam, dan verwierp!
die liever aannam, dan de redeneeringen der Sophisten,
dewijl deze alleen op eigene inzichten steunden en alle gezag
ter zijde lieten liggen! Stoute redeneringen zijn bij hem
geen blijk van ware wijsheid. Die haar voorstaan, en dus de
mythologie verwerpen, wier aloude verhalen zij door physisch-
allegorische verklaringen tot dagelijksche voorvallen willen
maken, noemt Plato spottend de wijzen®). Maar hun
arbeid is hem te zwaar, te kunstic en te onvruchtbaar,
om er zich mede te willen inlaten *).

Plato heeft onwederleghaar bezwaar tegen alle beredenec.
ring dier goddelijke dingen, door wien ook beproefd, ook
tegen zijne eigene. Ze zijn geen voorwerp daarvoor. So-
crates vraagt bij Plato eens aan een vriend *%): | 'Weet gij,
hoe men der Godheid het meest welgevallig kan zijn?”
‘Waarop de vriend antwoordi: ,,Neen, maar gij dan?” So-
crates herneemt: ,,Ik* kan u althans een oud verhaal daar-
over doen. De voorgeslachten kenden de waarheid.” En
dan deelt hij de Egyptische overlevering omtrent Theuth mede,
een goddelijk mensch, die de taal , het schrift, de reken-
kunde, de aard- en sterrekunde heeft uitgevonden en on-
derwezen,

De slotsom van een ander gesprek luidt®?): ,;Wanneer het
zoo met ons gesteld is, gelijk het nu blijkt het geval te
zijn, is het schandelijk, ons nog, aan ligtzinnige jongelin-
gen gelijk, te willen voordoen, alsof wij iets waren, wij,
die toonen niet in het minst eene vaste meening over de-
zelfde dingen te hebben, en dat wel over de allergewich-
tigste dingen. Zoo groot is onze onkunde,”



48 TWEEDE VOORLEZING.

Hij eerbiedigt derhalve de mythen van den voortijd als
dichterlijke inkleedingen van werkelijke mededeelingen. De in-
kleeding is van de menschen, de mededeeling van God. De
mythen zijn hem gedicht, niet verdicht’). Dat zi
gedicht of dichterlijk zijn en dus opgesierd, spreekt hij nu
en dan uit, doch ook dan verklaart haar kern voor niet
verdicht, maar voor zeker en waarachtig. ,,Wij moeten de
kinderen,” schrijft hij *%}, ,,eerst met leugens onderwijzen,
Immers wij geven hun eerst aloude verhalen, die leugens
zijn, doch met waarheid er in.”” Met beiden is het hem
evenzeer ernst: even stellig, als hi het menschelijk-dichter
lijke der inkleeding erkent, houdt hij vast aan het goddelijk-
ware van den inhoud. Het eene staat bij hem even zeker
en vast, als het andere.

De geleerden meenen thans genoegzaam allen, dat het bij
Plato geen ernst is geweest met dezen eerbied voor de
mythologie en dat hij zich daarin geschikt heeft naar de volks-
vooroordeelen.  Doch hoe uitnemende kenners zij overigens
van Plato mogen zijn, hierin volgen zij hunne eigene voor-
oordeelen. Plato meende het met zijnen eerbied voor de my-
then zoo ernstig als maar mogelijk is®). Behalve de reeds
aangehaalde plaatsen zijn er nog vele andere, die dit be-
tuigen. Zoo spreckt hij ergens®) van de regeering van
Saturnus en Jupiter, en voegt er dan bi: ,,De voorge-
slachten zijn ons de berichtgevers van deze dingen, welke
nu ten onrechte door velen niet worden gelootd.” Maar
meer nog dan deze enkele gezegden doct zijne geheele
manier van philosopheeren af, waarop ik insgelijks later
zal wijzen,

Voor dat ik daartoe over ga, moet ik nog eene opmer-
king over zijne eigenaardigheid als mensech maken. Plato
is zelf dichter geweest. die zich in bijna alle dichtsoorten
heeft geocefend ; doch ’tis eene grove miskenning zijner
wijsgeerige voortreflelijkheid, hem, gelijk nu velen sedert



PLATO. 49

Aristoteles’ voorgang plegen te doen, meer fantast of dich-
ter dan denker te nvemen. Hoe scherp, diep en veelzijdig
hij denkt, zelfs meer dan Avistoteles, zullen wij later zien,
Maar, en dit onderscheidt hem van de meesten, die zich
op philosophie toeleggen, hij is meer dan een denkend
wezen. Hij doorziet, hoe onzeker en ijdel het denken op
zich zelf is: hij wil er een vaster, hij wil er een zekeren in-
houd veor hebben. Behalve diepe denkkracht heelt hij ook
een rein en sterk gevoel, en wil de inspraken hiervan, als
niet minder gerechtigd, dan de uitspraken van het denken,
erkend hebben. En voor dit gevoel vindt hij voedsel in den
volksgodsdienst.  Daarom heeft hij cen diepen eerbied voor
de oudheid en wenscht hij hare overleveringen veel meer
overwogen te zien, dan de redeneeringen zijner eeuw ).

Wi moeten nog wat dieper in den geest van Plato in-
dringen, om duidelijk te kunnen zien, hoe hi de vrie
inkleeding van de ware kern in de mythen onderscheidde.
Hij verklaarde, ®): »De Ouden waren beter dan wij en
woonden digter bij de Goden. -— Men moet Godenzonen
gelooven.”  Maar wic zijn nu deze Ouden en Godenzonen?
Dit zijn ®): »De dichters en profeten der Goden.”

Doch staan nu alle dichters of profeten als zonen en tolken
der Godheid gelijk? Verre vandaar ? Lr zijn, die op on-
waardige wijze de goddelijke dingen hebben behandeld, en
onwaardig is elke wijze, die de zedelijkheid kwetst. Men
moet dus onderscheid maken tusschen dichters en dichters.
»Pindarus zegt,"” verklaart Plato *®), »en vele andere dich-
ters, voor zoo verre zi goddelijk zin” Elders®
heeft hij eene vergelijking van de dichters met gezanten en
herauten, die men niet onvoorwaardelijk mag vertrouwen ,
maar alleen als zij zich dien naam niet hebben aangema-
tigd, getrouw hun last tot de vreemden overbrengen en bij
hun terugkeer naar waarheid verslug doen. Er moet dus
volgens Plato onderzoek worden gedaan by elken dichter,

&



50 TWEEDE VOORLEZING.

of hij een waardige tolk der Godheid is en hierom geloof
verdient.

Den toetsteen, waaraan Plato wil beproeven, of het blin-
kend metaal bij de dichters goud is, vindt hij in de zedelijk-
heid. En de wortel der zedelijklieid en der wijshegeerte is
weder bij hem ¢één en dezelfde, de geestdrift voor het
schoone en goddelijke, of, gelijk hi zelf het noemt, de
liefde ™), De ware liefde toch is bij hem het zich uitstrek-
ken en streven van den geest naar het ware goed, het
ware schoon, het ware recht, of naar de idealen van goed-
heid, schoonheid en rvechtvaardigheid. Maar dan kan men
niet toelaten, dat er niet goede, nict schoone, niet recht-
vaardige handelingen en digenschappcu van de Goden wor-
den verhaald; want »de Godheid is inderdaad goed,” ver-
klaart Plato ®), »en behoort dus zd6 te worden beschreven.”
»Wat is,” vraagt hij ™) »een Gode aangenaam en gehoor-
zanm gedrag?  Maar één, ‘twelk een oud wijsheidsbeginsel
volgt, namelijk, dat twee gelijken elkander behagen, als
beiden zich aan d¢éne regelmaat houden; want onregelma-
tige personen behagen noch nan clkander, noch aan regel-
matige. Nu is ons de Godheid voorzeker de regelmaat aller
dingen , en wel veel meer, dan, zoo als men zegt ™), eenig
mensch kan zijn.  Daar nu dit het wezen der Godheid is,
volgt noodwendig , dat, wie door haar wil bemind worden,
ook zoo veel mogelijlk zoodanig moet trachten te worden.
Naar dit heginsel is de gematigde ') onder ons een vriend
der Godheid ; want hy gelijkt op haar, en is de ongematigde
ongelijk en verschillend en dus onrechtvaardig. Naar dit

beginsgel is het met alles.”

Daavom , gelijk Plato verder
ontwikkelt , is de godsdienst der braven aan de Godheid aan-
genaam, die der slechien haar cen gruwel,

Nog duideljker zegt hij elders #): »Geen listige dief-
stal, geen gewelddadige roof behaagt aan de zonen van God.
Niemand late zich dus door dichters of door andere vertellers



PLATO, 51

van fabelen bedriegen, om te meenen, dat hij, stelende of
roovende, geene schandelijke daad verricht, maar iets, dat
ook de Goden doen, Dit is niet waar en heeft er zelts niet
den schijn van; wie zoo iets tegen de wet doet, is geen
God en Godenzoon. Het betaamt den wetgever deze dingen
beter te weten, dan alle dichiers te zamen.”

Geen wonder dus, dat Plato in zijn volmaakten Staat
Hesiodus en Homerus wegens hunne onzedelijke verhalen
niet wil gelezen hebben. »Zij hebben,” zegt hij ), »onware
mythen gegeven.” Wat Hesiodus vertelt, dat Uranus en
Kronos hebben gedaan en Kronos van zijn zoon geleden,
moest, zelfs indien het waar was, niet aan jonge menschen
verhaald worden. Evenmin, hoe Goden onderling oorlog
voeren en elkander lagen leggen, 't geen alles onwaar is.
Of hoe Juno door haar zoon is geboeid, en Vulkaan, die
zijne moeder, toen zij geslagen werd, wilde te hulp komen,
door zijn vader uit den hemel werd geworpen, 'tgeen Ho-
merus heeft verdicht. Zinnebeelden of niet — die dingen
moeten geweerd worden.  Ook worden de onwaardige
schilderingen bij Homerus van Achilles en Priamus, die af-
stammelingen van Goden zijn, sterk afgekeurd, en nog veel
meer andere dergelijke dingen.

Wat Plato aan Hesiodus en Homerus ten kwade duidt,
is dit, dat zij onzedelike mythen geven, geenszins, dat
zij veel vrijheid gebruiken in het behandelen der godenleer,
Die gebruikt hij zell ook, Volgen de dichters hunne fan-
tasie, hij verwerkt de mythen, gelijk zijne rede en zijn
gemoed hem ingeven. Hiertoe had hij volkomene vrijheid;
want de Grieksche godsdienst was geen scherp afzesloten
en vast ineengegroeid stelsel, »Zij was zeer kneedbaar,”
zegt een kenner der Grieksche oudheid ™), ven leende zich
tot cene vrij willekeurige voorstelling voor iedereen,  Het
gronddenkbeeld van de Grieksche fabelleer is juist dit, dat
zij niet volkomen vast is gesteld. Daarom zijn er eeredien-

Ai*



52 TWEEDE VOORLEZING,

sten, die op onderscheidene wijze zijn ingericht, is er een
weinig samenhangende priesterschap , is de grootste vrijheid
aan de verbeelding der dichters gelaten en aan de willekeur
in de mythen , die men de dichterlijke noemt. Maar zoo de
mythen der dichters vrij waren, die der wijsgeeren waren
het nog veel meer. En deze vrijheid scheen geen godde-
loosheid. DBij de dichters stond de godsdienst in den dicnst der
verbeelding ; by de wijsgeeren in dien van de rede en de
wetenschap , die partij trokken van hare overleveringen en
er met eerbied en onafhankelijkheid uit putten.”

Van zulk ecne door Plato genomen vrijheid ziet men in
schier iedere mythe, door hem gebruikt, de duidelijke proe-
ven ).  Maar hoe veel vrijheid Plato zich veroorloofde,
toch wilde hij zelfs in zijn volmaakten Staat geen gods-
dienst naar eigen inzicht invoeren. Hij wilde dien des
vaderlands behouden, derhalve ook zijne mythen en mys-
tericn , en het orakel te Delphi blijven raadplegen. Dit
blijkt uit vele, ten deele reeds aangehaalde plaatsen, Alles
neemt hij samen op in deze woorden ¥): »In de onder-
wereld zullen wij straf lijden voor 't geen wij hier zullen
misdaan hebben, of zelve Of onze kindskinderen. LEvenwel
vermogen de mysterién en de vergevende Goden veel, ge-
lijk de grootste Staten zegzen, en de dichters, de Goden-
zonen en de profeten, uit de Goden geboren, die allen
aanwijzen , hoe het hiermede gelegen is.”

Vrijheid, om van den slaatsgodsdienst af te gaan, kon hjj
zich niet denken. Want hij schreef den oorsprong der sta-
ten aan de Godheid toe, gelijk vooral blijkt nit de fabel van
Protagoras, en ook uit menig ander woord. Zoo begint
hij zijne boeken over dz Weiten met de vraag: »Heeft eene
Godheid of een mensch de taak gehad, om wetten te ge-
ven?’  Het antwoord is: »Eene Godheid, voorzeker ecne
Godheid. Dit is met volkomen recht te beweren '),

Ouk het Delphisch orakel moest dus geraadpleegd worden,



PLATO. 53

Waar hij voorschriften over begrafenissen geeft ¥) voegt
hij er bij: Zoo en zoo zal men doen, »mits Pythia hare
toestemming geve”  En deze Pythia, de priesteresse te
Delphi, moest ook gevraagd worden door de burgers van
zijn volmaakten Staat 8°),

Heeft al het reeds overwogene getoond, dat het Plato
ernst was, als hij zich vasthield aan den volksgodsdienst, om
uit hem, als den bewaarder der goddelijke openbaringen,
wijsheid te erlangen, zoo vragen wij nu, welle zaken omtrent
de Godheid en onze betrekking tot haar Plato it de in omloop
zijnde mythen afleidt. Doen wij dit, dan bevinden wij, dat
er nict ééne booldzaak hieromtrent bestaat, welke hij uit
eene andere bron, en niet uit deze, zoude putten.

Tmnmers Plato wijst uil mythen , en alleen wuit deze aan
hoe de wereld is geworden, wat het wezen der Godheid
iz, in welken toestand de ecrste menschen hebben geleetd,
hoe er kunsten, staten, recht en deugd zjn ontstaan
wat eigenlijk de menschelijke ziel is, dat 2z}j onstertelijk is
en dat haar strat of belooning wacht, cn alles, wat verder
op God en godsdienst betrekking heeft.

Over de wording der wereld spreckt hij aldus®): »Daar
er veel door velen over de Goden en de wording des heelals
wordt gesproken, moct gij billijker wijze niet meer dan cen
waarschijnlijke mythe van mij er over verwachten.” Waarop
hij dan een bij de Gricken vreemd verhaal laat volgen, dat het
heelal, gelijk het nu is, of de schoone inrichting aller din.
gen, moet afgeleid worden uit Gods goedhlieid: een verhaal ,
twelk zoo veel met dat des Dijbels overeenkeomt, dat de
Kerkvaders hierom Plato den Attischen Mozes hebben genoemd.
Aan ’teinde van dit verhaal volgt®?) de betuiging, dat men
zalke dingen alleen »door het geloof” kan weten.

" Over het wezen der Godheid zegt Plato®): »God, gelijk
ook de oude wijsheid ®) leert, heeft het begin, het



54 TWEEDE VOORLEZING,

einde en het midden aller dingen in zijne macht. Hij gaat
volgens zijne natunr op den rechten weg voort. Hem volgt
altijd de Rechtvaardigheid®), die de verlaters der goddelijke
wet straft.”

Omtrent den toestand, waarin de mensehen eerst hebben
geleefd, verhaalt Plato®): »Wij hebben een bericht 8%) ver-
nomen van dat zalige leven, toen alle goederen zonder moeite
en van zelf den menschen toevloeiden. De ocorzaak er van
is, naar men zegt, deze. Toen Saturnus bemerkte, dat geen
mensch in staat was, de menschen behoorlijk te besturen,
stelde hij een goddelijker en beter soort van wezens daartoe
aan.””  Waarna eene verdere beschrijving van de gouden
eeuw volgt, gelik men ook elders hi hem vindt *). —
Doch opmerkelijlk is het, dat Plato ook eene reden geeft,
waarom de ecrste menschen niet door menschen, maar door
hoogere wezens zijn geleid. Wi immers, zegt hij, stellen
ook geen rund tot herder van runderen, geen geit tot dien
van geiten aan. Even noodig als deze dieren den mensch
hebben, hebben de menschen derhalve hoogere geesten
noodig. Deze bestaan dus, deze bemoecien zich dus met
ons, hebben het althans in den aanvang van het mensch-
dom gedaan 8),

Hoe er kunsten, staten, recht en deugd in de mensche-
lijke maatschappij zijn ontstaan, wordt deor Plato het uitvoe-
rigst in het licht gesteld naar d2 mythe van Prometheus %),
die het uit den hemel gestolen vuur in den mensch bracht,
en daarmede hem kunstvaardigheid schonk, welke de dieren
niet bezitten, Aldus met de Goden vermaagschapt gewor-
den, is de mensch de Godheid gaan dienen, en staten gaan
oprichten, waartoe de Oppergod de Schaamte en het
Recht op aarde zond, ten einde de banden der Staten” te
zijn, met bevel, dat wie de schaamte en het recht niet wilde
bewaren, als een vergif uit den Staat moest weggedaan
worden. Ook hier acht Plato het dus niet voldoende, dat



PLATO. 55

de rede, eene sprank van ’t hemelvuur, in ons is. Indien
de Goden niet meer hadden gedaan, dan ons die rede
schenken, zou er geene geregelde maatschappij zijn ontstaan.
Deze steunt op wetten, die van boven zijn gegeven *").

Historische mythen hebben wij verder, ten bewijze, dat
de ziel én onstertelijk iz én hiernamaals vergelding heeft te
wachten. In het beroemde gesprek, waarvin hij Socrates’
sterven beschrijft, zegt Plato: »W§i herinneren ons een oud
verhaal ™), dat de ziclen van de aarde naar de onderwereld
gaan en vandaar hierheen terug keeren en uit de gestorvenen
geboren worden. En brengt hij nu ook wijsgeerige blijken
hiervoor bij, toch leidt hij het geloof aan de onsterfelijkheid
hieruit niet af, maar bevestigt alleen hierdoor de aangeno-
nomen en geloofde overtuiging van de onsterfelijkheid als
redelijk en waar.

Eindelijk: de verwachting, dat der ziel hicrnamaals loon
of straf zal geworden, rust bij Plato, volgens vele duidelijke
verklaringen '), geheel en alleen op mythen of overleve-
ringen , afkomstig uit openbaringen der Godheid.

Kortom, welke hoofdonderwerpen voor het  wijsgeerig
denken men verder by Plato wil nazocken "), altijd zal men
vinden, dat de overleveringen van het Oosten, welke die der
Pythagoreérs waren, door hare oudheid, haren roem van
wijsheld, haar religieus karakter en de diepe waarheden, welke
zij bevatten, Plato hadden bekoord. Hem bekoord, gelijk alle
greote geesten van alle eeuwen, zoodat zij hem tot grondslag
van zijne denkbeelden strekten, en hem, om het zoo uit te
drukken, de stof waren, waarnit hij zijne gedachten weefile %),

Zoo hoog stonden dic overleveringen bij Plato, dat hij
ze mniet dan een enkel maal als redelijk of  waarschijnlijk
aanbeveelt. Dit doet kij, met die over de onsterfelijkheid in
den Phaedon. Maar hoewel wij ook hier nog niets meer dan
eene wijsgeerige aanbeveling vinden van de historische over-
levering, toch staat dit gesprek als zoodanig nog alleen



56 TWEEDE VOORLEZING.

onder Plato’s werken. Elders vinden wij zelfs zulk eenc
aanbeveling nict, alleen eene madedeeling,  Plato berust
derhalve in die mythen, als de eenig mogelijke gronden
voor de godsdienstige en geestelijke of hcogere dingen, die
men moct aannemen, dewijl, bj verwerping daarvan, er
niets anders overblijft,

Nu en dan doet hij ook uitkomen, dat de denkbeelden,
in die mythen vervat, zich vroeg of laat aan den mensch,
ook tegen zijnen wil, als waar opdringen. Zoo schildert hij
b. v. zeer schoon, hoe, als de dood dreigt, het geweten bi
velen wakker wordt. ,,Wanneer iemand,” zegt hij *%),
proover gekomen iz, dat hij meent spoedig te zullen sterven,
overvalt hem vrees en zor:g over die dingen, waarover hij
zich vroeger niet bekormmerde, Want de mythen, die over
de onderwereld worden verhaald, hoe hij, die hier onrecht-
vaardig leefile, diaar stvaf moet ljden, werden dusverre
door hem belacht; maar ontrosten alsdan de ziel met het
vermocden, dat zij toch misschien waar zijn. Wegons de
zwakheid des cwlerdoms of dewijl hij nu naderbij is aan die
gindsche dingen, beschonwt hij ze nauwkeuriger. I wordt
vol ontroering en vrees, Hiy rekent uit en ziet rond, of
hij ook iemand onrecht heeft aangedaan. Vindt hij velerlej
onrecht, in zijn leven door hem begaan, dan wordt hij
dikwijls als de kinderen in den slaap van schrik wakker en
leeft met een slecht uitzicht in de toekomst, Maar wie zich
van geen oarecht bewust is, koestert altijd eene zoeta hoop ,
eene verkwikkelijke vriendin zijns oulerdoms, zoo als ook
Pindarus bevallig zingt:

't Harte streelend, grijsheid koestrend ,
Woont bij hem de zoete hoop,

Die des stervelings gedachten ,

Veel bewogen, meest beheerscht.”

Ik eindig voor dit maal mijne beschouwingen over Plato,



PLATO. 57

Uit alles blijkt, dat Plato, nog veel meer dan Pytha-
goras of Socrates, tot vele gronddenkbeelden niet alleen,
maar ook tot de grondrichting des Bijbels nadert, Want bij
hem is het, even als bij Mozes en de Profeten, niet alleen
deugd, heiligheid en godsvrucht, waarop hij overal aandringt :
deze inhoud of geest heeft ook hetzelfde lichaam bij Plato
als bij Israél: overal verwist ook Athene’s philosooph,
naar overlevering, historie, openbaring van God, als
waarop de deugd, de heiligheid en de godsvrucht moeten
gebouwd worden ; dewijl die de grondslagen zijn van
geheel ons denken, gevoelen en leven, ja van ons geheel
én zedelijk ¢n staatkundig Destaan, ’t welk daarop moet
rusten, zal het zeker en vast kunnen zijn,

Zeer verklaarbaar en natuurlijk is derhalve de oude voor-
liefde van Joden en Christenen voor Plato. Zij hoorden in
hem een welluidenden naklank van hunne waarlijk godde-.
lijke openbaring, welker waarde en beteekenis door Athene’s
beroemdsten wijsgeer, die haar eerbiedigde en zocht te
verstaan, niet weinig voor hen werd verhoogd. Daarom
sloten Philo en alle Alexandrijnsche Joden voiér en na hem
zich veel meer aan Plato, dan aan ecnig ander wijsgeer
der Grieken aan. Daarom prijzen hem de Gricksche %en
Latijnsche Kerkvaders als om strijd. Daarom zegt Eusebius *%):
,Plato is de eenige van alle Grieken, die in den voorhof
der (evangelische) waarheid is doorgedrongen.” En daarom
heeft een Augustinus niet geschroomd Plato te roemen als
den uitnemendsten aller heidensche wijsgeeren en van hem
en zijne leerlingen te zeggen®): , Daar zijn geene anderen,
die nader tot ons (Christenen) komen dan zij. — Zij kennen
den waren God ¢én als schepper des heelals, én als verlichter
der waarheid, én als uitdecler der zaligheid.”

Qok Wessel Ganzevoort en Erasmus stelden Plato als
wegbereider voor het Christendom boven alle wijsgeeren.
Nog in onze ceuw werd door cen diepzinnigen vereerder



58 TWEEDE VOORLEZING.

des Evangelies en tevens grondigen kenner der wijshegeerte
een voortreffelijk werk geschreven, uitgernst met al de weten-
schap onzer dagen, ’t welk met recht den titel voert: Das
Christliche im Plito und in der platonischen Philosophic entwickelt
und hervorgehoben won Dr. ©. ACKERMANN, Hamb. 1835 ).

Inderdaad is Plato dan ook voor velen eene brug gewor-
den, om tot Jezus Cbristus te komen en Hem heter dan
anders mogelijk geweest ware, te verstaan; voor een Jus-
tinus, Clemens, Augustinus, Wessel Ganzevoort, Van Heusde,
Parean en ontelbaar vele anderen.

AANTEEKENINGEN.

) Bl 31. Hoe hij den naam van wijsgeer verstond en
waarom Lij dien invoerde, verhaalt ciceno, Zwse. Quaest. 'V, 3.

7) Bl 31. Hij was, gelijk hij bij xexormox, Syampos. I,
6, zich noemt, etrovoyo; vij¢ qelogopine. Fen landman, die niet
door slaven, maar met eigene hand zijne akkers zelf bebouwt,
heet eveovpyos, zelfwerker. Zulk een man was Soerates op den
akker der wijsbegeerte.

% BL 32. Over Socrates zeide ik veel in de Gesch. der op-
voeding, D. I, bl. 180—244, Doch toen ik dat schreef, was
nog niet uilgekomen =ERNsT voN nasavix, Des Sokrates Leben,
Lehre und Tod, nach den Zewgnissen der Alten, Minchen 1858, het
grondigste, meest bezielde en aangenaamste bock, dat, zoo ver
ik weet, ooit over Soerates geschreven is. Bl 95 zegt hij:
Wahrhaftig er starb wie ein heiliger Mensch: als er fast schon
den Todesbecher in der Hand hiclt, sprach er nog so, dass er
nicht zum Tode sondern empor in den Himmel gefiihrt zu werden
schien (crcero, Twseal., 1, 29, 71). — Lasaulx maakt, zoo
als ik ook deed, eene vergelijking van Socrates met Chris-
tus (bl. 100—122), welke moet deze woorden eindigt: Teh nehme
keinen Anstand offen und zuversichtlich zu behaupten, dass
keine unter allen alttestamentlichen Persénlichkeiten ein so



AANTEEKENINGEN. 59

vollstiindiges Vorbild Christi ist als der Griechische Sokrates;
und dass cbenso unzweifelhaft das Beste der christlichen Le-
benslehre dem Hellenismus ungleich niher steht als dem Ju-
daismus.

4) BL 83. Xenophon stelt het voorop in de Memorab. I, 1,
11—16. En z66 is het in dit werk gedurig weder. Verg. ook
cicero, Tuscal. Quaest. V, 4, dead. 1, 4.

% Bl 34. wecrn, Philosophie der Religion, D. 1T, bl. 103
(tweede muitg.): ,Zens is bij de Grieken een staatkundige God,
de God der wetten, der heerschappij, maar der bekende
wetten, niet der wetten des gewetens. Het geweten hoeft in
den Staat [en bij de Grieken was de Staat het hoogste] geen
regt — wanncer de menseh zich op zijn geweten beroept, dan
kan de een dit geweten en de ander een ander hebben — maar
het wettige [het door de wetten bepaalde] heeft recht in den
Staat.”

0 Bl 34. Zwveidyois, conscientiz.

7 Bl 34. De alleen verstandelijfke, en niet gemoedelijke
rigting van Socrates en van geheel de Grieksche oudheid liet
niet toe, aan het geweten die zedelijk-godsdienstige beteekenis
toe te kennen, welke de Israiliet en vooral de Christen er aan
hecht. Verg. m. crexur, Wirlerbuck der newlestam. Graecilil,
Gotha 1866, bl. 184—187,

8) Bl 35. DMisschien ook nog van iets meer dan van het ge-
weten: van cen zedelijk instinet en een zeker voorgevoel. Zie
Geseh. der ope. D, II, bl. 242, 243, 1. TEN BRINE, Gedenk-
waardigheden varn Soerates, bl 4, en andere uitleggers op XENo-
PHON, Memorad, I, 1, 2, vooral ook rravo, Thesy. p. 128 D.,
PLUTARCIIUR, Qe genio Socratis p. 588 ed. Xylandri. — FKen
geleerde schrijver over Socrates, E. AupErTI, Socrafes, Kin
Fersuch iber ihn wack den Quellen, Gitf. 1869, toont, na talloos
vele anderen, bl. 55—71 in zijn voorbeeld, dat er geene hel-
derheid in deze zaak is te verkrijgen, wanneer men niet rond
en onomwonden erkent, dat Socrates aan eene werkelijk godde-
lijke openbaring geloofde.

9 Bl 35. Verg. Memorad. I, 1, 6—9 en 19, 1, 4, 15 en
16, 11, 6, 8, 1V, 3, 12 en 16, IV, 7, 10. Op de natuur wijst
hij I, 4, IV, 3.

1y Bl 35, Memorab. 1V, 4.

1) Bl 35. T6 wiro vopepdy v¢ xai dizaov elves.



60 TWEEDE VOORLEZING.

1) Bl 36. Zie b.v. Memorab. I, 4, 16, IV, 3, 12 en 16.

¥ Bl 36. xexorunox, Symposion, IV, 46—48.

W) Bl 37. Anabasis, 111, 1, 4—T.

135 Bl 37, Memorab. 1, 4, IV, 3,

16) Bl 37. VIII, 7, 19—22.

) Bl 37. De Senectute, 22.

¥ Bl 37, “floveg dymdiopue.

") BL 38. Over Plato leb ik veel gezegd in de Gesch. der
oproeding , D, TI, bl. 249273,

) Bl 39. B.v. Phlacdr. p. 244 B, C. ed. Stephani.

) Bl 40, Phaedr. p. 249 B volgg.

22)  Bl. 40. ewon, p. 81 B.

2 Bl 41. 1k moct hier opmerken, dat de Menor thans
door velen nan Plato wordt ontzegd. Maar of Plato zelf deze
samenspraak heeft geschreven, dan wel een zijner leerlingen,

die aledan zijn meester zeer, zeer na op zijde is gekomen, is
voor mijn doel onverschillig. Ik zal dus ook in 't vervolg op
de iwijfelingen der geleerden over de echtheid der op Plato’s
naam gaande geschriften, die in ecen ander opzicht haar belang
hebben, doorgaans geen acht slaan. Te minder doe ik het, de-
wijl zij mij meest alle ongegrond voorkomen.

¥y Bl 41, Zoekerde Cnrotyres, Gorgias, p. 527 A.

25) Bl 41. D2 Repudl. VI, p. 535, A.

My Bl 42, De Repudl. VIL in het begin. Verg. Gesch. der
opveeding, D. II, bl. 264. '

27 Bl 42, Phaedr. p. 278 D,

#®) Bl 42, Timaews, p. 40 D, E.

) Bl 42, IHewcéor vols elppzdny {nmgondey.

sy Bl 42, ‘dmozeir,

) Bl 42. Eene plaats, die tot bevestiging van deze kan
dienen, zal ik straks uit den (orgies aanhalen.

32) Bl 43. Phaedon, p. 63 B, 3 Bl 43. Elxism.

%) Bl 43. Evelines. 3y Bl 43.  Phaedon, p. 68 A.

30 Bl 43, Pheedr. p. 244, A M Bl 43, die puavies

38) BL 43. Mavsiom. Wy DBl 43, Zwpgorvolows.

40) Bl 43. Menou, p. 99 C. #) DBl 43. Novwy pg #yovesc.

42) Bl 44, Mydiv eidéres by Aéyovar.

43) Bl 44. ZLegg. 1V, p. 712 B.

#4) Bl 44. Philebus, p. 16 C, E. ) Bl 44. Pgu.

4%) Bl 44. Het Latijnsche cogitare is het frequentavivam



AANTEEKENINGEN, 61

van cogere, en dit is samengetrokken uit coagere, bij een brengen.
Cogitare is derhalve ol weer en steeds didr semenbrengen. En is
ons denken inderdaad iets anders, dan dit? iets anders dan,
gelijk men let ook noemt, uit de vele bijzonderheden tot het
algemeene opklimmen ?

) Bl 45. Philebus, p. 16 C. B, Tingess, p. 40 D, E.

48) DBl 45. Gorgias, p. 523 A.

#) DL 45. Midos. o) BL 45. Aébyes.

By Bl 46. ILorsin. 52) Bl 46, T. 5206 D: wézeunpeen.

83) Bl. 46. Phaedr. p. 275 B. i) Bl 47. Totg cogots.

5 Bl 47. Phaedr. p. 229 C, D.

) Bl 47. Phaedr. p. 274 B, C.

57 BL 47. Gorgias, p. 527 D.

58) Bl 45, X566 onderscheidt mwrenn, Philosophie der Religion,
D. II, bl. 102 (eerste nitg.), juist en puntig. Hij spreekt echter
niet van Plato, maar van de Gricksche godenleer en zegt van
hare Goden: ,Z%e zijn gemaakt of gedicht, maar daarom niet
verdicht.”

59) Bl 48, De Republ. 11, p. 277 A. Wat Plato hier u# 8oe
noemt, vertaal ik door ,nlonde verhalen.”

%) Bl 48. FErkend wordt dit wel door ast, Plalous Leben
und Schriffen, bl. 165, sckenmany, Das Christl. im Plato,
bl. §2—55, vax mEvspr, [wilia philosophiue Plaf, Vol. I, p.
119 sqq., crREvzER, Swmbolit wnd Mypthologie der alfen Vilker,
besonders der Grirehen, D, ITT en IV, Maar toch komt de zaak
ook bij hen niet tot haar volle recht, daar zij nog niet konden
inzien, hoc veel Plato middellijk of onmiddellijk van Tsraél had
geleerd en hoe vast dus zijne overtuiging op goddelijke openba-
ring kon steunen.

51 Bl. 48. Politicus, p. 271 B.

i) Bl 49. Dat Plato geen fantast is, wijst ACKERMANY,
Das Christlivhe im Plato, bl. 95—99, voortreffelijk aan.

) Bl 49. Philebus, p. 16 C, Timaeus, p. 40 E.

04) Bl 49. De Republ. 11, p. 366 B.

6y Bl 49. Mewnon, p. 81 B.

66) DBl 49. ZLegy. XII, in 't begin.

67 Bl 50. K. Zeller, Die Philosophie der Griechen, D. II,
bl. 315: Die Wurzel der Sittlichlkeit und Philosophie (ist bei
Plato) ecine und dieselbe, die Begeisterung fiir ’s Schine und
Gottliche, der Eros.



62 TWEEDE VOORLEZING.

6s) Bl 50. De Republ. I1, p. 379 B. Dikwijls weidt hij met
warmte uit in den lof van de zedelijke goedheid van God, b.v.
Theaet. p. 176 C, Phaedr. p. 247 A, Tin. p. 20 E.

69) Bl 50. ZLegg. IV, p. 716 C.

1) Bl 50. ,Men" is hier Protagoras, wiens bekende spreuk
was, dat de mensch de maatsiaf aller dingen is. Hij wilde dus
de Godheid in en wuit den mensch kennen, terwijl de mensch
zich zelven cerst leert kennen in en wuit God. De Chris-
ten kent tn God &n zieh zelven uit Gods volmaakte openbaring,
uit den Godmensch Jezus Christus, Gods afheeldsel en 's men-
schen voorbeeld. DMaar Plato kent God ook uit eene wel nog
niet volkomene, maar toch ware openbaring. Protagoras is ra-
tionalist, Plato supranaturalist.

i) Bl 50. "0 soggmr.

i) BL 50. ZLegy. XII, p. 941 B, C.

) Bl 51. De Republ. 1T, p. 377 D.

) Bl 51. De Republ. IT1, p. 388.

B) Bl 81, vicror cousix, Qewores de Platon, D VI, bl. 453.

) Bl. 52. Men lette maar cens op de fabel van Protagoras
over Prometheus, voorls op de mythen over de liefde in het
Symposion , vooral op die van Aristophanes, p. 190 B; op die over
de gouden ceuw in den Deliticus, p. 268 D,

) Bl 52, De Repubi. 11, p. 366, A, B. Zie verder p. 379
A en Legg. IX, p. 870 D.

w) Bl 52, Verg. ook Legg. IV, p. 712 B.

W) Bl 53. Legg. XIT, p. 947 D.

80) Bl 53. D¢ Repudd. IV, p. 427 B, V, p. 461 E, VII,
p. 540 C.

81y Bl 53. ZTimaens, p. 29 C, D.

82) Bl 53. ZVmeaews, p. 40 D, E.

83) DBL 53. ZLeyy. IV, p. 715 B, 716 A.

81) Bl 53, "0 wedawdg Ldyus. &) Bl 53. “H dixn.

&y Bl 54, Leyy. IV, p. 713 C. §) DL b4. D@ruy.

8) BL 6t B. v. Gorgies, p. 523 A, Politices, p. 272 B.

89) Bl 54. ,De Oppergod (heet het bij Plato) had alles ver-
deeld onder de mindere CGoden, die ook als Goddelijke herders
voor de dieren zorgden. DMaar die God zelf, die aan 't hoofd
staat, hocdde de menschen (als herder), gelijk nua de menschen,
daar zij van goddelijk geslacht zijn, als herders voor de lagere
soorten zorgen.” Na cene beschrijving van het overvloedige en



AANTEEKENINGEN. 63

onbezorgde leven in dien gulden tijd, volgt, dat de Oppergod
zich daarna met de overige mindere Goden had teruggetroklken
en de wereld aan zich zelve overgelaten. Plato merkt ook op,
dat de menschen uit de aarde waren gemaakt, en behalve met
dieren ook met God en goede geesten omgingen.

%) Bl 54. Profay. p. 320—322. Verg. Gesch. der opv. D.
II, 258—262.

2y Bl 556. Wat eigenlijk de menschelijke ziel is, stelt Plato
op andere wijze in een dichterlijlk kleed aanschouwelijk voor
oogen. Zij is uls een wagen, welke door de rede als voerman
wordt bestnurd en door twee gevleugelde paarden, namelijk de
geestelijke aandrift en den zinnelijken hartsiocht, wordt voort-
getrokken, waarbij het de kunst van den voerman moet zijn,
den zinnelijken hartstocht door de geestelijke aandrift te dwin-
gen ook naar boven te gaan.

Deze voorstelling nu wordt niet door Plato gegeven als een
oud historisch verhaal, uit goddelijke openbaring tot ons geko-
men. Zij is eenc wijsgeerige inkleeding, die bewijst, dat Plato
niet durft wagen redeneerend op te maken, maar alleen schil-
derend te vertoonen, wat de ziel moge zijn. Iin ook die in-
kleeding iz dan een blijk, dat hLij de diepste en hoogste waar-
heden voor verstandelijk betoog mniet bereikbaar acht.

¥y Bl 55. Phaedon, p. 70 C. Helwog Adyas.

) Bl 55. Phaedon, p. 63 C, De RepullIL, p. 366 A, B,
Gorgias, p. 523 A.

) Bl 65. Tiertoe moet men evenwel niet brengen, wat
hij zegt over den oorsprong der taal. Het was in dien tijd,
gelijk nog, cene twistvraag, of de taal al of niet als eene gave der
Goden moet beschouwd worden. Zie de schrijvers, aangehaald
bij ast, Platons Leben und Schriften, bl 266%). Nu trekt n1-
COLAS, Ltudes philosoph. sur le Christianisme, 1. T, bi. 214, uit
eenige woorden in DPlato’s Cralylus het gevolg, dat Plato ook
de taal van de Godheid zou hebben afgeleid. Doch hij vergist
zich. Wel zegt Cratylus, in het naar hem genoemd gesprek,
p- 438 B, dat zijns oordeels eenc hoogere dan de menschelijke
macht aan de dingen namen heeft gegeven en zij daarom juist
zijn. Maar Soerates == Plato weerlegt dit dadelijk, aangezien
namen niet als juist kunnen beschouwd worden. En vroeger
p. 425 D had Lij ook reeds gezegd, dat in deze zank de toe-



64 TWEEDE VOORLEZING.

vlucht tot de Godheid te nemen zoo iets is, als in de tragedie
de Deus ex machina.

%) Bl 65. Woorden van zijn uitnemenden uitlegger, vicTor
cousiN, Oewwres de Platon, D. VI, bl 4656. Verg. bl. 414—416,
463—466, 493.

iy BL 56. De Repuld. I, p. 330 D, E.

1y BL 57. Praepar. Euwang. XIIT, 14.

%) Bl 57. Ne Civilate Dei, VIII, 5. Er ware eene vrij
lange bloemlezing van lofspraken op Plato uit Aungustinus op
te zamelen.

9 BL 88. In den aanvang van dit geschrift, bl. 1—20,
vindt men een overzicht van de blijken van ingenomenheid met
Plato onder de Christenen van ouds af tot nu toe.



DERDE VOORLEZING.

Aristoteles, de man der wetenschap en des begrips, houdt zich
aan het bestaande, FEerbied ool wvoor de wolksoverleveringen
bij hem. — Samenvatting van het bij de vier voornnamste wijs-
geeren gevondene., De oorspreng , zin en stvel:ling van i beroep
op Godddeligle openbaring  Geen schillen nacr vollsvsorcordeelen.
Zij  bedoelen ook niet alleen openbaring van God in de
zinnenwereld en in ons hart, maar builengewone en  uthwen-
dige openbaring. De gronddenlieeclden over de geestelijle we-
reld wict afgeleid uit redeneering , wmnar op openbaring ge-
bowwd.  De Oudheid zoelt ware wijsheid, waarvan Gods
openbaring de bron is. Plafo’s Gorgias. De philvsophie wijst
de redelijlbheid van het gelooven aan.  Philosopheeren is
niet fwijfelen  en beredeneeren , wmaar bewonderend wanschou-
wen en leeren Lennen wan het heelal. De Paedon. Philoso-
phie is de rationele bevestiging der traditioncle overtuigin-

gen. Clcero,

Mijne Heeren!

Van Plato tot zijn leerling Aristoteles overgaande, komen
5



66 DERDE VOORLEZING,

wij in eene geheel andere wereld. Bij den leermeester heer-
schen poézie en geloof en gemoed, bij den leerling proza en
wetensehap en verstand. Ju, zoo groot dis het verschil, dat
Aristoteles een tegenvoeter van Plato moet heeten. Tmmers bij
Plato iz alles idcaal; bij Aristoteles alles reéel. Plato maakt
zelfs de zinnelijke wereld tot eenc soort van geestelijk wezen:
Aristoteles de geestelijke wereld tot eene hooger georgani-
scerde zinnelijke natuur,  Bij Plato wordt de natuur geest;
bij Aristoleles de geest natuur. ,Plato kon het goddelijke,
Aristoteles het zinnelijke niet laten varen. De physica van
Plato is, om zoo te spreken, alleen eene verdigle theologie
en de metaphysica van Avistoteles is in den grond niets
anders dan eene verdande physica 1),

Maar de leerling is ook ecen bestrijder van zijn meester,
zonder hem te verstaan, ja een bespotter van hem. Twintig
jaar had hij, een der helderste en scherpste eritici, Plato’s
onderricht genoten. Men zon dus meenen, dat hij hem
althans had begrepen. Doch dit deed hij niet. De laag
staande kan den hoog vliegende niet volgen; de physische
menseh vat den pneumatischen niet: deze is genen eene
dwaasheid *).  Arvistoteles  zoekt Plato te verbeteren, te
bestrijden , zelfs belachelijk te maken?).

Avristoteles is bovenal cen man der wetenschap en des
begrips.  Om mnauwkeurig -te weten en juist te begrijpen,
onderzoekt i alles, doch meest de stoffelijke natuur. En
als hij de geestelijke poogt te leeren kennen, is het toch
ook veel meer, om te weten en in begrippen te brengen,
hoe zij nu eenmaal is, dan wel, om in te zien, hoe zj
geworden is en wal zij worden moet, hoe zij geddelijk is
van oorsprong, goddelijk van aanleg en goddelijk van be-
stemming. Maar één bewijs breng ik bij, hoe weinig
Aristoteles de geestelijke natuur in have waarde weet te
schatten: hij loochent de onsterfelijkheid des menschen 1),
En hoe laag bij den grond moet een wijsgeer blijven, die



ARISTOTELES. 67

ons menschen eenvoudig als tijdelijke bewoners der aarde
beschouwt, zonder den blik naar ons waar vaderland te
kunnen verheffen? Met dit alles wil ik de groote en ware
verdiensten van den vader der wetenschappen, gelijk
wij Aristoteles mogen noemen *), niet verkleinen. Zijn
nuchtere zin is een onontbeerlijke tegenhanger van den
hoog vliegenden, wel eens opgewonden geest van den heer-
lijken Plato. Zonder de scherpe en vaak onverdiende critiek
van Avistotéles, zou de nakomelingschap ligt door Plato tot
dweperij zijn vervallen,

Maar wij moeten Aristoteles nog meer in 'talgemeen
kennen, om in ’tbijzonder te begrijpen en te waardeeren,
in welke betrekking zijne wijsbegeerte staat tot Gods open-
baring. En als wij, elken wijsgeer, dien wij beschouwen,
pogende te kennen, nu zulk ecn overgroot verschil tusschen
hen vinden, als werkelijk tusschen Pythagoras, Socrates,
Plato en Avistoteles bestaat, dan hebben wij daarin een
waarborg te meer, dat wij geene andere, dan deze vier
beroemdste wijsgeeren voor ons doel behoeven ter hand te
nemen ; immers zij vertegenwoordigen blijkbaar alle richtingen.

Hoezeer Avistoteles van zijne voorgangers op godgeleerd
en godsdienstig tervein zal verschillen, kunnen wij reeds uit
zijne gcheele geestrichting gissen, Spreeki hij over goddelijke
dingen. dan kewt hij de menschelijke voorstellingen (anthro-
pomorphismen) over de Godheid nadrukkelijk af.  De mythen,
waarin de  Goden als menschen veorkomen, zijn hem dus
bedriegelijke voorstellingen, uitgevonden, om de menigte ter
bevestiging van het welzijn der staten te doen gelooven,
wat zij niet kan weten, en haar cerbied voor hoogere mach-
ten te doen verkrijgen®). Dit kon niet anders; want de
sterren zijn by hem veel hoogere wezens, dan de menschen.
In den mensch als geestelijk wezen ecene hoogere dan de
zinnelijke natuur op te merken en daarom hem als beeld
der Godheid te beschouwen, schijnt bij Aristoteles niet op

5'



68 DERDE VOORLEZING.

te komen. Want de Godheid zelf is geen eigenlijke geest
bij hem, geen persoonlijk, de wereld in eigenlijken zin re-
geerend wezen, Zij is hem alleen eene eerste beweegoorzaak
van het heelal, Aan deze gedachte oorzaak geeft hij den
naam God., De goddelijke Voorzienigheid is hem dus het-
zelfdle als de regelmatiz geordende loop der natuur, die
vaste en onverbrekelijke wetten noodwendig volgt. Van
bedoclingen of ecindoorzaken, dat is, oorzaken die een be-
paald einde bedoelen, kan dus ook bij Avistoteles geene
spraak zijn. De Godheid geeft vegen en dvoogte, nict opdat
het koorn grocie, wmaar uit noodwendigheid. Ir bestaat
dus geene ruimte of mogelijkheid voor het wijs en liefidevol
besturen van de menschelijke toestanden door de Godheid.
Alles loopt in vaste kringen rvond 7).

Uit dit alles zouden wij nu ligt geneigd zijn te besluiten,
dat Aristoteles voor ons onderzoek niets zal opleveren, Maar
daarin zouden wij ons toch bedriegen. Hoewel weinig, heeft
ook hij iets, en wel iets zeer belangrijks.

Immers Avistoteles, die, even alg alle andere oude wijs-
geeren, veel practischer was dan de latere, houdt zich aan
het leven en deszelfs behoeften. HY acht en onderzoekt
derhalve het bestaande, niet alleen de bestaande stofielijke
natuur, maar ook al wat er verder hostaat, ons denken en
dichten, onze overtuigingen, zeden en instellingen; derhalve
ook de staatsinstellingen en de godsdienstvormen, die er nu
cenmaal zijn.

Aan dit bestaande houdt hij zich vast. Zeide Protagoras,
dat de mensch, en Plato, dat de Godheid de maat aller
dingen is: Aristoteles zou hebben kunnen zeggen, dat het
bestaan de maat van alles is, Hij is geen dichter maar
leidt uit de in Griekenland bestaande dichtwerken af, wat
dichten is en zijn moet. Hij heeft geene verbevene lessen
over de deugd, maar toont uit de bestaande zeden aan, wat
men voor deugd (het midden tusschen twee uitersten) hou-



ARISTOTELES. 69

den moet, Hij sticht geen cigen staat, zelfs niet in zijne"
gedachten, maar wijst uit de hem bekende staatsregelingen
der bestaande rijken aan, hoe een rijk behoorlijk kan worden
ingericht. Zoo geeft hij ook geene hem eigene denkbeelden
over de godsdienst, maar hij eecrbiedigt de aanwezige gods-
dienstvormen en overleveringen, als bestaande, en dus volgens
hem recht van bestaan hebbende | en niet alleen als nuttig
om het volk te leiden, maar ook als werkelijk en in de
hoofdzaak waar, zoodat ze dan ook door de wijsgeeren
erkend en gehandhaafil moeten worden.

Want er is volgens Avistoteles voor al dit bestaande eene
zekere noodwendigheid van geworden zin en van aanwezig
zijn. Daarom zijn hem de godsdienstvormen en mythen
geenszins willekeurig uitgedachte zaken,  De grootsche ver-
schijnselen in de (zinnelijke) natnur, meent hij, hebben de
bewondering der menschen gewekt.  ln deze bewondering
is zoowel een grond voor de mythen als voor de philosophic,
en mede een grond, waarom de philosophen (als Pythagoras
en Plato) ook wel het mythische beminnen. ,,Door de be-
wondering zijn de menschen tot de wijshegeerte gekomen,
nademaal zij in de in 't oog springende verschijnselen der
zinnelijke wereld icts hoogers vermoedden, Zi gingen zacht-
kens aan verder voort en wierpen ook over groote dingen
wwijfelingen op, als over de hemellichamen en over het
ontstaan des heelals, In dea twijfel nu en in de bewonde-
ring ligt het niet-weten; waarom ook wel de philosophen
het mythische beminnen; want de inhowd van de mythus
is het wonderbare®).” Doch behalve uit deze bron, de
grootsche natuurverschijnselen, vloeit er nog een besef van
het goddelijke uit eene andere bron, de ziel zelve, voort,
In het droomen toch volgt de ziel haren eigenen aard,
waardoor zij zelfs {oekomstige dingen voorzict en voorspelt.
Deze tweede bron wordt ons aangewezen door een wel later
levend, maar nauwkeurig schrijver?. ,,Aristoteles zeide,”



70 DERDE VOORLEZING.

“verhaalt hij, ,dat het besef van de Goden uit twee begin-
selen in de menschen geboren wordt, wit hetgeen met de
ziel gebeurt en uit de natuurverschijnselen... Wanneer
toch, zegt hij, in het droomen de ziel zelfstandig is gewor-
den, en dan haren eigenen aard hernomen heeft, voorziet
zij als door wichelarj en voorspelt zij de toekomende din-
gen. ... Daaruit, zegt hij, hebben de menschen vermoed
dat God iets is, dat bestaat, en iets is, dat uit zijn aard
op de ziel gelijkt en alle dingen verreweg het heste kent.”

Wat nu uit deze {wee bronnen in vroegere ceuwen is
afgeleid, is, in mythen gekleed, tot ons gekomen. Mythen
zijn dus overblijfselen van ecene vroegere wijsheid, welke in
den cirkelloop der dingen is te gronde gegaan. Zulk een
cirkelloop is er. Het heelal heeft een bestaan, zonder begin
en zonder einde. Het was er altijd en zal er ook altijd zijn.
Eene van het mindere tot het meerdere voortgaande ont-
wikkeling is bij Aristoteles derhalve niet denkbaar: alleen
een cirkelloop is er van worden en vergaan der enkele din-
gen in het ongeworden en onvergankelijk heelal '), Iedere
kunst en wetenschap is daarom ontelbare malen ontstaan
en weder verloren gegaan., LEn zoo zijn er kiemen van
waarheid besloten in de mythen, als in begrijpelijke slot-
sommen van vroegere wijsheid.

Nu zou men kunnen meenen, dat die twee bronnen, de
natunrverschijnselen en de mensclielijke ziel, bij Aristoteles
veldoende zouden geacht zijn, om er alle mythen uit af le
leiden. Doch dit is niet het geval. In de plaats, waar hjj
het uitvoerigst over de mythen en hare beteckenis handelt,
vindt hij haren eigenlijken oorsprong in eene goddelijke
openbaring ,,Het begin,” zegt hij daar'), ,,en het eerste
van alle dingen is de geheel de wereld omsluitende Godheid.
Zij is zelve onbewegelijk en zelfstandig , maar doet de eerste,
eeuwige en steeds éénzelvige beweging des heelals ontstaan,
Want het is noodwendig, dat hetgeen bewogen wordt, door



ARISTOTELES. 71

iets wordt bewogen, terwijl het eerst bewegende zelf onbe-
wogen moet zijn en eene ceuwige beweging alleen van iets
eeuwigs en déne beweging alleen van iets éénigs kan uil-
gaan. Doch wij zien benevens deze cenvoudige omwenleling
des heelals, welke wij aan het cerste en onbewegelijke
‘Wezen toeschrijven, andere ook ceuwige omwentelingen,
die der planeten. Noodwendig moet ook elke dezer omwen-
telingen van een onbewogen, zelfstandig en eeuwig wezen
voortkomen ... Nu wordt ook van de voorgeslachten uit
de verste Oudheid in den vorm van een mythe aan de na-
komelingen overgeleverd, dat de sterren Goden zijn en dat
de oorspronkelijke Godheid de gehecle natuur omsluit. Het
overige iz op mythischen trant er bij gevoegd, om de me-
nigte te doen gelooven en om te dienen ter bevestiging van
de staatswetten en van het algemeens welzijn: namelijk,
dat men deze goddelijke wezens in de gedaante van men-
schen en dieren voorstelt, en wat daarmede verder samen-
hangt en verwant is, Wanneer men nu dit laatste weg doet
en alleen hel eerste behoudt, te weten, dat goddelijke we-
zens de eerste wezens zijn, dan moet men het er wel voor
houden, dat dit uit eenec Goddelijke openbaring is
voortgekomen. En daar, volgens alle waarschijnlijkheid,
elke kunst en wijsheid reeds mecrmalen, zoo ver het mo-
gelifk was, is uitgevonden en weder verloren gegaan, zoo
zullen ook deze denkbeelden (over de Godheid) als over-
blijfselen it die (verloren gegane kunst en wijsheid) moe-
ten beschonwd worden.  Alleen op deze wijze kunnen wij
begrip verkrijgen van de ons door de vaderen en den voor-
tijd overgeleverde denkbeelden.”

Het is mijne taak niet, te verklaren en te verdedigen,
hoe Avistoteles, terwijl hij nicts dan eene eerste beweeg-
oarzaak in God ziet, toch eene openbaring op geestelijk
gebied van dien God erkent en mag erkennen. Geheel on-
verklaarbaar is het evenwel ook niet; want geest is bij hem



72 DERDE VOORLEZING,

eigenlijk geen vrij wezen, maar alleen een werkend en tot
werken brengend beginsel, eene soort van levenskracht,
zoo als er ook in de planten is, Doch waarom blijft hij
hierbij niet? Waarom laat hi het niet bij de physiclogie,
gelijk thans vele wijsgeeren, en klimt hij tot eene theologie ,
en wel tot eene traditionele, mythische theologie op? Waarom
gevoelt hij voor deze eenigen eerbied?

De reden, welke hem hiertoe dringt, schijnt te zijn, dat
hij op zijne eigene beschouwingen niet volkomen vertrouwt.
Hij acht het wel waar, wat hij over God of de ecrste be-
weegoorzaak kan beredeneeren, maar verblijdt zich toch,
dat hij in de overleveringen van den voortijd daar steun
voor vindt.

Mij dunkt, dit is de indruk, welken de uitvoerige plaats,
zoo even uit hem aangehaald, op ons maakt. Ln nog meer
doet dit eene andere, Een zeker geschrift vangt hij aan met
de bewering, dat het heelal volmaakt moet zijn, doch dat
er, behalve de enkele en cenvoudige bewogene dingen,
welke wij zien, een voortreffelijker en goddelijker beginsel
moet zijn, 't welk door zijne ecigene natuur wordt bewogen.
Daarna wijst hij aan, dat dit Leginsel zwaar noch ligt is,
ongeboren, onvergankelijls, nict vatbaar voor vermeerdering ,
vermindering of verandering. Na dit te hebben uiteen gezet,
vervolgt hij '¥): ,,Zoodanig is het beginsel der dingen, indien
men het als grondslag voorop gestelde gelooft '), Maar
het blijkt, dat de rede met de verschijnzelen ') overeen-
stemt en de verschijnselen met de rede. Immers alle men-
schen hebben eene meening over de Godheid en allen geven
haar de hoogste plaats, vreemdelingen zoowel als Grieken
zoo ze maar achten, dat er Goden zijn.... Indien er nu
eene Godheid is, en zi is er, dan is ook het nu gezegde
over het eerste wezen aller dingen naar woarheid gezegd.”
Hierna volgt eene opmerking, dat de Ouden reeds zoo hebben
gedacht, blijkens den naam aan het goddelijk wezen gegeven,



ARISTOTELES, 73

aether, dat is, volgens hem, het zich altijd bewegende "),
Met deze zienswijze komt het overeen, dat hi in den
staat niet alleen tempels wil hebben, maar ook orakels en
eerbied voor de instellingen en overleveringen der Oudheid,
mits zij de zedelijkheid niet kwetsen '"). Uitdrokkelijk wijst
hij enkele malen aan, welke ware denkbeeclden hij ziet in
sommige mythen en overleveringen, wier echien inhoud hjj
van de dichterlijke inkleeding zoekt af te scheiden. ,,Zoo
wordt '") in de mythen van Oceanus, Thetis en Siyx en in
Hesiodus® verzen over den Chaos en den Eros ecne bepaalde
bespiegeling over de wording der wereld, maar toch alleen
aarzelend, door hem gevonden. Zoo wordt de mythe van
den Atlas'™) op eene meer algemeene gedachte terug ge-
bracht, en opgemerkt ), dat bij den Atlas de nilvinders van
de mythe aan de wereldas schijnen goedacht te hebben ®),
Nog spreekt hij over den naam van Aphrodite, over hare
verbindtenis mev Ares, en over het wegwerpen der fluit door
Athene, waarin hij hoogeren zin meent {e kunnen zien.
Gelijk  Avistotelos zich veel minder dan Plato met de
mythen bezig howlt, zoo leidt hi ook op verve na zoc veel
er niet uit af.  Het door hem er uit getrokkene komt op
deze twee grondgedachten neder, voorecrst, dat ééne alles
omvattende Godheld de beweegoorzaak des heelals is, en ten
tweede, dat deze Godheid niet is ontstaan, by wijze van
ontwikkeling , nit blinde natuwkracht, maar zelfstandig het
eerste beginsel is, De eerste gedachte spreekt hij duidelijk
uit in de uitvoerige, zoo even reeds medegedeelde plaats ®');
de tweede elders®) op deze wijze. Hij onderzoekt namelijk
de wvraag, of het goede dadelijk in de beginselen der wereld
aanwezig is, dan of het cerst later by de verdere ontwik-
keling van het zijn te voorschijn komt. Dasvop zegt hij,
dat ecnigen van de nicuweren, die over de goddelijke
dingen spreken, meenen, dat het goede niet het eerste is,
en mniet dan later voor den dag komt. ,,0Ock de oude



74 DERDE VOORLEZING.

dichters zeggen,” vervolgt hij, ,,in zooverre iets gelijk-
soortigs, als zij niet aan de oorspronkelijke natuurkrachten,
gelijk de Nacht en de Hemel, of de Chaos, of ook de
Oceanus zijn, da regeering der wereld toekennen, maar aan
Zeus ... Doch Pherceydes en eenige anderen, gelijk ook de
Magen [die Zoroaster volgen], stellen het Deste wezen als
oorsprong der dingen. Zoo ook sommige latere wijzen, als
Empedocles en Anaxagoras, van wie de een de Vriendschap,

de ander het Verstand tot beginsel der wereld maakt *%).”

Ik besluit hiermede de beschouwing van Aristoteles’ denk-
wijze over Gods openbaring en der menschen wetenschap.
Hebben wij veel minder bij hem gevonden, dan bij de drie
vorige wijsgeeren: dit kon niet anders, aangezien hij, in de
bestaande Jdingen dezer wereld verzonken, zich met de onder-
werpen van  Goddelijke openbaring schicer niet bezig houdt.
Des te opmerkelijker is het, dat ook hij hare werkelijkheid,
waarheid en onmisbaarheid toch uitdrukkelijk erkent*).

Hiermede heb ik de vier voornaamste wijsgecren der Oud-
heid afgehandeld. Pythagoras verzamelde rijke stof voor
de wijsgeerige wetenschap en beschouwde haar met het oog
des wijsgeers, gelijk hi zich het eerst van allen noemde,
ter oefening en vorming en heiliging van onzen onsterfelijken
geest. Socrates vond de rechte methode, de dialectische, om
wijsgeerige onderwerpen te behandelen en uit ’s menschen
eigen geest de ware beschouwingen er van uit te lokken,
Plato omstraalde alle wisgeerice onderzoekingen met een
glans van heiligheid en goddelijkheid, door ze op te voeren
in het rijk der eceuwige ideeén en al het schoone, goede,
rechtvaardige, dat op aarde is, met die volinaakte denkbeel-
den er van te vergelijken. Aristoteles ordende de opge-
hoopte stof met nuchteren zin logisch juist en verdeclde



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE, 75

haar in allerlei wetenschappen, opdat de wereld haar mogt
omvatten en gebruiken,

Bij deze vier mannen te samen vinden wij de aloude wijs-
begeerte, wat hoofdzaken betreft, in omvang, methode,
strekking en ordening volledig en geheel. De latere wijs-
geeren hebben hare deelen kunnen onderzocken, aanvullen,
zuiveren en volmaken: het geheel is bij hen onveranderd
gebleven. De scholen, die zich naar die vier meesters
noemden, hebben hunne zienswijze herhaald, niet wezenlijk
veranderd, en e twee nieuwe scholen, die der Stoicijnen
en der Epicuredrs, na Aristoteles ontstaan, hebben de oude
wijsheid op het Jeven toegepast, doch niet in haar wezen ver-
rijkt; terwijl de Romeinen, zelfs een Cicero en Senecca, alleen
de Gricksche meesters als dankbare leerlingen volgen.

Er bestaat dus geene reden voor mij, mi buiten deze
vier voorgangers te begeven. In hen hebben wij de Griek
sche wijsbegeerte in haar geheel.

Wij hebben de aloude wijsbegeerte nu zelve gehoord in
hare vier beroemdste tolken Hen hebben wij elk op zich
zelven gehoord ever de betrekking, die er, huns inziens,
bestond tusschen 't geen de Godheid eerst had geleerd en
geopenbaard, en ’t geen de menschen daarna hadden in-
gezien en overdacht. Wi hebben overal een beroep op
Gods openbaring bij hen gevonden als de bron van alle kennis
en wijsheid bij de menschen.

Den oorsprong, den zin en de strekking van dit hun
beroep wensch ik nu nader toe te lichten uit al hun den-
ken, leven en werken.

Eerst bespreek ik eenige zwarigheden, die men hier kan
opwerpen.

a. Men kan vermoeden, dat de Grieksche wijsgeeren
zich aldus over Gods openbaring hebben uitgelaten, dewijl
zij den godsdienst, die nu eenmaal bestond en op Goddelijke



76 DERDE VOORLEZING,

openbaring heette te steunen, als volksgodsdienst ongerept
hebben willen laten, ten einde geen noodeloozen tegenstand
bij den grooten hoop te verwekken,

Doch tegen dit vermoeden strijdt, dat zij den volksgods-
dicnst niet ongerept hebben gelaten. Alle vier hebben zij
onderscheid gemaakt tusschen de kern van den volksgods-
dienst, welke zij als waar hebben behouden, en de inklee-
ding, waarop zij voor zich geen prijs stellen en welke zij ten
deele zelft als schadelijk afkeuren, Immers, reeds Pylha-
goras onderscheidde de mythen, als vormen, van het daarin
bevatte wezen; reeds hi Lklaagde Homerus en Hesiodus aan
wegens hunne zedelooze verdichtselen, Secrates liet zich
minder over de mythen uit; hi lhield zich aan de religieuse
strekking van den volksgodsdienst in hel algemeen.  DPlato
onderscheidt zeer streng en telkens weder tusschen goed en
kwaad, waar en onwaar, vorm cn wezen, inkleeding en
doel in den bestaanden godsdienst *), En  Aristoteles, die
het zeldzamer doet, is, als hijj de zaak aanroert, niet min-
der streng.

Blijkbaar oordeclien deze wijsgeeren over den volksgods-
dienst, de overleveringen, de mythen, de orakels en zelfs
over de voorteekencn, zoo als verlichte Roomsch-Catholicken
in onzen tijd over de leer hunner Kerk. Zin kern, dat
deel, 't welk aan hun verstand en gevoel voldoet, is bij
hen waar; maar duaronder en daaromheen is veel bijgeloof,
't welk geene waarde heeft dan in zooverre het werkt op
den grooten hoop.

5. Men kan ook vermoeden, dat de wijsgeeren cerbied
voor die overleveringen, als van de Godheil afkomstig,
hebben betoond, om zich naar den tijdgeest te schikken en
hunne zienswijze ingang te doen vinden bij het volk, gelijk
velen zich thans op Dbijbelwoorden beroepen en schijnbaar
bijbelgezag huldigen, ook al hechten zij daar voor zich zelve

.

weinig aan,



OPENBARING EN WIISDEGEERTE. 71

Zoo iets zeiden velen reeds voor lang van de wetgevers,
Diodorus Siculus, die in de eerste eeuw onzer jaartelling
leefde, spreekt *) de overtuiging uit, dat de wetgevers de
nieuwe orde van zaken, door hen ingeveerd, aan de God-
heid hebben toegeschreven, ten einde haar ingang te ver-
schaffen. Hij noemt de Egyptenaren, Minos, Lycurgus,
Zoroaster, Zamolxis en Mozes. Evenwel voegt hij er bij,
dat het zijn kan, dat zij ook zelve hunne nuttige inzichten
voor ecne wonderbare en werkelijke ingeving hielden. Dit
laatste gunt men doorgaans den wijsgeeren niet eens. Ac-
commodatie, zich kleingeestiz of voorzichtig schikken naar de
volksvooroordeelen, zal de reden hunner betnigingen van
geloof aan de overleveringen zijn. Zelfs een man als Schleyer-
macher spreckt dit van een Socrates uit *7),

Niets ondertusschen is ongegronder.  Zulke vermoedens
worden weersproken door de blijkbaar volkomene oprechtheid,
waarmede die wijsgeeren zich op Gods openbaring beroepen.
Pythagoras was eenc priesterlijke natuur, eer tot bijgeloof,
dan tot ongeloof overhellende. De drie overigen lecfilen in
een tijd, toen het ongeloot reeds heerschend begon te wor-
den. En tegen dit ongeloof komen Socrates en Plato juist
op met nadruk en kracht, ernst en gemoedelijkheid. Men
kan met geen kalmer overtuiging spreken, dan Socrates
deed, en met geen dieper gevoel dan Plato, wanneer zij
de kern van den volksgodsdienst verdedigen en als waar en
goed aanbevelen.

¢. Eindelijk kan men vermoeden, dat deze wijsgeeren
geene buitengewone, opzettelijke, uitwendige openbaring
van God hebben gemeend, als zij over openbaring spraken;
dat zij onder openbaring van God hebben bedoeld eerst die,
welke wij in de zinnelijjke natuur rondom ons, waardoor
God van buiten tot ons komt, vinden, en dan die andere
openbaring binnen in ons, of de innerlijke stem van
God in ons geweten of hart; doch niet eene uiterlijke stem



78 DERDE VOORLEZING,

voor ons oor, niet eene zichtbare verschijning voor ons oog.

Yoor dit vermoeden kan pleiten, wat wij weten van den
geleigeest van Socrates®); ook deze en die uitspraak van
Plato?®), en zelfs van Aristoteles ™). Doch ook dit vermoe-
den iz onjuist. Wel erkennen zij, althans de drie eersten,
'smenschen aanleg én als aan God vermaagschapt én als
voor ingeving vathaar, waarom de mensch ook wel eens met
goddelijke ingeving wordt begunstigd, Maar ofschoon aldus
Gods stem in ons harl erkennende, bedoelden zij toch ook
en vooral het bestaan van verschijningen van God of god-
delijke wezens zichtbaar voor 's menschen cog en van onder-
wijs van God hoorbaar voor ’s menschen oor. Immers zij
beroepen zich uitdrukkelijk op de overleveringen van de
Ouden ontvangen, waarop zij vertrouwen, dewijl de eerste
menschen nader tot de Godheid stonden dan wij, aangezien
zij op andere, op onmiddellijke wijze met de Goden hebben
verkeerd. En voorts beroepen zij zich op de nog voortdu-
rende orakels en zelfs op de wichelarij ™).

Hoe men de zaak keere of wende, de oude wijsgeeren
van Griekenland waren, om het met het woord van onzen
tjd te moemen, supranaturalisten, Zij waren dit in
den sterksten zin des woords. Zij waren geene rationalisten ;
ook niet half rationalisten en half supranatnralisten; geene
rationalisten voor hunne wijshegeerte en supranaturalisten
voor hunnen godsdienst ; zij waren alleen supranaturalisten,
zoowel in hunne wijsbegeerte als in hunne godsdienst. Hoe
geneigd men thans zij, wijsbegeerte des menschen tegenover
openbaring van God te stellen: de groote philosophen van
Grickenland deden het niet. De zinnelijke natuur rondom
ons en de menschelijke natuur in ons was hun niet de bron
van godsdienst en wijsbegeerte; de menschen waren niet
opgeklommen tot de Godheid; zi hadden niet zich uit zich
zelve ontwikkeld. Evenmin als tegenwoordig onze kinderen,



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. 79

hadden de vroegere geslachten hunne kennis en beschaving
uit zich zelve. De vroeger levenden waren alleen het ka-
naal, waarin de kennis der goddelijke dingen tot de later
levenden was gevloeid. Maar de bron er van was de
Godheid , die zich had medegedeeld in den omgang der men-
schen met de Goden of met goddelijke wezens, door de
stamvaders der menschen genoten.

Dat de drie besprokene vermoedens ongegrond zijn, en
al de zwarigheden, die men tegen mijne voorstelling kan
opwerpen, dus geene vastheid hebben, dat derhalve de oude
wijsgeeren cene werkelijke goddelijke openbaring erkennen,
onderscheiden van 't geen de natour ons binnen ons en
buiten ons leert, blijkt, om de zaak nu ook stelliger wijze
nog nader te ontvouwen en aan te dringen, vooral uit eene,
zoo als ik meen, nog nooit recht in het licht gestelde op-
merking. Ik meen deze, dat zij de diepste gedachten, die
de grondslagen van al hunne beschouwingen over de gees-
telijke dingen =zijn, niet pogen met bewijzen aan te
toonen of uit redeneering af te leiden; maar
cenvoudig zonder eenig bewijs aannemen op gezag van
de bestaande overtuigingen. Bij elk der vier wijsgeeren heb
ik het telkens opgemerkt, dat de denkbeelden over God,
deugd, vrijheid, onsterfelijkheid, vergelding
bij hen, zoo vaak zij er over spreken, vaststaan vodr, bo-
ven en buiten alle redencering. Geheel anders is het, voeg
ik er nu bij, als zij over andere belangrijke zaken spreken,
b. v. over opvoeding, kunst, wetenschap, wetgeving, staat-
kunde; hierover redeneceren zij; eene openbaring over deze
aan te nemen, valt hun nooit bij. Een staatkundig stelse]
hebben Plato en Aristoteles, elk naar zijne inzichten, uit-
voerig opgebouwd: een godsdienstigz of godgeleerd stelsel
niet. En zoo is het in alles, In al de wereldsche dingen
is er dus ook bi de jongeren ontwikkeling en vooruitgang,



80 DERDE VOORLEZING.

vergeleken met het geen de ouderen daarover leerden: —
in den godsdienst en de godgeleerdheid bestaat deze niet. In
de meeste menschelijke dingen is het: hoe nieuwer, des te
meer vooruitgegaan: — in al de goddelijke: hoe ouder, des
te zekerder en juister.

Misschien vraagt iemand: Maar waartoe philosopheerden
dic Ouden dan toch? En waarom? Welk doel en welk be-
ginsel hadden zij bij al hunne onderzoekingen?

Als wi Griekenlands en Rome’s wijsgeeren zullen ver-
staan, moeten wij wel in het oog houden, dat zij de philo-
sophie geheel anders beschouwden, dan de meeste denkers
van latere tijden. Het beginsel en de bron van hun philo-
sopheeren was niet het denken over het mogelijke, maar het
opmerken van het bestaande, en het einde of doel van hun
philosopheeren was dus ook niet het weten, maar dit: zelf
goed en wijs te worden en anderen wijs en goed te maken.

Het was Pythagoras, Socrates en Plato en zelfs ook Avis-
toteles en genoegzaam alle oude wijsgeeren of niet Of althans
niet hoofdzakelijx daarom te doen, dat de menschen veel
zouden denken en luchtkasteelen van begrippen bouwen en
veel over alles verstandelijk zouden weten: maar
hierom, dat zij het bestaande goed zouden opmerken en
in zich zelf echt zedelijk zouden zin en anderen aldus
maken. Het denken, weten, onderwezen zijn was bij hen
niet het hoogste, maar het vormen van zich zelven en an-
deren, het leeren zoeken naar de waarheid, het beminnen
en volgen der deugd; het zelf gelijkvormiz worden en an-
deren gelijkvormig maken aan de Godheid.

Zien wij hun nog eens in het aangezicht! Redeneeren,
weten, kennen stond waarlijk niet op den voorgrond bij
Pythagoras, die zijne leerlingen jaren lang liet zwijgen. Ook
niet bij Socrates, die zijne vrienden véor alles bracht tot
erkentenis hunner onkunde en zeide zelf niets te weten, In



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. 81

't algemeen was het aan hen en aan Plalo eigen, steeds te
betuigen, dat wij menschen het wezen der dingen niet
kunnen doorgronden, dat God alleen wijs is en wij alleen
wijsgeeren kunnen zijn. VYooral Plato doet dit sterk
uitkomen. Cicero merkte reeds op®): ,,In Plato’s schriften
wordt niets stellig gezegd; védr cn tegen wordt veel gere-
dencerd ; over alles een onderzock ingesteld; niets als zeker
De

meeste gesprekken breken déir af, waar de verhandeling

vastgestehl.”  Een gelecrde onzer ecuw ) schrijft:
het belangrijkst wordt en waar men op de volledige oplos-
sing van liet gestelds vrangsiuk hoopi. Da sprekers komen
na lang heen en weer wenden der rede tech tot geen doel,
en schijnen, trots alle beproefde bepalingen van het rechte
begrip, met niets anders hun bewustzijn verrijkt te hebben,
dan met het duidelijk inzicht van hun eigen nicl-weten en
van de oshoudbaarheid der andere, dusver geldende meenin-
gen, — Hijzonder iz it hLet geval met Plato’s gesprekken
en gedachten over de goddelifke dingen.  Daarvan zegt hij
zelf*): ,,Den Maker en Vader van dit heclal te vinden is
een moeijeliik werk; en heeit men Hem gevonden, dan is
het onmegelijk, dat veor allen wit te spreken.”

By Avictoteles Is het anders. Deze is cen man der we-
tenzchappen, gelijlk in de Oudheid niemand védr of na hem.
Het philosophecren heeft bij hem een dool in zich zelf %),
Doch hicrmede staat hij, dic ook in atkomst geen zuivere
Griek was, maar zoon van cene Gricksehe moeder en cen
Thessalischen vader, onder de Grieken, en onder hunne leer-
lingen «de Romeinen, tammelik alleen. Over 7t geheel hechtte
de Oudheid niet zeer veel aan 't welen, aan de wetenschap ,
aan de geleerdheid. Zi zag, dat de mensch eene andere
bestemming heeft, dan zich daarop als op het beste toe te
leggen. Zi is onvermoeid in het prediken van de onzeker-
heid aller wetenschap. Cicero®®) vat de denkwijze der Quden
hierover zamen in deze woorden: ,,De duisterheid der dingen

6



82 DERDE VOORLEZING.

heeft Socrates en Socrates’ vrienden, voorts Democritus,
Anaxagoras, Empedocles en bijna al de Ouden er toe ge-
bracht, hunne onkunde te Lelijden. Zi zeiden, dat niets
gekend, niets begrepen, niets geweten kan worden ; dat onze
zintuigen beperkt, onze geesten zwak, onze levenstijdperken
kort zijn, dat, gelijk Democritus het uitspreekt, de waar-
heid in de diepte ligt; dat de maatschappi niet dan naar
meeningen en door instellingen wordt bijeen gehouden; dat
er voor de waarheid geene plaats is; dat alles is omgeven
met duisternis.”

Naar de schalting der ware Wijsgeeren of Philosophen
waren dug de in cigene oogen volkomen Wijzen of Sophis-
ten onverdragelijke wezens. En met recht. Deze lieden
gaven voor, ware wijsheid te bezitten; maar eigenwaan,
delheid, hebzucht, zinnenlust, veel vertooning maken
liever schijnen dan zijn —- was hunne verderfelijke kwaal.
Met allerlei spitsvondigheden wisten zij, gelijk zij zich open-
lijk beroemden, reeht tot onrecht te maken, goed tot kwaad,
de onderliggende partij tot de bovendrijvende. Om waarheid
en ecerlijkheid, deugd en godsdienst bekormamerden zij zich
niet; 't was hun alleen te doen, om door aanzienlijke jon-
gelingen tot zich te lokken en met schijnschoone redeneerin-
gen te pralen en {e schitteren, zich rijkdom en grootheid
te verschaffen.

Socrates was de groote vijanid dezer Sophisten: niet minder
was zulks Plato, die hen, Athene’s Phavizeén, met even groote
kracht en edelen toorn altijd dodr bestrijdt, als de Heer die
van Jernzalem. Wat Plato in hen niet kan dragen, is ook dit,
dat zij het denken en weten ecerst hoog vereeren en dan op
onwaardige wijze tot allerlei lage doeleinden misbruiken,
zoodat hij hunne sophistick als eene ligtekooi verachtte en
in hare plaats zijne philosophie tot den rang eener Godin
wilde verheffen. Hij dacht niet met de Sophisten, dat er
alleen een schijn van waarheid bestond, alleen eene mee-



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE, 83

ning: hij handhaafde de mogelijkheid en de werkelijkheid
van het kennen, mits men niet bleef staan bij den uiterlijken
schijn der dingen, maar tot hun innerlijk wezen zocht door
te dringen. Wel stelden zich de meeste menschen met dien
schijn tevreden; in de spelonk zagen zij de schaduwen der
dingen, niet de dingen zelve, en namen zi gene voor deze
aan. Doch dit kwam, dewijl de zinnenlust hen had gebon-
den en zj met den rug naar het licht waren gekeerd.
Waren zij geestelijke en dus vrije menschen, dan konden
zij wel niet alles kennen, en veel alleen onduidelijk kennen,
maar toch waarheid in stede van schijn zoeken %),

Maar zal men die heerlijke bezitting, de waarheid, aan-
vankelijk en steeds meer verkrijgen, dan moet men begin-
nen, met de bestaande overtuigingen over de goddelijke
dingen, als uitvloeisels van Gods openbaringen, eenvoudig
als waar aan te nemen en tot grondslag te leggen voor
eigen onderzoek en voor de opleiding van anderen tol wijs-
heid, deugd en gelijkvormigheid aan God.

Hoe weinig hierop wordt gelet, ja hoewel dit als Plato’s
zienswijze nog nooil klaar en duidelijk in ’tlicht is gesteld:
toch is het waar. Als Plato’s vast gegronde overtuiging
wordt het op de treffendste  wijze blootgelegd in Plato’s
Gorgias,  De uitleggers van Plato zijn, van Olywpiodoerus
af tot Schleierinacher en Cousin toe, misschien allen zonder
vitzondering , er mede verlegen, wal toch de cenheid van
den Gorgias zijn moge. Zij zien, dat het gesprek uit drie
deelen bestaat, daar het handelt: cerst over de redekunst
(redencerkunst, rhetorica), waarover Socrates spreekt met
Gorgias; dan over de rechivaardigheid in den staat, welke
Socrates met Polus naspoort; eindelijk over de vergelding in
het volgend leven, welke Socrates met Callicles beschouwt.
Wat is nu in Plato’s ziel, volgens zijne eigene duidelijke
woorden, de band, die deze drie zaken samenhoudt? De
eene uitlegger denkt, dat de redekunst de hoofdzaak is,

8



84 DERDE VOORLEZING.

Een ander, dat het Plato te doen is, om den grondslag
van het maatschappelijk welzijn, als in de rechtvaardigheid
gelegen, te verheerlijken. Een derde meent, dat dit zeer
goed kan sumengaan, en dat Plato lLeeft willen in het licht
stellen, hee nietig, verderfelijk en afschuwelijk die redekunst
der Sophisten is, welke zich aan het recht niet stoort, maar
er alleen op wit is, om met kunst en schijn en oogver-
blindend vuurwerk de overwinning te behalen. Zoo stelt
b, v. Consin " de zaak wveor. Boar nu het derde deel,
de vergelling hier namanls?  Dacrmede springt Cousin won-
derljk om. Zie hier ziine woorden: |, Men moet (veolgens
Plato} weten. of dv redekunst zich nicts mag vercorloven
tegen de reglvaardigheid; want van de oplossing van dit
vraagstuk hongt het at, welk denkbeeld wi ons moeten
maken van de redekunst,  Het tweede deel van den Gor-
gins of de redencering et Polus moet dus beschouwd wor-
den als een mnoodzakelijlc vervelg van bet eerste; het derde,
de redencering et Callicles, welke blikbaar niets is dan
de ontwikkeling en uitbreiding van het tweedej, behoort mede

tol het eerste, daar dit desde deol ook over de rechtvaar-

digireid bandelt, maar in wijder omvang en et meer klem,”
»in wijder omvang en met meer klem” *) — heeft Cou-

sin recht dit te zegzen?  Cousing, die alles, wat bi Plato
de sluitsteen en vasihe

s ziiner rodeneciing, tot fabel ver-

e colk door Plato niet dan voor fabel

laagt, ot fabel, well
zou zijn aangezien  Immers Cousin beschouwt het slot of
het derde deel van den Gorgias cerst**) ,als een aanhan-
sel, "t welk veorzeker behoort b deze gevonden uitkomst,
dat de redelunst, die zich in tegensprank durft stellen met
de rechivaardighcid en die haren schuldigen cliént doet vrij-
spreken en dus alleen de zegepraal voor het oogenblik ten
doel heeft, zoowel ecene laagheid is voor hem, die haar
bezigt, als een onheil voor hem, dien zij meent te moeten
redden-”  Want (dit moet Cousin, zal hij geen onzin schrij-



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. 85

ven, bedoelen) die zegepraal redt hem alleen van den tij-
delijken rechter; niet van dien, welken hij hier namaals
heeft te verwachten, Maar nu verklaart dezelide Cousin
elders *'): ,,Men vindt in den Gorgias, even als in den Phae-
don en-in de Republiek, ecn beroep op de fabelleer van
den tijd, "t welk de beredenecring der zank bLekrcont en de
waarheid in den weerglans van zinnebecllen veorstelt; dus
in dien populairen vorm , welke de cigene kracht van
het menschdom van zelt heeft voertgebracht, tot deszelfs
nut, voordat het nadeaken was ontwaakt en i de keur
der geesten een anderen vorm der gedachie had geschapen,

die zuiverder en verhevener is en wijsbegeerte wordt
genoewd, Plato begrijpt, eerbiedigt cn bemint de menschheld
te zcer, om hare oorspronkelijke ingevingen te verwerpen,
Verre van de godsdienst en wijsbegeerte tegen over clkan-

der te stellen, tracht hij ze overal te vercenigen.” Cousin

=

t algomeen gevoelen

spreekt hier uit, wat thans het m
by de geleerden is, narmelijk dit: ,,Er bestaan oorspronke-
lijke ingevingen der menschheid, die uit haar cigen binnen-
ste zijn opgeweld, naar desnicttersin al: openbaring van
God worden  bBescoouwd, en in dezen vorm b de groote
menizie nog worden geterbicdigd, terwijl de ontwikkelde
keur der menschheid inzict, dat dic vo.r goddelijke open-
baring gehoudene inzichten uit s menschen cigen geest zijn
opgeweld, zoodat zi nu naor wawmheil wijsbegeerte
nocmt, wat vieoger ten onveclde openbaring heette”
Volgens Cousin zow dus Plato, op de wijze van Hegel, de
openbaring en godsdienst voor den nog onontwikkelden vorm
hebben gehonden van "t geen later wijsbegeerte wordt, Indien
deze voorstelling van Cousin juist ware, zou Plato’s Gorgies
ten slotte al een zeer dwaas geheel zijn, Dan ware daarin
de redekunst als ijdel aangewezen, indien ze niet de recht-
vaardigheid eerbiedigde, de rechtvaardigheid , welke wij hier
op aarde in den staat zien handhaven, en welke wij ook,



86 DERDE VOORLEZING.

indien wij namelijk aan de kindersprookjes der
voorgeslachten nog geloof hechten, hiernamaals
hebben te verwachten, Dit ware dan de climax van den
Qorgias!

Doch al verklaarden dit alle uitleggers, het is mishandelen
van Plato. Het is er verre van af, dat Plato zoo dwaas
zou geredencerd hebben, als men hem laat doen. Bij Plato
is niet ,,de wijsbegeerte zuiverder en verhevener,” dan die
overlevering der voorgeslachten, maar draagt deze laatste de
ecrekroon,  Want de  wijsbegeerte is menschenwerk, de
overlevering is mededeeling van Gods openbaring,  De elimax
in den Gorginsis: 1) de redekunst is in zich zelve ijdel; 2) zij
vernielt de rechtvaardigheid in den staat; 3) zij bekommert
zich nict om de rechtvaardige vergelding hiernamaals, ons
door God zelven geopenbaard.

Wilt gij bewijs, dat dit de climax (de opklimming der
gedachten) en dus ook de samenhang is? Leest dan maar
het slot van den Gorgias. ,,Hoor, 't geen men een schoon
verhaal mnoemt, ’t welk gij, #00 als ik vrees, voor een
verdicht verzinsel zult houwlen, maar ik voor een getrouw
verhaal; want wat ik u wil zeggen, zal ik als waarheid
zeggen.” Hievop volgt dan het verhaal van de beloonin-
gen en straffen hiernamaals , mnaar het volksgeloof der
Grieken te verwachten, en daarna Plato’s betuiging:
»Dit is het, wat ik heb gehoord en wat ik geloof, dat
waarheid is .... Want ik ben door deze verhalen tot
eene vasle overtuiging gekomen en leg er mi op toe,
om voor den rechter hiernamaals met eene volkomen ge-
zonde ziel te verschijnen.... U schijnt dit alles misschien
een verlelseltje te zijn, als van een oud vrouwtje, zoodat
gy er geene waarde aan hecht. Nu, 't zou ook geene ver-
wondering behoeven te baren, dat men er geene waarde
aan hechtte , indien wij manar met al ons wijsgeerig onder-
zoek iets konden vinden, 't welk meer degelijk en waar is. ...



OPENBARING en WIJSBEGEERTE. 87

Doch wanneer ook gij gelooft, duld dan, dat men u als
een onwijze (of onwetenschappelijke) verachte en, als men
wil , beleedige. Er zal u, zoo gij deugdzaam zijt, geen
kwaad van overkomen.” Tot driemaal toe verzekert Plato
in het Iaatste deel van dit gesprek op de plechtigste wijze **),
dat die volksoverleveringen niet zijn fa belen, maar ware be-
richten, waarop hij volkomen vertrouwt, terwijl hij zich ten
slotte mog aldus uitzpreckt **), dat al onze beredenccring der
dingen niets waardig is:  » Wanneer het z00 met ons gesteld
is, gelijk het nu bljkt te zijn, is het schandelijk, dat wi,
aan lichtzinnige jongelingen gelijk, ons nog willen voordoen,
alsof wij iets waren, wij, die toonen, volstreki niet onder-
ling cene vaste meening over dezelfile dingen te hebben,
en dat wel over de allergewichtigste dingen. Zdi6 groot is
onze onwetendheid !”

De Gurgias, naar aller overtuiging een der heerlijkste
gesprekken van Plato, heeft dus in zijn derde Jdeel, als wij
naar de uitluggers“) luisteren, een lammen, laffen, onge-
lukkiz danraan gehechten staart, welke het geheel ontsiert,
zoodat men geneigd zou worden, er dien af te kappen:
Maar dit derde deel wordt het uitnemendste slot van het
geheel, wanneer wij tot de erkentenis komen, dat het Plato
ernst was, als hij telkens én hier én gedurig cllers be-
tuigde, dat bij in den volksgodsdienst eene vrucht zag van
ware, goddelijke openbaring, welke de wijsbegeerte moest
eerbiedigen en tot grondslag van haar nadenken en stelsel
nemen. Dan alleen is er samenhang en opklimming in den

Gorgias *"),



88 DERDE VOORLEZING.

Maar wat, vraagt gij, had dan de philosophie volgens de
Quden te doen? Wanncer de volksoverleveringen meer waard
werden geacht, dan hare redeneeringen, waarom bleven deze
dan maar niet achterwege? Waarom? Omdal dit niet mogt!
De philosophic had eene belangrijke tank, ook met betrek-
king tot de goddelijke dingen. Wel niet die, dat zij ze
moest bewijzen, maar eene andere’, deze, dat zij den
menschen moest aanwijzen, hoezeer wat hun als Gods
openbaring was overgeleverd, overeenkomt met hetzeen hun
gemoed behoefle en hun geest moest toestemuinen, en hoe-
zeer zij daardoor zich moesten laten leiden tot eerbied voor
de Goden en tot beoefoning der deugid.

Er bestond voor de Ouden derhalve een dubbele grond ,
om te erkennen, dat er eene hoogere goddelijk Macht is en
dat wij vrije wezens zijn, verplichi, om recht en deungl te
beoefenen, aan de Godheid verantwoordelijk, bestemd voor
een volgend leven, waavin ons loon en straf zal geworden,
naardat wij hier hebLos geloell De eerste en voornaamste
grond was, dat hew ailus van overoude tijden bij alie volken
ten gevolee van goddeljke ofenbaringen was geleerd ; de
tweede bikomende grond was, dat onze ecigene natuur dit
bevestigt  Want "t is blijkbaar, dat ons gemoed daarmede
instemt ; die overgeleverde inzichten wekken in ons bin-
nenste een tocstemmenden weevklank ;3 ook onze geest stemt
daarmede in, geheel de natour, de geschicdenis en de be-
hoefte van huis en staat eischen hetzelfde ; de nadenkende
mensch moet derhalve de hoofdzaak van den godsdienst en
van de overlevering als waar aannemen.

Dit nu wizen de Ouden gaarne aan, om aldus de
algemeene overtuiging, wier waarheid zij niet willen be-
wijZen en in wier plaats zij geene bewijsvoering kunnen
stellen, toch als redelijk en goed te steunen.

Het is mniet moeiclijk aan te toonen, dat de Ouden re-
gelmatig en bestendig altijd dus deden. Leest de Gulden



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. 89

Spreuken van Pythagoras nog eens na. Is het streven er
niet in blijkbaar, om de kern der volksgodsdienst als waar
en nuttig voor het gemoed ann te bevelen? Hebhben wij
niet gezien, hoe Socrates die kern vooral aan het gezond
verstand zocht aannemelijk te maken? Wat kon daartoe
meer strekken, dan b. v, de voorzorg en liefile der Godheid
voor menschen aan te teonen in de doeltreffende inrichting
van ons lichaam ?

Maar cok hier geeft Plato ons het meeste. I stelt het
denken zeer hoog. Hij neemt daarin op adelaarswicken zulk
eene verhevene vlucht, dat ons het volgen vaak hoxwaarlijk
genoeg wordt. De sterkte van zijn {ijn verstand staat vol-
komen gelijk met de kracht van zijn diep gemoed en van
zijne levendige verbeelding., i iz zelfs veel grooter denker
dan Avistoteles, die meer opmerker en beoordeclaar is dan
eigenlijke denker of schepper. Avistoteles heeft veel te veel
gelezen, opgemerkt en bestwleerd, is veel e veel goleerde,
dan dat hij het in het eigene denken en scheppen lang
zou kunnen volhouden en daavin enalgebroken voortgann
Zijn denken slaat meest in beoordoclon over of word: bere-
deneeren. Het grootste decl zijner sehriften bestaat it door
en door verstandige en juiste opmerkingen. I denkt aan
alles, denkt over alles, deakt alies ddor, en zegt niets, dat
hij niet heeft doordacht. Lvenwel wordt zin denken meer
aan den gang gehowlen door e verschillende hem voor
oogen komende voorwerpen, waarover het zich beweest en
waaraan Lot zich besiendig vastknoopt, dan dat het uit
eigenen, inuerlijken, geestelijken rijkdom al verder zou
voortgaan cn hij ook, wat niet voor cozen is, zou zoeken
te kennen en te doen kennen, ot wel zelf zou voortbrengen
en scheppen. Plato’s echt wijsgeerig verstand heeft de kracht
van diep doordringen, streng vasthowden en veelzijdig uit-
voeren duidelijker aan den dag gelegd, dan Aristoteles’ rijk
wetenschappelijk verstand dit ooit heeft gedaan 7).



90 DERDE VOORLEZING.

Desniettemin zouden wij dwalen, indien wij nu meenden,
dat Plato in het denken eene bron had gezien voor de ken-
nis der godsdienstige waarheid. Hij ziet er geene schep-
pingskracht in, om ons inzicht te schenken 1n de hoogste
belangen, maar alleen eene kracht tot willegging en aan-
beveling van "t geen God daarover heeft geopenbaard: geo-
penbaard, niet alleen of voornamelijk in de zinnelijke natuur,
in ons geweten of in de geschiedenis, aan elk alleen of aan
allen te zamen, maar bovenal in zijn onderwijs, hoorbaar met
het oor aan de voorgeslachten gegeven, 't welk wij uit de over-
leveringen kennen, en, nu wij het kennen, overeenkomstig
bevinden met al wat et is en geschiedt binnen in ons en rond
om ons. Immers hoe ver wij het mogen brengen, ons denken
is altijd maar stukwerk, 't welk weinig beteckent *7), Niet de
twijtel is derhalve het begin van het denken bij Plato, gelijk
sedert Cartesius velen wanen, dat behoort te zijn; maar de
bewondering. Er is,” zegt hij*), ,ceen ander begin der
wijsbegeerte, dan dit, bewondering.’” Doch om te kun-
nen bewonderen, moet men voorwerpen hebben, die men
bewondert. Hiervoor ncemt Plato den mensch en het heelal ,
de staatsinstellingen en overleveringen, de kunst, de poézie
en al het bestaande; 't welk hi niet in de eerste plaats
minacht , betwijtelt, beoordeelt of wil veranderen, maar
bewondert, hoogacht, onderzoekt, poogt te kennen, en
daarna, zooveel noodig en mogelijk is, wenscht te verbeteren.

Plato is dus een behoudsman bij vitnemendheid. In het
staatkundige was hij, naar afkomst en overtuiging, een
aanhanger van de omvergeworpen Atheensche aristocratie;
in het wijsgeerige cen hersteller van de oude Pythagoreische
richting. Hij treedt dus op tegen de democratie en
sophistiek , daar hij in deze richtingen gevaarlijke nieu-
wigheden ziet. Verre is hij zelf er daarom van af, een
altijd gereed staand uitvinder te zijn van nicuwe toestanden
en denkbeelden, die in plaats van de voorhandene zullen



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. 91

gezet worden, Integendeel; hij houdt zich zoozeer vast aan
het historisch gegevene, dat hij dikwijls tot de aanhangers
van het stabiliteitshbeginsel wordl gerckend "), Volgt hij dus
idealen, dit doet hij niet, dewijl hij ze uitvindt of schept,
maar dewijl hij ze ziet, hij met zijn verheven zin, met het
oog zijns geestes ze duidelijk ziet als werkelijk en bestaand,
namelijk in de hoogere, goddelijke sferen ™).

Het philosopheeren is derhalve bij Plato nict het twijfelen,
verwerpen, beredeneeren, maar het bewonderend aanschou-
wen en lecren kennen van het heelal, het zich daarover
bezinnen en zich daarvan uit een vroeger leven herin-
neren. De indrukken van de werell brengen de ziel eerst
in verwarring. Daarvin blijft de groote menigte omdwalen.
Maar daaruit werkt cen enkele onder duizenden zich naar
boven, om de wereld te lecren kennen, gelijk zij wezenlijk
ie. Die dit doet, iz wijegeer; dat zich uit de verwarring
loswerken is philosopheeren '),

Schijut Plato onder philosopheeren soms iets meer te ver-
staan, dan het hier genoemde; schijnt hij soms tot het
eigenliike bewizen over te gaan, b.v. wanneer hij de
onsterfelijkheil der menschen poogt sannemelijk te maken®™):
dan is het ook niet meor dan schin. In der daal zoekt
hi niet te bewijzen, dat het zoo is, maar allecen aan
te wijzen, dat, hetgeen uit de overlevering bij hem vast
staat, als het voorbeslaan der menschelijke ziel, de ziels-
verhuizing en de onsterfolijkheid, ook door velerlei beschou-
wingen kan gesteund worden en dus te meer als waar en
juist kan uitkomen, Uit redencering alleiden of bewijzen
wil hij het niet: alleen door en met redeneering doen toe-
stemmen *), En maakte zijn gesprek, de Phaedon , oudiijls
diepen indruk, zoodat zelfs Cato te ltica dien las, om zich
tot den zelfmoord te berveiden: deze indruk moet veel minder
aan de kracht der redeneering worden toegeschreven, dan
wel aan het feit, dat Socrates hier naar waarheid wordt



92 DERDE VOORLEZING.

geschilderd, als die, vol geloof aan de onsterfelijkheid, den
gifbeker kalm en blijmoedig uitdronk, Dit groote feit is
daartoe door Plato gebezigd, Socrates, die de overleveringen
omtrent de toekomst en de vergelding gelooft, is de hoofd-
kracht, welke den diepen indruk maakt. En deze kracht
wordt veel meer verhoogd door zijne kalme gemoedsgesteld-
heid dan door het afiloende zijner redeneeringen.

Het willen bewijzen, dat aan Plato vreemd iz, zou men
kunnen meenen bij Aristoteles te zullen vinden. Doch ook
bij hem is het niet aan te treffen, Ook zijne methode is het
niet , te scheppen, maar op te merken; minder, uit te denken,
dan te beoordeelen; en dus ook veel minder, te hewijzen, dan
wel aan te wijzen. Hij heeft, volgens de puntige uitdrukking
van Cousin®'), de dialectica van Platoin cene logica ver-
anderd, dat is, het geestelijk te zamen al sprekende zoeken,
vinden en denken van Plato omgezet in het verstandelijk
opmerken, begrijpen en ordenen. Doch nu kan wel de
dialectica scheppen, maar de logica alleen regelen. En heeft
Plato met zine dialeetica toch miet de denkbeclden over de
goddelijke dingen willen of durven scheppen, Aristoteles kon
het mot zijne logica in 't geheel niet.  Hij moet zich hier-
over dus wel geheel houden bij het begrijpen, zoo mogelijk ,

van de overlevering.

Mijne slotsom is, dat de vier groote wijsgzeeren van Grie-
kenland geene bewijsvoering voor de waarheid der god-
delijke dingen hebben, dewijl zij overtuigd waren, dat zulks
eene ongevijmdheid zoude zijn. Alleen eene aanwijzing
wilden ze geven, dat de overleveringen over die dingen, als
uit onderwijs door God aan de voorgeslachten gegeven ont-
staan, in de hoofdzaak waarheid zijn. Weshalve de wijshe-
geerte bij hen alleen kon zijn de rationele bevestiging
van traditionele overtuigingen.



OPENBARING EN WIJSBEGEERTE. 93

Maar nu was dit niet bij hen alzoo als bij uitzondering ;
neen, 't was even zoo in den bloeitijd der Oudheid in ’t alge-
meen. Dit wil ik nog boven allen twijfel verhieffun door eene
merkwaardige plaats van Cicero. In Cicero, kan men vast-
stellen, iz de wijsbegeerte der Oudheid naar haar geest en
streven als in cen kort begrip samengevat, en in de boe-
ken van hem over het wezen der Godheid heeft men de
slotsom van ‘'t geen de Oudheid. ook tegenover de twij-
felingen en ontkenningen ma den bloeitijd van Griekenland
hier en daar opgerezen, over God en goddeljke dingen
had te zeggen. Welnu, in dit geschrift laat Cicero Cotra
dus spreken *): [ De meeningen, welke wij van de
vooronders over de Godheid hebben onivangen, de
offers , plechtizheden en eeredienst, welke bestaan, zal
ik altijd verdedigen, gelifk ik ze altijd verdedigd heb.
Die overtuiging, welke ik van de voorouders over de
godsdienst heb ontvangen, zullen redeneeringen van een ge-
leerde of ongeleerde mij noeoit ontnemen ... Dit is de
meening van mij, den priester, o Balbus, Laat mi nu
hooren, wat gii denkt, Want van u, den wijsgeer, moct
ik bewiizen der rede voor de godsdienst hebben; terwijl ik
onze voorouders, ook zonder dat zij cenig redebewijs bij-
brengen., geloof.” Een weinig later®) herneemt Cotta
weder: ,,Door vele bewijzen Lebt gij het bestaan der God-
heid willen aantoonen. Voor mi was het genoeg, dat
onze voorouders het ons aldus hebben overge-
leverd; maar gij verwerpt elk gezag en strijdt door 't wa-
pen uwer rede. Laat mij toe, dat ik met mine rede
uwe rede bekamp. Gij brengt al die bewijzen aan,
waarom de Godheid bestaat. Gij maakt eene naar mijn
inzien volstrekt niet twijfelachtige zaak door uwe bewijzen
twijfelachtig.”

Cotta, de priester, maar tevens de Academische of Pla-
tonische wijsgeer, is hier de vertegenwoordiger van de



e

9 DERDE VOORLEZING.

algemeene overtuiging der vroegere Oudheid; Balbus, de
Stoicijn, de vertegenwoordiger van die wijsgeeren der latere
tijden, die, toen het ongeloof toenam, het recht en den
plicht der wijsbegeerte verder uitstrekten, dan volgens al
de oudere en de meeste nieuwere wijsgeeren behoorde. De
Ouden steunden in het algemeen op het in de volksoverle-
veringen bewaarde goddelijk onderwijs, waarvoor zij wel
toestemmingen , maar geens bewijsvoeringen mogelijk acht-
ten; aangezien de menschelijke rede wel aan de hand dier
overleveringen tot eigen inzicht in de waarheid kon komen,
maar ook alleen aan hare hand, daar zjj zonder haar in
den afgrond des twijfels moeest nederstorten.

Vanhier, dat men in de Oudheid nog jets beters meende
te hebben, dan de laat geborene wijshegeerte. Er werd in
een nu verloren werk van Cicero®") gelezen, dat de wijs-
begeerte niet de ware wijsheid is, dewijl haar aanvang cn
oorsprong voor oogen ligt. Lactantius sehvijft: ,,Wanneer,
vraagt Cicero, zijn de wijsgeeren heginnen te ontstaan?
Thales was, meen ik, de eerste, en die tijd is nog jong."”
Waarop Lactantius laat volgen: »0Ook Seneca zegt: et zijn
nog geen daizeidd jaren, dat de beginsslen der (maensche-
lijke) wijsheid bekend zijn. Derhalve heeft het menschdom
vele ecuwen geleefd zonder van de rvede gebruik te maken !
Hetgeen Persius dus bospoi: Met de pepor en de dadels
(eerst toen deze werden ingevoerd) is Rome beginnen wijs
te worden.”

Gij ziet uit dit alles, dat de Ouden, ot liever de oudste
Wijsgeeren, de alleen menschelijke wijsheid noch voor het
eerste en hoogste hielden, noch voor het zekerste en beste;
maar dat zj alleen ecne zoodanige menschelijke wijsbe-
geerle voorstonden; die de goddelijke openbaring aanneemt,
cerbiedigt , verklaart en tot grondslag harer beschouwin-
gen legt,



OPENBAR:NG EN WIISBEGEERTE. 95

AANTEEKENINGEN.

) BL. 65. Zoo spreekt ackemymanw, bl. 120. Verg., vaw
HEUSDE, Characlerismi principum philosophorum velerum , p. 207. —
Over Aristoteles heb ik zelf gehandeld Gesch. der opvoeding , D.
II, bl. 275—282,

?) Bl 66. 1 Cor. 1I: 14, 15.

3) Bl 66. De plaatsen van Aristoteles, die dit bewijzen ,
haalt sckERmax~ bl. 107 aan. *

*) Bl 66. Dit is bewezen door E. zZELLER , Die Philosophie der Grie-
chen , D.TI, bl. 497. De ziel, redeneert Aristoteles, is ontstaan en
moet dus ook weder vergaan: want al het ontstane is volgens
zijne natuur vergankelijk. Wel is een deel der ziel niet ont-
staan, de rede, en dii deel is dus ook onsterfelijk: doch de rede
is niet het individuile, maar het algemeene in den mensch.
Eene persoonlijke onsterfelijkheid of eene onsterfelijkheid des
menschen kan er dus niet zijn. Afdoende is de plaats Ethica.
Niegm, 1, 11:  ,Is iemand gelukkig, nadat hij gestorven is? Of
is dit volkomen ongerijmd, vooral voor ons, dic zeggen, dat
geluk eene werkzanmheid is?” Aristoteles meent, dat men, om
gelukkig te kunnen zijn, mocet werken: maar nu kan een gestor-
vene (een in el greal liggende) niet werken, alleen lijden; dus

"

ook nict gelukkieg zijn. et schijnt,” vervolgt hij: ,dat er voor
cen gestorvenc iots én kwaad in goed kan zijn, gelijk voor zulk
een levends, die er geen bese? van heeft. Tot dat kwade en
goede Yan men brengen cer en smand en den voorspoed of
tegenspoed van kinderen en nakomelingen.” Deze plaats is dui-
delijk. Zij is ook in volkomene harmonie meb Aristoleles’ geest
en stelzel, Wanuecer ons fehaam krachtcloos is, zijn »{j, meent
hij, werkeloos. IIij kent geen mensch dan den met een lichaam
voorzienen en daavin werkzamen geest, Uit zijne overgebleven
gchrifien schijnt niets aangchaald te kunnen worden, wat
hiermede strijdi. En hoe weinig de gesegden, die sommigen
der Ouden uit nu verloren schriften van hem bijbrengen, daar-
tegen afdoen, wijst Zeller duidelijk aan.

% Bl 67. Verg. woru, Gesch. der abendl. Philosophie, D. II,
bl. 70, 71. Pythagoras zou men den vader der wetenschap
kunnen heeten.



96 DERDE VOORLEZING,

% Bl 67. De voornaamste plaats is Mefaph. XII, 1. Een
weinig later zal ik haar in haar geheel aanhalen.

) Bl 68, Verg. zeuuer, D. II, bl. 556—549. Enkele voor-
name plaatsen uit Aristoteles zal ik straks bijbrengen.

8 Bl 69. Woorden van ¥. BIESE, Die Philosaphie des Aristo-
teles in ihrem inneren Fusemmenhange, 1.1, Berlin 1835, bl 359,
waarmede Diese den gedachiengang van Aristoteles, Melaph. I,
2, wedergeeft.

9 Bl 69. sexvos mmrieievs, Adds. Methen, L. VIII, p. 311,
312 ed. Genev. 1621, De cigene woorden van Aristoteles, hier
bewaard, zijn niet in een der tot ons gelome-n geschriften van
hem te vinden; doch er is nicts in, dat sirijdt met Aristoteles’
zicnawijze, rmelijk wij die uit zijne ons overgebleven schriften
kermen, b. v. De dininalione yer somnun, zoodat er geene reden
is, aan de geloofwaardigheid van Sextus’ mededeeling te
twijfelen.

0y Bl 70. Phye. IV, 14: ,Men zegt, dat de menschelijke
zaken ecen cirkel zijn,” zizlor elven ré ardgomve modyprnro.

m Bl 70. Meteph. XI1I, 8. In de vertaling dezer plaats
heb ik gebraoik gemaski van hare overzetting en verklaring door
Roth, Geeoh. der abendl. Philosophic, D. 11, bl. 982—984.

2 BL 72, De coels, I, 3.

13) Bl 72, EI mg roty dmoraipévors moreda,

M) BL 72. "0 léyec tuis genvoudvoss.

18y BL 73. 4i84p, welken naam hij met Plato zonder grond
afleidt c¢xo vod Geiv wlei, van het zied aliijd bewegen,

1y Bl 73, IMen kan dit ziem Polif, VII, 11, 15.

1) BL 73, Meteph, X, 3.

) BL 73. Deeselo, 11, 1. W) BL 73. [Ie molu an. 3.

20y Bl 73. Dit zijn woorden van Zeller, D. IT, bl. 558, 4).
Ook over het cerstvolgende kan men Zeller nazien.

) Bl 73, Melaph. X11, 8. 22)  Metaph. XIV, 4.

) BL 74. Moeer nog en schooners ware hier bij te voegen
uit De Mundo 6. Doch daar dit boekske, hoewel onder Aristo-
teles’ naam bewaard, algemeen aan hem wordt ontzegd, laat ik
dat na.

#) Dl 74. De hoofdplaatsen zijn altijc Mefeph. XII, 8 en
De coelo, I, 3, beide boven medegedeeld. Uit het licht, dat zij
geven, moet menige anders duistere plaats worden verklaard. —
Die de verhevener beginselen van Aristoteles wil leeren kennen,



AANTEEKENINGEN. 97

raadplege de bloemlezing uit zijne werken bijeengebracht door
ERNBT VAN LAsSAULX, Die theologische Grundloge aller philosophi-
schen Systeme, bl. 14—20.

25) Bl 76. Zoo zegt hij, om maar icts te noemen, tegen
het einde van den Phwedon, madat hij Socrates ons lot na den
dood uitvoerig volgens de fabelleer had doen beschrijven, p.
114 D: ,Stellig te verzekeren, dat al die dingen juist z66 zijn,
als ik heb voorgesteld, past een verstandig mensch niet. Doch
dat het, daar de ziel blijkbaar onsterfelijlc is, bf op deze df op
dergelijke wijze met onze zielen en onze woonplaatsen gesteld
is, daarop kan hij, die het aanneemt, het gevoegelijk wagen.
Het waagstuk is loffelijk; en men moet zieh zoodanige voor-
stellingen gedurig als een dichisink voorhouden. Daarom heb
ik ook deze mythe reeds lang uitgesponnen.”

) Bl. 77. Histor. I, 94. ]

M)y Bl. 77. SCHLEIERMACHRER, Gesch. der Philosophie, bl. 84:
»Soerates Anhingliclikeit an der Volksreligion ist weder Dei-
gidimonie, denn wo er sich rein didaktisech Anssert, tritt
iiberal das &efov rein hervor: noch ist sie Heuchelei, denn man
sicht, wie wenig es ihm um die gute Meinung zu thun war.....
Sondern es lag dabei zam Grunde die reinste Einsicht von dem
Verhiltniss des mythischen zum spekulativen, und dass, wer
gich mit den Unwissenschaftlichen in Gemeinschaft seizt, ihnen
mit der mythischen Form, zugleich die Idec selbst nehmen
wiirde.”

%) Bl 78. Zie boven.

) Bl 78. Plaedr. p. 249 B, p. 244 A, Menor, p. 99 C en
andere plaaisen boven bijgebracht.

iy Bl 78, Zie de plaats, ook boven aangehaald, uit
BEXTUS EMPIR. Ado. Malkem. L. VIII, p. 311.

3 Bl 78, xENopHON, Mem. Sser. IV, 4, »rarto, Phile-
bus, p. 16 C, Tim. p. 40 D, Gorgias, p. 528 D., ARISTOTELES,
Metaph. XII, 8. Dit zijn eenige der vele plaatsen, boven ten
bewijze bijgebracht.

) Bl 81, Adcad. Quauest. I, 12.

33) Bl 81. ackeRrMaNN, Das Christl. in Plalo, bl. 129.

#) Bl 8l. ZTim. p. 28 C.

38) BL 8l. Phys. II, 3, Melaph. I, 1 enz.

i) Bl 8l. Acad. Quaest. I, 12.

3 Bl 83. Verg. ackeRMaxs, bl. 70, 2, 3), bl 161,

1



98 DERDE VOORLEZING.

2), bl 199, 3), waar hij deze Platonische regelen van Gdthe
aanhaalt:

Die Geisterwelt ist nicht verschlossen;

Dein Herz ist zu, dein Sinn ist todt.

Auf! bade, Schiiler, unverdrossen,

Die junge Brust in Morgenroth.
Bl 84. Oeuyres de Platon, D. 111, bl. 132 volg.

3 Bl 84. ,Avec plus d’éiendue et de rigueur.”

#0) Bl 84. Bl 135. 4) Bl 178.

#2) Bl 87. P. 523 A: "S5 adnd4 yao drvra coe AéSm & péddw
Ayar, als wanrlifl bestannd zal ik u mededeeles , wat ik w wil zeg-
gen. P. 524 B: Tad £ fon, & fya crgroty maretw dlnd§ sives,
deze dingen ziju hket, welke ik gehoord kel en voor waar houd. P.
626 D: 'Eyo piv oty Do Tofrwr Tay Léoymr wémaopae, ik Lew door
deze redenen [verkolen] avertuizd. Voor deze vastheid van geloof
en overtuiging geeft hLij op vele andere plaatsen, gelijk wij in
de tweede voorlezing zagen, als grond aan, dat die volksverha-
len de naklanken zijn van openbaringen, door God aan de voor-
geslachten gegeven.

) DBl 87. P. 527 D.

+) Bl 87. Tot die uitleggers behoort ook N. s. sYBRANDI,
in eenc overigens voorireffelijke verhandeling e Platonis Gorgia
L. B. 1829. Hij onderzoekt p. 51—65, welk het doel is van
dit gesprek en p 127—154, welk het doel van de fabel. Doch
hij komt tot geen bevredigend resultaat, dewijl hij met Plato's
uitlegger, Olympiodorus, Plato’s mythe houdt voor eene ver-
dichte rede, die voor waarheid wil doorgaan, pi&es = idyos
Yetorys elzorvilor GlgSear,

)

#) Bl 87. Het nict versiaan van Plato én in den Gorgius
en in gehcel zijn heroep op Gods openbaring, op zoo vele
plaatsen bij hem aan te treffen, is wel een blijk, dat de men-
gehelijke wetenschap nog altijd zcer gebrekkig is. Hoe vele
duizenden zich, nu meer dan twintig eeuwen lang, met de uit-
legging van Plato hebben bezig gehouden, door vooroordeel
verblind zagen zij meest allen niet, wat er toch duidelijk te
lezen sinat. Wel een afdoend bewijs, dat wij telkens van voren
af aan moeten onderzoeken.

46) Bl. 89. Men vergelijke ackrrmany, bl 151.

41) BL 90. Verg. Permen. p. 134 C, Phaedr. p. 278 D, Gor-
gias aan het slot p. 527,



AANTEEKENINGEN, 99

48) Bl 90. Theaef. p. 165 D. Verg. De Republ. VIL, p. 518.

+) Bl. 91. Zie ast, Platow's Leben, bl. 342, RITTER, Gesch.
der Philosophie, D. I1, bl. 444, scxerMANN, bl. 40.

50, Bl. 91. Zie Phaedr. p. 247 D, E.

s1) BL 91. Phaedr. p. 249, 250.

8) BL 91. Zie den Phaedon, De Republ. en den Phaedrus.

83) Bl 91. Verg. zrruer, Die Philos. der Griechen, D. II,
bl. 262—270.

84 Bl 92. Oeuvres de Platon, D. VI, bl. 466.

55 Bl 93. De Natura Deorum, 1I1,2. %) BL 93. Cap. 4.

57 Bl 94. In den Hortensius, volgens wvacTanTtIUS, Imsfif.
Divin. 111, 16.



VIERDE VOORLEZING.

De philosophie bij de Ouden eene geheel andere zaak dan by
de meeste niewweren. Oudiyds philosopheerde men wvoor 't le-
ven en den Staal, wiet voor begrip en school. Er was
eenheid wvoor den Stwat, en dus vol woor den staatsgods-
dienst.  Men erkende hei gebreklige daarin , doch wilde haar
niet sloopen , gelih Fuemerus.  Verbelering , zou door ecne
toekomstige openbaring worden aangebracht, De Qudheid was
onvoldaan wmet zich zelve. De Grieksche Wijsgeeren erkennen
als supranaturalisien Gods openbaring in het verledene | tegen-
woordige en tockomende. Vergelijking wvan hen met lsraéls
Profeten.

Mijne Heeren !

Nadat wij in de vorige voorlezingen gezien hadden, dat
de vier grootste Wijsgeeren van Griekenland hunne philoso-
phie over God en ’s menschen betrekking tot God hebben
gegrondvest op Gods openbaring aan de voorgeslach-
ten geschonken, zijn we begonnen na te sporen, waarom
zij dit hebben gedaan, en hiertoe te onderzoeken, hoe deze



WIISBEGEERTE BIJ DE OUDEN. 101

hunne handelwijze samenhangt met hunne geheele beschou-
wing van den aard en de strekking der philosophie.

Met deze onderzoeking zijn we nog niet ten einde. De
zoo geheel en al strijdige wijze, waarop toen en thans de
wijsbegeerte wordt beschouwd, maakt het ons vaak moeielijk,
ons in den gedachtenkring der Oudheid te verplaatsen. Om
u daartoe behulpzaam te zijn en het reeds gevondene nader
toe te lichten, wensch ik u nog verder in te leiden in den
geestelijken dampkring, waarin bij de Grieken geheel de
beschaafde, ook de wijsgeerige, wereld ademde.

In menig opzicht is die dampkring hemelsbreed van den
onzen onderscheiden, Vooral het verschil tusschen den phi-
losooph bij hen en bij ons is onmetelijk groot, Plato kon
met even veel recht verklaren, dat het der menschheid nooit
goed zou gaan, zoo lang geen philosooph -aan 't hoofd der
regeering stond '}, als Frederik de Groote kon zeggen, dat,
zoo hij een gewest wilde stralfen, hij niets ergers kon doen,
dan daaraan een philosooph tot bestuurder geven. Beiden
hebben zij volkemen recht; want alleen de naam door beiden
gebezigd , komt overeen ; in de zaak zijn de door beide bedoelde
mannen tegenvoeters. Bij Plato is de philosooph een aanvan-
kelijk wijs man, die de wereld kent, en, door haar beter
te kennen, wijzer zoekt te worden; by Frederik is hij een
kamergeleerde, die ijdele bespiegelingen op elkander stapelt.
Bij Plato een man, diec de bestaande toestanden eerbiedigt
en langzaam poogt te verbeteren; bij Frederik een denker,
die uit zijne sluitredenen de wereld wil doen ontstaan en
naar zijn begrippenspel haar toestand omkeeren.

‘Waarlijk, de philosophie is vooral sedert twee eeuwen
geheel en al veranderd. Twee voorname mannen, één in
den voortijl en een ander in de laatste eeuwen, Plato en
Spinoza, dragen beide den naam van philosophen. Maar zij
stooten als gelijknamige polen elkander onverzoenlijk af.
Samen gaan kunnen zij niet, 7ij heeten beide wijsgeeren



102 VIERDE VOORLEZING,

200 als Mozes en Boeddha beide godsdienststichters heeten;
maar Mozes is het tot reiniging en versterking, Boeddha
tot verlamming en ontbinding der samenlcving,

Vergelijken wij de Grieksche en de hedendaagsche wijsgee-
ren, dan moeten wij zeggen: de Ouden philosopheeren
niet voor de school, maar voor het leven. Het is
hun mniet, gelijk onzen tijdgenocoten , hoofdzakelijk er om
te doen, dat zij hunne volgelingen leeren denken, maar
hierom, dat zij hen opleiden tot levenswijsheid en maatschap-
pelijke deugd. En deze levenswijsheid en deugd bestaan niet
‘daarin, dat men over de staatsinstellingen, en dus ook over
den volksgodsdienst, die er bij de Grieken een deel van was,
gaat twijfelen of wel ze minacht en poogt omver te werpen,
Zij bestaat hierin, dat men ze tracht te begrijpen en te
volmaken, en ip elk geval met eerbied en omzichtigheid
behandelt.

,;Onze philosophie,” zegt een kenner van de onze en
van de oude 2), ,,die meer over het denken denkt, dan over
de mnatuur en het menschenleven, is veel dunner en spook-
achtiger dan de oude. Eene zoo volkomene uitscheiding van
al het stoffelijke uit het denkende Ik, eene zoo planmatige
afzondering van ons Zelf, eene zoo geleerde verheffing del
van bloed en leven beroofde abstractie in het van al de stof
ontdane bovenzinnelijke Niets, als heden ten dage mo-
gelijk en heerschend geworden iz, kenden en bezigden de
Ouden of in 't geheel niet of alleen zelden. De afgetrokkene
(abstracte) persoonlijkheid was bij hen nog niet, als bij ons,
tot eene wereld voor zich geworden; de persoon in zijne
enkelvoudigheid gold hun weinig; godsdienstig beschouwd
verdween hij voor hunne oogen in het oneindige Al; staat-
kundig genomen verzonk hij tegenover den Staat bijna tot
nul. De tweespalt tusschen denkbeeld en daad, tusschen
school en leven had zich dus bij hen nog niet zoo scherp
gevormd als bij ons..... De oude philosophie stond daarom



WIISBEGEERTE BIJ DE OUDEN, 103

ook in elk opzicht veel nader bij het leven, dan de onze,
In haar oorsprong, in hare navorschingen en mededeelingen,
in haar geheele wezen en werken vertoont zich de oude
wijshegeerte als iets, dat tot en aan het leven behoort. ...,
Bij ons is de school en het boek de kring, waarin zij zich
beweegt ; niet het leven  Onze wijshegeerte zovkt de ge-
dachte waarheid; de oude de werkelijhheid, namelijk
het ware der dingen. De onze onttrekt zich meest aan
het werkelijk leven; de oude bestaat hoofdzakelijk in een
blijvend onderzoeken van hetzelve. Do onze streeft naar
een zelfstandig bestaan in het stelsel en In de wetenschap
als haar hoogste doel; de onde bestaat liefzt niet voor zich,
maar als een door alle hoofden verbraid juist denken (over
de dingen die er zijn),  DBi ens wordi de waarde van het
philosopheeren speculatie?, bij de Ouden meest practizch be-
paald. Bij hen geldt die philosophie het meest, die het
krachtigst werkt, die het meest is een streven naar deugd
en karaktervastheid®). . . .. De oude wijsgecren spreken on-
der en met de menschen; de onze leven onder de boeken,
in de stodeerkamers.  Zij waren opvoeders der jeugd; de
onze leeraars van tockomstige geleerden. . ... De onde phi-
losophie was cene bron van kracht en heil; de onze is een
overzicht der wetenschap..... Staat en huig, veld en hof
en stal zocht de oude beter in te vichten; kunst, deugd,
zielenadel en godsdienst meende zij alleen, of ten minste
het beste, te kunnen bevorderen. Met recht kon Clemens
van Alexandrié van haar zeggen, dat zij cene wegbereid-
ster is geweest voor de Christelijke godsdienst.”

Daar deze practische geest aan de oude wijsbegeerte eigen
was, had zij een diepen eerbied voor 't geen vroeger had
bestaan, tegenwoordig bestond en voortaan zou bestaan,
of, em het in ¢én woord samen te vatten, voor den



104 VIERDE VOORLEZING.

alles in zich begrijpenden, nu bestaanden Staat. Immers
de Staat omvatte in de Oudheid alles en beheerschte alles,
ook godsdienst en huiselijk leven. De Ouden kenden niet,
wat eerst na Christns is ontstaan, eene Kerk, ian of
boven of tegenover den Staat; en zij kenden wel het huis-
gezin, maar achtten het huiselijk leven niet, dan als hulp-
middel, om den Staat in stand te houden. 746 was hun
dan de Staat boven alles dierbaar, ja eigenlijk hun één en
al. Huichelarij of schikking naar volksvooroordeelen is het
dus niet, wanneer de onde Wijsgeeren voor den Staat, gelijk
hij nu eens van ouds af was, diepen eerbied betoonen. Ce
Staat was hun geene toevelligheid , geen noodzakelijk kwaad ,
geene willekeurige vennootschap , geene vrucht van een maat-
schappelijk verdrag, De Staat was hun de noodwendige,
heilige, door God gestichie vereeniging van menschen onder-
ling, waarin en waardoor alleen zij menschen konden zijn.
Vandaar dat Plato, Avisteteles, Zeno, de stichter der Stoi-
cijnsche school, en Cicero vele boeken over den Staat schre-
ven, ja hunne hootdwerken wijdden aan het onderzoek , wat
het wezen des Staats en zijne incichting is, en hoe die be-
hooren te zijn ¥).

Z66 naby, z66 meer dan al het andere lag hun de Staat
aan bet hart, dewijl zij noch godsdienst, noch huiselijkheid
kenden, dan als staatsinstelling. Wi plaatsen Kerk en Huis
vaak tegenover het Vaderland ; zij deden dat niet. IEene
vereeniging van menschen met God, die iets anders was,
dan een onderdeel der staatsgewoonten volgens staatswetten
geordend , was hun geheel veeemd. Tot het staatsleven nu
behoort de verecring der Volksgoden, gelijk de onderwer-
ping aan de rechtspleging.  Andere rechters, dan die van
‘teigen volk, en andere Goden, dan die der eigene natie
te eerbiedigen, Lkwam hun oudtijds nooit voor den geest.
Dit begon ecerst omirent den tijd van Jezus’ komst, toen
het eigene staatsleven der atzonderlijke volken , bij 't verlies



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN, 105

hunner onafhankelijkheid in het Romeinsche rijk, werd op-
gelost , en derhalve ook de eigene godsdienst ging wankelen,

Evenmin als een godsdienst, van den Staat gescheiden ,
kenden zij een ander huiselijk leven, dan wat een hulpmid-
del was tot instandhouding van den Staat, Men huwde en
leidde zijne kinderen op, om den Staat burgers te verschaffen.

Aan dezen staatsplicht werd alles ondergeschikt gemaakt,
zelfs kieschheid en deugd opgeofferd. Wij weten, wat ge-
schiedde, toen de Spartanen in het derde jaar van huis wa-
ren, om tegen de Messenitrs te oorlogen, Zij zonden bevel
aan hunne vrouwen, om de slaven tijdelijk als hare mannen
te beschouwen, opdat den Staat burgers mogten geboren
worden. Wi weten, hoe laag zelfs Socrates over het
huwelijk dacht, en hoe Plato, in zijnen volmaakten Staat ,
goederen en kinderen en vrouwen gemeen wilde hebben.

Zoo kon het dan niet anders, of zij wijdden de liefde ,
welke wi over Hnis, Vaderland en Kerk uitstrekken, aan
het Vaderland alleen. Dit was het ¢én en alles, waar alles
in was bevat en alles in opging. Cicero drukt den geest der
geheele Qudheid uit, als hij zegt?®. »Van alle vereenigingen
is er geene gewigliger, geene dierbaarder, dan die, waarin
ieder onzer lecft met den Staat. Dierbaar zijn de ouders,
dierbaar de kinderen, bloedverwanten, vrienden ; maar al
wat immer dierbaar is, bevat het Vaderland alleen samen.”
En wederom % : »Er is niet ééne zaak, waarin de mensche-
lijke voortreffelijkheid meer nadert tot de goddelijke voorzie-
nigheid, dan het stichten van nieuwe staten of het bewaren
van gestichte staten.”

Zelfs nog inniger, dan men uit dit alles zou kunnen ver-
moeden, is de vereeniging van Staat en godsdienst bij de
Ouden. De staatsgodsdienst was niet maar een lid in het
slaatsorganisme, 't welk de Stuat misschien des noods zou



106 VIERDE VOORLEZING,

kunnen missen. Zij was de ziel, de kracht, het leven van
den Staat bij de Grieken. Die geleerden kennen Grieken-
land en de geheele Oudlieid niet, welke zegzen, dat Israél het
volk van den godsdienst was. Israél was het volk der
zuivere Godskennis  Hierin munte het vit. In godsdienstig-
heid stond het achter bij de meeste Heidensche volkeren, met
name bij de Gricken. Paulus kende de zaak beter. Hij,
de Israéliet, noemde ') de Atheners ,,overgodsdienstig.”
En dit terecht. Godsdienstig, ja overgodsdienstig waren zij,
De Staat had volgens de Grieken zijn oorsprong te danken
aan den godsdienst en rustte bij voortduring met geheel de
samenleving op den godsdienst. gelijk deze cenmaal van de
voorouders was overgeleverd. Uit deze was een levend staats-
organisme en eene algemeene aangenomens zienswijze gespro-
ten over God, recht, deugd, plicht, vrijheid, vergelding én
nu op aarde én later in eene andere wereld. En zonder
deze algemeen aangenomen zienswijze zouden de staatsinstel.
lingen, de samenleving, de beschaving en de natie zelve
niet hebben kunnen ontstaan of blijven bestaan. Zij was de
onzichtbare , maar overal merkbare band,. die met vaster dan
koperen ketenen alles bijeen hield.

Zijn er bewijzen voor dit alles noodig? Men weet immers ,
dat de grondvesting, de wetgeving en de eeredienst der
Staten bij de Grieken op orakelspreuken berustte en dat de
uitoefening van godsdienstige plechtigheden in de aan vele
stammen en steden gemeenschappelijk behoorende tempels
hen samen hield als bloedverwanten en broeders. ®) Voorts
sla men maar een werk over de Grieksche en ook over de
Romeinsche oudheden op, om in het gedeelte, dat over de
heilige dingen of den godsdienst handelt, te zien, hoe alle
staats- en rechtszaken, de krijgsdienst, de handel, de land-
bouw, elk bedrijf en geheel het dagelijksch leven door gods-
dienstige plechtigheden werden gewid en geregeld. Ook de
dichtkunst en de beeldende kunst waren van den godsdienst



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. 107

afhankelijk. Homerus en Hesiodus, Pindarus en de Treurspel-
dichters namen de godsdienstige volksovertuigingen tot grond-
slag voor hunne scheppingen. En even zoo dedende bouwmees-
ters, de schilders en de beeldhouwers, wier meesterstukken bo-
venal aan den godsdienst waren ontleend en gewijd. Niet anders
is het met de geschiedschrijvers. Ook deze zagen in de lot-
gevallen der volkeren en der bijzondere personen steeds de
Godheid straffen en beloonen, en schreven hurne joarloeken
vooral als aanwijzingen van de rechtvaardige vergelding,
door de Godheid aap de wereld toegedeeeld. ZG6 is het
van Herodotus af tot Plutarchus toe. Maar dan is het geen
wonder, dat ook de wijsgeeren vasthielden, gelijk aan alle
andere bestaande instellingen, zoo mede aan den godsdienst,
die bestond, en derhalve recht had van bestaan, en in
geheel de maatschappij zoo onlosmakelijk was ingeweven,
dat men, door den godsdienst ter zijde te zetten, den staat
zou ontbinden ?).

Een inval, gelijk aan dien der Fransche natie in 't laatste
der vorige eeuw, om, na opruiming van al het van ouds
bestaande en door de geschicdenis overgeleverde, nu eens
staat , godsdienst, deugd en samenleving van grondsaf naar
de reine begrippen der rede, zoo als het heette, op ge-
welddadige wijze nieuw op te bouwen, kon in de hoofden
der Grieken, ook der Gricksche wijsgeeren, niet opkomen.
Daartoe waren zij te zeer aan het oude gehecht en ook veel
te bezadigd en te beschieiden. Practisch wijze mannen,
gelijk zij waren, konden zulk eene theoretische dwaasheid
niet uitvinden, niet koesteren, niet {toelaten. Had hun
iemand zoo iets voorgesteld, zij zouden het beschouwd heb-
ben als een poging, om, niet op vasten grond, maar op de
wolken een gebouw op te trekken, Als trounwe burgers
eerbiedigden zij het bestaande, gelijk wij den eigendom van
landen en huizen erkennen krachtens het recht van verjaring,
ook waar geene schriftelijke bewijzen daarvoor zijn te vinden.



108 VIERDE VOORLEZING,

Het bestaande niet te eerbiedigen, zou strafwaardige vernie-
lingszucht geweest zijn.

De aaneenschakeling van gedachten is in hun geest deze:
a. Men behoort zich vast te houden aan het bestaande.
b. Dit bestaande rust op de wijsheid der voorouders.
¢. De wijsheid der voorouders rust op Gods openbaring.

Ik weet, wat men met veel schijn van waarheid hiertegen
kan inbrengen. Hoe maakt gij het dan, hoor ik iemand
zeggen , met Plato’s hoofdwerk, ,,over den volmaakten Staat?”
Die is immers evenzeer ,naar de rcine begrippen der rede”
opgebouwd , als het Fransche gemecnebest na 17897 Vol-
komen waar! Tegenover den Atheenschen Staat van zijnen
tijd met die gewetenlooze Sophisten, die bandelooze volksre-
geering en die zedelooze volksgodsdienst, schiep zich Plato een
naar zijne denkbeelden volmaakten Staat, waarin ware wijs-
heid, onkreukbaar recht en heilige godsdienst zouden heer-
schen. Hij schetste een ideaal, geljk Isratls Profeten deden
in de schilderij van het Messiasrijk en Johannes in het tafe-
reel van het hemelsch Jeruzalem. Zijne bedoeling is blijk-
baar dezelfde, als die der Profeten en des Apostels. Doch
in plaats van door een hemelsch of geestelijk, wilde hi door
een aardsch of zinnelijk rijk zijn ideaal verwezenlijken. Dit
was een echt Grieksche fout, een vergoden van den Staat,
alsot deze de hoogste en beste vereeniging van menschen
ware. Aan den Staat werd alles opgeofferd

Maar op het papier! De onuitvoerbaarheid zijner idealen
in de werkelijke wereld erkent Plato zelf zoo rond en dui-
delijk als maar mogelijk is. Hi schrijft '*): ,,De in voor-
treffelijkheid eerste Staat en wetgeving is die, waarin voor
den geheelen Staat zooveel mogelijk het van ouds bekende
geldt: ,,Viienden hebben al hunne goederen gemeenschap-
pelijk.” Het is de vraag, of dit nu ergens is of ooit zijn
zal, dat de vrouwen gemeenschappelijk zijn, de kinderen



WiJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN, 109

gemeenschappeljk en alle goederen gemeenschappelijk, en
dat op alle wijzen het afzonderlijk eigendom uit het leven
verdwijnt, ja zelfs, dat hetgeen elk van nature voor zich
bezit; als oogen en ooren en handen, tol gemeenschappe-
lik zien, hooren en werken wordt aangewend; dat allen
dezelfde dingen prijzen en berispen, zich over dezelfde za-
ken verheugen en bedroeven en onder de wetten een volk
van ¢én en denzellden zin witmaken. Maar zeker is het,
dat iets beters en doeltreffenders voor de deugd dan zulk
een Staat niet valt uit te denken., Helzij ergens Goden,
hetzij Godenzonen in zulk een Staat wonen, zij zijn er ge-
lukkig en blijde. Daarom moeten wij geen ander ideaal
van een Staat zoeken; maar zoo veel mogelijk dit trach-
ten te verwezenlijken. Want dit is te groot dan dat het
door menschen, gelijk ze nu geboren, gevoed en opgeleid
worden, zou worden verdragen.”'')

Plato heeft dus icts beseft van de mogelijkheid ecner ver-
eeniging van menschen, waarin de lietde allen zoun verbin-
den, ,,zoodat niemand zeide, dat hetgeen hij bezat, zijn
eigen was, maar alle dingen allen gemeen wuaren, dewijl
ze één hart en dééne ziel waren ). Zijne gedachte is
heerlijk en wordt meer bereikt in de Christelijke Kerk, dan
hij meende, dat voit kon geschieden; maar de vorm, waarin
hij de verwezenlijking zijner gedachte kleedde, is ongeluk-
kig, vooral door hare onkieschheid. Dit gevoelde hij zelf
en daarom verklaart hij zijn ideaal onuitvoerlijk. Niemand
dichte hem dus toe, dat hij werkelijk zulk een Staat heeft
willen stichten '?), En niemand valle hem hard, dat hij
voor 't geen hij niet duidelijk kon zeggen, beeldspraak en
inkleeding heeft gebruikt. Dit deden de Profeten en Johan-
nes in de Openbaring ook, en ook deze deden het niet al-
tijd gelukkig.

Evenwel, dit mag niet worden voorbij gezien, hadden de
idealen, waarmede de Wijsgeeren omgingen, hunne gevaar-



110 VIERDE VOORLEZING.

lijke zijde en vreesde het volk instinctmatig en niet zonder
grond, reeds zeer vroeg, dat de Wijsgeeren dwaze, ijdele
en strafwaardige beroerders der bestaande staatsorde zouden
kunnen zijn of worden. Vandaar de straffen, Anaxagoras,
Protagoras en Socrates aangedaan., Want deze wijze mannen
hadden niet even grooten eerbied voor al het bestaande in
den volksgodsdienst , maar onderscheidden, wat zij voor kern
en wezen van den godsdienst hielden, van inkleeding en
bijvoegselen. Doch welken toetsteen had men, om in deze
zaak het echte goud van klatergoud veilig en juist te kun-
nen onderscheiden? Voorzeker hadden de drie genoemde
wijsgeeren, en vele andere met hen, geene vervolging ver-
diend; en was Socrates in het bijzonder een door en door
eerlijk staatsburger, die de wetten zijns lands, en dus ook
die betreffende de godsdienst, goed en kwaad beide, wilde
gehoorzamen "), Doch 266 was het niet met allen gelegen.
De eigenwijsheid en aanmatiging der Sophisten in vroeger
tijd en het toenemend ongeloof der latere Wijzen was eene
slooping van het bestaande, zonder dat er iets beters voor
in de plaats kwam. De ergste slooper was Euemerus, in
de derde of tweede eeuw voor Christus, die waar en on-
waar tegen den volksgodsdienst inbracht. en vooral in vele
voorbeelden aantoonde, dat de onderscheidene, door de
Grieken vereerde Goden, niet dan vergode menschen waren,
Zoo wierp hij het bestaande omver, zonder bij machte te
zijn, een beteren godsdienst in te voeren ™).

Evenwel: voor dit misbiuik én van de rede én van het
verstand door de Sophisten gemaakt, én van de historische
kritigk, gelijk wij haar nu noemen, door Euemerus-aan-
gewend, zijn de oude en echte Wijsgeeren, met name de
vier, die ons de tolken der overigen zijn, niet aansprake-
lijk. Hoe ernstig zij het meenen, als zij betuigen, aan het
bestaande vast te houden, en oprecht te gelooven aan de
overleveringen, met name omtrent een oorspronkelijk door



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. 111

God aan het menschdom gegeven onderricht, als grondslag
van Staat en leven, blijkt, behalve uit hun eerbied voor
de in 't verleden ontstane en vandaar tot hen overgebrachte
instellingen, ook uit denzelfden eevbied voor de nog in den
tegenwoordigen tijd bestaande inrichtingen van Staat en Huis,
Immers, zij betoonden groote achting ook voor de nog in
hun tijd aanwezige orakels en voorbeduidingen als wenken,
door de Godheid nog altijd door aan allerlei menschen en
vooral aan de Staten gegeven. En nu zouden deze voort-
gaande wenken, waarin de Golen hun wil bekend maak-
ten, onzin geweest zijn, indien er niet eens met die mede-
deelingen een aanvang ware gemaakt. Elke voortgang
toch onderstelt een aanvang. En in dit geval mogt men
den aanvang, als die het gebouw zelf den godsdienst had
gesticht, voor hooldzaak achten en de latere mededeelingen
en wenken alleen voor een bijkomend onderhoud van dat
gebouw aanzien.

Maar behalve dit blijk, dat zjj het ernstig meenen met
dien eerbied voor de mededeelingen der Godheid, is er nog
een ander, waarover ik dusverre niet handelde: hunne hoop
en verwachting, dat er nog eens ecne nieuwe, betere open-
baring van God zou komen, die de oorspronkelijke zou
aanvuollen en de toenmalige onzekerheid onder de menschen
zou wegnemen. Zij steunden derhalve niet alleen op open-
baringen in ’t verleden gegeven, en op nog in hun tijd be-
staande orakelen, maar ook op de in de toekomst nog te
verwachten orakelen en aanwijzingen van de Godheid. De
Godheid heeft derhalve voorheen onderricht; de Godheid
onderricht nu; de Godheid zal voorzeker ook later onderrichten.

Voor deze hoop op eene nieuwe en betere openbaring
van God in de toekomst, en wel door iemand, die mogelijk
nog meer dan mensch zou zijn, vinden wij de hoofdplaatsen
in Plato.



112 VIERDE VOORLEZING.

Hij spreekt meermalen van die noodige, wenschelijke en
door hem verwachte openbaring, die door een uitstekend
persoon tot ‘de menschheid zal gebracht worden. Met de
vitlegging van de overleveringen omtrent de gonden eeuw,
die er onder Kronos of Saturnus geweest was, bezig, zegt
hij ': ,,Laat ons dit nu maar daar laten, totdat een be-
voegd uitlegger er van aan ons moge verschenen
ziin.”  Elders weet bij Plato ') Socrates geen raad te ge-
ven, hoe men eigenlijk moet bidden, en zegt hij ten sloite:
,,Het is mnoodig te wachten, totdat ons icmand leere,

hoe wij ons jegens de Goden en menschen moeten gedra-

»

gen »Wanneer,” vraagt nu Socrates’ leerling, ,,zal die

tijd daar zin? IFn wie zal het zijn, die ons onderricht?

Zeer gaarne zou ik dien mensch zien, wie hij is." Socra-
tes herneemt: ,,(God) is het, die voor u zorgt. Maar mij
dunkt, dat gij eerst den nevel, die nu voor uw oog is,
moet weg doen, gelijk Homerus zegt, dat Minerva met
Diomedes deed, opdat hij mogt toezien, of het ook veeleer
een God was, dan wel een menseh.” Tk kan deze
plaats niet anders begrijpen, of Socrates wil zeggen: | God
zorgt voor u en zal voor u zorgen, ook door u eens zulk
een beter leermeester te schenken, dan de menschenwereld
dusverre ooit heeft bezeten. Maar welligt is het noodig,
dat er dan een nevel van voor uw oog verdwijne, want
die u een mensch zal schijnen, kon wel eens een God zijn”.

In deze opvatting word ik versterkt door ecene andere
plaats van Plato, waar Simmias totden stervenden Socrates
zegt '®): ,,Een van drieén moct men: of van anderen lee-
ren, hoe het met de zaken staat, Of het zell uitvinden,
of, indien dit een en ander onmogelijk is, uit alle men-
schelijke voorstellingen de beste en minst bezwaarlijke
nemen, daarop als op een bootje ons inschepen, en aldus
het wagen, het leven door te zwalken. Of hel moest zijn,
dat iemand op eene zekerder en minder gevaarlijke wijze in



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN, 113

een vaster schip, dat van eenig goddelijk onderricht,
de reis kon ondernemen. 7do zal ik mi niet schamen
te spreken, naar dien gij dit ook zegt.,”

Beide plaatsen saam gevoegd geven ons de overtniging ,
dat Plato — de diepzinnige . scherpzinnige en verhevene
denker, dic, hoe hoog hij gevoelde boven anderen te staan,
evenwel in zich zelven ondervond, hoe onzeker al onze
bespiegeling is — op een goddelijk onderwijs in de toekomst
hoopte , zonder de verwezenljking dezer hoop als zeker te
durven verwachten, ’t geen wel niemand zal verwonderen,

Maar ook die hoop zal wmenigeen verbazen — Welligt
vraagt hij: Staat dit by Plato werkelijk? Waarom wordt
het dan niet uit hem aangehaald?

Waarom niet?  Omdat de menschen der wetenschap
veelal zoo afkeerig zijn geweest en nog ziin van de erken-
Yenis onzer behoefle aan Gods openbaring , dat zij ook de
duidelijkste woorden , golitk deze van Plato, woelke er over
handelen , misverstaan. Zoo is het zelfs bij den uitnemenden
tolk van Plato, Vietor Cousin, die niet alleen in zijne be-
schouwingen over Plato dit niet begrijpl, maar hem zelfs
in vertuling van deze plaats verminkt.  Immers, terwijl
Plato tegen over elkander zet menschelijke voorstel-
lingen en goddelijk ondevvieht, laat Cousin hem
spreken van menschelijke redeneeringen en van
eene afdoende redencering'), waardoor én den woor-
den geweld wordt aangedaan &n de redencering onzin wordt.
Ik laat daar, wat Plato hier door menschelijke voor-
stellingen bedoele. Ik vermoed, gebrekkice, dcor menschen
gegeven inkleedingen van de uit de aloude openbaring van
God hun bekend geworden verhevene denkbeelden.  Doch
wat Plato bedoele, hij, die tot grondbeginsel zijner weten-
schap aannam, dat de mensch alleen een begeerige naar
wijsheid kau zijn, en God alleen een bezitter is der wijs-
heid — hij spreekt hier stellig een sterk verlangen uit naar

8



114 VIERDE VOORLEZING.

goddelijk onderricht. En dit verlangen wordt in Cousins
ontrouwe vertaling volkomen uitgewischt.

Houden wij dit verlangen van Plato in 't cog, dan ver-
staan wij hem ook op eene plaats, waar hij den wensch
uitboezemt *°), dat de ware wijsheid (die alleen bij God woont)
zich toch eens zichtbaar moge vertoonen onder de menschen,
om de vurigste liefde te verwekken. Met welgevallen wordt
deze plaals door Ciccro aangehaald en aldus weergegeven *'):
»Wij hebben als het scherpsty zintuig: in ons  hel gezicht.
Doch daarmede zien wij de wijgheid nict,  Welk eene vurige
liefde tot haar zou zij ontstoken, indien zij maar gezien kon
worden 22 [V

Dit verlangen , deze hoop, ja deze verwachting, dat er
eens een goddelijk onderricht zou komen, dus eene openbaring
van God gegeven zou worden, kon cchter nooit bij iemand
oprijzen, dun lie geloofde, dat zoo iets reeds vroeger was
geschied. Wie in zorg en moeite verkeert, ziet biddend uit
naar hulp, te welen, bij een veiend, die hem reeds vroeger
liefde batoonde en bijstand bood ; niet bij een onverschilligen
medeborger . die hem wooit  vriendsehap  en  hartelijkheid
bewees,  De verwachting van toekomstig goddelijk onderwijs
stnit dus de verzekerheid van tegenwoordig of vroeger of
van ¢én nu én toen genoten goldelijk onderwijs in zich.

Intusschen stelde  zich Plato  niet  altijd voor, dat de
Wijsheid, wanneer zij eenmaal persoonlijk zich vertoonde,
als mel opene armen door de wereld zou worden ontvangen,
De bejegening, welke zijn geliefde Meester van de Atheners
had ondergaan, waarschuwde hem, Daardoor kwam hij er toe,
om die schilderij op te hangen van de wijze, waarop de
menschheid den volmaakten Leeraar zou ontvangen, welke
door de Kerkvaders dikwijls als eene profetie van Jezus’ lot
is aangehaald.

Wij kunnen de verwachting der philosophen van eene
toekomstige openbaring van God niet afscheiden van de be-



WIJSBEGEERTE B1J DE OUDEN, 115

kende zaak, dat de oude wijsgeeren zich het beeld van een
volmaakten Wijze pleegden te schilderen. Sedert Pythagoras
en Socrates door hunne persoonlijkheid den diepen indruk
hadden gemaakt, wat een waarlijk wijs man zijn kon en
moest, teekenden de Grieksche scholen, elk op hare manier,
in kleuren, aan deze groote voorgangers ontleend . het idenal
van een geheel volmaakten mensceli, gelijk zij hoopten, dat
er eens een komen zou, om allen aan zich gelijkvormig te
maken. Doch zij gevoelden, dat zulk een mensch, als hij
niet meer dan menseh was, toch nauwelijks kon verwacht
worden!  »Toont mij een,” roept Epictetus uit | een later
wijsgeer, die omtrent cene eeuw na Christus bloeide,
maar hicrin een ware tolk is der Ouderen *), »toont mij een,

die ziek is, en gelukkig ;

; die in gevaar is, en gelukkig;
stervende , en gelukkig; gebannen, en gelukkig! Toont
mij hem, ik smacht naar hem! Doch gij kunt er geen too-
nen, die volmaakt i«. Nu toont mij dan een, die volmaakt
wordt, die daartoe geneigd is. Bewijst mi deze weldaad.
Onthoudt het mij, onden man, niet, dit tafereel, dat ik
dus ver niet zien mogt, nog te aanschouwen. Den mensch,
die geheel met de Godheid wil instemmen en in dit sterfe-
lijk lichaam met God gemeenschap wil ocfenen, dien mensch,
die van een mensch een God wenscht te worden . och, toont
mij dien! Maar gij kunt het niet”

En kon Epictetus aldus zijne behocite en zijn verlangen
vitspreken, zonder de vervulling er van te durven hopen:
wat wonder, dat een Plato, die hooger gedachten van Gods
liefde had, de vervulling er van nict alleen durfde wenschen,
maar ook door een van God gezonden leeraar durfde ver-
wachten )%

Er valt hier nog iets op te merken, ten einde aan mijne
beschouwing der Grieksche Oudheid in 't algemeen, en daar-
Si



116 VIERDE VOORLEZING.

door ook aan hare wijsbegeerte, het ware licht bij te zetten.
Ik meen dit, dat die Oundheid niet met zich zelve en met den
toestand der ddingen bevredigd en voldaan was, en zich daar-
door rustig en kalm gevoelde, gelijk velen ons, tegen geheel
de geschiedenis in, stoutweg verzekeren ; maar dat zij in
tegendeel onbevredigd, onvoldaan, onrustig was, iets beters
dan zij bhad, zoekende, en niet vindende.

Men weet, hoe. bij de herleving der oude letterkunde in
het midden der vijttiende eeuw in Italié de Grieksche Oudheid
werd vergood. Te Florence had men eene Platonische ge-
leerde maatschappij of academie, waarin Plato’s geboortedag
als de grootste feestdag werd gevierd en de goddelijke wijs-
geer niet minder geéerd dan véér vele eeuwen in Griekenland
en Rome. Zelfs werd het Fvangelie, met Athene’s orakel ver-
geleken , door letterkundigen niet alleen, maar ook door
godgeleerden, of althans door kerkelijke personen, gering
geacht. Over ’t geheel werd deze beschouwing tot hare
juiste maat terug gebracht, nadat de Kerkhervormers, bij alle
achting voor de classicke Ondheid, welke zij kenden en
hoog vereerden , het Evangelie in zijne zuiverheid en klaar-
heid hadden terug gegeven aan de menschheid. Maar eene
nieuwe, overdrevene, ja geheel onware verheffing der
Ouden kwam toch weder in Duitschland op in de laatste eeuw,
Daarin gingen voor Friedrich August Wollf, de uitnemende
kenner der Oudheid, en de dichtervorsten Githe en Schiller,
Sedert hen is er weder eene afgoderij met de oude Classieken
gepleegd , dic op eene onware beschouwing van hen rust.
Men schildert ons die oude wereld, alsof zij vol vrede en
geluk ware geweest. Zij wordt getooid in het doorschijnend
gewaad der lichtzinnige en aanminnige natuurvergoding, vri
van de lastige bewustheid van zonde, van angst voor den
dood , van vrees voor straf, als had zij zich aan al de nei-
gingen van 't zinnelijk hart en aan al de genietingen van
het natuurleven volop kunnen overgeven. Zoo verklaart een



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN, 117

der woordvoerders onder de kenners der Grieksche letter-
kunde ?): » De Oudheid leetde in eene doorgaande zinnelijke
en geestelijke wisselwerking, uit een onbevangen scheppen
in den tegenwoordigen tijd en uit de vereeniging aller men-
schelijke krachten voortvloeiende. De Ouden gevoelden het
geluk hunner vroolijke omgeving en zetteden zich ieder op
zijne beperkte ruimte als rustige bewoners neder. Zij he-
zaten het vermogen, in den uvitgebreiden rijkdom der zin-
nenwereld in te dringen en zich het genot er van met juist
gevoel onverbrokkeld toe te eigenen. Dewijl zij de natuur
als één geheel beschouwden, vol onverstoorbare vastheid en
klaarheid, volkomen geschikt, om eene waardige woonplaats
der menschheid te zijn, verzuimden zij niet, met vroolijken
werklust op dezen gewenschten bodem plaats te nemen, en,
naar haar voorbeeld , een even gezond organisme des men-
schelijke levens te ontwikkelen. Uit de natuur ontstaat
voor de Ouden elke kiem hunner humaniteit en tot de natuur
keeren hunne neigingen terug. Daarop berust de staat,
waarin de vrije burgers, door slaven voor vernederenden druk
beveilizd , een onbezorgden en jeugdigen zin bewaarden,
Daarop de godsdienst, eene voorstelling en vereering van
het bloeiende natuurleven, die Goden en menschen in het-
zelfde gezelschap en onder hetzelfde noodlot omvatte. Daarop
de letterkunde ende kunst, waarin een veredeld wel-
behagen in de wereld zich in liefelike vormen openbaart.
Daarop zells het huiselijk en gezellig leven, een-
voudig, vergenoegd, verheerlijkt door de openlijk ten toon
gestelde gewrochten der kunst.

,In al deze verschijnselen spiegelt zich de eenheid der
natuur en hare spaarzame wijsheid af. Alle krachten streven
naar één doel, naar de wetenschap, die zich aan het wer-
kelijjke houdt. Getrouw aan haar en aan haar toppunt, den
vrij ontwikkelden mensch, besteedt men zijne jaren
blijde, trots alle afwisseling van geluk en lijden, van wer-



118 VIERDE VOORLEZING.

ken en ontberen. Een tweespalt van gemoed en verstand
kon daar niet hinderen, waar geene betrekking van het zin-
nelijke en eindige op het geestelijke en oneindige voorhanden
was,”

Ik schroom niet, met allen eerbied voor de geleerdheid des
schrijvers, deze voorstelling meer eene dichterlijke, dan eene
geschiedkundige te noemen, Zelfs bij Homerus, den dichter
der natuur bij uitnemendheid, vinden wij eenen anderen
toestand geschilderd, dan die in deze beschouwing van de
Qudheid verheerlijkt wordt, Homerus reeds roert ons diep
door iets veel beters, door hel hemelsche in zijne schilderin-
gen van liefde tusschen echtgenooten en ouders en kinderen,
van hartelijke zelfverloochenende vriendschap, van eerbied voor
de Godheid, die dr wereld regeert en hier op aarde en hier
namaals ons straft of beloont, Ja, ook Homerus is er zoo
verre af, van 't menschelijk leven op aarde zoo schoon en
liefeliik te vinden, dat hi unitdrukkingen heeft als deze *6):

Van al wat zich beweegi en leven heeft op aarde,
Is niets rampzaalger dan de mensch.

Zoo zingt ook Pindarus?7):
Schielijk groeit der menschen voorspoed ;
Lven snel stort hi ter neer.
‘Wezens van déén dag — dat zijt ge.
Heden iets, morgen niets,

Gij , fjdle droom van schaduwen.

Evenzoo iz het met Sophoclez en de overige tragische dich-
ters. Hunne teederheid van geest en zin, hun diep gevoel
van rechi, deugd en liefde, hunne innige godsdienstigheid
vooral maken hunne scheppingen tot onvergankelijke gedenk-
stukken van ware humaniteit en tot modellen van echte
poézie, En vecre is het er af, dat zij bij dit alles geen
tweespalt zouden gekend hebben. Juist dat noodlot, die



WIJSBEGEERTE BlJ DE OUDEN, 119

kamp des menschen tegen eene hoogere, willekeurige, ja-
loersche, vaak wreede en onrechtvaardige macht, waaronder
hij hezwijl;t, is het voorname bestanddeel der schoonheid
hunner kunstgewrochten, het echt tragische in de Grieksche
tragedie. En daartoe behoort vooral ook dat raadselachtige
in den loop der dingen, dat b. v. een Oedipns zijn noodlot
niet kan ontkomen en onwetend misdoet, onwetend zijn
vader doodt en zijne moeder huwt, waarvoor hij zoo vreese-
lilk wordt gestraft, alsof hij willens en wetens had gezondigd
en dus eigenlijke schuld had te boeten. Tweespalt, onze-
kerheid , onverzoenbare strijd tusschen de verlangens en de
behoeften der menschheid en onzen toestand hier op aarde
is heerschend in geheel de Oudheid. Aan de zoenoffers , om
beleedigde Goden voldoening te geven, komt geen einde;
noch ook aan de klachten, van Hesiodus at tot Tibullus
toe, dat de-schoone gouden eeuw in ’s werelds kindsheid
voor ecne zilveren, deze voor eene koperen en zells ook deze
laatste nu voor eene ijzeren iz geweken. Men kent de droeve
klacht van Horatius *9):

Ach, door den tijd neemt alles af!

Door erger kinderen, geboren
Uit ouders, slecliter dan te voren

Hun vaders, wordt een nageslacht

Nog meer bedorven voortgebracht.

Het leven is voor de Ouden een raadsel, het geluk een
toeval, de dood, als einde van allen kommer, eene wel-
daad **).

Zelfs een blijspeldichter ™) noemt de dieren driewerf ge-
lukkiger en zaliger, dan den mensch, omdat de rede die
schepselen niet plaagt. De dieren toch volgen hunne natuur
en neiging: maar wij menschen leiden een leven, dat niet
te leven is. Als slaven dienen wij meeningen, en onder-
werpen ons aan haar, als aan wetten. Gelijk ons voorge-
slacht, kan ook het nageslacht het kwade niet ontgaan.



120 VIERDE VOORLEZING.

Wij vinden zelve steeds nieawe gelegenheden uit voor nisuwe
ongelukken.  Geheel de Oudheid achtte, dat niet_geboren te
zijn de cerste aller wenschen is; en de tweede, zoo spoedig
mogelijk weder derwanrls te gnan, vanwaar wmen in dit leven
kwam *. 0 Tmmers de jengd et have lichtzinnigheid , de
volwassen  leeflijd met zijn zorgen, zwoegen en worstelen
de ouderdom met zijne wachteloosheid — "Cis alles even treu-
rig.  Bij onderscheidene Gricksche  volkstammen  werd dus
ool het kind bij de geboorte met rouwmisbaar ontvangen ,
terwijl de begealenis met jubelznzen werd begroot ). Een
vroegtijdige dood was cen gnnsthewijs van de Goden. Reeds
Howerns zingl van ecen gestorven jongeling *

Hem minde Apollo en Jupyn et alle min des harten ;

Dies werd Wi viij van "Cleven en vrij van d' ouderdom.

Na Homerus weed het eene lievelingsspreuk der Gricken ,
ook op menige urne, die de asch van een johgeling bevat
gearift s Vieoew sterft hij, dien de Goden minnen,” — Ja
ook de zelfimoord was daarom in geheel de Oudheid eene
algemeen verbrewde, wel eens veroordeclde , doch ook weder
sterk aangeprezen gewoonte,

Fen adem van weemoed | van smart | ja ook wel van
wanhoop gaat mede door de Grieksche schoone kunst. Het |
naar Plinius’ oordeel | wmeest volmaakte van Hellas” beeld-
houwwerk i ons overgebleven,  FEn het is — de wereldbe-
roemde Laocoin . die met zijne twee zonen op het gruwzaam
bestel eener Godheid door kwaadaardige slangen wordt om-
strengeld en {or dood gemarteld, omdat, ja, omdat hij —
de waarheid had gesproken #1 1

Dezellile weemoed en treurigheid gaat ook door geheel de
Grieksche wijsbegeerte. Men weet, hoe Willem van Haren
in een der schoonste dichtstukken van onze taal, Ifet inen-
schelijk leven getiteld, ons leven diep beklaagt van de wieg
tot het graf. Welnu, er bestaat onder de werken van Grie-
kenlands grootsten wijsgeer eene zamenspraak , welke ook



WIJSBEGEERTE BIJ DE OUDEN. 121

eene elegie op 't menschelijk leven kan heeten, in geest en
strekking geheel , soms ook in woorden, met Van Harens
weemoedig lierdicht overeenstemmend *). En ook dit gesprek
is nict iets alleen staands 266 overtuigd waren de wijsgee-
ren van den jammervollen toestand der menschheid op aarde,
dat bij de onderwerpen, welke zij gezet pleegden te behan-
delen , ook dat was over de wvertrovsting.  Fene reeks van
werken  werd door hen  geschreven over de troostgronden
tegen den dood , in den ouderdomn, onder de rampen des
levens, met name bij de ballingschap en de ondergang van
het beste, dat zij kenden, van het vaderland ) Maar ook
al die troostgronden gaven nog geene vastheal en rust aan
het menschelijk hart.  Van de wijshbegeerte en letterkunde
zegt Cicero )1 »Zij komen mij voor, mij van de haven en de
wijkplaats te verwijderen en haast te verwijten, dat ik blijf
in een leven, waarin niets is te vinden dan de voortduring
van een allerellendigsten  toestand.”  Uitzonderingen  van
deze gemoedsstemming  zijn er | et name in Pythagoras ,
Socrates en Plato, die de hoop ook stervende nict verloren,
Maar ze zijn uitzonderingen, die den vegel bevestigen. De
groole menigte  dartelde  zooveel zij kon  lichtzinnig  door
"tleven, cn werd, als zij dit niet kon, bedroefd en ontroost-
baar tot wanhoop toe,

Wij staun tegenover deze feiten. Wal doen daarentegen
de fraaije verzekeringen van vele geleevden, dat er in de
Qudheid harmonie, rust, kalmte en teveedenheid heerschten ?
Wat doet daartegen het schoone dichtstuk van Schiller, ie
Gitter Griethenlands? s zijne schildering waarheid? Neen,
driemaal neen! Zij is verdichting, in haar geheel en in
hare deelen. v heerscht in de meest beroemde tolken
van den geest der Giieken een treuren over de verlorene
gouden eeuw, eene verlegenheid met de tegenwoordige
geheel onbevredigende toestanden, en een hijgen naar eene
betere toekomst, 'Lz op aarde, 't zij in den hemel. Ja, er



122 VIERDE VOORLEZING.

is vrede in de wereld gekomen, maar niet door de wereld
gegeven ; er is blijdschap verbreid ook onder de rampen des
levens, maar niet uit menschelijke kunst en wijsheid gebo-
ren; eris eene zaligheid ontstaan in de harten en huizen,
maar gelijk geen oog had gezien en geen oor gehoord en
in geens menschen hart was opzekomen. Die vrede, die
blijdschap, die zaligheid zijn op aarde gebracht door Gods
Zoon, Maar dit is de eere der edelsten van Hellas’ zonen ,
dat zij hun gebrek daaraan en hunne behoefle daaraan luide
en open erkenden en naar de voldoening er van smachtend
uitzagen, vol verlangen en hoop %),

Doch dan is het ook duidelijk, dat in de Grieksche Oud.
heid , evenmin als in de Israélietische., een naturalisme ot
eene afleiding aller dingen uit de natuur en eene berusting
in den bestaanden toestamd, gelijk de natuur dien nu een-
maal oplevert, is te vinden, Neen, zelfs het rationalisme
kwam er niet vroeger tot cenige kracht, dan nadat de bloei-
tijd der classiecke beschaving reads was verdwenen. Neen ,
in Hellas heerscht evenzeer als in Tsra@l iets verre boven het
naturalisme en het rationalisme verhevens: er heerscht, ik
moct dit herhalen, het supranaturalisme of de erken-
tenis van een boven de natunr verheven God, die haar be-
stuurt en tot zijne docleinden leidt, die daartoe zich hee ft
geopenbaard en kenbaar gemaaki in den voortijd, dit nu nog
doet en dit toekowstiz verder zal doen. Griekenland
heeft de herinnering van eene oorspronkelijke openbaring
van God ; het heeft besef van zijne eigene tegenwoordige
treurige gesteldheid, nu het de kracht en het licht dier oude
openbaring niet meer rein bezit, en thans eene nieuwe
niet dan spaarzaam zich laat vernemen; het heeft uitzicht op
eene betere openbaring in de toekomst, die het vertrouwt,
dat komen zal, zoowel dewijl de mensch daaraan behoefie
heeft : als dewijl God liefderijk is en dus aan deze behoefte
bevrediging zal geven. Er is derhalve geen onderscheid in



WIISGEEREN EN PROFETEN. 123

geest en richting bij Isragls Profeten en Griekenlands wijs-
geeren, QOok de wijsgeeren kenden Gods openbaring en
houden aan haar vast. Ze zijn evenmin naturalisten of zelfs
rationalisten ; ze zijn evenzeer supranaturalisten als
de Profeten van Israil *),

Maar is er in geest en richting geen onderscheid tusschen
profetisme en philosophie, er is wel onderscheid van inzichten
bij die twee. Israél had in zijne heilige boeken veel ruiver-
der verhalen over Gods wezen en werl, vooral over de
gchepping , de wereldregeering en de bestemming van geheel
het menschdom. Iet had ook wveel dieper inzicht in het
wezen des heelals en van God; vooral daardoor, dewijl het
dit heelal kende als eene schepping van God, dus God kende
als boven de natuur verheven, en derhalve natuuwr en God
scherp onderscheidde. Het zag ook veel helderder in, dat de
zonde een afval van God is, dat zij niet iets onvermijdelijks is,
als doorgang van het min tot het meer volkomene, maar
eene tijdelijke verstoring der door God gewilde wereldorde.
Eindelijk bestond er bij Israél eene onwrikbare zekerheid,
dat God eens de zonde op geheel de aarde zou overwinnen
en de ééne God eens het gansche menschdom in één rijk van
zijne onderdanen zou samen brengen in heiligheid en deugd.

Op dezen, hun bekenden, God, op dezen heiligen, ge.
trouwen en liefdevollen God, was Isradls oog gericht. Daarom
zag dit oog het verledene, tegenwoordige en toekomende
helder en gerust aan. Veel haperde aan de menschen; maar
God was grooter, machtiger, wijzer dan zij, en liefderijk ge-
noeg, om zijn raad te volbrengen en zelfs 't geen de men-
schen ten kwade dachten, ten goede te wenden.

Zoo zuiver, zoo diep, zoo zeker als bij Israél het supra-
naturalisme op geloof aan God, die zich altijd en overal
openbaart, was gegrond, vinden wij het bij Griekenlands
‘Wijzen niet. Het was er sterk genoeg, om hen niet flauw
en zwak te laten versuffen en te doen eindigen in den cirkel-



124 : VIERDE VOORLEZING.

loop der zinnelijke wereld. Maar het was er niet zuiver,
niet diep en niet zcker genoeg, om hen met den blijden
moed van een Jezaja ic doen rondzien over de menschen der
aarde, dewijl er een God in den hemecl is boven allen, en
hen te verheffen boven het tegenwoordige , dewijl er eene
toekomst is, waarin geheel de aarde zal zijn als één berg
van Gods heiligheid, waarop men nergens leed zal doen of
verderven, Neen, zij klanglen niet ualleen, gelijk Israéls
Profeten , over het ongeloof en de ondeugd der menschen :
z{j beschuldigen ook vank het noodlot en de Goden en het
wereldbestuur, van wien dan ook uitgaande, als blind, doof,
partijdig, voor 't minst als raadselachtiz en onbegrijpelik.
Droefheid, weemoed en wanhoop vervuliden hen. En hooren
wij ook een enkel maal in Israéls heilige boeken zulk een
toon aanslaan, b.v. in dat van Job, de wanklank wordt
daarin ook weder opgelost; omtrent Gods rechtvaardigheid en
wijsheid , heiligheid en liefde blijft geen twijfel over. Door-
gaans is er heht, blijmoedigheid en verzekerdheid des geloofs
in God, gelijk men bij Hellas® Wijzen niet aantreft. Een
moedige, kalme, dankbare, verheffende hemeltoon, gelijk
b. v. in Jezaja XL wordt gehoord, verneemt gij nergens,
nergens bij de Grieken.

‘Wij moeten hier een oogenblik stilstaan, om terug te zien
op den dusver afgelegden weg, Tinmers wij zijn aan eene
grens gekomen, en zullen nu een ander gebied gaan betre-
den. Tot nog toe verkeerden we in Griekenland. Eerst
hoorden wij de bepaalde en duidelijke uitspraken der Griek
sche wijsbegeerte, bij monde van hare vier uitnemendste tol-
ken, waarnit ons bleek, dut zij over Gods wezen en werk
en zijne betrekking tot de menschen niet wilden redeneeren,
maar alleen geloovig aannemen, wat door de voorgeslachten
hun daarover, als openbaring van God, was medegedeeld, en
dat zij op het hoogst enkele malen de redelijkheid daar-



VIERDE VOORLEZING. 125

van aanwezen Daarna poogde ik deze handelwijze toe te
lichten uit den practischen aard der Grieksche philosophie,
als die zich niet in het afgetrokken denken, of in het den-
ken over het denken, bewoog, maar het eenmaal bestaande
zocht te begrijpen, en zoo noodig te verbeteren

Bij al deze omwandelingen in de lustwaranden der Oud-
heid bewogen wij ons echter alleen in Griekenland , met een
enkelen blik somtijds naar Rome geslagen. — Maar nu ver-
laten wij Hellas’ bodem, evenwel nict om te Rome te ver-
toeven, maar om le gaan zwerven in het verre Oosten, ten
einde rond te zien, of de wereldgeschiedenis ons ook leert,
wat de Grieksche philosophie getuigt, dat er goddelijke open
baring, in feiten en onderwijs bestaande, werkelijk aanwe-
zig was en is en dat zi tot kennis der Grieken iz gekomen,
Dienen moet deze vondreize, om fe onderzoeken, of derhalve
de Grieksche philosophie naar waarheid eene openbaring van
God heeft erkend, gebruikt en geierbiedigd. Wi raadple-
gen dus nu de geschiedenis der menscheid, als de eenige
bevoegde getuige in deze zaak, om van haar te vernemen,
wat zij over den oorsprong van godsdienst en wijshegeerte
en den zamenhang van Griekenlands ontwikkeling met die
van het Qosten ons mededeelt.

Is daarom dusverre uit Griekschen mond aangewezen
en uit Griekschen geest toegelicht, dal eene openbaring
van God door Hellas’ edelste zonen voor groundslag der wijs-
begeerte is gehouden: ons verder onderzoek zal volkomen
kunnen bevestigen, dat die grondslag in waarheid heeft
bestaan.

Daartoe kan ons de verbazende uilbreiding van de kennis
der wereldgeschiedenis, vooral van die in het oude Qosten,
in de laatste halve eeuw verkregen, de uitnemendste dien-
sten bewijzen. Reeds nu is veel ontdekt, zonder dat het

“genoeg is gebruikt voor de onthulling der waarheid Nog



126 WIJSGEEREN EN PROFETEN.

veel meer zal er ontdekt worden. Ruim is het gebied, 't welk
ons voor onze omwandelingen open ligt.

Intusschen moet ik vooraf eene waarschuwing geven. lk
kan namelijk de strenge methode, tot dusverre gevolgd, niet
langer aanwenden, Tot hiertoe met de Grieksche Oudheid
bezig, heb ik geen voet voornitgezet, dan met afdoende be-
wijzen, dat ik 200 mogt en moest gaan. Dit is nu niet meer
mogelijk. 'Thans zullen wij de wijde, wijde wereldhistorie
ingaan, om op dat veld eenige airen te lezen, enkele aan-
wijzingen te doen, sommige gissingen te wagen. Meer kan
ik niet; want het veld is te ruim, om het op onze wande-
ling af te meten: en ook nog veelal te onbebouwd, om
overal een oogst te kunnen inzamelen. Maar meer behoeft
ook niet. De verklaringen der Grieksche wijsbegeerte moes-
ten uit den mond harer beroemdste tolken wovden verzameld
en tvegelicht, Eigenlijk zou men daarmede kunnen volstaan.
‘Want recht, om aan deze verklaringen geloof te ontzeggen,
bestaat er niet. Het is dus eene toegift, als ik nu ook nog
uit het gebied van de geschiedenis der menschheid eenige
bijzonderheden bijbreng, waardoor de eigene verklaringen
der Gricksche wijsbegeerte kunnen worden bevestigd.

Zal ik in deze toegift niet volledig kunnen zijn en i nu
en dan kunnen vergissen, dit benadeelt niet, wat ik uit de
Grieksche Oudheid heb bijgebracht. Dit staat op zich zelf vast
en onwrikbaar,



AANTEEKENINGEN, 127

AANTEEKENINGEN.

1) Bl 101. De Repudl. IV, p. 500, 501,

2) Bl 102. ACKERMANN, Das Christl. im Plalo, bl. 1688—171.

%) BL 103. sexeca, Bpist. 89:| Philosophia studium virtutis
est. De ware wijze was dus .de opvoeder van het menschelijk
geslacht,” Sapiens, humani generis paedagogus. Deze gehecle
brief is merkwaardig als overzicht, hoe, en wel hoe practisch,
de wijshegeeric bij de Ouden werd beschouwd. Het is dan ook
opmerkelijk, hoe ecn der schoonste overblijfselen van de geheele
wijsheid der Ouden, de Romeinsche wetgeving, uit het leven,
Jus wit de juri prudeitin , is ontstaan. De groote rechtsleeraar,
Paulus, drukt dit aldus uit: Regula est, quae rem , quae est,
breviter enarrat. Non ut ex regula jus sumatur, sed ex jure,
quod est, regula fiat. L. 1. D. ds regulis juris, L.16. Verg. de
leerrijke rede van 1. 1. PHILIPSE, Dejuvenili jurisprudent ae Romanae
wtate, futuri vigoris ec proestautioe euwgurio felicissimo, Groningm
1836. Terecht verklaart FRED. DE RoOUGEMONT, Le peupls primilif,
T I, p. XXVI: La vraie philosophie n'est pas ou 1'Europe
moderne la cherche: Pythagore, Socrate et Platon étaiest plus
sages que Bacon, Des Cartes et Hegel. IL’homme est volonté
plus encore qu'intelligence; ce n'esi pas toub de trouver la
véritd ; il faut la riore, et qui &'y refuse. la manquera.

4 Bl 104. Hoe groot de eerbied van Pythagoras voor den
Staat was, Dblijkt uit zijne handelwijze en wuit zijne Gulden
Spreuken.  Socrates noemit, bij xexormox, Mewmorab. 1, 4, 16,
»de staten en volken de oundste en wijste der menschelijke
dingen,”
xal EGvy.

Ons, evangelische Chrisienen, die behalve den Staat eene
Kerk kennen, welke er in vele opzichten van gescheiden is,
en, als wetboek voor deze Kerk, het Evangelie hebben, is deze
eerbied voor Staat en volksgodsdienst als één wel geordend em
noodwendig geheel nog al vreemd. Maar bij Catholieken is hij
wel te vinden. Zoo verklaart zelfs de man, wiens philosophie
van twijfelen uitging, maar die Catholiek bleef, DpEs cartEs,
Discours de la méthode, Troisicme partie: , Mijn eerste beginsel
was te gehoorzamen ean de wetten en gewoonten van mijn land,

T6 wokvypon@Tare xei cogdrare Ty dvdpumivar, woheg



128 AANTEEKENINGEN.

altijd vast te houden aan den godsdienst, waarin God mij de
genade heeft gegeven, van mijne kindsheid af onderwezen te
worden, en overigens mij te regelen naar de meest gematigde
en meest van de uitersten afwijkende meeningen, die algemeen
gevolgd werden door de verstandigsten onder hen, met wie ik
moest leven.,” In korte trekken is het onderscheid tmsschen de
Ouden en de Nieuwen, vooral de Protestanten, in dit opzigt
aangewezen door PARTEAU, Waarh. in L. 1859, bl. 19—24

5) Bl 105. De Of. I, 17.

8y BL 105. De Rep. I, 7. Y% Bl 106. Hand. XVII: 22,

8) BL 106, Men zie PH. 6. VAN HEUSDE, liatribe in civitales
antiguas, Amst. 1817,

9 BL 107. Veel ten bewijze van dit alles heb ik bijge-
bracht in de Gesch. der opvoeding , D. IT, vooral in de zesde en
zevende voorlezing.

10y BL 108. De Legg. V, p. 739 B—H,

"y Bl 109. ‘Ewxedy vo vorotrov peilov 1y weré gy vl
yévedwy zntl Tpopyy xuli weidsvowy slpnros,

2y Bl. 109. Hand. II: 44, 45, IV: 34—37.

13) Bl 109. Het is onbegrijpelijk, dat ook hierin Plato zoo
zeer wordt miskend, zelfs na de uitstekende verhandeling van
J. L. G. DE GEER, Diatribe in Politices Plalonicae principia, Trqj.
ad Rhenum 1810.

4y Bl 110. Zie xExormons Memoradiila en vooral pLATO'S
Crito.

13) Bl 110. Verg. over Euemerus Gesch. dur Oposeding, D.
II, bl. 437. 438,

' Bl 112, Polit p. 272 D: Taiice pév dedusv, fug dv fuiv
BNYUTHS TG CA0VOS guvy.

1% Bl 112, Aleibiades 11, p. 160 D. Is deze zamenspraak
misschien niel van Plato zelven, dan toch van een zijner leer-
lingen in zijnen geest.

18) Bl 112. Plhaedon, p. 85 C. D.

19) Bl 113 Plalo zet tegenover elkander, dat, zoo wij de
reis niet willen ondernemen op het bootje der beste av&gwmivan
Aéywr, wij moeten hopen op het beter schip Adyon &eiov wewds.
Cousin vertaalt het eerste, les rafsommnemens humainz, en het
tweede , un raisomnement @ toule éprewve, in plaats van we raison-
nement divie. Andere nuitleggers van Plato trachten evenzeer
deze plaats krachteloos te maken. In eene der laatste uitgaven



AANTEEKENINGEN, 129

van den Phaedor, die van womLmiB, Leipzig bij Teubner 1875
worden p 137 woorden van Hermann, Stallbaum en Ficinus
aangehaald, die allen de natuurlijke beteckenis van Plato’s ge-
zegde geweld aandoen. Hermann en Stallbaum verstaan onder
Adyos &etos cene rechie meening (défw 6094, die men door godde-
lijke beschikking &sdre pofpe) verkrijet. ,Indien (voegen zij er bij)
iemand dezc rvechte meening bezit, dan wordi hij door den
voortreffelijken aanleg zijner natuur of door zijne wijsbegeerte
van zelf tot hetgeen waar en recht is, gedreven " Ware dit
de goede uitlegging, dan zou er geen verschil zijn tusschen het
tweede en vierde middel; want dan was het vierde, evenals het
tweede, zelf wifoinden. Steinhart (ook door Wohlrab aangehaald)
legi de woorden goed uit, doch maakt ze krachteloos door de
bijvoeging, dal Simmias, die verre beneden Socrates staat in
het denken. op goddelijk onderwijs hoopt. Maar lhoe dan het
gemaaki mel Simmias’ verklaring tot Socrates: ,naardien gij
dit ook zegi”? Och, deze woorden beleekenen volgens Ficinus:
wnaardien gij zelf ons daartoc aanmoedigt.,” Wohlrab, die Fi-
cinus' uitlegging zonder aanmerking overncemt, schijnt derhalve
mel haar in te stemmen. Aldus verminkit men Plato, om toch
hem te kunnen ontzeggen, dat hij waarlijk aan Gods openbaring
geloofde, dat hij supranaturalist was.

) Bl 114 Phaedr. p. 250 D.

2) Bl 114. Cicero, De Fixthus, 11, 16. Verg. V, 24.
Een dergelijk verlangen spreekt ook Seneca. Ep. 11, uit.
~Uwe ziel hebbe iemand, dien zij kan eerbiedigen; door
wiens gezayg zij zich ook van binmen meer moge kunnen hei-
ligen.”

22) Bl 114. Ook sexeca, £p. 89, spreeki zoo: ,Kon zich
geheel de wijsbegeerte aan ons vertoonen, zij zou alle menschen
tot bewondering nopen, met achterlating van de dingen, welke
wij nu, door de onkunde der groote menigle, voor groot houden.”

Zij heett zich vertoond, in uw cigen leeftijd, Wijsgeer van
Rome! veel heerlijker dan gij durfdet vermoeden, dat ze zijn
zoude. Maar de wereld heeft haar — aan het kruis gesla-
gen!.... Doch ook juist dit was hare grootste heerlijkheid,
dat zij alle menschelijke voorstelling verre te boven ging en
daarom werd miskend en vertreden.

23) Bl 115. Zie arriaNvs, Dissert.i. Epicleti, L. 11, ¢ 19,

9



130 VIERDE VOORLEZING.

§ 24—27. ZEpictetus leefde in de eerste eeuw na Christus’ ge-
boorte.

24) Bl 115. Men kan vergelijken n. &. varmav, Qoer hel
voorgevoel der chrisiciijks volmuaktheid en kel verlangen daarnaar in
de oude wijsbegeerie, in Waark. in Liefde, 1859, I, bl. 9.

25) Bl 117. &, BERNHARDY, Grundlinien zu einer Ercyclopaedie
der Philologie, Halle 1832, bl. 39, volgens A. LUTTERBECK , [eber
die Nolhweudigheil oiies Wied-rgebuct de  Philologic su deren wis-
senschofilichon Followdiy- . Waivz 1817, bl 38,

%) BL 118 [fad. XVII, 446, XXIV, 525,

27 Bl 118, Achilles kiaagt hopeloos aan 't einde der Tlias:

Alzoo bepaalden de Goden het lot der onzalige menschen;
Bang in smaré te leven, zelf vrij van zorgen cn smarten.

Zoo zingt ook Pindaras Pyié. VIIT, 131—136,

®) Bl 119, 04, II1, 6, 48.

M BL 118, Er bestaat cene rijke en sierlijke rede van ¢ 1.
VAN ASREN, Over (ecen, gelul en dood waar de brgrippen der Ouden,
Leiden 1850, Zij is afzonderlijk nitgegeven, maar ook in de
Niewwe Werken der Holl. Mealschappij van froaie kwe-sten rn welen,
schappen, D. 1II. Verg. ook de doorwrochte verhandeling van
8, WOEKSTRA BZ., D¢ wangers! der Godew op hel gelnk ook des
rechlvanrdigen, waar hel Grickseche vollsgelnd/, overdruk uit de
verslagen der Alademic van Wetenschappen 111 Reeks, Amsler-
dam 1883,

o Bl 119, poimeMox, in mexasowr et pmnesmoxis Religuiae,
ed. Grolii et Cleriei, p. 352, 354,

4y Bl 120, Zoo laal sormocrnes, Oed. Colon, vs 1225, niet
cen ongeluklig mensch, maar een koor zingen, en in de koren
moest zich de algemeene overtuiging bij de Tragici nitspreken.

) Bl 120, vax assex, bl 39—4l. %) Bl 120. Odyssea ,
XV, 246.

) Bl. 120. Er bestaat eene geestvolle verhandeling van nur-
TMARDT (Fesammelle Vorleive, Leipz. 1876, bl. 293), Die Darslellung
des Schmerzes in der bild=wd:n Kuns!, waarin hij treflend aanwijst,
hoe de antieke kunsi, b.v. in Laocoon en Niobe, de smart zon-
der hoop en zonder iroost veorsteli, dewijl zij de verzoenende
macht der Liefde niet kent, daar zij God alleen als Macht
kent en niet als Liefde.



AANTEEKEN NGEN. 131

35) Bl 121. Het is de Ariockus, onder Plato’s geschriften,
doch naar veler oordeel ten onrechte, opgenomen.

36) Bl. 121. TEen leecrzaam overziecht van dit deel der
Grieksche wijsbegeert is gegeven door A. c. VAN HEUsDE, Dialribe
in locum philosophiae nwralis qui ext de consolalivne apud Grae: os,
Traj. ad. Rh. 1840,

) Bl 121, Epist. ad Div. L. 'V, Ep. 15.

3) 1l 122. Dit is vooral aangewezen door den straks aan-
gehanlden Ltterbeck, over wiens werk ik ook reeds sprak in
de Heseh. der Opvoeding, D. 11, bl. 439. Hen belangrijk over-
zicht van zijn bock vindt men in Waarh. in Lisfde, 1850, I

#9) Bl 123. Dic het supranaturalisme in Israils Profeten
bestrijden, kunnen zich dus, als op een steun voor hunne ziens-
wijze, nict met recht op het naturalisme van Hellas' philosophie
beroepen. Het bestaat niet.

9*



VIIFDE VOORLEZING.

Er heeft nooit ergens een natuurlijle godsdienst bestaan,  Alle
godediensten  bercepen zich op cene goddelijle openbaring, als
hunne broa,  Deze openbaring bestond eevst in den omgang van
goddelijle wezens el de menschen in de gonden eeaw. Daarin
steminen de overleveringea aller wvollen overeen, ool in velerlei
andere zalen, in teal, weltyeving, yodsdienst, fubelen. --
Griclenlund led e beginselen zijner beschaving | het letlerschrift
de lLolenisten, zijn godsdienst wit Phenicié en Eyypte.  Moge-
lyle invloed van Jaloh . Jozef en Mozes op Fgypte  Reizen
van Gricksche geleerden niaor Phenicié en Fgypte,

Mijne Heeren!

Als wij, naar ons gemaakt bestek, nu op het ruim ge-
bied der wereldhistorie de geschiedenis der menschheid gaan
raadplegen, om van haar te vernemen, of zij bevestigt,
wat de Gricksche wijsbegeerte zelve over Gods openba-
ring als hare bron getuigt, merken wij in de eerste plaats
op, dat eene bekende gewichtige zaak reeds hiervoor pleit,
te weten deze, dat er althans nergens cen godsdienst
is geweest, dan dic zich op eenc openbaring van God be-
riep en op openbaring van God zeide te steunen, of dat er,



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 133

gelijk men het gewoonlijk uitdrukt, nergens ooit een na-
tuurlijke godslienst heeft bestaan, dat is een godsdienst,
die door eene vereeniging van menschen werd beleden,
nadat die door hen uit de beschouwing der natuur, rondom
ons en in ong, was afgeleid.

Gij beseft, van welk belang dit feit voor onze geheele

beschouwing moct zijn. De onderstelling

g, waarop de moderne

philosophie ¢n theologie rusten, dat de godsdienst een werk
van ’'s menschen fantasie of geest of hart is, valt als met
de geschiedenis in tegenspraak, in duigen, indien, wat wij
cen feit in deze zaank noemen, ook werkelijk een zeker
feit is.

En dit is het. — Al heeft hier en daar een enkel per-
soon zich verbeeld, een godsdienst voor zich uit de natuur
te kunnen afieiden: het kan niet geloochend worden, en
wordt op het gebied der historie ook in werkelijkheid niet
geloochend , dat er zulk een natuwrlijke godsdienst nooit
onder eenig volk heeft bestaan. Zelfs Renan erkent dit,
en  wel ged‘urig weder, en geheel volledig; ofschoon hij
niet inziet, dat zijn geheele stelsel van naturalisme daar-
mede vervalt.  Renan verklaart '):  »Een ceuwig instinet
brengt den mensch er toe, zich aan een godsdienstig ge-
loof te hechiten, cen zoo gebiedend instinet, dat de mensch,
om niet in twijfel te blijven hangen, zonder onderzock een
geloof aanneemt, 't welk hij, geheel gereed gemaakt, aan-
treft . ... Wat het scheppen in zake van godsidienst betreft,
zijn de volgende geslachten geneigd, zich het voorrecht te
ontzegzen, 't welk zij aan de vroegere rijkelijk toedeelen
[het voorrecht van eene openbaring van God te ontvangen],
De wetenschap is door hare natuur het erflecl van maar
een klein getal, en kan, in den bestaanden toestand der
maatschappij, op het geloof der wereld niet wegen met
afdoende zwaarte.... Laat ons aan de godsdiensten ver-

gunnen, zich onaantasbaar te verklaren; want zonder dat



134 VIIFDE VOORLEZING,

zouden zij van hunne volgelingen de achting niet verkrijgen ,
welhe zij noodig hebben. Maar laat ons de wetenschap
niet verplichten, zich aan eene macht te onderwerpen, die
niets wetenschappelijks bezit. Laat ons de legende niet met
de historie verwarren; maar ook mniet pogen de legende te
verbannen; want zij is de vorm, waarin het gelool der
menschheid zich noodwendig kleedt. De menschheid bestaat
niel uit geleerden,” Genoeg, om te doen zien, dat Renan
zelf geene natuwrlijke godsdienst kent, of ook maar mogelijk
acht. Elders ontkent hij dan ook uitdrukkelijk. dat men
recht zou hebben, van een natuurlijken godsdicnst te spre-
ken, »Geen deel der wereld,” zegt hij?), »heeft het Hei-
dendom laten varen, dan wanneer eene dezer drie gods-
diensten [de Joodsche, Christelijke of Mohamedaansche| er
is gebracht, en nog in onze dagen komen China en Afrika
tot het monotheisme nief door den vooruitgang der
rede, maar door den arbeid van Christelijke ¢en Mohame-
daansche zendelingen . ... Van natwurlijken godsaienst spreekt
men met al te weinig recht; want het menschdom is in-
derdaad [tot den redelijken godsdienst van het wonothe-
isme] zonder het Semietisch rvas, door zijne natuurlijke
aandrift, wel niet gekomen,” Dit betuigt hij naar waarheid.
De veden hiervan is daarin gelegen, waar ook Renan
haar in ziet, dat nameljk de overgrooie wmeerderheid des
menschdoms niet in staat is, de waarheid wetenschappelijk
op te sporen; waarbi ik nog voeg, dat ook de kleine en
overkleine minderheid evenmin in staat is, op godsdienstig
gebied door wetenschap de waarheid te vinden, dan alleen
wanneer zij voor die wetenschap Gods openbaring tot grond-
slag neeint.

Maar ik ga nog wal verder., Niet alleen hestond of be-
staat cr nergens ecen natuurlijke godsdienst: ook eene
natuurlijke godgeleerdheid, of een stelsel van godsdien-
stige denkbeelden uit redeneering afgeleid, is niet dan tjj-



OPENBARING BRON DER GODGELEERDIEID. 135

dens het begonnen verval der Grieksche wijsbegeerte ont-
staan, cn ook toen nog niet dan als eene zeer spade vrucht,
zonder frissche kracht en gezonde levensvatbaavheid., 'Wij vin-
den toch niets van dien aard, gelijk wij zagen, bij de vier
hoofdmannen der Gricksche philosophie; en zelfs ook had
de latere school van Plato eeawen lang alleen eene zoekende
en onzekere denkwijze over de godgeleerdheid ). Kerst de
Stoicijnen, die pas opkwamen, toen de Gricksche geest zijne
kracht en oovspronkelijkheid reeds ‘had verloren, beprocfiden
cene wijsgeerige uiteonzetting van godsdienstige denkbeelden
te geven, maar ook nog altijd met cerbiediging van Gods
openbaring  als  grondslag.  7if  leerden voorecerst, dat er
Goden hestaan; vervolgens, hee hun wezen is; damna,
dat zij de wereld regecren; ten laatste, dat zij voor de
menschen zorgen *). Cicero eindelijk geeft ons de ecerste
ons overgeblevene proeve eener wijsgeerige godgeleerdheid
in zijne drie boeken over het wezen der Goden.  Maar welk
eone gebrelikige proeve!. ... Ook zij erkent in elk geval
het bestaan eener goddelijke epenbaving,  En zij is, ja, een
overzicht van de verschillende meeningen der oude wijsgee-
ren, doch niet om er in te kunnen berusten en uit deze
theovie over Gold en godsdienst eene practijk van godsver-
ecving af te leiden  Neen, op het einde is inea niel ver-
der, dan toen wmen begon.  Alleen heeft men geleerd, gelijk
Cicero zelf ten slolte zegl *), hoe duister en moeijelijk te
verklaren dit onderwerp is,

En dit is lhetzelfde, dat ieder ook vecds wist, toen hjj
begon, want ook didr zegt Cicero, dat deze vraag zeer
moeijelijk en zeer duister is "), Zelfs daavover, wat nu
Cicero’s eigene meening is, hebben de gelecrden eeuwen
lang getwist, zonder tot eenstemmigheid te kunnen geraken ).

Ik behoef niet weder op te merken, dat uit zulke onzekere,
zwevende en strijdige meeningen nooit eene volksgodsdienst

kon geboren worden ; ja, dat zj eigenlijk grootendeels alleen



136 VIJFDE VOORLEZING,

bespiegelingen waren over den bestaanden volksgodsdienst,
zoodat deze godgeleerdheid niet de moeder, maar de
dochter van den goldsdienst was. Maar als nu, nadat
Grickenland en Rome al hunne wetenschap hadden ontwik-
keld, deze godsdienst nog niet in menschelijke bespie-
geling hare moeder kon hebben, waarvin is, bij de niet ont-
wikkelde en onwetenschappelijke aanvangen des mensch-
domsg, die moeder dan anders te zocken, dan in godde-
lij k e openbaring ? ;

Is toch bij de wijsgeerige Gricken de godgelecrdheid eene
zoo spade en nict volgroeide of levensvatbare vrucht van hun
nadenken over den bestaanden, op Gods openbaring rustenden,
volkspodsdienst, dan moeten wij wel vermoeden , dat er bij
de veel wminder ontwikkelde Oostersehe volkeren geene be-
spicgeling over godsdienstige zaken zal te vinden zijn, welke,
los van Godg openbaring, zelfgenoegzamm zou zijn opgelre-
den. Dit vermoeden is gegrond. 7Zij bestaat er niet,  In
het Qosten beroepen zich alle wijzen en wetgevers, evenzeer
als alle godsdienststichters; die ons bekend zijn, niet op
hunne menschelijke vede, die nit Jde natuur of uit zich zelve
wijsheid | recht en waarheid zon willen alleiden, maar op
eene vroeger gegevene openbaring van God,

»Het is de gewoonte van de geheele Cudheid,”  zegt in
onze dagen, na vele voorgangers in vreoegere tijlen, een
der diepzinnigste en geleerdste harer kenners, die zell aan
geene openbaring van God gelooft ), »dat zij Jde godsidien-
stige kennis als cen onmiddellik uitvloeisel ¢n als eene
openbaring der Godheid beschouwt.” Zoo worden dan, gelijk
hij verder opmerkt, e heilige boeken der Fayptenaren in
hun geheel altijd aan den God aller wijsheid en aller open-
baring, aan Thot-Hermes, tocegeschireven.  Zoo leiden de
Indiérs hunne wetlen, godsdienst en wijsheid af van Manu,
den aartsvader na den zondvloed, aan wien Drahma, de
Oppergod , zich openbaarde. Ook is Zoroaster bij zijne vol-



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 137

gelingen niet de stichter eener nieuwe, maar de hervormer
eener oude, door de Godheid zelve geopenbaarde religie,
Desgelijks geeft Confucius zich niet uit voor den uitvinder

El

zijner leer. »Waartoe,” spreekt hij iemand aan *), »dienen
uwe pogingen, om eene nieuwe zijdenstof te weven? Wat
mij betreft, om niet te dwalen, zal ik de rede en de leer
onzer voorouders bestudeeren.  De Oudheid -- zij is het,
waarep ik altijd zie.  Mijn geest hecht zich aan den geest
der Ouden; tot nan het morgenrood kan ik niet slapen.
Grool , sclitterend en schoon is de leer, welke de Wijzen
ons hebben overgeleverd.  Die onze oude leeringen heeft
verworpen, diens gang is onzeker, in hem is geene vast-
heid meer.”

Er zoulen veel meer getuigenissen zijn bij te brengen.
Maar waartoe is het noodig? Eigenlijk is hicrover geen
twijfel.  Wal velen ontkennen, is alleen, dat de Ouden
het met recht deden: niet, dat zij het deden.  FHoe zou
men dit ook kunnen ontkennen? [Elke dag schier brengt,
in de nieuwe ontdekkingen ter opheldering van de geschie-
denis der measchheil ; nicnwe proeven van 't geen Matthias
Clandiug reeds voorlang  aldng  uitdrukte '™: »Men  weet,
dat de godsdienst altijd en overal is beschonwd, als iets van
hoogere afkomst.  Bij alle oude volken, waarvan wij be-
richten hebben | zelfs de Amervikaansche , (ie misschien eenige
duizenden  jaren van e overige wereld zijn gescheiden ge-
weest, nict uitgezonderd ., waren de eerste stichters van den
godsdienst Goden, Halfgoden, zonen der Zon, Goden, die
menschen,  of mwenschen, die Goden waren geworden.,  FEn
als tuszchen beiden in de geschiedenis van een volk een
tijdgenoot in eene bekende gedaante als godsdienststichter
daar staat, gelijk Cenfuciue by de Chinezen of Zoroaster bij
de Perzen, dan is hij alleen de hervormer, en er is reeds
[véor hem] een Fohi en Hom gewcest, De oorsprong is

altijd hooger op en omsluierd; en in den godsdienst zelf is



138 VIJFDE VOORLEZING.

in den grond, onder menigerlei en onderscheidene namen,
meer of min verborgen -— unus in orbe vultus [één gelaat
overal], — Overal: een ecerst goed Wezen; overal: een
boos Wezen, bij de Inditrs Ruthren, bij de Perzen Ahriman ,
bij de Egyptenaren Typhon, bij de Kelten en Gothen Sur-
tur, Skrymer, enz.; overal: leven, dood en nicuw leven
of herstel; overal: onsterfelijkheid, bovenmenschelijke kracht
en wijsheid ")."

Als eene door niemand hestredene geschielkundige zaak
houden wij dus danvaan vast, dat, gelijk bij Grickenlands
wijsgeeren, zoo ook bij alle beschaafile volkeren der Oudheid ,
even als bij alle onontwikkelde volkstammen, godsdienst en

goldgeleerdheid werden afgeleid uit eene goddelijke openbaring,

Maar nu iz er nog ietz, voor ons onderzock hoogst he-
langriijk, hier op te merken: te weten: er bestaat niet
alleen eene wlgemeene overiniging, dat er ecene goddelijke
openbaring aan de voorgeslachten is gegeven, maar ook hee
zij is gegeven. Zij is gegeven, verklaren ons allea, door om-
gang van hoogere wezens met de voorowders, die in den
aanvang des menschdoms plaats had en vervolgens ig opge-
houden. Welke vormen van openbaring zij voor latere tijden
mogen aannemen, donderstemmen,  ovakelklanken, vogel-
geschrel, staartsterren en veranderingen aan den hemelboog ,
uitspraken van pricsters, ingevingen, dioomen of gezichiten
van profeten, en wat ook verder: voor de ecrste openbaring
van God spreken zij allen maar van ééne wijze, één vorm,
¢én middel — den omgang van loogere wezens met de
menschen.

Dit blijkt uit de algemeen verspreide overtuiging, dat de
eerste menschen leefilen in ecene gouden eeuw, waarin
de Goden met de menschen verkeering hadden | gedurig met
hen omgingen en nu en dan tot hen spraken. Over deze
gouden eeuw en dezen omgang van hemelwezens met aard-



OPENBARING BRON DEFR GODGELEERDHEID, 139

bewoners hebben wij niet alleen verhalen op de eerste
bladen van onzen Bijbel: ze zijn overal te vinden aan
Ganges, Bufraat en Nijl, aan de kusten van Italié en
op de bergen van Grickenland. Overal lezen wij in de
verhalen van hunne dichters en wijsgeeren en geschied-
schrijvers, dat er zulk eene gouden eeuw en daavin zulk
een omgang heeft bestaan, een omgang, waarin de men-
schen van de Godoen hoorden, hoe zij moesten leven ; terwijl
er doorgaans wordl bijgevoegd | dat zij daarnaar eerst luis-
terden ; doch nict lang, zoodat er scheiding, atval en terug-
gang volgde; op de gouden eeuw eene zilveren, toen eene
koperen, eindelijk eene ijzeren ecouw ")

Behalve in deze groote hoofdzaak is er een wonderlijke
veelzijdige overcenstemming in allerlei bijzonderheden, waar-
van de cene hier, de andare diie wordl vermeld , maar die
samen tot ¢én geheel kunnen gebracht worden. Allerlei
volken verhalen, dat alle dingen geworden zijn, dus niet
van ceuwigheid bestaan | maar of zijn gevloeid uit ééne bron
of geschapen door édénen God: dat de menschen zijn‘gc-
worden of geschapen en dus ook het menzchdom een begin
heeft gehad @ dat de eerste menschen in onschuld leefden,
doch dat hunne gehoorzaamheid, toen zij op de proof werd
gesteld, is bezweken: dat ton gevolze daarvan de gelukkige
toestand der menschen is gefindigd : dat er een groote wa-
tervloed is meweest, tot steaf der zonden, die algemeen de
overhand hadden genomen, en daarnit maar één huisgezin
in een groot schip is behowlen; dat er een toren is ge-
bouwi | hoog naar den hemel heen, maar die niet is blijven
staan — en velerlel zaken meer.

Nemen  wij hier nog bij, dat er ook geheel toevallige
overcenkomsten in menigte zijn, overcenkomsten, die met
wijsgeevige denkbeelden niets hoecgenanmd gemeens hebben,
dan wordt de zaak nog opmerkelijker, OF hoe komen de
meest verwijderde volken er toe, om te verhalen, dat de



140 VIJFDE VOORLEZING.

schepping in zes dagen of tijdperken . heeft plaats gehad,
dat er eerst maar één mensch is geschapen, een man, en
dat de vrouw uit een der beenderen des mans is gevormd?
Dat de eerste zonde heeft bestaan in het eten van verbodene
appelen? Dat cene slang daarbij eene rol heeft gespeeld?
Dat de cerste menschen tienmaal ouder geworden zijn, dan
ze in den historischen tijd worden? Dat er een redder der
ellendic geworden menschhieid zal komen, een strijder tegen
de slang, die hem aan de hiel zal wonden, terwijl Hij haar
zal dooden? Dat die redder zal zijn de zoon eencr maagd
of eener vrouw alleen? Dat bij het atnemen van den
grooten vloed eene duif, door een olijfblad in den bek te
brengen, bericht heeft gegeven aan e menschen in het
groote schip, dat zij het konden verlaten? Deze en talloos
meer andere geheel toevallige omstandigheden . onder allerlei
heidensehe volkeren omtrent de oudste menschen verhaald,
behoeven voorzeker wel niet geschiedkundig jnist te zijn,
maar wijzen toch op ééne gemeenschappelike bron terug
en kunnen niet als veuchten van het wijsgeerig nadenken
van velerlei verschillende volkeren worden heschouwd, Tus-
schen haar en de wijsgeerte is geen punt van aanraking.
Bovendien worden zij vooral niet minder algemeen en rijk
gevonden bij onwijsgeerige, onbeschaafde en geheel wilde
volkeren, dan DLij de meer of meest ontwikkelde ™),  Ook
kunnen zij nict door Christenen algemeen verbreid zijn. Ze
worden gevonden bi volkeren, die vodr Christus’ komst
bloeiden, en in landen., waar nooit een Christen zijnen
voet zetle, Eindelijk kunnen ze niel bij geval deze over-
eenkomst hebben. Daarvoor zijn ze in gronddenkbeelden,
in velerlei bijzaken en in tallooze bijzonderheden te zeer
aan elkander gelijk

Er moet dus, reeds voir dat de menschen zich van elkan-
der scheidden, ¢éne overlevering zich in zulk een vasten
vorm hebben gezet, dat zj duizenden jaren daarna nog



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 144

dezelfde was, En hoe was zoo iets mogelijk, dan zoo zij,
hoe gebrekkig dan ook, gaf, wat werkelijk was geschied?
dan 700 er werkelijk eene oorspronkelijke openbaring van
God aan de eerste menschen is gegeven, bestaande ¢én in
groote feiten, door God gedaan, én in de verklaring er
van, door hoogere geesten van Gods wege tot de menschen
gebracht?  Wat Dblijft er dos over, dan dat, 't geen ons
in de eerste hoofddeelen van Genesis wordt verhaald, in
't algemeen inderdaad is geschied, en daarvan de herinne-
ringen overal zijn bewaard, ten deele door dat het mensch-
dom uit ¢énen bloede is voortgekomen , ten deele misschien
dewijl de bijbelverhalen reeds wvroeg, reeds lang vior Chris-
tus, ook zan andere volken dan Israél, zijn bekend gewor-
den? Welke verklaring is van die zonderlinge geestesover-
eenstemming te geven, dan dat de grondbestanddeelen der
heidensche godsdiensten verwilderde loten zijn van één oor-
gpronkelijk door Gold zelven geplanten godsdienst, en dat
ook geheel de beschaving der menschen hare wortelen hecft
niet in alleen-menschelijke pogingen, om wuit dierlijkheid tot
menschelijkbeid te geraken, maar in goddelijk onderwijs,
in eene leiding en opvoeding, hun door God geschonken;
door den hemelschen Vader aan de pas geschapenene men-
schen dadelijk verleend, gelijk de aardsche vaders ook nu
nog hunne kinderen van den geboortestond af verzorgen en
opkweeken , en wel te zorgvuldiger, hoe jonger en zwakker
zij nog zijn!

Met de erkentenis van de werkelijkheid dezer goddelijke
openbaring houden wij den gouden draad vast, die ons door
de doolhoven van het heidendom den weg kan doen vinden;
hebben wij den sleutel, om ons eén het ontstaan én den zin
én de verbastering van de mythen, overleveringen, gods-
diensten, van de geschiedenis, beschaving en ontwikkeling
der heidensche volkeren zoowel als van Israél te ontsluiten.
Met die erkentenis van Gods werk wordt ons de wereldge-



142 VIJIFDF. VOORLEZING,

schiedenis, van cen bajert vol donkerheid en verwarring,
tot 'de vrucht ecner wijze en lieldevolle wereldiregeering van
een Vader in de hemelen, die zijne kinderen van zonde en
dwaling verlost, en tot heiligheil en lichle, wijsheid en
zaligheid opleidt.

Er is hier nog meer op te merken, Sommigen willen
zich de zaak dus voorstellen, dat verschillende volkeren, elk
op zijne wijze, zijn gaan nadenken en zich z6d uit den toe-
stand der dierlijkheid hebben verheven tot dien van mensche-
lijkheid, Behalve menig ander bezwaar, moet ik al vast
aanmerken , dat, zoo zij zich zelve wuit dierlijkheid tot men-
schelijkheid hadden verheven, zij voorzeker zouden hebben
aangevangen van 't geen hun oog en oor aandeed,  Het is
immers eerst al eene uitzondering, recht nadenkende men-
schen te vinden; onder de honderden in onze beschaafde
maatschappij zijn er nog maar enkelen, die grondig naden-
ken. Doch verder: indien er zulken zijn, dan denken zij
zeker het minst na over afgetrokken, onzichtbare en on-
hoorbare onderwerpen, »Met betrekking tot de dingen, die
cene inspanning des verstands, die opmerkzaamheid en
overleg vercischen en in louter afgetrokken begrippen be-
staan, is de traagheid den menschen zoo eigen, dat zij veel-
eer op reeds gebaande wegen voorigaan, dan zelve zich eene
baan breken en hunne geestkrachten uit cigen aandrift in
werkzaamheid brengen ") Maar nu vinden wij bij de
oudste en hij de minst ontwikkelde volken denkbeelden, in
den vorm van mythen gehuld, niet over hetgeen de zinnen
treft, dewijl het voor handen en voor cogen is, maar over
het hovenzinnelijke en afgetrokkene, over het lang verledene,
of hoe alles ontstaan is, en over het toekomende , of welke
vergelding hier namaals ons wacht. Hoe hebben zij zich
hierbij nu by voorkeur kunnen bepalen, tenzij de Godheid
zelve hen daar op heeft gebracht, en zj in hunne overle-



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 143

veringen de flanwe en onzuivere naklanken hebben bewaard
van ware gebeurtenissen, en onder anderen van deze aller-
gewichtigste, dat God zelf daarover openbaring en onderwijs
heeft geschonken?

Grootelijks wordt deze zienswijze bevestigd door een dage-
lijks met nieuwe bewijzen in de geschiedenis der mensch-
heid zich ons opdringend feit. namelijk door den nauwen
zamenhang der beschaving en der geestontwikkeling bij alle
volken der aande, zoodat taal, welgeving, goldsdienst, zelfs
volksverhalen bij de verschillende natitn grootendeels blijsen
of wit ééne bron te ziin voortgevleeil of althans op elkander
sterken invloed te hebben geoefend,

Wat de taal bewreft: reeds Adelung, die in 't jaar 1806
overleed , wees in zijn Mithridates aan, dat men de talen
van alle volken moet terug brengen tot éénen stam, waar-
nit zij allen als zoo vele takken en twijgen zijn voortge-
komen., Met veel meer klem en kracht heeft men dit kun-
nen aantoonen, nadat het Sanskriet of de owle taal van
Indié meer algemeen bekend is geworden.  Renan, een
wegens veelzijdige  geleerdheid bevoegd getuige, die boven-
dien om zijne bestrijding van clke bovennatuurlijke of god-
delijke openbaring niet kan vermoed worden ter gunste der
bijbelsche leer van de eenheid des menschdoms gestemd te
zijn: —- Renan vat de slotsommen der vergelijkende taal-
kunde aldus te zamen ') »Met eene volkomene zekerheid
toont zij de eenheid van het groote Indo-Europesche ras des
menschdoms aan. Maar nu is dit ras blijkbaar besternd, om
alle anderen aan zich gelijk te maken, zoodat het aantoonen
van de cenheid van het Indo-Europesche ras, vocr de toe-
komst hetzelfde i, als de eenheid van het menschdom aan
te toonen. Met cene hooge mate van waarschijnlijkheid
vercenigt zij voorts het Semietische ras met het Indo-Euro-
pesche; beiden zijn in de geschiedenis der beschaving onlos-
makelijk verbonden. Zij laat ook toe, de Chamitische of



144 VIJFDE VOORLEZING.

Cuschitische rassen aan hetzelfde geslacht te verbinden en
komt zoo tot de mogelijkbeid, dat alle rassen één zijn, die
de beschaving in het westen van Azié, in BEuropa en in
het noorden en oosten van Afrika hebben gegrondvest.”
Doch die vergelijkende taalkunde verwacht, gelijk Renan er
bijvoegt, nog veel meer licht van verder onderzock en la-
tere ontdekkingen. — Fen der grootste taalkenners van
onzen tijd, Max Miiller te Oxfort, aarzelt nict hetzelfde als
slotsom zijner onderzoekingen uit te spreken. »Wanneer

" zegt hij 1*), »onbevangen cn onpartijliz ons vraagstuk ,

wij,’
de mogelijlkheid van één gemeenschappelijken oorsprong [aller
talen op aarde], in 't vog vatten, beantwoord ik het met
eene besliste bevestiging.”  Even zoo erkent hij dan ook ')
aan, den gemeenschappelijken oorsprong van het menschelijk
geslacht vast te houden.

De zamenhang der wetgeving onder de beschaafide
volkeren springt nog veel meer in 't oog, dan die der talen.
Onze tegenwoordige Europesche wetten hebben veel overge-
nomen van de Romeinszche. Rome had zijne wetgeving
vooral uit Athene; Athenc uit Creta; Creta uit Egvpte, en
die van Egypte en van Indié komen onderling veel overeen,
terwijl ook vele grondbeginselen van het Indische recht in
het oud-Germaansche recht onmiddellijk kunnen zijn overge-
gaan. Immers de Indische denkbeelden schijnen in twee
stroomen zich te hebben verbreid; de eene over Lgypte
naar zuidelijk Europa (Creta, Athene, Rome), de andere
naar het noordwesten met de Germaansche stummen on-
middellijk mede; de eerste ontwikkelde zich steeds rijker,
de tweede bleef meer eenvoudig, zonder velerlei bijvoeging
en aangroei,

De zamenhang der godsdiensten onder de bekendste
volkeren der aarde komt ook dagelijks meer aan ’t licht.



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 145

Niet alleen in de gronddenkbeelden, maar ook in de dich-
terlijk uilgewerkte mythen is er eene veel te groote over-
eenstemming, dan dat hier aan iets anders dan aan mede-
deeling en overneming kan gedacht worden. In vele werken
van den jongsten tijd wordt dit aangewezen '*), »Onmogelijk
is het.” verklaart een vaderlandsche geleerde '), »de klassieke
myihologie recht te verstaan, wanneer mep die eenvoudig
op zich zelve beschouwt en niet met andere vergelijkt. De
sleutel der Grieksche en ook der Romeinsche mythologie is
alleen in Egypte en Indié te vinden. De oud-Avische gods-
dienst verklaart de mythen, die de Grieken uit het oud-
Aziatische stamland met zich brachten.” Dit geldt ook van
de Germaansche en vele andere stammen, die ook, zullen
zij begrepen worden, licht van elders behoeven,  Bijzonder
trouw erkend, dat geen volk zich ooit heeft verheven of nu
verheft tot het inzicht, dat er maar één God is, dan daar-
toe gebracht door Isradls godsdienst, welke aan hetzelve uit
Mozes, Christus of Mohammed is bekend geworden 20),

Zelfs, 't geen het minst waarschijnlijk moest geacht wor-
den, ook de volksverhalen en fabelen maken reizen over
de aarde. Len voor deze zaak onwraakbaar getuige erkent 2'):
»,De Indische vertelling heeft tot andere volken weten door
te dringen cn zich veel verder dan die taal, waarin 2 was
vervat, over het beschaafde decl der aarde verspreid. Niet
alleen in China, in Perzi¢, in den Indischen Archipel, maar
ook in Afrika, in Arabié, in Spanje en Italié, in Rusland
en onder de Slavische volken, in Irankrijk, Duitschland,
Nederland en Engeland, vinden wij ze dikwerf naar de letter
terug en allerwege in de genoemde landen onder meer of
min gewijzigde vormen.”

Belang:ijk is het, dat deze overeenstemming bestaat. Het
wijst op den zamenhang aller volkeren. En deze is niet te
verwonderen, indien alle menschen uit éénen bloede zijn
voortgekomen, gelyk ons de Bijbel de zaak voorstett, en de

10



146 VIIFDE VOORLEZING.

uitstekendste natuurkundigen uit hun vak van wetenschap
bewijzen *); en indien, gelijk de Bijbel mede verhaalt, de
eerste menschen niet zin begonnen met een ruw dierlijk
leven te leiden, maar met eerst te leven in de verkeering
en onder de opleiding van hoogere wezens., En dit bericht
de Bijbel niet alleen: dit getuigen, zoo als ik reeds meerma-
len opmerkte, alle volksverhalen. Dit leert de wisbegecrte
bij monde van eenen tolk, als Schelling?). Dit erkent in
zekere mate zelfs ook Renan, als hem Dblijkbaar uit de ver-
gelijkende taalkunde. Lmmers hij zegt *): ,,Men moet on-
derstellen, dat de beschaafde rassen niet eerst in een toestand
van wildheid hebben geleefd, maar in zich zelve, van den
aanvang af, de kiem van tockowstigen vooruitgang hebben
gedragen, Was hunne taal op zich zelve alleen niet een
merktecken van adel en als eene ecerste wijsbegeerte? Zich
een wilden stam voorstellen, die eene Semietische of Indo-
Europesche taal spreekt, is eene zich zelve opheffende
onderstelling. Haar aan te nemen zal elk weigeren, die in
de wetten der vergelijkende taalkunde en in de algemeene
beschouwing van den menschelijken geest is ingewijd.”
Evenzoo spreekt Theodor Benfey %),

Z66 komt de nicuwste wetenschap aan de oudste blad-
zijden des Bijbels getuigenis der waarheid brengen! En op
deze vinden wij vermeld, dat goddelijke hulp de eerste men-
schen eene taal deed vinden,

Van het algemeene gaan wij nu over tot het bijzondere ;
wij mocten thans naspeuren, vanwaar Griekenland zijne
ontwikkeling, beschaving, godsdienst en wijsbegeerte moge
hebben. Is er toch in ’t algemeen zulk een nauwe zamen-
hang tusschen de volkeren der aarde, dan kan het ons niet
verwonderen, dat die ook bestaat tuscchen de bewoners van
Indié of Hindostan en van allerlei andere landen van Azig,



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID, 147

als ook van Eé}'pte, met die van Griekenland, ja dat de
Grieksche volksheschaving, godsdienst en wijsbegeerte, hoe-
veel ook door den scheppenden geest der Grieken gewijzigd
en veredeld, toch hare eerste bronnen hebben in het Oosten.
Wel wordt dil deor groote geleerden ontkend of de invloed
van Azié en Fgypte op Griekenland althans tot eene zeer
kleine mant teruggebracht ®%); maar, met allen eerbied voor
hunne wetenschap., mag men verklaren, dat deze hunne
meening tegen de blijkbare feiten indruischt.

Tk zal op enkele duidelijke bewijzen het oog vestigen,

Niemand ontkent tegenwoordig, dat, gelijk bijna alle
volkeren van Europa, zoo ook de Gricken van dien Caucasi-
schen menschenstam afkomstig zijn, die zich tevens door
Westelijk Azié naaw Indié heeft uitgebreid, zoodat men
algemeen van het Indo-Germaansche of Indo-Europesche
menschenras spreekt, om deze geheele volkeren-familie als
¢én groot geheel zamen te vatten. Hunne eenheid blijkt
reeds uit voorkoemen, lichaamsbouw en geestrichting, maar
nog veel meer uit de talen, hun eigen, die allen met het
oud-Indisch of Sanskrit verwant zijn, en ddarin, of liever in
eene nog onderc, nu verlorene taal, hare wortels hebben.

Een ander blijk, dat de Grieken hunne beschaving uit
het Qosten hebben, ligt voor ons in hun schrift, "twelk eene
wijziging is van dat der Isvaélieten, hun, gelijk zij zelve
getuigen, door een Pheniciér, Cadmus, aangebracht. Bij deze
zaak moeten wi een weinig stilstaan,

Er zijn twee stelsels van schrift, beeldschrift en
klank- of letterschrift. Het eerste is dit, dat men
de zaak of de gedachte, die men wil vitdrukken, door eene
afbeelding aanwijst, Om een Jeeww aan te duiden, beeldt
men een leeuw af, om een grijsaard te kennen te geven,
teekent men een oud man. Maar zulke beelden gebruikt
men dan ook, om eene gedachte uit te drukken: een lecuw

kan ook sterkte, een grijsaard ook ouderdom beteekenen, Ook
10%



148 VIJFDE VOORLEZING.

de werkwoorden geeft men door zinnebeelden te kennen:
twee oogen willen zeggen zien, eene opene hand geven, een
gaande mensch gawn. Dit zinnebeeldig schrift vindt men
nog in China, waar het overal, doch niet dan met vele
moeite wordt verstaan, en door de vierhonderd millicen
inwoners zeer ongelijk wordt nitgesproken. Een zeer gewoon
verschijnsel is het daar te lande, dat de bewoners van ver-
wijderde gewesten, die elkander sprekend niet verstaan, tot
het schrijven van 't geen zij willen zeggen, hunne toevlucht
nemen, en daardoor elkander dadelijk begrijpen. Dit beeld-
schrift was ook in Egypte in gebruik. Doch hier kwam
tevens een klank- of letterschrift in zwang. Ten einde na-
melijk in eene groote behoelte te voorzien, het bewaren der
eigennamen van koningen en andere merkwaardige perso-
nen, en het houden van geslachtsregisters, de eerste begin-
selen der geschiedschrijving, vonden zij cok een klankschrift
of letterschrift uit. Wel bestond dit ook uit beelden, doch
uit zulke, die geenc zaak of gedachte, maar een klank te
kennen geven, en wel den klank, waarmede de naam van
het afgebeelde voorwerp begon. Zoo werd een leeuw, in
't Egyptisch laboi, geteekend, om de klank. eene hand,
in ’t Egyptisch tot, om de ¢klank uit te drukken. Dit
klank- of klankteckenschrift, ook wel toonschrift genoemd,
werd evenwel in Egvpte niet geheel en al en alleen heer-
schend, in plaats van het zinnebeeldig schrift, zoodat dit
zou verdwenen zijn. Het kwam alleen in zwang, om het
zinnebeeldige schrift aan te vullen, waar dit geheel onvol-
doende bleek te zin. Tot alleenheerschappy kwam het
klankschritt elders, door iemand, die met Let beeldschrift
der Egyptenaren bekend was. Hij, de volmaker van het
Egyptische schrift en in zooverre de uitvinder van het zui-
vere letterschrift, was blijkbaar een Semiet, die tot een
herderstam behoorde, wellicht Mozes, van wiens genie zoo
iets kan verwacht worden en die uitdrukkelijk door een oud



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 149

heidensch schrijver als zoodanig wordt aangewezen ?7). Ja
deze meldt ook, hoe het verder is verbreid. ,,Mozes,” zegt
hij ), ,jis de eerste wijze geweest, en heeft het eerst de
letters geleverd aan de Joden; van de Joden hebben de
Pheniciérs ze gekregen en van de Pheniciérs de Grieken, en
Mozes heeft het eerst wetten voor de Joden geschreven.”
Hoogst opmerkelijk is het nu, dat op het eiland Cyprus,
door Grieken oudtijds bewoond, voor eenige jaren munten
en inschriften zijn gevonden met veel meer zamengestelde
en moeiclijker schriftteekens, dan de Grieken of Pheniciérs
later gebruikten. Blijkbaar zijn ze overblijfselen van den
tijd, toen men het omslachtig en moeilijk schrift der Egyp-
tenaren begon te vereenvoudigen, maar het rechte middel
daartoe nog niet had gevonden *). In dit vroeger onbekende
tusschenschrift hebben wij weder een nieuw bewijs, dat uit
het Egyptische het Phenicische schrift is ontstaan; terwijl
niets dan eene vergelijking van het Phenicisch letterschrift
met het oude letterschrift der Grieken noodig is, om ons
te overtuigen, dat dit werkelijk uit het Phenicische is ont-
staan *),

Alzoo wordt uit nog bestaande feiten opgehelderd en
bevestigdl, wat de Grieken zelve altijd hebben erkend en
bericht. Hunne geschiedenis begint eerst als in schemerlicht
op te komen in de negentiende eeuw vidr Christus, toen
vele der uit Egypte verdreven Hyksos, of Phenicische her-
derstammen, in Griekenland een heenkomen zochten. Die
weg werd ook later ingeslagen. In de eerstvolgende vier
eeuwen kwamen er nog gedurig volkplantelingen uit Egypte
en Phenicié in Griekenland over. Van hen weten ons de
Grieksche volksverhalen, bij dichters, geschiedschrijvers en
wijsgeeren bewaard, veel te verhalen. Zij droegen doorgaans
den naam van Pelasgen, dat is vluchtelingen *'). Zij von-
den de inwoners des lands nog zeer ruw en onontwikkeld )

en brachten hun de eerste beginselen van beschaving.



150 VIIFDE VOORLEZING.

Van Cecrops, die in Mozes’ tijd wit Egypte schijnt gekomen
te zijn, wordt verhaald, dat hij den grendslag van Athene
gelegd heeft, en didr olijf-, wijn- en landbouw, als ook gere-
gelde huwelijken van ¢één man met ééne vrouw en eenige
godsdienst heeft ingevoerd **). Danaus werd de stichter van
Argos. Hij schijnt de broeder van een Egyptisch koning
te zijn geweest, die, terwijl deze langen tijd in Azié oor-
loogde, naar den troon stond, en bij ’'s konings terugkeer
naar Grickenland vluchtte. Naar het model van zijn schip
gingen de Grieken nu schepen bouwen *)  Cadmus kwam
uit Phenicié, waarschijnlijk in Jozua’s tijd, naar Griekenland
vluchten en grondvestte er Thebe, terwil bij, gelijk wij
zoo even zagen, het eigenlijke lettersehrift in Griekealand
invoerde **).

Behalve deze drie meest beroemde hoofden van volkplan-
tingen zijn er mog veel meer oudtijds in Griekenland aan-
gekomen **).  Meestal waren het vluchtelingen uit Egvpte
en wel vooral uit de reeds genoemds Phenicische stammen,
die tijdens cen verblijf van omtrent vijf eeuwen in Eagypte
de beschaving van dit land hadden aangenomen, welke zij
nu naar Grickenland overbrachten. WNevens het reeds ge-
noemde leerden zij, naav het schijnt, ook aan de bewoners
van Griekenland den bergbouw en let smelten en bearbeiden
van metalen *); terwijl van hunne bouwkunst in de reus-
achtige zoogenoemde Cyclopenmuren zelfs nu nog overblijf-
selen in Griekenland ziehtbaar zijn. Veovger bestonden er
ook grootsche havenwerken en onderaardsche kanalen, om
moerassen droog te maken, wier aanleg hun werd toegekend.

Doch hrachten deze Phenicische en ook andere vreemde-
lingen eene veelzijdige beschaving tol de woeste stammen
van Grickenland, welke door deze werd overgenomen en
weldra veel rijker en vruchtbaarder ontwikkeld: omgekeerd
namen zij, veel minder talrijk dan de stammen, onder welke

zij zich neerzetteden, de Indo-Europesche taal van deze over,



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 151

ofschoon er eeuwen lang nog hier en daar, waar de vreem-
delingen in bijzonder groot aantal waren aangekomen en
zich onvermengd hadden staande gehouden, een hoekje was,
waar de oude Phenicische taal was blijven leven. " Er ge-
beurde toen ginds juist, wat na de herroeping van het Edict
van Nantes in 1685 hier te lande plaats vond. De vluch-
telingen uit Irankrijk brachten ons hunne beschaving, welke
wij behielden, maar verloren hunne taal, waavrvoor zij op
den duur de onze aannamen. De Franschen werden Neder-
landers, gelijk de Pelasgen Grieken zijn geworden ),

Het oudste evenwel, alles omvattende en reeds alleen
geheel afiloende bewijs van den invleed der Pelasgen op de
Grieken zien wij in de fabelleer en de godsdienst der Grie-
ken, welke bljkbaar door hen eerst van de Pelasgen is
oveigenomen en vervolgens op eigene wijze verder ontwik-
keld. De voornaamste Goden der Egyptenaren, door de
Pelasgen gecerbiedigd, vinden wij in overoude tijden cok in
Grickenland bekend en vereerd. Hunne namen en de ver-
halen over hen, hunne gedaante en de dienst, hun gebracht,
zijn, hoe verward en uit de Grieksche oudheid onverklaar-
baar, uit de Egyptische goden- en fabelleer en ten deele
ook nit diec van Zoroaster en van Indié, grootendeels dui-
delijk en hieruit alleen, te verklaren. Dit is op overtui-
gende wijze aangetoond, nu Egypte als uit zijn graf is her-
rezen, en wordt hoe langer zoo meer ook erkend *).

Een ander blijk van den zamenhang van Griekenlands
ontwikkeling met die van het Oosten hebben wij in Grieken-
lands oudsten dichter Homerus, die reeds weet te verhalen
van de Pheniciérs, van hunne scheepvaart door de Middel-
landsche zee en van hun handel, menschenroof en goud-
dorst; voorts van het Egyptische Thebe, met zijne honderd
poorten en talrijke bevolking, en ook van de nog zunidelijker
wonende voortreflelijke Ethiopiérs, die aan den oceaan leven.




152 VIJFDE VOORLEZING.

Was er intusschen in Griekenland zulk eene bekendheid
met het QOosten en zoo groot een invloed van Egyple en
Phenicié, dan mogen wij hier ook al aan Tsraél denken,
’twelk door vele banden aan Egypte en Phenicié was ge-
hecht, Wij zagen reeds, hoe de Hebreén, en wellicht onder
hen Mozes, het Egyptisch schrift tot een eigenlijk letterschrift
schijnen te hebben volmaakt, en hoe dit door de Pheniciérs
aan de Grieken is gebracht. Maar er is hier meer op te
merken. Letten wij op Jakob, Jozet en Mozes. Toen de
Hyksos of de Phenicische herders in Beneden-Fgvpte heersch-
ten, kwam Jakob diir wonen. Hijj en zijn gezin bezaten,
door familie-overlevering, misschien zclfs door geschreven
gedenkstukken, in hun stam bewaard, zuivere en rijke
kennis van de eerste geschiedenissen der wereld en van
Gods openbaringen aan de eerste menschen en aan de ver-
dere stamvaders tot op Noach toe en nog later. Kon reeds
hierdoor Egypte hooren van 't geen naderhand, in de eerste
hoofddeelen onzer Heilige Schrift, voor geheel de wereld is
opgeteekend: er was ook nog een ander kanaal, om, wat
Israél wist, te doen overvloeien in Egypte's godsdienst.

Jozef huwde met de dochter van den opperpriester te On
of Heliopolis en was dus in de gelegenheid, de godsdienst-
kennis van zijn geslacht aan Egypte's geleerden mede te
deelen, En later, toen Mozes als koninklijke prins in alle
wijsheid der Egyptenaren werd opgeleid, bestond op nienw
eene gereede aanleiding, waardoor hij hun opening kon
geven van ’tgeen over de wording aller dingen en over
Gods zorg voor het menschdom in de overleveringen of ge-
denkstukken van Israél werd vermeld. Want hoewel hij
als een Lgyptisch koningszoon werd opgevoed, bezocht hij
toch zijne voedster, die zich aan hem als zijne moeder be-
kend maakte en Israéls wijsheid en hoop hem mededeelde.

Dit is zoo in 't cog springend, dat een Fransch geleerde
reeds voor een paar eeuwen met de hulpmiddelen, welke



OPENBARING BRON DER GODGELEERDHEID. 153

de geschiedkundige wetenschap toen bood, het besluit trok.,
dat er van Gods openbaring aan de voorgeslachten kennis
tot de Grieken is gekomen uit Israél door middel van Egypte.
»iuist tijdens het verblijt der Hebreén in Egypte,” schrijft
hij*"), hebben TEgyptische kolonién de voornaamste steden
van Griekenland gesticht. .. .. Ik zie niets dan de Egyp-
tenaren tusschen Noach en de Grieken, of, indien men nog
bepaalder een middelpersoon wil, tusschen Mozes en de
Grieken.”

Wat hij toen reeds zag, kan men thans, nu Egypte als
op nieuw onidekt ig, en ook over het oulde Griekenland en
de gansche geschicdenis der oudheid dagelijks meer licht op-
gaat, telkens lLelderder zien, Een ander Fransch geleerde
uit onzen tijd ondekte onlangs in Egvpte zell eene poging,
om de dienst van den éénen waren God in te voeren, aan-
gewend in de laatste eeuw van Israéls verblijf in Egypte.
En hij weet deze poging niet te verklaren, dan uit den
invloed der Hebreén op dit land *'),

Hier eindigen wij onze nasporingen over den weg, door
de Qeostersche wijsheil naar Grickenland genomen.  Van nu
af aan moet men eene andere baan betreden,  Zagen
wij tot dusverre het Oosten zijne beschaving mededeelen aan
de Grieken door middel van kolonisten, die uit Eovpte en
Phenicié cen goed heenkomen in Europa zochten: in de
latere eeuwen, zien wi omgekeerd de Grieken naar het
Ovsten reizen, om didr kennis en wisheid, als uit hare
eigenlijke bran, rein en overvioedig te scheppen,

Algemeen wordt aan het hoofd van Grickenlands wijs-
geeren geplaatst de Ioniér Thales van Milete, die in de ze-
vende en zesde ccuw voor Christus bloeide (omtrent van
640 tot 545). Welnu, hi was uit een Phenicisch geslacht,



154 VIIFDE VOORLEZING.

welks stamvader met Cadmus in Griekenland was geko-
men **). In Thales’ kindsheid bracht Psammetichus, koning
van Egypte, het met behulp van Ionische krijgsbenden zoo-
verre, dat hij zijne mededingers naar den troon aan zich
onderwierp, waarna hij Egypte voor de lonische koopsteden
opende. Milete, Thales’ vaderland, maakte ijverig gebruik
van de vrijheid, om op Egypte te handelen, en onder Hellas
vele zonen, die het rijke wonderland opzochien, was ook
Thales, om dadr schatten op te doen, ’tzij voor het lichaam,
wzif voor den geest.  De laatste vond hij er, gezocht of
ongezocht,  Ultdrukkeljk wordt ons verhaald, dat niemand ,
't geen bljkbane wil zeggen, geen Griek, zijn leermeester
is geweest, maar hij zijne wijsheid heeft verkregen in den
omgang met Egyptische priesters *'),  Behoef ik het belang
van dit bericht ann te wijzen?  De eerste Grieksche wijs-
geer had zijne wetenschap niet uit Grickenland, maar uit
Egypte! Al ware er nieomand dan hij heen gegaan, dit
zou genoeg zijn geweest, om in Egypte ecne bron van
Grickenlands wijsheid te zocken  Verder weten wij, dat
hij, nuar het schijnt, langen tiid in Egvpte vertoefde,
daar hij reeds vej oud ¥) naar Milete terng keerde.  Hier
en in geheel Grickenland maakte hij zich weldra een grooten
nawm door het dadr ongehoorde feit, dat hij cene groote
zonsverduistering voorspelde, welke naar de berckening der
sterrekundigen den 28 Mei 515 heeft plaats gehad ). Hjj
had intusschen deze en zijne overige sterrekundige en meet-
kundige wetenschap van de VFgyptenaren verkregen, gelijk
ons meermalen door de Cunden wordt verhaald, 't geen als
waar wardt bevestizd door de volkomene overeenstemming
van Thales’ sterrekunde met die der Fgyptenaren ™),  Maar
ook zijne wijsgeerige en natuurkundige inzichten, voor zoo-
verve zi) ons zijn overgeleverd, zijn naklanken van de Egyp-
tische wijsheid.  Alleen uit deze is verklaarbaar, wat Tha-
les leerde 1) over de oorspronkelijke Godheid en de wording



OPENBARING BRON DFR GODGELEERDHEID. 156

der wereld uit haar, 2) over den tegenwoordigen toestand
en de inrichting der wereld, 3) over de plaats, welke het
menschelijk geslacht daarin bestaat. %) over de toekomst
der wereld Deze vier dingen zijn de hoofdzaken der Egyp-
tische bespiegeling, en komen min of meer duidelijk in Tha-
les’ leer, zooverre wij deze kennen, te voorschijn *%). Ik
kan mij met de aanwijzing daarvan hier niet ophouden;
maar dit merk ik toch aan, dat Thales aanvangt van
den oorsprong aller dingen, van ecn ecrsten God en de
wording der wereld nit Hem: — eene zaak, voor ons on-
derzock van ’t grootste belangz.  Even zon dead ook zijn
leerling  Anaximander **), 1k zeg: de wording der wereld
uit God; want ik durf niet zeggen: de schepping der we-
reld door God  Immers dat cerste, de wording, welke
pantheistisch kan worden opgevat, is waavschijnlijk meer
hunne meening, dan dit tweede, de schepping, die alleen
theistisch een zin heeft,

Een jongere tijdgenoot van Thales was Pherecydes, uit
Syra of Cyros. cen der eilandjes bij Delos, afkonstig, die
omstreefs van 598 tot D12 vidr Christns leefle. Van hem
lezen wij wuitdrukkelijle, dat hij de geleime priesterboeken
der Pheniciérs heeft bestudeerd en naar Egvpte is gegaan,
om hier godgeleerdheid en natwurkunde aan te leeven %),
En deze heeit hij hLicr geleerd. Etuk voor stuk geeft hij de
bespiegeling der Egyptenaren terug, zonder haar naar den
Griekschen smaak te wijzigen.  IFven als zijne leermeesters
stelt hij aan 't hoolil aller dingen eene viervoudige Godheid ,
uit geest, stof, ruimte en tijd bestaands, zonder dat hij de
eenheid dezer zaken kan of wil aanwizen. Hij is een
Egyptenaar, die in 't Grickseh schrijft ™,

Na Pherecydes” dood werd ook al in Tonid in 't jaar 500
voor Chriztus nog een, later berovmd peworden wijsgeer
geboren, Anaxagoras, Il was veel zelfstandiger dan alle
andere Ionische denkers en alle natuuronderzoekers véor



156 VIJFDE VOORLEZING.

Socrates, en derhalve hing hij veel minder dan de overigen
van zijne voorgangers en leermeesters af. Maar ook hij
had voorbeeld en onderwijs gevonden in Egvpte, 't welk hij
op zijne vele reizen mede had opgezocht, en wel, om er
de godgeleerdheid en natuurkunde te bestudeeren.

In 'talgemeen was Fgvpte toen het classieke land der
wetensehap voor de Gricken, gelijk Italié thans dat der
kunst voor schilders en beeldhonders is, Die wijs wilde zijn,
ging naar Memphis en Thebe : Empedocles, Democeritus,
Plato en hij, die de grondlegger is geworden der wijsgeerige
wetenschianp bij de Grieken, Pythagoras. — Doch aan dezen
man wijd ik eene afzonderlijke voorlezing.

AANTEEKENINGEN.

1)y Bl 188. FEiudes d' histoire religieuse, Préf. bl. 20—22.

%) Bl 134. mEeNaN, Jowrnal Asiet. 1859, bl. 215.

%) Bl 135. Errans ei vaga de Diis immortalibus sententia,
zegh crcero, De Natwra Deorum, 11, 1.

%) BL 135. cicero, ¢ Nel. Deorum, II, 1. Welke Stoieij-
nen daarover geschreven hebben, geeft WYTTENBACH op in zijne
Aauntecckeningen op dit werk van Cicero, in Creunzers uitgave
er van, p. 711 te vinden.

% DL 135, ciceno, I1T, 39: Hace fere dicere habui de natura
Deorum, non ut cam tollerem, sed ut intelligerctis, quam esset
obscura et quam difficiles explicatus haberet. Het zijn de woor-
den van één der zamensprekende geleerden, van Cotta; doch
blijkbaar drukken zij ook Cicero's eigene overtuiging uit.

) Bl 135, I, 1: Perdifficilis et perobscura quaestio est de
natura Deorum.

') BL 135. Men zie de laatste noot van Fr. Creuzer op dit
werk van Cicero, in zijne unitgave er van, Leipzig 1818.

%) Bl 186. woru, Gesch. unserer Philosophie, D. I, bl. 212.

¥) Bl 137. In den Chouking.

Wy Bl 137. Wandsbecker Bothe, D. VIII, bl. 179,



AANTEEKENINGEN. 157

1) Bl 138 en 12) bl. 139. Deze twee aanteckeningen moe-
ten vervallen.

13) Bl 142 Zoo spreckt een zeer beroemd man en fijn op-
merker uit, wat eclk kan zien, dat waarheid is, @. FoRsTER,
Bemerkungen auf einer Reise um die Welt, bl. 438; volgens Lii-
KEN, bl. 26.

14) Bl 143. Réth, voor wiens navorschingen ik even grooten
eerbied heb, als ik zijne cigene wijsgeerige en godgeleerde ziens-
wijze weinig reken, nademaal hij, dewijl hij van geenc openba-
ring wil weten, zich in onderstellingen en valsche voorstellingen
over den oorsprong der beschaving en der godsdienst verliest: —
Roth erkent D. I, bl. 69: ,In stede van cen eigenlijk stelsel
van wetenschap bieden ons de oudste proeven van nadenken
fin 't Oosten en in Grickenland] cen geschiedverhaal over het
heelal aan, en wel ecn geschiedverhaal, 't welk in zijne wezen-
lijkste deelen geheel op dichiing berust.” Verg. bl. 72. Tot
deze dichting van mensehen moet Roth wel de toevlueht nemen,
dewijl hij de openbaring van God verwerpt. Maar hoe die oudste
denkers z66 konden dichten, zé6 zamenhangend, z66 diepzinnig,
266 juist als dat bovenal Mozes gedaan heeft, en hoe er daar-
over z66 veel eenstemmigheid heefi kunnen heerschen onder
allerlei volken, beschaafde en onbeschaafde, Indische en Egyp-
tische, Babylonische en Grieksche, Amerikaansche en Australi-
sche — dit verklaart Réth niet. Doch de overigens scherpziende
man is ook zoo blind voor de geheel cenige voortreffelijkheid
der aloude Hebreeuwsche godsdienst, dat hij durft schrijven,
D. I, bl. 101: ,Alleen de Ethiopisch-Egyptisehe volkerenstam
en de Arische stam hadden cene zelfstandige, uit hunne eigene
beschavingstoestanden voortgekomene, als op cigen bodem ean
grond opgegroeide goden- en geloofsleer, terwijl de goden-
en geloofsleer der Semietische stammen blijkbaar
alleen een mengsel uwit die van de beide andere
stammen is.” — O ja, wij vergissen ons, wanneer wij meenen,
dat er eene zon schijnt; wat wij voor zonneschijn aanzien is een
mengsel uit het licht van planeten en kometen!

15) Bl 143. Hist. génér. des langues sémit, D. I, bl. 492.

1) Bl 144. Porlesungen wber die Wissenschaft der Sprach-,
Leipz. 1863, bl. 279.

17) Bl 144. Ald. bl. 291.

%) Bl 145. Ik noem er maar één, dat van max MiLLER, Com-
parative Mythologie, uit de Oxzford Esayss in 't Fransch overgebracht



158 VIJIFDE VOORLEZING.

door BERNEST RENAN, Eisai de Mylhologie comparée, Paris 1859. — In
de cerste dezer voorlezingen hieb ik in cene aanteckening eene
plaats van Renan aangehaald, waarin hij, met beroep op Ewald
voor de lsrailictizelie, op Lassen voor de Indische en op Bur-
nouf voor de DPerzische oudheid, zelf ook de cenheid der aloude
godsdienstige verhalen dier versehillonde volkeren over den
oorspronkelijlen toestand des menschdoms gaaf crlent. — Het
voornaamste werk over dif onderwerp is dat van H. Liiken,
door mij didir en clders mede aangehaald.

W Bl 145, . e mene, Dheol Tijdseheift, 1868, 11, bl. 226.

) Bl 145. Zie ook dit zelfs erkend door Ilenan, in de
plaatsen hij den annvang dezer voorlezing wit hem aangehaald.

3y Bl 145, Mr. p. A 8 VAN LIMBURG PROUWEER, in de Gids
van Jan, 1860, bl 27, Dbij ecne aankondiging van het werk
des beroemden tHEODOOE BENVEY, Panschalranle, Finf Biicher
Indischer Fabelr, Mikichen und Erzillungen,

22) Bl 146, Linnacws, Blumenbaelh, Cuvier, Prichard, Owen,
Alexander von Humbald:, Sehroeder van der Kolle, J. van der
Hoeven, De Quatrefages, enz.

23y Bl 146.  Ferles. iter die Methode des ncademischen Studiums ,
uwitg. van 1813, bl 30, 51, 167—169.

¥y Bl 146, Hud yéude. des langues eémit, D, T, bl 484,

20y Bl 146. In de voorrede bl. vii—Ix voor ¥, ¢. AUGUST
FICK , Wirlelbuch der Indogermonischer Gruudsprache, @ioff. 1868.
Ik heb de placts overgenomen in Waark. in Liefde, 1870, bl, 435.

26) Bl 147. 1k noem enkele der nitstekendsten, die dit doen,
F. A, Wolff, €. O, Miller, H. Ritter. Die anders oordeelen,
tellen ook wuilnemende bondgenooten. als Fr. Creuzer, Ph.
Fallmerayer, C. Ackermann, E. Roth. De laatsten worden door
vele nienwe ontdekkingen dagelijks meer in 't gelijk gesteld.

) Bl 149. Zic Geseh. der Ope. D. I, bl. 223, 252, 428,
D. I, bl. 90, 91, Waark. in Liefde, 1866, bl. 161—183.

28)  Bl. 149, Deze schrijver is Eupolemus, die omstreeks
dric eeuwen védr Chr. schijnt geleefd te Lebben. Zie Waark in
I. 1866, bl. 177, 178. Zijne woorden heeft rusemivs, Praep.
Evarg. IX, 26, bewaard,

) BL 149. gérn, D. I, bl. 10—13, verhaalt, dat hij die
munten en inschriften °t eerst heeft onteijferd.

) Bl 149. meeovorvs, V, 58, stelde deze vergelijking
reeds in het werk: ,,De Pheniciérs, die met Cadmus kwamen,
hebben zoowel velerlei ander onderricht tot de Grieken overge.



AANTEEKENINGEN, 159

bracht, als bijzonder het letterschrift, dat, zoo als het mij toe.
schijnt, vroeger onder de Grieken niet bestond. Eerst was dit
sehrift hetzelfde als “tgeen alle Phenicitrs gebraikten. Later, bij
verloop van tijd, lebben zij te gelijk mot de taal [2ie nrrop.
I, 57] ook den vorm der letters veranderd.”

3Y) Bl 149. De namen Pelasgen, Philistijren, Curi, Creti en
Ploti beteckenen allen vlucklelingen, verdrevenen , bollingen, en dui-
den geene verschillends volkeren aan, maar, in cenigzins ver-
schillende tongvallen, de wuit Egypte verjaagde Plenieische
stammen, gelijlk aangewezen is door mirm, Geseh. unserer Phil,
D. I, bl. 87—94. De overgang van dergelijke algemeene in
eigene namen is niet vreemd. Zoo uoemde zich de Pheniciér,
die Thebe stichtte, Cadmus = Coslerling en verkregen de bewo-
ners van het schierciland tusschen de Roode- en Perzische zee
den naam van Arabicren = Weslerlingen bij de Aziaten en van
Sarracenen = Oosierii-gew bij de Afrikanen. Al deze gemeene
namen zijn eigennamen geworden. Verg. ook Gesch. der Opr.
D. I, bl. 276, 277.

35 Bl 149. De schildering van hun toestand bij amscmyrus,
Prometh. vinclus, va 447—A457, en bij roveyvioes, I, 2 heb ik
overgenomen in Gesch, der Opu. D. II, bl. 81.

1y BL 1560, Verg. Gesch. da Opo. D. 11, bl 83, 88, 90, 1k
voeg er nu bhij, dal ook rravo, Critias, p. 110 A, ounder de
stichters van Athene in de cerste plaats Ceerops noemt, terwijl
mede een wijk van Athene den naam van Ceerops drocg.

M) Bl 150. wsaxermo bij soseeuvs, Contra dplovem, 1, 15,
roTH, D. I, bl 96.

35) Bl 150 Cadmus iz Oosterling. Reeds deze naam, welks
beteekenis den Grieken onbekend was, is een teeken, dat
werkelijk iemand, die het Phenicisch of Hebreeuwsch kende,
in Griekenland is gekomen. Want hoe zoude men hier er
op gevallen ziju, hem, ware hij een verdicht persoon, dezen
naam toe te leggen? Volgens erato, De Legg. 11 p. 663 B,
was hij afkkomstig nit Sidon. Ook spreekt Plato van Cadmus Phaed.
p-95 A, B, Menca. p. 245 D. Men weet, dat de burgt der stad,
Cadmea geheeten, den naam des stichters bewaarde. Verg.
Gesch. der Opv. D. II, bl. 90 (14), Naar de straks gemaakte
opmerking was er wel vroeger ook een schrift in Grieken-
land gebracht, maar het veel meer samengestelde Egypti-
sche; Cadmus bracht het vereenvoudigde Phenicische. Verg.
Réra, D. 11, bl. 10—13.



160 VIIFDE VOORLEZING

30) Bl 150. prarto, Mener. p. 245, D, zegt, dat Pelops, Cad-
mus, Aegyptus, Danaus cn vele andere vreemdelingen
in Griekenland zijn gekomen.

4y BL 150. Z4&6 stelt althans mérm, D. IT, bl. 9, D. I,
bl. 91, Aanf. bl. 11, de zaak voor.

¥ Bl 151. Zie urrovorvs, I, 56, 57, ~iepvmr, Portrige
ither alte Gesch. D. I, bl. 259, rorH, Gesch. der Phil. D. 11,
bl. 15.

3 BL 153. Groot is de verdienste van rdrm, D. I, bl
278—346, dat hij in schier tallooze blijken dezen Egyptischen
en Aziatischen oorsprong der Grieksche mythologic heeft aan-
gewezen.

40y Bl 153. 1'AGUESSEAU, Lelire sur divers sujels de méla-
physigue, D. XVI zijner werken bl. 40, volgens i. NIcoras,
Etudes philos. sur le Christianisme, D. I, bl. 237 D’Aguesseaun
was een bescheiden en grondig geleerde en sprak aldus, ofschoon
hij een aanhanger van Cartesius was, en dat nog wel in een
opstel, waarin hij de unitnemendheid van de wijsgeeren der Oud-
heid handhaafde.

41)  Bl. 153. FRANQOIS LENORMANT , Resue Britann. Mars 1863,
bl. 115—1561. Zie zijne woorden in Waarh. in Liefde 18656,
I, bl. 80, 81.

4y PBl. 154. ueroporvs, I, 170, verhaalt, dat Thales van
een Phenicisch geslacht afstamde. »procesEs vairrivs, I, §22,
geeft, met beroep op Herodotus, Duris en Democritus, de
namen van ziju vader en moeder op, en voegl er bij, dat
hij tot het aanzienlijk geslacht der Theliden behoorde, die met
Cadmus, ook veolgens Plato, unit Phenicié waren gekomen.

49) Bl 151. procENEs naiprivs, I, § 27. Zic andere plaat-
gen bij nérm, D. 1I, Noot 62, bl. 4.

44) DBl 154, Hpeaitrepos, pLuTARCHUS, De Placitis Philos I, 3.

4 Bl 164. Roru, D, II, bl. 98,

4) Bl 154. Rorm. bl. 106 volgg.

4) Bl 164. Rorum, bl. 118—130.

%) Bl. 1656, RoTH, vooral bl. 149,

#) Bl 165, Volgens sosgrHUs, Conira Apion. I. § 2, en
die hem uitschrijft, Evsemivs, Praep. Ewamg. X, 7, p. 478,
GEORGIUS CEDRENUS, Hisl. Compend. 1, p. 94 B.

%0) Bl 165. Zie Rérm, bl. 161—173.

5) Bl. 1656. @EoBGIUS CEDEENUS, l. cit. Verder zie over
Anaxsgoras Gesch, dur Opv. D, 11, bl. 177—179.



LESDE VOORLEZING.

Pythagoras.  Zijne aflomst van Samos. Leizen naar Phenicié
en Fgyple,  Iawiding in de priesteriaste.  Wegvoering naar
Balel.  Omgang met Zorouster en et Lroélielen  Terugleer
naar Ceielenland,  Vesilging op Samos.  Verteel ncar Croton.
Tedrul: van zifn optreden  Huwwelifh et Theano,  Opuoe-
dingsgesiichl.  Zin onderwijs.  Zyn Golden Spreuken. Ver-
jaging  van  Pyihagoras en de zijnen.  Vestiging te Tarente.
Viucht wiar Megapont,  Dood.

Véor Pythagoras heerschie in Grielenlund nachi.  Iij werd de
grondvester van wifsheyeerte en welenschap,  Ineloed van hem

op de lutere eenwen, ook nog op de onze.

Mijne Heeren!

De allerbelangrijkste \pél'snun. die thans door ons te be-
schouwen valt., is de grondlegger der Grieksche wijshegeerte
en wetenschap, Pythagoras  Blijkt het van hem, dat hijj
de meawe door hew in Grickenland over geplante gedachten
en inzichten u™ 't Oocton heeft verkregen, dan is het
pleit grootemdevis beslist, En dit blijkt duidelijk.

e oude schrijvers spreken dit in "t algemeen uit als eene
bekende en door niemand betwijfelde zaak '), Maar er is
meer. Zij geven het ons ook in allerlei -bijzonderheden te
aanschouwen. Hoe verspreid en afgebroken hunne berichten

11



162 ZESDE VOORLEZING,

over Pythagoras zijn, het is toch mogelijk, er één geheel uit
op te maken en Pythagoras op zijne reizen, omzwervingen
en lotgevallen bijna schrede voor schrede te volgen. Alleen
is noodig, dat wij nauwkeurig en onbevooroordeell weten op
te merken en bijeen te brengen, wat blijkbaar bij elkander
behoort, en dat wij niet op het gebied der geschiedenis
eischen . wat ddar nooit is te vinden, wiskunstige zckerheid,

Vooral twee uitstekende Hoogdnitsehie geleenden hebben
met grondige kennis van zaken aangewezen., welke schrij-
vers onder e Gricken Pythagoras en zijne school hoebben
behandeld, en welke bevichten van de oudstrn en geloof-
waardigsten omder hen tot ons zijn overgckomen door de
pennen van later levenden, zoodat, al zijn de werken der
oudste Gricken zelve verloren gegaan, zij en wij door hen
toch uit de brokstukken, welke later levenden over hem
hebben bewaard, tot eene zamenhangende en wrij volledige
kennis van Pythagoras’ leven en denkbeelden kunnen komen,
Die twee geleerden zijn Christoph Meiners, die voor omtrent
cene  senw  Dbloeide, en het eerst cen grondig onderzoek
hierortrent instelde ) en Lduoard Rath, die deze tauk op
nieuw opvatte en in 1858 veel verder brachi. ja tot zulk
cen cinde afweefde, dat wij in "t algemeen wel daarbi zul-
len blijven staan ).

Ién ding ziet men hieruit terstond zonncklaar, dat name-
lijk Pythagoras niet, gelijk nu sommigen wanen, in cen tijd
leefde, waarvan ons allcen legenden en wmyihen overig zijn,
maar in eene ceuw van beschaving en letterkunde, gelijk
reeds daaruit blijkt, dat bij zijn leven én anderen elders
an de Pisistiatiden te Athene groote openlijke bockerijen
verzamelden,  Wij kunnen daarom eene geschiedkundige
kennis over hem verkrijgen, die even zeker is als die, welke
wij over de meeste Ouden bezitten. Wilt dan wij met be-
langstelling volgen, terwil ik u in een uilvoerig tafereel
tjn leven afmaal.  Want wel sprak ik \'roegurz van zijne

L]



PYTHAGORAS, 163

wijsbegeerte en opvoedingswijze ; maar over de bron, waarunit
hij alles putte, zeide ik nog niets. En wordt de bron van
Pythagoras’ wijsheid duidelijk, dan kennen wi ook die van
Grickenlandg wijsheid, die eerst door Pythagoras haar hooge
vlucht begon te nemen.

Op de westkust van Klein-Azi¢ ligt, alleen door een smal
vaarwater van het vaste land gescheiden, ten noorden van
het door den Apostel Johannes ons bekend geworden Patmos,
het schoone en vruchtbare eiland Samos. Onder de honder-
den eilanden van den Archipel is hel een der grootsten;
het heeft den omvang als omtrent een derde deel der pro-
vineic Groningen. Verscheidene goede havens lokten de
inwoners ten allen tijde tot handel en schecpvaart,

Daar woonde in de zesde eeuw vodr Christus cen rijk,
beschaafd en geacht koopman, wien in het jaar 569 een
zoon werd geboren,  Evenwel zag dit kind nict op Samos
het levenslicht,  Naar de wijze der Oudheid was zijn vader
koopman en zeevaarder tevens, en naar de gewoonte, toen
en ook nu nog aan de Gricksche eilandbewoners eigen,
nam hij vouw en kimderen mede op zijne reizen. Zoo werd
dan zijn derde zoon op eene dier reizen, en wel te Tyrus
in Phenicit, geboren.

Zine jeugd viel in den tijd, waarin Samos tot hoogen
bloei begon te komen, [et eiland stond onder de heer-
schappij van Polyerates, wiens door Schiller- bezongen ring
hem bij ons zeer bekend heeft gemaakt. Aan zijn ho! werd
wetenschap en kunst geacht.  Polyerates leide eene groote,
nog lang na hem beroemde boekerij aan; de beeldhcuw-
kunzt werd gelukkig beoefend, en dichters als Ibyeus en
Anacreon , vertoefden er gaarne.

Naar Gricksche gewoonte beslond het onderwijs van den
jongen Pythagoras vooral in het lezen van dichters en het
leeren der muziek. Hij had daarin zulk een voortreflelijken

- i 11 -

Fmeuer



164 ZESDE VOORLEZING,

leermeester, dat hij nog als grijsaard hem dankbaar bleef
en de muziek niet alleen theoretisch en practisch zijn leven
ddér beoefende, maar ook in zijne wijchegeerte invlocht en
in zijne opvocdingsmethode veelzijdig gebruikte

Achttien jaar oud verlangde de leergierige jongeling meer
te kennen, dan Samos herm schenken kon.  Maar 't was
onmogelijk, in "t openbaar het eiland te verlaten. Polycra-
tes, die zich tot vorst er van had verheven, bewaakte met
wantrouwen de  schreden der vjke burgers en zou de ver-
wijdering van den beganflden on gesoeden jnoceling niet
geduld hiehben, 70 are ooy sl lewsaeesior golw’pen,
ontvluchtic danrom in stilte, Hij ging ecerst naar het naburig
eiland Leshos o dowiil Wi daar ecen oo had en or een toen
berocun: gewerde, Phereeydes, zeu vinden.,  Deze laatste
werkte beslissend op Pythagoras,  zoodat wij een oogenblik
bij hem moeten verwijlen.

Phereevides had, onveldaan met hatgeon Grickenland hem
boad, Egypte opgezocht en zich de wijsheid van liet toen
en reeds vele eeawen vroeger, heschaafide land eigen ge-
maakt. Vooral de godsdienstige geest er van en de leer der
onsterfelijkheid | in den vorm van zielsverhwizing , belinagden
hem grootelijks.  Deze  beiden zoeht hif aan de Gricken
smakelifk te maken, waartoe hij het eorste wijsceerige ,
wetenschappelifke . in proza opgestelde werk . over de we-
reldwording en de Godhicid | aan zijne volksgenooten schonk.
“Wereldwn Vi, Godlesll, onstool Uik E — daarmede hield
Pythagzorn zich levenslang bez'g. BlikBaar had zijn leer-
mweester, geliji de Oudheid juist hem bij voorkeur noemde,
Phcrccydcs, op deze dingen #ijn oog gericht.

Na omtrent twee jaren dit onderwijs to hebben genoten,
hezocht Pythagoras  het nict ver verwijderde Miloo. waar
ce Thales nog leefde. Ook deze

=

de omtrent negentigjari
man , ieder althans als een van Griekenlands zoven Wijzen
eenigzins bekend, was zijne inzichten meest wan de Lgyp-



PYTHAGORAS, 165

tische geleerden verschuldigd, In zijn tijd was Egypte aan
de zeezijde voor het eerst voor vreemdelingen geopend.
»0ok Thales,” zoo luidt een oud bericht*), »ontving hem
vriendelij‘k, bewonderde zijne voortreffelijkheid boven andere
jongeliaden, welke Lij nog grooter vond, dan de faam, die
hem was vooruitgegaan . had vermeld, deeld: hem van zijne
inzichten zoo veel mede , als hij nog kon, waarbij hij zijn
ouderdom en afgenomen krachten beklaagde , en moedigde
hem aan, naar Egypte over te steken en zich bijzonder tot
de priesters van Memphis en Thebe te wenden. "Want van
hen , zeide hij, ook zelf te hebben medegebracht, wat hem
in de cogen der menigte tot ecene Wijze maakte: terwijl hi
toch of van de natuur of van de opvoeding niet die gunsten
had erlangd, welke hij zag, dat Pythagoras bezat | zoodat
hij hem uit alles voorspelde , «dat hij . indien hij aan die
priesters zich aansloot, de goddelijkste en wijste aller men-
schen zou worden,”

Pythagoras besloot dezen raad, die met zijn lust overeen-
stemde , op te volgen, Mocijelijk viel het hem niet, Hij
hal de geldmiddelen, en er was een levendig handelsverkeer
tusschen de kuststeden van Klein-Aziit en Egyple.  Samos
vooral en Milete dreven zulk een levendigen handel met
Beypte, dat zij met nog ééne devde Grieksehe stad Aegina
in Egvpte's havenstad Nauneratis, waar de handelswegen der
karavanen zich kruisten, elk cene eigene factori) bezaten.
Hij ging dus op reis; doch niet onmiddellijk naar Egypte
cerst naar Sidon, in de buurt van Tyrus, waar hij geboren
was. Ddar leerde hij een geslacht van priesters of profeten
kennen, die hem de in Phenicii gangbare dénkbeelden over
de wording aller dingen mwededezlden.  In hunane mysterién
liet hij zich inwijden, gelijk ook in die der naburige steden,
Byblus, Tvrus en van andere plaatsen van Syrié. i deed
het uit weetgigrigheid en uit godsdienstigheid.  Deze twee
waren hem toch ven zijne jeugd af tot in zijn ouderdom toe



166 ZESDE VOORLEZING.

altijd door eigen.  Om haar te bevredigen , ontzag hij niets,
Ook hoopte hij door de inwijding in den Phenicischen pries-
terstand de opneming in den Egvptischen, welke er mede
verwant was, te cerder te zollen verkrijgen,

Van Pheniciét reisde Pythagoras naar de grenzen van het
Joodsche land, naar het voorgebergte Karmel, door Elia’s
offer beroemd. Daar stond een iempél, dien hij bezocht 9).
Jeruzalem, dat, door Nebukadnezar verwoest, neg in puin
lag, kon hem niet trekken. Met een Egvptiseh schip voer
hij van Karmel af en kwam --- zoo nanwkeurig wordt ons
veel van lLiew verhaald — na eene reis van dvie dagen en
twee nacliten in ltigﬂte aan, in D47 vddr Christus,

Maar in Egypte zijn en de wijsheid der Egyptische pries-
ters grondig lecren kennen, — dat waren twee zaken, die
verre uiteen laren. Als ieder vreemdeling kan hij in hot
land rondreizen en zien en hooren, wat het volk ovok zag en
hoorde; 266 hadden Thales en Phereeydes Fgvypte bereisd en
deed FHerodotns en meniz andere Grick it later. Doch van
de geheime welenschap der priesters vernamen zij niets; die
werd alleen medegedeeld aun de leden der orde, En in deze
was nooit vreoeger en is nooit later een Griek opgenomen.
De pricsterkaste  bestond namelijk  uit een afzonderlijken
stam , ic nagverig was op zijne voorrechten.  Het volk
verkreeg niets dan het eerste of laagste onderwijs, in reke-
nen, lexen en schrijven, en, wat het lezen en schrijven
betrett , alleen van het ongewijde schrift, waarvan men zich
in het dagelijksch leven bediende, Zelfs de lagere priester-
klassen weiden niet toegelaten tot het dieper en oinvaltender
onderwijs in de natuur-, goden- en rechtsleer en in allerlei
wetenschap en =choone kunst, ’twelk de hoogere klasse
alleen ontving. Hoe zou cen vreemdeling, een onreine,
wiens kus zi vermeed, uit wiens beker zij niet dponk , met
wiens mes zi niet at "), verkrijgen, wat aan de eigene
volksgenoolen werd ontzegd?  Pythagoras kende de bezwa-



PYTHAGORAS 167

ren, maar werd niet afgeschrikt. Zijne weetgierigheid spande
zijne veerkracht Naar mate de bezwaren drukten, zocht
hij zijne heflhoomen,

De toenmalige koning van Egypte, Amasis, ondersteunde
zijne heerschappij door Grieksche hulptroepen, die hem tot
lijfwacht dienden.  Hij had dus behoefte san de gunst van
Grieksche vorsten. Onder hen, met wie hij nauw verbonden
was, behoorde Polyerates, de heleerseher van Samos. Door
zijne vrienden geholpen, verschafte zich Pythagoras een aan
bevelingshriet voor kgypte’s koning van Samos’ \'OI‘St,-EB
than¥ Viondelijker voor hem gesfémd was, dan toen hij een
jaor of vier geleden (51 voor Christusg) Samos ontvluchtie

Mot dezen brief ging Pythagoras naar Memphis, eene
prachtige stad, van zeven en een halt wur in omtrek, niet
verre van het  tegenwoordige Cairo. I vond gehoor bij
den koning, die hem van zijnen kant ecne aanbeveling aan
de priesters gafl

Nu waren er in dien tijd drie hooge priestergenootschap-
pen in de dirie voornaamstie steden van Egypte. Zij hadden,
als wij ze met iets van onzen tijd zullen vergelijken, een
schijn van onze universiteiten.  Godsdienst, regt, gences-
kunde, wijzbegeerte, natuurkunde, wiskunde, bouwkunst —
alles wat moen toen van wetenschap en kunst hezat, werd
er onderwezen,  Hel hoogste Fgvptische gerechishof bestond
uit dertig priesters, van wie elk dier steden er tien leverde

Pyihagoims wendde zich met ’skonings brief eerst tot de
priesters te Heliopolis of On, zoo als die stad in het Oude
Verbomd heet, dat is de Zonnestad, waar Egvpte’s voor-
naamste tempel van den Zonnegod prijklte.  De verantwoor-
ding voor de nicuwigheid, van cen  veeemdeling aan te
nemen , durfilen of wilden zij echter niet op zich laden
waarom zij hem naar de priesters te Memphis verwezen |
dewijl hunne school ouder was, Maar deze wezen Pythago-
rag naar die van Thebe, als de oudste van alle drie.



168 ZESDE VOORLEZING.

Pythagoras moest dus den Nijl opwaarts varen paar Boven-
Egypte, waar 'I_“h*__ti__lge lag, de vroegere hoofdstad van geheel
Egypte, cene toen nog bloefjende wereldstad . een  weinig
kleiner in omtrek dan Memphiz, met huizen van vier of vijt
verdiepingen , met paleizen, tewpels, sphinxen, obelisken ,
kolossen -— het honderdpoortige, zegt reeds Homerus, van
wege al de .cst;l'lrlspnm'ten en die der paleizen en tempels,
Onder de tempel: was er één met zijne bijgebouwen zoo
groot als de stad Groningen binnen hare vroegere wallen,
Zod zeggen de Cuden, en de nog voorhanden puinhoopen
toonen, dul zij niet overdreven.

Pythagoras vond Thebe nog in vollen bloei.  De diir
gevestigde priesterschool was niet alleen de oudste, maar
ook de hoogste der dvie.  Er bestond reeds sedevt eeuwen
eene uitgestrekte bockerip, welker plaats thans nog in eene
raal van ¢¢n der paleizen kan aanschouwd worden. Wi

kunnen ong voorstellen | hoe de Leevgierige jongeling brandde ,

om hier nu de geheimen van natunr en godsdienst te lesren
kennen. Do pricsters dovfden de keninklijke aanbeveling
nict afwijzen en konden den brenger niet naar hooger gezag
heen wijzen.  Nu bleef hun niets over. dan hem harde
voorwaarden te stellen, velerlel wasschingen, vasten, ont-
houdingen | het scherén van zijn geheele lichaam, en nog
meer *),  Hij onderwierp zich aan alles ™) on deed het ge-
willig, Niet als last, waar als lust beschowwide hij het. en
won alzoo de achting en liefde der priesters,  Fen opper-
profeet, Sonchis, werd hem iot leermeester aangewezen,
Hi leerde de FEgyptische taal, en nict alleen het gewone
of volks-schrift, maar oek het hiéroglyphische of priester-
sehrift, en dit in zjne verschillende ondersoorten. Hicerdoor
werden hem de schatten -der priesterwijsheid ontsloten,  Zij
omvatteden, gelijk wij rceds zagen, elke wetenschap en
schoone Lkunst van het toen meest ontwikkelde vollk, en

bewaarden ook eene menigte van sterrekundige waarnemin-



PYTHAGORAS, 169

gen en geschiedkundige berichten.  Vooral het godsdienstige
in die wetenschap boeide Pythagoras. De slotsornmen dezer
wijsheid, voor zeoverre hij haar zich toetigenen en in zich
verwerken konde, leide hij in een groot leerdicht neder,
voor een gocd deel in Egvpte opgesteld, 't welk de heilige
Leer %y, door hemn werd genoemd.  En daarvan zijn ons ge-
Iukkig nog brokstukken overgebleven.

Twee en twintig voorspoedige jaren vlogen voor Pytha-
goras aldus in Egvpte henen. Hij was er van zijn 22%° tot
zijn 44 lovensjaar, gedurende zin  besten  mannelijken
tijd, van 54T rot 525 voor Chr. Zon hij er altijd blijven?
Of, met de geestelijke schatten van Egvpte verrijkt, Grie-
kenland woeder gaan opzoeken?  Men mae haast twijfelen
of dit laatste zin plan was, daar hi dan zijn verblijt in
Egypte wel niet zdd lang zou gerckt hebben.  Doch hoe
dit zij: ,,De menseh wikt, God beschiki.” Dit bleek ook
in het leven van Pythagoras meermalen.  Hij wag tot nog
meer bestemd, dan hij vermoedide; maar zou dat meerdere,
geliftk het  bice op aarde doorganans nooldig is, alleen onder
vele telearstellingen en zware beproevingen verkrijgen.

Gedurende de 22 javen van Pythagoras’ verblijf in Egypte
regeerde Amasis.  Ook als wetgever bekleedde deze eene
eervolle plaats onder de vorsten zijns lands.  Kr was rust
en vrede, Het latere Fgyvpte zag op dezen tijd, als een tijd
van geluk en zegen, met weemoed terug.

Doch terwijl Egypte rust en welvaart genoot, was er in

't verre Oosten cen storn. opgesteken, die, tot orkaan aan-
p , die,

gegroeid , dvie werclddech:n zon aantasien en ten decle ver-

woesten,  Cyrus was koning van Perzié geworden, had,

toen Pythagoras een knaap van tien jaar was, het juk der

Meden afgeschud (55Y9;, en toen Pythagoras één jaar in
1 . (=]



170 ZESDE VOORLEZING,

Egypte (546) was geweest, Croesus overwonnen. Acht jaar
later (538) viel ook Babel in zjne macht, en met Babel
de daaraan onderworpen landen, Syrié, Phenicié en Palestina.
Z6o6 werd Perzié de grensmacht van Griekenland en Egyvpte,
en bedreigde beiden.

Cyrus stierf (530). Zijn zoon Cambyses volgde s vaders
staatkunde en viel kort na den dood van koning Amasis op
Egvpte aan.  Hij overwon het en verwoestte het voor cen
groot deel.  Zijne verdere ondernemingan in Afrika's wil-
dernissen werden onder het zand der woestijn begraven.
Maar te zwaarder drukte zijne ruwe hand op het ongelukkige
Faypte, en hier het hardst op de aanzienlijkste klasse, die
der priesters.  Bij duizenden werden zij, volgens (e oude
staatkunde der Aziatische vervoveraars, die ook Israiél naar
Assyrie en Babel hadden weggevoerd, als gijzelaars en volk-
planters verplaatst naar het verre Azi#, naar Susa en Babel.
En in hun lot deelde ook de priester Pythagoras.

Hoe zwaar deze slag P.vlm;;sr trof, hij .v‘chi.jnt toch ook
nu weder dadelijk zijn voordeel er mede ooduan te hebben.
Althans een zijner levenbeschrijvers verhaalt, dat hij tot ds
Arabieren gekomen is en by hen cen onderhoud met cen
koning géhad heeft ). Nu is hij nooit, zoover wij weten,
in Arabig geweest, dan op de reis van Egvple naar Dabel,
toen hij een deel van Arabig moest, althans kon doortrek-
ken, zoodat hij ook met deze reis weder winst =chijnt te
hebben gedaan voor zijn geest. Jeruzalem heeft hij ook no
niet, evenmin als voor 22 jaren, bezocht Wel was er
thans eene kolonie van Joden uit Babel teruggekeerd, maar
cene kleine en eerst voor weinige jaren, weshalve de op-
bouw van stad en tempel nog niets heteekende.

Hij werd naar Babel gevoerd. Dit was eene stad nog
grooter dan thans Londen, zoo groot bijna als de provincie
Utrecht. De hoog opgetrokken muren waren aan elke der
vier zijden vier en een half uur lang. Zij was de oudste



PYTHAGORAS, 171

stad der wereld, doorgaans het hoofd van een uitgestrekt
rijk, toen eene eeuw geleden door Nebukadnezar op het
prachtigst verbouwd, thans nog de winterhofstad der Perzi-
sche koningen: bovendien de zetel van eene oude beschaving,
en, door hare gelukkige ligging aan den Eufraat, een mid-
denpunt van Az¥s handel. Al de gewesten van Nebukad-
nezars uitgestrekte wereldheerschappij hadden hier hunne
bewoners geleverd. Ook Joden waren er gebracht, gelijk
er nu Egyptenaren werden heengeleid.

Bovendien wemelde het op de straten van vreemde koop-
liecden. Hier kwamen de karavanen voor den landhandel
uit Midden-Azi¢, zelfs uit het verre oostelijke China, Hier,
den Eufraat op, de schepen uit Indi8 en Ethiopié.

Mocest deze nog veel bontere mengeling, dan die in Thebe,
van kleeding, huidkleur en gelaatstrekken in Babels bevol-
king Pythagoras treffen: nog meer zal hem de wijsheid
hebben getrokken, die hij én inheemsch, én uit den vreemde
aangebracht, hiee leerde kennen.- Zij hield zich onledig met
godsdienst . natunrkennis | sterrekunde, rechtsgeleerdheid ,
geneezkunst, en bewaarde hare vondsten op tichelsteenen,
die nog week werden beschreven en dan in de zon gedroogd
of in het vuur gebakken, Er waren geheele boekerijen van
zulke beschrevene steenen, waarvan groote gedeelten, uit
Babel en nit Ninevé in de laatste jaren aangebracht, thans
in het Dritsch Museum, in den Louvre te Parijs en elders
worden bewaard '').

Was DBabel derhalve voor Pythagoras’ onderzoekenden
geest eene hoogst belangrijke wereldstad: °tis ook opmerke-
lijk, dat juist zijne ecuw vol leven en beweging was, Py-
thagoras had drie beiggmde tijdgenooten , Zorogﬂter, den her-
vormer van den godsdienst in Midden-Azi#, die 30 jaar ouder
was (599—522 vair Chr.), Confucius, den hervormer der
zedeleer in China, die 19 jaar johgwér was (350 —547), en



172 ZESDE VOORLEZING.

Bozddha, den hervormer der maatschappij in Indi&, die 29
jaar jonger was (540 468)

Dat deze drie, en nevens hen Pythagoras, de hervormer
of liever de stichter der wetenschap in Griekenland, tijdge-
nooten zouden gewcest zijn, zonder zamenhang met elkander
komt al dadelijk onwaarschijnlijk voor. China, Indit, Mid-
den-Azi¢, Griekenland zouden te gelijker tijd hervormers,
grooter dan er ooit vroeger of later opstonden, gehad heb-
ben, zonder dat deze in ecnigerlei verband met elkander
stonden: — wie kan het vermoeden?

Er zou een streven naar hervorming, naar zdd diep in-
grijpende hervorming, dat wij de nitwerking er van nog in
onze dagen overal zien, onder de beschaufdste volkeren dier
ecuw op geheel den aardbodem, onder volkeren, die elkan-
der ten minste eenigszins kenden, zijn ontstaan, zonder
onderling verband, zonder zamenhang en zamenwerking : —
wie, eens daarop lettende, zon zulk een vermoeden kunnen
vagthouden ?

Gewis bestond er een verband! lets er van weten wij
reads door de ontdekkingen der laatste jaren. Er zal wel
meer licht over opgaan!

Op enkele trekken van den zamenhang en hat verband
zal ik uw oog vestigen,

Zoo even zeide ik, dat Zovoaster, e beroemde godsdienst-
hervormer van }lidclcn-!\zit‘: de tijdgenoot van Pythagoras
was, ofschoon de 30 jaar oudere tijdgenoot. Nu voeg ik

r bij, dat zij ecnigen tijd zamen in B‘thl. waar P\ihag_ma&
twaﬂlf jaar woonde, hebben "uleehi “en dat de Griek dadr,
naar zijn weetgierigen aard, de leerling van den Aziaat is
geworden. Dit zamenzijn der twee groole mannen te Babel
en deze betrckking tusschen hen zijn feiten van de gewich-
tigste beteekenis, ook ter vaststelling van Zovoasters leeftijd,
waarover nog altijd verschil bestaat. De zekerheid er van
dien ik derbhalve duidelijk aan te toomen. Moeilijk is dit



PYTHAGORAS, : 173

niet. In de laatste jaren zijn er verschillende uitdrukkelijke
getuigenissen, ten deele uit de school van Pythagoras af-
komstig, bijeen gebracht, waarin beide zaken, &én hun ge-
lijktijdig wonen in Babel ¢én hun omgang als meester en
leerling, worden medegedecld. De oudste ons overgeblevene
getuige Aristoxenus ), een leerling van Avristoteles, die van
Tarente afkomstic was, de stad in zuidelijk Italie, waar
Pythagoras vele javen lang heeft geleetd en aan het hoofd
eener school gestaan. Hij kon dus Pythagoras’ leven ken-
nen en heeft door talvijke schriften getoond, dat hij dit
niet alleen, maar ook dat zijner voornaamste leerlingen en
hun  wijsgeeriz stelsel nauwkeurig kende.  Een ander oud
getuige is Alexander Polyhistor ), cen geleerd en vertrouw-
baar verzamelaar van velerlei merkwaardige berichten, die
in Sulla’s tijd ic Rome leefde, en ook verhaalt, dat P”\_;'llm—
goras me_crswliﬂii_ng is geweest,  Een vierde getmﬂ;;?e
is een zekere Diogenes, een tijdgenocot van Plutarchus, die
aldus schrijft "): ,,Te Babel heeft Pythagoras met de Chal-
dein (de geleerde kaste) omgang sehad, en met Zoroaster
vooral. Deze onderiichtte hem in de natuurkunde en leerde
hem, welke de beginselen aller dingen zijn. Uit zijne om-
zwerving onder deze volken heeft Pythagoras het grootste
deel zijner wijzheld verkregen,” Het ware niet moeilijk,
nit hel in stukken geslagen wrak der letterkunde over Py-
thagoras nog ecen tiental getuigenissen op te visschen, welke
ons hetzelfde verklaven.  Dochi by de vier aangehaalden,
die, naar ik meen, de oudste zijn, laat ik het nu. Alleen
ééne vijfde voeg ik er by, tlewijildanrin van eene nieuwe
bron van DPythagoras’ wijsheid wordt gesproken. Dezelfde
Diogenes, dien ik straks aanhaalde, schrijft ook %): , Py-
thagoras ging (om te onderzoeken) naar de- Egyptenaren,
en ook naar de Arabieren, Chaldeén en Hebreén.”

Deze retuige is een man van belang voor ons onderzoek,
Immers Joodsche en Christelijke schrijvers spreken ook zeer



174 ZESDE VOORLEZING.

vaak daarvan, dat Pythagoras de ballingen van ljfé.j;gk van
Juda_en hunne heilige schriften te Babel heeft leeren ken-
nen Maar hier in Dingené.i;'hehbl_‘n wij een Heidensch
geschiedschrijver, die ook hetzelfde verhaalt. IHij velgt blijk-
baar de tijdsorde. Pythagoras heeft eerst de Lgyptenaren
opgezocht , toen (op reis naar Babel) de Arabieren, te Babel
de Chaldetn, en eindelijk ook aldaar de Hebregn. En inder-
daad: Pythagoras kon te Babel wel geene levendige straat
of markt overgaan, zonder eenige zeer kenbare zonen Isragls
te ontmoeten. Want door Nebukadnezer duarheen gebracht,
verkregen zij wel vrijheid van Cyrus. om naar hun vader-
land terug te keeren, doch, sedert bijna eene ecuw in Ba-
byloni# gewend en in het bezit van huizen en akkers, waren
niet dan weinigen uit hen het oude vaderlanml weder gaan
opzoeken. En een Pythagoras kon die eigenaardige natie
niet aanschouwen, zonder haar op te werken en te willen
kennen,

Doch wat had Zorcaster in Babel gebracht? Dit is ge-
makkelijk te gissen. Hij had in de stad Bactra gewoond en
was daar zeer gezien geweest aan het hof van koning
Hystaspes. Maar die stad was door de Scythen veroverd en
verwoest. Sommigen verhalen, dat Zoroaster daarbij den
dood vond; anderen, dat hij ontvluchtte, Dat deze laatsten
regt hebben, blijkt daaruit, dat wij hem daarna in Babel
vinden. Geen wonder, dat hi hierheen de wijk nam. Deze
stad behoorde, even als het rijk van Bactra , thans onder
Perzié's koning. Eu aan het hof van dezen leefde Darius;
Hystaspes®’ zoon, Zoroasters vriend en bewonderaar, die later,
toen hij zelf koning van Perzi¢ was, de ijverigste verbreider
van Zoroasters godsdienst is geworden ).

Uit dit een en ander laat zich dus volkomen helder be-
grijpen, dat Pythagoras én vele Joden ¢n Zoroaster te Ba-
bel vond en in drie van de twaalf jaren zijner inwoning
(525—522) met Zoroaster omgang had en veel van hem leerde,



PYTHAGORAS, . 175

Ook Indiérs moest hij wel in Babel ontmoeien, en lig-
telijk ook eenige Brahmienen of Wijzen onder hen. Dit zal
aanleiding gegeven hebben tot de latere overdrijving, die
aan de oudste getuigen vreemd is, dat Pythagoras zell Indié
zou bezocht en daar de Wijzen zou geraadpleegd hebben.
En toch is er ook zoo veel overeenstemming tusschen de
leefwijze van Pythagoras en van de DBrahmienen, dat wij
aan cenigen zamenhang tusschen hen wel moeten denken.
Die overeenstemming is zoo groot, dat zelfs de Grieken haar
opmerklen. Toen Alexander, aan Indié’s grenzen gekomen,
Onesicritus had afgezonden , om over de beroemde Indische
Wijzen wal meer te vernemen, en deze van velen uit hen
had gehoord, welke hunne levensbeschouwing en levenswijze
waren , vroegen i hem, of onder de Griecken ook zulke
dingen geleerd werden, waarop Onesicritus  antwoordde |
»dat ook Pythagoras soortgelijke leeringen had gegeven, bij-
zonder de onthonding van het levende (van vleeschspijzen), en
verder Socrates en ook Diogenes, dian hij zelf had gehoord '),
Doch de vertrouwbaarste berigtgevers spreken er niet van,
dat Pythagoras Indié zelf heeft bezocht; zij zeggen, dat hi
zijne wiskunde had van de Egyptenaren, Chalidetn en Phe.
niciérs , zijne sterrekunde van de Chalde#n, zijne godenleer
van de FEgyptenaren, zijne godsdienstplechticheden van de
Magitrs , dat is, van Zoroasters volgelingen, en zijne na-
tuurkunde van Zoroaster, als ook het inzicht, welke de twee
beginselen aller dingen zijn, het goede (Ormuzd) en het
kwade (Alriman) '®). Met deze berichiten stemt ook Pytha-
gorag’ stelsel zelf overeen,  Alleen wmoet ik opmerken, dat
Zorvoaster , die te midden van de ballingen uit hel rijk der
Tien Stammen in Assyrié was geboren en opgevoed , en later
te Babel met de ballingen nit Juda zamen leefde, blijkbaar
veel uit Isradls Heilige Schriften heeft overgenomen. Met
name is ziju scheppingsverhaal z66 woordelijk met dat van
Genesis overeensteunnend, dat elk erkent, dat het een naar



176 ZESDE VOORLEZING.

het ander is gevormd., Reeds in zooverre althans, door
middel van Zovoaster, had dus ook Isratls godsdienst eenigen
invloed op Pythagoras '),

Doch ik keer tot zijn leven terug, Twaalf jaar had hij
te Babel als balling en staatsgevange dtJm, drie on-
rvins. De hcop, om in zijn vaderland terug te keeren, had
hij waarschijnlijk opgegeven. ¥venwel zou hij niet in Babel
sterven.

Door een zamenloop van de meest romaneske omstandig-
heden had cen Grick, die in Perzitt loeotde . eene in slaverni]
gebrachte bemanning van cen Parziseh schip vidjeekocht en
tot koning Darius gebragt, Tot belooning voor deze dienst
schonk hem Darius cen panr gunstbewijzen . wanrender be-
hoorde de vrijheid van Pythugoeras, die, mocten wij ouder-
stellen, Te vriend van dien Crick in het vreemde land ge-

worden was,  Blijde maakte Pythagoras van dit sunstbewijs

gebruik.  Na 34 jaar afwezighell keerde L in zijn Bo™e
levensjaar nawr #in vaderland terug. 1§ ging eerst naar
zijn vaderstad Samos.  [kidie vond b zijpe hoog bejaarde
ouders nog beide in leven, en ook zijn eersten leermeester,
die hem vdor 3% jaar tot de viucht uit Samos was behulp-
raam geweest.  Zijn tweede leermeester, Pherecydes, leetde
nog wel, 85 jaar oud, maar ten gevolge van eene besmet-
telijke huidkrankheid *') afgezonderd op cen naburig eiland.
Pythagoras ijlde er heen en verpleegde den grijsaard, totdat
hij hem de ocogen kon o luiten.

Naar Samos terug gekeerd vond hij hicr en in den om-
irek geen acngenaam verblijt.  De Gricksche steden op het
vaste land van Klein-Azi¢ en op de eilanden aan de kust,
Samos mede, waren onder het opperbewind van Perzig ge-
komen, hadden daardoor hare viijheid en met deze have
veerkracht verloren. Hij ging reizen, waar men nog \rije
lueht inademde. Hij bezocht Creta, waar hij zich in de



PYTHAGORAS. 171

mysterién van den daar vereerden Zeus liet inwijden ; daarop
ging hij nsmrjpartﬂ., om voorts de beroemdste der Grieksche
volksspelen | die te Olympia, bij te wonen; toen naar Delphi,
waar hij met de Diflienaars van het meest vereerde der vele
Grieksche orakelen druk verkeerde; voorts naar het dal Tempe,
om er in de door Orpheus gestichte mysterién van ﬁ_i:mysos
te worden opgenomen. Alle overige beroemde orakelplaatsen
bezocht hij, en kwam zoo, met velerlei kennis verrgkt, op
Samos terug. Wel deed hij zijn best om ook op Creta de
wetten van Minos, en te Sparta die van Lycurgus te ken-
nen; maar het blijkt, dat religieuse instellingen te bezoeken,
het hoofddoel was van zijnem Hoe hij dadraan deel nam,
wordt ons, wat eenigen betreft, tot in de kleinste bijzonder-
heden, medegedeeld Want de Oudheid, zijne leerlingen
mede ingesloten, was overtuigd van het gewicht dezer zaken
voor Pythagoraz. Wij mogen gissen, dat hij de godsdien
stige plechtigheden der Grieken heeft vergeleken met hare
hem door en door bekende bronnen, de Egyptische, Pheni-
cische en andere Aziatische godsdiensten | en dat hij elke heek
uit hare bron zal hebben willen verklaven. De leer, later
door hem medegedeeld , geett ons tot deze gissing vrij wat recht.

Op deze omreizen viel er iets voor, dat én voor de ken-
nie van Pythagoras én voor die der geheele Grieksche Oud-
heid van groot belang is.

Nict lang nadat hij de Olympische spelen had bijgewoond |
kwam hij in een stad van den Peloponnesus, Phlius gehee-
ten, welker vorst, Leon, hijj ontmoctte, Deze liet zich in
een gelecrd onderhond met hem in, en vroeg hem, vol be-
wondering van zijne wijsheid en welsprekendheid, wat nu
zijn eigenlijk vak was, Pythagoras antwoordde, dat hij
geen bepaald vak beoefende, maar een philosooph, d.i.
een wijsgeer was. Leon bevreemdde de nieuwe naam ,
hij vroeg verder, wat dan die philosophen voor menschen
waren en waardoor zij zich van anderen onderscheidden.

12



178 ZESDE VOORLEZING.

Pythagoras antwoordde, dat, naar het hem voorkwam, het
menschelijk levzn geleek op het bedrijf en den handel, welke
men zag, als, onder den toevloed van geheel Griekenland,
die prachtige volksspelen te Olympia werden gehouden. Daar
streefden eenige er naar, om met hunne welgeoefende licha-
men den roem en de eere van de zegekroon te erlangen.
Anderen waren er op uit, om er met koop en verkoop
winst te bejagen. Doch er waren ook nog anderen, en
dat waren de edelsten, die noch teejuiching noch voordeel
zochten , maar er waren gckomen, om toe te zien en nauw-
keurig na te sporen, wat men er deed en op welke wijze.
Welnu, 266 waren wij menschen in dit roerig bedviif (der
wereld) uit eene (andere) woonplaats gekomen; hier geko-
men in dit leven (op aarde) uit een ander leven en bedrijf
(in hooger kringen). En nu was het streven van verreweg
de meesten of naar eere oOf naar geld, z66 zelfs dat zij er
slaven van werden. Maar eenige weinigen waren er ook ,
die al het overige voor niets rekenden en het wezen der
dingen zochten te doorgronden. Deze noemde hij begécrigen
naar wijsheid , wijsgeeren, philosophen, En geliﬁ‘;l{_‘nﬁétmin
die “volksspelen het 'i‘\;.:tardigsha. was, zonder roemzucht of
geldbesag, toe te zien, zoo stond ook in het leven boven
elke andere begeerte die om na te vorschen en wis té wor-
den, als de voortreffelijiste. '

Z46 luidt het oud verhaal *'), 'Wij hooren er den leerling
in der Egyptische Wijzen, die het er met hen voor hield,
dat wij reeds vioor onze geboorte elders hebben geleefd, dat
het streven naar roem en geld te laag voor onsis, dat op-
merken en nadenken, en hierdoor vorming van geest en
van karakter alleen verdient door ons te worden nagejaagd.

Van de rondreis door Griekenland op Samos terugge-
keerd, begon hij nu, wat hem het hoogste goed was, dadr
aan anderen te onderwijzen. Doch met ongelukkigen uitslag.
En dit niet zonder eigene schuld. Want hij ving op de



PYTHAGORAS. 179

zinnebeeldige wijze der Egyptenaren aan, 'tgeen aan de
Samitrs zoo weinig beviel , dat zijne leerlingen tot op één
na weg bleven, en deze ééne ook nog maar kwam, dewijl
hij hem na elke goed gekende les eene belooning in geld
gaf. Dit vieemde middel had eene werkelijk goede uitkomst.
De jongeling kreeg ten laatste lust en werd zijn iverige
aanhanger, ook zonder dat hij geld ontving.

Pythagoras zag rond, waar hij beter dan in zijn vader-
stad tot heil der menschen werken kon. Zijn blik wendde
zich naar Groot-Griekenland, of zuidelijk Itali8 en het daarbjj
gelegen Sicilié, waar vele Gricksche volkplantingen gevonden
werden, die door de vruchtbaarheid van den grond in koren,
wijn en olie, den rijkdom der weiden, de vischrijkheid der
zeebn, en den zich wijd uitstrekkenden handel meer bloeiden
dan de steden van het kleinere en armere eigenlijke Grie-
kenland. In dezen tid immers, viér de Perzische oorlogen,
stond geene stad in Griekenland, Athene niet uitgezonderd,
noch in grootte, noch in macht, noch in rijkdom gelijk met
de aanzienlijke kolonién in Italit en op Sicilié, met Sybaris,
Croton, Syracuse of Agrigentum. Mot die welvaart paarde
zich eence ongeloofelijke weelde en een enverzadelijlk genot-
bejaz. - In Sybaris onlvingen zij, die de kostbaarste feest-
gelagen aanvichieden, van staatswege gouden kransen, Ook
geniale koks, diec een mnieuw gericht hadden uitgedacht,
erlangden ze, Om ongestoord van de vermoeijenissen der
weelde te kunnen wuitslapen, wogl er geen geruischmakend
handwerk in de stad worden gedveven ; zelfs hanen, mor-
genwekkers, werden er niet geduld. De kleederpracht ging
zoo ver, dat iemand een gewaad lict maken, 't welk later
voor drie tonnen gouds werd verkocht.

Pythagoras ondernam met zijne bejaarde moeder — zijn
vader schijnt vroeger overleden te zijn — de reis naar Groot-
Griekenland, waar hij te Sybaris, voor zoo veel wij uit de
berichten kunnen opmaken, moet geland zijn. Doch in deze

12*



180 ZESDE VOORLEZING.

weelderigste, zedelooste en daardoor geheel verweekelijkte
plaats zag hij spoedig geen bodem voor zijme hervormings-
plannen te kunnen vinden. Betere hoop had hij op Croton,
eene in de nabijheid van Sybariz ook wel door rijkdom wvrij
wat ontzenuwde stad, maar die toch ook op hardende
lichaamoefeningen zoo veel prijs stelde. dat hare burgers
veel meer dan die van alle andere oorden in de Grieksche
wedspelen de zege behaalden. Daar kwam bij, dat zich te
Croton thans eene geneeskundige school bevond, welke zich
had gevormd rondom een arts Demokedes, die van Croton
ook geboortig was, maar viij wat in de wereld had rond-
gezworven, Hij had in Aegina de geneeskunst beoefend ,
voorts te Athene, toen op Samos, van welks vorst hij lijfarts
was geweest, en was daarna van ecn Perzisch landvoogd in
Klein-Azit lijfarts geworden. Doch bij den wval van dien
Satraap, was hij als ¢laaf in lompen en ketenen naar Perzié
vervoerd, had hier echter koning Darius’ voet, dien anderen
niet konden heelen, gelukkig genezen, was toen lijfarts
van Darvius geworden, en had zich eindelijk uit Perzié weten
te verwijderen, om in zine vaderstad op nieuw te gaan
wonen  Mef dezen zwerveling schijnt Pythagoras, 't zij op
Samos, ’tzij te Dabel bekend te zijn geworden, en ook dit
kan cene reden geweest zijn, dat hij Croton ging opzoeken.

Hier besloot hij zijonc opvoedingsplannen eindelijk uit te
voeren. Dusverre had hij meest ontvangen, thans wilde hij
beproeven te geven. Hij was in zijn zes_tigs;te levensjaar,
nog in volle mannelijke kracht, door '{gezag van de be-
ginnende grijsheid verhoogd »Hi trad hier op,’

]

zegt een
oud levensbeschirijver van hem ??), »als een man, die niet
alleen door groote reizen gevormd, maar ook door de natuur
treffelijk toegerust was. Want hij had een edel voorkomen,
eene hooge gestalte, liefelijkheid in het spreken en waar-
digheid in zijne manieren.”

Gelijk ik vroeger reeds verhaalde®), wendde zich de



PYTHAGORAS. 181

edele man weinig dagen na zijn aankomst te Croton eerst
tot de jongelingen, welke in eene school voor gymnastie
bﬁeen waren, om hen uit te noodigen tot bezoek van zijn
onderricht. De indruk zijner toespraak was zoo gunstigs
dat de Raad der duizend, die de regelende hoofden der
burgerij waren, hem uitnoodigde, ook in hun midden zijne
jnzichten bloot te leggen. Voorts hield hij nog eene derde
toespraak tot de knapen en eene vierde tot de vrouwen,
Al die aanspraken waren in de eerste plaats door en door
godsdienstig, Op grond van den godsdienst spoorde hij de jon-
gelingen tot eerbied voor de ouders aan, tot bewaring der
schaamte, tot het streven naar geestontwikkeling; den Raad
der duizend tot bevordering van eendracht, rechtvaardigheid,
achting voor de vrouwen, tot huwelijkstrouw, huiselijkheid,
ingetogenheid , tot afschaffing der gewoonte, die wel onwet-
tig, maar toch algemeen was, van bijwijven nit de lagere
standen te houden; de knapen wekte hij op tot vlijtig leeren,
tot het nalaten van sarren en schimpen, tol gehoorzaamheid
en onderdanigheid; de vrouwen vermaande hij tot bewaring
der haar eigene vroomheid, tot spamrzaamheid in leefwijze
en kleederdracht, tot afschuw van kwaadspreken, tot zacht-
moedlgheid jegens hare mannen, tot huwelijkstrouw.

De werking dezer toespraken was verbazend. Men noemde
Pythagoras niet bij zijn nnam, maar alleen den goddelijke
of den godsman?); de mannen zonden hunne bijwijven
weg; de vrouwen brachten hare prachtigste kleederen in
den tempel van Juno ten geschenke, vele duizenden in
aantal. Over dag kwam de leergierige jeugd in zijne we-
tenschappelijke school, s avonds stroomden de volwassenen,
onder hen ook de aanzienlijkste overheidspersonen, zelfs
vorsten van naburige niet Gricksche stammen, tot 600 en
meer in aantal, naar zijne populaire voordrachten. Ook
vrouwen en jonge dochters kwamen er, tegen de Grieksche
gemte in, Pythagoras hooren. Tot haar behoorde Dei-



182 ZESDE VOORLEZING,

nona, de vrouw van Pythagoras’ gastheer, en hare schoone
en geestvolle dochter, Theano, die door geheel de Oudheid
als eene der uitstekendsten van haar geslacht wordt geprezen.
Nog maar eenige maanden was Pythagoras op deze wijze
te Croton met eere werkzoam gewesst, toen er een ver-
bitterde verdelgingskrijg tusschen het naburige Sybaris en
Croton uitbarstie. Hij eindigide met de volledige verwoesting
van Sybaris, waarna de landerijen, die er toe hadden be-
hoord, onder dz overwinnears werden verdeeld. Ook Pytha-
goras verkreeg daarvan een landgoed, werd voorts door een
rijken burger van Oroton iot zijn erigenaam comaakl, en
huwde nu de jonge en schoome, 700 evengenoemds Theano
Ook wetenschappelijk was zij ontwikkeld; zij was schrijfster
en dichteres. Zij werd de mocder van zeven kinderen, drie
zonen en vier dochters, Zif mnakte Pythagoras en % haar
gelukkic. Hun gezin was een voorbeeld van godsvencht,
deugd en eenvoudige leefwijze. Na den dood van haar
echtgenoot werd zij de bestuurderes zijner school.

Van zijn fortuin en landgoed maakte Pythagoras het
alleredelste gebruik. Hij gin'g op zijn landgoed, 20 uur
van Croton verwijderd, in eene prachtize natuur, naar het
voorbeeld der Egyptische priesterscholen, eene kostschool
voor jongelingen oprichten. Dit was ‘eene ondor Grieken
geheel vreemde zaak. Kinderscholen hadden zij hier en daar:
eene school van hooger onderwijs voor volwassenen was eene
nieuwigheid.

De school van Pythagoras had ook wel iets, althans in
doel, van de profetenscholen, door Samuél onder de Israg-
lieten ingevoerd; althans wvoor zooverre wij deze kennen.
Zeker wilde Pythagoras in Griekenland mannen vormen, die
dadr zouden zijn, wat in Israél de Profeten waren geweest.
Pythagoras wilde, om het volk op te voeden, leeraars voor



PYTHAGORAS. 183

het volk vormen; en deze poogde hij te vormen door hun
innige godsvrucht in te prenten, hieruit ware deugd en
karaktervastheid te doen ontkiemen, hen door ernstige we-
tenschap te bewaren voor dweeperij en overdrijving en in
landelijke afzondering en broederlijke zamenleving te sterken
tegen de gevaren van het openbare leven, De kring, waarin
zij kwamen, was een uitgelezene. Hij onderzocht hen, die
zich aanmeldden, vooraf naar aanleg, lust en karakter, om
te zien, of er wat goeds van hen worden kon. Die Liertoe
weinig uitzicht bood, werd afgewezen. De opleiding der
aangenomenen ging trapsgewijze geleidelijk voort. Zij moes-
ten eerst een drievoudigen cursuz doorloopen, om later in
de voor anderen geheim gehouden volle wijsheid te worden
ingewijd. In den eersten cursus, waarin de leerlingen alleen
moesten hooren en van buiten leeren, was alles niets dan
godsdienst. In den tweeden cursus kwam de muziek er bij,
doch niet de wereldsche, alleen de godsdienstige, dewijl
zij, gelijk hij haar noemde, ,,de geneeskunst der ziel” was.
In den derden cursus werd bi het vroegere, dat bleef, de
wiskunde gevoegd als hulpmiddel en oefening tot het afge-
trokken denken.

Na dezen driejarigen cursus goed te hebben doorgemaakt,
kwamen zij in de klasse der ingewijden, die onder de per-
soonlijke leiding van Pythagoras stond. Nu mogten zij over
hunne studie spreken en navragen, het gehoorde opschrijven
en eenige gedachten opteekenen. Doch in welk eene wereld
van vrijheid en zelfstandigheid zij thans overgingen — de
godsdienstige leerstellingen, hun vroeger medegedeeld ,
moesten de uitgangspunten en de doeleinden van al hunne
wetenschap blijven, ook van die over de natuur.

Daar ik hier niet kan treden in Pythagoras’ wijsbegeerte,
zwijg ik van zijne inzichten, ontdekkingen en uitvindingen
op het gebied van meet-, reken-, natuwr- en sterrekunde
en op dat der toonkunst en het verband van dit alles met



184 ZESDE VOORLEZING.

zijne godsdienstige en zedelijke beschouwingen. Alleen merk
ik op, dat Pythagoras, ten gevolge van zijne nauwkeurige
wiskundige kennis, het er voor hield, dat de aarde en de
hemellichamen geene schijven, maar kogels zijn ; dat niet
de aarde het middenpunt des heelals is, maar dat dit een
centraalvuur is, waarom zich de aarde en alle hemellichamen in
kringen bewegen ; dat de bew egingen der hemellichamen voor
een deel alleen in schijn bestaan , aangezien optisch bedrog
hier voor de hand ligt, en men ligtelijk aan de geziene ob-
jecten kan toeschrijven, wat aan de ziende subjecten alleen
eigen is Het treffendst bewijs van zijn helder inzicht in
de sterrekunde levert het feit, dat reeds bij de DPythagorebrs
de overtuiging wordt gevonden, dat de zon stil staat en de
aarde om haar rondloopt. Vier van hen worden met name
genoemd, als die dit leerden 7). — Met de getallen hield
Pythagoras zich veel bezig, zoodat men zelfs beweert, dat
hij zijne philesophie uit getallen afleidde. Zeker helderde
hij haar daarnit op; want overal zag hij orde, door getal
en maat tot stand gekomen, Hij zag reeds, dat de harmonie
in de toonkunst en dus de harmonische intervallen op de
verhouding van getallen rusten. De grondtoon, leerde hij,
staat tot de octaat in de verhouding van één tot twee, tot
de quint in de verhouding van twee tot drie, tot de quart
in de verhouding van drie tot vier. — Bevordering der har-
monie was zijn streven; de harmonie des lichaams was de
gezondheid, de harmonie der ziel de dengd, Voor de har-
monie des lichaams is onontbeerlifk , dat alle zinnelijke
krachten worden geoefend, waarop de gymnastie werkt,
opdat de mensch de heerschappij over zijn lichnam erlange.
Ziekte is verstoring dier harmonie, welke niet door artsenijen,
maar door de voedingswijze moet overwonnen worden. In
het algemeen verdient het opmerking, dat Pythagoras inge-
togenheid in spijze en drank zeer hoog stelde, als beveili-
ging tegen velerlei ondeugd en als middel tot bewaring en



PYTHAGORAS. 185

herkrijging der gezondheid ; immers wij lezen, dat zelfs de
artsen uit zijne school de zieken door het ditet of de leef-
wijze genazen: — dus door hetzelfde middel, waartoe men
nu steeds meer terug keert.

Van Pythagoras’ inzichten over godsdienst en zedelijk-
heid moet ik nog iets zeggen. Want te midden van veel
duisters en onzuivers vinden wi daarin gronddenkbeelden,
welke met de onze zoo zeer overcenstemmen, dat ik van
die eenige wil mededeelen,

Gelijk Pythagoras overal (iaﬂl]’f..‘.l_d ziet, zoo heeft hij ook
ééne oorspronkelijke Godheid, nit wie de mindere Goden of
Engelen zijn voortgekomen, als ook de wereld, welke de
ééne Opperged door vele Ondergoden regeert, Wi vinden
in zijne Heilige Leer daarover deze regelen:

Zeus werd 't cerste gehoren en Zeus is de laatste, de bliksembeheerscher,
Zeus is 't hoofd , Zeus “tmidden, uit Zeus is alles geworden ;

Zeus werd zeboren als man, maar Zeus is ook de eenige Jonkvronw.
Zeus is de vastheil der aarde en des hemels, bezaaid met veel sterren,
Zews is de wlem van “tal, de stroom van ‘tvaur, dat niet uitdooft.
Zeus is de bron vin de zee, Zeas is ale zon en het mapnlicht,

2_.8115 is Koning, Zous zelf is van alles de Schepper.

Eén is de kracht, ¢én de geest, ¢én de corsprong van alles.

Men kan deze uitboezeming pantheistisch opvatten, doch
zou zich dan tegen Pythagoras’ geest bezondigen. De God-
heid is bj hem een ddéér en daor persoonlijk wezen. Zj
heet bij hem niet alleen de eenheid, maar ook de algoed-
heid, en hare persoonlijkheid spiegelt zieh af in die des
menschen, welke boven alle vernietiging hoog is verheven.
De menschen zijn door God, wat hun lichaam betreit, uit
het stof der aarde gevormd; imaar de geest is hun van
buiten af gegeven, zoodat zij dien door inademen in zich
hebben opgenomen %), Wi hebbem immers reeds vroeger
bestaan, meent Pythagoras, doen in dit leven Toete voor
vroegere zonden en zullen, stervende , van hier in andere
kringen overgaan, en eindelijk, als wij vrij zijn van zonde,



186 ZESDE VOORLEZING,

in de zaligheid der Goden deelen. Doch vrij van zonde
worden wij alleen, wanneer wij vast houden aan de geboden,
welke God zelf aan de voorouders heeft geopenbaard, vooral
door ingetogene deugd en door een vroom gebedsleven.

Doch ik mag u hiermede niet langer ophouden. Alleen
nog ééne -afdoende mededeeling. Er bestaat een gedicht,
onder den naam van Gulden Spreuken bekend, 't welk hoogst-
waarschijnlijk van Pythagoras zelven is, en zoo niet van hem,
dan toch van een zijner leerlingen afkomstig en zeker geheel
in zijn geest gedacht is. U dit voorlezende zal ik u, zoo gij
het niet reeds vroeger kendet, in Pythagoras’ geest kunnen
verplaatzen, Het bevat een kort begrip zijner voor ons
belangrijkste , dat is ziyner paedagogische, religieuse en philo-
sophische beginselen,
Ter o Coden boven alles;

Blijf uw eed bij hen gestand.
Eer ook de onderaardsche Geesten

En de Helden van uw land.

Eer uw vader en uw moeder,
En dic zijn uw naaste bloed;

En uit de andere menschen kies u
Vrienden van het vroomst gemoed.

Luister naar hun wijze lessen:
Acht hun nutte werken hoog.
Heeft een vriend u iets misdreven,
Sluit,, zoo mooglijk, daarvoor ’t oog.

Regel wijs uw eigen leven:
Toom uw eet- en slaaplust in;
Mint gij spijs en rust en weelde,
Toornig, vleeschlijk wordt uw zin.



PYTHAGORAS.

Wacht u steeds voor slechte daden,
In ’t geheim en ’t openbaar ;

Dat de schaamte voor u zelven
Bovenal uw hart bewaar.

Wees in woord en werk rechtvaardig;
Altijd zij de rede uw wet.

Houd in "tongz, dat eens t» sterven,
Allen menschen is gezet.

Rijkdom is niet altijd duurzaam,
Menig wensch blijft onvervuld;
Moet gij met den rampspoed kampen,
Draag Gods schikking met geduld.

Zoek naar heeling, lijdt ge aan wonden;
Maar geloof, dat reeds op aard,

QOok bij duizend tegenheden,
Braven ’t goede blijft bewaard.

Wat de menschen doorgaans spreken,
Is niet alles goed en waar;

Wil dies 't oor niet angstig sluiten;
En draag zelfs den leugenaar.

Laat u echter nooit verleiden,
Door eens anders daad of woord,

Tot een spreken of een handlen,
Dat u niet als goed bekoort.

Denk eerst wél, voordat gij handelt,
Opdat gij geen dwaasheid doet; =
Dwaas te handlen, dwaas te spreken,

Past geen man van deugd en moed.

181



188

ZESDE VOORLEZING.

‘Wil toch nimmer ondernemen,
Wat u vreemd is; doe het niet,

Voor dat u eerst andren leeren;
Zie dan, of tuw plicht gebiedt.

Uw gezondheid moet gij sparen;
Matig zin in drank en spis.

‘Wil u nimmer overspannen;
Kalm zij steeds uw levenswijs,

‘Wacht u voor een praalvertooning,
Die ligt afgunst wekt of haat;
Doch wees daarom niet bekrompen;

Houd in alles orde en maat,

‘Wandel immer wel beraden;

Vraag steeds: wat is nu mijn plicht?
Roep u ’savonds in 't geheugen,

‘Wat gij hebt des daags verricht.

‘Waarin heb ik overtreden?
Wat werd door mij afgedaan?
Hoeveel, dat ik moest verrichten,
Is mij wederom ontgaan?

Hebt gij alles 266 doorloopen,
Met een ongeveinsd gemoed,

Treur dan over al uw feilen,
En verheug u over 't goed,

Dat dit werk u nooit vervele,
Dit u meer en meer bekoor!
Eenmaal zal 't u vast doen treden
In het godlijk deugdenspoor,



PYTHAGORAS.

Doch gij zult dit nooit verwerven,
Dan door Hem, door Hem alleen,
Die, volmaakt in vorm en wezen,
't Al regeert door de eeuwen heen.

"Treed uw werkkring moedig binnen,
Want de Goden staan u bij;

’t Aardsch worde u als bajert kenbaar,
't Hemelsch goed als harmoni.

Hoop niet, wat gij niet moogt hopen;
Dank voor 't geen het lot u biedt;

Menig drukt de last der rampen,
Wijl hij niet op 't goede ziet.

't Is aan weinigen gegeven,
Zich te redden uit de ramp.
Dwaasheid doet de zinnen dolen,
En, in machteloozen kamp,

Wordt de mensch in 't rond geslingerd,
Als een rustloos wentlend rad.

't Ingeschapen twistvuur blaakt hem;
Schoon hij ’tligt beteugeld had.

Hemelvader! Gij zoudt zeker
Ons bevrijden van veel leed,
Als gij heel “zijn dwaalziek harte
Aan elk stervling kennen deed.

Mensch ! wil nogtans niet versagen,
Want gij zijt van Gods geslacht;
Kenbaar zijn u ’s hemels wondren,
Waar en hoe ook voortgebracht.

189



190 ZESDE VOORLEZING,

Leert ge iets uit dien schat te putten,
Gaan mijn lessen niet te loor,

Dan ziet, in den nacht der rampen,
Uwe ziel den middaggloor.

Let altijd op de eerste stappen,
Treed op uw bestemiming aan;

Kies tot leidsvrouw u de Rede,
Die u sture op ’slevens baan.

Eenmaal, vrij van ’slichaams banden,
Zweeft uw ziel in hooger sfeer,

En, onsterflijk als de Godheid,
Kent gij dood noch zwakheid meer ™),

Twintig gelukkige jaren bina lecfde Pythagoras op zijn
landgoed, door zijne gade en kinderen innig geliefd, door
eene talrijke schare van leerlingen linast vergood, door zijne
medeburgers hoog geachi, bij vreemdelingen en Grieken in
de landen aan de Milddellandsche 7ce in drie werelddeelen
bekend en geprezen,

Maar in die jaren van stilic verzamelden zich aan den
hemel onweerswolken, die eea steeds dreigender aanzien
verkregen. Ook Pythagoras zou het ervaren, dat de mensch-
heid gewoon is, hare grootste weldoeners ten slotte te be-
joonen met haat, spot, ban, gifbeker, houtmijt, kruis.

Daarin blijven zich de menschen op treurige wijze steeds
selijk. Treedt een wijs en edel man op, die uit liefde,
met kracht, vrijmoedig en ernstic hun de schoonheid der
deugd en der godsvrucht ¢n de snoodheid der zonde en der
zelfzucht voorhuvudt, dan verwonderen zij zich eerst over de
liefelijke woorden, die uit zijn mond uitgaan, en voelen zij
lust daarnaar te doen. Dat gaat cenige maanden of jaren



PYTHAGORAS. 191

goed. Doch op den duur verveelt den meesten die inspan-
ning. De zinnelijke lusten herleven. Er staan volksleiders
op, die deze vleijen. De vrome zedemeester wordt ondra-
gelik. Zin lot is beslist.

In Pytagoras is het meer te verwonderen, dat hij zich
twintig jaar handhaafde, dan dat hij na twintig jaar ten
onder ging.

De algemeene zonde kwam te Croton in eigene, bijzon-
dere vormen te voorschijn. Croton was gedurende die twintig
jaren, ook door Pythagoras’ invloed, de krachtigste en uit-
gebreidste republiek van geheel - Groot-Griekenland. Hare
burgers behaalden juist nu nog meer zegepralen in de volks-
gpelen der Grieken, dan ooit door hen of door eenige andere
stad waren verkregen *%). Er heerschte algemeene welvaart.
Doch daarom nog geene algemeene tevredenheid. De be-
staande regeering der aanzienlijken werd meer en meer
verzwakt door de begeerte der geringeren, om de teugels
des bewinds te bemachtigen. De aristocratie bezweek ten
slotte voor de democratie. En deze was vooral op Pythagoras
gebeten. Zijne leerlingen, door kunde, deugd en godsvrucht
uvitmuntende, waren van zelf aan 't heoold der zaken en in
staatsambten gekomen. Dat wekte de afgunst der anderen,
Door deze werd de onderlinge vriendschap der Pythagoveirs
als partijschap gebrandmerkt. Zi ondersteunden elkander,
gaven aan elkander, niet aan allen, de rechterhand als
teeken van vriendschap; zij wilden alles regeeren. Zoo
spraken zelfs sommige aanzienlijken. De hoofdzonde van
Pythagoras was echter bij Crotons bevolking — zijne deugd.

Door een vroegeren leerling van Pythagoras, zeker niet
om zijne voortrel‘l’e‘ﬁ_ﬁid weggezonden, werd een boek
verdicht, ’t welk de geheime leer van Pythagoras heette te
bevatten. Daarin kwam voor, dat de Pythagsreérs elkander
onderling als Goden moesten eeren, maar de anderen als
redelooze dieren behandelen. Verder was er menige ware



192 ZRSDE VOORLEZING.

levensregel en reine zedespreuk van Pythagoras in opgeno
men, doch die, in klank en woord een weinig veranderd,
tot een hatelijk en schandelijk beginsel was verdraaid. De
aan den Raad der duizend afgedwongen volksvergadering,
waarin deze beschuldiging werd ingebracht, achtte het hooren
der aangeklaagden onnoodig. Hunne schuld was onweer-
sprekelijk. Alleen wist men nog niet dadelijk, hoe hen te
straffen.

Dit wist men binnen weinige dagen wel. De Pythago-
reérs te Croton vierden toen, wel wat onvoorzichtig, als
gewoonlijk het jaarfeest van Pythagoras’ vestiging te Croton
met een ofler en een mnaltijd. Lenige volkshoopen rotteden
zamen en vielen gewelddadiz op hen aan, zoodat zij her,
en derwaarts tot builen de stad moesten vluchten. Nu
maakte zich het volk ook geheel meester van de regeering
en stelde een prijs van f T000 op het hoofd van Demoke-
des, den arts, Pythagoras’ vriend, den stichter van de ge-
neeskundige school te Croton, die de ziel der Pythagoreérs
was.

In een nabijlegen stadje verzamelde Demokedes zijne
gevluchte vrienden en wapende hen met hunne slaven en
aanhangers; doch hunne tegenstanders overvielen en ver-
sloegen hen; ook Demokedes sneetde, en voor zijn hoofd
werd de bloedprijs uitbetaald

Ten einde een schijn van recht te bewaren, werden nu
drie naburige steden uitgenocodigd, scheidsrechters naar Croton
te zenden, om over de Pythagoreérs nitspraak te doen.
Omgekocht verklaarden deze hen schuldig en bepaalden de
verbanning als hunne straf. Deze straf werd ook op de
onmondige weezen toegepast. En nu bleek het, wat eigenlijk
Pythagoras’ misdaad was: — zijne hervorming der zeden,
Hij had tucht en huwelijkstrouw ingevoerd! Hij het houden
van bijwijven doen afschaffen! In bitteren spot gaf zich de
haat der vroegere bijwijven en harer betrekkingen lucht.



PYTHAGORAS. 193

De eigene woorden van Pythagoras, bi zijne komst te Croton
voor 20 jaar tot den Raad der duizend gericht, ,,dat men
de kinderen niet van de ouders mocht scheiden,” dat is,
dat de mannen aan hunne vrouwen en kinderen getrouw
moesten zijn, waarmede hij het wettige huwelijk had be-
schermd, werden hem naar 't hoofd geslingerd, om het ver-
bannen der onwettige kinderen te brandmerken. Het bleek,
wat in het gemoed den wortel van bitterheid had geplant.

Om de kroon op alles te zetten, werden de goecderen
der Pythagoreérs verbeurd verklaard en, natuurlijk onder
de bovendrijvende partij, verdeeld. Nu moesten de Pytha-
goreérs een heenkomen zoeken, de een hier, de ander daar,
Pythagoras zelf, tachtig jaar oud, scheepte zich mei zijn
gezin en cen aantal leerlingen in, om te zien, waar hij
rust zou kunnen vinden; neen, niet rust, maar gelegenheid
tot veilig werken aan de ziclen der menschen. Zuidwaarts
opstevenende , werd hij in ééne en mog in ééne stad, als
een gevaarlijk man, afgewezen. Noordwaarts den boeg wen-
dende vond hij in de blociende siad Tarente geopende armen.
Wel heerschten ook hier erge weelde, uitspatting en dron-
kenschap. Maar hier was ook iets anders. Hier woonden
vele vroegere leerlingen van hem, en was de regeeringsvorm
aristocratisch.

Van 't geen Pythagoras te Tarente deed, zijn de berichten
zeer schraal. Toch weten wi iets er van.

De onvermoeide grijsaard cpende straks eene nieuwe
school. Hij bewerkte, met veel inspanning en nauwkeurig-
heid, hier ook eene aardrijkskundige tafel, eene landkaart
van de hem door vele reizen bekend geworden aarde, die
op een metalen plaat werd gegraveerd, en, by de toen-
malige nog zoo gebrekkige hulpmiddclen, een reuzenwerk
mogt heeten.

Pythagoras leefde te Tarente omtrent zestien jaar (490 —

s 474). Door zijne trouwe gade gesteund en door het geloof

g 13



194 ZESDE VOORLEZING,

in God sterk en moedig, werkte hij onverdroten in zijne
school voort, zoodat Tarente ecne tweede kweekplaats zijner
inzichten en instellingen werd, — Waie zijne edele ziel voor
leedvermaak vatbaar geweest, dan zou hi met genoegen
gezien hebben, hoe zijne vijanden te Croton gestraft wer-
den, daar een zekere Clinias de vluchtelingen verzameld en
de slaven vrij verklaard had, en nu met beider hulp zich
tot meester en heer van Croton had gemaakt, waarop hij
de hoofden der democratie doodde of verjoeg %9).

Doch een Pythagoras kon zich alleen bedroeven over
geweld en wreedheid, door wien en tegen wien ook ge-
pleegid.  Treuren kon hij alleen over de tallooze omwente-
lingen, welke het pas onthiemende zaad der beschaving
telkens vernielden, en het hem en zijnen leerlingen onmo-
gelijk maakten, het ‘heil hunner landgencoten op geheel
vaste grondslagen te bouwen. De omwentelingsstorm be-
reikte ook Tarente, De aristocratie kwam ten val. En toen
de denocratie had gezegepraald en nu ook hier in de Py-
thagoreiirs hare vijanden zag, werden zij ook van hier ver-
jaagd, en moest de nu Y6jarige Pythagoras nog weder als
*banncling gaan zwerven. Gelukkiger dan bij zijne vorige
vlucht, vond hij nu in eene naburige stad Metapont dadelijk
eenc gastvrije opname,

Maar . ... voor hoe lang? Drie jaar later konden vele
Metapontische burgers de door Pythagoras ook hier weder
geopende school niet langer verdragen. Zij omsingelden het
gebouw, staken het in brand, en lieten geen der omtrent
40 leerlingen toe, er uit te ontvluchten. Den dood in de
vlammen — niets beters verdienden zij! Toen zij de on-
vermijdelijkheid van hunnen dood inzagen, stelden zij zich
zelve aan weerszijden als twee muren tegen de vlammen,
man aan man, om zod een doorgang te vormen, waardoor
de geliefde meester kon ontkomen. De volkswoede verstomde
voor den aanblik des negenennegentigjarigen grijsaards,



PYTHAGORAS. 195

zoodat zij hem ongehinderd liet guan.- Doch hoewel hij dus
nog ontkwam, was dit toch te veel. De droefheid sloopte
zijne nog overige kracht. Toch bleef zijn heldengeest on-
gebogen. Stervende (in 470) drukte hij het den zijnen op
het hart, zijn werk voort te zetten.

Ik heb u het wisselvolle leven verhaald van een man,
dic door uitstekende gaven zoo van hart, als van hoofd,
door groot talent, vast karakter en edel streven onder de
heroén der menschheid eccne eerste plaats verdient.

Féne zaak vrees ik nu evenwel: dat gii mij van overdrij-
ving zult verdenken, en vermoeden, dat ik een al te roos-
kleurig licht op Pythagoras’ persvon en werk heb laten vallen.
Daartegen verdedig ik mij met cen heroep op de Gulden
Spreuken.  Daarin hebt gij zelve zijne gezindheid gehoord.
Niets is er in de heidensche Oudheid, dat daarmede gelijk
staat. Zoo diep, zoo rijk, zoo bondig, zoo rein, zoo aan-
grijpend is mniets, niets anders. — Overigens merk ik weder
op, dat ik in mijn verhaal het geheel nieuwe licht heb ge-
bruikt, door een uitnemend, al te vroeg overleden geleerde,
Eduard Riéth, voor eenige jaren over Pythagoras en zijne
philosophie ontstoken 29).  Zijn arbeid is eene luisterrijke
proeve, hoe rijk de wereldgeschicdenis is aan nog niet ont-
dekte schatten, die zijn op te diepen, wanneer men maar
zonder vooroordeel en met grondige kennis en stalen vlijt
gaat delven. Ook is die arbeid, en mijne meest naar Rith
gevolgde  schildering van Pythagoras, eenc bijdrage tot de
vele in de laatste jaren gevonden bewijzen, dat er oneindig
meer zamenhang is in de wereldgeschiedenis, veel meer
verkeer was onder de oude volken en veel meer invloed is
te bespeuren van het eene volk op het andere, dan men dus
verre vermoedde. Die schildering mogt in dit werk daarom
niet ontbreken,

13*



196 ZESDE VOORLEZING.

Met nog enkele opmerkingen over de beteekenis van Py-
thagoras in de wereldgeschiedenis wensch ik te eindigen.

1. Ik vestig daartoe ecrst uw oog op hetgeen er wvddr
Pythagoras was,

In al de stelsels der Gricksche Wijzen of Wijsgeeren
vaor Pythagoras is eigenlijk geen gang. 7 konden niet
vooruitkomen. Zij namen van Igypte, 't welk door velen
van hen werd bezocht, iets over, verwerkten dit op hunne
wijze, maar geraakten verward in materialisme , pantheisme ,
determinisme  of onverbrekelijke aaneenschakeling van oor-
zaken en gevolgen. Zij bleven hangen in onderstellingen,
woorden en klanken. Thales leidde alles af uit het water,
Anaximander uit het onecindige, Pherecydes uit den
aether, en, onder de tijdgenooten van Pythagoras, Xeno-
phanes uit de cenheid, Anaximenes uit de lucht,

Er was ééne algemeenc reden, waarvom zij het tot geene
eigenlijke wetenschap brachten, Zij wilden de natuur of de
wereld uwit bare bestanddeelen verklaren. 7y vorschten na,
welke kracht er is e de natuur, waarwit hare verschijnselen
kunnen en mocten ontstaan. Uit de werkende oorzalen
(causae efficientes) wilden zij de dingen der natuur als hare
noodzakelijke gevolyen aanwijzen,

Het bleek een ijdel streven te zijn. Immers daaruit de
natuur te verklaren is even onmogelijk, als cenc schilderi
uit hare bestanddeelen af (e leiden. Bezie dat stuk dddr
voor u. Gi wilt het kennen uit zich zelf en zoekt nu in
de bestanddeelen het wezen er van. Er is cen paneel van
‘hout; daarover is een doek van linnen; daarom een lijst
van gips, welke verguld is; op het linnen is ecne witte
kleur van loodwit, eene blauwe van indigo. Punctum.
Want — naar de bedoeling van den schilder moogt gij niet
vragen; zelfs raakt het u mniet, of het stuk een maker
heeft. Wel nu: geljk gi aldus tegenover eene schilderij



PYTHAGORAS, 197

zoudt staan, stonden de oudste Grieksche Wijzen tegenover
de natuur.

2, Geheel anders dan zijne voorgangers en tijdgenooten
onder e Grieken, plaatste zich Pythagoras tegenover de
natuur. Hij begon miet iz de natuur te vorschen, om haar
uit zich zelve te verklaren; hij, de komecet van Samos,
gelijk de Onden hem noemden, begon loven de am*de‘e'r": de
natuur, hij begon van @og, die, veire boven de natuur
verheven, haar maker is, gelijk de schilder de maker is
van dat kunsistuk. Dit punt van aaavang had hij ten decle
uit Egvpte, waar men ook van de Godheid, en niet van
de stof, begon. Maar Egypte alleen kon hem niet hebben
gcholpen.  Want het verwarde God en de stof toch weder.
En wat Egypte ook dusver nog ons van zijne wijsheid aan-
biedt: het gelijkt, hoeveel het zij, op verre na niet aan
teeen DPythagoras zag en leerde,  Daarom waren dan ook
de andere Gricken, die Egypte bezocht hadden. niet tot
klaarheid gekomen., Pythagoras had, hoe veel hij in Egypte
had geleerd, ook nog andere leermeesters zehad, Zoroaster
en Isf};ﬂi"l; fsrail of onmiddellijk of widdellifk door Zovoaster,
die Israéls leerling was, De geest van Pythagoras is die
van lsrails Profeten ). En wel is het thans zeker, dat
de philosophie, wat hare ontwikkeling betreft, in Griekenland
thuis behoort; maar ook, dat zij, wat hare grondgedachten
aangaat, uit het Oosten afstamt.

Ik neem het beeld van straks weder op. Gij hebt Ary
Scheflers Zaust voor n. Zoolang gij bij de stoffelijke bestand-
deelen bleeft, zaagt gij niets dan hout, linnen, verguldsel,
gips en verf, en begreept gij niets. Maar nu beziet gij het
als kunststuk, als het werk van een schilder, die het stuk
Faust noemde, en gij kent en begrijpt den Faust van Githe,
Nu ziet gij, wat Schefler bedoclde. Met zijne doeleinden
voor uw geest bewondert gij de houding van den peinzenden
Faust, die de hand onder het hoofd houdt, een vallenden

e



198 ZESDE VOORLEZING.

Seraf gelijk. Gij ziet, wat die Mephistopheles is, daar achter
den stoel van Faust, met zijne dunne vingers en lange
nagels, bijna aan klauwen geljk, terwijl het scherpe, val-
sche oog zegt: ,,Die ontkomt mij niet meer.” En nu kunt
gii nog wel ook aan indigo en loodwit, paneel en doek
denken. Maar dat is geheel ondergeschikt. Wat gij nu
bewondert, is een kunststuk, waarvan gij den oorsprong niet
zockt in houtstek, linnenmagazijn en verfwinkel, maar in
Scheflers genie, in een geest, die de stof ja wel gebruikt,
maar als machthebbende tot zijne bedoeling, om aan geesten
edel genot te verschallen.

Bleven Pythagoras’ voorgangers en tijdgenooten in de stof
der natuur verzonken, en beschouwden zij den geest, zoo
zij over dezen spraken, ja ook den geest der geesten, God
zelven, als voortbrengsel dier stof: Pythagoras verhief zich
boven de zichtbare wereld, om tot haren oorsprong, tot
God, op te zien. DBleven zij over de werkende oorzaken
(de causae efficicntes) der natuur peinzen, zonder ze te
kunnen ontdekken: Pythagoras richtte den blik naar boven,
om de doeleinden (de causae finales of de causarum [ines) diir
hoog in den hemel te aanschouwen. By hem was alles
van God; hijj kende Hem als den Schepper, dic alles, gelijk
het nu is, heeft voortgebracht. Bij hem was alles door
God; hij kende Hem als die zich had .geopenhnal‘d aan de
menschen. Bij hem was alles tot God: hij kende Hem als
den regeerder der wereld, die tot Hem zelven, tot gelijk-
vormigheid aan Hem zelven, de menschen opleidt. Van
God, door God, tot God was bij hem alles.

De wetenschap beoefende hij ijverig; maar zij stond bij
hem beneden de wijsheid. En de wijsheid achtte hij niet
verkregen te Thebben , maar te moeten zoeken. Wijsgeer,
philosophos , was hij. Meer kon cen mensch niet zijn, Niet
het onbereikbaar bezit er van, maar het streven er naar
was zijn levensdoel. En de hoogste wijsheid was: dat de



PYTHAGORAS, 199

mensch, die van God afstamt, Gode gelijkvormig wordil, op
aarde reeds als een God leeft, stervende in 't gezelschap van
goddelijke wezens komt. Godsdienstig-zedelijk was geheel
zijn streven ¥').  Gebed en arbeid zijne bezigheid. Van het
gebed ging hij tot den arbeid, van den arbeid tot het ge-
bed: ja geheel zijn leven was één werkend bidden of bid-
dend werken.

3. Wat is er nu nog na hem over hem te zeggen!?
Eindigt zijn leven met zijn sterven te Metapont, na dien
wreedaardicen brand? O neen; hij is blijven leven. Niet
alleen is zijn geest naar hooger sferen opgevaren: wat hij
op aarde deed en leed en streed, is blijven voortwerken en-
viucht dragen.  Door zine eerbied’ging van God, als dic
met doeleinden het heelal heeft geordend, is hij de grond-
legger der Grieksche wetenschap geworden. De voor hem
in het duister omtastende en omdolende natuurkunde is dodor
hem gekomen fot gaan, tot voornilgann, tot vooruitgaan in
goddelijk licht., Door zijne erkenning, dat de mensch van
Gods geslachte is, Gods openbaring bezit, tot gelijkvormig-
heid aan Gol door God wordt opgeleid en eeuwig zal leven
heeft hij aan 't menschelijk leven op aarde eene verheffing
en veredeling gegeven, die het voor hem niet bezat.  Zdo
is hij de grondlegger geworden der godsdienstige-zedelijke
philosophie, der ecawige eer van Griekenland.... Wilt
gij bewijs? Overal waren er reeds bij zijn leven leerlingen
van hem, in Italié, Sicilié, het eigenlijke Griekenland,
Klein-Azié en Cyrenaica of Noord-Afrika. Na zijn jammerlijk
sterven gaf Theano, zijne klocke weduwe, de taak hares
echtgenoots niet prijs, Eene nicuwe woonplaats, Rhegium,
thans Reggio, in [Italié’s benedeneind tegen over Sicilié,
werd opgezocht, En daar richtte de edele en moedige vrouw
van nieuws de school van Pythagoras op. Later werden de
Pythagoreérs naar Croton terug geroepen; en nu kwamen
twee rzijner zonen aan het hoofd der hier herrezen school,



200 ZESDE VOORLEZING.

Scholen van zijne leerlingen bloeiden straks in menig oord.
En als wij nog een paar eeuwen lang de levensgeschiede-
nissen nagaan van de uitsteckende wijsgeeren, wetgevers,
veldheeren en volksweldoeners, dan vinden wij, widr zi
ook in Grickenland of zijne kolonién thuis behoorden, zeer
dikwijls, dat zij een Pythagoreitr tot opvoeder hebben gehad.
Anaxagoras leerde van Pythagoras op te klimmen tot den
Geest, die alles in de wereld heeft geordend en bLijft ovde-
nen. Alle Grieksche wijsgeeren, tol Avistoteles ingesioten,
leerden van Pythagoras Gods openbaring te cerbivdigen en
hunne philosophie niet tegen die openbiaving te stellen, maar
daaruit af te leiden. Plato, de grootste van Griekenlunds
Wijsgeeren, had zijne methode van Socrates, maar zijne hoog
boven die van Socrates zich verheflende ide@n icest van
Pythagoras.  En wie kan berekenen, welken invloed nu nog
Pythagoras door Plato op de werell heeft?  Cicero, de nog
druk gelezene, ontleent veel aan Plato en ook aan de Py-
thagoveirs. In de corste eeuvwen na Christus kwam er eene
nieuwe Pvthagorcizehe schoal op, die wol meende Christus te
kunnen ontberen, dewijl zij Pythagoras had, maar toch veel
deed, onwillens, om de geesten en harten der he:chaafile
heidenen voor Chyistus te bereiden. Ook Coperniens no o ik.
Hij zag, dat de onde wereldbeschouwing van de hewsging der
zon om de aavde onhowlbaar was, en ging toen, welijk hij
zelf verhaalt, de oude schrijvers lezen, of die ook het woord
des raadsels hadden.  Daar las bhij bij Cicero. diat cen Po-
thagoretr had gesproken van de zon, als den stilstaanden
en van de aarde, als den zich om de zon bhewegeniden bel
En Copernicns bewees de waarheid dezer zienswijze, waar-
door hij de nicuwe sterrekunde aromdvesite.

En wat nu nog in onze dagen DPvihagoras’ zegenrijken
invloed betreft: ziin er niet onder u, M II., wien het ging
als mij? Toen ik als gymnasiast de Gulden Spresion, wier

naam mijne nieuwsgierigheid prikkelde, in handen kreeg en



PYTHAGORAS, 201

niet zonder moeite leerde verstaan, werd ik diep getroffen
door haren inhoud. Menig versregel bleef in mijn geheugen,
en in mijn geest, en in mijn hart hangen. Gedurig weer-
klonk dat:
Meveny &8 pihwr’ eloyiveo anvcon
+Heb schaamte Lovenal, heb schaamte voor m zelven.”
En menigen avond vroeg mijn geweten:
I wagéippr; vi 07 Epeley vi por Jéov otz iveliobn;
» Wat misdeed ik ¥ wat verrichtte ik wat heb ik niet afuedaant”
En wii allen, M, H., hebben wi nu een paar uur lang
op dat beeld kunnea staren, zonder diep getroffen te zijn. ...
Zonder te zergen: Welk een man! Welk cen lot!. ...
Welk een man! Hoe beschaamt en bemoedigt hij ons!
Hoe laag staan wij, met onze veel betere halpwiddelen en
kennis, beneden hem! En toch is Pythagoras cen mensch
an geljke bewegingen als wij, Biddende en werkende, als
hij, kunnen wij ons steeds meer tol zijne hoogte verheffen.
En welk cen lot! Hoe s toch ten allen tide ondank
s werelds loon geweest! Toch kunnen wij moed behouaden,
en haar, hawr ondanks, blijven weldoen, als wij Pythagoras
(en cen, die meer is dan Pythagoras) gelooven:
Cenmaal, vrij van s lichaams banden |
Leeft uw ziel in hooger sfeer,
En. onsterllijk als de Godheid
Kent gij dood noch zwakheid meer.



202 ZESDE VOORLEZING.

AANTEERENINGEN.

' Bl 161. De oudste der ons overgebleven schrijvers, die dit
met ronde woorden zeggen, is 1socraTEs, de redenaar, de tijdge-
noot van Plato, die aldus spreekt, Busiris, s. 11: ,,Vele en groote
dingen zou men over de godsdienstigheid der Egyptenaren kun-
nen bijbrengen, en ik ben nict de cenige of de cerste, die ze
met bewondering aanstaar, maar dat hebben ook velen der nu
en vroeger levenden gedaan. Tot hen behoort Pythagoras de
Samiér, die naar Egypte is gegaan en een leerling der gindsche
Wijzen is geworden, zoodat hij niet alleen de overige wijsbe-
geerte het cerst fot de Grieken overbracht, maar ook van
offers en godsdienstige reinigingen meer dan alle anderen ijverig
werk maakte.”

%) Bl 162, Voz den Geschichisschreibern des Pylhagoras, seiner
Schule und seiner Philosoplie. Zie D. I, bl. 187—303, van cmr.
MEINERS, Gesch. der Wissauschafien in Greichenlond wnd Rom.

3) BL 162. Zie zér’s werk, D. I, bl. 261—283, en Noten ,
bl. 49—59. Op Meiners en Rith wees ik ook reeds in eene
aanteckening op de cersie voorlezing. Naar Roth’s uitvoerige
verhandeling over Pythagoras (bl. 284—984) heeft eene goede
populaire voorstelling over hem gegeven EDUARD BaLTZER, Py-
thagoras von Samos. Ein Lebensbild nack den neuelen Forschungen
bearbeitet, Novdhausen 18G8.

Voorts merk ik hier op, dat ik over Pythagoras en zijn tijd
en over geheel de geschiedenizs der Oudheid na nanwgezet on-
derzock geef, wat mij of zcker of waarschijnlijk voorkomt, zon-
der dit onderzock zelf doorgaans mede te deelen.

%) Bl 165. Van Apollonius, die onder Vespasianus en Do-
mitianus leefde bij sampricrus, Fife Pyihagorae, g 12, Wellicht
is het bericht wat levendiger door Jamblichns gekleurd, doch
zeker niet onwaar. Apollonius is over 't geheel nuchteren en
droog, niet opgewonden en overdreven.

5 Bl 166. samvricnvs, Fila Pythag. s. 14.

% Bl 166. mneroporuvs, 1T, 41.

B BL 168. Ook de voorwaarde der besnijdenis, voor de
Grieken iets vrecselijks, Hzrovoruvs, IT, 37: ,De Egyptenaren
besnijden de schaamdeeclen, om der zuiverheids wille; hooger
achtend zuiver, dan fatsoenlijk te zijn.”




2
AANTEEKENINGEN, R03

8 Bl 168. Ook aan de besnijdenis, CLEMENS ALEX. Strom.
I, 15, p. 354
% Bl 169 "0 fepos Adyoes.

) Bl 170. Porruvyrics, Fila Pylhzg. s. 11, 12. Straks zal
ik ook uit Diogenes een getuigenis aanhalen, dat hij de Ara-
bicren heeft opgezoelit,

1 Bl 171. Vooral de sterrekunde der Babylonitrs toont,
hoe  wetensehappelijl-nauwkenrig  2ij waren. DMiax DUNCKER,
Geseh  des Alierthams, D. I, Dbl 225, 226 derde uitg., zegt er
van, met aanhaling van 1onier, Sternfunde der Chaldier: ,De
Chaldeién (Babylonisehe Wijzen) bepaalden de midden synodische
maand mear vier scconden, de periodische maar ééne seconde

te groot ..... Van de sterrekundige waarnemingen der Chal-
deén heeft Ptolomacns ons de berckeningen van tien maanver-
duisteringen en drie conjuncties van pleneten en vasie sterren
bewaard De maansverduistering van het jear 721 védr Chr. is
zoo nauwkeuriz bopaald, dat de berekening der Chaldein het
begin der verduisicring manr ééne minuut te laat, en het mid-
den er van maar zes minuten te vroeg stelde.”

12) Bl 173, Miveornvrvs, Refulet. omuium Heerex/wm, L. I,
e 2: . Diodorus de Ereiritr en Aristoxenus de musicus zeggen,
dat Pythagoraz naar Zavatas (Zarathusira Zoroaster) den
Chaldeér is gegaan, en dat dezs hem gele-rd heeft, dat er twee
beginselen der dingen zijn, vader en moeder, en dat de vader
het licht is, en de moader de duisternis,” enz Verg. over
Aristoxenus roTn, Gesch. wmserer DPhilocophie, D. 1L, bI 260.
Doch van Diodorus den Ereiriir wist ik niets te zeegen, Rith
zwijgt van hem. Fasriervs, Bibliethoez Gracen, en allerleil woor-
denboeken zwijgen mede. EBindelijk heb ik gevonden, dat 6.
ROEPER, in scHNEIDEWIN'S Philologes, D, VII, bl 533 —535 van
hem spreckt, maar aldus: ,Des Bretriers Diodorus gedenkt
meines Wissens Niemand, woder der alten noch der neneren”
Wel wordt melding gemaakt van een Diodorus den Aspendidr,
zeat Roeper: doch dat Tretriir zou geschreven zijn in plaats
van Aspendiér, is hem niet waarschijnlijk. Voorts weet men,
dat er ecen Diodorus de Ephesitr, die bij procrses niErrivs
VIII, 70 in let Ieven van Bmpedoeles voorkomt, bestaan heeft;
doch meer van hem ook niet Roeper gist, dat men bij Hip-
polytus wellicht Ewdoras in stede van Disdoru: moet lezen. Maar
heeft er wel een Eudorus geleefd en deze over Pythagoras



304 ZESDE VOORLEZING,

geschreven, zoo als men bij Roeper zien kan, die heet de
Alevandrijner, niet de Eretriér? Zelf erkent hij dan ook, dat
Diodorus de Erelriér te veranderen in Fudorus de dlexvandrijner
nog al wat gewaagd is.

Ik waagde eene andere gissing, Bij arueyanvs, De'pnosoph.
L. X, c. 44, p. 434 B, wordt gesproken van cen [Vodofus den
Erythreir, die Dagelijksche Beviglen (fphmerides) over Alexanders
leven heeft opgesteld. De verandering van Diodores in Disdelus
en van Frelriév in Frylhreér is zecr gering, De titel van Dage-
lijksehe  Beriglen schijnt cen  tijdgenoot van Alexander aan te
duiden. En dan is er ook cene reden, waarom Hippolytus
Diodorus of liever Diodotus, als den ouderen, noemt vooér
Avistoxenus, den leerling van Avisloleles. In elle geval heoft
Diodotus over Alexander gesehreven en over Alexanders dood
te Babel (zie Athenacus). En dit &2 hem hebben doen sprelen
over andere Gricken, ook over Dylliagoras, te Babel. Tk erken,
his nict dan gissing. Maar wellichif komt er, nadat zij is ge-
opperd, eenig licht en waarsehijnlijkheid voor deze gissing, die
in clk geval niet stout is. — Kort, nadat ik deze gissing open-
lijk had uitgesproken, beriehtte mij mijn veiend Dr. UL P. Okken,
dat hij in den Scholiast op Buvipides Trosd. vg. 822 (nitgave
van L. Dindorf, T. I, p. 862) had gevonden, dat er een Dio-
dorus de Erythreér heefi bestaan, cen dichter, wien men oa.
de penge "Tiles toeschreef

Volgens wuscn en GRuenn, Eavopelop. op het woord Divdalus,
bestaat er ecene verhandeling van den geleevden Frangois Sevin
(naar covRTIN, Fwcyelopddie moderse, in V. Sdoim, geb. in 1682,
gost. 1741), Récherches sur la vie el bs cerils de Diodolz, te vin-
den in de _Aead. des Inseriptiors, T. XIX:; maar noech in dat,
noch in eenig ander decl der Aew/uie heb ik, onder de vele
stukken van Sévins hand, die verhandeling van hem kunnen
vinden.

W Bl 173, cLevEss anex. Strame I, p. 857: ,Alexander
“verhaalt in zijne sehriften over de Pythsgorveiérs, dat Pythago-
ras de leerling is geweest van Zaratus den Assyricr.” Kort te
voren zegt Clemens, dat Pythagoras zich heeft beijverd met
Zoroaster, den Magiir, den Tersier, om te gaan.

) BL 173. Volgens de nanhaling van den Nieuw-Pythago-
reér PORPOYRIUS, Vifa Pythag. s, 12. Over Diogenes zie men
Rith, bl. 275.



AANTEEKENINGEN, 205

%) Bl 178. roremYRIvS, Fila Pylhag. s. 11,

1% Bl 174. =moTm, bl. 344, 345.

') BL 175. straso, Geogr. XVI, 1.

1¥) Bl 175. Zie vowruvrivs, Fite Pythag. s. 6, 12; verg.
roTH, bl. 350, en miervoryrus, Reful. omnium haeres. L.1, e. 2.

1 Bl 176. Natuurlijk is het mij niet onbekend, dat vele
geleerden thans Zoroasters leeftijd veel ouder stellen, dan ik
hier doe. De gronden voor mijne zienswijze vindt men Waarh.
in Liefde 1869, bl. 261—275.

20) BL 176. De phitiarisiz, lnizeziekte.

) Bl 178. cicero, Twse. Quaest. 'V, 3. Ook samBLicHUS,
Fita Pyth. 8. 44, verhaalt de hoofdzaak: ,Hij belitelde zich met
den naam van wijsgeer, in stede van dien van wijze.”

#) Bl 180. oprcamarcmus, ecn leerling van Aristoteles, bij
PORPAYRIUS, /[Tita Fyliay. s 18,

) Bl 180. TUitvoeriger gaf ik den inhoud dezer toespraken
boven op bl. 14.

) Bl 181. masanicrvs, Fife Pythag. s. 53.

) Bl 184, morw, bl. 810—813.

2y Bl. 185. riTm, bl. 685—687.

2 BL 160, De Gricksche Oudheid bewonderde reeds deze
Qulden Sprewken grootelifks. Er bestant onder anderen nog eene
breedvoerige uitlegging van, door Iierocles, een leeraar te
Alexandrié, die in de vijfde ceuw bloeide, nagelaten. De beste
uitgave er van is dic van F. G. A. MULLACHIUS, [iergelic in an-
reum Pythagoreoram carmen commentarins, Berol 1853. De hier
gegeven vertaling is van wijlen mijnen vriend Mr. T. P. Tres-
ling. Ik nam haar ook op in mijne Gesehiedenis der oprocding,
D. II, bl. 138; doeh heb haar nu weder nagezien en veel ver-
anderd, ook naar een paar kritische verbeteringen van nirm,
bl. 220—222 der Noten. Voorts merk ik op, dat nicis door mij
is overgeslagen. Gelijk ik de Gulden Lprewken geef, zijn ze van
Pythagoras’ hand of school afkomstig; ze zijn geen bloemrniker,
door cen ander uib een tuin van kruid en onkruid zamengezoclit.

%) BL 191, Verg. boven bl. 180.

) BL 194 rérm, bl 970.

) BL 195. Intusschen moet ik opmerken, dat, hoe aller-
voorireflelijkst door Roth de loigevallen van Pythagoras zijn in
het licht gesteld en de welenschappelijke inzichten van Pytha-
goraz ontwikkeld, Riéth toch geen rechten zin heeft voor het



206 ZESDE VOORLEZING,

religieuse gemoedsleven van Pythagoras en voor zijne vooral
van de paedagogische zijde zoo belangrijke wijsbegeerte Niet
dat hLij deze nict kent en erkent:; maar hij, de kamergeleerde,
heeft geenen daarvoor recht ontwikkelden zin. Het gebedsleven
van Pythagoras wordt bij hem opgevat als eene nitoefening van
cercdienst: de wijsbegeerte als cen streven mnaar wetenschap.
Daarom zict hij niet het profetisehe in Pythagoras, noch zijne
verwartschap met Israils Profeten (bl. 388—390), en legt hij
het woord plilosophos uit, alsof het ecen begeerige naar weten-
schap beieckende (bl. 346). Veel beter dan Rith kenmerkt
MAX DUNCKER Pythagoras (e k. des Alterth, D. IV, bl 571,
2de wilg): ,.Niet zoozeer als leeranr eener nicuwe wijsheid,
maar als verkondiger eener nicuwe veligie ¢n cens nienwen
levens, als cen ingewijde in de geschiedenis des hemels, trad
Pythagoras in Croton op.” Ook voor 't geen ik van Pythagoras’
beteekenis in de wereldgeschiedenis zeg, heefi Roth den regten
blik wniet. Hoe zou lij dien kunnen hebben, daar hij Gods
openbaring ontkent¥ Hoe veel ik dus aan Roth verschuldigd
ben, gelijk ik altijd dankbaar heb erkend, =zijn wij toch geene
geestverwanten, en ik heb mijne gronddenkbeelden volstreks
niet uit hem. Plato, over wien Roth niet handelt, is het
eigenlijk, door wiens menigvuldig Leroep op Gods openbaring
mij eindelijk de oogen zijn opengegaan, om te xien, dat de
Grieksche wijsbegeerte Gods openbaring tot grondslag heeft.

i) Bl 197, Er zijn ook vele berichten of geruchten bij de
Kerkvaders, dat Pythagoras mei cen in Babels ballingschap le-
venden Profeet van Israél heeft verkeerd.

3 Bl 199. Dit erkent ook nirm enkele malen, b v. bl.
370, 380.



NASCHRIFT.

Toen ik dit derde deel van mijne Geschiedenis der Opvce-
ding ter perse gaf, was het mijn voornemen veel meer te
leveren, dan ik nu het licht doe zien.

Ik had geene keuze. Mijn gezicht werd te zwak, om
mijne eigene aanteekeningen anders dan met groote inspan-
ning, en dan nog gebrekkig, te kunnen lezen.

Eene enkele opmerking over de hoofdzaak van dit derde
deel van dit werk wil ik nog ten besluite mededeelen.

De vraag, waarover groot verschil tusschen de geleerden
bestaat , is deze, of de eerste menschen autodidacten, dan
wel theodidacten zijn gewecest. Hoe vele groote geleerden
nu in de laatste 30, 40 jaren hen tot autodidacten maken
en dus elke eigenlijke openbaring van God aan het mensch.
dom en met name ook aan Israiél verwerpen, toch steunt
hun betoog daarvan alleen op wvooronderstellingen. Deze voor-
onderstellingen zijn volgens KueNex, | De Godsdienst van
Israét,” Deel I, bl. b—15, een der uitnemendste woordvoer-
ders van deze richting, de volgende :



208 NASCHRIFT,

,»,Ons standpunt is, dat tot de voornaamste godsdiensten
de Israélitische en de Christelijke beliooren, niets minder,
maar ook niets meer. De meening, dat zij cen bovennatuur-
lijken oorsprong hebben, is ook die van Zoroaster, Boedha en
Mohamed amirent hunne godsdienst geweest. Het denkbeeld
om onder de voornaamste godsdiensten ook den Israélitischen en
den Christelijken op te nemen, verdient dan alleen goed-
keuring en tocjuiching, wanneer er tusschen deze beide en
al de overige godsdienstvormen geen soortelijk  (specifick)
verschil bestaat.

» De  nieuwere godsdienstwetensehap plaatst zich op het
standpunt van onpartijdige waardeering, zoodat zij de na-
tuurlijke vrueht is van de vorderingen in kennis en ont-
wikkeling . van den geheelen geestesarbeid der Euvopeesche
mengchheld gedurende de laatste cenw. Voor haar ig Isradl
evenmin de spil, waarom de gcheele wereldontwikkeling
draait, als de planeet die wij bewonen het widdelpunt is
van het heclal. et ecloof aan de verkiesing van het Is-
raélitizche volk sluit in zieh, dat zijn godsdienst eene gehieel
eenige voartreffelijkheid bhezit en zoo ver boven alle andere
godsdiensivormen uitsteckt, als Gods werk heerlijker is dan
dat der menschen.”

De lange lijst van Kuenen’s geestverwanten kan men zien
bij v. E. KONiG, Die Hauptprobleme der aliisradlitischen Reli-
gionsgeschichte gegeniiber den  Entwiclkelungstheoretilren beleuchtet
Leipzig 1884, bl, 1-—3.

Veel kleiner is de lijst van hen, die tegen deze vooron-
derstellingen zijn opgekomen, bij Konig bl, 108. Op deze
lijst ontbreken echter nict weinigen b.v. 5. 1. povpes, De
toepassing van de onlwiklelingstheoriz niet aan te be.elen wvoor
de geschiedenis der godsdiensten, Utrecht 1874, G. WILDEBOER,
De Profetie onder Israélin have grondbeteelenis voor Christendom en
Theologie, Utrecht 1884, Ook vermeldt Konig niet mijne ver-
handelingen in Waarhkeid in Liefde. In een kort hestek



NASCHRIFT, 209

bewijst ook J. 3. P, VALETON Jr, in zijne Bijdragen tot de lennis ¢n
waardeering vaa den Israélietischen godsdienst, geplaatst in het
Theologisch Tijdschrilt Stuwien, D. 7 (1881), bl. 1 en 81,
hoe onjuist de redenceringen zijn der voorstanders der ont-
wikkelingsleer.  Hij toont aan, hoe zeer uitcenloopend bij
de Semicten en  Indo-germanen de verbouding der goden
tot de natuur wordt opgevat . ... »Terwijl bij de laatsten
de goden geheel in de natuur opgaan en zell mede tot deze
behooren ; is dit bij de Semieten niet aldus. By hen zijn
ze transscondent, staan zij boven de natuur, zijn ze van
deze onafhankelijk en werken ze door haar.... In tegen-
overstelling van liet naturalisme der Indogermaansche gods-
diensten, kan dus aan de Semictische ecn zeker suprana-
turalisme tocgekend  worden; wat bij hen alles beweegt,
is nict de physische, maar is de persoonlijke kracht.”  Hijj
gaat voort bl. 8: | Wat Israél door zijne Semictische afkomst
van nature bezil, is (echter) bij dit volk kemen te staan onder
den invleed van cen anderen, d.i. van den waarlijk  leven
wekkenden Geest, Wat Tsragl, gansch anders dan de overige
Semictische volken, geworden is, is het geworden, voorze-
ker op grond van zijn Semietischen oorsprong, maar dit
toch ,.in der Kraft eines neuen, ihr allein eigenen Princips
(paupissiN), door ,eine Neuthat Gottes™ (scaBADER), door
»persinlicho giittliche Offenbarung™ (Max MiiLLER), ,,Fie die
grosse wellgeschichtliche Macht prophetischen Geistes” (welke
Israéls godsdienst in zijne gansche geschiedenis vertoont)
»gibt es keine irdische Quelle, und nur eine Anschauung der
gittlicher Weltregierung, welche eine wahrhafte Offenbarung
des gottlichen in die Menschheit hineinsetst, vermag die
selbe anf zu finden und zu begreifen” (prester). Bl 18
wordt nog door Valeton opgemerkt, dat er een overblijfsel
van het monotheisme e zien is bhij de Heidenen in het
Noodlot, het Fatum , iets dat boven alle Goden staat, doch
dat dit niet wordt gevonden bij Israél,



210 . NASCHRIFT.

Nog iets eigenaardig is er daarin op te merken, namelik,
dat bij Israél nooit eene spitsing van Javeh in eene mannelijke
en vrouwclijke godheid heeft plaats gehad, terwil zy altyd
bij de andere volken wordl aangetroflen.

Belangrijk is, wat Kénig aanhaalt uit den grootsten ge-
schiedvorscher en geschiedsclivijver van onzen tijd, LEoroLD
RANKE, Weligeschichie, Deel I, bl. 30 en volg.: ,,Die Idee von
Jehovah ist nicht etwa aus Naturdienst entsprungen. sie ist
ihm entgegen gesetst.” Bl 38: ,,In dem einfachen Fortgang
eines nationalen Naturdienstes hiitte cs  keine Geschichte
des Menschengeslechtes gegeben.  Diese gewinnt erst in
dem Monothcismus, der sich von dem Naturdienst los reist,
Grund und Boden.” Kinig merkt bl. 108 op, dat bij deze
voorstelling der Isiaélietische godsdienstgeschiedenis ook de
lang geoefende en wijde blik van cen man als Leopold
Ranke vast is blijven staan, toen hij er over nadacht, hoe
hij den draad der geschiedenis van Israél in het weefsel van
de ontwikkeling der menschheid zoude invlechten

- DRUKFOUT,

Bl 145 vegel 15 in plaats van treww te lezen wordt.

o SLeP


http://www.tcpdf.org

