
Spiritualistische philosophie : het boek der geesten
behelzende de grondbeginselen der spiritische leer over de

onsterfelijkheid der ziel, den aard der geesten en hunne
gemeenschap met den mensch ...

https://hdl.handle.net/1874/235359

https://hdl.handle.net/1874/235359


SW



yam \\Z2Pp Y. oct. 1243





RIJKSUNIVERSITEIT TE UTRECHT A06000024485108B 2448 510 8



c SPIRITUALISTISCHE PHILOSOPHIE.HET BOEK DER GEESTEN BEHELZENDE                                                   . . DE GRONDBEGINSELEN DER SPIRITISCHE LEER ])E ONSTERFELIJKHEID DER ZIEL, DEN AARD DER GEESTEN EN HUNNE GEMEENSCHAP MET DEN MENSCH, DE ZEDEKUNDIGE WETTEN, HET TEGENWOORDIGE LEVEN, HET TOEKOM- STIGE LEVEN EN DE TOEKOMST VAN HET MENSCHDOM. VOLGENS HET ONDEBWIJS DOOR DE VBBHEVEN BEESTEN, DOOK MIDDEL VAN ONDEBSCHEIDEN ME- DIUMS, GEGEVEN. e BIJEENVERZAMELD BS GERANGSCHIKT DOOR ALLAN KARDEC.             L\\ K Naar de 18e uitgave uit het Fransoh vertaald DOOS S GEtAVENHAGE D.

A. THIEME 1875.



TS| Gedrukt Iiij G. .1, Thiemc, te Arnhem.



. . VOORBERICHT VAN DEN VERTALER. Door Je vertaling van het werk van Allau Kardec : «Wat isSpiritisme?" heb ik getracht mijne landgenooten met het zuo veelbesproken en hier te lande nog zoo weinig begrepen Spiritisme bekendte maken. Mijn doel bij de vertaling van »het Evangelie volgenshet Spiritisme" van denzelfden schrijver, daarna in het licht gegeven,was, schroomvallige menschen, omtrent hunne vrees, dat het Spiritismestrijdig met den godsdienst is, gerust te stellen. Aan hen, die nudieper in het Spiritisme wenschen door te dringen, bied ik deze vertalingvan nog een ander werk van denzelfden schrijver aan, waarin de leer opeene volledige wijze behandeld wordt. J. G. PLAT E. Arnhem, 1875. • .



I



BERICHT BIJ DEZE NIEUWE UITGAVE. Bij de eerste uitgave van dit werk, hebben wij een vervolg beloofd.Dit zoude bestaan hebbeu uit alle vraagpunten die iu de vorige nietbehandeld hadden kunnen worden, ot\' die door latere omstandigheden ennieuwe studiën ontstaan waren; maar daar zij allen betrekking hebbenop het eeu ot\' ander reeds behandeld gedeelte tot welker ontwikkeling zijdienen, zoude hunne afzonderlijke uitgave geen geheel gevormd hebben.Daarom hebben wij dit tot bij den herdruk van het boek uitgesteld, omvan alles te zanten eeu geheel te kunnen maken, en hebben dien gebruiktom in de verdeeliug der onderwerpen eene meer regelmatige rangschikkingte brengen, terwijl wij tevens

herhalingen weggelaten hebben. Dezeherdruk kan dus als een nieuw werk beschouwd worden, ofschoon degrondbeginselen geene veraudering hebben ondergaan, op eenige weinigeuitzonderingen na, die meer tot aanvulling en verklaring dienen, danwezenlijke wijzigingen zijn. Deze eenstemmigheid in de verkondigde grond-brginseleu, niettegenstaande de verscheidenheid der bronnen, waaruitv. ij hebben geput, is een belangrijk feit voor de vestiging der Spiritische t



VIII                     BEKICH? BIJ DEZB NIEUWE UITGAVE. «ctenschan. De dooi\' oii8 outvangen berichten bevestigen ons, dat mede-deeliugen in alle opzichten identisch, zoo al niet in den vorm, dantoch wat het wezen der zaak betreft, iu verschillende oorden verkregenzyn, en wel vóór dat ons werk dat die is komen bevestigen en er eengeregeld geheel van gevormd heeft, uitgegeven was. Van den anderenkant bewijst de Geschiedenis dat de meeste dier grondbeginselen door deuitstekendste mannen der Oudheid, zoo wel als door die van den nieu-wereu tijd, onderwezen zijn, en hecht er dus haar goedkeurend zegel aan.



INLEIDING TOT DE STUDIE DER SPIRITISTISCHE LEER. I. Voor nieuwe zaken heeft men nieuwe woorden noodig, ditis noodzakelijk voor de \'duidelijkheid der taal, om de ver-warring te voorkomen, die niet te vermijden is, wanneerdezelfde uitdrukkingen voor verschillende uitleggingen vatbaarzijn. De woorden spiritueel, spiritualist, spiritualisme hebbenieder een bepaalde beteekenis; hen eene nieuwe te geven omze op de leer der Geesten toe te passen zoude slechts de reedszoo menigvuldige oorzaken van dubbelzinnigheid vermeerderen.Inderdaad is Spiritualisme het tegenovergestelde van Materia-lisme; ieder die gelooft iets meer in zich te bevatten dande stof, is Spiritualist, maar daaruit volgt nog niet

dat hijaan het bestaan van Geesten of aan hunne gemeenschap metde zichtbare wereld gelooft. In plaats van de woorden Spiri-tualist, Spiritualisme, gebruiken wij, om het laatste geloofaan te duiden de woorden Spiritistisch en Spiritisme, waarvande vorm aan den oorsprong en de grondgedachte herinnert,en die daarom het voordeel hebben volkomen duidelijk tezijn, terwijl wij aan het woord Spiritualisme zijn eigen be-teekenis laten. Wij zeggen dus dat de Spiritistisch e leer of hetSpiritisme, de betrekking ten grondslag heeft, die-tusschende stoffelijke wereld en de Geesten of wezens der onzichtbarewereld bestaat. De volgelingen van het Spiritisme noemen wijSpiritisten.



X                                                     INLEIDING. Het Boek der Geesten bevat in het bijzonder de leer vanhet Spiritisme; in het algemeen sluit het zich aan de Spiri-tualistische leer aan , waarvan het Spiritisme eene der phasenis. Om die rede voert het boven den titel de woorden : Spiri-tualistische Philosophie. II. Er bestaat nog een ander woord, waaromtrent het ook vanbelang is elkander goed te verstaan, omdat het eene derhoofdpunten van elke zedekundige leer, en door gebrek aaneene bepaalde beteekenis een onderwerp van veel twist is ;het is het woord ziel. De uiteenloopende meeningen omtrenthet wezen der ziel, ontstaan door de bijzondere uitleggingendie iedereen aan dat woord geeft. Eene volmaakte taal, inwelke iedere

gedachte door een afzonderlijk, eigen woordwordt uitgedrukt, zou veel twisten voorkomen ; met een eigenwoord voor elke zaak, zou men elkander goed verstaan. Volgens sommigen is de ziel het beginsel van het stoffelijkorganische leven, dat geen eigen bestaan heeft, en met hetleven eindigt: dit is het zuivere materialisme. In dien zinzeggen zij vergelijkenderwijze van een gebarsten muziekinstru-ment, dat geen geluid meer geeft, dat het geen ziel heeft.Volgens deze meening zou de ziel een gevolg en niet eeneoorzaak zijn. Anderen denken, dat de ziel het beginsel is der intelligentie,die algemeen werkende kracht, waarvan ieder wezen een ge-deelte tot zich neemt. Volgens hen bestaat er voor het Heelalslechts ééne ziel, die aan de

verschillende intelligente wezensgedurende hun leven vonken afstaat; na den dood dier wezenskeert ieder dezer vonken tot de algerneene bron terug, waarzij zich met het geheel vermengt, zooals de beeken en rivierenterugkeeren tot de zee, waaruit zij ontstaan zijn. Deze meeningverschilt met de vorige daarin, dat bij deze veronderstellingin den mensch iets meer dan de stof bestaat, en dat er ietsna den dood overblijft; maar het is nagenoeg als of er nietsoverbleef, aangezien dat iets, geene persoonlijkheid bezittende,



INLEIDING.                                                  XI wij geen bewustzijn van ons zelven zouden hebben. Volgen?deze meening zoude de algemeene ziel God, en ieder wezeneen deel der Godheid z\\jn; het is eene der verscheidenhedenvan het panthe?sme. Volgens anderen eindelijk, is de ziel een zedelijk wezen,afgescheiden en onafhankelijk van de stof, en dat na dendood zijne persoonlijkheid behoudt. Deze meening is ontegenrzeglijk de meest verspreide, omdat deze onder den eenen ofanderen naam, als instinktmatig geloof en onafhankelijk vanelk onderwijs, bij alle volken gevonden wordt, welke ook detrap hunner beschaving moge zijn. Deze leer, volgens welkede ziel oorzaak en niet uitwerksel is; is die van

de Spiri-tualislen. Zonder over de waarde van die meeningen te twisten, enalleen de taalkundige zijde der zaak beschouwende, zeggenwij, dat deze drie toepassingen van het woord ziel, drie ge-heel verschillende bepaalde gedachten uitdrukken, welke iedereen afzonderlijk woord zouden vereischen. Dit woord heeftdus een driedubbele beteekenis, en ieder heeft van het stand-punt, waaruit hij dat woord gebruikt, gelijk; de fout zit inde taal, die slechts één woord bezit, om drie verschillendegedachten uit te drukken. Ter voorkoming van alle dubbel-zinnigheid zou men overeen moeten komen, slechts vooréén van deze drie denkbeelden het woord ziel te gebruiken;de keuze voor welk is onverschillig, het komt er

slechts opaan, dit onder elkander ééns te worden; het is een zaakvan overeenkomst. Wij voor ons meenen, dat het meer logischis, dit woord in zijn meest algemeen aangenomen beteekeniste gebruiken; en daarom zullen wij het onstoffelijke en individueele wezen, dat in ons zetelt en dat ons lichaam over-leeft, ziel noemen. Al bestond dit wezen slechts als hetprodukt van onze verbeelding, dan nog zoude men een woordmoeten hebben, om het uittedrukken. Bij gemis van afzonderlijke woorden voor de twee anderegezichtspunten noemen wij: Levensbeginsel {principe vital), het beginsel van het stoffe-lijke en organische leven, wat ook de bron er van zijn moge,



XII                                                  INLEIDING. dat alle levende wezens, van de planten tot aan den menschgemeen hebben. Het leven, afgescheiden van de gaaf om tedenken, kunnende bestaan, is het levensbeginsel een afge-sescheiden en onafhankelijk iets. Het woord levensvermogen(vitaliteit) zoude niet hetzelfde denkbeeld weergeven. Volgenssommigen is het levensbeginsel eene eigenschap der stof, eenuitwerksel, dat ontstaat wanneer de stof zich in zekere ge-geven toestanden bevindt; volgens anderen , en dit is de meestalgemeene meening, zetelt het in eene bijzondere door hetHeelal verspreide flu?dum, waarvan ieder wezen gedurendehet leven een gedeelte tot zich neemt en verwerkt, zooals wijde trage lichamen het

licht zien absorbeeren, in dit gevalzoude volgens sommigen het levengevende flu?dum niet anderszijn dan het geanimaliseerde, elektrische flu?dum, door anderenook magnetische- of zenuw-flu?dum genoemd. Hoe dit ook zij, er is iets, dat niet te loochenen is, wanthet is eene vrucht der waarneming, en dat is: dat de or-ganische wezens in zichzelven eene innige kracht bezitten,die zoolang als zij bestaat, het verschijnsel dat men levennoemt, verwekt; dat het stoffelijke leven aan alle organischewezens gemeen is, en dat dit onafhankelijk van de intel-ligentie en de gedachte is ; dat de intelligentie en de ge-dachte eigenschappen zijn, aan eenige organische soorteneigen; en eindelijk: dat onder de organische wezens die ver-stand en

gedachte bezitten, er nog eene soort bestaat, dieeen afzonderlijken zedelijken zin bezit, die haar eene ontegen-zeglijke meerderheid over de andere soorten geeft, die soort#is het menschelijke geslacht. Men begrijpt dat bij zulk eene veelvuldige uitlegging vanhet woord, de ziel, noch het materialisme, noch het pan-the?sme uitsluit. Zelfs de spiritualist kan zeer wel het bestaander ziel volgens een der twee eerste begrippen aannemen,zonder daarom het daarvan onderscheiden onstoffelijk wezen,,waaraan hij in dat geval een anderen naam zal geven, te verwer-pen. Het woord vertegenwoordigt dus geene bepaalde meening,het is een proteus die iedereen naar eigen welgevallen ver-vormt, en daardoor de bron van zoo vele eindelooze

twisten is. •



INLEIDING. XIII Men zoude eveneens alle misverstand kunnen voorkomen,als men bij het gebruiken van het woord ziel in de drieaangegeven beteekenissen , er eene bepaling bij voegde die hetstandpunt te kennen gaf waaruit men het bezigt, of de toe-passing, welke men er aan geeft. Het zoude dan een geslachts-naam worden, die tegelijkertijd het beginsel van het stoffe-lijke leven, van de intelligentie, en van den zedelijken zinzoude aangeven, en die men door eene hoedanigheid zoudekunnen onderscheiden, zoo als men dit b. v. bij de gassendoet welke men door de woorden waterstof, zuurstof, stik-stof — doet voorafgaan. Men zoude dus kunnen zeggen, enwellicht ware dit het beste, de levengevende

ziel voor hetbeginsel van het stoffelijke leven; de intellectueele ziel voorhet beginsel der intelligentie, en de Spiritisehe ziel voorlietbeginsel voor onze individualiteit na den dood. Dit is alles ,zoo als men ziet, slechts eene kwestie van woorden, maarom elkander te kunnen verstaan een zeer belangrijke kwestie.Hieruit zoude volgen, dat de levengevende ziel aan alle or-ganische wezens: planten, dieren en den mensch gemeen is;de intellectuele ziel aan de dieren en menschen, en de Spir>-tische ziel, alleen aan .den mensch eigen is. Wij hebben destemeer gemeend op deze uitlegging te. moetenaandringen, omdat de Spiritisehe leer uit haren aard steuntop het bestaan in ons van een wezen, onafhankelijk van de-

stof, en het lichaam overlevend. Daar het woord ziel menig-maal in dit werk moet voorkomen, was het noodig de be-teekenis, die wij er aan hechten, juist te bepalen, ten eindealle vergissing daaromtrent te voorkomen. Laat ons nu tot het voornaamste onderwerp van dit voorbe-reidend onderwijs overgaan. III. Even als iedere nieuwe "zaak heeft ook de Spiritisehe leeihare aanhangers en bestrijders. Wij zullen trachten eenige dei-tegenwerpingen dezer laatsten te beantwoorden door de waardeder gronden, op welke die steunen, te onderzooken, zonder /



INLEIDING. XIV ons evenwel te vleien iedereen te zullen overtuigen; want erzijn menschen, die geloven dat het licht alleen voor hen be-staat. Wij richten dus het woord tot personen van goedetrouw zonder vooraf vastgestelde of vooringenomen denkbeelden,maar die met den ernstigen wensch om te leeren bezield zijn,en wij zullen hen aantoonen dat de meeste der tegenwerpingen,welke men tegen de leer maakt, het gevolg zijn van onvol-ledige waarneming der feiten en van een te lichtvaardig enoverhaast uitgesproken oordeel. Laat ons vooraf in weinige woorden de opklimmende reeksder verschijnselen, die deze leer hebben doen geboren wor-den, in herinnering brengen. Het eerste

waargenomen feit, was het in beweging gerakenvan onderscheiden voorwerpen; men heeft daaraan de alle-daagsche benaming van draaiende tafels of tafeldans gegeven.Dit verschijnsel, dat het eerst in Amerika schijnt waarge-nomen te zijn, of, beter gezégd, zich in dat land het eersteheeft herhaald, want de Geschiedenis bewijst, dat het reeds inde oudste tijden plaats vond, ging met zonderlinge omstandig-heden gepaard, zoo als ongewone geluiden, slagen, die zonderbekende zichtbare oorzaken werden voorgebracht. Van Amerikauit, heeft het zich snel over Europa en de andere werelddeelenverspreidt; in den beginne ontmoette het bij velen ongeloof,maar de menigvuldigheid der

waarnemingen heeft spoedig alletwijfel aan de echtheid der verschijnselen doen ophouden. Indien die verschijnselen zich tot de beweging yan stoffe-lijke voorwerpen bepaald hadden, zouden zij door eene zuivernatuurkundige oorzaak kunnen verklaard worden. Het is erverre van af, dat wij alle geheime krachten der natuur, alleeigenschappen van degenen die ons bekend zijn, zouden ken-nen; bovendien opent de elektriciteit dagelijks tot in het on-eindige nieuwe hulpbronnen voor den mensen en schijnt als\'t ware, de wetenschap met een nieuw licht te moeten be-schijnen. Het zoude dus in \'t geheel niet onmogelijk kunnengeweest zijn, dat de elektriciteit, gewijzigd door zekere om-standigheden of

door een andere onbekende kracht, de oorzaakware van die bewegingen. Daar de vereeniging van vele per- *



INLEIDING.                                                  XV sonen de kracht der werking vermeerderde, scheen dit, dezetheorie kracht bij te zetten, want men kon die verzamelingvan individuen beschouwen als een veelvoudige voltasche kolomwaarvan de kracht vermeerdert, naar het getal der elemen-ten, welke gebezigd worden. De ronddraaijende beweging had niets vreemds; zij bestaatin de natuur; zij is die van alle hemellichamen; wij zoudendus in het klein eene afspiegeling hebben van de Algemeenebeweging van het Heelal, of, beter gezegd, eene tot dus veronbekende oorzaak kon toevallig en onder zekere gegeven om-staudigheden voor de kleinste voorwerpen eene strooming doenontstaan zoo als die, welke alle werelden met zich voert.

Maar de beweging was niet altijd eene ronddraaijende,dikwijls was zij stootend, ongeregeld; het voorwerp werdhevig geschud, omgeworpen, en tegen alle wetten van hetevenwicht opgenomen en in de ruimte zwevende gehouden.In al deze feiten was nog niets dat niet door de macht vaneene onzichtbare physische kracht kon verklaard worden.Zien wij niet dat door de elektriciteit, gebouwen omgeworpen,boomen ontworteld, de zwaarste voorwerpen ver weggeslin-gerd, aangetrokken of teruggestooten worden ? De ongewone geluiden, de slagen, veronderstellende datzij niet door de gewone inkrimping en uitzetting van hethout of door iedere andere toevallige oorzaak werden teweeggebracht, konden nog zeer goed door de ophooping

van hetonzichtbare flu?dum ontstaan ; veroorzaakt de elektriciteit nietde hevigste geluiden ? Zoo als men ziet , bestond er tot dus ver niets , dat niettot het gebied der zuiver physische en physiologische feitenkon worden teruggebracht. Zonder die gedachtengang teverlaten , was er stof genoeg voor ernstige studie, waardigom de opmerkzaamheid der geleerden op te wekken. Waaromheeft dit geen plaats gevonden ? Het is treurig het te moe-ten zeggen, maar dit ligt aan oorzaken, die met duizendenandere dergelijke feiten de lichtvaardigheid van den mensche-lijken geest bewijzen. Vooreerst is \'t alledaagsche van hetvoorwerp, dat voornamelijk tot basis bij de eerste onderzoe-



INLEIDING. XVI kingen gediend heeft, daar niet vreemd aan geweest. Welkeen\' grooten invloed kan een woord niet op de ernstigstezaken uitoefenen ! Zonder te bedenken dat de beweging ookaan ieder ander voorwerp kon medegedeeld worden, heeft degedachte, een tafel te gebruiken, de overhand behouden,waarschijnlijk omdat het daartoe het geschikste voorwerpwas, en men met meer gemak rondom eene tafel dan omieder ander meubel kan gaan zitten. En de meer dan ge-woon begaafde menschen zijn dikwijls zoo kinderachtig, dathet niet onmogelijk is, dat eenige uitstekende geesten hetbeneden hunne waardigheid zullen geacht hebben zich bezigte houden met datgene, waaraan men

goed gevonden had,den naam van tafeldans te geven. Het is zelfs waarschijnlijk,dat, indien het verschijnsel door Galvani aan het licht ge-bracht, door een alledaagsch mensch ontdekt, en evenzooonder een bespottelijken naam bekend gemaakt ware, hetnog bij de wigchelroede gebannen zoude gebleven zijn. Welkgeleerde toch , zoude niet gedacht hebben , zich te vernederendoor zich met den kikvorschendans bezig te houden. Eenige evenwel, bescheiden genoeg om te bekennen dat deNatuur wellicht niet haar laatste woord voor hen gesprokenhad, hebben , tot geruststelling van hun geweten, willen zien :maar de verschijnselen niet altijd aan hunne verwachtingenbeantwoordende en niet altijd

wanneer zij dit verlangden,en volgens hunne wijze van onderzoek plaats vindende, heb-ben zij, het niet bestaan, uitgesproken ; maar niettegen-staande hunne uitspraak, gaan de tafels, als er dan tochvan tafels sprake moet zijn, voort met draaien, en wij kun-den met Galile? zeggen : Toch draaien zij ! Wij gaan verder,en zeggen dat de feiten zich zoodanig vermenigvuldigd heb-ben, dat zij thans het burgerrecht verkregen hebben, en heter alleen op aankomt, er eene rationeele uitlegging voor tevinden. Is men gerechtigd de verschijnselen voor onwaar teverklaren omdat zij niet altijd op dezelfde wijze ?n naar denwil of volgens dis eischen van den waarnemer plaats vinden?Zijn de verschijnselen, die

door de Elektriciteit en de Schei-kunde ontstaan niet aan zekere omstandigheden en voor-



INLEIDING.                                               XVII waarden onderworpen, en moet men die ontkennen, omdatzij niet dan onder die omstandigheden plaats vinden ? Ishet dan zoo vreemd dat het verschijnsel van de bewegingder voorwerpen door middel van het menschelijk flu?dum,ook van zekere voorwaarden afhankelijk is, en niet plaatsvindt als de waarnemer, zich op zijn eigen gezichtspuntplaatsende, vordert, dat dit volgens zijne grillen moet plaatsvinden , of die aan de wetten van bekende verschijnselen wilonderwerpen, zonder te bedenken dat er voor nieuwe ver-schijnselen, nieuwe wetten kunnen en moeten bestaan ? Enom deze wetten te kennen, moet men de omstandighedenwaaronder de feiten gebeuren,

bestudeeren, en dezestudie kan alleen verkregen worden door eene aanhoudende,oplettende, en dikwijls zeer lang voortgezette waarneming.Maar, brengen eenige hiertegen in, er bestaat dikwijlsklaarblijkelijk bedrog. Dezen vragen wij , of zij wel zoo zekerzijn dat er bedrog bestaat, en of zij niet als zoodanig, dieverschijnselen hebben beschouwd, waarvan zij zich geenrekenschap wisten te geven; zooals die boer, die een kundigleeraar in de scheikunde proeven ziende nemen, dezen vooreen behendig goochelaar aanzag. Zelfs aannemende dat ersomtijds bedrog kan hebben plaats gevonden , is dit daaromeene rede om het feit zelf te loochenen.\'1 Moet men de phy-sica loochenen, omdat er goochelaars zijn, die

met den naamphysicus pronken ? Bovendien moet men het karakter derpersonen en het belang dat zij er bij zouden kunnen hebbenom te bedriegen, in aanmerking nemen. Het zoude dan eengrap wezen? Men kan er zich wel een oogenblik mede ver-maken , maar eene tot in het oneindige voortgezette grap,zou den. grappenmaker niet minder walgend vervelen, danhem dien men bedotten wil. Overigens is er in eene mysti-ficatie, die zich over de geheele wereld en onder de meesternstige, eerbiedwaardige en verlichte menschen verspreidt,iets, dat minstens even zoo merkwaardig is als het ver-schijnsel zelve. , .



XVIII                                              INLEIDING. IV, Indien de verschijnselen waarover wij spreken zich tot debeweging van voorwerpen bepaald hadden, zouden zij, zooalswij reeds aangemerkt hebben, tot het gebied der natuur-kundige wetenschappen blijven behooren , maar dit is niethet geval geweest, het was hunne bestemming om ons opden weg van feiten van een\' vreemden aard te leiden. Menmeende te ontdekken, wij weten niet waardoor, dat deimpulsie aan de voorwerpen medegedeeld, niet alleen dewerking van eene blinde mechanische kracht was, maardat bii die beweging de medewerking van een intelligenteoorzaak plaats vond. .Deze weg, eens gebaand, bood eengeheel nieuw veld

voor het onderzoek aan ; de sluijer overvele geheimenissen was opgeheven. Bestaat er inderdaadeene intelligente kracht ? Dat is de vraag. Indien die krachtbestaat , welke is zij dan, welken oorsprong heeft zij dan ?Staat zij boven de menschheid ? Dit zijn wederom vragen,die uit de eerste voortvloeien. De eerste intelligente openbaringen vonden plaats door middelvan tafels, die zich oprichtten, met een der pooten een bepaaldgetal slagen gaven er. op die wijze ja en neen volgens eengemaakte afspraak, op een gestelde vraag antwoordden. Totzoo ver bestond hierin niets dat de ongeloovigen tot overtuigingkon brengen, want men kon dit aan het toeval toeschrijven.Latei- ontving men meer

uitgebreide antwoorden door de lettersvan liet alphabet: het voorwerp waarvan men zich bediendeklopte zoo vele malen, als met het ranggetal van iedere letterin het alphabet overeenkwam ; zoodoende bekwam men woordenen zinnen, welke antwoorden op gestelde vragen waren. Dejuistheid dei\' antwoorden, hun verband met die vragen,wekten de verbazing op. Het geheimzinnige wezen, dat op diewijze antwoord gaf, over zijn wezen ondervraagd zijnde, ver-klaarde, dat het een geest of genius was, noemde zijnen naam,en deelde verscheidene inlichtingen hem aangaande, mede.Dit is een zeer belangrijke bijzonderheid, waarop wel geletdient te worden. Niemand heeft dus de Geesten

verzonnen,



INLEIDING. XIX als een middel om daardoor het verschijnsel te verklaren;het is het verschijnsel zelf, dat het woord openbaard;. In deexacte wetenschappen stelt men dikwijls hypothesen om eengrondslag voor de redeneering te hebben, maar hier is ditniet gebeurd. Dit middel van gemeenschap was langwijlig en moeielijk.De geest, en hierop dient wederom als op eene belangrijkeomstandigheid gelet te worden, gaf een ander middel op. Eendezer on zichtbaren gaf den raad, een potlood aan een korfje.of ander voorwerp vast te hechten. Dit korfje op een vel papiergeplaatst, werd door dezelfde geheime kracht die de tafelsdoet bewegen, in beweging gebracht; maar in plaats van eeneeenvoudige regelmatige

beweging te maken, schreef het potlooduit zichzelf letters die woorden, zinnen en geheele verhande-lingen van ettelijke bladzijden vormden, waarin vraagstukkenvan de hoogste wijsbegeerte, zedekunde, bovennatuurkunde,psychologie enz. behandeld werden, en wel even snel, alswanneer men met de hand schrijft. Deze raad werd gelijktijdig in Amerika, Frankrijk en inverschillende landen gegeven. Zie hier de bewoordingen,waarin hij te Parijs, op den 10e Juni 1853, gegeven werdaan een der ijverigste beoefenaars der leer, die zich reedssedert vele jaren, van af 1849, met de oproeping van Geestenbezig hield. »Ga in de kamer hier naast het korfje halen;»maak er een potlood aan vast; zet het op het papier;

en»plaats uwe vingers op den rand." Eenige oogenblikken daarna,begon het korfje te bewegen en schreef het potlood zeer duide-lijk den volgenden zin: »Wat ik u daar zeg, verbied ik u«bepaald, aan iemand medetedeelen, de eerste keer dat ik weer *»zal schrijven, zal ik beter schrijven." Daar het voorwerp, waaraan men een potlood hecht, nietsdan een werktuig is, zoo is de aard of de vorm er van geheelonverschillig; men heeft de gemakkelijkste inrichting trachtente vinden; vele menschen maken gebruik van een plankje. Het korfje, of het plankje, kan alleen in beweging gebrachtworden door den invloed van zekere individuen, die hiertoemet eene bijzondere kracht begiftigd zijn, en die men Mediums 2*



XX                                                   INLEIDING. noemt, dat wil zeggen, middel of middelaars tusschen deGeesten en den mensch. De hoedanigheden, die deze krachtgeven, zijn afhankelijk zoo wel van physische als van zedelijkeoorzaken, die nog slechts onvolmaakt bekend zijn, want menvindt mediums van eiken ouderdom, van elk geslacht en vaneiken trap van verstands-ontwikkeling. Deze gave ontwikkeltzich overigens door oefening. V. Later zag men in, dat het korfje of het mandje waarlijkslechs een aanhangsel der hand vormde, en het medium, hetpotlood zelf in de hand nemende, begon, gedreven door eeneonwillekeurige en bijna koortsachtige impulsie te schrijven.Op die wijze werden de

mededeelingen sneller, gemakkelijkeren vollediger ; en thans is deze de meest gebruikelijke manier,te meer omdat het getal personen, welke deze gaaf bezitten,zeer aanzienlijk is en met den dag toeneemt. De ondervindingdeed eindelijk nog vele verscheidenheden in het mediumschapkennen, en men ontdekte dat de mededeelingen ook kondenplaats hebben door de stem, het gehoor, het gezicht, dooraanraking enz. ja zelfs door direct schrift der geesten zelve,dat wil zeggen zonder de hulp van de hand van het medium,of van potlood. Toen het feit verkregen was, bleef er nog een voornaampunt nategaan, en wel de rol, die het medium bij de beant-woording vervult, en het aandeel dat hij er

werktuigelijk enzedelijk aan kan nemen. Twee belangrijke en voorname om-standigheden, die aan een oplettend waarnemer niet mogenontgaan, kunnen die vraag oplossen. De eerste is de wijze,waarop het korfje zich, onder zijnen invloed, alleen door devingers op den rand te plaatsen, beweegt; het onderzoek zalde onmogelijkheid aantoonen om op die manier eeniger wijzede richting te kunnen aangeven. Deze onmogelijkheid wordtnog duidelijker aangetoond, als twee of drie personen te gelijkhunne vingers aan hetzelfde korfje plaatsen: er zoude alsdaneene inderdaad wonderbare overeenstemming in hunne bewe-



INLEIDING.                                                  XXI gingen moeten bestaan; daarenboven zoude er ook nog over-eenstemming van gedachten tusschen hen moeten zijn, teneinde zich te kunnen verstaan omtrent het op de gesteldevraag te geven antwoord. Er komt nog een ander niet minderzonderling feit bij, dat het bezwaar nog grooter maakt, endat is het volkomen verschil in schrift, naar gelang vandenzich openbarenden geest, en de omstandigheid, dat telkensals dezelfde geest terug komt, ook het schrift aan dien geesteigen, voortgebracht wordt. Het medium zou er zich ophebben moeten toeleggen zijn eigen schrift op twintigerleiwijze te veranderen, en vooral om te kunnen onthouden welkschrift aan dezen of

aan genen geest behoort. De tweede omstandigheid vloeit uit den aard der ant-woorden zelve voort, waarvan het meestal, vooral wanneer.het afgetrokkene of wetenschappelijke vragen gelden, alge-meen bekend is, dat zij de kennis en zelfs de verstandelijkeontwikkeling te boven\'gaan van het medium; dat overigensmeestal geen bewustzijn heeft van hetgene door zijne tus-schenkomst geschreven wordt en zeer dikwijls de gesteldevraag zelf niet hoort of begrijpt, daar zij in eene hem vreemdetaal [of zelfs in gedachte gedaan wordt en het antwoord indezelfde taal kan gegeven worden. Eindelijk gebeurt het dik-wijls, dat het korfje over het een of ander onderwerp geheelonverwacht van zelf schrijft, zonder dat

daarover vooraf eenevraag gedaan is. Deze antwoorden dragen in sommige gevallen zulk eenstempel van wijsheid, diepzinnigheid en juistheid, zij ver-kondigen zulke verhevene, edele denkbeelden, dat zij nietdan van een verheven intelligentie, van de zuiverste zedelijk-heid doordrongen, kunnen afkomstig zijn. Andere weer zijnzoo lichtzinnig, zoo nietig, zoo triviaal zelfs, dat het verstandweigert te gelooven, dat dit uit dezelfde bron voortkomt. Ditonderscheid in de taal kan door niets anders verklaard wor-den, dan door het verschil in de intelligenties, die zich open-baren. Bestaan deze intelligenties in, of bestaan zij buiten demenschheid? Dat is het vraagstuk, dat opgehelderd moetworden, en waarvan men de

volledige verklaring, zoo als



INLEIDING. XXII het door de geesten zelve gegeven is, in dit werk vin-den zal. Ziedaar dus duidelijke uitwerkselen, die buiten den gewonenkring van onze waarnemingen voortgebracht worden , die nietin het geheim, maar openlijk plaats vinden, die elkeen kanzien v en constateeren, die niet het voorrecht van een enkelezijn, maar dagelijks door duizenden naar willekeur herhaaldworden. Deze uitwerkselen moeten noodwendig eene oorzaakhebben, en daar zij de handeling van eene intelligentie envan eenen wil openbaren, behooren zij daardoor niet tot hetzuiver physische gebied. Onderscheidene theoriën zijn hierover gegeven, wij zullendie straks onderzoeken, en zullen zien of door deze, alle

feitendie zich kunnen voordoen, verklaard worden. Laat ons in-tusschen, het bestaan van andere wezens, afgescheiden vanden mensch, aannemen, omdat dit de verklaring is, welkede zich openbarende intelligenties ons gegeven hebben, enlaat ons nagaan , wat dezen ons hieromtrent zeggen. VI. De wezens, welke zich op die wijze openbaren duiden zich-zelve, zooals gezegd is aan, onder den naam van geesten "ofgeniussen, en hebben, althans eenige onder hen, tot deaardbewoners behoord. Zij vormen de geestenwereld, zoo alswij gedurende ons leven de lichamelijke wereld uitmaken. Wij vatten hier in weinige woorden de voornaamste puntenvan de Leer, die zij ons gebracht hebben, te

samen, ten eindegemakkelijker vele tegenwerpingen te kunnen beantwoorden. »God is eeuwig, onveranderlijk, onstoffelijk, eenig, al-» machtig, in den hoogsten graad rechtvaardig en goed. »Hij heeft het Heelal, hetwelk alle bezielde en onbezielde,«stoffelijke en onstoffelijke wezens bevat, geschapen. »De stoffelijke wezens vormen de zichtbare of lichamelijke,en de onstoffelijke de onzichtbare of Spiritische, dat wil«zeggen de Geestenwereld. «De Geestenwereld is de normale, oorspronkelijke, eeuwige,»vóór alles bestaande en alles overlevende wereld.



INLEIDING. XXIII »De lichamelijke wereld is slechts secondair; zij zou kunnen«ophouden te bestaan of nooit hebben kunnen bestaan, zon-»der in iets het wezen van de Geestenwereld te veranderen. »De Geesten nemen tijdelijk een stoffelijk vergankelijk om-«hulsel aan, door welks vernietiging door den dood, zij»wederom vrij worden. »Onder de vele soorten van lichamelijke wezens, heeft God»den mensch uitverkoren, om daarin de Geesten, die eene«zekere hoogte van ontwikkeling bereikt hebben, te incar-«neeren: hierdoor [verkrijgt hij eene boven alle anderen ver-«heven zedelijke en intellectueele meerderheid. »De ziel is een ge?ncarneerde geest, waarvan het lichaam«slechts het omhulsel is. «Er bestaan in

den mensch drie dingen: 1° het lichaam of«het stoffelijke wezen, dat aan de dieren gelijk, en door het-«zelfde levensbeginsel bezield is; 2° de ziel of het onstoffelijke«wezen, een in het lichaam ge?ncarneerde Geest; 3°\'de band,«die de ziel met het lichaam verbindt, de middelaar tusschen«stof en geest. «De mensch heeft dus twee naturen: door zijn lichaam«behoort hij tot die der dieren, waarvan hij de natuurdriften«bezit; door zijne ziel, tot die der Geesten. «De band of perisprit, die het lichaam met de Geest ver-«bindt, is een soort half-stoffelijk omhulsel. De dood is de«vernietiging van het grofste omhulsel, de Geest behoudt«het tweede, hetwelk voor hem een etherisch lichaam vormt,«dat in den normalen toestand

voor ons onzichtbaar is, maar«dat \'hij in sommige gevallen zichtbaar en zelfs tastbaar kan«maken, zooals dit in het phenomeen der verschijningen«plaats vindt. »De Geest is geen abstract, onbepaald wezen, dat men zich«alleen door de verbeelding kan voorstellen; het is een wer-«kelijk bestaand, begrensd wezen, dat onder zekere omstan-«digheden door de zintuigen van het gezicht, gehoor of gevoel«kan waargenomen worden. »De Geesten zijn in verscheidene klassen verdeeld, en zijn«noch in macht, noch in verstand of zedelijkheid aan elkander



INLEIDING. XXIV «gelijk. Die van den hoogsten rang zijn de verheven Geesten,«die zich door hunne volmaaktheid, kunde, nadering tot God,«zuiverheid van gevoelens, liefde tot het goede, van de an-«deren onderscheiden; het zijn de engelen of reine Geesten.»De andere klassen verwijderen zich meer en meer van dezen«volmaakten staat; die van de laagste orden zijn nog aan«de meeste onzer hartstochten, als: nijd, haat, ijverzucht,«hoogmoed, onderworpen; zij vinden genoegen in het kwaad.«Er zijn er die noch zeer goed noch zeer slecht zijn; die meer»war- en kwel-geesten zijn dan booze geesten; kwaadwilligheid en«wispelturigheid schijnen hun deel te zijn; het zijn dwaal-geesten. «De

Geesten blijven niet altijd tot dezelfde orde behooren.«Door het doorloopen van de verschillende trappen der Geeste*»lijke hiërarchie beteren zij zich allen. Deze beterschap vindt«plaats door de wedergeboorte, die aan sommigen als boete,«aan anderen als zending wordt opgelegd. Het stoflelijke leven«is eene beproeving, die zij bij herhaling moeten ondergaan,«tot dat zij de volmaaktheid zullen bereikt hebben; het is»eene soort van zuivering of schifting waaruit zij min of«meer gelouterd te voorschijn komen. «Wanneer de ziel het lichaam verlaat, keert zij terug tot»de Geestenwereld, waaruit zij gekomen was, ten einde na«korteren of langeren tijd, waarin zij als dwalende geest«ronddootd, een nieuw

stoffelijk leven te beginnen. 1) «Daar de Geest onderscheidene incarnatiën moet onder-«gaan, vloeit daaruit voort, dat wij allen meer dan een be-»staan gehad hebben, en dat wij er nog velen min of meer«volmaakte, hetzij op deze aarde of op andere werelden,«zullen ondergaan. »De incarnatie der Geesten heeft altijd bij het menschelijk«geslacht plaats; het is eene dwaling te gelooven, dat de ziel«of Geest zich in het lichaam van een dier kan incarneeren. «Het elkander opvolgend lichamelijk leven van den Geest, 1) Er bestaat tusschen deze leer der wedergeboorte, en die der ziels-verhuizing zoo als sommige sekten die aannemen, een karakteristiek ver-schil, dat verder in dit werk zal verklaard

worden.



INLEIDING. XXV «is altijd vooruit en nooit achteruitgaande; maar de snel-»heid waarmede deze vooruitgang bereikt wordt, hangt af»van de inspanning die wij aanwenden om tot volmaking te«te geraken. »De hoedanigheden der ziel zijn die van den Geest die«zich in ons ge?ncarneerd heeft; zoo is de deugdzame mensch»de incarnatie van een\' goeden , en de slechte mensch, die»van een\' onreinen Geest. oDe ziel bezat hare individualiteit vóór hare incarnatie;»zij blijft die na hare scheiding van het lichaam behouden. »Bij haar terugtreden in de Geestenwereld vindt de ziel al«degenen, die zij op aarde gekend heeft, terug, en herinnert»zij zich weder al de vorige keeren, die zij geleefd heeft,»met al het goed en al het

kwaad, dat zij bedreven heeft, ;>De ge?ncarneerde Geest is aan den invloed der stof onder-iwoi pen ; de mensch , die dezen invloed door de verheffing»en reiniging zijner ziel overwint, nadert tot de goede«Geesten, tot welke hij eenmaal behooren zal. Hij, die zich»door zijne slechte hartstochten laat overheerschen , en al«zijn geluk in de bevrediging van grof-zinnelijke lusten stelt,«nadert door aan zijn dierlijke natuur het overwicht te laten,»tot de onreine Geesten. «De ge?ncarneerde Geesten bewonen de onderscheiden we-»relden van het Heelal. «De niet-ge?ncarneerde of ronddoolende Geesten , bewonen»geen bepaald en begrensd oord; zij zijn overal, in de ruimte«en naast ons, zij zien ons, en zijn onophoudelijk

met ons»in aanraking; zij vormen eene groote onzichtbare bevolking,»die zich om ons beweegt. »De Geesten oefenen op de zedelijke en ook op de stoffel ijke«wereld een\' onafgebroken invloed uit; zij werken op de stofven op de gedachte, en zijn eene der machten der natuur»de werkende oorzaak van eene menigte tot heden onver-«klaarde of verkeerd-verklaarde verschijnselen, die alléén«door het spiritisme op eene redelijke wijze kunnen opgelost«worden. »De omgang der Geesten met de mensch e a is voortdurend.



XXVI                                              INLEIDING. / »De goede Geesten zetten ons tot het goede aan , ondersteunen«ons bij de beproevingen van het leven, en helpen ons die»met moed en gelatenheid dragen ; de slechte Geesten drijven«ons tot kwaaddoen aan; het is voor hen een genot wanneer«zij ons zien bezwijken, en ons daardoor aan hen gelijk zien«worden. »De omgang der Geesten met de menschen geschiedt op«eene geheime of op eene openlijk waarneembare wijze. »De geheime mededeelingen geschieden door middel van»den goeden of slechten invloed, die zij , zonder dat wij dit«weten, op ons uitoefenen ; wij moeten zelvun beoordeelensof de ingevingen , die wij ontvangen , goed of

kwaad zijn.«De openlijk waarneembare mededeelingen geschieden door«middel van \'t schrift, van \'t woord of door andere stoffe-«lijke manifcstatiën , meestal door tusschenkomst der mediums,«die als hunne werktuigen dienen. «De Geesten manifesteeren zich uit zich zelven of na eene«gedane oproeping (evocatie). Men kan alle Geesten oproe-«pen ; zoowel hen, die weinig bekende als hen, die de uit-«stekendste menschen hebben bezield, op welk tijdstip zij«ook geleefd mogen hebben; onze bloedverwanten, vrienden,«vijanden ; en van hen door schriftelijke of mondelinge mede-«deelingen, raad, inlichtingen over hunnen toestand aan«gene zijde van het graf, over hunne denkwijze ten

onzen«opzichte ontvangen, zoowel als zulke openbaringen, die zij«ons mogen doen. »De Geesten worden door hunne sympathie voor den zede-«lijken aard dergenen, die hen oproepen, aangetrokken. De«verheven Geesten komen gaarne in ernstige bijeenkomsten,«waarin liefde tot het goede, en het ernstige verlangen zich«te bekwamen en te beteren voorzitten. Hunne tegenwoor-«digheid verwijdert de mindere geesten, die daarentegen«vrijen toegang hebben en in volle vrijheid kunnen handelen«onder lichtzinnige of alléén door nieuwsgierigheid gedreven«menschen, en overal waar zij slechte neigingen aantreffen.«Wel verre van goeden raad of nuttige mededeelingen er«van te ontvangen , moet

men er niet anders dan beuzelin- . s



XXVII INLEIDING. «gen, leugens, gemeene aardigheden of mystificatiën van»verwachten , want zij maken d:kwijls van eerbiedwaardige»namen gebruik , om ons beter op het dwaalspoor te kunnen«brengen. »Het verschil in de goede en kwade Geesten is zeer ge-«makkelijk te onderscheiden; de taal der verheven Geesten»is altijd waardig, edel, draagt het kenmerk der hoogs (e«zedelijkheid en is vrij van elke lage hartstocht; hunne«raadgevingen ademen de reinste wijsheid, en hebben altijd«onze verbetering en het welzijn van het menschdom ten«doel. De taal der mindere geesten daarentegen, is incon-«sequent, dikwijls plat en zelfs gemeen ,* hoewel zij somwijlenugoede en ware dingen zeggen, zijn hunne

mededeelingen«vaker valsch en ongerijmd, hetzij uit kwaadwilligheid, hetzij«uit onwetenheid; zij vermaken zich over de lichtgeloovigheid«en drijven den spot met hen die hen ondervragen, door«hunne ijdelheid te streelen, of door hen bij hunne wenschen»met ijdele hoop te vleijen. In \'t kort men ontvangt de ern-«stige mededeelingen in den striksten zin alléén in ernstige«bijeenkomsten , in zulken wier leden door eene innige ge-omeenschap van gedachten ten goede, vereenigd zijn. «De zedeleer der verheven Geesten is even als die van«Christus in deze Evangelische grondregel zamengevat: Aan«anderen te doen, wat wij zouden wenschen dat anderen ons«deden; dat wil zeggen: het goede en niet het kwade te

doen.«In dit grondbeginsel vindt de mensch het algemeene rigtsnoer«voor alle, ook voor zijne minste handelingen, «De Geesten leeren ons: dat baatzucht, hoogmoed, zinne-• «lijkheid, hartstochten zijn, die ons, door ons aan de stofte«kluisteren, tot de natuur der dieren doen naderen; dat di>smensch, die zich reeds hier op aarde, door geringschatting«der wereldsche nietigheden en door liefde tot den naasten,«van de stof losmaakt, tot die der Geesten nadert; dat wij«allen, ieder naar ons vermogen en naar de middelen, die God tot«onze beproeving geschonken heeft, ons nuttig moeten trachten«te maken; dat de sterke en machtige den zwakke ondcr-»steuning en bescherming verschuldigd is, want dat hij, die



XXVIII INLEIDING. »van zijne kracht en macht misbruik maakt om zijne natuur-j)genooten te onderdrukken, Gods wet schendt. •>>Eindelijk leeren zij nog, dat daar in de Geestenwereld>niets verborgen kan blijven, de huichelaar ontmaskerd en al»zijne wandaden aan den dag zullen gehracht worden; dat»de onvermijdelijke en gedurige tegenwoordigheid van hen.>>jegens wie wij misdreven hebben , eene der straffen is, die»ons te wachten staat, dat aan den toestand van minderheidsof verhevenheid der Geesten, straffen en genietingen ver-)bonden zijn, die ons op aarde onbekend zijn. oMaar zij leeren ons ook, dat er geen zonde is waarvoor«geene vergeving te verwerven is, of die niet door

boete-«doening zoude kunnen worden uitgewischt. De mensch vindt•)daartoe de gelegenheid in de verschillende levens, die hemsin staat stellen, naarmate van zijnen wensch en de pogingen»die hij daartoe aanwendt, voorwaarts te streven op den wegoder vooruitgang en naar de volmaking die zijn einddoel is. Dit is in het kort de leer van het spiritisme, zoo als zijuit de mededeelingen der verhevene Geesten, getrokken is.Laat ons nu de tegenwerpingen, die men er op maakt, be-schouwen. VII. Voor velen is de oppositie der wetenschappelijke corporatiënzoo niet een bewijs, dan toch een groote waarschijnlijkheidtegen de waarheid van iets. Wij behooren niet tot hen, dieeen afkeurend geschreeuw

tegen de geleerden aanheffen , wantwij willen niet dat men van ons zegge dat wij den ezelsschopgeven; wij schatten hen integendeel hoog, en zouden óns zeervereerd achten, indien wij onder hen plaats mochten nemen;doch hun gevoelen kan niet in alles als een onherroepelijkeuitspraak gelden. Zoodra de wetenschap buiten het gebied van de stoffelijkewaarneming der feiten treedt, wanneer het er op aankomtdie feiten te beoordeelen en te verklaren, dan heeft zij op hetveld der veronderstellingen en gissingen ruim baan; elkeen



INLEIDING. XXIX komt voor den dag met zijn eigen stelsoltje, dat hij vooropzet en hardnekkig verdedigt. Zien wij niet dagelijks de meestuiteenloopende meeningen beurtelings hoog opgehemeld enverworpen? nu eens als ongerijmde dwalingen bestreden,dan weer als onbetwistbare waarheden verkondigd? Feiten, ziedaar de ware toets voor ons oordeel, het bewijszonder tegenspraak; bij gemis van feiten, is twijfel het ge-voelen van dén wijze. In zaken van algemeene bekendheid, verdient het oordeelder geleerden met recht geloof, omdat zij meer en beter wetendan de groote hoop; maar als het nieuwe beginselen, nogonbekende zaken geldt, berust hunne wijze van zien nooitanders dan op onderstellingen

(hypothesen), omdat zij nietmeer dan ieder ander vrij van vooroordeelen zijn; ik zoudezelfs zeggen dat de geleerde wellicht meer dan anderen metvooroordeelen behebt is , omdat eene natuurlijke neiging hemer toe leidt alles te beoordeelen van uit het gezichtspunt derwetenschap, dat hij doorgrond heeft: de wiskunstenaar zietgeene bewijien dan in eene wiskunstige formule, de scheikun-dige toetst alles aan de werking der elementen enz. Ieder mensch,die van iets in \'t bijzonder zijne studie gemaakt heeft, koppelter al zijne gedachten aan vast, geraakt hij daar buiten, danspreekt hij dikwijls onzin , omdat hij alles aan denzelfden toetswil onderwerpen; het is een gevolg der menschelijke zwakheid.Gaarne en met het

volste vertrouwen, zal ik dus een schei-kundige over eene scheikundige analvse, eene natuurkundigeover de kracht der electriciteit, een werktuigkundige over eenebeweegkracht, raadplegen; maar zij zullen mij moeten veroor-loven, zonder dat dit in het minste de achting vermindertdie ik voor hunne bijzondere kennis koester, dat ik aan hunneontkennende uitspraak omtrent de spiritische feiten geen waardehecht, evenmin als mij aan het oordeel van een architect ge-legen zou wezen over eene vraag, die de muzijk betreft. De gewone wetenschappen steunen op de eigenschappen deistof, met welke men proeven kan nemen en die men naarwelgevallen kan bewerken; de spiritische verschijnselen steunenop de

werking van intelligenties, die een eigen wil hebben,



INLEIDING. XXX en die ons telkens bewijzen dat zij niet aan onze grillenonderworpen zijn. De waarnemingen kunnen dus niet opdezelfde wijze gedaan worden; zij vereischen bijzondere om-standigheden en toestanden, en hebben een ander uitgangs-punt; ze aan onze gewone wijze van onderzoek te willenonderwerpen, zou zijn vergelijkingen stellen, die niet bestaan.De eigenlijke wetenschap, is dus als wetenschap onbevoegdom uitspraak over het spiritisme te doen: het behoort niettot haar gebied, en haar oordeel, hetzij vóór of tegen, kanvan geen gewicht zijn. Het spiritisme is het gevolg van eenepersoonlijke overtuiging, die de geleerden als individuen, af-gescheiden van hunne hoedanigheid

als geleerden kunnenhebben: maar de vraag aan de beslissing van de wetenschapte willen onderwerpen, zou even goed zijn als het al of nietbestaan der ziel door eene vergadering van natuur en sterre-kundigen te willen doen beslissen. Het spiritisme is inderdaad.geheel op het bestaan der ziel en hare toestand na den doodgegrond; en het is in den hoogstcn graad onlogisch te gelooven,dat iemand een groot psycholoog moet wezen omdat hij eengroot wis- of ontleedkundige is. Wanneer de ontleedkundigehet mensehelijke lichaam ontleedt, zoekt hij naar de ziel,eil omdat hij die niet, zoo als een zenuw onder het ontleed-mes vindt, of omdat hij haar niet als een gas ziet ontsnappen,trekt hij, omdat

hij zich geheel op het uitsluitend stoffelijkstandpunt plaatst, daaruit de gevolgtrekking dat zij niet be-staat; volgt nu daar noodwendig uit dat hij gelijk heeft tegen-over de algemeene mecning? Neen. — Gij ziet daaruit datliet spiritisme niet tot het gebied der wetenschap behoort.Wanneer de spiritistische denkbeelden algemeen verspreid,wanneer zij door de grootc massa aangenomen zullen zijn,en te oordeelen naar de snelheid , waarmede zij zich verbreiden,kan die tijd niet ver verwijderd meer zijn, zal het er medegaan als met al de nieuwe denkbeelden, welke tegenstandontmoet hebben; de geleerden zullen door tastbare bewijzenovertuigd worden , zij zullen daartoe persoonlijk door de krachtder

dingen gedrongen worden; tot zoo lang zoude het onge-past zijn, hen van hunnen bijzonderen werkkring aftetrekken ,



INLEIDING. xxxi om hen te dwingen zich bezig te houden met eene vreemdezaak, die noch tot hunne bevoegdheid; noch tot hun vak be-hoort. Intusschen vergeten degenen, die zonder voorafgeganegrondige studie der zaak in ontkennenden zin beslissen, endie dezulken, welke met hen in meening verschillen , beschim-pen, dat het met de grootste ontdekkingen, die de mensch-heid tot eer verstrekken, evenzoo gegaan is; en zij loopengevaar de lijst der beruchte vervolgers van nieuwe denkbeeldente vergrooten, en vermeld te worden naast de leden vande geleerde vereeniging, die in \'1752 de verhandeling vanFranklin over de bliksemafleider met een bespottenden lachbegroetten en haar onwaardig keurden,

onder de mededeelingen,die haar toegezonden werden, te worden opgenomen; en van dieandere, die voor Frankrijk de voordeelen van de invoeringder stoomvaart deed verloren gaan, door te verklaren dat hetsysteem van Fulton een onuitvoerbare droom was; en hierwaren het toch onderwerpen, die tot hun gebied behoorden.Indien dus die vereenigingen, die de keur der geleerde wereldbevatten niets dan beschimping en spot hadden, voor denl<-beelden, die zij niet begrepen en die toch eenige jaren later,eene geheele omwenteling in de wetenschap de zeden en denijverheid moesten te weeg brengen, hoe zoude men danmogen verwachten dat eene, aan hunnen gewonen werkkringvreemde vraag gunstiger lot

te wachten had? Deze dwalingen van eenigen, betreurenswaardig voor hunnenagedachtenis, kunnen hen onze achting, die zij in andereopzichten verworven hebben, niet ontnemen; maar, geeft alleeneen officieel diploma aanspraak op het bezit van gezond ver-stand, en zijn alleen de leden der akademie wijs, en allendaarbuiten dwazen of onnoozelen ? Men sla de aanhangers vanhet Spiritisme gade, en men zal spoedig bemerken, of mener slechts enkel onwetende onder aantreft en of het getalverdienstelijke mannen, die de leer omhelsd hebben, het rechtgeeft die leer met het geloof van oude vrouwen gelijk testellen. Hun karakter en hunne kunde zijn de moeite welwaard dat men zegge: Indien zulke mannen het

bevestigen,dan moet er toch wel iets van waar zijn.



xxxii INLEIDING. Wij herhalen nogmaals, dat indien de verschijnselen, dieons bezig houden zich bepaald hadden tot de werktuigelijkebeweging der lichamen, het onderzoek der physische oorzaaktot het gebied der wetenschap zou behooren; maar zoodra heteen verschijnsel buiten de menschelijke wetten betreft, gaatdit de bevoegdheid der stoffelijke wetenschappen te boven,want het kan noch door cijfers, noch door werktuigelijkekracht verklaard worden. Wanneer zich een nieuw feit voor-doet dat uit geene der bekende voortvloeit, moet de geleerde,om dat te bestudeeren, zijn wetenschap op zijde leggen,en zich inprenten dat het eene nieuwe studie is, die nietmet oude denkbeelden ondernomen

kan worden. De mensen die zijne rede voor onfeilbaar houdt, dwaaltlichtelijk; zij zelfs , die de meest valsche denkbeelden hebben,gronden die op hunne rede, en het is op dien grond dat zij alles,wat hun onmogelijk voorkomt, verwerpen. Zij, die in vroegeretijden de meest bewonderenswaardige ontdekkingen die hetmenschdom tot eer verstrekken, verwierpen, deden allen eenberoep op dien rechter om ze af te keuren; wat men redenoemt, is dijkwijls niets anders dan vermomde hoogmoed,en hij die zich onfeilbaar waant, stelt zich gelijk met God.Wij richten ons dus alleen tot hen, die "verstandig genoegzijn om te twijfelen aan hetgeen zij nog niet gezien hebben,en die de toekomst naar het verledene

beoordeelende, nietin den waan verkeeren dat de mensch zijn hoogste ontwik-keling bereikt heeft, noch dat de natuur hem de laatste blad-zijde van haar boek heeft doen lezen. VIII. Laat ons hier bijvoegen dat de studie ^an eene leer, zooalshet Spiritisme, die ons op ééns te midden van een zoo nieuween groote orde van zaken werpt, niet met vrucht kan onder-nomen worden, dan door ernstige, volhardende , en van voor-oordeelen vrije menschen, bezield met een vaste en oprechtewil om tot een uitkomst te geraken. Onder de zoodanigen kunnenwij hen niet rangschikken, die a priori, lichtvaardig en zonder



INLEIDIXG.                                            XXXIII alles gezien te hebben, oordeelen; die bij hunne studiën velg-orde noch regelmaat, noch de noodige ernst en aandacht inacht nemen; noch minder die menschen, die om aan dennaam die zij hebben van geestig te zijn, geen afbreuk tedoen, zich afsloven om een grappige zijde te vinden aan demeest ware zaken, of die althans als zoodanig beschouwdworden, door menschen wier kunde, karakter en overtuigingrecht geven op de achting van iedereen, die aanspraak maaktop den naam van fatsoenlijk man. Laat dus hen, die oor-deelen dat de feiten hun of hunner aandacht niet waardigzijn zich er buiten houden; niemand denkt er aan, hun geloofgeweld aan te doen,

maar laten ook zij dan dat van andereneerbiedigen. Wat eene ernstige studie kenmerkt, is de vol-harding, waarmede die voortgezet wordt. Moet men zich danverwonderen dat men dikwijls geen verstandig antwoord be-komt op vragen, die wel is waar op zichzelf ernstig zijn,maar in \'t wilde en te midden eener menigte zonteloozevragen als \'t ware onbedachtzaam op den man af gedaanworden? Daarbij komt nog dat eene vraag dikwijls ingewik-keld is, en om beantwoord te worden voorafgaande vragenter verduidelijking noodig heeft. Hij, die zich eene wetenschapeigen wil maken, moet die stelselmatig bestudeeren, moetmet het begin aanvangen, en geleidelijk, het verband tusschende denkbeelden onderling en de

ontwikkeling dier denkbeeldenvolgen. Zal degene, die op goed geluk af tot een geleerdeeene vraag richt, over de een of andere wetenschap, waarvanhij zelve niets afweet, veel verder komen? Zal de geleerdezelf, bezield met den besten wil, hem een voldoend antwoordkunnen geven? Dit op zichzelf staande antwoord zal nood-wendig onvolledig en daardoor dikwijls onverstaanbaar, jazelfs ongerijmd en tegenstrijdig kunnen zijn. Evenzoo is dithet geval bij onze gemeenschap met de Geesten, Indien menzich in hunne school bekwamen wil, moet men hun onder-wijs geregeld doorloopen, maar, evenals bij ons, moet menzijne leermeesters kiezen , en met vlijt arbeiden. Wij hebben gezegd dat verheven geesten

alleen komen inernstige bijeenkomsten, en vooral daar, waar eene volmaakte 3



XXXIV                                            INLEIDING. gemeenschap van denkbeelden en gevoelens ten goede heerscht.Liclitvaardigheid en zinledige vragen verwijderen hen, evenalsdeze bij ons ook verstandige menscheh verwijderen; het veld blijftdan vrij voor het tal.leugen- en spotgeesten, die er altijd op uitzijn ons te bespotten en zich ten koste van ons te vermaken.Wat wordt er dan in zulk eene vergadering van eeneernstige vraag? Geantwoord zal er wel op worden, maardoor wie? Het is alsof gij midden onder een troep vroo-lijke gasten op eens voor den dag kwaamt met devragen: Wat is de ziel? Wat is de dood? en andere evenvermakelijke dingen. Indien gij ernstige antwoorden verlangt,wees dan

zelve ernstig in de volstrekte beteekenis van hetwoord, en plaatst u in den daarvoor vereischten toestand;dan alleen zult gij groote dingen verkrijgen; wees daarbijvlijtig en volhardend in uwe studiën, zonder dat, verwijderenzich de verheven geesten van u, even als een leermeesterzijne nalatige leerlingen verlaat. IX. De beweging der voorwerpen is een voldongen feit; devi aag is nu maar te weten: of er in die beweging al of geenintelligente manifestatie schuilt, en zoo ja, wat dan de bronis van dat verschijnsel. Wij zullen niet spreken over intelligente bewegingen vanzekere voorwerpen, noch over mondelinge mededeelingen,noch zelfs over die, welke door de mediums zelven geschrevenzijn; dit soort

van manifestatie, duidelijk en klaar voor hen,die de zaak gezien en grondig onderzocht hebben, is op heteerste gezicht niet onafhankelijk genoeg van den wil om eenpas beginnend onderzoeker te kunnen overtuigen. Wij zullenons dus bepalen tot het schrift, dat door middel van het eenof ander voorwerp, een korfje, plankje enz. verkregen wordt;zoo als wij zeiden, laat de wijze waarop de vingers van hetmedium op het voorwerp geplaatst worden, niet toe, zelfsniet aan den handigslen mensch, op welke wijze ook, cenigdeel te nemen aan het vormen der letters. Maar laat ons



INLEIDING. XXXV zelfs aannemeu, dat hij, door eene onbegrijpelijke handigheid,het meest geoefend oog kan bedriegen, hoe zal men dan nogde antwoorden verklaren, wanneer die geheel liggen buitenden gedachtenkring en boven de kundigheden van het me-dium? en let wel op, er is hier geen sprake van korte ant-woorden, maar dikwijls van vele bladzijden, die met degrootste snelheid, hetzij over een willekeurig of over eenopgegeven onderwerp, geschreven worden; onder de hand vanhet in de letterkunde geheel vreemde medium komt dikwijlshoogst verhevene poëzie van onberispelijke zuiverheid te voor-schijn , waarover de beste menschelijke dichters zich nietzouden schamen; wat nog merkwaardiger is, is

dat de feitenzicli overal voordoen, en de mediums tot in het oneindige inaantal toenemen. Zijn deze feiten nu werkelijk of niet?Hierop hebben wij slechts een antwoord: Ziet en onderzoekt,de gelegenheid daartoe zal u niet ontbreken; maar vooral,onderzoekt dikwijls, lang, en in de gemoedstoestand diedaarvoor vereischt wordt. Wat antwoordt nu hierop de tegenpartij? Gij zijt slacht-oflers van kwakzalverij of van zinsbechoocheling. Wij beginnenmet op te merken dat men het woord kwakzalverij niet magtoepassen, waar geen voordeel te behalen is, want de kwak-zalvers drijven hun ambacht niet gratis. Het zoude dus opzijn hoogst eene fopperij zijn. Maar door welke zonderlingezamenloop zijn die bedotters van het

eene eind der wereldtot het andere met elkander overeengekomen om op dezelfdewijze te handelen, dezelfde verschijnselen te doen ontstaanen over dezelfde onderwerpen in verschillende talen, antwoordente geven, die in den inhoud met elkaar overeenstemmen?Hoe is het mogelijk dat ernstige, bezadigdex achtingswaardigeen bekwame mannen hnnne medewerking tot zulk eene han-deling zouden leenen, en met welk oogmerk? Hoe zou menbij kinderen dat geduld en die behendigheid vinden, diedaartoe vereischt worden? Want indien de mediums geenlijdelijke werktuigen zijn, moeten zij eene behendigheid enkunde bezitten, die onvereenigbaar zijn met zekeren ouderdomen met zekere maatschappelijke

toestanden. 3*



INLEIDING. X?XVI Hierop antwoordt men, dat bij aldien er dan geen bedrogbestaat, men van beide kanten de dupe van een zinsbedrogkan zijn. Bij goede logika heeft de hoedanigheid der getuigeneen groot gewicht: nu vragen wij of de volgers der Spiritischeleer, die men thans bij millieenen telt, alleen onder de on-wetenden aangeworven zijn? De verschijnselen, waarop hetSpiritisme steunt zijn zoo buitengewoon, dat wij begrijpenkunnen dat men twijfelt; maar wat wij niet kunnen begrijpenis de aanspraak die sommige ongeloovigejfmaken, op hetuitsluitend bezit van gezond verstand, en die daarbij, zonderde betamelijkheid in acht te nemen, of de zedelijke waardevan hunne tegenstanders te

eerbiedigen, allen, die niet vanhun gevoelen zijn, voor dwazen uitmaken. In de oogen vanelk verstandig mensch, zal de meening van verlichte men-schen, die eene zaak lang nagegaan hebben, altijd, zoo nieteen bewijs daarvoor, dan toch een sterk vermoeden vanwaarheid doen ontstaan, omdat zij de aandacht heeft kunnenvestigen van ernstige mannen, die noch belang hebben bijhet voortplanten van eene dwaling, noch den tijd hebben zichmet beuzelingen bezig te houden. X. Onder de tegenwerpingen zijn er, die meer aanneemlijkschijnen, omdat zij een gevolg zijn van waarneming en doorernstige menschen geopperd worden. Eene der tegenwerpingen is gegrond op de taal van som-mige

Geesten, die weinig overeenstemt met het verhevenedenkbeeld, dat men zich maakt van bovennatuurlijke wezens.Indien men datgene, wat wij in den korten inhoud der leerhiervoor gezegd hebben, naslaat, zal men er uit ontwaren,dat de Geesten ze?ve ons leeren, dat zij, noch in kennis,noch in zedelijke hoedanigheden aan elkander gelijk zijn, enmen niet alles, wat zij zeggen, letterlijk moet opnemen\'.Verstandige menschen zullen het goede van het kwade onder-scheiden. Menschen die de gevolgtrekking maken dat wijalleen te doen hebben met kwaadwillige wezens, wier eenig



INLEIDING.                                           XXXVII werk is ons te bedriegen, kennen de mededeelingen niet, diein kringen waar alleen verheven geesten zich openbaren,ontvangen worden, anders zouden zij zoo niet denken. Hetis zeker verdrietig dat het toeval hen zoo slecht heeft gedienddoor hen alleen de kwade zijde der Geestenwereld te doenkennen, want wij willen niet veronderstellen dat eene gelijk-aardige neiging bij voorkeur de kwade of leugengeesten, ofhen, wier gemeene taal stuitend is, en niet de goede, tot henvoert. Het ergste wat men er uit zoude kunnen afleiden is,dat de degelijkheid van humie grondbeginselen niet grootgenoeg is, om het kwade af te kunnen weeren, en dat de kwadegeesten, die er

een zeker genoegen in vinden, hunne nieuws-gierigheid hieromtrent te bevredigen, daarvan gebruik makenom zich onder hen te mengen, terwijl de goede zich verwijderen. De kwestie der geesten naar dien maatstaf te willen be-oordeelen zou even weinig logisch zijn, als wanneer men hetkarakter van een volk beoordeelt naar hetgene men doet enzegt in eene vergadering van eenige warhoofden of deug-nieten, waaraan geen verstandige noch deugdzame menschendeelnemen. De menschen bevinden zich in den toestand vaneen vreemdeling, die eene groote stad, door de leelijkste voor-stad binnenkomende, al de inwoners naar de zeden en taalvan die gemeene buurt zoude willen beoordeelen. In de Gees-

tenwereld bestaat er ook goed en slecht gezelschap; laten diemenschen zich de moeite geven nategaan wat er onder dekeur der Geesten voorvalt, en zij zullen de overtuiging ver-krijgen dat de heilige stad nog iets meer bevat dan de heffedes volks. Maar, zeggen zij, komen de verheven Geesten totons? Hierop antwoorden wij hen: Blijft niet in de voorstad;ziet, merkt op en oordeel dan; de feiten zijn voor iedereen;tenzij op hen de woorden toepasselijk zijn van Jezus:Zij hebben oogen maar zij zien niet, en ooren maar zijhooren niet. Eene andere verklaring bestaat daarin, om in alle mede-deelingen door het Spiritisme ontvangen, en in al hare stoffe-Jijke verschijnselen slechts het werk van een helsche machtte zien;

een nieuwe Proteus, die alle mogelijke gedaanten



XXXVIII                                         INLEIDING. aanneemt, om ons des te gemakkelijker te kunnen bedriegen.Deze verklaring achten wij niet vatbaar voor een ernstigonderzoek, daarom zullen wij er ons niet bij ophouden; zijis reeds wederlegd door hetgeen vooraf gaat, waarbij wijalleen dit voegen, dat indien dit waar was, men zou moetenbekennen dat de duivel dikwijls zeer deugdzaam, verstandigen vooral zeer zedelijk is, of zou moeten aannemen dat erook goede duivels bestaan. Hoe zou men toch kunnen gelooven, dat God, alleen aanden Geest van het kwaad zoude toestaan zich aan ons teopenbaren, ten einde ons in het verderf te storten, zonderons als tegenmacht de raadgevingen der goede

geesten teverleenen? Indien Hij dat niet doen kan, is het onmacht:indien Hij het wel kan, maar niet doet, is dit onvereenigbaarmet Zijne goedheid; zoowel de eene als de andere veronder-stelling is eene godslastering. Let wel dat men door te er-kennen dat de kwade geesten gemeenschap met ons hebben,het beginsel der openbaringen erkent; en indien die plaatsvinden, kan dit niet anders dan met Gods toestemming zijn;hoe kan men zonder God te lasteren gelooven dat Hij alleenhet kwade, met uitsluiting van het goede, toelaat? Zulk eeneleer is in strijd met de eenvoudigste denkbeelden van gezondverstand en godsdienst. XI. Het is vreemd, wordt nog gezegd, dat men alleen met geestenvan

bekende personen spreekt, en men vraagt hoe het komtdat deze alleen zich openbaren. Dit is eene dwaling, die, alszoo vele anderen, het gevolg van eene slechts oppervlakkigewaarneming is. Onder de geesten, die uit eigen beweging totons komen, zijn er veel meer die ons onbekend zijn dan bc-roemden, die zich onder de eene of andere dikwijls zinne-beeldige of karakteristieke naam aanmelden. Wat nu deGeesten betreft, die men oproept, spreekt het wel van zelf,dat als het geen bloedverwant of vriend is, men liever zoo-danigen oproept, die men kent dan anderen, die men niet



INLEIDING.                                            XXXIX kent; de naam van beroemde personen maakt meer indruk,en daardoor. worden zij meer opgemerkt. Dan vindt men het ook zonderling, dat de Geesten vanuitstekende mannen zoo gemeenzaam op onze oproepingtot ons komen, en zich dikwijls bezig houden met nietigedingen, in vergelijking met die, welke zij in hun leven vol-bracht hebben. Zij, die weten dat de macht en het aanzien,welke deze personen hier op aarde genoten, hen geen voor-rang in de Geestenwereld geeft, verwonderen zich hieroverniet, de Geesten bevestigen hierin de woorden van het Evan-gelie: De grooten zullen vernederd en de kleinen verhoogdworden, hetgeen betrekking heeft op den

rang, die iederonzer, onder hen zal innemen, op die wijze kan hij die de eersteop aarde is geweest, daar eene der laatsten zijn; hij, voorwien wij allen bij zijn leven het hoofd bogen, kan dus onderons als de geringste handwerksman terugkomen, want bijhet verlaten van het leven heeft hij al zijne grootheid achter-gelaten en de machtigste vorst kan daar wellicht benedenden minste zijner soldaten staan. XII. De ondervinding leert ons een feit kennen, dat de Geestenzelve bevestigen, namelijk dat de mindere Geesten dikwijlsbekende en eerbiedwaardige namen aannemen. Wie zal onsdan kunnen verzekeren, dat zij, die bijvoorbeeld voorgeven,Socrates, Julius Cesar, Karel de Groote, Fenélon, Napoleon,Washington

enz. geweest te zijn, wezenlijk die personen be-zield hebben? Deze twijfel bestaat bij sommige zeer ijverigevolgers der spiritische leer; zij nemen de tusschenkomst ende manifestatien der Geesten aan, maar doen daarbij devraag, welke zekerheid men omtrent hunne identiteit kanhebben. Die zekerheid is inderdaad vrij moeijelijk te verkrijgen,doch al is die niet op zulk eene geloofwaardige wijze, alsdoor een acte van den burgerlijken stand, te bewijzen, dankan men die toch veronderstellen, als eenige kenteekenen onsdaartoe aanleiding geven.



XL INLEIDING. Wanneer de Geest van iemand, die ons persoonlijk bekendis, b. v. van een bloedverwant of vriend zich openbaart, ge-beurt het gewoonlijk, vooral als hij eerst sedert kort over-leden is, dat zijne manier van spreken geheel overeenkomtmet het karakter, dat wij van hem kenden; dit is alreedseen kenmerk voor zijne identiteit; maar twijfel is bijna nietmeer mogelijk, als de Geest over geheime dingen spreekt,aan familieomstandigheden herinnert, die alleen hem, die devragen doet, bekend zijn. Een zoon zal zich wel niet in detaal van zijn vader of moeder, noch ouders zich in die vanhun kind vergissen. Bij zulke vertrouwelijke oproepingen ge-beuren er dikwijls indrukwekkende dingen,

geschikt om zelfsden ongeloovigste te overtuigen. De hardnekkigste twijfelaarwordt dikwijls, tengevolge der onverwachte mededeelingen diehem gedaan worden, door schrik bevangen. Eene andere zeer karakteristieke omstandigheid komt deidentiteit staven. — Wij zeiden reeds dat het schrift van hetmedium gewoonlijk verandert met de opgeroepen geesten, endat hetzelfde schrift, telkens bij denzelfden geest terug komt;nu heeft men dikwijls opgemerkt, vooral bij menschen, diekort geleden gestorven zijn, dat dit schrift sprekend gelijktop dat wat zij in hun leven schreven; men heeft hoogstnauwkeurige handteekeningen gezien. Het is er evenwel verrevan af, dat wij dit feit als regel, willen aangeven,

wij makener alleen melding van als van iets, dat de aandacht wel waardig is. Alleen de Geesten, die eene zekere graad van reinheid be-reikt hebben, zijn van allen lichamelijken invloed vrij; maarzij, die nog niet geheel gedematerialiseerd zijn, (dit is deuitdrukking, die zij gebruiken), behouden de meeste gewoon-ten, neigingen en zelfs hebbelijkheden, die zij op aarde had-den, en hierin vindt men weer een middel tot herkenning;maar men vindt ze overal in tal van kleine handelingen, diealleen door eene aandachtige en voortdurende waarnemingkunnen ontdekt worden. Men vindt schrijvers, die hunne eigenewerken of stelsels bespreken, er sommige gedeelten van goed-of afkeuren; andere Geesten,

die onbekende of weinig bekendeomstandigheden van hun leven of overlijden in herinnering



XLI INLEIDING brengen, alle dingen, die ten minste zedelijke bewijzen vanindentiteit zijn, de eenigste die men bij abstracte zaken in-roepen kan. Indien dus de identiteit van den opgeroepen Geest op zekerepunten kan bewezen worden, bestaat er geene reden waaromdit ook niet op andere punten zoude kunnen gedaan worden,en ofschoon men voor de menschen, die reeds langer overledenzijn, niet dezelfde middelen van keuring bezit, heeft men tochaltijd die van de taal en het karakter, want ongetwijfeld zalde Geest van een deugdzaam mensch, niet als die van eengoddeloos of liederlijk mensch spreken. Wat nu de Geestenbetref^, die zich met een eerbiedwaardigen naam tooien , dezeverraden zich spoedig

door hunne taal en hunne leerstellingen;degeen, die zich bijvoorbeeld voor Fenélon zou willen doendoorgaan, en al ware het zelfs bij toeval het gezond ver-stand en de zedelijkheid kwetste, zou zelfs daardoor het be-»drog aan den dag brengen. Indien daarentegen de door hemgeuitte denkbeelden altijd rein, vrij van tegenstrijdigheden enaltijd met het verheven karakter van Fenélon overeenkomen,bestaat er geene rede, aan zijn identiteit te twijfelen; wantmen zoude anders moeten veronderstellen dat een geest, diealleen het goede predikt, willens en wetens en dat nog welzonder eenig nut, een leugen zou bezigen. De ondervindingleert ons dat Geesten van dezelfden rang, van hetzelfde karak-ter, en door

dezelfde gevoelens bezield, zich in groepen offamilién vereenigen; nu is het getal der Geesten niet te be-rekenen, en wij kennen ze op verre na niet allen; de meestenhebben voor ons zelfs geen? namen. Een Geest van de categorievan Fenélon kan dus in zijne plaats komen, of door hem alslasthebbende gezonden worden; deze zal dan onder zijnen naamkomen, omdat hij aan Fenélon gelijk is en hem vervangenkan, en omdat wij, om onze gedachten te kunnen vestigen,een naam noodig hebben; maar goed ingezien, wat doet heter toe of een geest inderdaad die van Fenélon is of niet;wanneer hij niets dan goede dingen zegt en als Fenélon spreekt,is het een goede geest; de naam waaronder hij zich aan

onsbekend maakt, is geheel onverschillig en dient dikwijls alleen



XUI                                                 INLEIDING. om onze gedachte te bepalen. Bij intieme oproepingenis het iets anders; maar in die gevallen kan de identiteitzooals wij gezegd hebben als het ware door duidelijke bewijzenaangetoond worden. Dit neemt niet weg, dat het waar is, dat het in de plaatstreden van Geesten voor anderen, tot vele dwalingen aanleidingkan geven, en dat er vergissingen en dikwerf fopperijen uitkunnen voortvloeien; dit is eene der moeielijkheden, die hetpraktische spiritisme oplevert; maar wij hebben ook nooit ge-zegd, dat die wetenschap gemakkelijk is, noch dat men die,evenmin als iedere andere, spelende kan leeren. Wij kunnenhet niet te veel herhalen dat die wetenschap

eene aanhoudendevlijtige en dikwijls zeer langdurige studie vereischt; wantdaar men de verschijnselen niet kan doen ontstaan, moet menafwachten , dat zij zich van zelve voordoen ; en dikwijls wordendie door omstandigheden waarop men het minste bedacht is,voortgebracht. Voor den oplettenden en geduldigen onderzoeker,doen er zich in menigte feiten op, omdat hij duizende eigen-aardige schakeeringen, die voor hem lichtstralen zijn, ont-dekt. Zoo is het ook in de gewone wetenschappen; terwijl deoppervlakkige mensch in eene bloem slechts eene schoone vormziet, vindt de geleerde er schatten voor de gedachte in. XIII. De bovenstaande beschouwingen geven ons aanleiding omover eene

andere moeielijkheid, namelijk over het uiteenloopendevan de taal der Geesten te spreken. Aangezien de Geesten in kennis en zedelijkheid zeer veelvan elkander verschillen , is het duidelijk dat dezelfde vraagin tegenovergestelden zin kan beantwoord worden, naarmatede hoogte op welke de Geest zich bevindt, juist op dezelfdewijze als dit het geval zoude zijn bijaldien de vraag onder demenschen, beurtelings aan een geleerde, aan een onwetendeof aan een spotvogel gedaan werd. Het komt er voornamelijkop aan, wij hebben dit reeds gezegd, te weten tot wien menzich wendt.



INLEIDING.                                                  XLIII Maar, voert men aan, hoe komt het dat Geesten, die als•verheven bekend zijn, het onderling niet altijd ééns zijn ?Hierop antwoorden wij, ten eerste, dat buiten de oorzaak,die wij zoo even vermeldden, er nog andere bestaan, die, dehoedanigheid der Geesten daar buiten gelaten, eenen grooteninvloed op den aard der antwoorden kunnen hebben, dit iseen hoofdpunt, waarvan de oplossing door studie verkregenwordt; daarom zeggen wij dat die studie eene aanhoudendeaandacht, een diepen geest van opmerking vereischt, en vooral,zoo als trouwens bij alle menschelijke wetenschappen, metvolharding doorgezet moet worden. Men heeft jaren noodigom een

middelmatig geneesheer, en drie vierde van zijn levenom een geleerde te worden, en zou men dan in weinige urende kennis van het oneindige willen verkrijgen! Men vergissezich niet; de studie van het spiritisme is onmetelijk; zij staatin verband met alle vragen der bovennatuurkunde en dermaatschappelijke orde, het is een geheele wereld , die zichaan onze oogen vertoont; moet men zich dan verwonderendat er tijd, ja zeer veel tijd noodig is, om die wetenschapmeester te worden? De tegenstrijdigheid is daarbij niet altijd zoo wezenlijk alsdie schijnt te wezen. Zien wij niet dagelijks menschen, diedezelfde wetenschap beoefenen, in de bepaling die zij van ietsgeven, verschillen, hetzij zij andere benamingen

gebruiken,hetzij zij het uit een ander oogpunt beschouwen, ofschoonde grondgedachte toch dezelfde is? Laat men, als men zichdaartoe in staat gevoelt, het aantal bepalingen tellen diemen van de taalkunde gegeven heeft! Hierbij komt nogdat de vorm van het antwoord dikwijls afhangt van denvorm waarin de vraag gesteld is; het zoude dus kinderachtigzijn eene tegenstrijdigheid te zoeken, waar slechts een ver-schil in de wijze van uitdrukking bestaat. De verhevenGeesten hechten niets aan den vorm, voor hen is het wezender zaak alles. Nemen wij bij voorbeeld de bepaling dei-ziel Daar dit woord geene bepaalde beteekenis heeft, kunnende Geesten even als wij zelve, bij de bepaling die zij ervan geven,

onderling verschillen; de een zal kunnen zeggen



xr.iv INLEIDING. dat het \'t levensbeginsel is, een ander de levengevende vonk,een derde dat zij inwendig, een vierde dat zij uitwendig is,enz. en allen zullen op hun standpunt gelijk hebben. Menzoude zelfs kunnen gelooven dat eenigen onder hen, materi-alistische denkbeelden aankleven, en dit is toch niet zooHetzelfde geldt voor God. Hij zal voor sommigen zijn: deoorsprong van alles wat bestaat, voor anderen de Scheppervan \'t heelal, de Hoogste intelligentie, de Oneindige, deGroote Geest, enz. enz. en ten slotte zal het toch voor allenGod zijn. Hetzelfde is het geval met de verdeeling der Gees-ten in klassen. Deze vormen van den hoogsten tot de laagstenrang een onafgebroken reeks, de

verdeeling is dus geheelwillekeurig, de een zal er naar verkiezing drie, een andervijf, tien, twintig klassen van maken, zonder daarom tedwalen: men vindt hetzelfde bij alle menschelijke wetenschap-pen, ieder geleerde heeft zijn eigen stelsel; de stelsels veran-deren, maar de wetenschap zelve niet. Of men de planten-kunde volgens het stelsel van Linnaeus, Jussieu of Tournefortleert, men zal er haar niet te min door kennen. Laat onsdus niet langer aan zaken van louter overeenkomst meergewicht toekennen dan zij verdienen, en meer hechten aandatgene wat wezenlijk ernstig is, en dan zal men bij verdernadenken dikwijls tusschen datgene wat onvereenigbaar scheen,eene overeenkomst

ontdekken, die bij de eerste beschouwingover het hoofd gezien was. XIV. Wij zouden slechts terloops spreken over de aanmerkingvan eenige twijfelaars omtrent spelfouten, die door eenigeGeesten gemaakt worden, indien deze niet tot eene belang-rijke opmerking aanleiding gaven. Hunne spelling, men moethet erkennen, is niet altijd onberispelijk; maar men moetal groot gebrek aan andere goede redenen hebben om er hetonderwerp van ernstige kritiek van te maken, door te zeggen,dat, aangezien de Geesten alles kennen, zij ook taalkennismoeten hebben. Wij zouden hen menigvuldige fouten van



XLV INLEIDING. dien aard bij de grootste geleerden der wereld kunnen op-noemen , die toch hunnen roem niet hebben verminderd, maarin dit feit ligt een veel ernstiger vraag opgesloten. Voor deGeesten en vooral voor de verheven Geesten, is de gedachtealles, de vorm niets.\' Bevrijd van de stof, is hunne taalonder elkander, snel als de gedachte, daar het de gedachtezelve is, die zonder eenige bemiddeling overgebracht wordt;zij moeten zich dus onbehagelijk gevoelen, wanneer zij, omhunne gedachte aan ons mede te deelen , verplicht zijn, ge-bruik te maken van de langwijlige en belemmerende vormender menschelijke taal, die daarbij ontoereikend en onvolmaaktis om al hunne denkbeelden te

kunnen wedergeven, en datzeggen zij zelve; en het is opmerkenswaardig de middelen tezien, die zij in het werk stellen om die zwarigheid te ver-minderen. Hetzelfde zoude bij ons het geval zijn, indien wijons moesten uitdrukken in eene taal, die langer in woordenen zamenvoeging, doch armer aan uitdrukkingen is, dandie wij gewoon zijn te spreken. Dit is de moeielijkheid, dieden man van genie ondervindt door de traagheid zijner pen ,die bij zijne gedachte altijd ten achteren blijft. Hieruit kan men nagaan dat de Geesten, vooral als heteen ernstige en belangrijke mededeeling betreft, weinig ge-wicht aan de nietigheid der spelling hechten; is het al nietreeds bewonderenswaardig, dat zij zich in alle talen

uitdruk-ken en die ook allen verstaan? Hieruit moet men evenwelniet afleiden dat de conventioneele juistheid der taal henonbekend is; wanneer het noodig is, nernen zij die in acht;zoo behoeven; om iets te noemen, de door hen ingegevenverzen de kritiek van den schroomvalligsten taaizifter niet toschroomen, niettegenstaande het medium een ongeletterde zijn kan. XV. Dan vindt men wederom menschen, die overal en in alleswat zij niet kennen, gevaar zien, en deze laten niet na eenongunstige gevolgtrekking te maken uit de omstandigheiddat eenige menschen ten gevolge dier studie krankzinnig



XLVI INLEIDING. geworden zijn. Hoe kunnen verstandige menschen hierin eenernstig bezwaar zien? Vindt dit dan niet plaats bij elkeverstandelijke overwerking van menschen met zwakke her-senen ? Kent men het getal zinneloozen en waanzinnigen,die dit geworden zijn ten gevolge van wiskundige, genees-kundige, muzikale, wijsgeerige en andere studiën? Moet mendaarom de studiën in den ban doen? Wat bewijst het? Doorliehamelijken arbeid verminkt men armen en beenen, diede werktuigen voor den stoflelijken arbeid zijn: door denarbeid van den geest, kwetst men de hersenen, die het werk -tuig voor de gedachten zijn. Maar omdat het werktuigverbrijzeld is, is de Geest het daarom nog

niet; deze isongeschonden, en zoodra hij van de stof vrij is, is hij inhet volkomen bezit van al zijne vermogens. Het is in zijnesoort, als mensch, een slachtoffer van den arbeid. Iedere groote inspanning van den Geest kan krankzinnig-heid veroorzaken, kunsten, wetenschappen, ja zelfs de gods-dienst leveren hiertoe hun aandeel. De krankzinnigheid heefttot eerste oorzaak eenen organischen aanleg (praedispositie)der hersenen, die deze meer of minder voor het ontvangenvan sommige indrukken vatbaar maakt. Wanneer een aanlegtot krankzinnigheid bestaat, zal deze het karakter aannemenvan de gedachten waarmede men zich het meeste of uitslui-tend bezig houdt, dit wordt alsdan een

overheerschend denk-beeld (idóe fixe). Dit overheerschend denkbeeld kan de Geestentot onderwerp hebben, bij hen, die dezen tot voorwerp hun-iier studie gemaakt hebben, zoo als het bij anderen God, deengelen, den duivel, geld, macht, een kunst, een weten-schap, de moederstaat, een staatkundig of maatschappelijk \'vraagstuk zijn kan. Waarschijnlijk zoude de godsdienstig-waanzinnige een spiritisch waanzinnige geworden zijn, indienhet spiritisme zijne gedachte uitsluitend bezig had gehouden;zooals de spiritisch krankzinnige, onder andere omstandig-heden, het in eenen anderen vorm zoude geweest zijn. Ik beweer dus dat het Spiritisme, te dien opzichte nietsvoor heeft, maar ik ga verder

en zeg: dat het goed begrepenSpiritisme een behoedmiddel tegen krankzinnigheid is.



XLVII INLEIDING. Onder de vele oorzaken, die overspanning der hersenendoen ontstaan, moet men teleurstelling, tegenspoeden, onge-lukkige liefde tellen, die tevens de menigvuldigste oorzakenvan zelfmoord zijn. Nu beschouwt de ware spii itist de dingendezer wereld uit zulk een verheven standpunt, zij komenhem zoo klein, zoo nietig voor, in vergelijking met de toe-komst die hem wacht; het leven is voor hem zoo kort, zoovluchtig, dat de wederwaardigheden in zijne oogen niets danonaangename voorvallen op eene reize zijn. Hetgeen bij eenander een hevige ontroering doet ontstaan, maakt op hemslechts een middelmatiger) indruk; hij weet trouwens dat deverdrietelijkheden van het leven

beproevingen zijn, die, zondermorren doorgestaan, hem tot vooruitgang zullen leiden, omdathij beloond zal worden naar den moed, waarmede hij diegedragen zal hebben. Zijne overtuiging geeft hem eene ge-latenheid, die hem tegen wanhoop, en dientengevolge, tegeneene gedurige oorzaak van waanzin en zelfmoord beveiligtBovendien kent hij, door het schouwspel, dat hem zijn om-gang met de Geesten geeft, het lot van hen, die vrijwillighun leven verkorten, en dit tafereel is wel geschikt hem totnadenken te brengen; het getal van hen, die daardoor ophet noodlottige pad terug zijn gehouden, is dan ook aanzien-lijk. Dit is eene der vruchten van het Spiritisme. Laten deongeloovigen hier over lachen zoo

veel zij willen; ik wenschhen de troost toe, die het aan hen geschonken heeft, diezich de moeite gegeven hebben er de geheimzinnige dieptevan te peilen. Onder de oorzaken van krankzinnigheid moeten wij vooralde vrees niet vergeten, en die voor den duivel heeft menighoofd in de war gebracht. Is het getal slachtoffers bekend,welke gemaakt zijn door den indruk van dit tafereel op zwakkehersenen, een tafereel dat men door de afschuwelijkste bijzonder-heden zoo verschrikkelijk mogelijk tracht te maken ? De duivel,zegt men, is slechts een schrikbeeld voor kleine kinderen;het is een breidel om hen zoet te maken; ja eveneens als deboeman en de weerwolven dat zijn, en als zij er niet meerbang voor zijn,

dan zijn zij nog ondeugender dan vroeger;



INLEIDING. XL VIII en voor die schoone uitkomst rekent men de gevallen vanvallende ziekte niet, die door den geschokten toestand vaneen zwak hersengestel veroorzaakt zijn. De Godsdienst zoudeal heel zwak moeten zijn, indien hij bij gebrek aan vrees,gevaar liep zijn invloed te verliezen, doch dit is gelukkigniet zoo; om op de gemoederen te werken staan hem anderemiddelen ten dienste; het Spiritisme biedt hem er nog krach-tiger en sterker aan, indien hij er voordeel mede weet tedoen; het toont de werkelijkheid der dingen aan, en neutra-liseert daardoor de noodlottige gevolgen van een overdrevenvrees. XVI. X Er blijven ons twee tegenwerpingen ter beschouwing over,de eenigate dien

wezenlijk dien naam verdienen, omdat zijop beredeneerde gronden steunen. Beide nemen de werkelijk-heid van alle stoffelijke en zedelijke verschijnselen aan, maarontkennen dat die door tusschenkomst van Geesten plaatsvinden. Volgens de eerste dezer theori?n, zijn de verschijnselen,die men aan geesten toeschrijft, niets anders dan magnetischeuitwerkselen. Het medium bevindt zich in een toestand, diemen wakend somnambulisme zoude kunnen noemen, een ver-schijnsel, dat ieder, die het magnetisme beoefent, heeft kunnenwaarnemen. In dien toestand verkrijgen de intellectueele ver-mogens eene onnatuurlijke ontwikkeling, de kring der aan-schouwelijke waarneming overschreidt den

grens van onsgewoone bevattingsvermogen. Vervolgens zoude het mediumdoor zijne helderheid van gezicht al wat hij zegt en al dedenkbeelden die hij uit, zelfs over zaken die hem in zijnen na-tuurlijken toestand geheel onbekend zijn , uit zichzelve putten. Wij zullen de laatsten zijn, die de macht zullen ontkennenvan het somnambulisme, waarvan wij wonderen gezien hebbenen dat wij gedurende meer dan vijfendertig jaren in al zijnverschijnselen bestudeerd hebben; wij erkennen dat vele ver-schijnselen inderdaad hierdoor kunnen verklaard worden; doch



XL1X INLEIDING. een aanhoudend nauwlettend onderzoek, doet een menigtefeiten ontdekken, bij welke de tusschenkomst van het me-dium, anders dan als lijdelijk werktuig bepaald onmogelijk is.Aan hen, die deze meening toegedaan zijn, zeggen wij evenals aan de anderen: «Komt en onderzoekt, want gij hebtzeker niet alles gezien." Verder zullen wij twee overwegingen,die uit hun eigen leer geput zijn daar tegenover stellen. Hoeis de theorie van het Spiritisme ontstaan? Is het een stelseldoor den een of den ander bedacht om de feiten te kunnenverklaren? Volstrekt niet. Wie heeft dan die leer aan hetlicht gebracht? Juist diezelfde mediums, aan wien gij zoobuitengewoon veel helderheid toeschrijft.

Indien dus die hel-derheid zoo groot is als gij veronderstelt, waarom zouden zijdan aan geesten toeschrijven wat zij uit zichzelven geputhebben, waarom zouden zij zulke nauwkeurige, logische enverheven mededeelingen over den aard van die bovenmensche-lijke wezens gegeven hebben? Het een of het ander is waar,zij zijn helderziend of zij zijn het niet; indien zij het zijnenmen vertrouwen stelt in hunne waarheidsliefde, dan kan men,zonder met zichzelve in tegenspraak te komen, niet aannemendat zij niet in de waarheid zijn. Ten anderen, indien al deverschijnselen hunnen oorsprong in het medium vonden, zou-den die bij denzelfden persoon dezelfde moeten zijn; en zoudemen deze geene

uiteenloopende taal hooren uiten, noch beur-telings. de meest tegenstrijdige dingen hooren verkondigen.Dit gemis aan overeenstemming in de mededeelingen die doorhet medium ontvangen zijn, bewijst de verscheidenheid vande bron, waaruit zij voortvloeien; en kan men die bronnenniet allen in het medium vinden, dan is men wel genoodzaaktdie daar buiten te zoeken. Volgens eene andere meening, is wel het medium de bronder verschijnselen, maar instede van die uit zichzelven teputten zooals de voorstanders van de somnambulistische theoriebeweren, zoude hij die uit de omstanders putten. Het mediumwordt dan eene soort van spiegel, die al de gedachten, be-grippen en kundigheden der hem

omringende personen terug-kaatst; hij zoude bij die veronderstelling niets zeggen dat niet ten 4



L                                                    INLEIDING. minste aan eenigen bekend is. Zeker is het, dat men deninvloed van de omstanders op den aard der mededeelingen,niet kan ontkennen, en dit is zelfs een der grondstellingender leer, maar die invloed is van een geheel anderen aard dandie, welke men veronderstelt te bestaan, en het is er ver vandat het medium de echo van hunne gedachten zoude zijn,want duizende feiten bewijzen op afdoende wijze het tegen-deel. Het is dus eene groote dwaling, die wederom bewijsthoe gevaarlijk het is te haastig gevolgtrekkingen te maken.Daar deze menschen het bestaan van een verschijnsel, waar-van de gewone wetenschap geen rekenschap weet te

geven,niet kunnen ontkennen, en de tegenwoordigheid van Geesten ,niet willen erkennen, verklaren zij het verschijnsel op hunnewijze. Hunne theorie zou zeer aannemelijk zijn, indien daar-door alle feiten konden verklaard worden, maar dat is hetgeval niet; als men hen duidelijk bewijst dat eenige mede-deelingen van het medium geheel vreemd zijn aan de gedachten ,de kunde, de meeningen, van alle omstanders, dat die mede-deelingen dikwijls uit eigen beweging (spontaan) gedaan wordenen met alle vooraf opgevatte denkbeelden in strijd zijn, gevenzij het voor zoo weinig toch niet op. De uitstraling, zeggenzij, strekt zich veel verder uit, dan tot de onmiddelijke kringdie ons omgeeft, zoodat

indien het medium zijne inspiratiënniet naast zich put, hij die verder af, hetzij in de stad, ophet land, over de geheele aarde, en zelfs in de andere wereld-bollen gaat zoeken. Ik geloof niet dat men in deze theorie, eene meer een-voudige of meer waarschijnlijke verklaring zal vinden dan diewelke het Spiritisme geeft, want deze theorie onderstelt eenenog wel zoo wonderbare oorzaak. De meening dat wezens, diede ruimte bevolken, en in gestadige aanraking met ons zijn,ons hunne gedachten kunnen mededeelen, stuit niet meertegen de rede, dan de veronderstelling, dat die algemeen euitstraling, die van alle punten van het Heelal uitgaat, zichin de hersenen van een persoon zou komen verzamelen.

Nog eens, en dit is een gewichtig punt, waarop wij nietgenoeg de aandacht kunnen vestigen. De theorie van het



INLEIDING.                                                    LI somnambulisme, en die, welke men de theorie der reflectiezou kunnen noemen, zijn door eenige menschen uitgedacht;het zijn persoonlijke meeningen, die voorop gezet zijn om•een feit te verklaren; de Spiritische leer daarentegen is geenvinding van menschen, maar zij is, door de intelligenties diezich openbaren, zelve ingegeven, toen niemand er aandacht,en toen zelfs de algemeene dunk die verwierp; en nu vragenwij, waaruit hebben de mediums, eene leer kunnen putten,die nergens op aarde in het brein van iemand bestond; daarbijvoegen wij de vraag: door welk zonderling zamentreffen zijnduizende over de geheele wereld verspreide mediums, dieelkander nooit gezien

hebben, overeengekomen om allen het-zelfde te zeggen. Indien het eerste medium, die in Frankrijkzich opdeed, den invloed ondergaan had der meeningen, diein Amerika reeds ingang gevonden hadden, door welke grilis hij er dan toe gekomen die denkbeelden op 2000 urenafstands aan gene zijde van den oceaan, bij een vreemd volkmet andere zeden en taal, te gaan zoeken, inplaats van dieuit zijne omgeving te putten? Maar er is nog eene andere omstandigheid, aan welkemen geene aandacht geschonken heeft. De eerste manifestatiën,zoowel in Frankrijk als in Amerika, vonden niet door schriftof woord plaats, maar door slagen of kloppen, die met•de volgorde der letters van het alphabet overeenkwamen,waardoor

woorden en zinnen gevormd werden. Door dit mid-del hebben de intelligenties, die zich openbaarden, verklaarddat zij\' Geesten waren. Indien men dus de tusschenkomstvan de gedachten der mediums bij de mondelinge of schrifte-lijke mededeelingeii kon veronderstellen, kon men dit nietdoen bij kloppen, waarvan de beteekenis van te voren nietbekend konde zijn. Wij zouden een tal van feiten kunnen aanhalen, die bijde zich openbarende intelligenties eene duidelijke persoonlijk-heid met een\' geheel onafhankelijken wil bewijzen. Wij ver-wijzen dus de andersdenkenden tot eene meer oplettende waar-neming, en indien zij zonder vooringenomenheid willen onder-zoeken, en niets besluiten alvorens alles gezien te hebben,, 4*



INLEIDING. Lil zullen zij de onmogelijkheid inzien, om door hunne theorie vanalles rekenschap te kunnen geven. Wij bepalen ons nu tothet doen der volgende vragen: Waarom weigert de zich open-barende intelligentie om op sommige vragen over zeer bekendeonderwerpen, zoo als b. v. over den naam of den ouderdom vanden vrager, wat deze in de hand heeft, wat hij gisteren gedaanheeft of morgen doen zal, te antwoorden? Indien toch het mediumde spiegel is, die de gedachte der omstanders terugkaatst,dan is niets gemakkelijker dan die vragen te beantwoorden. De tegenstanders keeren het betoog om, en vragenop hunne beurt, hoe het komt dat de Geesten, die allesmoeten weten, zulke

eenvoudige dingen niet kunnen zeggen,volgens het axioma; Die hel meerdere kan, kan ook het min-dere; en maken hieruit de gevolgtrekking dat het geeneGeesten zijn. Indien een domoor of laffe grappenmaker in eengeleerde vergadering verscheen en de vraag deed; hoe komthet dat het op den middag helder dag is, zou men dan ver-wachten dat zij de moeite zou nemen ernstig op die vraagte antwoorden, en zoude het redelijk zijn uit het stil-zwijgen of de bespotting, waarmede zij de vrager zoude be-jegenen, de gevolgtrekking te maken, dat de leden van dievergadering slechts ezels zijn? Nu is het juist omdat deGeesten verheven zijn, dat zij niet op zinledige en zotte vragenantwoorden en niet

op het vraagbankje geplaatst willen worden,daarom zwijgen zij of geven den raad, zich met ernstigerdingen bezig te houden. Eindelijk vragen wij nog, waarom de Geesten dikwijls opeen gegeven oogenblik komen en verdwijnen, en waarom,als dit oogenblik voorbij is, zij noch door gebeden noch doorsmekingen te bewegen zijn terug te komen? Indien hetmedium alleen door de innerlijke voortdrijving van de om-standers handelt, is het duidelijk dat onder deze omstandig -heid de zamenwerking van den vereenigden wil van alleaanwezigen, zijne helderheid moest verhoogen. Indien hij dusniet aan den wensch van de vergadering, door zijnen eigenenwil ondersteund, toegeeft, komt dit, omdat hij

gehoorzaamtaan een invloed die aan hem en degenen, die hem omringen,



INLEIDING.                                                 LUI geheel vreemd is, en dat deze invloed daardoor zijne onaf-hankelijkheid en persoonlijkheid bewijst. XVII. De twijfelzucht die omtrent de Spiritische leer heerscht,vindt meest altijd haren oorsprong in eene onvolledige kennisder feiten, wanneer zij niet het gevolg is van een stelselmatigebaatzuchtige tegenkanting; dit belet eenige menschen nochtansniet de kwestie te beslissen, als of zij die volmaakt goed kenden.Men kan veel verstand bezitten, zelfs zeer geleerd zijn, entoch gebrek aan oordeel hebben; en het eerste kenmerk vangebrek aan oordeel is te gelooven dat ons eigen oordeelonfeilbaar is. Daarbij beschouwen vele menschen de Spiriti-sche

openbaringen, alleen als iets om de nieuwsgierigheid tebevredigen ; wij hoopen dat dezulken door het lezen van ditboek , in deze vreemde verschijnselen iets anders dan alleeneen tijdkorting znllen ontdekken. De Spiritische wetenschap bestaat uit twee deelen, heteene, proefondervindelijk, over de openbaringen in het alge-meen ; het andere , wijsgeerig , over de intelligente open-baringen. Hij , die alleen het eerste waargenomen heeft,bevindt zich in den toestand van iemand, die de natuurkundealleen uit vermakelijke proeven kent, zonder in den grondder wetenschap te zijn doorgedrongen. De ware spiritischeleer vindt men in het onderwijs dat de Geesten ons geven,en de kennis, die deze wetenschap

vereischt is te ernstig,om op eene andere wijze dan door ernstige en aanhoudendestudie in stille afzondering en overdenking te kunnen ver-kregen worden, want dan alleen kan men een oneindigaantal feiten en schakeeringen opmerken, die den oppervlak-kigen onderzoeker ontsnappen, en die het alleen mogelijkmaken een goed oordeel te vellen. Indien dit boek geen andere uitkomst teweeg bracht, dande ernstige zijde der zaak aantetoonen, en studiën daaroveruittelokken, zoude dit al veel zijn, en zouden wij ons algeluk wenschen uitverkoren te zijn geweest een werk te



INLEIDING. LIV volbrengen , waarvoor wij ons trouwens persoonlijk niet de-minste verdienste toekennen, daar de grondregelen die hetbehelst, niet van onze vinding zijn, en de verdienste dusgeheel toekomt aan de Geesten , die het voorgeschrevenhebben. Wij hoopen dat het nog iets anders zal doen, enwel de menschen, die begeerig zijn kennis te verkrijgen,te leiden, door hen in deze oefeningen op een groot en ver-heven doel te wijzen, namelijk: de persoonlijke en maat-schappelijke vooruitgang, en hen den weg te wijzen, dien zijvolgen moeten om die te kunnen bereiken. Laat ons met een laatste opmerking besluiten. De Sterre-kundigen hebben bij het peilen der ruimte, in de plaatsingder

hemellichamen open vakken gevonden, die niet te ver-klaren en niet in overeenstemming waren met de wetten ,die het geheel beheerschen; zij hebben het vermoeden geuit,dat die open vakken ingenomen moesten zijn door wereld-bollen, die tot nog toe aan hunnen blik ontsnapt waren,daarbij hebben zij eenige uitwerkselen waargenomen, waar-van de oorzaken hen onbekend waren, en dit deed henzeggen : Er moet daar eene wereld zijn, want die ledige ruimtekan niet bestaan, en die waargenomen uitwerkselen moeteneen oorzaak hebben. Daarom de oorzaak naar het uitwerkselbeoordeelende, hebben zij er de elementen van kunnen be-rekenen , en later zijn hunne vermoedens door feiten

beves-tigd. Laat ons nu die redeneering op eenen anderen ge-dachtenloop toepassen. Wanneer men de reeks der schepselennagaat, vindt men dat zij, beginnende met de ruwe stof totaan den meest ontwikkelden mensch , een aaneengeschakeldgeheel vormt. Maar welk eene oneindige afstand is er niettusschen de mensch en God, die de Alpha en de Omega isvan al wat bestaat! Is het nu met, de rede overeen tebrengen, te gelooven dat de schakels van die keten bij denmensch eindigen — dat die keten zonder tusschenschakel de af-stand, die hem van het Oneindige afscheidt, overspant? Derede zegt ons dat er tusschen de mensch en God anderetrappen moeten bestaan, zoo als zij aan de

sterrekundegeleerd heeft, dat er tusschen de bekende wereldbollen ook



INLEIDING. r.v nog onbekende moesten zijn. Door welke wijsbegeerte is diegaping aangevuld? Het Spiritisme toont ons die, vervuld metwezens van al de rangen der onzichtbare wereld, en diewezens zijn niet anders dan de geesten der menschen, diede verschillende trappen van ontwikkeling welke tot vol-maaktheid leiden, bereikt hebben: alles is dus aan elkanderverbonden, alles van de Alpha tot de Omega, aan elkander ge-schakeld. Gij, die het bestaan der Geesten ontkent, vult gijdan die ruimte aan, die zij innemen; en gij, die er om lacht,durft dan de werken Gods en zijne Almacht bespotten! Allan Kardec.



VOORBEREIDENDE AANMERKIJTOEN. Verschijnselen buiten de wetten der gewone wetenschapgelegen openbaren zich overal en verraden in hunnen oorzaakde werking van eene vrije en intelligente wil. De rede zegt ons dat een intelligent uitwerksel eene intel-ligente macht tot oorzaak moet hebben, en het is door feitenbewezen dat die macht zich door stoffelijke teekenen in ge-meenschap met den mensch kan stellen. Deze macht, over haren aard ondervraagd, heeft verklaardte behooren tot de onlichamelijke wezens, die het stoffelijkomhulsel van den mensch afgelegd hebben. Het is op diewijze dat de leer der Geesten geopenbaard is geworden. De gemeenschap tusschen de Geesten en de

lichamelijkewereld vindt zijn bestaan in de natuur der dingen, en is geenbovennatuurlijk iets, daarom vindt men er bij alle volken enin alle tijden de sporen van, tegenwoordig is zij algemeenen voor iedereen duidelijk.                                     > De Geesten verkondigen, dat de tijd door de Voorzienigheidbestemd voor eene algemeene openbaring, gekomen is, endat, daar zij Gods dienaren en de uitvoerders van Zijnen wilzijn, het hunne zending is de menschen te onderwijzen ente verlichten door een nieuw tijdperk voor de herscheppingvan het menschdom te openen.



V00BBEKE1DENDE AANMERKINGEN.                         1/VII Dit boek is een verzameling van hetgeen zij onderwezenhebben; en is geschreven op last en onder de ingeving vanverhevene Geesten, ten einde de grondslagen te leggen vaneene beredeneerde wijsbegeerte, die vrij is van de vooroor-deelen der stelselzucht; het bevat niets dat niet de uitdruk-king van hunne gedachte , of niet door hen goedgekeurdis. Alleen is de rangschikking en de stelselmatige verdeelingvan de behandelde onderwerpen, zoo ook de aanmerkingenen den vorm van een gedeelte der redactie het werk vanhem, die de opdracht ontvangen heeft om het in het lichtte geven. Onder de Geesten, die tot de

voltooiing van dit boek hunnemedewerking hebben verleend, zijn er velen, die op verschil-lende tijden op aarde geleefd en daar wijsheid en deugd ge-predikt en betracht hebben; anderen behooren door hunnennaam, aan geene der personen, waarvan de geschiedenis denamen bewaard heeft, maar hunne verhevenheid wordt ge-staafd door de reinheid van hunne leer, en door hun zamen-zijn met dezulken, die eerbiedwaardige namen dragen. Wij laten hier de bewoordingen volgen waarin zij schrif-telijk en door de tusschenkomst van onderscheiden mediums,den last hebben gegeven dit boek te schrijven : »Houd u met ijver en volharding bezig met het werk, dat»gij onder onze

medewerking ondernomen hebt, want die«arbeid is de onze, Wij hebben er de grondslagen in neder-»gelegd voor het nieuwe gebouw, dat begint te verrijzen)»en dat eenmaal alle menschen onder hetzelfde gevoel van«liefde en weldadigheid moet vereenigen; maar voor dat gij»het verspreidt zullen wij het te zamen herzien ten einde er«alle onderdeelen van nategaan. «Telkens als gij het vraagt, zullen wij met u zijn ook om u»in uwen anderen arbeid bijtestaan, want dit werk is slechts«een gedeelte van de opdracht die u toevertrouwd, en die u«reeds door eon onzer medegedeeld is. «Onder de leeringen, die u gegeven zijn, zijn er, die gij»tot nader order geheel voor u zelven houden moet; wij

zullen»u waarschuwen als de tijd zal gekomen zijn ze te openbaren;



VOORBEREIDENDE AANMERKINGEN. LVIII »gij moet die intusschen overdenken, om gereed te zijn«zoodra wij U dat zeggen zullen. «Gij zult aan het hoofd van dit boek den wijnrank plaat-»sen, dien wij voor u geschetst hebben, omdat deze het zin-«nebeeld is van het werk van den Schepper; al de stoffelijke«beginselen, die het best het lichaam en de geest kunnen«voorstellen, vindt men er in vereenigd: het lichaam wordt«door den rank; de geest door de vloeistof; de ziel of de geest«met de stof vereenigd. door de druiven voorgesteld. De menschstrekt er het beste uit door zijnen arbeid, en het is u bekend»dat alleen door den arbeid van het lichaam de geest kundig-«heden kan vergaren. «Laat

vitzucht u niet ontmoedigen. Gij zult verwoede be-»strijders vinden, vooral onder hen, die er belang bij hebben«misbruiken te behouden. Gij zult er zelfs onder de Geesten«vinden, want degenen, die niet geheel gedematerialiseerd«zijn, vinden er dikwijls behagen in, uit kwaadwilligheid«of onwetenheid twijfel te doen ontstaan; maar ga steeds«voorwaarts; geloof in God, en vervolg met vertrouwen uwen»weg; wij zullen bij u zijn om u te ondersteunen, en de«tijd nadert dat de waarheid overal zal uitbreken. »De ijdelheid van sommigen, die meenen alles te kennen,«en die alles op hunne manier willen uitleggen, zal uiteen-«loopende denkbeelden doen ontstaan, maar allen, die het«groote beginsel van

Jezus voor oogen houden, zullen zich«met elkander vereenigen in het zelfde gevoel van liefde voor«het goede, en zullen zich samen verbinden door een broeder-»band, die de geheele wereld zal omvatten; zij zullen het«kleingeestige twisten over woorden laten rusten, om zich«alleen met de hoofdzaak bezig te houden, en de leer zal,«wat den inhoud aangaat, voor allen die de mededeelingen«van de verheven geesten ontvangen, altijd dezelfde zijn. «Alleen door volharding zal het u gelukken de vruchten»van uwen arbeid te plukken. Het geluk, dat gij zult sma-sken door de leer verspreid en goed begrepen te zien worden»«zal voor u eene belooning zijn, waarvan gij de waarde wel-«licht meer in de

toekomst dan nu zult leeren kennen.



VOORBEREIDENDE AANMERKINGEN.                              I.IX «Bekommer u dus niet om de distelen en steenen, die de«ongeloovigen of boozen op uwen weg zullen werpen; blijf«vertrouwen; door vertrouwen zult gij het doel bereiken , en«zult gij u waardig maken altijd te worden bijgestaan. «Vergeet niet dat de goede Geesten, alleen hen bijstaan,»die God met nederigheid en belangeloosheid dienen, en dat«zij hen afwijzen, die den weg, die ten Hemel leidt, als»een middel gebruiken om de dingen dezer aarde te verkrijgen;»zij trekken zich van den hoogmoedige en eerzuchtige terug.«Hoogmoed en eerzucht zullen altijd een slagboom tusschen»den mensch en God zijn; het is een sluier,

die het Hemelscheslicht bedekt, en God kan zich niet van blinden bedienen,som het licht begrijpelijk te maken." JOHANNES DE EVANGELIST, H. AUGUSTINUS, H. VlNCEN" tius de Paula, H. Lodewijk, de Geest van Waarheid,Socrates, Plato, Fénélon, Franklin, Swedenborg, ENZ. ENZ.



HET BOEK DER GEESTEN. EERSTE BOEK. DE GROND OORZAKEN. EERSTE HOOFDSTUK. GO D. 1. God en het oneindige. — 2. Bewijzen van het bestaan vanGod. — 8. Eigenschappen der Godheid. — 4. Panthe?sme. GOD EN HET ONEINDIGE. 1.    Wat is God? «God is de hoogste Wijsheid, de eerste oorzaak van alles.» 1) 2.    Wat moet men door het oneindige verstaan? «Dat, wat noch begin noch einde heeft; het ongekende;al wat ongekend is, is oneindig.» 3.     Zou men dus kunnen zeggen dat God het oneindige is? 1) De tekst, op de vragen volgende en tusschen aauhalingsteekeusgeplaatst, is het antwoord, dat door de Geesten zelve gegeven is. Menheeft de aanmerkingen, welke er

door den schrijver bijgevoegd zijn,door andere letters aangeduid, wanneer er mogelijkheid bestond, diemet den tekst van het antwoord te verwarreu. Als zij geheelc hoofdstuk keuvormen, heeft men de gewone letter behouden, daar er dan geeue ver-warring mogelijk is.



Ie boek. — Ie hoofstuk. •2 «Onvolledige definitie. — Armoede der menschelijke taal,die ontoereikend is om de dingen die het begrip van denmensen te boven gaan, uittedrukken.» God is oneindig in zijne volmaaktheden, maar hel oneindige iseene abstractie; te zeggen dat God het oneindige is, is de eigenschapvoor de zaak zelve nemen, en iets, dat niet bekend is, door iets andersdat niet beter gekend is; verklaren. BEWIJZEN VAN HET BESTAAN VAN GOD. 4. Waarin kan men het bewijs van het bestaan van Godvinden ? «In een axioma, dat gij bij uwe wetenschappen toepast:Er is geen uitwerksel zonder oorzaak. Zoekt de oorzaak vanalles wat niet het werk van menschen is, en uwe rede zalu

het antwoord geven.» Om aan God te gelooven, is het voldoende zijne oogen te vestigenop de werken der Schepping. Het Heelal bestaat, het heeft dus eeneoorzaak. Aan het bestaan van God twijfelen, staat gelijk met ont-kenuen dat ieder uitwerksel een oorzaak heeft, en te beweeren dat.••iets, iets heeft kunnen voortbrengen. o. Welke gevolgtrekking kan men maken uit het intuitivebewustzijn, dat ieder mensch van God heeft? «Dat God bestaat; want hoe ^zou hij aan dat bewustzijnkomen, indien dit op niets gegrond ware ? Het is eveneenseen gevolg van het beginsel dat er geen uitwerkel zonderooizaak is.» 6. Kan het innerlijke bewustzijn, dat wij van Gods be-staan hebben, niet het gevolg van

de opvoeding en de uit-werking van aangeleerde denkbeelden zijn? «Indien dit zoo ware, van waar zouden dan de wilden ditbewustzijn hebben?» Indien het bewustzijn van het bestaan van een Opperwezen alleenhet gevolg der opvoeding was, zoude dat bewustzijn niet algemeen



3 GOD. ziju, en zou, even als de begrippen omtrent wetenschappen, alleengevonden worden bij hen, die er onderwijs in hebben kunnen ont-vangen. 7.    Zou de eerste oorzaak voor het ontstaan dei-dingen nietin de innige hoedanigheden der stof gevonden kunnen worden? «Maar wat zou dan de eerste oorzaak dier hoedanighedenwezen. Er moet toch altijd een eerste oorzaak zijn.» Het eerste ontstaan der dingen nan het wezen der stof te willentoeschrijven, is het uitwerksel voor de oorzaak nemen, want die hoe-danigheden zijn zelve een gevolg, dat toch eene oorzaak hebben moet. 8.     Wat moet men denken van de meening, die het eersteontstaan aan eene toevallige combinatie der stof, anders

ge-zegd aan het toeval toeschrijft? «Dit is eene andere ongerijmdheid! Welk mensch met ge-zond verstand kan in het toeval een intelligent wezen zien?En dan nog wat is toeval? Niets.» De harmonie, die alle bewegingen in het Heelal regelt, wijst onsop combinatien en bepaalde doeleinden, en openbaart ons daardoorhet bestaan van een intelligente macht. Het eerste ontstaan aan hettoeval te willen toeschrijven, zoude onzin zijn, want het toeval isblind en kan geene uitwerkselen der intelligentie voortbrengen. Eenintelligent toeval houdt op toeval te zijn. 9.    Waar ziet men in de eerste oorzaak eene hoogste enboven alle anderen verheven intelligentie? «Gij hebt een spreekwoord: Aan het werk kent

men denwerkman. Het is de hoogmoed, die ongeloof doet ontstaan. Dehoovaardige wil niets boven zich erkennen, daarom noemt hijzich zelven een vrijdenker. Armzalig schepsel, dat door eeneademtocht Gods, ter neder wordt geworpen!» Men beoordeelt de macht van eene intelligentie naar hare werken.Daar niemand iets van hetgeen de natuur voortbrengt kan scheppen,vloeit daar uit voort, dat de eerste ourzaak eene boven de menschheidverheven intelligentie is.



4                                Ie BOEK. — Ie HOOFDSTUK. Welke wonderen het menschelijk vernuft ook moge wrochten, zoois dat vernuft zelve een gevolg van eene oorzaak, en hoe grooterdatgene is, wat zij wrocht, des te grooter moet ook de eerste oorzaakzijn. Het is deze intelligentie, die de eerste oorzaak is van alle dingen,wat ook de naam moge zijn, waardoor de mensch die aanduidt. EIGENSCHAPPEN DER GODHEID. 10.    Kan de mensch het wezen der natuur van God be-grijpen? «Neen, daartoe ontbreekt hem het verstand.» 11.    Zal het den mensch mogelijk worden het geheim derGodheid te kunnen begrijpen? «Wanneer zijn geest niet meer door de stof beneveld enhij door volmaking nader

tot God gekomen zal zijn, zal hijHem zien en begrijpen.» De nog lage stand der menschelijke vermogens belet hem de wezen -lijke natuur van God te kennen. In de kindsheid van het mensch-dom, verwart de mensch dikwyls God met het schepsel en schrijftHem al diens onvolmaaktheden toe; maar naarmate de zedelijken zinzich meer bij hem ontwikkelt, doorgrondt hij met zijne gedachte beterhet wezen der dingen, en hij vormt er zich een juister denkbeeldvan, dat ofschoon altijd onvolmaakt, meer in overeenstemming methet gezond verstand is. 12.    Als het ons niet mogelijk is Gods wezenlijke natuurte kennen, kunnen wij dan toch niet een denkbeeld vaneenige van zijne volmaaktheden hebben

? «Ja, van eenige. De mensch begrijpt die beter naar-mate hij zich boven de stof weet te verheffen ; door zijnegedachte begint hij die in te zien.» 13. Wanneer wij zeggen dat God, eeuwig, oneindig, on-veranderlijk , onstoffelijk, eenig, almachtig, hoogst recht-vaardig en goed is, hebben wij dan niet een volkomen denk-beeld van alle zijne eigenschappen? «Uit uw gezichtspunt, ja, omdat gij vermeent alles teomvatten; maar weet dat er dingen zijn, die ver boven hetbegrip van den meest verstandigen mensch verheven zijn,



5 GOD. en voor welke uwe taal, die tot uwe gedachten en gewaar-wordingen beperkt is, geene uitdrukkingen heeft. De redezegt u dat God alle die volmaaktheden in den hoogstengraad moet bezitten, want indien Hij er slechts één minderof niet in een volkomen graad bezat, zoude Hij niet bovenalles verheven, en bijgevolg geen God zijn. Om boven alleswat bestaat verheven te zijn , moet God geen enkele afwis-seling ondergaan en geen enkele der onvolmaaktheden . diedoor de verbeelding kunnen bedacht worden, bezitten.» God is eeuwig; indien Hij een begin gehad had, zoude Hij uit hetNiet moeten zijn voortgekomen, of wel door een ander vroeger be-staand wezen moeten geschapen zijn. Zoo

klimt men al voortgaandetot het oneindige en de eeuwigheid op. Hij is onveranderlijk; indien Hij aan verandering onderworpen was;zouden de wetten , die het Heelal beheerschen niet bestendig zijn. Hij is onstoffelijk; dat wil zeggen, dat zijne natuur in alles verschiltmet wat wij stof noemen, anders zou Hij niet onveranderlijk zijn,want Hij zoude aan de veranderingen, die de stof ondergaan, onder-worpen zijn, Hij is eeniff; want indien er meerdere Goden waren, zouden ernoch eenheid van inzichten noch eenheid van macht in de besturingvan het heelal zijn. Hij is almachtig, omdat Hij eenig is. Indien Hij niet de hoogstemacht had, zoude er iets anders machtiger of even machtig als Hijzijn; dan zoude Hij niet

alles geschapen hebbeu, en al wat niet doorHem gewrocht is, zoude dan het werk van een andereu God zijn. Hij is hoogst rechtvaardig en goed. De voorzieneudc wijsheid vanGods wetten openbaart zich zoo wel in de kleinste, als in de grootstedingen, en deze wijsheid is eene rede om niet nan zijne rechtvaar*digheid of goedheid te twijfelen. PANTHE?SME. 14. Is God een op zich zelf staand Wezen, of is Hij zooals sommigen vermeenen, de resultante van de gezamenlijkekrachten en intelligenties van het heelal ? «Indien dit zoo ware, dan bestond God niet, want danzou Hij gevolg en geen oorzaak zijn ; want beide kan Hijniet te gelijk wezen. 5



Ie BOEK. — Ie HOOFDSTUK. f) «God bestaat; hieraan kunt gij niet twijfelen , en dat isde hoofdzaak; gelooft mij, gaat niet verder; raak niet in eendoolhof verdwaald, waaruit gij niet meer zoudt kunnen ge-raken ; het zoude u niet beter maken dan gij zijt, maarwellicht wel een weinig hoogmoediger, omdat gij zoudt ver-meenen te kennen, en gij inderdaad niets zoudt kennen.Laat dus al die stelsels rusten; er zijn zaken genoeg, die u,met u zelve te beginnen , meer - rechtstreeks aangaan; leertuwe eigene onvolmaakheden kennen, ten einde er u van tekunnen, ontdoen, dit zal u nuttiger zijn, dan datgene tewillen doorgronden, wat niet te doorgronden is.» 15.     Wat moet men denken van de meening,

volgenswelke alle lichamen der natuur, alle wezens, alle wereldenvan het Heelal, deelen der Godheid zouden zijn, en samenvereenigd de Godheid zelve zouden uitmaken ; met anderewoorden : wat moet men denken van de leer van hetPanthe?sme ? «De mensen, zichzelve niet tot God kunnende maken, wilten minste een deel der Godheid zijn.» 16.    Zij, die deze leer belijden, vermeenen er het bestebetoog in te vinden tot staving van eenige van Gods eigen-schappen. De werelden oneindig zijnde, zoo is God daardoorook oneindig; nergens eene ledige ruimte zijnde, zoo is Goddaardoor overal; God overal zijnde, daar alles integrerenddeel van God is, geeft dit aan al de natuurverschijnselen ,een

intelligente rede van bestaan. Wat kan men hiertegeninbrengen ? «De Rede: denkt er rijpelijk over na en het zal u nietmoeielijk vallen, het ongerijmde er van intezien.» Deze leer tocli maakt van God een stoffelijk wezen, dat* ofschoonmet de hoogste wijsheid toegerust, in het groot zoude wezen wat wijin het klein zijn. En aangezien de stof onophoudelijk van gedaanteverandert, zoude God niet de minste bestendigheid bezitten; Hijzoude aan al de veranderingen, zelfs aan alle behoeften der mensch-heid onderhevig zijn; Hij zoude eene der noodzakelijkste eigenschappender Godheid: de onveranderlijkheid, missen. De eigenschappen derstof kan men niet met het denkbeeld van God vereenigen,

zonder



7 GOD. Hem in onze gedachten te verkleinen, en al de spitsvondigheden vanhet sophisme zullen niet in staat zijn, het vraagstuk van zijne wezen -lijke natuur optelossen. Wij weten niet geheel wat God is, maar wijweten toch wat Hij niet, niet zijn kan, en dat stelsel is in tegenspraakmet zijne noodzakelijkste eigenschappen; het verwart den scheppermet het schepsel, het is volmaakt hetzelfde als of uien zou willendat een kunstig werktuig een integrerend deel zoude zijn van denwerktuigkundige, die het uitgedacht heeft. Gods wijsheid openbaart zich in zijne werken even als die van eenschilder in zijn schilderstuk; maar Gods werken zijn even min Godzelve, als de schilderij de schilder \'is, die het

uitgedacht en ver-vaardigd heeft. 5*            i



TWEEDE HOOFDSTUK. Algemeene elementen van het Heelal. 1. Kennis van de eerste oorzaak der dingen.— 2. Geest en stof.—3. Eigenschappen der stof. — 4. Algemeene mimte. KENNIS VAN DE EERSTE OORZAAK DER DINGEN. 17. Is het den mensch gegeven de eerste oorzaak der din-gen te kennen ? «Neen, God wil niet dat aan den mensch hier op aardealles geopenbaard worde.» IS. Zal de mensch eenmaal het geheim der dingen, dienog voor hem verborgen zijn, doorgronden ? «Naar mate de mensch zich loutert, wordt de sluier voorhem opgeheven, maar orn sommige dingen te kunnen be-_grijpen, moet hij vermogens bezitten, die hij nu nog nietheeft.» 19. Kan de mensch niet door

de ontdekkingen der weten-schap, eenige geheimen der natuur doorgronden? «De wetenschap is hem gegeven tot zijne vooruitgang inalles, maar hij kan de door God gestelde grenzen niet over-schrijden.» Hoe meer het aan den mensch gegeven is in die geheimen door tedringen, des te hooger moet zijne bewondering voor de almacht euwijsheid van den Schepper stijgen; maar, hetzij door hoogmoed, hetzijdoor zwakheid, wordt hij dikwijls door zijn verstand zelve, een slacht-offer der misleiding; hij stapelt stelling op stelling, en iedere dagtoont hem hoevelc dwalingen hij als waarheden aangenomen, en hoe-vele waarheden hij als dwalingen verworpen heeft. Dat zijn even zoozoo vele

teleurstellingen voor zijnen hoogmoed.



9 ALGEMEENE ELEMENTEN VAN HET HEELAL. 20.    Is het den mensch gegeven, om, behalve door het wéten-schappelijk onderzoek, raededeelingen van hooger order te ont-vangen over zaken, die hij met zijne zintuigen niet kan ont-waren ? «Ja, als God dat noodig acht, kan Hij hem datgene open-baren, wat de wetenschap hem niet leeren kan.» Het is door deze mededeelingeu dat de raeusch tot een zekeregrens, de kennis van zijn verleden en van zijne toekomstige be-stemming pat. GEEST EN STOF. 21.    Bestaat de stof zoo als God van alle eeuwigheid, ofis die door God ten eenigen tijd geschapen? «God alleen weet het. Doch er is iets dat uw verstand uzeggen moet, en wel dat God, die de

liefde en weldadigheidzelve is, nooit werkeloos geweest kan zijn. Kunt gij, hoe ververwijderd gij uzelvc het begin van zijne handelingen ookmoogt voorstellen, u Hem ook eene enkele seconde als werke-loos denken?» 22.    Men beschrijft gewoonlijk de stof als hetgeen, dat uit-gebreidheid heeft; indruk op onze zinnen kan maken; ondoor-dringbaar is; zijn deze definitiën juist? • »Van uit uw standpunt zijn zij juist, omdat gij alleen spreektnaar hetgeen u bekend is; doch de stof bestaat ook in uonbekende toestanden; zij kan bijvoorbeeld zoo etherisch enfijn zijn, dat zij geen indruk op uwe zintuigen uitoefent; dochniettemin is het stof, maar voor u zoude het dit niet meer zijn.» — Welke definitie kunt gij van de

stof geven ? «De stof is de band die de geest vastkluistert; het is het Averktuig, dat den geest ten dienste staat, en op welke deze .tevens zijne werking uitoefent.» i.Uit dit oogpunt beschouwd kan men zeggen dat de atof de agens, de middelaar is, door welke en op welke de geest handelt. 23.    Wat is de geest? .«Het intelligente beginsel van het Heelal.»



10                         Ie boek. — 2de hoofdstuk. —  Wat is het wezen van den Geest ? «Wat geest is, is in uwe taal niet gemakkelijk uiteente-zetten. Voor u is de geest niets, omdat het geen tastbaariets is; maar voor ons is het iets. Onthoudt dit goed, nietsis het niet, en het niet bestaat niet.» 24.    Is geest hetzelfde als intelligentie? «De intelligentie is een noodzakelijke eigenschap van dengeest, maar beiden vereenigen zich tot een gemeenschappelijkbeginsel, zoodat het voor u een en hetzelfde is.» 25.    Is de geest onafhankelijk van de stof, of is hij erslechts eene eigenschap van, zoo als de kleuren eene eigen-schap van het licht, en het geluid die van de lucht is? «Beiden zijn afgescheiden, maar de

vereeniging van dengeest met de stof is noodig om de stof met intelligentie tekunnen begiftigen.» —  Is deze vereeniging ook noodig voor de uiting van denGeest? (wij verstaan hier, door Geest, het beginsel der intelli-gentie, afgescheiden van de individualiteiten, dien men onderdien naam bedoelt.) «Voor u is dit noodig, omdat uw organisme niet van dienaard is dat gij den geest zonder de stof kunt gewaar worden;uwe zintuigen zijn daartoe niet geschikt.» 26.     Kan men zich de Geest zonder de stof, en de stofzonder de geest voorstellen? «Ongetwijfeld kan men dat, door de gedachte.» 27.     Dus zijn er twee algemeene elementen in het Heelal :Stof en Geest? «Ja, en boven dat alles, God, de

schepper, de vader vanalle dingen: deze drie zijn het beginsel van al wat bestaat,de algemeene drie-eenheid. Maar bij het stoffelijk element moetmen het algemeene flu?dum voegen, dat de rol van middelaarvervult tusschen den geest en de eigenlijk gezegde stof die tegrof is, dan dat de geest er zijne werking op zou kunnenuitoefenen. Ofschoon men dat flu?dum in zeker opzicht onderhet stoffelijk element zoude kunnen rekenen, onderscheidt hetzich door bijzondere eigenschappen; indien het bepaald stofware, zoude er geene reden bestaan waarom de geest dat ook



ALGEMEENE ELEMENTEN VAN HET HEELAL. \'1(1 niet zijn zoude. Het is geplaatst tusschen de Geest en de stof,het is een flu?dum, zoo als de stof, stof is, en vatbaardoorzijne ontelbare verbindingen met de stof, om onder inwerkingvan den geest, die oneindige verscheidenheden voorttebrengen,van welke u slechts een onbeduidend gedeelte bekend is. Ditalgemeene, oorspronkelijke of elementaire flu?dum, de werkendekracht zijnde,\' welke de geest gebruikt, is het beginsel, zonderwelke de stof in eenen eeuwigdurenden staat van verdeelingzoude verkeeren, en zonder welke zij nooit de eigenschappenzoude verkrijgen, welke de zwaarte haar geeft. — Zoude dit flu?dum datgene zijn, wat wij

electriciteitnoemen? «Wij hebben gezegd dat het voor ontelbare verbindingenvatbaar is; wat gij elektrische, magnetische vloeistof noemt,zijn wijzigingen van het algemeene flu?dum, dat, eigenlijk ge-zegd, slechts een meer volmaakte, fijnere stof is, en dat menals onafhankelijk "beschouwen kan.» 28. Daar de Geest zelve, iets is, zoude het dan nietjuister zijn en minder aanleiding tot verwarring geven , alsmen die twee algemeene elementen, werkelooze stof en inteUligente stof noemde? «Wij hechten weinig aan woorden; het is aan u , uwetaal zoodanig zamen te stellen dat gij elkander verstaankunt — uwe geschillen worden meestal veroorzaakt doordiengij niet allen dezelfde beteekenis aan de woorden

hecht,omdat uwe taal onvolledig is om de dingen, die uwe zintuigenniet aandoen, te kunnen uitdrukken.» Een duidelijk feit beheerscht alle hypothesen: Wij zien stof, dieniet intelligent is; wij zien een van de stof onafhankelijk intelligentbeginsel. T)e oorsprong van en het verband tusschen deze twee dingenzijn onbekend. Of zij al dan niet uit dezelfde bron voortgevloeid zijn,al dan niet noodzakelijke punten van aanraking hebben; of de intel-ligentie haar eigen bestaan heeft, of wel eene eigenschap, een gevolgis; of het zelfs volgens de meening van eenigen een uitvloeisel vaude Godheid is, dit alles weten wij niet; zij komen ons voor afge-scheideu te zijn, daarom nemen wij die als twee vormende

beginselenvan het heelal aan. Boven dit alles zien wij eene intelligentie, die



13 Ie boek. — 2de hoofdstuk. alle andereu beheerseht, die alle anderen bestuurt, die er door essentieeleeigenschappen van onderscheiden is: het is deze hoogste intelligentie,die men God noemt. EIGENSCHAPPEN DER STOF. 29.     Is de weegbaarheid eene noodzakelijke eigenschapder stof? «Van de stof zoo als gij die begrijpt, ja; maar niet vande stof als algemeen flu?dum beschouwd. De etherisch fijnestof, waaruit die bestaat, is voor u onweegbaar, en toch ishet het beginsel van uwe weegbare stof.» De zwaarte is eene betrekkelijke eigenschap; buiten de sferen vanaantrekking der werelden, bestaat er geenc zwaarte, evenmin als erboven of beneden is. 30.     Bestaat de stof uit een of uit

meerdere elementen? •«Uit één oorspronkelijk element. De lichamen, die gij als enkelvoudige beschouwt, zijn geen ware elementen, maar ver-;vormingen van de oorspronkelijke stof.». 31.     Hoe ontstaan de onderscheiden eigenschappen dei\' stof?.«Het zijn wijzigingen, die de oorspronkelijke moleculen door hunne vereeniging en onder zekere omstandigheden ondergaan.» 32.     Volgens dit zouden smaak, geur en kleur, geluidvvergiftige of heilzame eigenschappen, slechts wijzigingen van.een en dezelfde oorspronkelijke substantie zijn? «Zeer zeker, en die alleen bestaan door inrichting der.organen, bestemd om ze waartenemen.» Deze stelling wordt bewezen door de daadzaak, dat niet alle mcn-

schcu de eigenschappen der lichamen op gelijke wijze waarnemeu; de.eene vindt smakelijk, wat de andere walgelijk vindt; de eene ziet ietsblauw, wat den andere als rood voorkomt; hetgeen voor deze vergiftis, is onschadelijk of zelfs heilzaam voor den anderen. 33.     Is dezelfde elementaire stof vatbaar om elke wijzigingte ondergaan en elke eigenschap te verkrijgen?



ALGEMEENE ELEMENTEN VAN HET HEELAL.                 13 «Ja en dat is wat men moet verstaan als wij zeggen datalles in alles bestaat.» 1) De zuurstof, waterstof, stikstof, koolstof, die wij als enkelvoudigbeschouwen, zijn slechts wijzigingen van eene oorspronkelijke substantie.In de onmogelijkheid, waarin wij ons thans bevinden, anders dandoor de gedachte tot deze oorspronkelijke stof opteklimmen, zijn dezelichamen voor ons wezenlijke elementen, en kunnen wij die tot naderorder als zoodanig beschouwen. —  Deze theorie schijnt dus hen in het gelijk te stellen,die aan de stof slechts twee noodzakelijke eigenschappen:kracht en beweging toekennen, en die verineenen, dat alleandere slechts

secondaire uitwerkselen zijn, die naar de mateder intensiteit der kracht en van de richting der bewegingvan elkander verschillen? «Deze meening is juist. Men moet er nog bijvoegen: ennaar de mate van de rangschikking der moleculen, zoo als gijdit immers kunt waarnemen bij een ondoorschijnend lichaam ,dat doorschijnend kan worden, en omgekeerd.» 34. Hebben de moleculen eenen bepaalden vorm? «Zonder twijfel, de moleculen hebben allen een bepaaldenvorm, maar die is voor u niet waarneembaar.» —   Is deze vorm standvastig of veranderlijk?«Standvastig, wat de oorspronkelijke elementaire moleculen betreft, maar veranderlijk voor de secondaire, die zelve slechts 1) Dit beginsel verklaart

het aan alle magnetiseurs bekende verschijnsel,hierin bestaande, om door den wil, aan elke substantie, b. v. aan water,zeer verschillende eigenschappen: een bepaalden smaak, werkzame eigen-schappen van andere stoffen te geven. Baar er slechts één oorspronkelijkelement Is, en de hoedanigheden van de verschillende lichamen slechtswijzigingen van dat element zijn, vloeit daaruit voort, dat de onschade-lijkste zelfstandigheid, hetzelfde beginsel als de meest vergiftige bevat.Zoo wordt water, dat uit één deel zuurstof en twee deelen waterstofbestaat, vergiftig, als men het gehalte zuurstof verdubbeld. Eene derge-lijke omzetting kan, door de magnetische werking, door den wil be-stuurd

voortgebracht worden.



14                      Ie boek. — 2e hoopdstuk. ophoopingen der eersten zijn; want hetgeen gij molecule noemt,is op verre na nog geen elementaire molecule.» ALGEMEENE RUIMTE. 35.    Is de algemeene ruimte oneindig of begrensd?«Oneindig. Stelt u grenzen voor, wat zoude er dan binten die grenzen zijn ? Dit gaat ons verstand te boven, en tochzegt u uw verstand dat het niet anders zijn kan. Dit is methet oneindige in alles, het geval; gij kunt dit op uwen kleinenwereldbol niet begrijpen.» Indien men aan de ruimte eene grens toeschrijft, hoe ver verwijderdde gedachte zich die ook moge voorstellen, zegt ons de rede dat daarbuiten, en zoo voortgaande tot in het oneindige, iets wezen moet;want dat

iets, zij\'het ook het volstrekt ledig, zoude nog ruimte zijn. 36.    Bestaat het volstrekte ledig ergens in de algemeeneruimte? «Neen, niets is ledig, wat voor u het ledige is, wordt in-genomen door eene stof, die aan uwe zin- en werktuigenontsnapt.»



DERDE HOOFDSTUK. SCHEPPING. 1. Vorming der werelden. — 2. Vorming der levende wezens. —8. Het bevolken der aarde. Adam. — 4. Verscheidenheid der meu-schenrassen. — 5. Veelheid der werelden. — 6. Beschouwing enovereenstemming der bijbelsche verhalen over de schepping. VORMING DER WERELDEN. Het Heelal bevat het oneindig tal van werelden, die wijzien en niet zien, al de bezielde en onbezielde wezens, allehemellichamen, die zich in de ruimte bewegen, zoo mede devloeistoffen, die de ruimte vervullen. 37.    Is het heelal geschapen, of bestaat het, zoo als God, vanalle eeuwigheid? aHet is boven alle twijfel verheven dat het heelal zichzelveniet heeft kunnen maken, en

indien het, zoo als God, van alleeeuwigheid bestond, zou het heelal niet het werk van Godkunnen zijn.» Ons verstand zegt ons dat het heelal zichzelve niet beeft kannenscheppen, en daar bet niet het werk van het toeval kan zijn, moethet Gods werk zijn. 38.     Hoe heeft God het heelal geschapen? «Om eene uitdrukking te gebruiken: door zijnen Wil. Nietsschetst beter die Almachtige wil, dan deze schoone woordenuit Genesis: God zeide: »Daar zij licht!" en daar was licht.» 39.    Kunnen wij de wijze waarop de werelden gevormdworden kennen? «Al wat men zeggen kan, en gij instaat zijt te begrijpen,



16 Ie boek. — 3e hoofdstuk. is dat de werelden door verdichting van de in de ruimte ver-spreide stof gevormd werden.» 40.    Zijn de kometen , zoo als men thans gelooft. een beginvan verdichting der stof, en werelden, die in het begin hun-ner vorming zijn? «Juist; maar het is eene ongerijmdheid aan hunnen invloedte gelooven; ik bedoel die invloed welke men haar onder hetvolk toeschrijft, want elk hemellichaam oefent zijn deel invloeduit, bij zekere physische verschijnselen.» 41.     Kan een geheel gevormde wereld verdwijnen, en kande stof, die tot hare vorming gediend heeft, weder op nieuwin de ruimte verspreid worden ? e Ja, God vernieuwt de werelden, zoo als Hij de levendewezens

vernieuwt.» 42.     Kunnen wij de tijd, die tot de vorming der werelden,bijvoorbeeld de aarde, noodig is geweest, kennen? (Ik ben niet instaat u dat te zeggen, want God alleenweet het; en dwaas is hij, die zou voorgeven dit te weten,of het getal eeuwen, welke voor die vorming noodig is ge-weest, te kennen.» VORMING DER LEVENDE WEZENS. 43.     Wanneer is de aarde begonnen bevolkt te worden?«In den aanvang was alles een chaos; de elementen waren dooreengemengd. Trapsgewijze heeft alles zijn eigen plaatsingenomen; toen zijn de levende wezens , voor den toenmaligenstaat der aarde geschikt, ontstaan.» 44.     Van waar zijn de op aarde levende wezens gekomen?«De aarde

bevatte er de kiemen van, welke het gunstige oogenblik om te kunnen ontwikkelen moesten afwachten. Deorganische beginselen vereenigden zich, toen de kracht, diehen van elkander afgescheiden hield, ophield te werken, envormden de kiemen van alle levende wezens. De kiemen blevenin eene latente toestand en werkeloos, zoo als de larven enhet zaad der planten, tot dat het gunstige oogenblik voor deontluiking van iedere soort daar was; toen vereenigden zich



17 SCHEPPING. de wezens van elke soort met elkander, en vermenigvul-digden zich.» 45.    Waar bevonden zich de organische elementen vóór devorming der aarde? «Zij bevonden zich om zoo te zeggen in den staat van flu?dumte midden der geesten in de ruimte, of op andere planeten,de schepping der aarde afwachtende om een nieuw leven opeen nieuwe wereldbol te beginnen.» De scheikunde leert ons, hoe de moleculen der oubewerktuigdelichamen zich te zamen vereenigen, om, zoodra de daartoe ver-eischte voorwaarden bestaan, kristallen van eenen voor iedere soortstandvastigen, regelmatigen vorm voorttebrengen. De minste ver-storing van die voorwaarden is voldoende om de

verceuiging dei-elementen , of ten minste de geregelde plaatsing der deelen, waar-door de kristallen ontstaan, te beletten. Waarom zou dit niet evengoed het geval met de bewerktuigde lichamen zijn? Wij bewarengedurende vele jaren zaden van planten eu dieren, die zich eerstbij een bepaalde temperatuur en in een daartoe geschikte midden-stof ontwikkelen; men heeft graankorrels na vele eeuwen zien out-kiemen. Er bestaat dus in die zaden een latent grondbeginsel, datalleen op eeue gunstige gelegenheid wacht om zich te ontwikkelen ;kan hetgeen dagelijks onder onze oogen geschiedt, ook niet zoo vanaf het begin der aarde gebeurd zijn? ontneemt deze vorming derlevende wezens uit den

Chaos door de kracht der natuur zelve, ietsaan Gods grootheid? Integendeel, deze gedachte is meer in over-eenstemming met die, welke «ij ons van Zijne macht vormen, dieop oneindige werelden door eeuwige wetten werkt. Deze theorie laatwel is waar de vraag omtrent den oorsprong van de levcusele-menten onopgelost, maar God heeft zijne geheimen, en heeft aanons onderzoek grenzen gesteld. 46.    Zijn er nog wezens die spontaan geboren worden? «Ja maar de oorspronkelijke kiem was\' reeds in latende toe-stand aanwezig. Dagelijks zijt gij getuige van dit verschijnsel.Bevatten de menschelijke en dierlijke weefsels geene kiemenvan eene menigte wormen, die om uittekomen alleen de voorhun

bestaan noodige rottende gisting afwachten. Dit is eenekleine sluimerende wereld, die zichzelve schept.»



18                         Ie boek. — 3e hoofdstuk. 47.    Bevond zich het menschelijk geslacht onder de orga-nische elementen, welke de aardbol bevatte? «Ja, en dit is te zijner tijd verschenen; van daar het ge-zegde dat de raenseh uit het slijk der aarde gevormd is.» 48.    Kunnen wij het tijdstip van de verschijning van den))iensch en andere levende schepselen op aarde kennen? «Neen, alle uwe berekeningen daaromtrent zijn hersen-schimmig.» 49.    Indien de kiem van het menschelijk geslacht zich onderde organische elementen van den aardbol bevond, waaromzouden er dan ook nu geene menschen spontaan kunnen ont-staan, zoo als bij hunnen oorsprong? «De oorsprong der dingen is het geheim

van God; men kanevenwel zeggen, dat de mensch, ééns over de aarde verspreidzijnde, al de tot zijne vorming noodige elementen, tot zichheeft getrokken, om ze volgens de wetten der reproductieweder overtedragen. Hetzelfde is het geval met de onderscheidensoorten van levende schepselen.» BEVOLKING DER AARDE. ADAM. 50.    Is het menschelijke geslacht met één rnensch aange-vangen? «Neen: dengene, dien gij Adam noemt; was noch de eerste,noch de eenigste, waaruit de aarde bevolkt werd.» 51.    Kunnen wij het tijdstip waarop Adam geleefd heeftbennen? «Ongeveer dat, hetwelk gij hem toeschrijft, ten naastenbij4000 jaren voor Christus.» De man, waarvan de overlevering onder

den naam van Adam,bewaard is gebleven, was een dergenen, die in eeuc landstreek naecne der groote omwentelingen, die op onderscheidene tijden de op-pervlakte der aarde hebben ten onderste boven gekeerd, in leven isgebleven, en de stamvader is geworden van eene der rassen, die deaarde thans bewoonen. De wetten der natunr verzetten zich tegen demeening dat de trap van ontwikkeling, welke het meuschdom langvoor Christus bereikt had, in zoo weinige eeuwen kon verkregen worden,



19 SCHEPPING. indien de mensch niet vóór het tijdstip, dat men voor het bestaanvan Adam aangeeft, op aarde geweest ware. Anderen beschouwen,en met meer reden, Adam als eene mythe of allegorie, waardoor deeerste tijdperken van het bestaan der wereld als een persoon wordtvoorgesteld. VERSCHEIDENHEID DER MENSCHENRASSEN. 52.    Welke is de oorzaak van het lichamelijke en zedelijkeverschil, dat tusschen de onderscheiden menschenrassen opaarde bestaat? «Het klimaat, de levenswijze en de gebruiken. Hetzelfde vindtplaats bij twee kinderen van dezelfde moeder, die, als zij vervan elkander en op verschillende wijze opgevoed worden, zede-lijk in niets aan elkander gelijk

zullen zijn.» 53.    Heeft het menschelijk geslacht op onderscheidene puntender aarde een aanvang genomen? «Ja, en op verschillende tijden, en dit is eene der oorzakenvan het verschil in rassen; vervolgens heeft de mensch, doorzich onder verschillende klimaten te verspreiden, en zich metandere rassen te vermengen, nieuwe tijpen gevormd.» — Vormen deze verscheidenheden, afzonderlijke soorten ? «Zeker niet, allen zijn van hetzelfde gezin; beletten de ver-scheidenheden in eene vrucht, dat zij tot dezelfde soort be-hooren ?» 54.    Indien het menschelijke geslacht niet van éénen af-stamt, moeten zich de menschen dan daarom niet langer alsbroeders beschouwen? «Alle menschen zijn broeders

in God, omdat zij door dengeest bezield zijn, en allen naar hetzelfde doel streven. Gijwilt altijd ieder woord letterlijk opvatten.» VEELHEID DER WERELDEN. 55.    Zijn alle wereldbollen, die zich in de ruimte bewegen,bewoond? «Ja, en het is er verre van af, dat de mensch op aardede eerste in verstand, goedheid en volmaaktheid is, zoo als



20                         Ie boek. — 3e hoofdstuk. hij dit meent. Er zijn toch menschen die gelooven zeer sterkte zijn, die zich verbeelden dat deze kleine wereldbol uit-sluitend het voorrecht geniet door zedelijke wezens bewoondte zijn. Hoogmoed en ijdelheid! Zij gelooven dat God het heelalalleen voor hen geschapen heeft.» God heeft de werelden met levende wezens bevolkt, die allen hethunne bijdragen tot bereiking van het einddoel der Voorzienigheid.Te gelooven dat de levende wezens beperkt zijn tot de eenige stip,die wij in het heelal innemen, is twijfelen aan Gods wijsheid, dieniets onnut gewrocht heeft; Hij heeft aan die werelden een ernstigerbestemming gegeven dan alleen die, om ons gezicht

te bekooren.Trouwens noch de stand, noch de grootte, noch de physischegesteld-heid der aarde, kunnen met eenigen grond de veronderstelling recht-vaardigen, dat zij alleen, met uitzondering van zoo vele duizendengelijkvormige werelden, het voorrecht zonde hebben, bewoond te zijn. 5(i. Is de physische gesteldheid van de onderscheiden wereld-bollen dezelfde? «Neen, zij gelijken niets op elkander.» 57.    De physische gesteldheid der werelden voor allen nietdezelfde zijnde, vloeit daar dan uit voort dat de wezens, dooi\'welke zij bewoond worden , eene andere bewerktuiging hebben ? «Zonder twijfel, zooals bij u de visschen gevormd zijn omin het water en de vogels om in de lucht te kunnen

leven.» 58.    Zijn de werelden , die het verste van de zon verwijderdzijn, van licht en warmte verstoken, daar de zon voor dezenslechts als eene ster moet zijn? «Gelooft gij dan dat er geene andere warmte- en lichtbronbestaat dan de zon; telt gij de electriciteit voor niets, die insommige werelden, eene u onbekende veel belangrijker roldan op aarde vervult? Bovendien, het is niet gezegd dat allewezens zijn zoo als gij, en organen, ingericht zoo als deuwen, hebben.» De levensvoorwaarden der wezens, die de onderscheiden wereldenbewonen, moeten geschikt zijn voor de middenstof in welke zij ge-roepen zijn ta leven. Indien wij nimmer visschen gezien hadden,zouden wij niet kunnen begrijpen dat

er wezens zijn, die in liet water



21 SCHEPPING. kunnen leven. Even zoo is het op de andere werelden gesteld, diewaarschijnlijk elementen bevatten, die ons onbekend zijn. Zien wijop de aarde niet de lange poolnachten verlicht door de electriciteitvan het noorderlicht? Is het zoo onmogelijk dat op eenige wereldende electriciteit overvloediger aanwezig zij, dan op de aarde, en daareen algemcene rol vervuld, waarvan wij de uitwerking niet begrijpenkunnen ? Deze werelden kunnen dus de bronnen van de warmte envan het licht, die hunne bewoners noodig hebben, in zichzelvenbevatten. BESCHOUWING EN OVEREENSTEMMING DER BIJBELSCHEVERHALEN OVER DE SCHEPPING. 59. De volken hebben zich naar de mate

hunner ontwikkeling,zeer uiteenloopende denkbeelden over de schepping gevormd. De redesteunende op de wetenschap, heeft de onwaarschijnlijkheid van zekeretheoriën ingezien. Die, welke door de Geesten gegeven wordt, be-vestigt de zienswijze, welke sints geruimen tijd door de meest ver-lichte mannen is aangenomen. De bedenking, die men tegen deze theorie kan maken, is, dat zijin strijd is met den inhoud der heilige schriften; maar bij een nauw-lettend onderzoek ontwaart meu dat deze tegenstrijdigheid meer schijn-baar dan wezenlijk is, en het gevolg is van de uitlegging, die menaan een dikwijls allegorischen zin geeft. Het vraagstuk omtrent de eerste mensen in den persoon van Adamals

eenige stamvader van het nieuscheiijk geslacht, is niet het eenigste,waarop het kerkelijk geloof zich heeft moeten wijzigen. Op ziekere tijden heeft men gemeend dat de beweging der aardezoo zeer in strijd met de heilige schrift was, dat er geene vervolgingbestond, waarvoor deze theorie niet tot voorwendsel gediend heeft, enniettegenstaande de daartegeu uitgesproken banvloek, draait de aardetoch, en niemand zoude dit nu kunnen tegenspreken, zonder aan zijneigen verstand te kort te do.en. De bijbel zegt eveneens dat de wereld iu zes dagen geschapen isen stelt het tijdstip van die gebeurtenis op omstreeks 4000 jaren voorde christelijke tijdrekening. Voor dien tijd bestond de aarde niet, zijis uit het

Niet voortgebracht; hieromtrent is de tekst stellig, en ziet,de positieve onverbiddelijke wetenschap bewijst het tegendeel. Deformatie der aarde is met onvergankelijk schrift in de versteeningengegrift, en het is bewezen, dat de zes scheppingsdagen even zoo vele 6



22                               Ie boek. — 3e hoofdstuk. tijdvakken zijn, waarvan elk wellicht vele honderdduizenden van jarenheeft geteld. Dat is geen systeem, geen leerstelsel, geen op zichzelfstaande meening, het is een feit even zeker als dat van de bewegingder aarde, en dat de godgeleerden niet kunnen weigeren te erkennen,een sprekend bewijs van de dwaling, waarin men vervallen kan, alsmen de uitdrukkingen van eene dikwijls zinnebeeldige taal, letterlijkopvat. Moet men daaruit nu afleiden dat du .Bijbel cene dwaling ispNeen, maar wel dat de inenschen dwaalden in de wijze, waarop zijdeu bijbel uitgelegd hadden. De wetenschap, heeft, door in de gedenkschriften der aarde te wroeteu,de

volgorde, in welke de verschillende levende wezens op hare opper-vlakte verschenen, ontdekt, en deze stemt overeen met die welke inGenesis vermeld staat, met dit onderscheid, dat dit werk inplaats vanop eene wonderdadige wijze in weinige uren uit Gods handen te zijnvoortgekomen, in cenige millioenen jaren, altijd door Zijnen wil, maarvolgens de wetten der natuurkrachten, volbracht is. Is God daaromminder groot en minder machtig\'r1 Is zijn werk daarom minder verhevenomdat daaraan het tooverachtigc van het oogenblikkelijke ontbreektPZeer zeker niet; men zoude zich toch van de Godheid een zeer be-krompen denkbeeld moeten vormen, als men zijne almacht niet herkendein de door

Hem vastgestelde eeuwige wetten, naar welke de wereldbestuurd wordt. Wel verre dat de wetenschap het Goddelijk werk ver-kleiut, geeft zij ons daarvan een grootschcr denkbeeld, meerovereen-komende met de begrippen, die wij ons van Gods macht en majesteitvormen, en wel daardoor, dat alles volbracht is zonder van de wettender natuur af te wijken. De wetenschap, daarin met Mozes overeenstemmende, stelt den mensclials het laatst geschapene der levende schepselen voor; maar Mozes plaatstde algemeene zondvloed in het jaar 1654 der wereld, terwijl de geologieons toont dat de groote overstrooming vóór de verschijning van denmensch op aarde heeft plaats gevonden, daar men tol

op den huidigendag in de oorspronkelijke lagen geen spoor ontdekt heeft van dienstegenwoordigheid, noch van de dieren,. die, wat het physische aangaat,tot dezelfde soort behoorcH; doch niets bewijst dat dit onmogelijk zoudezijn; vele ontdekkingen hebben er reeds aan doen twijfelen ; het is dusmogelijk dat men vroeger of later de materieele zekerheid van dezeanterioriteit van het menschelijke ras erlange, en dan zal men moetenerkennen, dat op dat punt even als op anderen, het bijbel-verhaal eenezinnebeeldige voorstelling is. Het is de vraag te weten of de geologischevloed dezelfde als die van Noach is; doch de tijd, die noodigis, om /



23 SCHEPPING. •de fossiele lagen te doen ontstaan belet ons de eene met de andere teverwarren, en zoodra men sporen van het bestaan van den mensch vóórdie groote vloed zal gevonden hebben, zal het bewiJ9 geleverd zijn, datAdam, of niet de eerste mensch geweest is, of wel dat de schepping inden nacht der tijden verdwijnt. Tegen onomstootbare bewijzen kan menniets aanvoeren, en men zal in dit feit even als in dat van de bewegingder aarde en in de zes tijdperken der schepping moeten bcrasten. Het bestaan van den mensch, voor den geologischen vloed, is welis waar nog hypothetisch, maar het volgende, is dit minder. Laat onsaannemen dat 4000 jaren voor Christus de mensch voor de

eerste keerop aarde verschenen is, en 1650 jaren daarna het geheele menscheuras,met uitzondering van één enkel gezin vernietigd is, dan volgt daaruit,dat de wederbevolking der aarde eerst van af Noach, dat wil zeggenvan af het jaar 2350 vóór onze tijdrekening, dagteekent. Doch toen deHebreërs in de achttiende eeuw naar Egypte togen , vonden zij dat landsterk bevolkt, en reeds ver in beschaving gevorderd. De geschiedenisleert ons dat op datzelfde tijdstip Indië en andere landen ook in eenbloeienden staat verkeerden (wij laten de tijdrekenkunde van eenigevolken die deze tot een zeer verwijderd tijdstip doen opklimmen , rusten).Het zoude dus uoodig geweest zijn dat van de 24e tot de 18e

eeuw,dat wil zeggen in 600 jaren, niet alleen de nakomelingen van eenenkel mensch al de uitgestrekte, toen bekende landen bevolkt hadden,(aannemende dat de overigen dit niet waren) maar ook dat in dat kortetijdvak, het menschenras zich van de volstrekte onwetendheid van denoorspronkelijken mensch, tot de hoogste trap van verstandelijke ontwik-keling zoude hebben kunnen verheffen, en dit is geheel in strijd metalle anthropologische wetten. De verscheidenheid, welke in de rassen bestaat, versterkt ook nogdeze meening. Ongetwijfeld doen klimaat en gewoonten wijzigingen inhet physische karakter ontstaan, maar men weet hoe ver zich dien invloedkan uitstrekken, en het is door het

physiologisch onderzoek bewezendat er tusschen de rassen grootere coustitutioneele verschillen bestaan,dan alléén die, welke door het klimaat kunnen teweeg gebrachtworden. De vermenging der rassen doet tusschensoorten ontstaan, enleidt er toe de scherp geteekende karakters te doen verdwijnen, maarbrengt die niet voort, zij doet slechts variëteiten geboren worden;«n om vermenging van rassen te kunnen verkrijgen, moeten erafzonderlijke rassen bestaan , en hoe kan men hun bestaan verklarenals men alle menseden uit eenen stamvader en nog wel uit eenenvan zoo weinig verwijderden oorsprong doet afstammen ? Hoe kan men. 6»



Ie BOEK. — 3e HOOFDSTUK. 24 aannemen, dat eeuige afstammelingen vau Noach in weinige eeuwenzoodanig zouden veranderd wezen, dat zij, bij voorbeeld, het Ethio-pische ras, zouden hebben kunnen doen geboren worden; zulk eenegedaanteverwisseling is niet aanneemlijker dan de hypothese van eenengemeeuschappelijken stamvader voor de wolf en het schaap, olifant enbladluis, vogel en viseh. Wij herhalen het, het bewijs door feiten kandoor niets omvergeworpen worden. Alles wordt daarentegen duidelijk,als men aanneemt, dat de inensch vroeger bestaan heeft dan op hettijdstip, dat daarvoor gewoonlijk wordt aangegeven; dat er verscheidenestamvaders zijn geweest; dat Adam, die

voor 6000 jaren leefde, de be-volker van een nog onbewoond oord is geweest; dat de zondvloedvan Noach eene plaatselijke vloed is geweest, die men met de geolo-gische verward heeft, en men daarbij de allegorische vorm aauden oosterschen stijl eigen en die men in de gewijde schriftenvau alle volken terug vindt, niet over het hoofd ziet. Daarom handeltmen voorzichtig, niet te spoedig eene leer als valsch te wraken,die even als zoo vele anderen vroeg of laat degenen, die ze bestrijden,in het ongelijk kunnen stellen. De godsdienstige denkbeelden wor-den, wel verre van te verliezen door hand aan hand te gaan met dewetenschap, daardoor krachtiger; het is het eenige middel om

geeuekwetsbare zijde aan de twijfelaars bloot te geven.



VIERDE HOOFDSTUK. LEVENSBEGINSEL. 1. Bewerktuigde en onbewerktuigde wezens. — 2. Leven en dood. —3. Intelligentie en uatuurdrift. BEWERKTUIGDE EN ONBEWERKTUIGDE WEZENS. Bewerktuigde wezens zijn de zoodanigen, die in zichzelven e«nbron van werkzaamheid bezitten, die hen het leven geeft; zij wordengeboren, groeien, brengen door zichzelven weder voort, en sterven; zijhebben bijzondere werktuigen, organen, om daarmede de onder-scheidene handelingen van het leven, en die welke voor de behoeftenter hunner instandhouding uoodig zijn, te kunnen ten uitvoer brengen.Het zijn: de menschen, dieren en planten. Onbewerktuigde wezenszijn alle de zoodanigen, die

geenc vitaliteit uoch eigen beweginghebben, en alleen gevormd worden door opeenhooping der stof, zooals de delfstoffen, het water, de lucht enz. 80. Is het dezelfde kracht, die de elementen der stof in debewerktuigde en onbewerktuigde lichamen te zamen verbwidt?«Ja, de wet van attractie is voor allen dezelfde.» 61.    Bestaat er verschil tusschen de stof der bewerktuigdeen der onbewerktuigde lichamen ? «Het is altijd dezelfde stof, maar in de bewerktuigde lichamenis die stof geanimaliseerd.» 62.    Wat is de oorzaak van de animalisatie der stof?«Hare vereeniging met het levensbeginsel.» 63.    Is het levensbeginsel in eene bijzondere werkende krachtgelegen, of is het slechts eene eigenschap van

de bewerktuigdestof; in één woord, is het uitwerksel of oorzaak?



26                          Ie boek — 4e hoofdstuk. «Het is beiden. Het leven is een uitwerksel, dat door de"werking van eene kracht op de stof voortgebracht wordt ;deze werkende kracht is, zonder de stof, niet het leven, ever*als de stof zonder de werkende kracht niet leven kan. Hetgeeft leven aan alle wezens, die het tot zich nemen en assi-mileeren.» 64.    Wij hebben gezien dat de geest en de stof twee samen-stellende elementen van het heelal zijn; is het levensbeginseleen derde element? «Het is ongetwijfeld eene der voor de samenstelling vanhet heelal noodzakelijke elementen , maar het vindt zelve zijnenoorsprong in de gewijzigde algemeene stof; voor u lieden ishet een element, zoo als de

zuurstof en de waterstof, dietoch evenmin oorspronkelijke elementen zijn, want dat allesvindt zijn oorsprong in hetzelfde beginsel.» — Het schijnt dat men hieruit moet afleiden dat de vitali-teit haren oorsprong niet ontleent aan een afzonderlijk wer-kende kracht, maar aan eene bijzondere eigenschap van deuniverseele stof, die deze, door sommige wijzigingen te onder-gaan , verkregen heeft ? «Dit is de gevolgtrekking uit hetgeen wij gezegd hebben.» 65.    Zetelt het levensbeginsel in eene der ons bekendelichamen ? «Het vindt zijnen oorsprong in het universeele flu?dum; hetis wat gij magnetische-of geanimaliseerde electrische vloeistofnoemt. Het is de middelaar, de band tusschen geesten stof.»

66.    Is het levensbeginsel hetzelfde voor alle bewerktuigde-wezens ? «Ja, gewijzigd naar de soort. Dit is wat die wezens be-weging en bedrijvigheid geeft en hen van de werkelooze stofonderscheidt; want de beweging der stof is het leven niet;Je stof ondergaat die beweging, maar veroorzaakt die niet.» 67.     Is de vitaliteit een bestendige eigenschap der levens-kracht, of wordt die vitaliteit alleen door de werking derorganen ontwikkeld? «De vitaliteit ontwikkelt zich slechts met het lichaam.Hebben wij niet gezegd dat deze werkende kracht zonder de



LEVENSBEGINSEL.                                            27 stof, het leven niet is? Deze twee moeten vereenigd zijn, omhet leven te kunnen voortbrengen.» t — Kan men dus zeggen dat, wanneer de levenskracht nietmet het lichaam vereenigd is, de vitaliteit, latent is?«Ja, zoo is het.» Al de organen vormen te zamen eene soort vca mechanisme, Jatzijne impulsie van de innerlijke werkzaamheid of het levensbeginsel,dat in hen aanwezig is, ontvangt. Het levensbeginsel is de bewecgkrachtder bewerktuigde lichamen. Terzelfder tijd dat de levenskracht deimpulsie aan de organen geeft, onderhoudt eu ontwikkelt de werkingder organen de werkzaamheid van de levenskracht, ten naastenbij,zoo als door wrijving

warmte ontwikkeld wordt. LEVEN EN DOOD. 68.     Welke is de oorzaak van den dood bij de bewerktuigdewezens? «Uitputting der organen.» — Zou men den dood kunnen beschouwen als het ophoudender beweging bij een ontredderd uurwerk? «Ja, als het uurwerk slecht in elkander gezet is, breektde veer; als het lichaam ziek is, gaat het leven weg.» 69.     Waarom veroorzaakt eene kwetsing van het hart eerderden dood als eene kwetsing van andere organen? «Het hart is een Jevenswerktuig; maar het hart is niet heteenigste orgaan waarvan de kwetsing den dood teweeg brengt;het is slechts eene der voornaamste raderen van het werktuig.» 70.     Wat wordt er van de stof en van het

levensbeginselder bewerktuigde wezens bij hunnen dood? «De werkelooze stof wordt ontleed en vormt nieuwe wezens;het levensbeginsel keert tot de massa terug.» Het bewerktuigde wezen dood zijnde, ondergaan de elementen,waaruit het bestaat, nieuwe verbindingen, welke nieuwe wezensvormen; deze putten uit de algemeene bron het beginsel van levenen bedrijvigheid, worden daarvan doordrongen en assimileeren dit,om dit weder wanneer zij ophouden te bestaan, aan dien bron terugte geven.



28                             Ie boek — 4e hoofdstuk. De organen zijn als \'t ware door het levengevende flu?dum ver-zadigd. Uit flu?dum geeft aan elk deel van het organisme eene werk-zaamheid, die de samentrekking bij sommige wonden teweeg brengt,en tijdelijke verstoring der verrichtingen herstelt Maar als de nood-zakelijke elementen , die voor de werking der organen onontbeerlijkzijn, vernietigd of te diep aangedaan zijn, dan is het levengevendflu?dum onmachtig hen de beweging van het leven te geven, en hetschepsel sterft. De organen werken min of meer noodzakelijk op elkander terug;uit de tusschen hen heerschende harmonie ontstaat hunne wederdjdschewerking op elkander. Wanneer

deze harmonie door de eene of andereoorzaak verbroken wordt, houdt hunne werking op, zoo als de be-weging van een werktuig, waarvan het hoofdraderwerk niet in ordeis. Zoo is het ook met een uurwerk, dat door den tijd verslijt of bijongeluk in ontredderden staat geraakt, en dat de beweegkracht nietinstaat is wederom in beweging te brengen. Wij bezitten een juister beeld van leven en dood in de elektrisecr-machine. Dit toestel houdt de elektriciteit, zooals alle andere lichamenin de natuur dit doen, in latenten toestand verborgen. De elektrischeverschijnselen openbaren zich niet, dan wanneer de vloeistof door eenebijzondere oorzaak in beweging gebracht wordt: men zoude dan kunnenzeggen

dat het toestel leeft. De oorzaak der beweging ophoudende, houdtook het verschijnsel op: het toestel wordt weder werkeloos. De be-werktuigde lichamen zouden dus eene soort van galvanische kolom ofelektriseermachine zijn, waarin de werking van het flu?dum het ver-schijnsel, dat men leven noemt, voortbrengt; het ophouden van diewerking doet den dood ontstaan. De hoeveelheid van het levengevende flu?dum is bij alle bewerk-tuigde wezens niet absoluut; maar is naar gelang der soort, afwisselend,en bij hetzelfde individu of bij die van dezelfde soort niet bestendig.Er zijn er, die er als \'t ware door verzadigd zijn, terwijl anderen erter nauwernood eene voldoende hoeveelheid van bezitten;

vandaar, byeenigen een meer werkzaam, meer vasthoudend en in zeker opzichtmeer overvloedig leven. De hoeveelheid van het levengevende flu?dum, kan uitgeput raken,zij kan, indien zij niet door de opneming en assimilatie der zelfstan-digheden die het bevatten, vernieuwd wordt, onvoldoende tot onder-houd van het leven worden. Het levengevende flu?dum wordt van het eene individu op het andereovergebracht, degene die er het meeste van heeft, kan daarvan aan



20 LEVENSBEGINSEL. hem, die er minder van heeft, afgeven, en in sommige gevallen, hemhet leven dat op het punt stond uitgebluscht te worden, teruggeven. INTELLIGENTIE EN NATUURDRIFT. 71.     Is de intelligentie eene eigenschap aan het levensbe-ginsel eigen? «Neen, want de planten leven, maar denken niet, zij bezittenalleen een bewerktuigd leven. De intelligentie en de stof zijnvan elkander onafhankelijk, daar een lichaam leven kan zonderintelligentie; maat\' de intelligentie kan zich niet anders dandoor middel van stoffelijke organen openbaren; er moet ver-eeniging met den geest zijn om de geanimaliseerde stof intel-ligent te maken.» De intelligentie is eene, aan een zekere klasse der

bewerktuigdewezens eigen, bijzondere eigenschap, die dezen, het denkvermogen,de wil tot handelen, het bewustzijn van hun bestaan en van hunneindividualiteit, zoo mede de middelen geeft, om de gemeenschap metde uitwendige wereld te kunnen onderhouden, en in de voldoeningvan hunne behoeften te kunnen voorzien. Alen heeft dus; lo. de onbezielde wezens, die alleen uit stof zamen-gesteld, zonder levensvennogen of intelligentie zijn; het zijn de onbe-werktuigde lichamen; 2o. de levende nittdenkende wezens, gevormduit stof, en levensvermogon, maar geene intelligentie bezittende; 3o.de bezielde, denkende wezens, uit stof gevormd, met levensvermogcubedeeld, en daarenboven een

intelligent beginsel bezittende, dat hende gave om te denken schenkt. 72.     Welk is de bron der intelligentie? «Wij zeiden dit reeds: de algemeene intelligentie.»— Zou men kunnen zeggen dat ieder wezen een gedeelteintelligentie uit de algemeene bron put en dit assimileertzoo als hij het beginsel uit het materiéele leven put en assi-mileert? «Dit is slechts eene vergelijking, maar die niet juist isomdat de intelligentie eene gave van ieder wezen in het bij-zonder is en diens zedelijke individualiteit uitmaakt. Duiten-dien weet gij dat er dingen zijn, die het de mensch niet



30                          Ie boek. — 4e hoofdsiük. gegeven is, te doorgronden, en hieronder behoort voor als nogook dit.» 73.    Is het instinct van de intelligentie onafhankelijk!«Neen, niet geheel, want het is eene soort intelligentie. Het instinct is eene onberedeneerde intelligentie, het is daar-door dat alle wezens in de vervulling van hunne behoeftenvoorzien.» 74.    Kan men eene grenslijn tusschen het instinct en deintelligentie trekken; dat wil zeggen kan men aangeven waarhet eene eindigt en het andere begint? «Neen, want dikwijls loopen zij in één; maar men kan zeergoed de handelingen die tot het instinct, en die, welke totde intelligentie behooren, onderscheiden.» 75.     Is het juist, te zeggen dat de

instinctmatige eigen-schappen verminderen, naar mate de intellectueele toenemen? «Neen, het instinct blijft altijd bestaan, maar de mensenverwaarloost het; het instinct kan ook tot het goede leiden;het is door het instinct dat wij bijna altijd en dikwijls zekerderdan door het verstand geleid worden; het raakt nooit hetspoor bijster.» — Waarom is het verstand niet altijd een onfeilbare gids? «Het zou onfeilbaar wezen, als het niet door verkeerde op-voeding, hoogmoed en ego?sme bedorven werd. Het instinctredeneert niet; de rede laat de keuze vrij, en geeft aan denmensch den vrijen wil.» Het instinct is eene nog nauwelijks merkbare intelligentie, diedaarin van de eigenlijke intelligentie verschilt, dat

zijne uitingen meestaltijd spontaan zijn, terwijl die van de intelligentie het resultaat vancombinatien en van een vooraf overwogen daad zijn. Het instinct is naar de soort en de behoeften der onderscheidenwezens verschillend in zijne uitingen. Bij de schepselen, die bewustzijnvan de uitwendige dingen hebben en deze kunnen waarnemen, gaathet met intelligentie, dat wil zeggen, met den wil en de vrijheidgepaard. _______________                                          i I



TWEEDE BOEK. SPIRTTISCHE OF GEESTENWERELD. EERSTE HOOFDSTUK. OVER DE GEESTEN. 1. Oorsprong en natuur der Geesten. — 2. Normale primitievewereld. — 3. Vorm en alomtegenwoordigheid der Geesten. — 4.Perisprit. — 5. Verschillende orden van Geesten. — 6. Spiritiseherangopvolging. — 7. Vooruitgang der Geesten. — 8. Engelen en duivels. OORSPRONG EN NATUUR DER GEESTEN. 76.    Welke definitie kan men van de Geesten geven?«Men kan zeggen dat de Geesten de intelligente wezens der schepping zijn. Zij bevolken het heelal buiten de stoffeliikewereld.» Aanwi. Het woord Geest wordt hier gebrnikt om de individualiteitder niet-lichamelijke wezens, en niet om

het algemeene intelligenteelement, aanteduiden. 77.    Zijn de Geesten , van de Godheid afgescheidene wezens,of zouden zij slechts emanatiën of gedeelten van de Godheidzijn, en om die reden zonen of kinderen Gods genoemdworden ?



32 2e boek. — Ie hoofdstuk. «Mijn God, het is Zijn werk, even als wanneer een menscheen werktuig vervaardigt; dit werktuig is het werk van denmensch, maar niet de mensch zelve. Gij weet, dat als iemandiets schoons, iets nuttigs maakt, hij dit zijn kind, zijneschepping noemt. Wel nu! zoo is het ook met God: Wij zijnzijne kinderen, daar wij Zijn werk zijn.» 78.    Hebben de Geesten een begin gehad, of zijn zij er,even als God, van alle eeuwigheid geweest? «Indien de Geesten geen begin gehad hadden, zouden zijaan God gelijk zijn, terwijl zij Zijne schepping, en aan Zijnenwil onderworpen zijn. God bestaat van alle Eeuwigheid, ditis onwederlegbaar; maar wanneer en hoe hij ons geschapenheeft,

hiervan weten wij niets. Gij kunt zeggen dat wij zonderbegin zijn, als gij daardoor verstaat dat God, eeuwig zijnde,zonder ophouden heeft moeten scheppen; maar wanneer enhoe ieder onzer geschapen is, dit, ik herhaal het, weet nie-mand; dit is eene verborgenheid.» 79.    Zoude men, daar er twee algemeene elementen in hetHeelal zijn: het intelligente en het stoffelijke, kunnen zeggendat de Geesten van het intelligente element gemaakt zijn, zooals de werkelooze lichamen van het stoffelijk element ge-vormd zijn? «Dit is duidelijk; de Geesten zijn de individualiseering vanhet intelligente beginsel, zoo als de lichamen, die van hetstoffelijke beginsel zijn; het tijdstip wanneer, en de wijze,waarop die

vorming heeft plaats gevonden, is onbekend.» 80.     Vindt de schepping van Geesten voortdurend plaats,of heeft die slechts bij den aanvang der tijden plaats ge-vonden ? «Zij vindt voortdurend plaats, dat wil zeggen dat Godnooit opgehouden heeft met scheppen.» 81.     Vormen zich de Geesten spontaan, of brengt de eeneGeest de andere voort? «Even als alle andere schepselen, worden zij door Gods wilgeschapen; maar ik herhaal, hun begin is eene verborgenheid.» 82.     Is het juist, te zeggen dat de Geesten onstoffelijk zijn?«Hoe kan men een nauwkeurig bepaald begrip van iets



3:5 OVER DE GEESTEN. geven als daartoe termen van vergelijking ontbreken, en mendaarbij van eene onvolkomen taal gebruik moet maken? Kaneen blindgeborene het licht beschrijven ? Onstoffelijk is hetwoord niet; onlichamelijk zoude juister zijn, want gij moetgoed begrijpen dat de Geest eene schepping zijnde, iets zijnmoet; het is eene gequintessentieerde stof, maar voor uzonder vergelijking, en zoo etherisch dat zij niet onder hetbereik van uwe zintuigen valt. Wij zeggen dat de Geesten onstoffelijk zijn, omdat hun wezen metalles wat wij onder den naam van stof kennen, verschilt. Een volkvan blinden zonde geeue woorden hebben om het licht en zijne ver-schijnselen te kunnen uitdrukken. De

blindgeborene gelooft alles doorhet gehoor, de reuk, de smaak en het gevoel te kunnen waarnemen;hij begrijpt de denkbeelden niet, die hem het hem ontbrekende zin-tuig zoude kunnen geven. Zoo zijn ook wij ten opzichte van het wezender bovenmenschelijke schepselen, inderdaad aan blinden gelijk; wijkunnen die niet beschrijven dan door vergelijkingen, die altijd onvol-volkomen zijn, of door gebruik te maken van onze verbeeldingskracht. 83.   .Hebben de Geesten een einde? Men begrijpt dat hetbeginsel waaruit zij ontstaan zijn, eeuwig is, maar hetgeenwij wenschen te weten is, of hunne individualiteit eene grensheeft, en of op een gegeven min of meer verwijderd tijdstip,het element, waaruit zij

gevormd zijn, zich niet verdeelt entot de massa terugkeert, zoo als dat met de stoffelijke lichamenhet geval is. Het valt moeijelijk te begrijpen dat iets hetwelkeen begin gehad heeft, geen einde zoude hebben. «Er zijn nog vele dingen, die gij niet begrijpt, omdatuw verstand beperkt is, maar dat is geen rede om die daaromte verwerpen. Het kind begrijpt niet alles wat zijn vader,noch de onwetende wat de geleerde begrijpt. Wij zeggen udat het bestaan der Geesten geen einde heeft, en dat is alwat wij thans kunnen zeggen.» NORMALE PRIMITIEVE WERELD. 84.    Vormen de Geesten eene afzonderlijke wereld, buitendegene die wij zien?



2e boek. — Ie hoofdstuk. 34 «Ja, de wereld der Geesten , of der onlichamelijke intelli-genties.» 85.    Welke is van deze twee de belangrijkste in de ordeder dingen, de geestenwereld of de lichamelijke wereld? «De geestenwereld; deze heeft eerder bestaan en overleeftalles.» 86.     Zou de lichamelijke wereld kunnen ophouden te be-staan, of nooit bestaan kunnen hebben, zonder daardoor hetwezen der geestenwereld te veranderen? -<Ja, zij zijn onafhankelijk, en toch is hare wederzijdschebetrekking voortdurend, want zij werken zonder ophouden opelkander.» 87.     Bewonen de Geesten een bepaald en beperkt oord inde ruimte? <(De geesten zijn overal, d& oneindige ruimte is er tot inhet

oneindige mede vervuld. Er zijn er steeds naast u, dieu gadeslaan, en die, zonder dat gij het weet, invloed op uuitoefenen; want de Geesten zijn eene der machten der natuur,en de werktuigen waarvan God zich bedient om de besluitenzijner voorzienigheid uittevoeren: maar niet alle Geesten gaanoveral, want er zijn oorden wier toegang aan de minder ont-wikkelden ontzegd is.» VORM EN ALOMTEGENWOORDIGHEID DER GEESTEN. 88.    Hebben de Geesten een bepaalden begrensden en be-stendigen vorm ? «Voor uwe oogen niet, voor de onzen wel, het is indiengij wilt, eene vlam, een licht, of een etherische vonk.» — Heeft deze vlam of vonk een zekere kleur? «Voor u varieert die van het

sombere tot aan de glansvan den robijn, al naar mate de Geest min of meer rein is.» De geniusscn worden gewoonlijk met eene vlam of ster op het voor-hoofd afgebeeld; dit is een zinnebeeldige voorstelling, welke ons aan<le wezenlijke natuur der Geesten doet denken. Men plaats die op kethoofd, omdat daar de zetel der intelligentie is.



35 OVER DE GEESTEN. 89.     Hebben de Geesten een zekeren tijd noodig om de ruimtete doorklieven? «Ja maar dit geschiedt met de snelheid der gedachte.» —  Is de gedachte niet de ziel zelve, die zich verplaatst?«Als de gedachte ergens is, dan bevindt zich de ziel daar ook, want het is de ziel, die denkt. De gedachte is een attribut.» 90.     Heeft de Geest, die zich van de eene plaats naar deandere begeeft bewustzijn van den afstand, dien hij aflegt envan de ruimte, die hij doortrekt: of wordt hij plotseling opde plaats, die hij bezoeken wil, overgebracht? «Het een en het ander; de Geest kan, zoo hij wil, zich zeergoed rekenschap geven van den afstand, dien hij aflegt, maardie afstand kan ook geheel

uitgewischt worden; dit hangt vanzijnen wil en ook van zijne meerdere of mindere reinheid af.» 91.    Is de stof een beletsel voor de Geesten? «Neen, zij dringen door alles heen, lucht, aarde, water,vuur, alles is voor hen toegankelijk.» 92.    Hebben de Geesten de gave der alomtegenwoordigheid;met andere woorden, kan de Geest zich verdeelen of op ver-schillende plaatsen te gelijk zijn? «Er kan geene verdeeling van denzelfden Geest plaatsvin-den ; maar ieder geest is een centrum dat naar verschillendekanten uitstraalt, en daardoor is het, dat hij op vele plaatsente gelijk schijnt te zijn. Gij ziet de zon, zij is één, straaltnaar alle kanten uit, en schiet hare stralen op grooten af-stand, en verdeelt zich

daarom toch niet.» —  Stralen alle Geesten met dezelfde kracht uit? «Op verre na niet; dit hangt van hunnen graad van rein-heid af.» ledere Geest is eene ondeelbare éénheid, maar ieder hunner kanzijne gedachte naar verschillende kanten richten, zonder zich daaromte verdeelen. Het is alleen in dien zin dat men de alomtegenwoordig-heid moet verstaan, die men aan de Geesten toeschrijft. Zoo is hetmet eene vonk, die in de verte haar licht verspreidt en aan allekanten van den horizont kan gezien worden. Eveneens is het met eeumensch, die zonder van plaats te veranderen of zich te verdeelen, naarverschillende punten orders, signalen *n beweging kan overbrengen.



36                         2e boek. — Ie hoofdstuk. PERISPRIT. 93.     Is de eigenlijkgezegde Geest onbeschut, of is hij zooals eenigen beweeren, door de eene of andere substantie om-geven ? «De Geest is door eene, voor ulieden dampvormige, dochvoor ons, nog zeer grove substantie omgeven, doch damp-vormig genoeg om in de lucht te kunnen opstijgen, en zich,waarheen hij wil, te kunnen begeven.» Eveu als de kiem van een vrucht door het perispermium, zoo is ookde eigenlijkgezegde Geest door een omhulsel omgeven, dat men bijvergelijking perisprit kan noemen. 94.     Waaruit put de geest zijn halfstoffelijk omhulsel?«Uit het algemeene flu?dum van eiken wereldbol. Daarom is dat op alle

werelden niet hetzelfde; van deze naar eeneandere wereld overgaande, verwisselt de Geest zijn omhulsel,zoo als gij van kleederen verwisselt » — Als dus de Geesten, die eene wereld boven de onze ver-heven bewoonen, tot ons komen, nemen zij dan een groverperisprit aan ? «Zij moeten zich met uwe stof omkleeden; wij hebben ditreeds gezegd.» 95.    Neemt het halfstoffelijk omhulsel van den Geesteenenbepaalden vorm aan, en kan het waarneembaar worden? «Ja, en wel eene vorm naar het goedvinden van den Geest,en op die wijze verschijnt hij u dikwijls, het zij in den droom,hetzij in wakenden toestand, en kan hij een zichtbaren, jazelfs tastbaren vorm aannemen.» VERSCHILLENDE

ORDEN VAN GEESTEN. 96.    Zijn de Geasten allen gelijk, of bestaat er onder heneene of andere hiërarchie? «Zij zijn van verschillende orden naar gelang van den graadvan volmaking, dien zij bereikt hebben.» 97.     Bestaat er een bepaald getal rangen of graden vanvolmaaktheid onder de Geesten?



OVER DE GEESTEN.                                           37 «Hun getal is onbegrensd, omdat geen juiste lijn van af-bakening als een scheiding tusscben die rangen kan getrokkenworden, en men dus naar verkiezing het getal af deelingenkan vermeerderen of verminderen; als men evenwel de alge-meene eigenschappen in aanmerking neemt, dan kan men deGeesten in drie voorname afdeelingen rangschikken.» «In de eerste rang kan men dezulken plaatsen, die devolmaaktheid bereikt hebben : de Zuivere-Geesten : die van dentweeden rang hebben het midden der ladder bereikt: de be-geerte naar het goede is hun verlangen bij uitnemendheid.Die van den laatsten rang staan nog

onder aan den ladder:onvolmaakte Geesten : zij kenmerken zich door onwetendheid ,door zucht tot kwaad doen , en door alle kwade neigingen, diehen in hunnen vooruitgang belemmeren.» 98.    Hebben de Geesten van den tweeden rang alleen dezucht naar het goede; of • hebben zij ook de macht om hetgoede te doen? «Zij bezitten deze macht naar de mate van hunne vol-making; eenigen bezitten wetenschap, anderen wijsheid engoedheid, maar allen hebben nog beproevingen te ondergaan.» 99.    Zijn de Geesten van den derden rang allen wezenlijk slecht.\'«Neen, sommigen doen noch goed noch kwaad; anderen daarentegen, vinden genoegen in het kwaaddoen en zijn

te-vreden als zij daartoe gelegenheid vinden. Verder zijn er noglichtzinnige of dartele geesten, meer wargeesten dan slechtegeesten, die eigenlijk meer genoegen in guitenstreken dan inslechtheid vinden, en die er vermaak in scheppen te mystifi-ceeren, en kleine onaangenaamheden te verwekken, waar-mede zij den spot drijven. SPIRITISCHE .RANGOPVOLGING. "100. Inleidende aanmerkingen. De classificatie der Geestenis gegrond op den graad hunner ontwikkeling, op de door henverkregen eigenschappen en op de onvolmaaktheden, waarvanzij zich nog hebben te ontdoen. Deze classificatie is overigensniet absoluut; iedere cathegorie draagt slechts voor het geheel, 7



3S 2e boek. — Ie iroüFusTUK. een sterk afgebakend karakter, maar de overgang van de eenetot de andere graad is onmerkbaar: zij loopen op beider grenzenin elkander even als dit bij de verschillende rijken der natuur,bij de kleuren van den regenboog of bij de verschillende tijd-perken van \'s menschen leven het geval is. Men kan dus eengrooter of kleiner aantal klassen aannemen naar gelang vanhet standpunt, waarop men zich bij de beschouwing der zaakplaatst. Het gaat hiermede zoo als met elk systeem van wetenschap-pelijke classificatie; zij kunnen meer of min volledig, rationeel,gemakkelijk te begrijpen zijn, maar, hoe die ook zijn mogen,veranderen zij niets aan het wezen der

wetenschap. De Geestendie daaromtrent geraadpleegd zijn, kunnen dus over het getaleathegori?n verschillen, zonder dat men daaruit eene ongunstigegevolgtrekking zoude kunnen maken. Men heeft zich van dieschijnbare tegenstrijdigheid een wapen gesmeed, zonder tebedenken dat de Geesten aan iets dat louter conventie is,niet het minste gewicht hechten; voor hen is de gedachte alles;zij laten den vorm, keus van woorden, classificatiën, in eenwoord alle stelsels, aan ons over. Laten wij hierbij nog eene opmerking voegen, en wel deze,dat men nooit uit het oog moet verliezen, dat er zich onderde Geesten even goed als onder de menschen, zeer onwetendebevinden, en dat uien zich dus niet

genoeg kan wapenentegen de neiging om te gelooven dat zij, omdat zij Geestenzijn, alles weten moeten. Elke classificatie vereischt methode,analyse, en grondige kennis van het onderwerp. En in deGeestenwereld zijn zij, die beperkte kennis bezitten even alsde onwetenden op aarde, niet bij machte om het geheel teoverzien of een systeem te formuleeren; zij kennen of be-grijpen elke classificatie slechts ten deele; voor hen behoorenalle Geesten, die boven hen verheven zijn, tot de eersteklasse zonder dat het hen mogelijk is de onderscheideneschakeeringen van kennis, bekwaamheid en zedelijkheid, waar-door zij van elkander verschillen, te kunnen opmerken enwaardeeren; zoo als dit ook bij

ons met een onbeschaafdtegenover een untwikkeld mensch het geval is. Zij zelfs, die



OVER DE GEESTEN.                                          39 er de bekwaamheid toe bezitten, kunnen naar gelang van hetstandpunt waarvan zij zijn uitgegaan, in de bijzonderhedenverschillen, vooral als eene afdeeling niet absoluut afgebakendis. Linnaeus, Jussieu , Tournefort, hebben ieder hunne eigenemethode gehad, en de plantenkunde zelve is daarom toch nietveranderd ; dit komt doordien zij noch de planten noch hunnekarakters verzonnen hebben, maar de analogiën naar welkezij de groepen en klassen verdeeld hebben, nagegaan hebben.Zoo ook hebben wij gedaan, wij hebben noch de Geesten nochhunne karakters verzonnen; wij hebben gezien en

opgemerkt,wij hebben hen naar hunne handelingen en daden beoordeeld,en toen volgens de gegevens die zij ons verstrekt hebben,naarmate hunner overeenkomst met elkander, in klassenverdeeld. Üver het algemeen nemen de Geesten drie voorname cathe-gorië\'n of groote afdeelingen aan. In de laatste die onder aanden ladder staat, bevinden zich de onvolmaakte Geesten, diezich kenmerken door de overmacht welke de stof bij hen overden geest uitoefent, en door de neiging tot het kwaad. Dievan de tweede cathegorie worden door de overmacht, welkede Geest op de stof uitoefent en door de zucht naar hetgoede gekenmerkt, het zijn de goede

Geesten. Eindelijk bevatde eerste cathegorie de Zuivere-Geesten, dat zijn de zoodanigendie den hoogsten trap van volkomenheid bereikt hebben. Deze verdeeling komt ons voor volkomen rationeel te zijnen zeer duidelijk afgebakende karakters te omvatten; er bleefons nu niet anders te doen, dan door een voldoend getalonderafdeelingen, de verschillende schakeeringen waaruit hetgeheel bestaat te doen uitkomen; en dat hebben wij ondermedewerking der Geesten, wier welwillend onderwijs ons nooitontbroken heeft, ten uitvoer gebracht. Door middel van deze beschrijving zal het ons gemakkelijkvallen de rang en de mate van verhevenheid of

minderheidder Geesten, met welke wij in aanraking kunnen komen, endientengevolge de mate van vertrouwen en achting die zijverdienen, te bepalen; het is om zoo te zeggen de sleutelder spiritische wetenschap, want deze kan alleen de afwijkingen, 7* ? .



40                         2e boek. — Ie hoofdstuk. welke men in de verschillende mededeelingen der Geestenontdekt, verklaren, door ons omtrent hunne intellectueele enzedelijke ongelijkheid intelichten. Wij moeten nogtans hierbijopmerken, dat de Geesten niet altijd uitsluitend tot eene ofandere klasse behooren; hunne vooruitgang vind slechts traps-gewijze plaats, en somtijds meer in de eene dan in de andererichting; zij kunnen dus de karakters van verschillende cathe-goriën in zich vereenigen, hetgeen gemakkelijk uit hunnetaal en uit hunne daden is optemaken. DERDE ORDE. — ONVOLMAAKTE GEESTEN. 101. Algemeen karakter. Overmacht van de stof over dengeest. Neiging tot het kwaad.

Onwetendheid, hoogmoed,ego?sme, en alle slechte hartstochten die er de gevolgen van zijn. Zij hebben het bewustzijn van het bestaan van God maarbegrijpen het niet. Zij zijn niet allen bepaald slecht; bij sommigen is het meerlichtzinnigheid, beginselloosheid en guiterij dan wezenlijkeslechtheid. Sommigen doen noch goed noch kwaad; maar juisthet feit dat zij noch goed noch kwaad doen, bewijst hunneminderheid. Anderen daarentegen vinden er behagen in kwaadte doen, en zijn vergenoegd als zij daartoe de gelegenheidvinden. Zij kunnen bij hun verstand slechtheid of slimheid paren,maar welke ook de graad van hunne intellectueele ontwik-keling moge zijn, blijven hunne gedachten weinig

verhevenen zijn hunne gevoelens min of meer laag. Hunne kennis omtrent de dingen der geestenwereld is be-perkt, en het weinige dat zij er van weten, is vermengd metdenkbeelden en vooroordeelen aan het lichamelijk leven eigen.Zij kunnen er ons niets dan valsche en onvolledige voorstel-lingen van geven; maar de oplettende onderzoeker kan dik-wijls in hunne, zelfs onvolmaakte mededeelingen, de bevestigingvinden van belangrijke waarheden, die door de verheveneGeesten onderwezen worden. Hun karakter is aan hunne taal te herkennen. Elke Geest,



41 OVER DE GEESTEN. die in zijne medelingen eene slechte gedachte verraadt, kanmen als tot de derde orde behoorende, beschouwen; dienten-gevolge is elke slechte gedachte die ons ingegeven wordt,afkomstig van een geest, die tot die orde behoort. Zij zien het geluk der goeden, en dat gezicht is voor hen<?ene eindelooze kwelling, want zij ondergaan al het zwarezielenlijden, dat door de wangunst en de ijverzucht kan opge-wekt worden. Zij behouden de herinnering aan en de indrukken van desmarten van het aardsche leven, en deze indrukken zijn dik-wijls pijnlijker dan de werkelijkheid. Zij lijden dus wezenlijkdoor de smarten die zij, verduurd

hebben, en door die welkezij anderen hebben doen ondergaan; en daar hun lijden lang-durig is, gelooven zij dat dit zonder einde zal zijn. Om hente straffen wil God, dat zij dat gelooven zullen. Men kan ze in vijf hoofdklassen verdeelen. 102. Tiende klasse. Onreine Geesten. Zij zijn tot kwaad-doen geneigd, en het kwaad doen is hunne hoofdgedachte.Als Geest geven zij verkeerden raad, blazen tweedracht enwantrouwen in, en nemen elke vermomming te baat om beterte kunnen bedriegen. Zij vervolgen hen, wier karakter zwakgenoeg is om aan hunne inblazingen gehoor te geven, teneinde ze in het verderf te storten, en zijn tevreden als zijhunne

vooruitgang kunnen vertragen door hen in de be-proevingen die zij ondergaan, te doen bezwijken. Bij de manifestatien herkent men hen aan hunne taal; ge-meene en ruwe uitdrukkingen zijn altijd, zoo wel bij Geestenals bij menschen, zoo niet een bewijs van intellectueele, dantoch van zedelijke minderheid. Hunne mededeelingen verradende laagheid hunner neigingen, en als zij iemand, door somsop eene verstandige wijze te spreken, op het dwaalspoorwillen brengen, kunnen zij dit niet lang volhouden, en ein-digen zij altijd met hunnen aard te verraden. Sommige volken hebben er boosaardige goden van gemaakt,anderen geven hen de naam van

duivels, kwade geniussen,geest van het kwaad. Als zij ge?ncarneerd zijn, verkrijgen de levende wezens die



42                          2e boek. — Ie hoofdstuk. zij bezielen, de geneigdheid tot al die ondeugden welke doorlage en onteerende hartstochten worden opgewekt, zoo als:zinnelijke wellust, wreedheid, schurkerij, huichelarij, heb-zucht, lage vrekkigheid; zij doen het kwaad uit zucht 0111kwaad te doen en gewoonlijk zonder beweegredenen, en ge-dreven door hunnen haat van het goede kiezen zij bijna altijdhunne slachtoflers onder de brave menschen. Tot welken standin de maatschappij zij ook mogen behooren,. zijn het peeselsvoor het menschdom, en het vernis der beschaving, waarmedezij bedekt zijn, kan hen niet voor verachtingen smaad beveiligen. 103.     Negende klasse. Lichtzinnige Geesten.

Deze zijnonwetend, boosaardig, wispelturig en spotziek, zij bemoeienzich niet alles en antwoorden op alles , zonder zich om dewaarheid te bekommeren. Zij vinden er behagen in kleineverdrietelijkheden en geringe genoegens te doen ontstaan,plagerijen te verwekken , en door mystificatiën en guitenstreekeniemand op boosaardige wijze om den tuin te leiden. Tot dezeklasse behooren de Geesten door het volk met den naam vankwel- plaag- aard of berggeest, kwelduivël, enz, bestempeld.Zij zijn aan de verhevene geesten ondergeschikt, die hendikwijls, zoo als wij onze bedienden, gebruiken. In hunne aan-raking met de menschen is hunne taal dikwijls geestig engrappig, doch meestal zonder

diepen zin; zij tasten de ver-keerdheden en het belachelijke met vinnige en heekelige zettenaan. Als zij verdichtte namen aannemen doen zij dit meer omden draak te steken dan uit boosheid. 104.     Achtste klasse. Schijngeleer.de geesten. Hunne kennis * is tamelijk uitgebreid, maar zij beelden zich in meer te weten ,dan inderdaad het geval is. In vele opzichten eenige vorderingengemaakt hebbende, is hunne taal ernstig en kan een verkeerddenkbeeld omtrent hunne kunde en verstand geven;maar zij is gewoonlijk maar een afschijnsel van vooroordeelenen stelselmatige denkbeelden van het aardsche leven; eenmengsel van eenige waarheden met de grofste dwalingen,onder welke zich,

inbeelding, hoogmoed, ijverzucht en stijf-hoofdigheid verraden, waarvan zij zich niet hebben kunnenontdoen.



43 OVER DE GEESTEN. 105.     Zevende klasse. Onzijdige Geesten. Deze zijn nietgoed genoeg om het goede, noch slecht genoeg om het kwadete doen; zij hellen in gelijke mate tot beide over, en zijn nietboven het alledaagsche in den mensch, zoowel wat zedelijk-heid als verstand aangaat, verheven. Zij zijn nog gehecht aande dingen der aarde, en betreuren het «gemis harer grovegenietingen. 106.     Zesde klasse. Klo? en Wargeesten. Deze vormenwat hunne persoonlijke eigenschappen aangaat, eigenlijk geeneafzonderlijke klasse; zij kunnen tot elke klasse der derde ordebehooren. Dikwijls maken zij hunne tegenwoordigheid doorwaarneembare

en physische middelen bekend, zoo als kloppen ,beweging en abnormale verplaatsing van vaste lichamen, be-weging der lucht enz., zij schijnen meer dan anderen aan destof gehecht en de voornaamste bewerkers der veranderingenin de elementen van den aardbol te zijn, hetzij door op dendampkring, het water, het vuur, de vaste lichamen of indeingewanden der aarde te werken ; men heeft ingezien dat dezeuitwerkselen, als zij een intentioneel en intelligent karaktertoonen, niet het gevolg van eene toevallige en physische oorzaakzijn. Alle Geesten kunnen die verschijnselen doen ontstaan,maar de verheven Geesten lateh die gewoonlijk aan de

onder-geschikte over, die meer geschiktheid voor stoffelijke danintelligente zaken bezitten. Wanneer zij oordeelen dat derge-lijke manifestatiën nuttig zijn, gebruiken zij daartoe die onder-geschikte Geesten als handlangers. TWEEDE ORDE. — GOEDE GEESTEN. 107.    Algemeen e kenmerken. Overhand van den Geest overde stof; zucht naar het goede. Hunne goede hoedanigheden,en hunne macht om het goede te doen, komen overeen metden graad van vooruitgang, dien zij bereikt hebben: "sommigenbezitten kennis, anderen wijsheid en goedheid; de meest ge-vorderden vereenigen kennis bij zedelijke hoedanigheden. Daarzij nog niet geheel

gedematerialiseerd zijn, blijven zij naargelang van hunnen rang meer of min de indrukken van het >



2e BOEK. — Ie HOOFDSTUK. 44 lichamelijke leven, hetzij in hunne wijze van spreken, hetzijin hunne gewoonten behouden, bij welke men zelfs eenige vanhunne hebbelijkheden terug vindt; ware dit niet het geval danzouden het volmaakte Geesten zijn. Zij begrijpen God en de oneindigheid, en smaken reeds hetgeluk der deugdzamen. Zij zijn gelukkig door het goede datzij doen en door het kwaad dat zij beletten. De liefde, diehen te zamen vereenigt is voor hen eene bron van onuit-sprekelijk geluk, dat door geen wangunst noch door gewetens-wroeging en door geen eene der booze hartstochten, die kwellingder onvolmaakte geesten, verstoord wordt; maar allen hebbennog beproevingen te

ondergaan tot dat zij de volmaaktheidzullen bereikt hebben. Als Geesten, wekken zij goede gedachten op, en brengende menschen van den weg der ondeugd terug; zij beschermenin hun leven degenen die zich deze bescherming waardigmaken, en vernietigen den invloed der onvolmaakte geestenbij hen die niet wenschen daar aan toetegeven. De menschen in welke die Geesten ge?ncarneerd zijn, zijngoed en welwillend jegens hunne ratuurgenooten; zij wordenniet door hoogmoed of ego?sme, noch door eerzucht gedreven,zij koesteren geen haat of wrok noch wangunst of ijverzucht,en doen het goede ter wille van het goede. Tot deze orde behooren de Geesten, die het volksgeloof metden

naam van goede genius, beschermgenius, geest van het goede,bestempelt. In de tijden van bijgeloof en onkunde heeft mener weldadige goden van gemaakt. Men kan de goede Geesten in vier hoofdgroepen verdeelen. 408. Vijfde klasse. Welwillende geesten. Het goede heeftbij hen de overhand; zij vinden er genoegen in de menscheneenen dienst te kunnen bewijzen en te kunnen beschermen,maar hunne kennis is beperkt; hun vooruitgang is meer inzedelijken dan in intellectueelen zin geweest. 109. Vierde klasse. Geleerde Geesten. — Zij onder-scheiden zich voornaamlijk door hunne uitgebreide kennis. Zijbemoeien zich minder met zedekundige dan met wetenschap-pelijke onderwerpen, voor

welke laatste zij meer aanleg be-



OVER DE GEESTEN.                                          45 zitten; maar zij beschouwen de wetenschap alleen nit hetutiliteits-beginsel, en mengen daarbij geen ééne der harts-tochten. die aan de onvolmaakte geesten eigen zijn. •110. Berde klasse. Wijze geesten. Het bezit van demeest verhevene zedelijke hoedanigheden is hun voornaamstekenmerk. Zonder een onbeperkte kennis te bezitten, is hunneintellectueele bekwaamheid zoo groot, dat deze hen in staatstelt om een gezond oordeel over zaken en menschen tekunnen vellen. 111.     Tweede klasse. Verheven geesten. Bij dezen vindtmen wetenschap wijsheid en goedheid vereenigd. Hunne taalademt

niets dan welwillendheid, is altijd waardig, verheven,dikwijls voortreffelijk. Door hunne grootere voortreffelijkheidbezitten zij boven anderen de geschiktheid, om ons, binnenden grens van hetgeen den mensch mag weten, de meestjuiste denkbeelden over de onlichamelijke wereld te geven.Zij openbaren zich gaarne aan hen die de waarheid met op-rechtheid zoeken, en wiens ziel genoegzaam los van hetaardsche is om die te kunnen begrijpen, maar zij verlatendegenen, die alleen door nieuwsgierigheid gedreven worden,of die door den invloed van de stof, worden verhinderd hetgoede te doen. Wanneer zij zich bij uitzondering op aarde incarneeren,

ishet, om er eene zending tot bevordering der vooruitgang tevervullen; en zij doen zich dan aan ons voor: als de typevan de volmaaktheid, die de mensch hier op aarde bereiken kan. EERSTE ORDE. — ZÜIVERE-GEESTEN. 112.    Algemeene kenteekenen. De stof is zonder invloed ophen. In vergelijking met de Geesten der andere orden be-zitten zij absolute intellectueele en zedelijke meerderheid. 113.    Eerste klasse. Eenige klasse. — Zij hebben al detrappen van volmaking doorloopen, alle onreinheden der stofafgelegd. De som van alle volmaaktheden, die door het schepselbereikt kan worden, verkregen hebbende, hebben zij geenebeproevingen

meer te ondergaan, noch boete te doen. Niet



4(i                        2e boek, — Ie hoofdstuk. meer in een vergankelijk lichaam behoevende ge?ncarneerd teworden, is het voor hen het eeuwige leven dat zij in Godsschoot volbrengen. Een onverstoorbaar geluk is hun deel, omdat zij niet aande behoeften, noch aan de wisselvalligheden van het stoffelijkleven onderworpen zijn; maar dat geluk bestaat niet in hetgenieten van eene eentoonige werkeloosheid en eene aUijd-durende aanschouwing. Zij zijn Gods boden en dienaren,wiens bevelen tot behoud van de algemeene harmonie zij tenuitvoer brengen. Zij geven bevelen aan al de Geesten, dieminder zijn dan zij, zijn deze in hunne volmaking behulp-zaam en wijzen hen hunne roeping aan. In het

ongeluk denmensch bijtestaan, deze tot het goede of tot boetedoeningvoor de fouten, die hem van het hoogste geluk verstokenhoudt, aantemoedigen, is voor hen een zalige arbeid. Menduidt ze dikwijls aan door den naam van engelen, aarts-engelen en seraphijnen. De mensch kan zich met hem in ge-meenschap stellen, maar het zoude zeer aanmatigend zijn tegelooven dat wij hen altijd ter onzer beschikking hebben. 114.     Zijn de Geesten uit hunne natuur goed of slecht,of zijn het dezelfde Geesten, die zich verbeteren? «Het zijn dszelfde Geesten, die zich verbeteren; door zich teverbeteren gaan zij van eene lagere tot eene hoogere orde over.» 115.    Zijn de Geesten, de eene goed de andere

slecht ge-schapen ? «God heeft alle Geesten eenvoudig en onwetend, dat wilzeggen zonder kennis geschapen. Hij heeft aan elk hunnereene zending opgedragen met het doel hen te onderwijzen ,en door de kennis der waarheid trapsgewijze de volmaaktheidte doen bereiken en tot Hem te doen naderen. De eeuwigeongestoorde gelukzaligheid bestaat voor hen in die volmaakt-heid. De Geesten verkrijgen die kennis der waarheid, doorde beproevingen die God hen oplegt, te ondergaan. Eenigenondergaan die beproevingen met onderwerping en bereikendaardoor spoedig hunne bestemming; anderen niet dan mor-rende en blijven dientengevolge door eigen schuld van devolmaaktheid en de

toegezegde gelukzaligheid verstoken.»



17 OVER DE GEESTEN. — Hieruit zoude men dus kunnen afleiden, dat de Gees-teneven als de kinderen, bij hun begin onwetend en zonderondervinding zijn, maar door het doorloopen der onderscheidenetoestanden van het leven de noodige kennis die hen nog ont-breekt, opdoen? «Ja, die vergelijking is juist, het weerbarstige kind blijftonwetend en onvolmaakt; naar golang van zijne leerzaam-heid maakt hij meerdere of mindere vorderingen; maar hetleven van den mensch heeft een grens, en dat der Geestenblijft tot in het oneindige voortduren.» 116.    Bestaan er Geesten, die eeuwig in de laagste rangenzullen blijven? «Neen, allen zullen de

volmaaktheid bereiken, zij veranderen ,doch hiertoe is een zeer langen tijd nooiüg; want zoo als wiju bij eene andere gelegenheid gezegd hebben: een regtvaar-dig en goedertierend vader kan niet voor eeuwig zijne kinderenverbannen. Kunt gij denken dat God, die zoo groot, zoogoed, zoo rechtvaardig is, strenger zoude wezen dan gij zelven zijt ? 117.    Hangt het van de Geesten af, hunnen vooruitgangtot bereiking der volmaaktheid te bespoedigen? «Zeer zeker, naar gelang van hunne begeerte en hunneonderwerping aan Gods wil, bereiken zij dit spoediger. Maakteen leerzaam kind niet spoediger vorderingen dan een on-willig kind?» 118.    Kunnen

de Geesten ontaarden? «Neen, naarmate zij zich ontwikkelen begrijpen zij wat henvan de volmaking terughield. Nadat de Geest eene beproevingondergaan heeft, heeft hij kennis verkregen en deze verliesthij niet. Hij kan op dezelfde hoogte blijven staan, maar gaatniet achteruit.» 119.    Zoude God, de Geesten niet kunnen ontheffen vande beproeving om tot den eersten rang te geraken? «Indien zij volmaakt geschapen waren zoude het voor hengeene verdienste zijn die hen op de weldaden dier volmakingaanspraak zoude kunnen doen maken. Waarin toch zoudezonder strijd, deze verdienste bestaan? Bovendien is de onge-lijkheid welke tusschen hen

bestaat noodig voor hunne per-



18                            2e boek. — Ie hoofdstuk. soonlijkheid: en de zending, die zij op die verschillendetrappen van ontwikkeling volbrengen, behooren tot het plan,door de Voorzienigheid voor de harmonie van het Heelal vast-gesteld.» Daar in het maatschappelijk leren, voor alle menscheu de hoogsteplaatsen bereikbaar zijn, zou men met even veel recht kunnenvragen, waarom de souverein niet van ieder soldaat een generaal maakt;waarom alle ondergeschikte ambtenaren geen hoofdambtenareu, alleleerlingen gecne leeraars zijn. En tusschen het maatschappelijk en hetGeestenleven bestaat dit verschil, dat de duur van het eerste beperktis, en daardoor niet iederéén, alle rangen kan bereiken,

terwijl hettweede, oneindig van duur zijnde, voor allen de mogelijkheid openlaatom tot de hoogste rang opteklimmen. 120. Staan alle geesten ten einde tot het goede te komen,•Ie proef van het kwaad door? «Niet de proef van het kwaad, maar die van de onwetendheid.» \'121. Waarom zijn eenige Geesten den weg van het goede,en anderen dien van het kwaad opgegaan? «Hebben zij niet hunnen vrijen wil? God schiep geene slechtegeesten, maar hij schiep ze eenvoudig en onwetend, dat wilzeggen met gelijken aanleg voor het goede als voor het kwade;zij die slecht zijn, zijn dit door hun eigen wil geworden.» 122. Hoe kunnen de Geesten die bij hunnen oorsprong noggeene zelfbewustheid

bezitten, de vrije keus tusschen goeden kwaad hebben. Bestaat er in hen een beginsel, een zekereneiging, welke hen eerder in de eene dan in de andere rich-ting drijft? «Naarmate het zelfbewustzijn bij den Geest toeneemt, ont-wikkelt zich ook de vrije wil. Er zoude geen sprake van vrijheidkunnen zijn, indien het doen eener keuze, door eene vandenwil van den geest onafhankelijke oorzaak, bepaald werd. Deoorzaak van het kwaad is niet in, maar buiten hem gelegen,in de invloeden waaraan hij ten gevolge van zijnen vrijenwil, toegeeft. Dit is het groote beeld van \'s menschenval envan de erfzonde: sommigen zijn voor de verleiding bezweken,anderen hebben weerstand geboden.»



OVEB DE GEESTRS.                                          49 —  Van waar komen die invloeden, welke hij ondergaat ?«Van onvolmaakte Geesten, welke trachten zich van den niensch meester te maken, hem te overheerschen. en zichgelukkig gevoelen als zij hem kunnen doen bezwijken. Ditheeft men onder de gedaante van Satan willen afbeelden.» —  Ondergaat de geest dezen invloed alleen bij het beginvan zijn bestaan? «Het volgt hem in zijn Geesten-leven, tot dat hij zooveelmacht over zichzelve verkregen heeft, dat de slechte geestener van afzien hem te willen beheerschen.» 123. Waarom heeft God toegestaan dat de Geesten denweg van het kwaad

konden betreden? «Hoe durft gij aan God rekenschap van zijne daden vragen ?Gelooft gij instaat te zijn zijne bedoelingen te doorgronden\'.\'Toch kunt gij tot uzelven zeggen: Gods wijsheid is zichtbaarin de vrijheid, die Hij aan ieder laat om eene keuze te doen.want ieder heeft daardoor de verdienste van zijnen arbeid.» •124. Daar er Geesten zijn, die van af hunnen oorsprongden weg van het absolute goede en anderen welke die vanhet absolute kwaad volgen, zoo bestaan er zeker tusschendeze twee uitersten, nog trappen? «Ja zeker, en tot dezen behoort de groote meerderheid.» 125.    Kunnen de Geesten, die den weg van het kwaadopgegaan zijn,

denzelfden graad van volkomenheid der anderenbereiken f «Ja, maar de eeuwigheden zullen voor hen langduriger zijn.» Door dit woord eeuicigheden drukt meu het denkbeeld uit, dat demindere geesten omtrent de eeuwigheid van hun lijden koesteren, daarhet hen niet\'gegeven is daarvan het einde te voorzien, en dit deuk-beeld zich bij elke beproeving waaronder zij bezwijken, hernieuwt. 126.    Zijn de Geesten, die, na het kwade doorgeworsteldte zijn, den hoogste trap bereikt hebben, in Gods oogenminder verdienstelijk dan de anderen ? «God beschouwt de verdoolden met hetzelfde oog en heefthen even lief. Zij worden slecht genoemd omdat zij

bezwekenzijn; voor dien tijd waren zij slechts eenvoudige Geesten.



50                            \'2e bokk. — Ie hoofdstuk. 127.      Worden alle Geesten met gelijke intellectuele ver-mogens geschapen? «Zij zijn allen gelijk geschapen, maar niet wetende vanwaarzij komen, moet den vrijen wil zijn loop hebhen. Zij gaanallen, de eene spoediger dan de andere, zoo wel in verstandals in zedelijkheid vooruit.» Geesten, die vau den aanvang af den weg van het goede bewan-delen, zijn daarom nog geene volmaakte Geesten; al hebben zij geeueslechte neigingen, dan moeten zij toch de noodige ondervinding enkennis, om de volmaking te kunnen bereiken, opdoen. Wij kunnenhen bij kinderen vergelijken, die, hoe goed hunnen natuurlijken aanleguok zijn moge, toch noodig

hebben die te ontwikkelen, en te wordenonderwezen , en die niet zonder tusschentoestand van de kindsheidtot den mannelijkcn leeftijd overgaan; doch zoo als er menschen ge-vonden worden, die van hunne jeugd af aan goed, anderen, die slechtzijn, zijn er ook Geesten, die van den aanvang af goed of slechtwaren met dit groote verschil, dat het kind geheel gevormde neigingenmedebrengt, terwijl de Geest bij zijne vorming evenmin goed alsslecht is; hij bezit in zich alle neigingen en tengevolge van zijnen vrijenwil, volgt hij de eene of de andere. ENGELEN EN DUIVELS. 128.    Behooren de wezens, die wij engelen, aartsengelen,seraphijnen noemen, tot eene afzonderlijke categorie vanGeesten,

welker natuur met die der anderen verschilt? «Neen, het zijn reine Geesten, die op den hoogsten trapstaan, en alle volmaaktheden in zich vereenigen.» Het woord engel doet bij ons het denkbeeld van zedelijke volmaakt-heid ontstaan, doch het wordt ook dikwijls op goede en kwade wezens,die buiten de menschheid bestaan, toegepast. Men zegt b. v. de goedecu kwade engel; de engel des lichts en die der duisternis, in dienzin heeft het dezelfde beteckenis als Geest of genius. Wij bezigen hethier in d?n goeden zin van het woord. 129.    Hebben de engelen alle trappen doorloopen? >Zij hebben alle trappen doorloopen, maar zoo als wij reedsgezegd hebben: hebben sommigen hunne zending

zonder



OVER DE GEESTEN.                                          51 morren aanvaard en spoedig het einddoel bereikt, terwijlanderen een meer of minderen langen tijd hebben noodiggehad om de volmaaktheid te bereiken.» •130. Indien het gevoelen, dat er volmaakte on bovenanderen verhevene wezens geschapen zijn, eene dwaling is,hoe komt het dan, dat men dit geloof onder de overleveringenvan de meeste volken terug vindt? «Weet dat uwe aarde niet van alle eeuwigheid bestaanheeft, en dat er Geesten waren, die reeds lang vóór dat zijbestond, den hoogsten trap bereikt hadden; daardoor hebbende menschen dus kunnen gelooven, dat zij altijd, zoo als zijtoen

waren, geweest zijn.» 131. Zijn er duivelen, in den zin dien men aan dat woordhecht? «Indien er duivelen waren zouden zij Gods schepping zijn,en zou God rechtvaardig en goed zijn, als hij wezens ge-schapen had, die eeuwig tot het kwaad en tot het ongelukgedoemd zijn? Indien er duivelen zijn, dan houden dezeverblijf op uwe mindere en andere soortgelijke werelden, hetzijn die huichelaars, die van eene goeden en rechtvaardigen,eene boozen en wraakzuchtigen God maken, en die geloovenHem, door de gruwelen die zij in Zijnen naam bedrijven,welgevallig te zijn.» Het woord demon, wordt alleen in de hedendaagsche opvatting alsslechte Geest

gebruikt, want het grieksche woord dainión, waarvanhet gevormd is, beteekent genius, intelligentie, en werd zonder onder-scheid voor alle onlichamelijke wezens, hetzij goede of slechte gebruikt. Volgens de algemeene toepassing van dat woord, hecht men aandemonen de gedachte van uit hunnen aard kwaadwillige wezens; dezezouden even als alles wat beslaat, Gods schepping zijn; en God, diebij uitnemendheid rechtvaardig en goed is, kan geene wezens ge-schapen hebben, die door hunne natuur tot het kwaad doen voor-beschikt en voor eeuwig verdoemd zullen zijn. Indien de demonen Godsschepping niet waren, zouden zij even als God, in alle

eeuwigheidbestaan hebben, eu zoude er meer dan ééue Hoogste macht zijn. Eene hoofdvereischte van iedere leer is, logisch te zyn, en de leervan de duivelen, in deu absoluten zin opgevat, is dit in zulk eenvoornaam beginsel niet. Dat men in het geloof van achterlijke volkeu, •



52                            2e boek. — Ie hoofdstuk. die, Gods eigenschappen niet kennende, kwaadwillige goden aannemen,ook demonen opgenomen heeft is gemakkelijk te begrijpen; maar voorhen, die van Gods eigenschappen Zijne goedheid als de uitnemeudstebeschouwen, is de veronderstelling dat Hij wezens heeft kunnen scheppen ,tot kwaaddoen gedoemd en bestemd om dit eenwig te doen, onlogischen tegenstrijdig; want het is die goedheid loochenen. Do voorstandersvan den duivel beroepen zich op de woorden van Christus; het zijverre van ons, het gezag van zijn onderwijs, dat wij meer in \'s men-schcnhart dan in zijn mond zouden wenschen te zien, te ontkeuneu;maar is men er wel zoo

zeker van, den zin, die hij aan het woordduivel hechte, te kennen? Weet men niet dat de allegorische vorm hetonderscheidend kenmerk van zijne taal is, en moet alles, wat in hetEvangelie staat, woordelijk opgevat worden? Wij willen slechts eeuetekst als voorbeeld aanhalen: „En terstond .na de verdrukking dier dagen, zal de zon verduisterdworden, en de maan zal haai- schijnsel niet geven, en de sterrenzullen van den hemel vallen, en de krachten der hemelen zullen bc-wogen worden. Voorwaar ik zeg u: dit geslacht zal geenszins voorbij-gaan, tot dat al deze dingen zullen geschied zijn." 1) Hebbeu wijden vorm van den tekst omtrent de schepping en de beweging deraarde, zoo als die in den

Bijbel vermeld staat, niet door de weten-schap wederlegd gezien ? Kan dit ook niet het geval zijn met eenigebeelden, die Christus gebruikt heeft, daar hij volgens de begrippenvan tijd en plaats spreken moest. Voorbedachtelijk heeft Christus geeueonwaarheid kunnen zeggen; indien er dus in zijne woorden diugenvoorkomen die strijdig met\' het gezond verstand zijn, komt dit omdatwij die niet begrijpen of verkeerd toepassen. Wat de menschen ten opzichte der engelen gedaan hebben, dedenzij ook voor de duivelen; gelijk zij aan geesten, die van alle eeuwig-heid volmaakt waren, geloofd hebben, beschouwen zij de lage geestenals wezens, die van alle eeuwigheid slecht waren. Onder het

woorddemon moeten de onreine Geesten verstaan worden, die dikwijls nietveel beter zijn dan de wezens, die men onder dien naam aanduidt,maar met dit onderscheid, dat hunne toestand slechts tijdelijk is. Hetzijn onvolmaakte Geesten, die de hun opgelegde beproevingen, mor-reude ondergaan, en die daarom voor hen van langer duur zijn,doch, die ook op hunne beurt, zoodra zij daartoe den wil doen blijken,het doel zullen bereiken. Men zoude dus het woord in dien beperkten 1) Matth. XXIV, v». 89 en 34.                                           J. o. p. •



53 OVER DE GEESTEN. zin upgevat kunnen behouden; ware het niet dat men er heden tendage een bijzonder begrip aan hechte, waardoor men op het dwaal-spoor zou kunnen geraken, door aan bijzondere voor het kwaad ge-schapen wezens te doen denken. Wat Satan aangaat; die is klaarblijkelijk de personificatie van hetkwaad onder eenen allegorischen vorm; want het is onmogelijk aan-tenemen, dat er een wezen zou bestaan, met gelijke macht tegenGod strijdende, en wiens eenigste streven zoude zijn, zich tegen Godswil te verzetten. De mensch heeft beelden en schilderingen noodigom indruk op zijne verbeelding te kunnen maken, daarom

heeft hijde onlichamelijke wezens onder eenen raaterieelen vorm met attributen ,die aan hunne goede hoedanigheden of gebreken herinneren, afgebeeld.Zoo hebben de ouden, den tijd willende personifieeren, dien afgebeeldals een grijsaard met een zei3 en een zandlooper; het beeld van eeujongeling zoude hier eene tegenstrijdigheid geweest zijn; hetzelfde geldtvoor de allegorische voorstellingen van de fortuin, de waarheid enz.De nieuwe volken hebben de engelen of reine Geesten met een schil -terend gelaat en blanke vleugelen, zinnebeeld der reinheid, Satanmet horens, klaauwen en de attributen van het dierlijke, als zinne-beeld der lage driften,

afgebeeld. Het volk, dat alles letterlijk opvat,heeft deze zinnebeelden, als wezenlijke personen aangezien, zooalshetdit vroeger met Satumus in de allegorische voorstelling van den tijdgedaan heeft. 8



TWEEDE HOOFDSTUK. incarnatie (menschwording) der geesten.1 Doel der incarnatie. — 2. de Ziel. — Materialisme. DOEL DER INCARNATIE. 132.     Wat is het doel van de incarnatie der Geesten?«God legt hen die op, met het doel om hen de volmaakt- heid te doen bereiken ; voor sommigen is het eene boetedjening,voor anderen eene zending. Maar om die volmaaktheid te be-reiken, moeien zij de wisselvalligheden van het lichamelijkeleven doorslaan; hierin bestaat de boetedoening. De incarnatieheeft nog een ander doel, namelijk den Geest in staat testellen zijn deel in het werk der schepping te kunnen dra-gen, om dit te kunnen doen, neemt hij in elke wereld eengestalte aan in harmonie met het stoffelijk beginsel,

waaruitdie wereld bestaat, om daar, in dat opzicht, Gods geboden tekunnen volbrengen, zoo doende arbeidt hij mede aan het al-gemeene werk, terwijl hij zijn eigen vooruitgang bevordert.» l)c medewerking der lichamelijke wezens is voor den geregeldenloop van het Heelal noodig; maar God heeft in Zijne wijsheid gewild,«lat die wezens in dien arbeid een middel zouden vinden tot voor-uitgang, en om meer en meer tot Hem te naderen. Zoo ziet men, datdoor eene bewonderenswaardige wet door Gods voorzienigheid vast-gesteld, alles in het Heelal een keten vormt, en dat alles in denatur.r door wederkeerige verplichtingen aan elkander verbonden is. 133.    Hebben ook die Geesten, die van den beginne af aanden weg van liet

goede gevolgd hebben, noodig de incarnatiete ondergaan?



55 INCARNATIE DER GEESTEN. «Allen zijn eenvoudig en onwetend geschapen; zij wordenwijzer door den strijd en de wederwaardigheden van het leven,God, die rechtvaardig is, kon eenigen zonder dat zij daar-voor eenige moeite aangewend of gearbeid hadden en duszonder verdiensten te hebben, niet gelukkig maken » —  Maar wat baat het dan aan de Geesten den goeden wegopgegaan te zijn , indien hen dit niet van de verdrietelijkhedenvan het lichamelijke leven vrijwaart? «Zij bereiken spoediger het einddoel, bovendien zijn demoeielijkheden van het leven dikwijls het gevolg van de onvol-maaktheden van den Geest; hoe minder onvolmaaktheden dezebezit, des te minder kwellingen

zal hij ondervinden; hij, dieniet afgunstig of naijverig, niet gierig of eerzuchtig is, zal dekwellingen, die deze gebreken na zich slepen, niet ondervinden.» DE ZIEL. 134.     Wat is de ziel?«Een ge?ncarneerde Geest.» —  Wat was de ziel voor zij zich met het lichaam vereenigde?«Geest.» —  Dus zijn zielen en Geesten hetzelfde? «Ja, zielen zijn slechts Geesten. Voordat zij zich met het lichaamvereenigt is de ziel eene der intelligente wezens, die de onzicht-bare wereld bevolken en die tijdelijk een vleeschelijk omhulselaannemen, ten einde zich te reinigen en wijzer te worden.» 135.    Bestaat er in den mensch nog iets anders dan de zielen het lichaam? «Ja, de band die de ziel met het lichaam

verbindt.» —  Van welken aard is die band? «Half stoffelijk, dat v/il zeggen, bemiddelaar tusschen Geest enlichaam. En dit moet zij zijn, willen dezen zich met elkanderin gemeenschap kunnen stellen. Het is door dien band dat deGeest op de stof en wederkeerig de stof op de Geest werkt.» De mensch bestaat alzoo uit drie noodzakelijke deelen:1°. Het lichaam, of stoffelijk wezen, zoo als de dieren, eu doorhetzelfde levensbeginsel bezield. 8»



66                            2e boek. — 2e hoofdstuk 2*. De ziel, een ge?ncarneerde Geest die het lichaam tot woning heeft. 3*. Het bemiddelend beginsel of perisprit, halfstoffelijke substantie,die tot eerste omhulsel van den Geest dient, en de ziel met hetlichaam verbindt. Zoo vindt wen in eene vrucht: kiem, kiemhulsel,en schil of bast. 136.     Is de ziel onafhankelijk van het levensbeginsel?«Het lichaam is slechts omhulsel; wij herhalen dit steeds.» —  Kan het lichaam zonder de ziel bestaan? «Ja, en toch verlaat de ziel het lichaam, zoodra dit op-houdt te leven. Voor de geboorte bestaat ér nog geene alge-heele vereeniging tusschen ziel en lichaam; doch zoodra dezevereeniging tot stand gekomen is, worden door den dood vanhet

lichaam de banden, die dit met de ziel verbonden, ver-broken, en de ziel verlaat het lichaam. Een lichaam zonderziel kan het organische leven bezitten, maar de ziel kan nietin een van het organische leven beroofd lichaam verblijven.» —  Wat zou ons lichaam zijn, indien het geen ziel had?«Een vleeschklomp zonder intelligentie, alles wat gij wilt, maar geen mensch.» 137.    Kan dezelfde Geest zich te gelijk in twee verschil-lende lichamen incarneeren ? «Neen, de Geest is ondeelbaar en kan niet te gelijkertijdtwee verschillende wezens bezielen.» (zie in Ie Livre des Me-diwns, Bi-corporéité et transfiguration.) 138.    Wat moet men denken over het gevoelen van hen,die de ziel als het beginsel van het stoffelijk leven beschouwen

? «Dit is een strijd over woorden; wij hechten daar niet aan,begin met u onderling te verstaan.» 139.    Eenige Geesten, en vóór hen, eenige wijsgeeren,hebben de ziel genoemd\' Een bezielende vonk, van het grooteAl geëmaneerd; hoe verklaart gij die tegenstrijdigheid? «Het is geene tegenstrijdigheid; alles hangt af van denzindie men aan de woorden hecht. Waarom hebt gij voor iederezaak niet een afzonderlijk woord? Het woord ziel wordt gebruikt om geheel van elkander verschillendedingen uittedrukken. Ecnigen geven dien naam aan het beginsel van



INCARNATIE DER GEESTEN.                                   57 het leven, en iu dien zin is het figuurlijk gesproken juist, te zeggen,dat de ziel eene bezielende ronk is, geëmaneerd ran het groote Al.De laatst e woorden duiden de algemeene bron van het levensbeginselaan, waarvan ieder schepsel een gedeelte tot zich neemt, en dat naden dood weder tot de massa terugkeert. Dit denkbeeld sluit geenszinshet bestaan uit van een zedelijk, afgescheiden, van de stof onaf hanke-lijk en zijne persoonlijkheid behoudend wezen. Het is datzelfde wezendat men ook ziel noemt, en het is in dien zin dat men zeggen kandat de ziel een ge?ncarneerde Geest is. De Geesten, deze verschillendedefinitien van de ziel gevende,

spraken in den geest van de beteekenisdie - ij aan het woord gaven , en naar de aardsche denkbeelden, diezij nog meer of min aankleefden. Dit komt door de onvolledigheidder meuschelijke taal, die niet voor elk denkbeeld een eigen woordheeft en daardoor ontstaat veel vergissing en woordenstrijd; en het isdaarom dat de verheven Geesten ons zeggen, om het eerst onderelkander, over de beteekenis der woorden ééns te worden. 1) •140. Wat moet men denken van de theorie, die de zielin zoo vele deelen, als er spieren zijn, verdeelt, waarvan elkeene der verrichtingen van het lichaam bestuurt? «Dit hangt alweer af van de beteekenis, die men aan hetwoord ziel geeft; indien men daarmede het

levengevendeflu?dum bedoelt, dan heeft men gelijk; doch als men daarmedede ge?ncarneerde Geest bedoelt, heeft men ongelijk. Wij heb-ben dit reeds gezegd, de Geest is ondeelbaar; hij brengt debeweging op de organen door het bemiddelend flu?dum over,zonder zich daarom te verdeelen. — Er zijn toch Geesten, die er deze definitie van gegevenhebben ? «Onwetende Geesten kunnen het uitwerksel voor de oorzaakaanzien.» De ziel handelt door tusschenkomst der organen, en de organenworden bezield door het levengevend flu?dum, dat zich tussehen henverdeelt, en het overvloedigste tussehen die organen, welke middel-of brandpunten van beweging zijn. Maar deze verklaring is niet toe-passelijk op

de ziel, beschouwd als Geest, die het lichaam bewoont,en dat bij den dood verlaat. 1) Zie in de inleiding, de verklaring van het woord ziel i II.



58                         2e boek. — 2e hoofdstuk. 141.    Is er iets waars in de meening van hen, die geloovendat de ziel uitwendig is en het lichaam omgeeft? «De ziel is niet in het lichaam, zoo als een Vogel in eenkooi, opgesloten; zij straalt uit en openbaart zich naar buiten ,zoo als een licht door een glazen bol, of zoo als het geluidom een geluidgevend middelpunt; in dien zin kan men zeggendat zij uitwendig is, maar zij is daarom nog geen omhulselvan het lichaam. De ziel heeft twee omhulsels: heteene, fijnen licht is het eerste, dat gij het perisprit noemt; het andere,grof stoffelijk en zwaar: het lichaam. De ziel is het middel-punt van alle deze omhulsels, zoo als de kiem dit in eene pitis: dit hebben wij u reeds gezegd.» 142.    Wat

moet men denken van die andere theorie, vol-gens welke de ziel van het kind, zich bij ieder tijdperk vanhet leven aanvult? «De ziel is slechts éón, zij bestaat zoo wel bij het kind alsbij den volwassene in haar geheel, het zijn de organen ofwerktuigen ten dienste der ziel die zich ontwikkelen envolmaken. Hier neemt men wederom het uitwerksel voor deoorzaak.» 143.    Waarom geven de Geesten niet allen dezelfde omschrij-ving van de ziel? Omtrent soortgelijke onderwerpen zijn niet alle Geesten evengoed ingelicht, er zijn geesten wier verstand nog weinig ont-wikkeld is en die nog geene afgetrokken denkbeelden kunnenbegrijpen; het is even als bij u met de kinderen; er zijnook schijn-geleerde Geesten, die om indruk te maken

metwoorden schermen: ook zoo als bij u. Dan nog kunnen ver-lichte Geesten verschillende uitdrukkingen gebruiken , die, watden grond der zaak betreft, dezelfde waarde hebben, vooralals er sprake is van dingen, welke uwe taal niet bij machteis duidelijk terug te geven; men moet dan beelden en vergelijkin-gen bezigen, en die neemt gij dan als werkelijk bestaande aan. 144.     Wat moet men onder de Wereldziel verstaan?«Het is het algemeen beginsel van het leven en van de intelligentie, waaruit alle individualiteiten geboren worden.Maar zij, die dit woordgebruiken, begrijpen het dikwijls zelve



INCARNATIE DER GEESTEN.                                    59 niet. Het woord ziel is zoo rekbaar, dat iedereen er naar wei-gevallen de beteekenis van zijne eigene droombeelden aan geeft.Men heeft ook dikwerf aan de aarde eene ziel toegeschreven :hieronder moet men de gezamenlijke zich toewijdende Geestenverstaan, die, als gij naar hen luisteren wilt, uwe daden tengoede leiden, en die als het ware Gods plaatsbekleeders opuwen aardbol zijn. o 145.     Hoe komt het, dat zoo vele wijsgeeren van oude ennieuwere tijden, zoo lang over de psychologische wetenschapgetwist hebben, zonder tot de waarheid gekomen te zijn? «Deze mannen waren de voorloopers van de eeuwige spiri-tistische leer; zij hebben den

weg voorbereid. Zij waren men-schen en konden dus dwalen, omdat zij hunne eigene denk-beelden voor het licht hebben aangezien; maar zelfs hunnedwalingen zijn van nut om door hetgeen voor en tegen isaanschouwelijk te maken, de waarheid te doen uitkomen;bovendien zijn er onder die dwalingen groote waarheden\'ver-mengd, welke door eene vergelijkende studie begrijpelijk worden.» 146.    Neemt de ziel een bepaalde en begrensde plaats inhet lichaam in? «Neen, maar zij zetelt bij groote vernuften, en bij allendie veel denken, voornamelijk in het hoofd; en bij hen diediep gevoelen en wiens daden het meest betrekking op demenschheid hebben, in het hart.» — Wat moeten wij denken van het gevoelen

van hen, diede ziel in een voor het leven noodzakelijk middelpunt plaatsen? «Gij wilt daarmede zeggen dat de Geest zich bij voorkeurin dat deel van uw organisme ophoudt omdat alle de gewaar-wordingen op dat punt uitloopen. Zij, die de ziel plaatsen inhetgene zij als het middelpunt van het levensvermogen be-schouwen, verwarren dit met het levengevende flu?dum ofbeginsel. Men kan evenwel zeggen, dat de zetel der ziel zichmeer bijzonder in de organen bevindt, die tot intellectueeleen zedelijke uitingen dienen.



60                         2e boek. — 2e hoofdstuk. MATERIALISME. 147.     Waarom zijn de ontleed" en natuurkundigen en inliet algemeen zij, die de natuurwetenschappen bestudeeren,zoo dikwerf tot materialisme geneigd? «De natuurkundige schrijft alles toe aan hetgeen hij ziet.Menschelijke hoogmoed, die gelooft alles te kennen, en dieniet kan aannemen dat er iets kan bestaan dat hun begrips-vermogen te bovengaat. Hunne kennis zelve voedt hunnen eigen-waan , zij verbeelden zich dat de natuur voor hen niets ver-borgens kan hebben.» 148.    Is het niet te bejammeren dat het materialisme hetgevolg is van studiën, die juist den mensch de voortreffelijk-heid der intelligentie die de wereld bestuurt, moest aantoo-nen? Moet

men daaruit niet de gevolgtrekking maken datdie studiën gevaarlijk zijn ? «Het is onwaar dat het materialisme een gevolg van debeoefening van die wetenschappen is; het is de mensch dieuit die beoefening verkeerde gevolgtrekkingen put, want demensch kan van alles, ja van de beste dingen, misbruikmaken. Bovendien het Mei beangst hen meer, dan zij wil-len bekennen en de zoogenaamde vrij-geesten zijn dikwijlsmeer grootsprekers dan helden. De meesten zijn alleen mate-rialist omdat zij niets hebben om de leegte van dien hen aan-gapenden afgrond te kunnen opvullen; wijs hen een plechtankeraan, en zij zullen er zich gaarne aan vastklemmen.» Er zijn menschen, die door eene afdwaling van het verstand, inde

bewerktuigdc wezens niets anders zien dan de uiting van de stofen daaraan al onze handelingen toeschrijven. Zij hebben in het men-schelijke lichaam niet anders dan een elektriseermachine gezien; zijhebben het levensorganisme alleen in de beweging der organen be-studeerd; zij hebben dit leven dikwijls als \'t ware door het brekenvan een draad, een einde zien nemen, en zij hebben niets andersdan dien draad gezien; zij hebben gezocht of er ook iets andersoverbleef; en daar zij niets dan de werkeloos geworden stof vonden,daar zij de ziel niet hebben tien ontsnappen, en niet hebbenkunnen grijpen, zijn zij tot het besluit gekomen, dat alles in eigen-



INCARNATIE DEK GEESTEN.                                  61 schappen van de stof bestaat, en dat er dus ua den dood niets meeroverblijft dan het niet der gedachte; droevige gevolgtrekking indienhet zoo ware, want dan zoude goed en kwaad doelloos zijn , de menschzoude alle recht hebben, om, alléén aan zich zelven te denken euzijne stoffelijke genietingen boven alles te stellen; de banden dermaatschappij zouden verbroken en de heiligste neigingen onherroepelijkvernietigd worden. Oelukig zijn diergelijke denkbeelden ver van alge-meen, men kan zelfs zeggen dat zij zeer beperkt en het slechtsindividueele meeningen zijn, die nog nergens tot leer verheven zijn.Eene maatschappij op zoodanige

grondstellingen gevestigd, zoude inhaar zelve de kiem harer ontbinding bevatten, en hare leden zoudenals wilde dieren elkander verscheuren. De mensch koestert instinktmatig de gedachte, dat met dit levenvoor hem niet alles een einde neemt; hij heeft een afgrijzen van hetniet; hij moge zich tegen die gedachte aan de toekomst, gehard hebbeu,als het laatste oogenblik aanbreekt, zijn er maar weinigen, die zich-zelven niet afvragen wat er van heu worden zal; want de gedachteom het leven voor altijd vaarwel te zeggen is een verschrikkelijk denk-beeld. Wie kan dan ook een algeheele eeuwige scheiding van alleswat men lief heeft met onverschilligheid te gemoet gaan? Wie zoudede onmetelijke

afgrond van het niet waarin voor altijd al onze ver-mogens, al onze hoop moeten begraven worden, voor zich kunnenzien openen en zonder ontzetting tot zichzelven kunnen zeggen: Hoe!na mij niets, niets dan de leegte; alles is voor eeuwig gedaan, nogweinige dagen, en dan zal ook mijne gedachtenis uit het geheugenvan hen die mij overleven, uitgewischt zijn; weldra zal er geen spoorvan mijn verblijf op aarde meer overblijven; zelfs het goede dat ikgedaan heb, zal door de ondankbaren , die verplichting aan mij hebben,vergeten zijn; en niets om dat alles te vergoeden, geen ander voor-uitzicht dan dat mijn lichaam een prooi der wormen zal worden Heeft dit tafereel niet iets afschuwelijks, iets

ijziugwekkends? DeGodsdienst leert ons, dat het niet aldus zijn kan, en de rede be-vestigd dit; maar in dat onbepaalde, onzekere toekomstige leven, iser niets dat onze zucht voor het positieve kan bevredigen, en dat iswat bij velen twijfelzucht doet ontstaan. Wij hebben eene ziel, hetzij zoo, maar wat is die ziel? Heeft zij eene gedaante of ten minstehet een of ander uiterlijk aanzien? Is het een begrensd of onbegrensdwezen? De eene zegt dat het een ademtocht Gods, de andere dat heteene vonk, weer anderen dat het een deel van het groote Al, hetbeginsel van het leven en van de intelligentie, is; maar wat leeren.



62                        2e boek. — ?de hoofdstuk. wij nn uit dit alle9? Welk belang heeft het voor mij eene ziel tehebbeu, als deze zich na mijn dood in de onmeetelijkheid verliest.Staat dit verlies van ouze individualtteit niet met het niet zy/n gelijk.Men zegt ook dat de ziel ontstoffelijk is: maar een onstoffelijk ietskan geen bepaalde afmetingen hebben; voor ons is het niets. Ookleert ons de godsdienst dat wij naar gelang vau het goed en kwaaddat wij gedaau hebben, gelukkig of ongelukkig znllen zijn; maarwaarin bestaat dat geluk dat ons wacht in Gods schoot ? Is het eeneeeuwige gelukzaligheid, eeue eeuwige aanschouwing, zouder anderebezigheid dan het bezingen van den lof des Scheppers? Bestaan devlammen der hel

werkelijk of is het een beeld ? De kerk zelve geefter deze laatste uitlegging van, maar welke zijn de smarten, die inenlijden zal? Waar bevindt zich die strafplaats? In een woord, wat doetmen, wat ziet men in die wereld die ons allen wacht? Niemand,zegt men, is vandaar teruggekomen om het ons medetedeelen. Dit iseene dwaling, en het is juist de roeping vau het Spiritisme om onsomtrent die toekomst intelichten, en ons haar tot in zekere mate,niet meer door redeneering, maar door feiten, met de handen tedoen tasten en met de oogen te doen zien. Dank zij de spiritischemededcelingen, is die toekomst niet meer oen vermoeden, eeue waar-schijnlijkheid, welke iedereen naar goeddunken versiert) die de dichtersdoor hunne

fictiën verfraaien of met allegorische voorstellingen, dieons bedriegen, opsmukken; het is de werkelijkheid, die ons vooroogen gehouden wordt, want het zijn de wezens vau gene zijde vanhet graf zelve, die ons hunnen toestand komen beschrijven, die onskomen zeggen wat zij doen, die ons in de gelegenheid komen stellen,om als \'t ware bij alle omstandigheden van hun nieuw leven tegeu-woordig te zijn, en ons daardoor op het onvermijdelijke lot wijzen,dat ons naar gelang van onze verdiensten of van de door ons ge-pleegde misdaden te wachten staat. Is hierin iets ongodsdienstig ge-legen? Integendeel, want de ongeloovigen worden er door tot hetgeloof terug gebracht, en de lauwen putten er eene vernieuwing vanijver en

vertrouwen uit. Het Spiritisme is dus de machtigste bond-genoot van den godsdienst. Dit zoo zijnde is hst omdat God dit toelaat,en Hij laat het toe om onze wankelende hoop te doen herleven, enons door het vooruitzicht van hetgeen ons in de toekomst wacht, opden weg vaa het goede terug te voeren.



DERDE HOOFDSTUK TERUGKEER UIT HET LICHAMELIJK TOT HET GEESTEN-LEVEN. 1. De ziel na den dood; hare individualiteit. Het eeuwige leven.—2. Scheiding van ziel en lichaam. — 3. Spiritische bedwelming. DE ZIEL NA DEN DOOD. 149.     Wat wordt er van de ziel op het oogenblik van hetsterven ? «Zij wordt wederom Geest, dat wil zeggen dat zij wedertot de Geesten-wereld, welke zij tijdelijk verlaten had, terug-keert.» 150.    Behoudt de ziel na den dood hare individualiteit?«Ja, zij verliest die nooit. Wat zoude zij zijn, als zij die niet behield?» —  Hoe bemerkt de ziel hare individualiteit? «Zij bezit nog een flu?dum dat haar eigen is, dat zij uitden dampkring van hare planeet put, en dat het

uiterlijkaanzien van hare laatste incarnatie heeft: haar perisprit » —  Neemt de ziel niets van hier met zich mede? «Niets dan de herinnering, en de wensch om tot een beterewereld overtegaan. Deze herinnering is vol genoegen of welbedroevend naar gelang van het gebruik dat zij van haarleven gemaakt heeft. Naarmate zij reiner is, begrijpt zij beterde nietigheid van hetgeen zij op aarde achterlaat.» 151.     Wat moet men denken omtrent de meening dat deziel na den dood tot het universeele Al terugkeert? «Vormen al de Geesten te zamen niet een geheel? Isdat niet een geheele wereld? Als gij eene vergadering bij-



64                            2e bobk. — 3e hoofdstuk. woont, zijt gij een integrerend deel van die vergadering, entoch blijft gij uwe individualiteit behouden.» 152. Welk bewijs kunnen wij van de individualiteit vande ziel na den dood hebben? «Vindt gij dat bewijs niet in de mededeelingen, die gij ont-vangt? Indien gij niet blind zijt, zult gij zien; indien gij nietdoof zijt, zult gij hooren; want zeer dikwijls spreekt eene stemtot u, die u het bestaan van een wezen buiten u openbaart.» Zij, die denken dat de ziel bij den dood in het universeele Al te-rugkeert, dwalen, indien zij daaronder verstaan, dat de ziel, evenals een droppel water die in de zee valt, zijne individualiteit ver-liest; doch zij zijn in de waarheid indien zij door het universeele Alde

gezamenlijke onlichamelijke wezens verstaan, waarvan elke Zielof Geest eene der elementen is. Indien de zielen in de massa opgenomen werden, zouden zij slechtsde eigenschappen van het geheel bezitten, en door niets van elkanderonderscheiden zijn ; zij zouden geene eigene intelligentie, noch eigenhoedanigheden bezitten; terwyl zij bij alle hunne mededeelingen vanhet bewustzijn van een eigen ik en van een eigen wil, blijken geven;de oneindige verscheidenheid in ieder opzicht, waarin zij zich aanons vertooneu, is een noodzakelijk gevolg van die individualiteit. In-dien er na den dood alleen datgene bestond, wat men het grooteAl noemt en alle individualiteiten in zich opneemt, dan zou dit Aleenvormig zijn, en

dientengevolge ook alle uit de onzichtbare wereldontvangen mededeelingen aan elkander gelijk zijn. Maar daar mener goede en slechte, geleerde en onwetende, gelukkige en ongeluk -kige wezens aantreft, daar men er alle karakters: opgeruimde en neer-slachtige, lichtzinnige en diepzinnige vindt, is het duidelijk dat hetafzonderlijke wezens zijn. De individualiteit wordt nog duidelijkerbewezen, wanneer deze wezens hunne identiteit door onwraakbareteekenen, door bijzonderheden uit hun eigen aardsch leven, die on-derzocht kunden word.en, bewijzen; zij kan niet in twijfel getrokkenworden, wanneer zij zich bij verschijningen zichtbaar aan ons ver-toon De individualiteit van de ziel wordt ons theoretisch als ge-Ioofsartikel

onderwezen ; het spiritisme bewijst die theorie, en maaktons dit als \'t ware tastbaar. 153. In welken zin moet men het eeuwige leven verstaan?«Het is het leven van den Geest dat eeuwig is; het leven



TERUGKEER TOT HET GEESTESLEVEN.                          65 van het lichaam is slechts tijdelijk en van korten duur. Alshet lichaam sterft, keert de ziel tot het eeuwige leventerug.» —  Zoude het niet juister zijn, alleen het leven derZuivere-Geesten, van hen, die de volmaaktheid bereikt hebben en dusgeene beproevingen meer hebben te ondergaan, het eeuwigeleven te noemen? «Dit is meer eeuwige gelukzaligheid : maar dit is twistenover woorden; noem de dingen zoo als gij wilt, mits gij elkanderverstaat.» SCHEIDING VAN ZIEL EN LICHAAM. 154.    Is de scheiding van ziel en lichaam pijnlijk?«Neen, het lichaam lijdt dikwijls meer gedurende het leven dan op het oogenblik van het sterven; de ziel lijdt

niet. Desmarten, die men somtijds op het oogenblik van den doodlijdt, zijn een wellust voor den Geest, die het einde van zijnballingschap voelt naderen.» Bij een\' natuurlijken dood, bij sterven door uitputting der organenten gevolge van ouderdom, verlaat de mensch het leven zouder hetgewaar te worden ; het is eene lamp die door gebrek aan olie uitgaat. 155.    Op welke wijze scheidt de ziel van het lichaam?«De banden, die haar met het lichaam verbonden, ver- broken zijnde, maakt zij zich van hetzelve los.»                    ( —  Vindt die scheiding plotseling en door een snelle over-gang plaats? Bestaat er eene duidelijke grenslijn tusschenleven en dood? «Neen, de ziel maakt zich allengskens los en

ontsnapt nietgelijk een vogel uit de kooi, wanneer men die eensklaps devrijhe\'id geeft. Die twee toestanden grenzen aan, en loopenin elkander; de Geest bevrijdt zich alzoo langzamerhand vanzijne banden; die banden worden losgemaakt, niet verscheurd.» De Geest is gedurende het leven door zijn halfstoffelijk omhulselof perisprit met het lichaam verbonden, de dood is slechts de ver-nietiging van het lichaam en niet van dit omhulsel, hetwelk wan-



66                             2e boek. — 3e hoofdstuk. neer het organische leven in het lichaam ophoudt, zich daarvan af-scheidt. De ondervinding heeft bewezen dat op het oogenblik vanden dood de losmaking van het perisprit niet dadelijk volkomen is,en dat dit slechts langzamerhand en naar gelang van de individuen,met verschillende snelheid plaats vindt; bij sommigen geschiedt die los-making vrij snel en men kan zeggen dat bij dezen het oogenblikvan sterven, op weinige uren na, ook het oogenblik der verlossing isjmaar hij anderen, vooral bij hen wier leven geheel stoffelijk en ein-nelijk is geweest, gaat de losmaking veel minder snel, en kan dik-wijls vele dagen, weken, ja maanden duren, zonder dat dit daaromde minste

levensvatbaarheid noch terugkeer tot het leven in zich sluit,maar eenvoudig eene affiniteit tusschen lichaam en geest is; affiniteitdie altijd gcëvenredigd is aan het overwicht, dat de Geest gedurendezijn leven aan de stof toegestaan heeft, Het is inderdaad rationeel tebegrijpen, dat, hoe meer de Geest zich met de stof vereenzelvigdheeft, hij des te meer moeite zal hebben daarvan te scheiden, en datde zedelijke en intellectueele arbeid — verheffing van geest — reedsgedurende het leven een begin van losmaking te weeg brengt, en dat,wanneer dan de dood komt, de vrijmaking bijna onmiddellijk volgt.Dit is de slotsom der studie, welke men op alle individuen op hetoogenblik van hun sterven waargenomen, gemaakt heeft. Deze

waar-nemingen bewijzen ook nog, dat de affiniteit, die tusschen ziel «nlichaam bij sommige individuen blijft bestaan, somtijds zeer pijnlijkis, want daardoor wordt het mogelijk dat de Geest de afgrijselijkheidvan de ontbinding van het lichaam kan gevoelen. Dit geval be-hoort tot de uitzonderingen , en is aan zekere levenswijze en soortvan dood eigen en komt bij eenige zelfmoordenaars voor. 456. Kan de algeheele scheiding tusschen ziel en lichaam,reeds plaats gevonden hebben, voor dat het organische levengeheel uitgebluscht is? «In den doodstrijd heeft de ziel somtijds het lichaam reedsverlaten; er bestaat dan nog alleen organisch leven. Demenschis zichzelf dan niet meer bewust en toch bezit hij nog eenademtocht van het

leven. Het lichaam is een werktuig, datdoor het hart in beweging wordt gebracht; en leeft zoo langals het hart het bloed door de aderen doet vloeien, doch heeftdaartoe geen ziel noodig.» 157. Verkeert de ziel op het oogenblik van sterven soms



TERUGKEER TOT HET GEESTEKLEVEN.                         67 in eene verrukking of geestvervoering, die haar de wereld,tot welke zij terug gaat keeren, als \'t ware aanschouwelijkmaakt? «Dikwijls voelt de ziel, dat de banden die haar aan hetlichaam verbinden , verbroken worden, dan wendt zij alle krach-ten aan om er zich geheel van te ontdoen. Reeds gedeeltelijk vande stof bevrijd, ziet zij de toekomst zich voor hare oogen ont-sluieren, en zij geniet bij voorbaat reeds den toestand vanGeest.» 158. Is het beeld der rups, die eerst op aarde voortkruipt,daarna zich als larve opsluitende als schijndood is, om wedermet pracht in het leven te treden, een goed beeld van hetaardsche leven, het sterven, en

ons nieuwe leven ? «Een beeld in \'t klein. Het beeld is goed, doch men moethet evenwel niet zoo als gij dikwijls doet, letterlijk opvatten.» 459. Welke gewaarwording ondervindt de ziel op het oogen-blik dat zij zich zelven in de Geestenwereld herkent? «Dit hangt van omstandigheden af; indien gij slecht ge-handeld hebt, met de bedoeling om slecht te handelen, danzult gij u in de eerste oogenblikken vol schaamte gevoelen,het gedaan te hebben. Voor den rechtvaardige is dit geheelanders: de ziel gevoelt zich als \'t ware van een\' grooten lastbevrijd, want zij vreest geen uitvorschenden blik.» 160. Vindt de Geest hen, die hij op aarde gekend heeften die vóór hem gestorven zijn, dadelijk terug? «Ja, al

naar gelang van de toegenegenheid, die hij voorhen, of zij voor hem gevoelden; dikwijls komen zij hem bijzijn\' terugkeer tot de Geesten-wereld te gemoet, en zij zijnhem behulpzaam om hem van de banden der stof te bevrijden;er zijn er ook, die hij gedurende zijn aardsche leven uit hetoog verloren had, en die hij nu terug vindt; hij ziet degenendie ronddwalende, anderen, die ge?ncarneerd zijn, en gaatdie bezoeken.» i61. Heeft bij een\' geweldadigden dood of bij den dooddoor ongeluk, waarbij de organen nog niet door ouderdom ofziekte verzwakt zijn, de scheiding der ziel en het ophoudenvan het leven te gelijkertijd plaats?



68                         2e boek. — 3e hoofdstuk. «Gewoonlijk is dit zoo, maar in ieder geval is de tijd, dietusschen de een en het andere verloopt, zeer kort.» 162.    Behoudt de mensch, bijvoorbeeld bij onthoofding, ge-durende eenige oogenblikken het zelfbewustzijn? «Dikwijls behoudt hij dit gedurende eenige minuten, totdat het organische leven geheel uitgedoofd is; maar ook dik-wijls heeft de angst voor den dood, hem dit bewustzijn reedsvoor het oogenblik der onthoofding doen verliezen.» Er is hier alleen sprake van het bewustzijn , dat de lijder als menschen door middel der organen en niet als Geest van zich zelren kanhebben. Indien hij dit bewustzijn niet reeds voor het ondergaan deronthoofding verloren heeft, dan kan hij dit

nog eenige oogenblikken,doch zeer kort behouden, en moet dit noodwendig bij het ophoudenvan het organische leven der hersenen een einde nemen; daaruit moetmen evenwel niet opmaken dat dan het perisprit reeds geheel van hetlichaam vrij is, integendeel, bij alle gevallen van gewelddadigeu dood,als die niet door trapsgewijze uitdooving der levenskrachten te weegwordt gebracht, zijn de banden, die het lichaam met het perispritverbinden, meer vuithoudend, en de volkomen loslating heeft laugzaamplaats. SPIRITISCHE BEDWELMING. 163.    Bezit de ziel, bij het verlaten van het lichaam, on-middellijk zelfbewustheid ? «Onmiddellijk zelfbewustheid is het woord niet; de ziel ver-keert dikwijls in een staat van bedwelming.»

164.    Ondervinden alle Geesten in dezelfde mate en ge-durende even langen tijd die bedwelming, welke op de scheidingvan lichaam en ziel volgt? «Neen, dat hangt af van de graad van ontwikkeling die zijbereikt hebben. Hij, die reeds gelouterd is, herkent zichzelvebijna dadelijk, omdat hij zich gedurende het leven reeds vande stof heeft losgemaakt; terwijl de zinnelijke mensch, endegeen wiens geweten niet zuiver is, veel langer de inwerkingvan de stof blijft gevoelen.» 1 65. Oefent de bekendheid met het spiritisme eenigen in-vloed uit op den korteren of langeren duur van die bedwelming?



09 TERUGKEER TOT HET GEESTESLEVEN. «Een zeer grooten invloed, daar de Geest reeds vooraf zijnentoestand begreep; maar de betrachting van het goede en eenrein geweten oefenen in dezen den grootsten invloed uit.» Op het oogenblik van liet sterven is alles eerst verward; de zielheeft eetligen tijd noodig om tot zich zelveu te komen; zij is eerstals \'t ware duizelig, en als iemand, die uit een zware slaap ontwa-kende, zich rekenschap van zijnen toestand tracht te geven. De helder-heid der gedachten en de herinnering van het verledeue komt wederterug naarmate de invloed der stof, waarvan zij zich kortelings los-gemaakt heeft, verminde, t, en de nevel waarin zijne gedachten ge-huld zijn,

zich oplost. De duur der bedwelming die op den dood volgt, is zeer ongelijk;zij kan even goed eeuige uren als eenige maanden, ja zelfs velejaren duren. Voor hen, die reeds bij hnn leven zich de gedachte vanhunnen toekomstigen staat eigen gemaakt hebben, is zij het kortsteomdat zij dadelijk hunnen toestand begrijpen. Bij deze bedwelming doen zich naar gelang van het karakter derindividuen en vooral naar gelang van de soort van dood, bijzondereomstandigheden voor. Bij gewelddadigen dood, zelfmoord, ter doodbrenging, dood door ongelukkeu , beroerten, kwetsuren enz. is deGeest overrompeld, verbaasd, gelooft niet dood te zijn en houdt dithardnekkig staande; toch ziet hij zijn lichaam; hij weet

dat ditlichaam hem toebehoort, en begrijpt niet, hoe hij daarvan gescheidenis; hij gaat tot degenen, die hij lief heeft, spreekt hen aan , en be-grijpt niet hoe het komt dat zij hem niet hooren. Deze begoochelinghondt aan , tot dat het perisprit geheel van het lichaam bevrijd is ; eerstdan, komt de Geest tot zich zelvcn en begrijpt dat hij niet meer totde levenden behoort. Dit verschijnsel is gemakkelijk te verklaren.Onverwacht door den dood overvallen, is de Geest door de plotselingeverandering die hij ondergaan heeft, bedwelmd; in zijne gedachte isde dood, verwoesting, vernietiging; en aangezien hij denkt, ziet,hoort, is hij voor zich zelvcn niet dood; wat zijne verwarring nog ver-meerdert, is, dat hij zich zelve

in een ander lichaam ziet, wat denvorm aangaat, gelijk aan het vorige, maar welks etherische natuur hijnog geen tijd heeft gehad te lecren kennen , en dat hij vast en begrensdals het eerste waant; en wanneer men zijne aandacht op dat puntvestigt is hij zeer verwonderd zich zelven niet te kunnen betasten.Dit beginsel is hetzelfde als dat der beginnende somnambulen die nietgelooven dat zij slapen; voor dezen is slapen stilstand van liet ver- 9



70                          2e boek — 3e hoo?dstuk. mogen om iets te doen, en daar zij vrij denken en zien , slapen zijvoor zich zelven niet. Bij cenige geesten komt deze eigenaardige toe-stand voor, niettegenstaande hunne dood niet onverwacht heeft plaatsgevonden; maar hij is altijd meer algemeen bij hen , die ofschoonziek zijnde, niet aan sterven gedacht hebben. Men ziet dan het zon-derlinge schouwspel van een Geest, die bij zijne eigene ter aardebestelling als bij die van een vreemde tegenwoordig is, en tot op hetoogenblik, waarop hij de waarheid begrijpt, er over spreekt als ofhet hem niet aanging. Voor den deugdzame heeft de bedwelming, die op den dood volgt,niets pijnlijks: zij is kalm en in alles met hetgeen een kalm ontwa-

ken vergezelt, gelijk. Voor dengenc wiens geweten niet zuiver is,is zij vol angst en benauwdheid , die naarmate hij tot zich zelvenkomt, toenemen. Men heeft de opmerking gemaakt dat bij het te gelijk sterven vanmeerdere individuen — niet al degenen, die te gelijk omkomenelkander dadelijk terug zien. In de bedwelming die op het stervenvolgt, gaat ieder zijn eigen weg, of houdt zich alleen op met hen ,dié hun belang inboezemen.



VIERDE HOOFDSTUK. MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN. 1. Re?ncarnatie. — 2. Rechtvaardigheid der re?ncarnatie. — 3.Incarnatie op de verschillende werelden. — 4. Voortgaande transmi-gratie. — 5. Toestand der kinderen na den dood. — 6. Geslachtender Geesten. —-7. Bloedverwantschap, afstamming. — 8. Physischeen zedelijke gelijkenis. — 5. Aangeboren denkbeelden. RE?NCARNATIE. 166.    Op welke wijze kan de ziel, die in haar aardscheleven de volmaaktheid nog niet bereikt heeft, zich verderlouteren? «Door de beproeving van een nieuw leven te ondergaan.» —  Op welke wijze vervult de ziel dit nieuwe leven? Is hetdoor zich als geest te hervormen? «De ziel wordt door zich te

louteren natuurlijk hervormd,maar daarvoor is beproeving door het lichamelijke leven noodig.» —   De ziel ondergaat dus meer dan één lichamelijk leven?«Ja, wij ondergaan allen meer dan één leven. Zij, die u het tegendeel zeggen, willen u onwetend doen blijven, zooals zij zelve zijn; dat is hunne begeerte. —  Uit dit beginsel vloeit dunkt ons, dus voort, dat de zielna het lichaam verlaten te hebben, er een ander neemt;anders gezegd, dat zij zich weder in een nieuw lichaam in-carneert; moeten wij dit aldus begrijpen? «Dit is duidelijk.» 167.    Wat is het doel van de incarnatie?«Boetedoening, opvolgende verbetering van het menschdom; waar blijft, zonder dat, de rechtvaardigheid?» 9*



2e 30EK. — 4e hoofdstuk. 72 168.    Is het aantal der lichamelijke levens beperkt of moetde Geest zich tot in der eeuwigheid re?ncarneeren ? . «De geest doet bij elk nieuw leven een stap voorwaart? involmaking; wanneer hij zich van alle smet zal gezuiverd heb-ben , heeft hij de beproevingen van het lichamelijke leven nietmeer noodig.» 169.    Is het aantal incarnatien voor alle Geesten dezelfde ?«Neen; degene, die snelle vorderingen nmakt, bespaart zichzelve beproevingen. De opvolgende incarnatien zijn evenwelaltijd zeer talrijk, want de vooruitgang is bijna oneindig. 170.     Wat wordt de Geest na zijne laatste incarnatie?«Gelukzalige Geest; hij is Zuivere-Geest.» RECHTVAARDIGHEID DER RE?NCARNATIE. 171.     Waarop

is de leer der re?ncarnatie gegrond? «Op Gods rechtvaardigheid en op de openbaring, want wijherhalen het u onophoudelijk: Een goede vader laat altijd voorzijne kinderen een deur voor het berouw open; zegt uwe redeu niet, dat het onrechtvaardig zoude zijn om voor altijd deeeuwige gelukzaligheid te ontzeggen aan hen, van wien hetniet afgehangen heeft zich te verbeteren. Zijn niet alle men-schen Gods kinderen? Die onbillijkheid, die onverzoenlijkehaat, en dat straffen zonder genade, vindt men alleen bij denbaatzuchtigen mensch.» Alle Geesten trachten naar volmaking, en God schenkt hen daartoede middelen door de beproevingen van het lichamelijk leven j maarin zijne rechtvaardigheid, laat hij hen toe, datgene, wat si)

bijeene eerste beproeving niet hebben kunnen doen of niet hebben hunnenvoleinden, in een nieuw leven te beëindigen. Het zou niet billijk, noch met Gods goedheid over een te brengenzijn, hen , die buiten hun\' wil, ja door de omgeving waarin zijzich geplaatst vinden, beletselen tot hunne verbetering hebben kun-nen vinden, voor altijd te straffen. Indien het lot van den menschonherroepelijk bij zijn sterven vastgesteld werd, zou God de dadenvan allen, niet met dezelfde weegschaal gewogen, noch hen onpar-tijdie behandeld hebben.



73 MENIGVULDIGHEID VAN HEI LEVEN. De leer der re?ncarnatie, dat wil zeggen de leer die voor iedermensch verscheidene opvolgende levens aanneemt, is de eenige, diemet de gedachte overeen te brengen is, welke wij ons van Godsrechtvaardigheid tegenover den mensch, op een lage trap van zede-lijkheid geplaatst, vormen, de eenige, die onze toekomst verklaart, enop welke wij onze hoop vestigen kunnen, omdat zij ons de middelenaanbiedt om, om door het ondergaan van nieuwe beproevingen, onzedwalingen uit te wisschen. De rede wijst het ons aan, en de Geestenleeren het ons, De mensch van zijne minderheid bewust, put in de re?ncarnatieeen\' troostrijke hoop. Indien hij aan Gods

rechtvaardigheid gelooftkan hij niet verwachten in alle eeuwigheid, met hen die beter dan hijgehandeld hebben, gelijk gesteld te zullen worden. De gedachte, datdie minderheid hem niet voor altijd het hoogste geluk zal doen der-ven, dat hij dat door vernieuwde inspanning zal kunnen verkrijgen,ondersteunt hem en wekt zijne moed weder op. Wie toch is er, die,het einde van zijn leven bereikt hebbende, geen berouw gevoelt dathij de ondervinding, waarvan hij geen gebruik meer kan maken, telaat heeft verkregen ? Deze te laat verkregene ondervinding is daar-om niet voor hem verloren; hij zal er in een volgend leven voordeelmede doen. INCARNATIE OP DE VERSCHILLENDE WERELDEN. 172.   

Volbrengen wij onze verschillende incarnaties allenop de aarde? «Neen, niet allen, «naar op de verschillende werelden: Die,welke wij op de aarde ondergaan is niet de eerste noch delaatste, en is eene der meest stoffelijke en het verst van devolmaaktheid verwijderde.» 173.    Gaat de ziel bij elke incarnatie van de eene wereldnaar de andere of kan zij meerdere incarnatiën op de aardeondergaan ? «Als zij niet ver genoeg gevorderd is, om op eene meerverhevene wereld overtegaan , kan zij herhaaldelijk op dezelfdenbol herleven.» —  Dus kunnen wij meerdere malen op de aarde terugkomen ?«Zeker.» —   Kunnen wij op aarde terugkomen, nadat wij op eenandere wereld geleefd hebben?



7é                         2e boek. — 4e hoofdstuk. «Zeer zeker, gij hebt reeds elders, en op aarde kunnen leven.» 174.    Is het eene noodzakelijkheid om op aarde te herleven ?«Neen, maar indien gij geene vorderingen maakt, kunt gijop een andere wereld overgaan, die niet veel beter of ergerdan de aarde zijn kan. 175.    Is het een voorrecht om de aarde wederom te komenbewonen ? «Geen bijzonder voorrecht, tenzij men er komt om eenezending te vervullen; in dat geval gaat men daar even goedals elders vooruit.» —   Zoude men niet gelukkiger zijn als men geest bleef?«Neen zeker niet, men zou dan op dezelfde hoogte blijvenstaan, en het streven is: God te naderen.» 176.     Kunnen de Geesten na in andere werelden geincar-

neerd te zijn geweest, ook op deze geincarneerd worden zonderer vroeger ooit geweest te zijn? «Ja even als gij op de andere werelden. Alle werelden zijnsolidair met elkander verbonden: wat op de eene niet vol-bracht is, wordt op de andere volbracht.!» —  Dus zijn er menschen, die voor het eerst op aarde zijn?«Er zijn er velen, en zij staan op verschillende trappen van ontwikkeling.» —  Kan men aan een of ander teeken herkennen dat eenGeest voor het eerst op aarde is? , «Dit zoude niet het minste nut hebben.» 177.     Moet de Geest, om de hoogste volmaaktheid en ge-lukzaligheid, het einddoel voor ieder mensch, te bereiken,de proef op alle werelden van het heelal doorstaan? «Neen, want er zijn vele werelden die op

dezelfde hoogtestaan, en op welke % de Geest niets nieuws zoude kunnenleeren.» —   Hoe verklaart gij dan de menigvuldigheid der re?ncar-natien op denzelfden wereldbol? «De Geest kan er zich telkens onder geheel andere om-standigheden bevinden, die voor hem zoo vele gelegenhedenzijn om ondervinding op te doen.» 178.    Kunnen de Geesten lichamelijk herleven op eene



MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN.                         75 wereld, die betrekkelijk lager staat, dan die waarop zij reedsgeleefd hebben? «Ja indien zij eene zending ter bevordering van den voor-uitgang te vervullen hebben, en dan nemen zij met vreugdede verdrietelijkheden van dat leven op zich, omdat dit voorhen een middel is om vorderingen te maken.» —  Kan hetzelfde niet door boetedoening verkregen wordenen kan God de weerspannige Geesten niet naar lagere wereldenzenden ? «De Geesten kunnen op dezelfde hoogte blijven staan, maarzij gaan niet achteruit, en hunne straf bestaat dan daarin ,dat zij niet vooruitgaan, en het slecht besteedde leven, ineene omgeving, die met

hunnen aard overeenkomt, opnieuwmoeten beginnen.» —   Welke Geesten moeten hetzelfde leven wederom op nieuwaanvangen ? «Zij, die in hunne zending of beproeving te kort schieten.» 179.     Hebben al de wezens, die dezelfde wereld bewonen,denzelfden graad van volmaaktheid bereikt? «Neen, het is daar als op de aarde. Er bevinden er zichmeerder en minder ontwikkelden.» 180.     Behoudt de Geest, wanneer hij van deze wereld opeene andere overgaat, de intelligentie, die hij hier bezat? «Ongetwijfeld, de intelligentie gaat niet verloren, maar demiddelen om zich te uiten kunnen hem ontbreken, dit hangtaf van zijne meerdere of mindere voortreffelijkheid en van dentoestand van

het lichaam, dat hij aan zal nemen.» (Zie. Invloed van het organisme.) 181.     Hebben de wezens, die de verschillende werelden be-wonen, lichamen gelijk aan de onzen ? «Zij hebben lichamen, omdat de Geest om op de stof tekunnen werken, met de stof moet bekleed zijn; maar ditbekleedsel is naar gelang van de reinheid die de Geestenbereikt hebben, meerder of minder stoffelijk, en hierin be-staat het verschil der werelden die wij doorloopen moeten,want, er zijn vele woningen bij onzen Vader en dientenge-volge vele rangen. Sommigen weten dat, en zijn daarvan reeds



76                             2e boek. — 4e hoofdstuk. op deze aarde bewust, daarentegen zijn er anderen, dievolstrekt nog niet op die hoogte zijn.» 182. Kunnen wij den physischen en zedelijken toestandder onderscheidene werelden nauwkeurig kennen? «Wij Geesten kunnen slechts naar den graad van ontwik-keling waarop gij u bevindt, antwoorden, dat wil zeggen datwij deze dingen niet aan allen moeten openbaren, omdat nietallen in staat zijn die te begrijpen, en hen dit zoude ver-ontrusten.» Naar gelang de Geest zich loutert, nadert het lichaam, waarmedehij bekleed is, ook tot de natuur der geesten. De stof is dan minderrast, het lichaam sleept zich niet meer met moeite over de aarde, dephysische behoeften zijn minder grof, de levende

wezens zijn nietmeer genoodzaakt elkander van het leven te berooven om zich tekunnen voeden. De Geest is vrijer, en heeft van verwijderde dingeuvoorstellingen, die ons onbekend zijn; hij ziet met de oogen vanhet lichaam, wat wij slechts in gedachte zien. De loutering der Geesten, brengt bij de wezens in welke zij ge?n-carneerd zijn, zedelijke volmaking voort. De zinnelijke driften wordenminder, en baatzucht wordt door gevoelens van broederschap vervangen.Daarom zijn op de werelden , welke boven de aarde in voortreffelijkheiduitmunten, de oorlogen onbekend; haat en tweedracht hebben daargeen rede van bestaan, omdat niemand er aan denkt zijnen naasten tebenadeelen. Het bewustzijn door ingeving, dat zij van hunne

toekomsthebben, de gerustheid, die hen een geweten schenkt vrij van wroeging,maakt dat de dood hen gecne bezorgdheid inboezemt; zij zien die zondervrees en als\' eenc eenvoudige vervorming die zij ondergaan moeten,naderen. Het schijnt dat de duur van het leven op de verschillende werel-den, geëvenredigd is aan den trap van physische en zedelijke voor-treffelijkheid op die werelden, en dit is geheel rationeel. Hoe minderstoffelijk het lichaam is, des te minder zal het aan de wisselvallig-heden, die zijne ontbinding te weeg brengen, onderhevig zijn; hoereiner de Geest is, des te minder zullen, hem ondermijnende driften,zijn deel zijn. Dit is wederom eene weldaad der Voorzienigheid, diehet lijden verminderen wil. •183. Als de Geest, van

de eene wereld op de andere over-gaat, moet hij dan wederom eene nieuwe kindsheid doorloopen ?



77 MENIGVULDIGHEID VAN HEI LEVEN. «De kindsheid vormt overal eene noodzakelijke overgang,maar zij is niet overal zoo stompzinnig als bij u.» 184.     Wordt aan den Geest de keus omtrent de nieuwewereld, die hij bewonen moet, overgelaten? «Niet altijd, maar hij kan dit verzoeken, en kan dit ver-krijgen als hij het verdient; want de werelden zijn voor deGeesten alleen naar de mate van hunne verdiensten toe-gankelijk.» —  Indien de Geest niets vraagt, waardoor, wordt het danbepaald op welke wereld hij gere?ncarneerd zal worden ? «Door den graad van zijn ontwikkeling.» 185.    Blijft de physische en zedelijke toestand der levendewezens op iederen wereldbol altijd dezelfde? «Neen; de

werelden zijn ook onderworpen aan de wet vanvooruitgang. Allen hebben als de uwe eerst op eene lage trapgestaan, en de aarde zal ook eene dusdanige vervormingondergaan; zij zal, wanneer de menschen goed gewordenzullen zijn, een aardsch paradijs worden.» Zoo zullen de rassen , die nu de aarde bevolken, éénmaal doormeer en meer volmaakte wezens vervangen worden; deze hervormderassen zullen het tegenwoordige opvolgen, zooals de tegenwoordige,andere nog ruwere vervangen hebben. •186. Zijn er ook werelden, op welke de Geest, geen stoft\'e-lijk lichaam meer bewonende, alleen zijn perisprit tot om-kleedsel zal hebben ? «Ja, en zelfs dat omkleedsel wordt zoo etherisch. dat

hetvoor u is als of het niet bestond; dit is de toestand vanden Zuiveren-Geest.» —    Hieruit schijnt men te moeten opmaken, dat er geenscherpe afbakening tusschen den toestand der laatste incar-natiën en dien van Zuiveren-Geest bestaat? «Die grens bestaat niet; het verschil verdwijnt allengskensen wordt onmerkbaar, zoo als de nacht voor de eerste stralenvan het morgenlicht wijkt.» 187. Is de substantie van het perisprit op alle were!dbol-len dezelfde?



78                            2e boek. — 4e hoofdstuk. «Neen, zij is meer of minder etherisch. Van de eene wereldop de andere overgaande, bekleedt de Geest zich met de stofdie aan ieder derzelven eigen is; hiertoe is niet meer tijd dande duur van een bliksemstraal, noodig.» 188. Bewonen de Zuivere-Geesten uitsluitend voor henbestemde werelden, of bevinden zij zich in de algemeeneruimte, zonder meer aan den eenen dan aan den anderenwereldbol gebonden te zijn? «De Zuivere-.Geesten bewonen zekere werelden , maar zijndaar niet aan gebonden, zoo als de mensch aan de aarde;zij kunnen beter dan elk ander wezen , overal zijn 1).» 1). Volgens de Geesten, is van al de wereldbollen, die tot ons zonne-stelsel behooren, de Aarde een

dergenen waarvan de bewoners, het minste ,zoo wel physisch als zedelijk ontwikkeld zijn; Mars zoude nog lager, enJupiter in alle opzichten veel hooger staan. Volgens hen zoude de Zongeene wereld door lichamelijke wezens bewoond, maar een oord van bijeen-komst van verhevene Geesten zijn, die van daar uit, naar andere wereldenhunne gedachten uitstralen, die zij door tusschenkoinst van minder ver-heven Geesten, met welke zij door het algemeene flu?dum in betrekkingstaan, besturi\'n. T)e physische gesteldheid der zon zoude een brandpuntvan elektriciteit zijn. Alle zonnen zouden in denzelfden toestand verkeeren. Er bestaat geene noodzakelijke verhouding tusschen de massa en af-stand van de zon, en den trap van ontwikkeling

der werelden, wanthet schijnt dat Vcnus meer gevorderd dan de aarde, en Saturnus mindergevorderd dan Jupiter is. Onderscheiden Geesten, die op aarde bekende personen bezield hebben,hebben medegedeeld dat zij op Jupiter, eene der meest tot de volmaakt-heid genaderde hemelbollen, gere?ncarneerd waren, en men heeft zichkunnen verwonderen op zulk eeu vergevorde wereldbol menschen te vinden,welke het oordeel der wereld niet op dezelfde lijn plaatste, doch menheeft geene rede om zich daarover te verwonderen, als men in aanmerkingneemt, dat sommige Geesten, welke die planeet bewoonen, op aardehebben kunnen gezonden zijn om er eene zending te vervullen, die henin onze oogen niet op den eersten rang plaatsten;

ten tweede, dat zijtusschen hun bestaan op aarde en dat op Jupiter nog op tusschenliggendewerelden, op welke zij zich hebben kunnen beteren, ge?ncarneerd hebbenkunnen geweest zijn; eindelijk nog dat er op die wereld verschillendetrappen van ontwikkeling bestaan evenals op onze aarde, en dat de af-



MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN.                          79 VOORUITGAANDE TRANSMIGRATIE. 189.     Is de Geest van af het begin zijner wording in hetvolle bezit van zijne vermogens? «Neen, want de Geest, heeft even als de mensch, zijntijdperk van kindsheid. Bij den aanvang bezitten de Geestenslechts een instinktmatig leven, en zijn zichzelven en hunnpdaden ter nauwernood bewust; slechts langzamerhand ont-wikkelt zich het verstand.» 190.     In welken toestand verkeert de ziel bij hare eersteincarnatie? stand tusschen deze trappen zoo groot kan zijn als bij ons tusscheu den wildenen den beschaafden mensch. Men moet dus de gevolgtrekking niet maken,dat, omdat men een bewoner van

Jupiter is, men daarom met de meestontwikkelde gelijk moet staan, evenmin als men met een lid van hetInstituut van Frankrijk gelijk staat, omdat men te Parijs woont. De voorwaarden voor den levensduur zijn ook niet overal dezelfden alsop aarde, en men kan daarom de leeftijden niet met elkander vergelijken.Iemand sedert eenige jaren overleden, opgeroepen zijnde, deelde mede,sedert zes maanden op eene bij ons in naam onbekende wereld gereinear-ncerd te zijn; gevraagd zijnde welken ouderdom hij nu in die wereld had,antwoordde hij: „Ik kan dit niet schatten, want wij rekenen anders dangij, daarbij is onze wijze van bestaan niet meer dezelfde j men ontwikkeltzich hier sneller; intusschen kan ik

zeggen dat ofschoon er slechts zesvan uwe maanden verloopen zijn, sints ik er ben, ik wat het verstandaangaat, dertig jaren van die welke ik op aarde leefde, oud ben." Vele soortgelijke antwoorden zijn door andere geesten gegeven, enhierin is niets onwaarschijnlijks gelegen. Zien wij op aarde niet een talvan dieren, die in weinige maanden hunne normale ontwikkeling bereiken?Waarom kan dit op andere werelden niet even goed het geval met denmensch zijn? Merken wij daarbij op, dat de ontwikkeling die de menschop dertigjarigen leeftijd bereikt heeft, vergeleken bij die, welke hij be-reiken moet, wellicht slechts eene soort van kindsheid is. Men moet alzeer kortzichtig zijn om onszelve in alles,als

de typen der schepping tebeschouwen en men verlaagt de Godheid door te gelooven dat zij demacht niet zoude hebben om niets beters dan wij zijn, te kunnen voort-brengen.



80                             2e boek. — 4e hoofdstuk. «In de toestand van kindsheid van het lichamelijke leven;hare intelligentie is ter nauwernood ontloken: zij beproeftte leven.» 191. Zijn de zielen van onze wilde volkeren, zielen in dekindsheid? «Betrekkelijke kindsheid, doch het zijn reeds ontwikkeldezielen ; zij bezitten hartstochten.» — Dus zijn de hartstochten een bewijs van ontwikkeling? iVan ontwikkeling, ja, maar niet van vooruitgang; zijzijn een bewijs van werkzaamheid, en van bewustzijn vanhet ik; terwijl in de beginnende ziel, intelligentie en leven,beiden slechts als kiem aanwezig zijn.» Het leven van den Geest in zijn geheel, doorloopt dezelfde af-wisselende toestanden, die wij bij het lichamelijke leven opmerken; hijgaat trapsgewijze van

den toestand van embrijo tot die der kindsheidover, om, door elkander opvolgende tijdperken, den staat van volwassene,welke die der volmaaktheid is, te bereiken; alleen met dat onder-scheid; dat hij geen tijd van afneming en afgeleefdheid, zooals bij hetlichamelijke leven, ondergaat, dat zijn leven, hetwelk een begin gehadheeft, geen einde hebben zal; dat hij, naar onze zienswijze geschat,eeuen onmeetelijken tijd noodig zal hebben om van de geestelijke kinds-heid eene volmaakte ontwikkeling te bereiken, en dat zijne volmakingniet op éénen wereldbol, maar door overgang op vele wereldenzal voltooid worden. Het leven van den Geest bestaat dus uit eenereeks van lichamelijke levens, waarvan ieder voor hem een middeltot vooruitgang is,

zoo als ieder lichamelijk leven uit eene reeks vandagen bestaat, op ieder van welke de mensch vermeerdering van kennisen ondervinding opdoet. Maar even als er in het leven van denmensch dagsn zijn die geene vruchten afwerpen, zoo zijn er ook indat van den Geest lichamelijke levens, die voor hem zonder vruchtblijven, omdat hij er geen nut uit heeft weten te trekken. 192. Kan men reeds in dit leven, door een volmaakt ge-drag, alle rangen overspringen, en zonder andere toestandente doorloopen Zuiveren-Geest worden? «Neen, want hetgeen de mensch als volmaakt beschouwtis ver van volmaakt te zijn, er zijn hoedanigheden, die hemten eenenmale onbekend zijn. Hij kan zoo volmaakt zijn als



MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN.                          81 zijne menschelijke natuur gedoogt, maar dat is niet de absolutevolmaaktheid. Zoo moet ook een kind, hoe vroeg ook ont-wikkeld, eer hij den rijpen leeftijd kan bereiken; toch hettijdperk der jongelingschap, een kranke vóór zijn geheelebeterschap, het tijdperk der herstelling doorloopen. Bovendienmoet de Geest zoo wel wetenschappelijk als zedelijk vooruit-gaan ; indien hij slechts in e?ne richting vorderingen heeftgemaakt, moet hij, indien hij den hoogsten trap wil be-reiken ook in de andere vorderingen maken; maar naarmatede mensen in zijn tegenwoordig leven meer vooruitgaat, zullenzijne volgende beproevingen ook minder langdurig en

mindermoeielijk zijn.» —  Is het den mensch althans mogelijk om reeds in ditleven, zich een toekomend leven met\' minder verdriet dan hettegenwoordige vervuld, te verzekeren? «Ja, zonder twijfel, hij kan de lengte van den weg be-korten en de hindernissen, die hij ontmoet, verminderen.Alleen de onverschillige blij/t altijd op dezelfde hoogte staan.» •193. Kan een mensch, in zijne nieuwe incarnati?n, lagerzinken dan hij was? aln zijnen maatsehappelijken toestand ja; als Geest niet.» \'194. Kan de ziel van een braaf mensch, in eene nieuweincarnatie, het lichaam van eene booswicht bezielen? «Neen, aangezien zij niet ontaarden kan.» —  Kan de ziel van een verdorven mensch die van eenbraaf mensch

worden ? «Ja, als hij berouw toont, en dan is het eene belooning.» De loopbaau der Geesten is vooruit en nimmer achteruit gaande;trapsgewijze rijzen zij in rang, en dalen niet van den rang, dienzij bereikt hebben af. In hunne onderscheiden incarnaties kunnen zijals mensch maar niet als Geest dalen. Zoo kan de ziel van eenmachtige der aarde, later de minste onder de werklieden bezielen^ enomgekeerd; want de rangen bij de mensehen staan dikwijls in tenomgekeerde rede tot de verhevenheid van hun zedelijk gevoel. Heroduswas koning en Jezus, timmerman. 195. Kan de mogelijkheid om zich in een ander leven te



82                            2e boek. — 4e hoo?dstuk. verbeteren, door de gedachte dat zij zich later altijd zullenkunnen beteren, eenige menschen er niet toe brengen in hetkwade te volharden? «Hij, die zoo denkt, gelooft aan niets, en de gedachte vaneen eeuwigdurende straf houdt dezen evenmin van het kwaadterug, omdat zijne rede dit denkbeeld verwerpt, en dezevoorstelling den mensch er toe brengt niets te gelooven.Indien men om de menschen te leiden niet anders dan rede-lijke middelen gebezigd had, dan zouden er minder onge-loovigen zijn. Een onvolmaakte Geest kan inderdaad bij zijnlichamelijk leven zoo denken als gij zegt; maar eenmaal vande stof bevrijd denkt hij anders, want hij bemerkt zeer spoedig,dat hij een verkeerde rekening

gemaakt heeft, en dan brengthij een tegenovergesteld gevoelen in een nieuw leven mede.Op die wijze wordt de volmaaktheid bereikt, en het is daar-door dat er op aarde menschen zijn, die meer dan anderenontwikkeld zijn, sommigen hebben reeds ondervinding opge-daan, die anderen nog niet bezitten, maar die zij later ver-krijgen zullen. Het hangt van henzelven af om hunnen vooruit-gang te bespoedigen; dan wel die voor een onbepaalden tijduittestellen.» De mensch die in een ongunstigen toestand verkeert, tracht diezoo spoedig mogelijk tegen een\' anderen te verwisselen. Hij, die deovertuiging heeft dat de wederwaardigheden van het leven het gevolgvan zijne tekortkomingen zijn, zal trachten een nieuw, minder moeielijkbestaan te

verkrijgen; en die gedachte zal hem eerder dan die aanhet eeuwige vuur, waaraan hij niet gelooft, van het kwaad afbrengen. 196. Daar de Geesten alleen door het ondergaan der be-proevingen van het aardsche leven, beter kunnen worden,zoude men daaruit moeten afleiden dat het stoffelijk leven eensoort zuivering, zifting, loutering is, die alle wezens vande Geestenwereld moeten ondergaan om de volmaaktheid tekunnen bereiken? «Ja, zoo is het. Door het kwaad te vermijden en het goedete doen worden zij door die beproevingen beter. Maar hetis niet dan na vele incarnatiën of opvolgende louteringen



83 MENIGVULDIGHEID VAK HET LEVEN. dat zij, na langeren of korteren tijd, naar gelang van hunnekrachtsinspanning, het door hen beoogde doel bereiken. —  Oefent het lichaam op den geest invloed uit om die teverbeteren, of is het de Geest die op het lichaam dien invloeduitoefent. «Uw Geest is alles, uw lichaam is slechts een kleed datvergaat: ziedaar alles.» Wij vinden in het sap van den wijngaard eene stoffelijke.gelijkenisvoor de opvolgende zuiveringen der ziel. Dit sap bevat het vocht datwy geest of alcohol noemen, doch verdunt door een menigte vreemdebcstanddeelcn die er het wezen van veranderen; dit sap bereikt deabsolute zuiverheid eerst na opvolgende distillatien, bij ieder van

welkehet zich van eenige onzuiverheden ontlast. Het distilleertoestel is hetlichaam waarin het gebracht moet worden om zich te kunnen zuiveren;de vreemde bestanddeelen zijn als het perisprit, dat naarmate de Geestde volmaaktheid nadert, ook van zelve zuiverder wordt. TOESTAND DER KINDEREN NA DEN DOOD. 197.     Is de Geest van een jonggeboren kind zoo ver ge-vorderd als die van een volwassene ? «Dikwijls veel meer, want hij kan veel meer geleefd enmeer ondervinding hebben, vooral indien hij vooruitgegaan is.» —  Dus kan de Geest van een kind verder gevorderd zijndan die van zijn vader? «Dit is zeer dikwijls het geval, bemerkt gij zelf dit nietdikwijls op de aarde?» 198.     Behoort

de Geest van het kind dat jong sterft endus geen kwaad heeft kunnen doen, tot de verheven Geesten ? «Indien hij geen kwaad heeft kunnen doen, heeft hij ookgeen goed kunnen doen, en God stelt hem niet vrij van debeproevingen, die hij ondergaan moet. Indien hij rein is,komt dit niet doordien hij kind, maar omdat hij meer ge-vorderd was.» 199.     Waarom wordt dikwijls reeds in de jeugd het levenafgebroken ? «De duur van het leven van een kind, kan voor den Geest,



84                             2e boek — ie hoofdstuk. die in hem ge?ncarneerd is, eene aanvulling zijn van eenvóór den bepaalden tijd afgebroken leyen, en zijn levenis dikwijls: eene beproeving of boetedoening voor de ouders.» — Wat wordt er van den Geest van een jong gestorvenkind? «Hij vangt een nieuw leven aan.» Indien de mensch slechts ééns leefde, en indien bij het einde vandat leven zijn lot voor eeuwig vastgesteld werd, welke verdienste zondan de"helft van het menschdom, dat jong sterft hebben, om aan-spraak te kunnen maken, om zonder de minste inspanning daarvooraangewend te hebben, de eeuwige gelukzaligheid deelachtig te worden;en met welk recht zonden zij van de dikwijls zoo harde voorwaardendie aan de andere helft

opgelegd worden, ontheven worden? Zoo ietsis niet met Gods rechtvaardigheid overeentebrengen. Door de re?ncar-natie, is er gelijkheid voor allen; de toekomst behoort zondereenigeuitzondering, zonder eenig voorrecht ten gunste van wien ook, aanallen; zij, die het laatst het doel bereiken, kunnen dit aan niemanddan aan hunzelve wijten. De mensch moet naar de verdiensten vanzijnen arbeid oogsten, even goed als hij er de verantwoordelijkheidvan draagt. Het is bovendien niet rationeel om de kindsheid als een natuur-lijken staat van onschuld te beschouwen. Vindt men niet kinderenmet den slechtsten inborst, op een leeftijd, waarop de opvoeding noggeen invloed heeft kunnen uitoefenen? Treft men er niet aan, dieals ware het bij hunne

geboorte, sluwheid, valschheid, snoodheid,zelfs de neiging tot diefstal en moord medebrengen en zulks niet-tcgenstaande zij door goede voorbeelden omringd zijn? De burgerlijkewet rekent hen hunne misdaden niet toe, omdat zij, heet het, zonderoordeel des onderscheids gehandeld hebben; en hierin heeft de wetgelijk, want zij handelen inderdaad meer gedreven door hunne natuur-driften, dan met voorbedachten rade ; maar van waar kunnen dieverschillende driften bij kinderen van dezelfde ouders, onder de-zelfde omstandigheden, en onder denzelfden invloed opgevoed, ont-staan ? Van waar die vroege verdorvenheid, (daar de opvoeding erniets aan heeft kunnen doen), indien het geen gevolg is van den lagentrap, waarop de Geest

staat? Hij, die slecht is, is dat, omdat zijnGeest minder vorderingen gemaakt heeft, en dan draagt hij er de ge-volgen van, niet de gevolgen van de daden die hij als kind, maarvan die welke hij in een vorig leven gepleegd heeft; en op die wijze



MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN.                         85 is de wet voor allen\'gelijk, en wordt iedereen door Gods rechtvaar-digheid getroffen. GESLACHT DER GEESTEN. 200- Behooren de Geesten tot het eene of andere geslacht? «Niet volgens de beteekenis, die gij er aan geeft, want dekunne is afhankelijk van het organisme. Er heerscht tusschenhen liefde en sympathie, maar gegrond op overeenstemmingin gevoel en gedachte. > 201.     Kan de Geest, die het lichaam van een man bezieldheeft, in een nieuw leven, dat van eene vrouw bezielen enomgekeerd? «Ja, mannen en vrouwen worden door dezelfde geestenbezield.» 202.     Als men Geest is geeft men er dan de voorkeur aan,om in het

lichaam van een man of in dat van eene vrouwge?ncarneerd te worden ? «Dit is den Geest onverschillig; het hangt van de beproe-vingen af, die hij ondergaan moet.» De Geesten incarneeren zich als man of vrouw, omdat zij zelvegeen geslacht hebben; daar zij in alles vooruit moeten gaan, vindenzij bij elke kunne en eiken maatsohappelijken toestand gelegenheid totbeproeving en tot toepassing van bijzondere plichten en om onder-vinding optedoen. Degene, die altijd man zoude zijn, zoude nietsanders weten dan hetgeen de mannen weten. BLOEDVERWANTSCHAP. AFSTAMMING. 203.    Dragen de ouders een gedeelte van hun ziel op hunnekinderen over, of schenken zij deze alleen het dierlijk

leven,waarbij later een nieuwe ziel het zedelijke leven komt voegen ? «Alleen het dierlijke leven, want de ziel is ondeelbaar.Een stompzinnig vader, kan kinderen met een helder ver-stand hebben, en omgekeerd.* 204.     Is de verwantschap (aangezien wij meer dan een be-staan gehad hebben) onder dan het tegenwoordige leven? 10



2e boek. — 4e hoofdstuk. 80 «Dit kan niet anders zijn. De elkander opvolgende licha-melijke levens bevestigen tusschen de Geesten de banden,die reeds aan een vroeger leven hun ontstaan te dankenhadden; vandaar zoo dikwijls de oorzaken van sympathie,die tusschen u en Geesten, die u als onbekend toeschijnen,bestaan.» 205.    Volgens het gevoelen van sommigen zouden door deleer der re?ncarnatie, de banden van bloedverwantschap, doordeze tot vóór het tegenwoordige leven te doen opklimmen,vernietigd worden? «Zij breidt die verder uit, maar vernietigt ze niet. Deverwantschap, op vroegere genegenheid gegrondvest zijnde,worden daardoor de banden die de leden van dezelfde familiemet elkander verbinden, minder

wisselvallig. De incarnatievermeerdert de plichten der broederliefde, daar uw nabuurof uw dienaar een -Geest kan bevatten, die met u door debanden van bloedverwantschap in een vorig bestaan verbon-den geweest is.» — Zij vermindert toch de waarde die sommigen aan hun-nen afkomst hechten, daar men als vader een Geest kangehad hebben, die tot een geheel ander ras behoord heeft,of die in een\' geheel anderen stand geleefd heeft? «Dat is waar, maar die waardeering is gegrond op hoog-moed; wat de menschen het meest in hunne voorouders ver-eeren zijn: titels, rang en fortuin; menigeen zou zich schamentot grootvader een\' braven schoenmaker gehad te hebben,die er zich op zou verhoovaardigen de afstammeling van

een\'liederlijken edelman te zijn. Maar wat zij ook beweren ofdoen mogen, zij kunnen niet beletten dat de dingen zijn,zooals zij zijn; want God heeft de wetten der natuur nietnaar de eischen van hunne ijdelheid geregeld.» 206.    Aangezien er geene verwantschap tusschen de Geestender afstammelingen van dezelfde familie bestaat, vloeit danhieruit niet voort dat de vereering zijner voorouders iets be-spottelijks is? «Volstrekt niet; want men moet zichzelven gelukkig achtentot een geslacht te behooren, waarin zich verheven Geesten



MENIGVULDIGHEID VAN HEI LEVEN.                          87 ge?ncarneerd hebben. Ofschoon de Geesten niet uit elkandervoortkomen, gevoelen zij toch toegenegenheid voor hen, diemet hen door banden van bloedverwantschap verbonden zijn ,•want die Geesten worden dikwijls in deze of gene familiedoor sympathie of bloedverwantschap van vroegeren tijd aan-getrokken; maar wees verzekerd dat de Geesten van uwevoorzaten zich volstrekt niet door de hulde, die gij hen uittrotschheid toebrengt, vereerd gevoelen: hunne verdienstengaan slechts op u over, voor zooveel gij uw best doet om degoede voorbeelden, die zij u gaven, natevolgen; en dan alleenkan uwe herinnering aan hen, voor hen niet

alleen aange-naam, maar zelfs ook nuttig zijn.» PHYSISCHE EN ZEDELIJKE GELIJKENIS. \'207. Dikwijls dragen de ouders eene physische gelijkenisaan hunne kinderen over. Dragen zij hen ook eene zedelijkegelijkenis over? «Neen, daar zij een verschillende ziel of Geest bezitten,liet lichaam ontstaat uit het lichaam, maar de Geest komtniet uit den Geest voort. Tusschen de afstammelingen derrassen, bestaat slechts Woedverwantschap.» — Waardoor ontstaat de zedelijke gelijkenis, die dikwijlstusschen ouders en kinderen bestaat? «Het zijn sympathetische Geesten, die door gelijkheid vanneigingen aangetrokken worden.» 208.    Is de Geest van de ouders zonder invloed op dienvan het kind na

zijne geboorte? «Deze oefent een\' grooten invloed uit; zooals wij reedsgezegd hebben, moeten de Geesten aan elkanders vooruitgangmedewerken. Wel nu! de Geesten van de ouders hebben totopdracht om die hunner kinderen door opvoeding te ontwik-kelen ; dat is voor hen eene taak: indien zij hierin nalatigblijven, zijn zij strafwaardig.» 209.    Waarom geven goede en deugdzame ouders het levenaan kinderen met een verdorven inborst ? met andere woorden ,hoe komt het dat de goede hoedanigheden der ouders niet 10»



S8                          2e boek — ie hoofdstuk. altijd door symphathie een goede Geest tot zich trekken omhun kind te bezielen? «Een kwade Geest kan om goede ouders vragen, in dehoop om door hunne raadgevingen op een\' beteren weg ge-voerd te zullen worden , en dikwijls vertrouwt God hen diedan toe». 210. Kunnen de ouders door hunne gedachten en gebeden,bij voorkeur een\' goeden geest boven eene mindere voor hetlichaam van het kind tot zich trekken? «Neen, maar zij kunnen den Geest van het kind, dat zijhet leven geschonken hebben en dat hun toevertrouwd is,verbeteren; dit is hunne plicht; slechte kinderen zijn eenebeproeving voor de ouders » \'211. Wat is de oorzaak van de overeenkomst in karakter,die dikwijls tusschen twee

broeders, vooral bij tweelingen,bestaat ? «Sympathetische Geesten, die door overeenstemming ingevoelens tot elkander getrokken worden en die zich gelukkiggevoelen by elkander te zijn.n 212.     Hebben de kinderen, wiens lichamen aan elkandervastgegroeid zijn, en die sommige organen in gemeenschapbezitten twee Geesten of anders gezegd, twee zielen? «Ja; maar hunne gelijkvormigheid maakt dat zij u dikwijlsals \'t ware als één toeschijnen.» 213.     Daar de Geesten zich uit sympathie in tweelingenincarneeren, hoe komt het dan, dat deze dikwijls afkeer voorelkander gevoelen? «Het is geene vaste regel dat tweelingen alleen door sym-pathetische Geesten bezield worden; het kan de wensch vanslechte Geesten zijn om met elkander op het

wereldtooneelte kampen.» 214.     Wat moet men gelooven van de geschiedenis vankinderen die in het lichaam hunner moeder met elkandervochten ? «Beeldspraak\' om te doen uitkomen dat het eene ingekan- ,kerde haat was, die hen bezielde, heeft men die reeds, alsvoor hunne geboorte bestaande, voorgesteld. In het algemeen



MENIGVULDIGHEID VAS HET LEVEX.                           89 slaat gij te weinig acht op het geen slechts een dichterlijkeuitdrukking is. 215.    Wat is de oorzaak van het onderscheidend kenmerkvan het karakter, dat men bij elk volk opmerkt? «De Geesten hebben ook familiën die hun bestaan te dan-ken hebben aan de overeenkomst van hunne, naar gelangvan hunne verhevenheid, meer of minder gelouterde gevoe-lens. Wel nu! een volk is eene groote familie waarmedesympathetische Geesten zich vereenigen. De neiging, die deloden dier familie bezitten om zich bij elkander aantesluitenis de oorsprong van de overeenkomst, die in het kenmerkendkarakter van elk volk bestaat. Gelooft gij dat goede en

mensch-lievende Geesten trachten zullen zicli bij een hardvochtig enruw volk aantesluiten ? Neen, de Geesten gevoelen sympathievoor de massa\'s even als zij dit voor de individuen hebben,zij gevaelen zich daar op hunne plaats.» 216.    Behoudt de mensch in zijne nieuwe incarnatiën,sporen van den zedelijken inborst van zijne vroegere levens? «Ja, dit kan gebeuren: maar door zich te beteren, ver-andert hij. Zijne maatschappelijke toestand kan wellicht ookniet dezelfde zijn; indien hij van meester die hij vroeger was,slaaf wordt, zal hij geheel andere neigingen hebben, en gijzoudt met moeite in hem denzelfden herkennen. De Geest inde verschillende incarnatiën dezelfde blijvende, kunnen

zijneuitingen in de eene en in de andere in zekere mate aanelkander gelijk zijn, tot dat eene belangrijke verbetering zijnkarakter geheel veranderd zal hebben, want van trotsch enkwaadwillig kan hij als hij berouw gevoelt, nederig en mensch-lievend worden » 217.     Behoudt de mensch in zijne verschillende incarnatiënsporen van het physiek karakter van zijn vroeger bestaan ? «Het lichaam is vernietigd en het nieuwe staat in geenebetrekking tot het vorige. De geest spiegelt zich evenwel ophet lichaam af; wel is waar is het lichaam slechts stof; maardesniettemin wordt het naar de eigenschappen van den geestgemodelleerd, die er, voornamelijk op het gelaat, een bepaaldkarakter op drukt, en het is met

waarheid dat mendeoogen, .



90                         2e. boek — Ie hoofdstuk. de spiegel der ziel noemt; dat wil zeggen dat het gelaatmeer in het bijzonder, de afspiegeling van de ziel is; want erzijn buitengewoon leelijke menschen, die door een\' goedengeest bezield zijnde, toch iets hebben dat u behaagt, terwijler menschen met zeer schoone gelaatstrekken zijn, die u koudlaten, ja, voor welke gij zelf afkeer gevoelt. Gij zoudt kunnendenken dat het alleen de welgemaakte lichamen zijn, die totomhulsel van de meest volmaakte Geesten dienen, en tochontmoet gij dagelijks brave lieden met een misvormd uiterlijk.Zonder bepaald sterk op elkander te gelijken , kan overeen-komst in smaak en neigingen, een familiegelijkenis, zoo alsmen dit noemt, doen ontstaan.» Aangezien het lichaam,

waarmede de ziel zich in eene nieuweincarnatie bekleedt, in geene noodzakelijke betrekking tot dat, watzij verlaten heeft, staat, daar dit van een geheel anderen stamvaderafkomstig kan zijn, zoude het ongerijmd zijn uit eene overeenstemmingof gelijkenis, die slechts toevallig is, eene opvolging van levens tewillen afleiden. Evenwel worden de organen, die tot uiting dienen,dikwijls door de hoedanigheden van den Geest gewijzigd, en wordt doordezen op het gelaat en in de geheele wijze van zijn, een\' eigenaardigenstempel gedrukt; zoo kan het eenvoudigste uiterlijk met de uitdruk-king van grootheid en waardigheid gepaard gaan; terwijl onder hetgewaad van den voornamen Heer soms die van laagheid en schandezichtbaar is. Sommige menschen uit den

meest nederigen stand af-komstig, nemen zonder de minste moeite de gewoonten en manierenvan de groote wereld aan, het is alsof zij hun element teruggevondenhebben, terwijl anderen, ofschoon van hooge geboorte en opvoedinger altijd misplaats schijnen. Hoe kan men dit feit anders dan dooreene afspiegeling van hetgeen hij als Geest geweest is, verklaren? AANGEBOREN DENKBEELDEN. 218, Behoudt de ge?ncarneerde Geest geenc indrukken vande waarnemingen die hij in een vroeger bestaan heeft ge-daan, en van de kundigheden, die hij toen verkregen heeft? «Eene onbepaalde herinnering blijft hem bij; en geeft hemwat men aangeboren denkbeelden noemt.»



MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN.                           91 —   De theorie van aangeboren denkbeelden is dus geenhersenschim? «Neen, de in ieder bestaan opgedane kundigheden, gaanniet verloren; de Geest herinnert zich die altijd als hij vande stof bevrijd is. Gedurende de incarnatie kan hij die ge-deeltelijk, tijdelijk vergeten, maar de intu?tie, die hij ervanbehoudt bevordert zijnen vooruitgang; zonder deze zoude hettelkens op nieuw beginnen zijn. Bij elk nieuw bestaan vangtde Geest weder op nieuw van het standpunt\' aan waarop hijbij zijn vorig leven was blijven staan.» —   Er moet dus een groot verband tusschen twee opvolgendelevens bestaan? «Niet altijd zoo groot als gij zoudt denken, want

de toe-standen zijn dikwijls zeer verschillend, en de Geest heeftintusschen vorderingen kunnen maken.» (Zie 216.) 219.     Welk is de oorsprong van de buitengewone vermogensvan sommige individuen, die zonder voorafgegane studiën, alsware het, sommige kundigheden, zoo als taalkennis, rekenenenz. door ingeving schijnen ontvangen te hebben? «Herinnering van het verledene; vroegere vorderingen vande ziel, maar die hem zelf onbewust zijn. Van waar zoudehet anders komen? Het lichaam wordt verwisselt, maar deGeest niet, ofschoon deze een ander omkleedsel aangenomenheeft.» 220.     Kan men, door van lichaam te veranderen, sommigeintellectueel» vermogens verliezen, kan men om

iets opte-noemen, de liefde voor de kunst verliezen ? «Ja, als men dit intelligente vermogen bezoedelt of er eenslecht gebruikt van gemaakt heeft. Daarenboven kan gedurendeeen leven een vermogen sluimerende blijven omdat de Geester een ander, daarmede niet in verband staande, wil be-oefenen; dan blijft zulk een vermogen latent, om later wederte voorschijn te komen.» 221.    Is de mensch zelfs in den staat van wilde, aan dezenterugblik in het verledene, het aangeboren denkbeeld vanGods bestaan, en het voorgevoel van een toekomstig levenverschuldigd?*



92                         2e boek. — 4e hoofdstuk. üHet is eene herinnering, die hij behouden heeft vanhetgene hij als Geest vóór dat hij ge?ncarneerd werd kende;maar door hoogmoed wordt dat innerlijke gevoel dikwijlsverstikt.» — Is men aan die zelfde herinnering, zeker geloof aan hetSpiritisme verschuldigt, dat men bij alle volken terug vindt? «Deze leer is zoo oud als de wereld; daarom vindt mendie overal terug, en dit is een bewijs van hare waarheid. Dege?ncarneerde Geest, de intu?tie van zijn toestand als Geestbehoudende, is instinktmatig van het bestaan der onzichtbarewereld bewust, maar dat bewustzijn wórdt dikwijls door voor-oordeelen verdrongen, terwijl onwetenheid er bijgeloovighedenaan toevoegt.» f»



VIJFDE HOOFDSTUK. BEMERKINGEN OVER DE MENIGVULDIGHEID VAN HEr LEVEN\'. 222. De leer der re?ncarnatie, zeggen sommigen, is nietnieuw, het is de oude leer van Pijthagoras, die weder opge-haald wordt. Wij hebben nooit beweerd dat de Spiritischeleer eene nieuwe vinding is, eene natuurwet zijnde, heeft zij tenallen tijde moeten bestaan , en wij hebben «ns steeds beijverdtevbewijzen, dat men er tot in de vroegste oudheid de sporenvan vindt. Zoo als men weet is niet Pijthagoras de stichteryajc het stelsel der zielsverhuizing; hij heeft die aan de In-di«5he wijsgeeren en aan de Egyptenaren ontleend, bij wiezij \'sedert onheugelijke tijden bestond. Het denkbeeld van detransmigratie der

zielen was dus een algemeen verspreid ge-loof, dat door de uitstekendste mannen aangenomen was. Hoezijn zij aan dat geloof gekomen? door openbaring of bij in-geving? dat weten wij niet; maar hoe ook, een denkbeeldhoudt zich geen eeuwen lang staande, en wordt niet door deuitstekendste vernuften aangenomen als het geene ernstigezijde heeft. De oudheid van deze leer zou dus eer vóór, dantegen haar getuigen. Evenwel bestaat er, zoo als men weet,tusschen de zielsverhuizing der ouden en de nieuwe leer derwedergeboorte of re?ncarnatie, dit groote verschil, dat deGeesten, de verhuizing van den mensch in dieren en omge-keerd, op de meest stellige wijze verwerpen. Door het dogma van

de menigvuldigheid der incarnatiënte verkondigen, doen dus de Geesten eene leer herleven, diein de vroegste jaren der wereld haar oorsprong vond, en totop onzen tijd als innige gedachte bij velen menschen is be-waard gebleven; doch door haar van alles wat het bijgeloof



94                           2e boek. — ae hoofdstuk. er heeft bijgevoegd, te ontdoen, dragen zij die in een vormvoor, die veel redelijker, meer met de wetten der natuur enmet de wijsheid van den Schepper overeenstemt. Eene op-merkenswaardige bijzonderheid is het, dat in den laatstentijd, deze leer niet alleen in dit boek verkondigd wordt; maardat er, voor dat dit uitgegeven was, in verschillende landenvele mededeelingen van denzelfden aard ontvangen zijn, welkezich sedert veel vermenigvuldigd hebben. Het zoude wellichthier de plaats zijn om te onderzoeken wat de reden is, waaromalle Geesten het omtrent dit punt niet eens schijnen te zijn;doch wij komen hierop later terug. Laat ons de zaak uit een ander oogpunt, en iedere tusschen-komst van Geesten

daarbuiten latende, beschouwen; laat onsdezen voor een oogenblik ter zijde stellen; veronderstellen wijdat deze theorie niet van hunne vinding is; veronderstellenwij zelfs dat er nooit sprake van Geesten geweest is. Plaatsenwij ons dus voor een oogenblik op een onzijdig standpunt,waarbij wij de waarschijnlijkheid van twee stellingen als ge-lijkstaande aannemen, namelijk : menigvuldigheid en éénheidvan het lichamelijk leven, en laten\' wij dan zien, welke zijdehet gezond verstand en ons eigen welzijn ons zal doen kiezen. Eenige menschen verwerpen het denkbeeld der wederge-boorte of re?ncarnatie, alleen omdat hun die gedachte nietaangenaam is; zij zeggen meer dan genoeg van één leven tehebben, en er geen tweede van die soort te verlangen; wij

ken-nen personen, die alleen de gedachte om op aarde terug tekomen in woede doet ontsteken. Wij hebben dezen slechts éénevraag te doen, en wel of zij gelooven dat God om het Heelalte regelen hunne meening en hunne neigingen geraadpleegdheeft. En een van deze twee is waar: de wedergeboortebestaat, of zij bestaat niet; indien zij bestaat, zullen zij die,hoe hen die ook mag tegenstaan, moeten ondergaan ; God zalhen daartoe hunne toestemming niet vragen. Het is als ofwij een zieke hoorden zeggen: Ik heb van daag al genoeggeleden, morgen wil ik niet meer lijden. Hoe wrevelig hijook wezen moge, hij zal desniettemin morgen en de volgendedagen, en tot dat hij genezen zal zijn, moeten lijden; indien



BEMERKISGEN OVER DE MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN. \'J5 zij dus lichamelijk herleven moeten, zullen zij herleven;zij mogen er zich tegen verzetten als een kind, dat nietnaar school, of als een veroordeelde, die niet naar de ge-vangenis wil gaan, zij zullen er zich aan moeten onder-werpen. Soortgelijke tegenwerpingen zijn te kinderachtig omer ons langer bij optehouden. Wij zullen hen evenwel tothunne gerustelling zeggen dat de Spiritische leer der incarnatieniet zoo verschrikkelijk is als zij zich wel verbeelden, en datindien zij die grondig bestudeerd hadden, zij er zoo bevreesdniet voor zouden zijn; zij zouden dan weten, dat de voor-waarden van dit nieuwe leven van hunzelve afhankelijk

is;dat leven zal gelukkig of ongelukkig zijn, naar gelang vanhetgene zij hier op aarde gedaan zullen hebben, en zij kun-nen reeds in het tegenwoordige leven, zoo hoog stijgen dat zijgeen e vrees behoeven te koesteren weder in het slijk te tullenterugvallen. Wij veronderstellen dat wij tot menschen spreken, die aaneen toekomst, welke dan ook, na den dood gelooven en niettot dezulken, die in de toekomst het niet voor oogen hebben,of die hunne ziel in een algemeen Al, zonder individualiteit,als de regendroppels in den oceaan, willen opgelost zien,hetgeen ten naastenbij op hetzelfde neerkomt. Indien gij dusaan eene toekomst, welke dan ook, gelooft, zult gij toch nietaannemen dat deze voor allen

dezelfde zijn zal, want waarblijft dan het voordeel van het goede te doen? Waarvoor zichdan te bedwingen? Waarom niet alle zijne driften den vrijenteugel gevierd, waarom niet alle zijne wenschen, zelfs tenkoste van anderen bevredigd, daar onze toekomst er nietslechter noch beter door wordt? Gij gelooft dat die toekomstmeer of minder gelukkig zal zijn, naar gelang van hetgeenwij gedurende ons leven gedaan zullen hebben; gij koestertdus het verlangen daar zoo gelukkig mogelijk te zullen zijn,want het is voor eeuwig? Zoudt ge u welligt aanmatigenuw zelve onder de meest volmaakte menschen te rekenendie op aarde geleefd hebben, en daaruit het recht willenontleenen om op ééns de hoogste

gelukzaligheid der uitver-korenen deelachtig te worden? Neen, dus stemt gij toe dat er



96                           2e boek. — 5e hoofdstuk. . \' roenschen zijn die beter zijn dar. gij, en die aanspraak opeen beter deel dan gij kunnen maken, zonder evenwel te be-boeven erkennen dat uwe plaats onder de veroordeelden moetzijn. Welnu! plaats u dan ééns voor een oogenblik in ge-dachte in dien tusschentoestand van geluk, die, gij bekenthetzelve, de uwe zijn zal, en veronderstel verder dat men uk wam zeggen: Gij lijdt, gij zijt niet zoo gelukkig als gij zoudtkunnen zijn; terwijl gij wezens voor u ziet die een onver-deeld geluk genieten; wilt gij uwe plaats met de hunne ver-wisselen ? Ongetwijfeld! zult gij zeggen, wat moet ik daar-voor doen? Bijna niets; weder op nieuw beginnen wat gijniet goed gedaan hebt en te trachten het beter te doen.Zoudt gij

aarzelen deze voorwaarde aantenemen, zelfs al warehet ten koste van verscheidene levens vol beproevingen ? Laatons een meer proza?sch voorbeeld gebruiken: Indien men aaniemand, die, zonder juist doodarm te zijn, door zijn bekrom-pen inkomen vele ontberingen moest verduren, kwam zeggen:Zie hier een ontzettend groot fortuin, waarvan gij u hetgenot kunt verzekeren, gij moet daarvoor gedurende eeneminuut hard werken. Al ware het de luiste mensch op aarde,zou hij toch zonder zich te bedenken zeggen : Eene minuut, tweeminuten, een uur, een dag werken als het noodigis, wat isdat, als ik daardoor het overige van mijn leven in overvloedkan leven? En hoe lang duurt dan wel het lichamelijk levenvergeleken bij de eeuwigheid? minder dan

eene minuut, jaminder dan eene seconde. Wij hebben de volgende redeneering hooren maken: God,die de hoogste goedheid is, kan aan den rnensch niet opge-legd hebben, om telkens weer op nieuw eene reeks van ellendeen wederwaardigheden te moeten ondergaan. Gelooft men danmisschien, dat het meer goedheid zou bewijzen, den mensch alsstraf voor eenige oogenblikken van dwaling, liever een eeuwig-durend lijden op te leggen, dan hem het middel te verschaffenom zijne fouten te kunnen herstellen? «Twee fabrikanten haddenieder een werkman in hunnen dienst, die er naar kondendingen éénmaal deelgenoot van den eigenaar te worden. Enhet gebeurde, dat beide deze werklieden, hunnen dag zeer



BEMERKINGEN OVER DE MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN. 97 slecht besteed hadden en daarom verdienden weggezonden teworden; de eene fabrikant joeg den zijne weg, niettegen-staande diens smeken om te mogen blijven, en deze geenander werk gevonden hebbende, stierf van gebrek. De anderemeester zeide tot zijnen werkman : Gij hebt een dag verloren,gij zijt er mij dus een tot vergoeding schuldig; gij hebt mvwerk slecht verricht, gij zijt mij daarvoor schadeloosstellingverschuldigd; ik sta u toe het werk over te doen; tracht hetgoed te doen en gij kunt bij mij blijven, en gij kunt nogaltijd naar de betere plaats, die ik u beloofd heb, blijvendingen.» Behoeft men nu wel te vragen welke van

deze tweemeesters de liefderijkste geweest is? En zou God, die debarmhartigheid zelve is , onverbiddelijker zijn dan een mensch?De gedachte dat ons lot ten gevolge van eenige jaren be-proeving voor eeuwig bepaald wordt, zelfs dan wanneer hetniet altijd van ons zelve afgehangen heeft om de volmaakt-heid op aarde te bereiken, is verschrikkelijk, terwijl detegenovergestelde gedachte, door ons de hoop te doen be-houden, in de hoogste mate vertroostend is. Zonder ons dusvóór of tegen de menigvuldigheid van het leven te verklaren,zonder het eene of andere als hypothese aantenemen, zeggenwij, dat wij vermeenen dat bijaldien de keuze aan ons ge-laten werd, niemand een onherroepelijk

vonnis zoude kiezen.Een wijsgeer heeft gezegd, dat indien God niet bestond, mendie voor het geluk van het menschdom moest verzinnen:hetzelfde zou men van de menigvuldigheid van het levenkunnen zeggen. Maar, zoo als wij reeds gezegd hebben, vraagtGod ons onze toestemming niet; Hij gaat niet met onzosmaak te rade; het is zoo of het is zoo niet; Iaat ons na-gaan aan welke zijde de meeste waarschijnlijkheid bestaat,en laat ons , het onderwijs der Geesten er buiten latende,de zaak uit een ander oogpunt en alleen als wijsgeerigestudie, beschouwen. Indien er geene re?ncarnatie bestaat, wordt het duidelijkdat er slechts één lichamelijk leven is, en indien ons tegen-woordige het eenigste is,

dan wordt de ziel van elk menschbij diens geboorte geschapen, tenzij men een hooger ouder-



9S                         2e boek. — 5e hoofdstuk. dom voor de ziel aanneemt, in welk geval men tot de vraagkomt: wat de ziel dan wel voor de geboorte was, en of haarbestaan dan geen leven was, in welken vorm dan ook. Eris geen middenweg te vinden; de ziel bestond of bestond nietvóór het lichaam: indien zij bestond, in welken toestandwas het dan? Was zij zichzelf bewust of niet? indien zijzich zelf niet bewust was, was het ten naast\'enbij als of zijniet bestond; indien zij eene individualiteit bezat, was zij,hetzij vooruitgaande of wel stationair; in beide gevallenvragen wij: op welke hoogte stond zij toen zij in het lichaamkwam ? Het volksgeloof aannemende dat de ziel te gelijk methet lichaam geboren wordt, of hetgeen op hetzelfde neer-komt: dat zij voor hare

incarnatie niets dan negatieve eigen-schappen bezat, doen wij de volgende vragen: 1.     Hoe komt het dat de ziel zoo verschillende natuurlijkeaanleg, geheel onafhankelijk van de denkbeelden die dooropvoeding verkregen worden, toont te bezitten? 2.     Van waar komt bij eenige jonge kinderen, die buiten-gewone aanleg voor de eene of anderen kunst of wetenschap,terwijl andere hun geheele leven tot de minst ontwikkeldenof middelmatigen blijven behooren? 3.     Van waar komen bij sommigen die aangeboren of in<-gegeven denkbeelden, die anderen niet hebben? 4.     Van waar komen bij sommige kinderen , die vroegtijdigeneiging tot ondeugd of deugd, dat aangeboren gevoel vanwaardigheid of laagheid, dat geheel in strijd is, met de om-geving in

welke zij geboren zijn. 5.     Hoe komt het dat sommige menschen, buiten hetgeenzij door onderwijs verkregen hebben meer ontwikkeld zijndan anderen? 6.     Waarom zijn er wilde en beschaafde volken ? Indien gijeen hottentot bij zijne geboorte neemt, en die in een onzer be-roemdste instituten doet opvoeden, zult gij er ooit een Laplace•\'f een Newton van maken? Wij vragen, welke wijsbegeerte of theosophie kan die pro-blemen oplossen? De zielen zijn aan elkander gelijk of ongelijk,dit is niet twijfelachtig. Indien zij aan elkander gelijk zijn,



BEMERKINGEN OVER DE MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEK. 99 van waar dan die verschillende aanleg1? Zal men zeggen dathet een gevolg van het organisme is? maar dat is de meestmonsterachtige en onzedelijke leer. Dan is de mensch nietsanders dan een werktuig, de speelbal van de stof, dan is hijgeene verantwoording meer van zijne daden schuldig; hij kanalles aan zijne natuurlijke onvolmaaktheden toeschrijven. In-dien de zielen niet aan elkander gelijk zijn, komt dit omdatGod ze aldus geschapen heeft; maar waarom is dan die aan-geboren voortreffelijkheid aan eenigen geschonken ? Is dezepartijdigheid met Gods rechtvaardigheid en gelijke liefde vooralle zijne schepselen overeen te

brengen? Indien wij daarentegen eene reeks van vroegere levensvan vooruitgang aannemen, lost zich alles op. De menschenbrengen dan bij hunne geboorte de intu?tie van het door henaangeleerde mede; zij zijn naar mate van het getal levens,die zij doorloopen hebben, naar mate zij zich meer of mindervan het punt van uitgang verwijderd hebben, meer of mindergevorderd; volmaakt hetzelfde als bij eene verzameling vanindividuen van verschillenden ouderdom; ieder hunner zal inevenredigheid van de jaren, die hij geleefd heeft, ontwikkeldzijn; de elkander opvolgende levens, zullen voor het levender ziel zijn, wat de jaren voor het leven van het lichaamzijn. Breng eens duizend individuen in den

ouderdom vanéén tot tachtig jaren bij elkander; veronderstelt dat een sluierover alle de dagen die voorafgegaan zijn, geworpen ware,en dat gij in uwe onwetendheid, ook geloofde dat zij allenop denzelfden dag geboren waren; dan zou zich bij u ooknatuurlijk de vraag opdoen, hoe komt het, dateenigen grootanderen klein, de eene jong, de andere oud; de eene geleerden de andere onwetend is; maar indien de sluier, die hetverleden voor uwe oogen bedekt houdt, opgeheven werd,indien gij hoordet dat de eene langer, de andere korter ga-leefd had, zou alles u duidelijk zijn. God heeft in zijne recht-vaardigheid geene meer of minder volmaakte zielen kunnenscheppen; maar door de menigvuldigheid van

de incarnatién,bestaat er in de ongelijkheid die wij zien , niets, dat met destrikste billijkheid in strijd is; wij zagen alleen het tegen-



100                         2e TiOEK. — 5e hoofdstuk. woordige en niet het verledene. Vindt deze redeneering harengrond in een systeem of berust die op een ongemotiveerdeveronderstelling ? Neen , wij gaan hier uit van een duidelijk,niet te loochenen feit: de ongelijkheid in aanleg en in intel-lectueele en zedelijke ontwikkeling, en wij vinden dat dit feitdoor geene der aangevoerde theoriën te verklaren is; terwijldie door eene andere, eenvoudig, natuurlijk en logisch teverklaren is. Is het dan rationeel aan de theorie, die nietsverklaart, de voorkeur boven die, welke alles verklaart, tewillen schenken. Op de zesde vraag zal men vermoedelijk antwoorden datde hottentot tot een minder ras behoort; maar dan vragenwij: is een hottentot een mensch of is hij het niet.

Indiende hottentot een mensch is, waarom heeft God hem en zijnras dan de voorrechten aan het caucasische ras eigen, ont-houden. Indien het niet een mensch is, waarom dan getrachter een Christen van te maken ? De spiritische leer heeft ruimerinzichten; voor haar bestaan er geen verschillende soortenvan menschen, maar alleen menschen wier verstand meer ofmin achterlijk, maar vatbaar voor vooruitgang is; is dit nietveel beter met Gods regtvaardigheid overeentebrengen ? Wijhebben de ziel en haar verleden en in haren tegenwoordigenstaat beschouwd ; indien wij haar toekomst beschouwen, stui-ten wij op dezelfde bezwaren. 1.     Indien ons tegenwoordig leven alleen, ons toekomstiglot moet bepalen, wat is dan in het toekomstige leven hetlot

van den wilden en van den beschaafden mensch? Staanzij met elkander gelijk, of is de som der eeuwige gelukzalig-heid voor hen verschillend? 2.    Staat de mensch, die gedurende zijn geheele leven aanzijne verbetering gearbeid heeft, met hem gelijk, die, nietdoor eigen schuld, maar omdat hij geen tijd gehad heeft,noch in de gelegenheid geweest is om beter te worden, opeen lage trap van ontwikkeling is blijven staan? 3; Moet de mensch, die door gebrek aan kennis kwaaddoet, een toestand ondergaan, die door een oorzaak geheelvan hem onafhankelijk ontstaan is?



BEMERKINGEN OVER DE MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN. 101 4.    Men doet alles om de menschen te verlichten, zedelijkerte maken en te beschaven; maar voor éénen, die men ver-licht , sterven er dagelijks millioenen, vóór dat het licht tothen gekomen is: welk lot staat dezen te wachten? Zullen zijals verworpelingen behandeld worden? zoo niet, wat hebbendan dezen gedaan om met de andere gelijk gesteld te worden? 5.    Welk is het lot der kinderen, die jong sterven, voordat zij goed noch kwaad hebben kunnen doen? Indien zijonder de uitverkorenen komen, waarom dan die gunst, zonderiets om het te verdienen gedaan te hebben? Krachtens welkprivilegie zijn zij van de

wederwaardigheden van het levenvrij gesteld? Bestaat er eene leer die al die vragen k\'an oplossen? Neemopvolgende incarnatié\'n aan, en alles wordt op eene wijzedie met Gods rechtvaardigheid in overeenstemming is, ver-klaard. Wat men in één leven niet heeft kunnen doen, doetmen in een volgend; op die wijze ontgaat niemand de wetder volmaking, wordt iedereen in evenredigheid van zijnewezenlijke verdiensten beloond, en wordt niemand van dehoogste gelukzaligheid uitgesloten, die voor allen bereikbaarblijft, welke ook de hinderpalen mogen zijn, die op hun padontmoet worden. Deze vragen zouden tot in het oneindige kunnen vermeer-derd worden, want de psychologische en zedekundige

vraag-stukken, die alleen door de menigvuldigheid van het levenkunnen opgelost worden, zijn ontelbaar, wij hebben ons tot demeest algemeene bepaald. Hoe het dan ook zij, zal menwellicht zeggen, de leer der re?ncarnatie wordt niet door dekerk erkend, die aantenemen zou dus de omverwerping dergodsdienst zijn; het ,is ons voornemen niet thans die vraagte behandelen; het is ons genoeg te hebben bewezen dat dieleer zedelijk en rationeel is; en al wat zedelijk en rationeelis, kan niet in strijd zijn met eenen godsdienst, die ons Godals de hoogste goedheid en wijsheid doet kennen. Wat zouer van den godsdienst geworden zijn, indien deze, tegen hetalgemeen gevoelen en tegen de getuigenis der

zintuigen in;zich hardnekkig tegen de evidentie had blijven verzetten en 11



102 2e boek. — 5e hoofdstuk. uit zijn midden allen uitgeworpen had, die niet aan de be-weging der aarde of aan de zes scheppings-dagen geloofden?Welk vertrouwen en welk gezag zoude een godsdienst, diezijne geloofsartikelen op handtastelijke dwalingen vestigt, bijbeschaafde volken gevonden hebben? De kerk heeft zich, toenhet bewijs der waarheid, onomstootelijk geleverd was, wijsse-lijk geschaard aan de zijde van hen die het bewijs geleverdhadden. Indien het dus bewezen is, dat sommige bestaandezaken zonder de re?ncarnatie onmogelijk zijn, indien sommigegeloofsartikelen niet anders dan door haar kunnen verklaardworden, zal men die wel moeten aannemen, en moetenerkennen, dat de tegenstrijdigheid van die leer met de leer-stellingen

der kerk slechts in schijn bestaat. Later zullen wijaantoonen, dat de godsdienst niet zoo ver als men wel ge-loofd van die aanneming verwijderd is, en dat hij er nietmeer door lijden zal dan vroeger door de ontdekking van debeweging der aarde en van de geologische tijdvakken, waarinmen in den beginne een logenstraffing van den inhoud dergewijde schriften meende te zien. Het beginsel der re?ncar-natie of wedergeboorte blijkt buitendien uit verschillendeplaatsen in de H. Schriften zelve, en wordt meer in hetbijzonder op eene duidelijke wijze in het Evangelie uitgedrukt: «En als zij van den berg afkwamen, (na de verheerlijking)gebood hun Jezus, zeggende: Zegt niemand dit gezicht, totdatde Zoon des menschen zal opgestaan zijn uit de dooden. Enzijne

discipelen vraagden hem, zeggende: Wat zeggen dande schrifgeleerden, dat Elias eerst moest komen P Doch Jezusantwoordende, zeide tot hem: Elias zal wel eerst komen, enalles weder oprigten. Maar ik zeg u, dat Elias nu gekomenis, en zij hebben hem niet gekend; doch zij hebben aan hemgedaan, al wat zij hebben gewild; alzoo zal ook de Zoon desmenschen van hen lijden. Toen verstonden de discipelen, dathij hun van Johannes den Dooper gesproken had.» (Matth. XVII.) Aangezien Johannes den dooper Elias was, heeft er duseene re?ncarnatie van den geest of ziel van Elias, in hetlichaam van Johannes den Dooper plaats gevonden. Welke overigens het denkbeeld zij dat men zich van de



BEMERKINGEN OVER DE MENIGVULDIGHEID VAN HET LEVEN. 103 re?ncarnatie maakt, hetzij men die aanneemt of verwerpt,moet men die, als ze bestaat, niettegenstaande elk daar-tegenovergesteld geloof, toch ondergaan; het voornaamste isdat het onderwijs der Geesten bij uitnemenheid Christelijk is,want zij is gegrond op de onsterfelijkheid der ziel, op detoekomstige straffen en belooningen, op Gods rechtvaardig-heid, op den vrijen wil van den mensch en op de zedeleervan Christus, en is dus niet ongodsdienstig. Zoo als wij zeiden hebben wij geredeneerd zonder datgenewat het Spiritisme ons leert in aanmerking te nemen, wantdit heeft voor velen geen gezag. Indien wij met zoo velende

menigvuldigheid van het leven hebben aangenomen, komtdit niet alleen omdat wij die leer van de Geesten ontvangenhebben, maar omdat zij voor ons de meest logische is, endat door haar alleen vele vraagstukken, die tot op den huidigendag onoplosbaar waren gebleven, verklaard worden. Al waredie leer door een gewoon sterveling tot ons gekomen, zoudenwij die even goed hebben aangenomen en niet geaarzeld heb-ben , onze eigene denkbeelden opteofleren; zoodra eene dwalingbewezen is, heeft de eigenliefde, die ons noopt om halstarrigeen verkeerd denkbeeld te blijven aankleven, meer daarbij teverliezen \'dan te winnen. Wij zouden die leer, al kwam dievan de Geesten, even goed

verworpen hebben, indien zij onsals in strijd met de rede voorgekomen was, zoo als wij reedsveel verworpen hebben; want wij weten bij ondervinding datmen niet alles wat van de Geesten komt, evenmin als van demenschen, blindelings als waarheid moet aannemen; hareeerste aanspraak op geloof ontleent zij in onze oogen vooraldoor logisch te zijn; voegt daarbij dat de leer door daadzakengestaafd wordt, door stellige om zoo te zeggen materiëelefeiten; die bij eene aandachtige en beredeneerde studie, doorieder, die zich de moeite wil geven met geduld en volhardingte onderzoeken, kunnen waargenomen worden, en tegenoverwelke het niet aangaat te twijfelen. Als die feiten even als dieder

schepping en beweging der aarde meer algemeen gekendzullen zijn, zal men zich wel moeten laten overreden, en detegenpartij zal zich over de genomen moeite te beklagen hebben. 11\'



104                        2e boek. — 5e hoofdstuk. Laat ons dus, resumeerende, erkennen, dat alleen door deleer van de menigvuldigheid van het leven, te verklaren is,wat zonder die leer onverklaarbaar blijft; dat die leer bijuitnemenheid troostrijk en met de strikste rechtvaardigheidin overeenstemming is, en dat zij voor den mensch het plecht-anker is, dat God hem in zijne barmhartigheid geschonken heeft. De woorden van Jezus zelf kunnen in dit opzicht niet denminsten twijfel doen blijven bestaan. Men leest in het Evangelievan Johannes hoofdst. III: 3.    Jezus antwoordde en zeide-tot hem (Nicodemus): Voor-waar zeg ik u, tenzij dat iemand wederom geboren worde,hij kan het Koningrijk Gods niets zien. 4.     Nicodemus zeide tot hem: Hoe kan een mensch

geborenworden, nu oud zijnde? kan hij andermaal in zijn moedersbuik ingaan, en geboren worden ? 5.    Jezus antwoordde: Voorwaar, voorwaar zeg ik u: zooiemand niet geboren wordt uit water en geest, hij kan inhet Koningrijk Gods niet ingaan. Hetgeen uit het vleeschgeboren is, dat is vleesch; en hetgeen uit den Geest geborenis, dat is geest. Verwonder u niet, dat ik gezegd heb: Gijmoet wederom geboren noorden. (Zie hierna, Opstanding vanhet vleesch, n° 1010.) \\



ZESDE HOOFDSTUK. HET GEESTEN-LEVEN. 1. Omdolende Geesten. — 2. Werelden van overgang. — 3. Ge-waarwordingen , gevoel en lijden der Geesten. — 4. Proeve ,eenertheorie over de gewaarwordingen bij d? Geesten. — 5. Keuze der be-proevingen. — 6. Betrekkingen aan gene zijde van het graf. —7. Sympathetische en afkeerige verhouding der Geesten. — 8. Her-innering van het lichamelijk bestaan. — 9. Gedachtenis-viering vanafgestorvenen. Begrafenis.                               ^L, OMDOLENDE GEESTEN. 223.    Re?ncarneert zich de ziel dadelijk weder na harescheiding van het lichaam? «Somtijds onmiddelijk, maar meestentijds na verloop van«en\' langere of kortere tusschenpoozing.

In de verheven wereldenvindt de incarnatie meestal onmiddelijk plaats; de stof vanhet lichaam daar minder grof zijnde, is de Geest in het genotvan bijna alle zijne geestelijke vermogens; zijn normale toe-stand is die van uwe helderzienden somnambules.» 224.    Wat wordt de ziel gedurende den tijd, die er tusschende incarnatiën verloopt? «Omdolende Geest, die naar zijn nieuwe bestemming ver-iangt: hij is afwachtende.» — Hoe lang kan die tusschen tijd wel aanhouden? «Van eenige uren af tot aan eenige duizende eeuwen. Docheigenlijk gezegd is er geen uiterste grens voor den tijd vanomdoling der Geesten vastgesteld, die wel zeer lang kan4uren, maar evenwel niet eeuwig is; vroeg of laat komt .



106                          2e boek. — 6e hoofdstuk. de Geest altijd in de gelegenheid om weder een nieuwleven te beginnen, dat tot loutering van zijne vroegere levensdienen moet.» — Is die duur van den wil van den Geest afhankelijk ofkan dezelve als boetedoening opgelegd zijn? «Het is een gevolg van den vrijen wil; de Geesten wetenzeer goed wat zij doen, maar er zijn er ook voor wien hethet eene door God opgelegde straf is; anderen vragen om diete verlengen ten einde zoodanige studiën, die niet andersdan in den toestand van Geest te maken zijn, te kunnenvoortzetten. 225.    Is de omdoling op zichzelve niet een bewijs vanminderheid bij de Geesten? «Neen, want er zijn omdolende Geesten op alle trappenvan ontwikkeling. De incarnatie is een

toestand van overgang,wij zeiden reeds: dat de Geest in zijn normalen toestand vande stof vrij is.» 226.    Kan men zeggen dat alle niet-ge?ncarneerde Geesten ,omdolende zijn.» «Wat de genen, die zich weder incarneeren moeten, aan-gaat, ja; maar de Zuivere-Geesten, die de volmaaktheid be-reikt hebben, zijn niet omdolende; hunnen staat is voor goedvastgesteld.» Met betrekking tot hunne innerlijke hoedanigheden, behooren dede Geesten tot verschillende orden of rangen, welke zij naar gelangvan hunne loutering doorloopen. Hunne staat kan zijn: ge?ncarneerd,dat wil zeggen, vereenigd met een lichaam; omdolend, dat wil zeggenvan het stoffelijk lichaam bevrijd, en eene nieuw incarnatie tot hunneverbetering afwachtende; Zuivere-Geest, dat wil

zeggen volmaakt enen geene incarnatie meer behoevende. 227.    Op welke wijze doen omdolende Geesten kundighedenop; waarschijnlijk toch wel niet op dezelfde wijze als wij ditdoen? «Zij overdenken hun verleden, en zoeken naar de middelenom hooger te komen. Zij zien, en nemen waar wat er in deoorden, die zij doortrekken, voorvalt; zij luisteren naar de



107 HET GEESTEN-LEVEN. gesprekken van kundige menschen, en naar de raadgevingenvan boven hen verheven Geesten, en daardoor doen zij denk-beelden op, die zij vroeger niet hadden.» 228.   Behouden de Geesten sommige der menschelijke driften ?«De verheven Geesten, ontdoen zich bij het afleggen van hun omhulsel van alle slechte neigingen en behouden alleen die vanhet goede; maar de mindere Geesten behouden die neigingen, waredit het geval niet, dan zouden zij tot den eersten rang behooren. 229.     Waarom laten de Geesten bij het verlaten der aardeniet alle kwade neigingen achter, daar zij er toch de na-deeien van kennen? «Gij hebt op uwe aarde lieden die uitermate

ijverzuchtigzijn; gelooft gij nu, dat zoodra zij de aarde verlaten, zij dieondeugd verliezen F Er blijft de Geesten na hun vertrek vande aarde, vooral bij hen, die scherp uitgedrukte driftenhebben eene soort van dampkring bij, die hen omringt en henalle slechte eigenschappen doet behouden, want de Geest isniet geheel van de stof los, het is slechts nu en dan dat hijde waarheid inziet die hem als \'t ware de weg aanwijst.» 230.    Maakt de Geest in zijne omdoling vorderingen?«Hij kan zich veel verbeteren, altijd naar gelang van zijn wil en verlangen daartoe, maar het is in zijn lichamelijkleven dat hij de nieuwe, door hem opgedane denkbeelden intoepassing brengt.» 231.     Zijn de omdolende Geesten

gelukkig of ongelukkig?«Min of meer al naar gelang van hunne verdiensten. Zij lijden door de driften waarvan zij de kiem behouden hebben,of zijn gelukkig naarmate zij meer of minder gedematerialUseerd zijn. De omdolende Geest bemerkt wat hem ontbreektom gelukkig te kunnen zijn, en dan zoekt hij naar de mid-delen om dat te bereiken; maar het wordt hem niet altijdtoegestaan om zich naar eigen verkiezing te re?ncarneeren,en in zoodanig geval is het eene straf. 232.     Kunnen de Geesten, die zich in den omdolende toe-stand bevinden, zich naar alle werelden begeven ? «Dit hangt van omstandigheden af; wanneer de Geest hetlichaam verlaten heeft, is hij daardoor alleen, niet van alle



108                       2e boek. — 6e hoofdstuk. stof los, en behoort hij nog tot de wereld, waarop hij geleefdheeft, of wel op eenen van gelijken rang, tenzij hij gedurendezijn leven opgeklommen is, en dat is het doel, waarnaar hijstreven moet; zonder dat, kan hij nooit volmaakter worden.Hij kan zich evenwel naar sommige meer verhevene wereldenbegeven, maar dan is hij daar als vreemdeling; hij ziet de-zelve als het ware slechts in \'t verschiet, en dat doet bij hemde zucht ontstaan, zich te beteren, ten einde de gelukzalig-heid, die men daar geniet waardig te worden, en die werel-den later te mogen bewonen.» 233.    Komen de reeds gelouterde Geesten, ook op minderewerelden ? «Zij komen er dikwijls, ten einde deze in hunne vooruit-gang behulpzaam te

zijn, zonder dat zouden die wereldenzonder leidslieden om hen te besturen, overgelaten zijn.» WERELDEN VAN OVERGANG. 234.    Bestaan er, zooals er gezegd wordt, werelden diebestemd zijn, om de dolende Geesten tot plaats van opont-houd en tot rustpunten te dienen? «Ja, er bestaan werelden, die meer in het bijzonder voorhen bestemd zijn: werelden, waarop zij tijdelijk verblijf kunnenhouden; soorten van legerplaatsen, kampen, waar zij vaneene langdurige omdoling, die altijd een moeijelijke toestandis, kunnen uitrusten. Het zijn tusschenliggende plaatsen temidden der andere werelden, naar den aard der Geestenwelke er zich naar toe kunnen begeven gerangschikt, en deze,genieten daar een min of meer groot geluk.» — Kunnen de Geesten,

die deze werelden bewonen, dezelvenaar welgevallen verlaten? «Ja, de Geesten die op die werelden zijn, kunnen er zichvan verwijderen, om daar waar het noodig is, te kunnengaan. Stel u trekvogels voor, die op een eiland nederstrijken,op nieuwe krachten wachtende om hunne bestemming verderte bereiken.» 235.     Maken de Geesten gedurende hun verblijf op diewerelden van overgang, vorderingen?



109 HET GEESTEN-LEVEN. «Zeer zeker; zij, die zich op die wijze vereenigen, doen ditmet het doel om zich te bekwamen, en gemakkelijker detoestemming te mogen verkrijgen om op betere wereldenovertegaan, en de staat waarin de uitverkorenen verkeeren,te mogen bereiken.» 236. Zijn die werelden van overgang ten eeuwigen dageen door hunnen bijzonderen aard voor de omdolende Geestenbestemd ? «Neen, hunne toestand is slechts tijdelijk.» —  Zijn zij tegelijkertijd door lichamelijke wezens bewaond?«Neen, hare oppervlakte is onvruchtbaar. Zij, die deze werelden bewonen, hebben aan niets behoefte.» —  Is deze onvruchtbaarheid blijvend, en is dit een gevolgvan hare bijzondere natuur?

«Neen zij zijn allen in hun toestand van overgang on-vruchtbaar.» —  Deze werelden moeten dus geheel van natuurlijke schoon-heden ontbloot zijn? «De natuur toont zich daar, door de schoonheid van hetonmetelijke, dat niet minder bewonderenswaardig is, dan het-gene gij natuurschoonheden noemt.» —  Daar die werelden slechts in een staat van overgangverkeeren, zal wellicht onze aarde ook eens tot die wereldenbehooren ? «Zij is reeds in dien toestand geweest.» —  Op welk tijdstip?«Gedurende hare vorming.» Niets in de natuur is nutteloos; ieder ding heeft zijn doel en be-stemming; niets is ledig, alles is bewoond, het leven is overal. Zoowas er gedurende de lange reeks van eeuwen, die er v

erloopen zijn,vóór dat de mensch op aarde versoheen , gedurende die trage tijd*perken van overgang, die ons door de geologische lagen aangetoondworden, zelfs vóór de schepping van de eerste bewerktuigde wezens,op die vormlooze klomp, in dien naakten chaos, waarin alle elementenonderéén gemengd waren, geen gebrek aan leven; wezens, die nietonze behoeften, noch onze physische gewaarwordingen hadden, vondener een toevluchtsoord. God heeft gewild dat de aarde zelfs in dien



2e boek. — 6e hoofdstuk. 110 onvolmaakten toestand tot iets dienstig zoude zijn. Wie zou dan nogdurven beweren dat onder die milliarden van werelden, die zichin de oneindige ruimte bewegen, slechts één en nog wel eene derkleinsten, die zich onder de menigte verliest, alleen bevoorrechtzoude zijn bewoond te worden? Welk nut zouden dan de anderehebben? Zou God die alleen geschapen hebben met het doel om onsgezicht te streelen? Ongerijmde veronderstelling, onvereenigbaar metde wijsheid die uit alle zijne werken straalt, en die onaannemelijkis als men bedenkt, hoevelen er nog zijn die voor ons geheel onzicht-baar zijn. Niemand zal het kunnen tegenspreken dat er in het denk-beeld dat werelden, die nog ongeschikt zijn voor het materieele

leven,toch door levende wezens, voor die verblijfplaatsen geschikt, bewoondzijn, iets grootsch iets verhevends is, en waarin wellicht de oplossingvan meer dan een vraagstuk te vinden is. GEWAARWORDINGEN. GEVOEL EN LIJDENDER GEESTEN. 237.    Heeft de Geest, eenmaal de geestenwereld ingetre-den zijnde, nog de gewaarwordingen die hij gedurende zijnleven had? «Ja, en nog anderen, die hij bij zijn leven niet had, omdatzijn lichaam als een sluier was, die ze voor hem verborgenhield. De intelligentie is een eigenschap van de ziel, maardie zich alleen vrijelijk uit, als zij door geene banden daarinverhinderd wordt.» 238.    Zijn de gewaarwordingen en kundigheden der Geestenoneindig; met andere woorden, kennen zij alles? «Hoe meer zij de

volmaaktheid naderen, des te meer wetenzij; indien het verheven Geesten zijn, weten zij veel; demindere zijn in alles meer of minder onwetend.» 239.    Kennen de Geesten den oorsprong der dingen?«Dit hangt van hunne verhevenheid af: de mindere Geesten weten er niets meer van dan de menschen.» 240.    Begrijpen de Geesten den duur van den tijd, zooals wij? «Neen, en daardoor komt het dikwijls dat gij ons niet be-grijpt als er sprake is om datums en tijdvakken te bepalen.»



HET GEESTEN-LEVEN.                                      ] 11 De Geesten leven buiten den tijd, zoo als wij die begrijpen; detijd van duur, wordt voor hen als \'t ware geheel vernietigd, en deeeuwen zoo lang van duur voor ons, zijn in hunne oogen slechtsoogenblikken, die door de eeuwigheid uitgewischt worden, even alsde oneffenheden van den grond verdwijnen, voor dengenen die in delucht opstijgt. 241.     Hebben de Geesten een juister en nauwkeuriger denk-beeld dan wü, van het tegenwoordige? «Ten naastenbij zoo als iemand die goede oogen heeft, zicheen juister denkbeeld der dingen vormt, dan een blinde. DeGeesten zien datgene wat gij niet ziet; zij oordeelen dusanders dan gij, maar wij herhalen,

dit hangt geheel vanhunne meerdere of mindere verhevenheid af.» 242.     Hoe kennen de Geesten het verledene, en heeft dezekennis voor hen geene grenzen? «Als wij er ons mede bezig houden, is het verledene het.tegenwoordige, op dezelfde wijze als gij u iets herinnert dat uin den loop van uwe ballingschap getroffen heeft. Doch daar destoffelijke sluier die uw toestand benevelt, ons niet meer be-dekt, herinneren wij ons dingen, die voor u reeds uitgewischtzijn; maar niet alles is den Geesten bekend: bij voorbeeld inde eerste plaats, is hunne eigene schepping hen onbekend. 243.    Kennen de Geesten de toekomst? Dit hangt wederom van de hoogte van hunne ontwikkelingaf; dikwijls zien zij de

toekomst als \'t ware slechts ten halvein \'t verschiet, maar het is hen niet altijd veroorloofd die teopenbaren; wanneer zij de toekomst zien, schijnt die voorhun als tegenwoordig. Hoe meer de Geest tot God nadert,des te duidelijker wordt voor hem de toekomst. Na den dood,ziet en omvat de ziel zijne vorige emigratiën; maar zij kanniet zien, wat God voor haar bestemt; daarvoor moet zij, navele levens, geheel in Hem zijn.» — Bezitten de Geesten die de volstrekte volmaaktheid be-reikt hebben, eene volledige kennis van de toekomst? «Volledig is het woord niet, want God alleen is de oppersteMeester, en geen wezen kan aan Hem gelijk zijn.» 244.    Zien de Geesten God?



112                       2e boek. — Oe hoofdstuk. «Alleen de verheven Geesten zien en begrijpen Hem; deminderen gevoelen en gissen Hem.» —   Als een mindere Geest zegt, dat God hem iets verbiedtof toestaat, hoe weet hij dan dat dit verbod van Hem komt «Hij ziet God niet, maar hij gevoelt Diens oppermacht; enals iets niet gedaan of niet gezegd moet worden, gevoelt hijals eene ingeving, eene onzichthare raadgeving, die hem ver-biedt het te doen. Hebt gij zelve geen voorgevoel, dat vooruals een geheime waarschuwing is, om het een of ander tedoen of natelaten. Zoo is het ook met ons, maar in eenhoogeren graad, want gij begrijpt dat het wezen der Geestenfijner dan het uwe zijnde, zij daardoor de goddelijke waar-schuwingen beter kunnen

ontvangen.» —  Wordt het gebod rechtstreeks door God of door tusschen-komst van andere Geesten gegeven ? «Het komt niet rechtstreeks van God tot hem; om metGod in gemeenschap te kunnen komen , moet men dit waardigzijn. God zendt hem Zijne bevelen door Geesten, die bovenhem in volmaaktheid verheven zijn.» 245.    Is het gezicht bij de Geesten zoo als bij dé lichame-lijke wezens begrensd? «Neen het zetelt in hen.» 246.     Hebben de- Geesten om te zien, licht noodig? «Zij zien door hen zelven en hebben geen uitwendig lichtnoodig; voor hen bestaat geen duisternis, behalve die, waarinzij zich tot boetedoening kunnen bevinden.» 247.     Hebben de Geesten noodig zich van de eene plaatsnaar de andere te begeven om op twee

verschillende puntente kunnen zien? kunnen zij bijvoorbeeld te gelijker tijd opde twee halfronden der aarde zien? ?Daar de Geest zich met de snelheid der gedachte ver-plaatst, kan men zeggen dat hij overal te gelijk ziet; z\\jnegedachte kan tegelijk naar verschillende punten uitstralen enovergebracht worden; maar dit vermogen hangt van zijnereinheid af; hoe minder gelouterd, des te beperkter is zijngezicht; alleen de verheven Geesten kunnen een geheel om-vatten.»



HET GEESTEN-LEVEN.                                     113 De gare om te kunnen zien is bij de Geesten eene eigenschap dieaan hunne natuur eigen is, en die in haar geheele wezen zetelt,zoo als het licht in alle de deelen van een lichtgevend lichaam aan-wezig is; het is een soort van universeele helderheid, die zich totalles uitstrekt, en te gelijk de ruimte, de tijd, en de dingeu omvat,eu waarvoor er geen duisternis noch stoffelijke hinderpalen bestaan.Men begrijpt dat dit zoo wezen moet; het gezicht bij den menschdoor de werking van een orgaan dat door het licht getroffen wordt,veroorzaakt wordende, bevindt deze zich zonder licht, in het duister;bij de Geesten is het zien een eigenschap aan hun wezen

eigen, afge-scheiden van eiken invloed van buiten, eu is dus het zien geheelonafhankelijk van het licht. (Zie alomtegenwoordigheid n°. 92.) 248.     Ziet de Geest de voorwerpen even duidelijk als wij?«Duidelijker, want zijn gezicht dringt door, daar, waar het uwe niet doordringen kan, het wordt door niets verduisterd.» 249.     Wordt de Geest geluiden gewaar? «Ja, hij wordt er gewaar, die door uwe stompe zintuigenniet opgemerkt kunnen worden.» — Zetelt het vermogen om te kunnen hooren, in zijn ge-hecle wezen even als dat van het zien? «Alle gewaarwordingen zijn eigenschappen aan den Geesteigen en maken een deel van zijn wezen uit; wanneer hijdoor een stoffelijk lichaam omkleed is, kunnen

deze gewaar-wordingen slechts door middel der organen tot hem komen;doch in de staat van vrijheid geschiedt dit niet meer doorbijzondere organen. 250.     De gewaarwordingen aan den Geest eigen zijnde, kandeze er zich dan aan onttrekken? «De Geest ziet en hoort slechts wat hij wil. Dit is zoo inhet algemeen, vooral bij verheven Geesten, want degenen dieonvolmaakt zijn, hooren en zien dikwijls tegen hunnen wildatgene, wat tot hunne verbetering strekken kan. 251.     Zijn de Geesten gevoelig voor muziek? «Spreekt gij van uwe muziek? Wat is die vergeleken bijde hemelsche, bij die harmonie, waarvan niets op aarde ueen denkbeeld geven kan ? De eene bij de andere vergeleken,is als de zang

van den wilde vergeleken met de liefelijkste



Il4                       2e boek. — 6e hoofdstuk. melodie. Alledaagsche Geesten kunnen er evenwel een zekergenoegen in vinden om naar uwe muziek te luisteren, omdathet hun nog niet gegeven is eene meer verhevene te begrijpen.De muziek heeft voor de Geesten oneindige bekoorlijkheden,doordien hun gevoel zeer ontwikkeld is; ik bedoel de hemel-sche muziek, die alles is, wat de Geest zich als het schoonsteen liefelijkste voorstellen kan.» 252.  Zijn de Geesten gevoelig voor de schoonheden der natuur ? «De schoonheden der natuur zijn op de werelden zoo ver-schillend, dat het er nog ver van af is, dat men die allezoude kennen. Ja. zij zijn er naar gelang van hunne ge-schiktheid om die te kunnen waardeeren en begrijpen, ge-voelig voor; voor de

verheven Geesten bestaan er schoonhedenvan het Geheel, waardoor als \'t ware alle schoonheid derbijzondere deelen uitgewischt wordt.» 253.     Gevoelen de Geesten onze stoffelijke behoeften ensmarten ? «Zij kennen die, omdat zij die ondervonden hebben, maarzij gevoelen die niet lichamelijk zoo als gij; het zijn Geesten.» 254.    Gevoelen de Geesten vermoeidheid en behoefte aan rust?«Zij kunnen geene vermoeidheid in den zin zoo als gij dit bedoelt, gevoelen, en hebben daarom ook uwe lichamelijkerust niet noodig, daar zij geene organen bezitten wier krachtenmoeten hersteld worden; maar de Geest rust in dien zin uit,dat hij niet aanhoudend bedrijvig is, hij handelt niet op eenematerieele wijze; zijne werkzaamheid is geheel intellectueel\'«n zijne

rust geheel zedelijk; dat wil zeggen dat er oogen-blikken zijn, waarin zijne gedachte ophoudt zoo werkzaamen op een bepaald onderwerp gericht te zijn, het is eenewerkelijke rust, maar die niet met de rust van het lichaamte vergelijken is. De vermoeidheid, die door de Geesten gevoeldkan worden, staat in verhouding tot hunne minderheid, wanthoe verhevener zij zijn, desteminder hebben zij rust noodig.» 255.     Wanneer een Geest zegt dat hij lijdt, welke is danden aard van dat lijden? «Zedelijke angst, waardoor hij meer dan door lichamelijkepijnen gefolterd wordt.»



HET GEESTEN-LEVEN.                                      H5 256.    Hoe komt het dan, dat er Geesten zijn, die zichbeklagen door koude of hitte te lijden? «Herinnering aan hetgeen zij in hun leven geleden hebben,welke herinnering dikwijls even zoo pijnlijk als de wezenlijk-heid is; het is dikwerf eene vergelijking, die zij gebruikenom bij gebrek van eene betere uitdrukking, hunnen toestandte beschrijven. Wanneer zij zich hun lichaam herinneren,gevoelen zij eene soort van indruk, gelijk aan die wanneermen een mantel aflegt, en men zich daarna nog eenigentyd verbeeldt, die aan te hebben.» PROEVE EENER THEORIE OVER DE GEWAARWORDINGENBIJ DE GEESTEN. 257.    Het lichaam is het werktuig der

smart: het is daarvanzoo niet de eerste, dan toch de naaste oorzaak. De ziel wordtdie smart gewaar, die gewaarwording is: het uitwerksel. Deherinnering die de ziel van die smart heeft, kan zeer pijn-lijk zijn, maar kan geene physische uitwerking hebben. Eninderdaad, kunnen koude of hitte de weefsels der zielniet verwoesten; de ziel kan niet bevriezen noch ver-branden. Zien wij niet dagelijks dat de gedachte aan of deangst voor een physisch leed, hetzelfde uitwerksel als dewerkelijkheid, zelfs den dood ten gevolge heeft ? Iedereen weetdat degenen die eene amputatie hebben ondergaan, pijnen inhet lichaamsdeel dat niet meer bestaat, gevoelen. Zeker ishet, dat niet het lid dat zij verloren hebben, de

zetel, zelfsniet het aanvangspunt der pijn is; de hersenen hebben erden indruk van behouden, dat is alles. Men mag dus aan-nemen dat er iets van dien aard bij het lijden van denGeest na den dood plaats vindt. Eene meer grondige studievan het perisprit dat zulk een belangrijke rol bij alle spiri-tische verschijnselen vervult, van de nevelachtige en tastbareverschijningen, van den staat van de ziel op het oogenblikvan den dood, van het zoo menigvuldig voorkomend denkbeeldbij den Geest, dat hij nog in \'t leven is, van de zoo treffendetafereelen van zelfmoordenaars, van ter dood gebrachten,



116 2e boek. — 6e hoofdstuk. van menschen die zich geheel aan zinnelijk genot overgegevenhadden, en van zoo vele andere feiten, hebben over ditonderwerp veel • licht verspreidt, en de gelegenheid gegevenom veel optehelderen, van welke ophelderingen wij hier eenbeknopt overzicht zullen geven. Het perisprit is de band die de Geest met de stof van hetlichaam verbindt, het wordt uit de middenstof waarin hijzich bevindt, het algemeene flu?dum, geput; het heeft ietsvan den aard van de electriciteit, van de magnetische vloei-stof en in zeker opzicht ook van de werkelooze stof. Menzoude kunnen zeggen dat het de quintessens van de stof is;het is het beginsel van het organische, maar niet dat vanhet intellectueele leven; het intellectueele leven zetelt in

denGeest. Bovendien is het perisprit de oorzaak der uiterlijke ge-waarwordingen. Bij het lichaam zijn deze gewaarwordingen in deorganen die hem tot geleiders dienen, gelocaliseerd. Eens hetlichaam vernietigd zijnde, worden de gewaarwordingen algemeen.Daarom zegt de Geest niet, meer door het hoofd dan door, de voe-ten te lijden. Men moet er zich evenwel voor wachten om degewaarwordingen van het onafhankelijk geworden perisprit metdie van het lichaam te verwarren; wij kunnen de laatstenslechts bij wijze van vergelijking en niet als geheel aan deeerste gelijk, aanhalen. Van het lichaam verlost, kan de Geestlijden, maar dat lijden is niet dat van het lichaam,, het isevenwel geen uitsluitend zedelijk lijden, zoo als gewetens-wroeging, daar hij over

koude en hitte klaagt; zijn lijden isniet heviger in den winter dan in den zomer; wij hebben erzonder dat zij iets pijnlijks ondervonden door vlammen ziengaan; de hevigheid der warmte maakt dus op hem geenindruk. De pijn, die zij gevoelen, is dus geen eigenlijk gezegdphysisch lijden, het is een onbepaald innerlijk gevoel, waar-van zelfs de Geest, juist omdat de pijn niet gelocaliseerd is enniet door uitwendige oorzaken voortgebracht wordt, zichzelvenniet altijd rekenschap kan geven ; het is meer eene herinne-ring dan eene werkelijkheid, maar die daarom toch evenpijnlijk is. Somtijds bestaat er toch nog iets meer dan eeneherinnering, zoo als wij straks zien zullen.



HET GEESTEN-LEVEN.                                     117 Door waarneming hebben wij geleerd , dat het perisprit zichop het oogenblik van het sterven, dan eens sneller, dan eenslangzamer, van het lichaam losmaakt, gedurende de eersteoogenblikken, kan de geest zich geen denkbeeld van zijnentoestand maken; hij gelooft niet, dood te zijn; hij gevoeltzichzelven leven; hij ziet zijn lichaam liggen, hij weet dathet \'t zijne is, hij begrijpt niet hoe het komt dat hijdaarvan gescheiden is; deze toestand duurt zoo lang als ernog een band tusschen het lichaam en het perisprit bestaat.Een zelfmoordenaar zeide ons: Neen, ik ben niet dood, envoegde daarbij: en toch voel ik dat de wormen aan mij knagen.En de

wormen knaagden toch zeker niet aan het perisprit;en nog veel minder aan den Geest; zij knaagden slechts aanhet lichaam; maar aangezien de scheiding tusschen lichaamen perisprit nog niet volkomen was, veroorzaakte dit eenezedelijke repercusie, waardoor hem de gewaarwording vanhetgeen met het lichaam plaats vond, werd overgebracht.Repercusie is wellicht niet het geschikste woord, want lietkan eene te materieele uitwerking doen veronderstellen; hetis meer het gezicht van hetgeen in zijn lichaam, waarmedehij nog door zijn perisprit verbonden was , omging, dat bijhem eene begoocheling, die hij voor de werkelijkheid aanzag,deed ontstaan. Het was dus geene herinnering, want ge-durende

zijn leven hadden de wormen niet aan zijn lichaamgeknaagd; het was de gewaarwording van den .tegenwoor-digen toestand. Hieruit ziet men welke gevolgtrekking menuit feiten kan trekken, wanneer men die met aandacht gade-slaat. Gedurende het leven ontvangt het lichaam de indrukkenvan buiten en brengt die tot de ziel over door middel vanhet perisprit, die waarschijnlijk datgene is, dat wij zenuw-vloeistof noemen. Het lichaam dood zijnde, gevoelt niets meer,omdat het geen Geest noch perisprit meer bezit. Het perisprit,vrij geworden van het lichaam ontvangt de indrukken, maardaar zij dezen niet langs een bepaald kanaal ontvangt, ge-voelt zij die indrukken overal; en aangezien het perisprit

inwerkelijkheid niet anders dan een overbrenger van die in-drukken is, daar de Geest alleen, bewustzijn heeft, vloeit er 12



2e boek. — 6e hoofdstuk. 118 uit voort, dat indien er een perisprit zonder Geest kon be-staan , dit evenmin als het doode lichaam iets gevoelen zoude;zoo zou ook de Geest bij gemis aan perisprit, door geenepijnlijke gewaarwordingen getroffen kunnen worden. Nu wetenwij, dat hoe meer de Geesten zich louteren, ook het wezenvan het perisprit meer etherisch wordt, waaruit voortvloeitdat de invloed van de stof in dezelfde mate afneemt, als deGeest vooruit gaat, dat wil zeggen , naarmate het perispritzelve minder grof wordt. Maar, zal men zeggen, zoowel de aangename als de on-aangename gewaarwordingen worden aan den Geest doormiddel van het perisprit overgebracht; en indien de Geestvoor de eene ongenaakbaar is; moet dit ook zoo voor

deandere zijn. Ja, ongetwijfeld, voor zooverre het de gewaar-wordingen betreft die e^n gevolg zijn van de stof die wijkennen; het geluid van muziekinstrumenten, de geur vanbloemen oefenen genen den minsten invloed op hem uit, entoch heeft hij innige gewaarwordingen van eene onbeschrijfelijkebekoorlijkheid, waarvan wij ons niet het geringste denkbeeldkunnen vormen, omdat wij in dezen zijn als de blindge-borene ten opzichte van het licht, wij weten dat het bestaatmaar door wat ? hier houdt voor ons het weten op. Wij wetendat er gewaarwording, gevoel, gehoor, gezicht, bestaat; wijweten dat deze vermogens aan het geheele wezen, en nietzoo als bij den mensch, aan een of ander deel van het wezeneigen is; maar wij herhalen, waar door? dat

weten wij niet.De Geesten zelve, kunnen ons daar geen rekenschap vangeven, omdat onze taal niet geschikt is om denkbeelden, diewij niet bezitten, te kunnen uitdrukken, evenmin als detaal der wilden woorden heeft, om onze kunsten, weten-schappen en wijsgeerige stellingen uit te drukken. Wanneer wij zeggen dat de Geesten voor de indrukken vanonze stof niet--Vatbaar zijn, spreken wij van zeer verhevenGeesten, wiens etherisch omhulsel met niets hier op aarde kanvergeleken worden, dit is niet het geval met hen wiens perispritmeer vast of dicht is, dezulken worden onze klanken, onzegeuren gewaar; maar niet meer zoo als bij hun leven door



119 HET GEESTEN-LEVEN. middel van een beperkt gedeelte van hun individu. Men zoukunnen zeggen dat de moleculaire trillingen zich in hun geheelewezen doen gevoelen, om op die wijze tot hun sensoriumcommune i)., te geraken, welke hier de Geest zolve is, (hoewelop eene andere wijze, en wellicht ook onder eenen anderen in-druk , waar door eene wijziging in de gewaarwording te weeggebracht wordt.) Zij hooren het geluid van onze stem, en tochverstaan zij ons ook alleen door de overbrenging der gedachte,zonder dat wij spreken , en ons beweren wordt gesteund doorde. daadzaak dat die scherpzinnigheid des te sterker is,naarmate de Geest meer gedematerialiseerd is. Wat het

zienaangaat, is dit bij de Geesten geheel van het licht onafhan-kelijk. Het vermogen om te zien is een essentieel attribuutvan de ziel: voor haar bestaat er geene duisternis; maar hetgezicht is bij hen die het meest gelouterd zijn, uitgebreideren doordringender. De ziel of Geest bezit dus in zichzelve hetvermogen tot alle gewaarwordingen ; gedurende het lichamelijkleven is de grofheid van onze organen eene belemmering; bijhet leven buiten het lichaam wordt die belemmering naarmatehet halfstoftelijk omhulsel zich verfijnt, hoe langer hoe minder.Dit omhulsel, dat uit de middenstof die ons omgeeft, geputwordt, verandert naar den aard der werelden. Van de eenewereld op de andere overgaande,

verwisselen de Geesten ditomhulsel, zoo als wij van kleederen veranderen wanneer wijvan den winter in de zomer overgaan, of ons van de pool-streken naar de linie begeven. Wanneer de hoogverhevenGeesten ons komen bezoeken, bekleeden zij zich met eenaardsch perisprit en van dat oogenblik af aan, nemen zij opdezelfde wijze waar als onze alledaagsche Geesten; maar allen,zoowel mindere als verheven Geesten hooren of gevoelen alleendatgene wat zij hooren of gevoelen willen. Zonder gevoels-organen te bezitten, kunnen zij naar welgevallen hun waar-nemingsvermogen werkend of werkeloos maken; er bestaat 1) Semirium Commune. De algemeene gevoelszetel of dat punt in

dehersenen, waar de door alle zinnen opgewekte gewaarwordingen samen-loopen. J. Kramf.ks. Algemeene Kunstwoordeniolk.                   i. o. I\\ 12»



J 20                       2e boek. — Ge hoofdstuk. slechts een ding dat zij gedwongen zijn te hooren, en datis: de raadgevingen der goede Geesten. Hun gezicht is altijdwerkzaam maar zij kunnen zich voor elkander onzichtbaarmaken. Naar gelang van den rang, op welke zij staan, kunnenzij zich ^oor hunne minderen, maar niet voor hunne meer-deren verbergen. In de eerste oogenblikken die op den doodvolgen, is het gezicht van den Geast altijd beneveld en ver-vvard; naarmate hij zich van het lichaam bevrijdt, wordt hetallengskens helderder, en kan dezelfde helderheid als tijdenshet leven bereiken, ongerekend dat het door lichamen dringt,die voor ons ondoorschijnend zijn. De afstand tot welke deGeest met het gezicht in de oneindige ruimte

doordringt,hangt van zijnen graad van reinheid en verhevenheid af. Deze geheele theorie, zal men zeggen , is weinig opbeurend.Wij dachten dat als wij eens van ons grove omhulsel, hetwerktuig van onze smarten verlost waren, wij niet meer telijden zouden hebben, en nu komt gij ons leeren dat wij dannog zullen lijden; op welke wijze dit nu ook zijn moge, blijfthet toch lijden. Helaas ja, wij kunnen, en zelfs nog veelen lang lijden, maar wij kunnen ook, zelfs onmiddellijk nadatwij het lichamelijk leven hebben afgelegd , niet meer behoevente lijden. Het lijden hier op aarde is dikwijls geheel van onszelvi1onafhankelijk, maar ook vele smarten zijn het gevolg vanonzen wil. Indien men tot de bron opklom zoude men ont-waren dat een groot deel van ons lijden het

gevolg is vanoorzaken die wij hadden kunnen voorkomen. Hoe vele kwalenen gebreken haalt de mensen zich niet door onmatigheid,eerzucht, kortom door de bevrediging van alle zijne lustenop den hals? De mensch die altijd matig wilde leven, vanniets misbruik maakte, die altijd eenvoudig in zijne behoeften,bescheiden in zijne wenschen was, zoude zich heel wat ver-drietelijkheden besparen. Zoo is het ook met den Geest; deverdrietelijkheden die hij ondergaat, zijn altijd een gevolgvan de wijze waarop hij op aarde geleefd heeft; het spreektvan zelve dat hij niet meer aan jicht of rhumatismus zallijden, maar hij zal een ander lijden dat daarom niet minde)



HET GEESTEN-LEVEN*.                                      121 hevig zal zijn, ondergaan. Wij zagen dat het lijden een gevolgis van de banden, die er nog tusschen den Geest en destof bestaan; dat hoe minder de Geest onder den invloed vande stof is, met andere woorden, dat hoe meer hij gedema-terialiseerd is, hoe minder hij onaangename gewaarwordingenzal te verduren hebben; en het hangt geheel van hemzelveaf zich reeds in dit leven van dien invloed te bevrijden; hijheeft zijnen vrijen wil, en dus de keuze tusschen doen enniet doen; laat hij zijne dierlijke neigingen beteugelen, laathij geen haat noch nijd of ijverzucht, geen hoogmoed koeste-ren; laat hij zich niet door ego?sme doen heheerschen: laathij

zijne ziel door het aankweeken van goede gedachten rei-nigen; laat hij goed doen; niet aan de dingen dezer wereldmeer waarde hechten dan zij verdienen, dan zal hij, zelfsonder het lichamelijke hulsel, reeds gelouterd, reeds van destof vrij zijn, en als hij dat af zal leggen, zal hij er deninvloed niet meer van ondervinden; het lichamelijke lijden,dat hij ondergaan heeft, zal bij hem geene onaangenameherinnering opwekken; er zal hem geen enkele pijnlijke indrukvan over blijven, omdat die alleen het lichaam en niet denGeest getroffen hebben; hij zal zich gelukkig gevoelen er vanbevrijd te zijn, en door de kalmte van zijn gerust geweten,:zal hij tegen elk zedelijk lijden gevrijwaard worden. Wij heb-ben er

duizenden, die tot alle rangen en standen der maat-schappij behoord hebben, ondervraagd; wij hebben hen inalle tijdperken van het Geesten-leven van af het oogenblik,<Jat zij hun lichaam verlieten, nagegaan; wij hebben ze voetvoor voet in dat leven aan gene zijde van het graf gevolgd,om de veranderingen, die zich bij hen in hunne denkbeeldenen gewaarwordingen ontwikkelden, gadeteslaan, en het warenniet de alledaagsche mensehen, die ons de minst belangrijkevoorwerpen voor onze studie verschaft hebben; en wij hebbenaltijd opgemerkt dat het lijden in verband staat met het ge-drag waarvan zij de gevolgen dragen, en dat dit nieuw be-staan de bron van een onuitsprekelijk geluk is voor hen,

die•den goeden weg gevolgd hebben; waaruit volgt dat zij, dielijden, dit ondergaan, omdat zij het gewild hebben, en zij



122                        2e boek — <5e hoofdstuk. dit dus zoowel in de andere als in deze wereld, aan niemanddan aan zichzelf te wijten hebben. KEUZE DER BEPROEVINGEN. 258.    Bezit de Geest in den staat van omdoling en voordat hij een nieuw lichamelijk leven aanvaard, bet bewustzijnvan hetgeen hem in dat leven te wachten staat? «Hij kiest zelve de soort van beproeving, die hij ondergaanwil, en hierin bestaat zijnen vrijen wil.» — Dus is het niet God, die hem de wederwaardighedenvan het leven als straf oplegt?                                              , «Niets geschied zonder Gods toestemming, want Hij is het,die alle wetten welke het Heelal beheerschen , heeft vastge-steld. Gij zoudt even goed kunnen vragen, waarom Hij lieverde eene dan de andere wet

vastgesteld heeft. Door de Geestin zijne keuze vrij te laten, laat hij dezen de geheele ver-antwoordelijkheid van zijne handelingen en van de gevolgendier handelingen dragen, niet eene hinderpaal wordt aan zijnetoekomst in den weg gelegd; de weg ten goede staat hemeven als die tot het kwaad open; maar als hij bezwijkt, be-houdt hij nog ééne troost, en die is: dat alles niet voor hemeen einde genomen heeft, en dat God in zijne goedertieren-heid, hem vrijheid geeft, datgene wat hij verkeerd gedaanheeft, weder overtedoen. Bovendien moet men wel weten teonderscheiden, wat het het werk van Gods wil, en wat hetwerk van \'s menschen wil is. Indien gij door een gevaar be-dreigd wordt, dan zijt niet gij het, die het gevaar hebt doenontstaan, maar God;

doch gij hebt de wil om er u aanbloottestellen, omdat gij er een middel in ziet, om voorwaartste streven, en God dit toestaat.» 259.     Indien aan den Geest de keuze overgelaten wordt,om den aard van de beproeving die hij ondergaan moet, tobepalen, vloeit daar dan niet uit voort, dat alle de weder-waardigheden, die zij in het leven ondervinden, door onsvoorzien en uitgekozen zijn ? «Allen, is het woord niet, want het wil niet zeggen, datgij al wat u voorkomt, tot in de geringste bijzonderheden



HET GEESTEN-LEVEN.                                      123 gekozen en voorzien hebt, gij hebt alleen den aard van uwebeproeving uitgekozen, de bijzonderheden zijn een gevolgvan den toestand, waarin gij geplaatst zijt, en dikwijls ookvan uwe eigene daden. De Geest weet dat door deze of geneweg te kiezen, hij deze of gene soort van strijd zal moetenondergaan; hij kent dus den aard der wederwaardigheden,die hem treffen zullen, doch hij weet niet of het door dezedan wel door eene andere gebeurtenis zijn zal. De bijzonder.heden der feiten worden door de omstandigheden en de krachtder dingen voortgebracht. Alleen de groote gebeurtenissen dieinvloed op zijn lot kunnen hebben zijn voorzien. Als gij

eenweg vol kuilen opgaat, dan weet gij dat gij voorbehoeds-maatregelen nemen moet, omdat er kans voor u bestaat omte vallen, maar gij weet niet juist op welke plek gij vallenzult, en het behoort tot de mogelijkheden dat gij, als gijvoorzichtig genoeg zijt, niet vallen zult. Indien er u op straateen dakpan op het hoofd valt, geloof dan niet dat het zooals men dit gewoonlijk zegt, «geschreven stond.» 260.     Hoe kan een Geest wenschen te midden van slechtemenschen geboren te worden? «Men is wel verplicht hem te midden eener omgeving tezenden, in welke hij de door hem gevraagde beproeving kanondergaan. Wel nu! er moet dus analogie bestaan; om deneiging tot rooven te kunnen bestrijden, moet

hij zich ondermenschen van dat slag bevinden.» — Indien er dus geene slechte menschen op aarde warendan zou de Geest geene omgeving kunnen vinden, ornsommige beproevingen te kunnen ondergaan? «Zou men zich daarover moeten beklagen? Zoo is het inde verheven werelden waar het kwaad geen toegang vindt,daarom zijn daar niets dan goede Geesten. Doe uw best dathet spoedig hier op aarde ook zoo worde.» 261.     Moet de Geest onder de beproevingen, die hij moetondergaan om tot volmaaktheid te geraken, alle mogelijkeverleidingen ondervinden; moet hij alle die toestanden, diehoogmoed, ijverzucht, gierigheid, zinnelijkheid enz. bij hemkunnen opwekken, doorloopen?



12* 2e boek. — 6e hoofdstuk. «Zeer zeker niet, want gij weet immers dat er geesten zijn.die van den aanvang af aan , eenen weg betreden die hen voorvele beproevingen vrijwaart; maar degene, die zich op denslechten weg laat mede slepen, moet alle gevaren, die dienweg oplevert, doorstaan. Een Geest kan bijvoorbeeld rijkdomvragen, en die kan hem geschonken worden, dan zal hijnaar gelang van zijn karakter, gierig of verkwistend, baat-zuchtig of milddadig kunnen worden, ofwel zich aan alledenkbare zinnelijke genietingen kunnen overgeven; maar datwil niet zeggen, dat hij daarom tegen wil en dank de proefder verleiding van alle die neigingen zal moeten doorstaan.» 262.   \'Hoe kan de Geest, die bij zijn oorsprong, een-voudig, onwetend en zonder

ondervinding is, met kennisvan zaken een leven kiezen en voor die keuze verantwoorde-lijk zijn? «God komt zijne onervarenheid te hulp , dooi\'hem den weg,die hij moet volgen aantewijzen, zoo als gij met het kind vanaf zijne geboorte doet; maar allengskens laat hij hem, naarmate zijne vrije wil zich ontwikkeld, meester, om zelve eenekeuze te doen, en als hij dan niet naar de raadgevingen dei-goede Geesten luistert, gebeurt het dikwijls dat hij van denrechten weg afdwaalt en den slechten opgaat; dit is wat men\'s menschen val noemen kan.» — Wanneer een Geest in het bezit van zijnen vrijen wilis, hangt dan de keuze van zijn lichamelijk leven altijd uit-sluitend van zijnen wil af, of kan dat leven hem door denwil van God als boetedoening worden

opgelegd? «God weet te wachten : hijspoort niet tot boetedoening aan;evenwel kan God een bestaan aan een Geest opleggen, alsdeze, door den lagen trap, waarop hij staat of door onwil,niet instaat is te begrijpen wat voor hem het heilzaamstezijn zal, en als God ziet, dat zoodanig leven kan strekkenom hem te reinigen en te doen vooruitgaan, en het daarbijeene boetedoening voor hem zijn kan.» 263.     Doet de Geest onmiddelijk na zijn dood eene keuze?«Neen, vele gclooven aan de eeuwigheid der straf; men heeft u dit reeds gezegd: dit is opzichzelve eene straf.»



HET GEESTEN-LEVEN\'.                                / 125 264.    Door wat wordt de Geest, bij het doen eener keuzeder beproevingen die hij ondergaan wil, geleid? «Hij kiest zoodanige beproevingen; die door den aard zijnergebreken voor hem eene boetedoening kunnen zijn en hemspoediger vorderingen kunnen doen maken. Sommigen kun-nen zich dus een leven van gebrek en ontbeeringen opleggenom te trachten dit met moed te dragen; anderen willen debeproeving der verleiding ondergaan welke fortuin en machtaanbieden, die door het misbruik en het verkeerd gebruik,,dat men er van maken kan en door de vuige driften, diezij doen ontstaan nog gevaarlijker is; eindelijk zijn er noganderen, die zich

zelven in den strijd die zij door de aan-raking met de ondeugd te doorstaan hebben, willen beproeven.» 265.    Daar er Geesten zijn, die decaan raking met de on-deugd als beproeving kiezen, zijn er dan ook anderen, diezulk eene keuze doen uit sympathie, en gedreven door dezucht om in eene omgeving, die met hunne neigingen overeen-komt te leven, of om op stoffelijke wijze aan de bevredigingvan hunne materieele neigingen te voldoen? «Er zijn er, dat is zeker, maar men treft die alleen onderhen aan, wier zedelijken zin nog weinig ontwikkeld is; debeproeving komt van zelve en zij moeten die gedurende langerentijd ondergaan. Vroeg of laat beginnen zij toch te begrijpendat de voldoening van

hunne neigingen voor hen betreurens-waardige gevolgen na zich sleept, die zij gedurende eenentijd, die hen als de eeuwigheid zal toeschijnen, zullen moetendragen; en God zal hen, tot dat zij hunne fout begrepenzullen hebben , en tot dat zij die zelve door voor hen heilzamebeproevingen geboet zullen hebben, in dien toestand kunnendoen verblijven.» 266.    Schijnt het niet natuurlijker, de minst moeielijkebeproevingen te kiezen? «Voor u, ja; voor den Geest, neen; als deze van de stofverlost is, houdt alle illusie op, en hij denkt er dan anders over.» Op aarde ondergaat de niensch den invloed van vleeschelijke ge-dachten, en ziet dus van die beproevingen slechts de moeielijke zijde,daarom komt het

hem natuurlijk voor, zoodanige beproevingen te



126 2e boek. — 6e hoofdstuk. kiezen , die volgens zijne zienswijze met stoffelijke genietingen gepaardkunnen gaan, maar in het Geesten-leven , vergelijkt hij die voorbij-gaande en grove genietingen met de onverderfelijke gelukzaligheid,die hij in het verschiet ziet, en wat kunnen hem dan eenige voor-bijgaande smarten deeren ? Het is dus mogelijk dat de Geest dezwaarste beproeving, en dientengevolge het rnoeielijkste bestaan kiest,in de hoop daardoor spoediger in eenen beteren toestand te geraken,zoo als eene zieke dikwijls het onaangenaamste geneesmiddel kiest, omdes te spoediger te genezen. Hij, die verlangt dat zijn naam aan deontdekking van een onbekend land verbonden wordt, kiest niet eenemet bloemen ersierde loopbaan, hij kent de

gevaren die hij onderdeoogen zal moeten zien, maar hij weet ook dat als hij slaagt, roemzijn deel zal zijn. De leer van de vrijheid in de keuze van het leven en van de be-proevingen die wij ondergaan moeten, houdt op vreemd te zijn, nismen bedenkt dat de vin de stof bevrijde Geesten op eene geheelandere wijze de dingen beschouwen dan wij. Zij zien het einddoel,en dat doel heeft voor hen een veel grootere waarde dan de voorbij-gaande genietingen der aarde; na ieder leven zien zij hoeveel zijvooruit gegaan zijn, en begrijpen wat hen nog aan reinheid ontbreektom het doel te kunnen bereiken; daarom onderwerpeu zij zich vrij-willig aan alle wederwaardigheden van het lichnmelijk leven, zelfs de zoo-danige vragende, die hun in staat kunnen stellen

vroeger het eind-doel te bereiken. Het is dus ten onrechte dat men zich verwondertals de Geesten niet aan het gemakkelijkste leven de voorkeur geven.Dat leven dat van verdriet vrij is, ziet hij in \'t verschiet, hij kanhet in den onvolmaakten staat waarin hij nu is, niet genieten, daaromtracht hij zich te beteren, ten einde het deelachtig te kunnen worden. Ontmoeten wij trouwens in het dagelijksch leven niet menig voor-beeld van zulk eene keuze ? De man, die een gedeelte van zynleven met gestadig arbeiden doorbrengt, ten einde daardoor wei-vaart te verkrijgen, wat doet hij anders dan zichzelve eene taakmet het oog op een betere toekomst, opleggen ? De krijgsman , diezichzelven voor eene gevaarlijke expeditie aanbiedt, de reiziger,die in het belang der

wetenschap of om fortuin te maken al de ge-varen trotseert, wat zijn dat anders dan vrijwillige beproevingen,die hen, als zij er van terugkomen, eer en voordeel moeten aau-brengen ? Waaraan onderwerpt zich de mensch al niet, en waaraanstelt hij zich niet bloot om zijne belangen te bevorderen of om roemte oogsten? Is niet iedere wedstrijd eene beproeving, die degenen,



HET GEESTEN-LEVEN.                                      127 die er deel aan nemen, zichzelven vrijwillig opleggen, met het doel omin de loopbaan die zij zich uitgekozen hebben, vooruit te komen ? Menbereikt geen verheven maatschappelijk standpunt, hetzij in weten-schappen, kunsten of industrie, dan na de proef der mindere rangen,die men even als zoo vele beproevingen kan beschouwen, te hebbendoorgestaan. Het menschelijke leven is alzoo de copie van het geesten-leven ; wij vinden er in het klein dezelfde toestanden in terug. Indienwij dus dikwijls gedurende ons leven, de moeielijkste beproevingenkiezen om een hooger standpunt te kunnen bereiken, waarom zoudan de Geest, die veel verder ziet

dan het lichaam, en voor wienhet leven van dat lichaam slechts een voorbijgaande gebeurtenis is;geen moeielijk en werkzaam leven kiezen, indien hem dit de eeuwigegelukzaligheid moet doen bereiken? Zij, die zeggen, dat indien aanden mensch de keuze van zijn bestaan overgelaten werd, hij vorst ofmillionair zou willen worden , zijn als de bijzienden , die alleen datgene wat zij aanraken zien, of als die snoeplustige kinderen, die opde vraag, wat wilt gij worden , antwoorden: banketbakker of confitnrier. Evenzoo is het met den reiziger, die beneden in de door nevelenverduisterde vallei, noch de lengte , noch het uiterste punt van zijn wegziet; boven op den berg gekomen zijnde, overziet hij den

geheelen af-gelegden weg, en wat hem nog van dien weg afteleggen blijft, hij zietde plaats zijner bestemming en de beletselen die hij nog te overwinnenheeft, en kan dan op eene meer zekere wijze de noodige middelenberamen, om die te bereiken. De ge?ncarneerde Geest is gelijk aanden reiziger aan den voet van den berg; van de aardsche bandenbevrijd, overziet hij alles, zoo als degene die op den top van deu bergstaat. Het doel van den reiziger is: rust na vermoeienis; voor denGeest is dit doel: de hoogste gelukzaligheid na wederwaardigheden enbeproevingen. Alle Geesten zeggen, dat zij in hunnen staat van omdoling,\'toeken ,leeren, opmerken, ten einde eene kenze te kunnen doen. Vinden

wijook niet daarvan het voorbeeld in het lichamelijk leven ? Zoeken ook wijniet dikwijls gedurende vele^jaren naar het beroep, waarop wij uit vrijebeweging onze keus vestigen, omdat wij vermeenen dat dat ons hetbeste door de wereld zal helpen? Indien het eene mislukt, zoekenwij iets anders. Ieder beroep dat wij bij de hand nemen, is eeneafwisseling in onzen toestand, een tijdvak in ons leven. Bedenkenwij heden niet wat wij morgen doen zullen? En wat zijn de ver-schillende lichamelijke levens voor den Geest, zooniet, afwisselingen,tijdperken, dagen voor zijn geestenleven, dat zoonis wij weten, zijn



128 2e BOEK. ---- fie HOOFDSTUK. normale leven is, terwijl het lichamelijke slechts een zeer kortstondigen een leven van overgang is? 267.     Zou de Geest die keus gedurende zijn lichamelijkleven kunnen doen ? «Zijne vvenschen kunnen daarop van invloed zijn; dit isafhankelijk van hetgeen hij er mede beoogt; maar wanneerhij Geest geworden is, ziet hij dikwijls alles geheel andersin. Het is de Geest alleen, die deze keuze doet; maar wij her-halen het, hij kan dit gedurende het stoffelijk leven doen,want er zijn altijd oogenblikken, waarin de Geest onafhan-kelijk is van de stof die hij bewoont.» — Vele menschen wenschen naar grootheid en rijkdommen,en dit is zeker niet als boetedoening, noch als beproeving? «Ongetwijfeld niet, het is het stoffelijke, dat

die grootheidverlangt om er door te genieten, en het is de Geest, die hetwenscht, om er het onzekere van te leeren kennen.» 268.     Heeft de Geest tot dat hij de volmaakste reinheidzal bereikt hebben, steeds beproevingen te ondergaan? «Ja, maar niet van dien aard als gij u die voorstelt; gijnoemt stoffelijke wederwaardigheden , beproevingen, en deGeest eene zekere hoogte bereikt hebbende, al moge hij nietvolmaakt zijn, heeft er geene meer te ondergaan,\'maar heeftaltijd plichten te vervullen die tot zijne eigene volmakingdienen, en die voor hem niet moeielijk zijn: bestond het ookalleen in anderen in hunne volmaking behulpzaam te zijn.» 269.     Kan de Geest zich omtrent de doelmatigheid van debeproeving, die hij uitgekozen heeft, vergissen? «Hij

kan er een gekozen hebben, die zijne krachten teboven gaat; hij kan er ook eene, waarvan hij geen nut kantrekken, met een onnut en werkeloos leven gelijkstaande,gekozen hebben; maar eens weder in de geestenwereld terug-gekeerd, ziet hij in, niet3 gewonnen te hebben, en vraagtom den verloren tijd te mogen inhalen.» 270.     Waaraan moet men de roeping toeschrijven diesommige menschen gevoelen, en hunnen wensch om lieverhet een dan het andere vak te kiezen?



HET GEESTEN-LEVEN.                                      129 «Mij dunkt dat gij die vraag zelve kunt beantwoorden. Tshet niet een gevolg van al hetgene, wat wij u over de keuzeder beproevingen en over den vooruitgang in een vorig levengezegd hebben ?» 271.     Daar de Geest gedurende zijn omdoling de verschil-lende toestanden, in welke hij vorderingen zouden kunnenmaken, nagaat, hoe kan hij dan denken,dat hij bij voor-beeld door onder kannibalen geboren te worden, die \\orde-ringen zal kunnen maken? «Het zijn geene gevorderde Geesten, die onder de kanni-balen geboren worden, maar wel Geesten van dezelfde natuurals de kannibalen of die op eenen nog lageren trap dan dezestaan.» Wij weten

dat onze tnenscheneters nog niet op den allerlaagstentrap staan, en dat er werelden zijn, waarop de verdierlijkiug enwreedheid met niets op aarde kan vergeleken worden. Deze Geestenzijn dus nog ver beneden de laagsten bier op aarde, en onder onzewilden geboren te worden zoude voor hen een vooruitgaug zijn, zooals het voor een menscheneter een vooruitgang zoude zijn, geroepente worden, om bij ons een beroep, dat hun verplicht bloed te ver-gieten, uitteoefenen. Dat zij niets hooger beoogen, komt doordien zijdoor hunne zedelijke minderheid geencn meer volledigcn vooruitgangkunnen begrijpen. De Geest kan niet dan trapsgewijze vooruitgaan;hij kau de afstand, die er tusschen

barbaarschheid en beschaving ligt,niet op eens overspringen, en dit toont ons de noodzakelijkheid vande re?ncarnatie aan , die wel wezenlijk met Gods rechtvaardigheid over-eentebrengen is; wat zoude er anders van die millioenen wezens worden,die dagelijks in eeueu staat van diep verval sterven, indien hun demiddelen om de volmaaktheid te bereiken niet gegund werden V Waaromzou God hen de gunst die Hij aan audereu schenkt, onthouden? 272.    Zouden Geesten van eene mindere wereld dan de aardeafkomstig, of Geesten van een zeer achterlijk volk, zooalsbij voorbeeld van kannibalen, onder onze beschaafde volkenkunnen geboren worden ? «Ja, er zijn er die door op ééns te hoog te

willen opklimmeneen verkeerden weg inslaan; maar dan zijn zij onder ons teneenen male misplaatst, omdat zij zeden en natuurdriften heb-ben, die bij de onzen niet passen.»



130                          2e boek. — (ie uüuiüstuk Deze wezens geven ons het schouwspel van wreedheid te middender beschaving; door tot de kannibalen terug te keeren, zal dit voorhen geene vermindering zijn, en zij daardoor wellicht nog iets voor-uitgaan. 273.     Zou een tot een beschaafd volk behoorend niensch,tot boetedoening, bij een ras van wilden kunnen gere?ncar-neerd worden? «Ja, maar dit hangt af van den aard der boetedoening;een meester, die hardvochtig jegens zijne slaven geweest is,zal zelve slaaf kunnen worden, en op zijn beurt iedere slechtebehandeling, die hij anderen heeft doen ondergaan, moetenverduren. Hij, die op een tijdstip bevel gevoerd heeft, kanin een nieuw bestaan, aan hen, die vroeger onder zijnenwil bukten, moeten

gehoorzamen ;, indien hij van zijne machtmisbruik gemaakt heeft, is dit eene boetedoening, en dezekan hem door God opgelegd worden. Een goede Geest kanook om minderen vorderingen te doen maken, een bestaan,waarin hij invloed op dat volk kan uitoefenen, uitkiezen, endan is het eene zending.» BETREKKINGEN AAN GENE ZIJDE VAN HET GRAF. 274.    Vormen de verschillende orden van Geesten onderelkander eene hiërarchie van macht; bestaat er onder henondergeschiktheid en gezag? «Ja, zeer veel; de Geesten voeren in verhouding van hunnevoortreffelijkheid gezag over elkander, en dit gezag oefenenzij door een onwederstaanbaar zedelijk overwicht uit.» —  Kunnen de mindere Geesten zich aan het gezag van hen,die boven hen

verheven zijn, onttrekken? «Ik heb immers «onweerstaanbaar:) gezegd.» 275.    Verkrijgt de mensch door de macht en onderscheiding,die hij hier op aarde genoten heeft, eenig overwicht in degeestenwereld ? «Neen, want de kleinen zullen daar verhoogd, en de grootenvernederd worden. Lees de psalmen.» —  Hoe moeten wij die verhooging en vernedering verstaan ?



131 HET GEESTEN-LEVEN. «Weet gij niet dat de Geesten naar gelang van hunneverdienste van verschillende rangen zijn? Wel nu! de grootstevan de aarde kan tot de laagste rang onder de Geesten be-hooren, terwijl zijn dienstknecht op den eersten rang zalstaan. Begrijpt gij dit? Heeft Jezus niet gezegd : die zichzelvenvernedert zal verhoogd worden , en die zichzelven verhoogd zalvernedert worden?» 276.     Gevoelt degene, die op aarde groot was en nu onderde Geesten eener der minderen is, zich daar soms vernedert? «Hij gevoelt zich dikwerf diep vernederd, vooral indien hijhoogmoedig en ijverzuchtig was.» 277.    Erkent de krijgsman , die zijnen bevelhebber na denveldslag in de

geestenwereld terug vindt, dezen nog als bovenhem in rang verheven ? «De titel is niets, de wezenlijke voortreffelijkheid is alles.» 278.     Zijn de Geesten der onderscheiden orders onder eengemengd ? «Ja en neen; dat wil zeggen, zij zien elkander, rnaar zijzijn van elkander afgescheiden. Naar gelang van de gelijk-vormigheid of tegenstrijdigheid hunner gevoelens, ontwijkenof naderen zij elkander, zoo als dit ook het geval bij u is.Het is een geheele wereld, waarvan de uwe eene doffe af-spiegeling is. De Geesten van denzelfden rang vereenigen zichdoor eene soort van affiniteit met elkander, en vormen groepenof gezinnen van Geesten, die door sympathie en door het doeldat zij beoogen, met

elkander verbonden zijn; de goedenaangetrokken door de zucht om goed te doen, de slechtendoor de zucht om kwaad te doen, en door de schaamte overhunne gebreken, en de behoefte om met aan hen gelijkewezens te zamen te zijn.» Zoo als in een groote stad waar menschen van eiken rang enstand elkander zien en ontmoeten, zonder\'zich met elkander te ver-mengen ; waar de gezelschappen zich naar gelang van gelijkvormigheidin smaak vormen, waar ondeugd en deugd zich rakelings voorbij-gaan, zonder elkander aantesprekeu. 279. Hebben alle Geesten wederkeerig toegang tot elkander?



132 2e boek. — 6e hoofdstuk. «De goede Geesten gaan overal, en zoo moet het zijn , willenzij hunnen invloed op de slechten kunnen uitoefenen; maarde sfeeren, die door de goede bewoond worden, zijn aan deonvolmaakte Geesten ontzegd, opdat dezen er de onrust diedoor slechte hartstochten ontstaat, niet op zouden kunnenoverbrengen.» 280.     Van welken aard is de betrekking, die er tusschende goede en kwade Geesten bestaat? «De goede trachten de slechte neigingen bij de anderen tebestrijden, ten einde hen vorderingen te helpen maken; hetis eene zending.» 281.     Waarom scheppen de mindere Geesten er behagenin om ons tot het kwaad te verleiden? «Uit jaloerschheid van niet verdiend te hebben onder degoeden te behooren. Hunne

wensch is , om zoo veel als ditin hun vermogen is, de onervaren Geesten te beletten hethoogste geluk te bereiken; zij willen anderen, datgene watzij zelve gevoelen, doen ondervinden. Ziet gij niet hetzelfdeonder u?»                                                          , • 282. Op welke wijze onderhouden de Geesten zich metelkander? «Zij zien elkander, en verstaan dan elkander; de spraakis materieel: het is de afspiegeling van den Geest. Door hetuniverseele flu?dum bestaat tusschen hen een bestendig envoortdurend middel van verkeer, het is de overbrenger dergedachte, zoo als de lucht de overbrenger van het geluid is;het is een soort van universeele telegraaf, die alle wereldente zamen verbindt en de Geesten veroorloofd hunne gedachtenvan de eene wereld naar

de andere over te brengen.» 283.     Kunnen de Geesten hunne gedachten voor elkanderbewimpelen; kunnen zij zich voor elkander verbergen? «Neen, voor hen is alles, vooral als zij volmaakt zijn, open-baar. Zij kunnen zich van elkander verwijderen, maar zijblijven elkander zien. Dit is geen absolute regel, want som-mige Geesten kunnen zich zeer goed voor andere onzichtbaarmaken als z\\j dit noodig oordeelen.» 284.     Hoe kunnen de Geesten, geen lichaam hebbende



HET GEESTEN-LEVEN.                                       133 hunne individualiteit constateeren, en zicbzelven van anderegeestelijke wezens die hen omringen, onderscheiden ? «Zij constateeren hunne individualiteit door het perisprit,zoo als de mensch door het lichaam , waardoor zij van elkanderafgescheiden wezens zijn.» 285.     Herkennen de Geesten elkander als te zamen de aardebewoond te hebben? herkent de zoon zijnen vader, de vriendzijnen vriend? «Ja, en zoo van geslacht tot geslacht.» — Op welke wijze herkennen de menschen, die elkanderop aarde gekend hebben, elkander in de geestenwereld ? «Wij zien ons afgeloopen leven en lezen daarin als in eenboek; het

verleden van onze vrienden en vijanden ziende,zien wij hunnen overgang van het leven in den dood.» 286.    Ziet de Geest, bij het afleggen van het aardsch hulsel,onmiddelijk zijne bloedverwanten en vrienden terug, die hemin de geestenwereld voorgegaan ziju? «Niet altijd onmiddelijk, want zoo als wij reeds gezegdhebben , is er ee/iigen tijd noodig om tot bezinning te komenen den stoffelijken sluier afteleggen.» 287.    Op welke wijze wordt de ziel bij zijne terugkomst inde Geestenwereld ontvangen? «De rechtvaardige, als een geliefden broeder, die. men reedslang verwachtte; de slechte als een wezen, dat men veracht.» 288.     Wat gevoelen de onreine Geesten op het,

gezicht vaneen andere slechte Geest, die tot hen komt? «De slechten zijn verblijd, wezens naar hun beeld en dieeven als zij van de eeuwige gelukzaligheid verstoken zijn, tezien, zooals op aarde een deugniet, dit onder zijns gelijken,ook is.» 289.    Komen onze bloedverwanten en vrienden ons somtijds,als wij de aarde verlaten, te gemoet? «Ja, zij komen de ziel die zij liefhebben te gemoet, zijwenschen haar even als bij de tehuiskomst na eene volbrachtereis geluk, als zij aan de gevaren van den tocht ontkomenis, en helpen haar zich van de lichamelijke banden te ont-doen. Als degenen, die hen lief gehad hebben, hen tegemoet 13



134                       2e boek. — 6e hoofdstuk. komen is dit eene gunst voor de goede Geesten, terwijl degenedie zich bezoedeld heeft, in de eenzaamheid blijft, of doorgeesten, die aan hem gelijk zijn omringd wordt: dan is heteene straf.» 290.     Worden bloedverwanten en vrienden altijd na bun-nen dood vereenigd? «Dit hangt af van hunne voortreffelijkheid en van den wegdien zij tot hunne volmaking volgen. Als een hunner meergevorderd is en spoediger vooruitgaat dan de anderen, zullenzij niet te zamen kunnen blijven; zij zullen elkaar nu en dankunnen zien, maar zij zullen dan eerst voor goed vereenigdzijn, als zij te zamen hand aan hand zullen kunnen voor-waarts streven, of als zij even gevorderd in volmaaktheidzullen zijn. En somtijds ook, is het

gemis van het zien vanbloedverwanten of vrienden eene straf.» SYMPATHETISCHE EN AFKEERIGE VERHOUDING DERGEESTEN. GEESTELIJKE WEDERHELFTEN. • 291.     Gevoelen de Geesten behalve de algemeene sympathie,die uit gelijkvormigheid ontstaat, nog andere bijzondere ge-negénheid ? «Ja, even als de mensen: maar de band die de Geesten tezamen verbindt, is, wanneer het lichaam niet meer bestaat,sterker, omdat die dan niet meer aan de veranderlijkheidder hartstochten blootstaat.» 292.     Koesteren de Geesten onderlingen haat? «Er bestaat geen haat dan alleen bij onreine Geesten, endezen zijn het, die onder u, vijandschap en tweedracht aan-blazen.» 293.     Zullen twee wezens die op aarde vijanden waren,elkander in de

Geestenwereld vijandschap blijven toedragen? «Neen, zij zullen inzien, dat hunne vijandschap dom, ende oorzaak er van kinderachtig was. Onvolmaakte Geestenalleen, behouden, zoo lang zij zich niet gelouterd hebben, eensoort van wrok. • Indien het slechts een stoffelijk belang is,dat de tweespalt veroorzaakt heeft, zullen zij, als zij slechts



HET GEESTEN-LEVEN                                        135 eenigzins gedematerialiseerd zijn, er niet meer aan denken.Indien er geen natuurlijken afkeer tusschen hen bestaat,kunnen zij, daar het onderwerp waarover dé twist liep nietmeer bestaat, elkander met genoegen terug zien.» Zoo als twee schoolniakkers, die tot jaren van onderscheid gekomenzijnde, het kinderachtige van de twisten, die zij in hunne jeugd nietelkander gehad hebben, inzien, en niets meer tegen elkander hebben. 294.     Is de herinnering van slechte daden, die twee men-schen jegens elkander hebben kunnen plegen, een hinderpaalvoor hunne sympathie? «Ja, het brengt hen er toe, zich van elkander te

verwijderen.» 295.     Wat gevoelen na hunnen dood zij , die wij hier op aardekwaad gedaan hebben? «Indien zij goed zijn, vergeven zij in evenredigheid vanuw berouw. Indien zij slecht zijn, kunnen zij er nog wrokover blijven gevoelen, en u zelfs tot in een ander leven,daarmede vervolgen. God kan dat als straf toelaten.» 296.    Is de individuele genegenheid der Geesten aan ver-koeling onderhevig? «Neen, want zij kunnen zich niet vergissen; zy bezittenhet masker niet meer, waarachter de huichelaar zich kanverbergen; daarom is hunne genegenheid, wanneer die reinis, onveranderlijk. De liefde die hen vereenigt, is voor hende bron van het hoogste geluk.» 297.    Blijft de

toegenegenheid die twee wezens elkander opaarde toegedragen hebben, in de Geestenwereld bestaan? »Ja, zonder twijfel, als deze op waarachtige sympathie ge-grond is; maar als physische oorzaken er meer de oorzaakvan zijn dan sympathetische, houdt die genegenheid op, tegelijk met de oorzaak, die haar deed ontstaan. Bij de Geestenis de genegenheid hechter en duurzamer dan op aarde, omdatzij niet van het wisselvallige der stoffelijke belangen en vande eigenliefde afhankelijk is.» 298.     Zijn de zielen die zich vereenigen moeten, van hun-nen oorsprong af aan, daartoe gepredestineerd, en heeft ieder 13*



136                       2e boek. — 6e hoofdstuk. onzer ergens in het Heelal zijne wederhelft, met welke hijeens onvermijdelijk zal verbonden worden ? «Neen, er bestaat geene bijzondere of onvermijdelijke ver-eeniging van twee zielen. Er bestaat vereeniging tusschen alleGeesten, maar in verschillende trappen naarmate den rangdie zij innemen, dat wil zeggen\', naar gelang der volmaking,die zij bereikt hebben ; hoe volmaakter zij zijn, des te beter zijvereenigd zullen zijn. Tweedracht is de oorzaak van alle rampender stervelingen, door eendracht ontstaat volkomen geluk.» 299.    In welken zin moet men het woord wederhelft, datdoor sommige Geesten gebezigd wordt om sympathetlscheGeesten aanteduiden, verstaan? «Die uitdrukking is onjuist; zoo de

Geest de helft van eenenandere was, dan zou hij van dezen afgescheiden, niet volledigwezen.» 300.     Wanneer twee volkomen met elkander overeenstem-mende Geesten, éénmaal met elkander vereenigd zijn, is ditdan voor eeuwig, of kunnen zij elkander verlaten, en zichmet andere Geesten veeeenigen? «Alle Geesten zijn onderling vereenigd, ik spreek van dezulkendie de volmaaktheid bereikt hebben. Wanneer in de lage sfereneen Geest tot hooger opklimt, dan gevoelt hij niet meer diezelfde sympathie voor hen, die hij verlaten heeft.» 301.    Dienen twee sympathetische Geesten elkander tot aan-vulling, of is die sympathie het gevolg van eene volkomenovereenstem ming ? «De sympathie, die de eene Geest tot den andere voert,is het gevolg van de

volkomen overeenstemming in hunneneigingen en hartstochten; indien de eene tot aanvulling vanden anderen moest dienen, zou hij zijne individualiteit ver-liezen.» 302.    Bestaat de noodzakelijke identiteit voor volkomenesympathie, alleen in die der gedachte en neigingen, of ookin die der verkregene kundigheden? «In de gelijkheid van de hoogte die zij bereikt hebben.» 303.    Kunnen de Geesten, die thans niet sympathiseerendit later doen ?



137 HET GEESTEN-LEVEN. «Ja, en eenmaal zullen zij allen sympathiseeren. Zoo zal<?en Geest, die zich nu in een lager sfeer ophoudt, door zichte volmaken de sfeer, waar zeker ander zich bevindt, bereiken.Hunne ontmoeting zal des te spoediger plaats vinden, als demeer verhevene, de beproevingen, die hem opgelegd zijn, slechtdraagt en daardoor op dezelfde hoogte gebleven is.» — Kunnen twee sympathetische Geesten ophouden dit te zijn? «Zeker, indien een van beiden traag is.» De theorie der eeuwige wederhelften is een beeld van de eendrachtdie tusschen twee sympathetische Geesten bestaat; het is zelfs in degewone spreekwijze eene gebruikelijke uitdrukking,

die meu nietletterlijk moet opvatten, de Geesten, die deze uitdrukking bezigen,behooren zeker niet tot de hoogste orde; daardoor is de sfeer vanhunne denkbeelden noodwendig beperkt, en zij hebben daardoorhunne denkbeelden in woorden die zij in hun lichamelijk leven ge-bmikten, kunnen uitdrukken. Men moet dus het denkbeeld, dat tweevoor elkander geschapen Geesten, na een korten of langeren tijd vanelkander verwijderd geweest te ziju, eens noodwendig voor alle eeuwig-heid met elkander verbonden zullen moeten worden, verwerpen. HERINNERING VAN HET LICHAMELIJK BESTAAN. 304.     Herinnert zich de Geest zijn lichamelijk leven?«Ja, dat wil zeggen dat

hij, herhaaldelijk als ?nensch ge- leefd hebbende, zich herinnert wat hij geweest is, en ik ver-zeker u, dat hij nu en dan medelijdend de schouders voorzichzelve ophaalt.; Zoo als de man, die, de jaren van verstand bereikt hebbende, overde dwaasheden van zijne jongelingsjaren, en de kinderachtigheid vanzijne kindsheid lacht. 305.     Komt de herinnering van het lichamelijk leven in<*éns en op volkomen wijze na den dood op? «Neen, die komt langzamerhand terug, als iets dat naar-mate hij er zijne aandacht op vestigt, uit den nevel te voor-schijn treedt.» 306.     Herinnert zich de Geest de gebeurtenissen van zijn



138                       2e bobk. — 6e hoofdstuk. leven in alle bijzonderheden, of omvat hij die door een terug-blik in het verleden, in hun geheel? «Hij herinnert zich de dingen voor zooverre zij eenige be-trekking op zijnen stand van Geest kunnen hebben; maar gijzult geredelijk begrijpen dat er gebeurtenissen van zijn levenzijn, waaraan hij niet de minste waarde hecht, en die hijzich niet eens tracht te herinneren.» —  Zoude hij zich die kunnen herinneren, indien hij wilde?«Hij kan zich de kleinste bijzondorheden en toevallige om- standigheden der gebeurtenissen, zelfs der gedachten her-inneren; maar als hij er geen nut in ziet, doet hij dit niet.» —   Ziet hij het doel van het aardsche leven in, met be-trekking tot het toekomstig leven ? «Zeer zeker ziet hij dat in en

hij begrijpt het beter dantoen. zijn lichaam nog in leven was; hij begrijpt de nood:zakelijkheid der reiniging, om het oneindige te bereiken,en hij weet dat hij na elk leven eenige onreinheden achterlaat.» 307.     Op welke wijze doet zich het afgelegde leven aan hetgeheugen van den Geest voor; is het door zijne verbeeldingin te spannen, of is het als een tafereel dat hij voor oogenheeft?» «Het is het een en het ander, al de handelingen, welkerherinnering voor hem van eenig belang is, zijn voor hem alsof zij tegenwoordig waren: de andere doen zich als iets minof meer onbepaalds in gedachte voor of worden geheel ver-geten. Hoe meer hij gedematerialiseerd is, des te minderbelang stelt hij in stoffelijke zaken. Gij roept dikwijls eenomdolende Geest op, die

eerst sints kort de aarde verlatenheeft, en die zich de namen der personen, die hij lief haden vele bijzonderheden die u belangrijk voorkomen, niet meer-herinnert; hij bekommert er zich weinig om, en vergeet hetdaardoor. Wat hij zich goed herinnert, zijn, voorname gebeurte-nissen, die hem behulpzaam zijn geweest om zich te beteren.» 308.    Herinnert zich de Geest alle de verschillende levens,die zijne pas afgelegde voorafgegaan zijn? «Zijn geheel verleden ontrolt zich voor hem, even als de <>



HET GEESTEN-LEVEN.                                      139 oorden die door een reiziger bezocht zijn; maar wij hebbendit reeds gezegd, hij heeft geene absolute herinnering vanalle handelingen, hij herinnert zich alleen die, welken invloedop zijnen tegenwoordigen staat uitoefenen. Wat zijne aller-eerste levens, welke men als de kindsheid van den Geest kanaanmerken, betreft, deze verliezen zich als iets onbepaalds enverdwijnen in den nacht der vergetelheid.» 309.    Hoe beschouwt de Geest het lichaam dat hij korte-lings verlaten heeft? —  Als een ongemakkelijk kleed, dat hem hinderde, en dathij blijde is afgelegd te hebben.» —  Wat gevoelt hij op het gezicht van zijn lichaam, dat

inontbinding overgaat? «Bijna altijd onverschilligheid, als voor iets, waaraan hijniet gehecht is.» 310.    Herkent de Geest na verloop van eenigen tijd, zijngebeente of andere dingen, als aan hem toebehoord hebbende? «Somtijds, dit is afhankelijk van het meerdere of minderehooge standpunt waaruit hij de aardsche dingen beschouwt.» 311.    Trekt de eerbied, die wij hebben voor stoffelijkeoverblijfselen, welke van den Geest afkomstig zijn, ook zijneaandacht op dezelfde voorwerpen, en zijn hem die bewijzenvan eerbied aangenaam ? «De Geest gevoelt zich altijd gelukkig, als men aan hemdenkt; de voorwerpen die men van hem bewaart, verleven-digen die herinnering, maar het

is door het denken aan hem ,en niet door die voorwerpen dat hij door u aangetrokken wordt.» 312.    Behouden de Geesten de herinnering van de smartendie zij gedurende hun laatst lichamelijk leven geleden hebben ? «Dikwijls behouden zij die, en deze herinnering doet hendes te bpter de waarde van het geluk, dat zij als Geestkunnen genieten, op prijs stellen.» 313.    Betreurt de mensch, die, op aarde gelukkig geweestis, al.s hij de aarde verlaten heeft, het gemis van hare ge •nietingen ? «Het zijn alleen mindere Geesten, die de genietingen,welke met de onreinheid van hunne natuur overeenkomen,



140                       2e boek. — 6e hoofdstuk. en waarvoor zij door hun lijden boeten, kunnen terugwenschen.Voor de verhevene Geesten is de eeuwige gelukzaligheid dui-zende malen boven de kortstondige genoegens der aarde teverkiezen.» Zoo als de volwassen niensch datgene gering schat, wat in zijnekindsheid een genot voor hem was 314.     Wordt het door hem, die tot eeu nuttig doel eengroot werk begonnen is, dat door zijnen dood afgebrokenwordt, in de andere wereld betreurt, dat hij het onvoltooidheeft moeten achterlaten? «Neen, want hij ziet dat anderen bestemd zijn het te vol-tooien. Hij tracht, integendeel zijnen invloed te gebruikenom andere menschelijke Geesten over te halen het werk voortte zetten. Zijn doel op aarde was: bevordering

van het wei-zijn van het menschdom: ditzelfde doel beoogt ook de Gees-ten wereld.» 315.    Behoudt degene, die kunst of letterkundige werkenheeft achtergelaten, voor zijnen arbeid dezelfde liefde als bijzijn leven ? «Dit hangt van zijne verhevenheid af; hij beschouwt dienu van een ander standpunt en wat hij vroeger het meestebewonderde, keurt hij nu dikwijls af.» 316.     Stelt de Geest nog eenig belang in de werken, dieop aarde uitgevoerd worden, en in de vooruitgang van kunstenen wetenschappen? «Dit hangt af van den trap van verhevenheid, dien hijbereikt heeft, of van de zending, die hij te vervullen heeft.Wat u prachtig voorkomt is dikwijls voor Geesten zeer min;zij bewonderen dit, zooals de geleerde het werk van den leer-ling bewondert. Hij

onderzoekt datgene, waaruit hij bewijzenvan ontwikkeling en.vooruitgang der Geesten kan opmaken.» 317.    Blijven de Geesten na den dood, de liefde tot hetvaderland behouden ? «Het is altijd hetzelfde beginsel; voor de verheven Geestenis het vaderland daar, waar zij de meeste met hen sym-pathiseerende menschen vinden.»



141 BET GEESTEN-LEVEN\'. De toestand der Geesten en hunne wijze om de dingen te be-schouwen verschilt tot in het oneindige naar gelang hunner zedelijkeen intellectuele ontwikkeling. De verheven Geesten, houden zich ge-woonlijk slechts korte oogen blikken op aarde op; al wat daar plaatsvindt, is bij de grootheid van het oneindige vergeleken, zoo klein, dedingen, waarin de mensch de meeste belangstelling toont, zijn inhnn oog zoo kinderachtig, dat dj er weinig aanlokkends in vinden,ten zij, zij op aarde geroepen zijn met het doel om aan de vooruit-gang van het menschdom medetewerken. De Geesten van de midden-rang, ofschoon zij de dingen uit een meer verheven

standpunt dantijdens hnu leven beschouwen, komen er meerdere malen. De alle -daagsche zijn er als \'t ware blijvend, en vormen de ons omringendemassa der bevolking van de onzichtbare wereld; zij hebben op weinigna dezelfde denkbeelden, dezelfden smaak en dezelfde neigingen be-houden, die zij tijdens hun lichamelijk leven hadden; zij mengen zich inonze bijeenkomsten, in onze zaken en vermaken, waaraan zij naargelang van hun karakter een meer of minder bedrijvig deel nemen.Hunne driften niet kunnende bevredigen, verlustigen zij zich in hetgezicht van hen, die er zich a.in overgeven, en drijven hen daartoeaan. Onder hen bevinden er zich ook, die ernstiger zijn,

zij zienen merken op, ten einde zich te bekwamen en zich te volmaken. 348. Ondergaan de denkbeelden der Geesten wijzigingen ,in hunnen staat van Geest? «Zeer veel, naarmate de Geest zich dematerialiseert onder-gaan zij groote wijzigingen ; dikwijls kan de Geest lang dezelfdedenkbeelden behouden, maar allengskens neemt de invloed vande stof af, hij ziet de dingen dan helderder in; en zoektde middelen op, die hem beter kunnen maken.» 319. Hoe komt het dat de Geest, reeds vroeger als Geestgeleefd hebbende, toch verwondert is, als hij in de Geesten-wereld terug komt? «Het is slechts de indruk van het eerste oogenblik, en hetgevolg van de verwarring die op het

ontwaken volgt; latei-herkent hij zich volkomen naarmate de herinnering van hetverleden terugkomt en de indruk van het aardsche leven uit-gewischt wordt.» (Zie 163 en volg.)



142                        2e boek. — 6e hoofdstuk. GEDACHTENISVIERING VAN AFGESTORVENEN.BEGRAFENIS. 320.    Zijn de Geesten er gevoelig voor als degenen, die zijop aarde hebben liefgehad, zich hunner herinneren.» «Veel meer dan gij wel denkt; dit herdenken vermeerderthun geluk als zij gelukkig zijn , en is voor hen eene ver-zachting als zij ongelukkig zijn.» 321.     Is de dag, waarop men de nagedachtenis der doodenviert, voor de Geesten plechtiger dan andere dagen? Makenzij zich gereed om hen, die op hunne graven gaan bidden,te komen opzoeken? «De Geesten komen op dien dag even als op alle anderedagen op de roepstem der gedachte.» —  Zijn hunne graven dien dag voor hun eene plaats vanbijeenkomst? «Zij bevinden er zich

dien dag in grooter getal, omdat zijdan door velen geroepen worden; maar ieder hunner komtdaar alleen voor zijne eigene vrienden, en niet voor de on-verschillige menigte.» —  In welke gedaante komen zij daar, en hoe zouden wijhen zien, indien zij zich zichtbaar aan ons konden vertoonen ? «In de gedaante, waarin men ze tijdens hun leven ge-kend heeft.» 322.     Komen de vergeten Geesten, wier graven door nie-mand bezocht worden, daar toch, en gevoelen zij eenig leeddat er geen enkele vriend is, die aan hen denkt? «Wat bekommeren zij zich om de aarde? men is er alleendoor het hart aan gebonden; als de liefde er niet meer is,dan is er verder niets meer, wat de Geest er aan kan doenhechten: het Heelal staat voor hem open.» 323.     Doet het

de Geest meer genoegen, als men zijn grafbezoekt, dan wanneer men te huis voor hem bidt?                \' «Het bezoek aan het graf is eene der wijzen, waardoormen toont dat men aan den Geest denkt: het is het beeld.Ik heb u gezegd; dat het \'t gebed is waardoor de herinnering



HEI GEESTEN-LEVEN.                                      Ié3 geheiligd wordt, de plaats waarop dit gedaan wordt, is on-verschillig, als het maar uit het hart vloeit.» 324.     Zijn de Geesten voor welke men standbeelden of ge-denkteekenen opricht, bij diergelijke plechtigheden tegen-woordig, en zien zij die met genoegen? «Velen zijn er bij tegenwoordig als zij kunnen, maar zijzijn minder gevoelig voor de eer die men hen aandoet, danvoor de herinnering.» 325.    Wat kan bij sommige menschen de wensch doenontstaan, liever op de eene dan op een andere plek begraven teworden; komt de Geest op die plek liever na zijnen doodterug; en is het hechten van zoo veel gewicht aan eene stof-

felijke daad een bewijs van minderheid der ziel? «Liefde van den Geest voor zekere plaats; zedelijke mindei-heid. Welk belang kan het eene plekje aarde boven het anderevoor den Geest hebben? Weet hij niet dat zijne ziel met degenen die hij liefheeft, zal vereenigd worden, al moge ookhun gebeente van elkander gescheiden zijn ?» — Moet de vereeniging van de dooden van dezelfde familiein hetzelfde graf als beuzelachtig beschouwd worden? «Neen; dit is een vroom gebruik en een betuiging vansympathie voor hen, die men lief gehad heeft. Al moge dievereeniging van weinig belang voor de Geesten zijn, is zijdaarom toch voor de menschen nuttig: de herinnering aanhen is

dan inniger.» 326.    Is de Geest, na zijn terugkeer tot het Geestenleven,gevoelig voor de eer, die men aan zijn stoffelijk overschotbewijst? «Indien de Geest reeds een zekere mate van volkomenheidbereikt heeft, is hij vrij van de aardsche ijdelheden en besefthij de geringe waarde van al die dingen; maar gij moetweten, dat er Geesten zijn, die in de eerste oogenblikkenna hunnen dood, een groot genoegen smaken in de eerbe-wijzingen, die men hun geeft, of verdriet gevoelen, als zijhun omhulsel verlaten zien; want zij blijven nog eenige vanhunne aardsche vooroordeelen behouden.» 327.    Woont de Geest zijne begrafenis bij?



144                       2e boek. — 6e hoofdstuk. «Zeer dikwijls, maar somtijds kan hij zichzelven, als hijnog in den staat van verwarring verkeert, van hetgene ergebeurt geen rekenschap gleven.» — Doet het hem genoegen, als vele menschen zijn lijkstatievolgen? &Meer of min, naarmate van de gevoelens , die hen daartoenopen.> 328.     Is de Geest van hem die pas gestorven is, bij debijeenkomsten van zijne erfgenamen tegenwoordig? Bijna altijd; God wil het tot zijn eigen leering en tot straf\'der schuldigen; daar kan hij beoordeelen wat hunne vriend-schapsbetuigingen waard waren; dan liggen voor hem allegedachten bloot, en de teleurstelling, die hij ondervindt, alshij de roofzucht ziet van hen, die zijne nalatenschap onderelkander verdeelen, licht hem

omtrent hunne gevoelens in;maar hunne beurt zal ook komen.» 329.     Is de instinktmatige eerbied, welke men bij allevolken en in alle tijden aan de dooden bewijst, een gevolgvan het aangeboren ingegeven denkbeeld van een toekomendleven ? «Het is er een natuurlijk gevolg van; zonder dat zou dieeerbied geene beteekenis hebben »



ZEVENDE HOOFDSTUK. TERUGKEER TOT HET AARDSCHK LEVEN. I. Voorboden der terugkeer. — 2. Vereeniging van de ziel methet lichaam. Misgeboorte. — 3. Zedelijke en intelleetueele vermogensvan den menaeh. — 4. Invloed van het organisme. — 5. Idiotisme,krankzinnigheid. — 6. De kindsheid. — 7. Aardsche sympathien entegenzin. — 8. Het vergeten van het verleden. VOORBODEN DER TERUGKEER. 330.    Kennen de Geesten het tijdstip, waarop zij wedergere?ncarneerd zullen worden? «Zij hebben er een voorgevoel van, zoo als de blinde hetvunr vermoedt, als hij dit nadert. Zij weten dat zij wederomeen lichaam moeten aannemen, zoo als gij weet dat gij

eenszult moeten sterven, maar zonder te weten, wanneer hetgebeuren zal.» (zie 166.). — De re?ncarnatie is dus eene aan het Geestenleven verbon-den noodzakelijkheid, zoo als de dood die van het licha-melijk leven is? «Zeker, zoo is het.» 331.    Houden alle Geesten zich met de gedachte aan hunneincarnatie bezig? «Er zijn er die er geheel niet aan denken, ja het zelfsniet begrijpen; dit hangt van hunnen meer of minder ge-vorderden staat af. Voor eenigen is de onzekerheid, waarinzij over hun toekomst verkeeren, eene straf.» 332.    Kan de Geest het oogenblik van zijne re?ncarnatiebespoedigen of uitstellen ?



2e boek — 7e hoofdstuk. 116 «Hij kan die dooi\' vurig te wenschen bespoedigen; ook kanhij het oogenblik uitstellen, indien hij voor de beproevingterugdeinst, want onder de Geesten zijn er ook lafaards enonverschilligen, maar hij doet dit niet ongestraft; hij lijdt erdoor, even als degene, die er tegen opziet om een heilzaammiddel, dat hem genezen kan, intenemen.» " 333 Indien een Geest zich gelukkig genoeg in eene mid-dentoestand onder de omdolende Geesten gevoelde; en geeneeerzucht bezat om hooger op te klimmen, zou hij dandien toestand tot in het oneindige kunnen doen voort-duren? «Neen niet tot in het oneindige, vooruitgang is eene be-hoefte, die de ziel vroeg of laat ondervindt; allen moeten op-klimmen, het is hunne bestemming.» 331. Is

de vereeniging van deze of gene ziel met dit ofdat lichaam, gepraedestineerd? of geschiedt deze keuze slechtso)) het laatste oogenblik ? »De Geest is altijd vooraf aangewezen. De Geest, de be-pioeving die hij wil ondergaan, uitkiezende, vraagt omge?n-carneerd te worden; en God, die alles weet en alles ziet,heeft vooraf geweten en gezien, dat deze Geest met datlichaam za! vereenigd worden » 335.     Heeft de Geest ook de keus van het lichaam, dat hijbezielen moet of alleen die van den aard van het leven, dathem tot beproeving dienen moet? «Hij kan ook het lichaam uitkiezen, want de onvolmaakt-heden van dat lichaam zijn voor hem beproevingen, die totzijnen vooruitgang bevorderlijk zijn als hij de hinderpa-len die dezen hem in den weg leggen, te

boven komt;maar de keus hangt niet altijd van hem af; hij kan hetvragen.» — Zou de Geest op het laatste oogenblik kunnen weigerenhet lichaam, dat door hem gekozen is, te bezielen ? «Indien hij weigerde, zou hij veel meer lijden dan degenen ,die nog in \'t geheel geene beproeving hebben trachten teondergaan.» 336.     Zou het mogelijk kannen zijn dat een kind, dat ter



TERUGKEER TOT HET AARDSCUE LEVEN.                    147 wereld moet komen, geen Geest vond, die zich in hem zoude•willen incarneeren? «God zou er in voorzien. Voor het kind dat levensvatbaarter wereld moet komen, is altijd eene ziel bestemd : niets iszonder doel geschapen.» 337.     Kan de vereeniging van den Geest met een bepaaldlichaam door God opgelegd worden? «Dit kan even als alle andere beproevingen opgelegd wordenvooral als de Geest, zelve nog niet in staat is om met kennisvan zaken eene keuze te doen. De Geest kan voor boetedoeninggenoodzaakt worden zich met het lichaam van een kind teverbinden, dat door

geboorte en den stand die het in demaatschappij zal bekleeden, voor hem een werktuig tot strafzal kunnen worden » 338.     Indien het mocht gebeuren dat meerdere Geestenzich aanboden om zich met een en hetzelfde lichaam, datgeboren moet worden, te vereenigen, wie zou dan hierinbeslissen ? «Velen kunnen het vragen: God oordeelt wie in zulk eengeval het beste in staat is de zending, waartoe het kindbestemd is, te vervullen, maar zoo als ik zeg, de Geestwordt vóór het oogenblik dat hij zich met het lichaam moetverbinden, daartoe aangewezen.» 339.     Gaat het oogenblik der incarnatie ook met verwarringgepaard zoo als bij het verlaten van

het lichaam plaats vindt? «Veel grootere en vooral veel langduriger verwarring. Bijden dood geraakt de ziel uit de slavernij; bij de geboorte,keert hij er in terug.» 340.    Is het oogenblik, waarop een Geest zich moet incar-neeren , voor hem een plechtig oogenblik ? Verricht hij diedaad, als iets dat ernstig en gewichtig voor hem is? «Hij is als een reiziger, die tot het doen van een gevaar-volle overtocht scheep gaat, en die niet weet of hij wellichtin de golven die hij trotseert, zijnen dood zal vinden.» I)e reiziger die scheep gaat kent de gevaren aan welke hij zichbloot stelt, maar weet niet of hij schipbreuk zal lijden; zoo is het



148                           2e boek — 7e hoofdstuk. ook met den Geest; hij kent den aard der beproevingen waaraanhij zich onderwerpt, maar hij weet niet of hij bezwijken zal. Even als de dood van het lichaam eene soort van wedergeboortevoor den Geest is, is ook de re?ncarnatie voor den Geest eene soortvan dood, of liever van verbanning en opsluiting. Hij verlaat degeestenwereld voor de lichamelijke, zoo als de mensch de lichamelijkewereld verlaat om de Geestenwereld in te gaan. De Geest weet dathij zich zal re?ncarneeren, zoo als de mensch weet dat hij sterven zal;maar even als deze, is hij eerst op \'t laatste oogenblik, als de daartoebepaalde tijd gekomen zal zijn, daarvan bewust; op dat plechtigeoogenblik, maakt eene verwarring zich van hem

meester, zoo als bijden mensch als deze stervende is, en deze verwarring houdt aan totdat dit nieuwe leven duidelijk gevormd zal zijn. De naderendere?ncarnatie is eene soort van doodstrijd voor den Geest. 341.    Is de onzekerheid over het al of niet slagen in debeproevingen, die hij in het leven gaat ondergaan, voorden Geest vóór zijne incarnatie geen bron van angstvalligheid? «Een zeer groote, daar de beproevingen van zijn leven,naarmate hij die goed of kwaad gedragen zal hebben, zijnvooruitgang zullen tegenhouden of bevorderen.» 342.     Wordt de Geest bij zijne re?ncarnatie door anderevriendengeesten uitgeleide gedaan, om hem bij zijn vertrekbehulpzaam te zijn; zoo als zij hem bij zijn terugkeer komenopwachten? «Dit hangt af van de sfeer,

welke de Geest bewoont. Alshij zich in zoodanige sfeer bevindt, waar liefde heerscht,geleiden hem de Geesten, die hem lief hebben, tot op hetlaatste oogenblik; spreken hem moed in, en volgen hem dik-wijls in het leven.» 343.    Zijn de Geesten, die ons in het leven volgen, somsdegenen die wij in onze droomen zien, die ons toegenegen-heid toonen, en die zich onder ons onbekende gelaatstrekkenaan ons vertoonen? «Zij zijn dit zeer dikwijls; zij komen u, zoo als gij dateene gevangene in den kerker doet, bezoeken.»



TERUGKEER TOT HET AARDSCHE LEVEN.                   149 "VEREENIGING VAN DE ZIEL MET HET LICHAAM.MISGEBOORTE. 344.  Op welk oogenblik vereenigt zich de ziel met het lichaam ?«De vereeniging vangt aan bij de ontvangenis, maar zij wordt eerst volkomen op het oogenblik der geboorte. Vanhet oogenblik der ontvangenis af, wordt de geest, die be-stemd is om dat lichaam te bewonen, door eene flu?diekeband met hetzelve verbonden , deze band wordt, tot op hetoogenblik, dat het kind in de wereld komt, hoe langer hoenauwer aangehaald, de kreet, die het kind dan slaakt is hetteeken, dat het tot het getal der levenden en van

Godsdienaren behoort.» 345.    Is de vereeniging tusschen de Geest en ket lichaamvan af het oogenblik der ontvangenis, beslissend? Zoude deGeest gedurende dat tijdperk, niet van de bewoning van hetaangewezen lichaam kunnen afzien? «De vereeniging is beslissend in dien zin dat geene andereGeest, dengene, die voor dat lichaam aangewezen is, zoudekunnen vervangen; maar daar de banden die hem er aanhechten, zeer zwak zijn, kunnen zij gemakkelijk verbrokenworden, en zij kunnen dit door den wil van den Geest, dievoor de beproeving, die hij gekozen heeft terug deinst; maardan leeft het kind niet.» 346.    Wat gebeurt er ten opzichte van

den Geest, als hetlichaam, dat hij gekozen heeft, vóór de geboorte sterft? «Dan kiest de Geest er zich een ander.» — Welk nut kan zulk een ontijdig sterven hebben? «Meestal zijn de gebreken der stof de oorzaak van datsterven.» 347; Welk nut kan het voor den Geest hebben, zich ineen lichaam te incarneeren, dat weinige dagen na de ge-boorte sterft? «Het schepsel heeft geen genoegzaam ontwikkeld bewustzijnvan zijn bestaan; de belangrijkheid van het sterven is bijnagelijk aan niets, dikwijls is het, zoo als wij reeds gezegdhebben, eene beproeving voor de ouders.» 14



150                       2c boek. — 7e hoofdstuk. 348.    Weet de Geest vooruit dat het lichaam dat het uit-kiest geene kans heeft om in het leven te blijven? «Somtijds weet hij dit, maar indien hij het om die redeuitgekozen heeft, komt dit omdat hij voor de beproeving terugdeinst.» 349.     Als eene incarnatie, door welke oorzaak dan ook,voor eene Geest mislukt is, wordt er dan dadelijk weer dooreen ander leven in voorzien ? «Niet altijd dadelijk; de Geest moet tijd hebben om eenenieuwe keuze te kunnen doen, tenzij dat die onmiddelijkere?ncarnatie een gevolg is van een vroeger genomen besluit.» 35Ü. Heeft de Geest, ééns aan het lichaam verbonden, enals er niets meer tegen te doen is, wel eens berouw over dedoor hem gedane keuze? «Bedoelt gij, of hij als mensch zich over zijn

leven be-klaagt? of hij dit anders zoude verlangen? Ja, of hem zijnkeuze berouwt? neen; hij weet niet dat hij eene keuze ge-daan heeft. De Geest kan , eens ge?ncarneerd zijnde, geen be-rouw hebben over eene keuze, waarvan hij het bewustzijn nietheeft die gedaan te hebben; maar hij kan de hem opgelegdelast te zwaar vinden, en acht hij die boven zijne krachten,dan gebeurt het, dat hij zijn toevlucht tot zelfmoord neemt.» 351. Js de Geest gedurende den tijd, die er tusschen deontvangenis en de geboorte verloopt, in het bezit van allezijne vermogens? «Min of meer, al naarmate van het tijdperk, want hij isnog niet ge?ncarneerd, maar verbonden. Van het oogenblikvan de ontvangenis af, begint zich de verwarring van denGeest meester te maken, die daardoor gewaarschuwd

wordtdat de tijd om een nieuw leven te beginnen voor hem aan-gebroken is; naarmate het tijdstip der geboorte nadert,neemt die verwarring toe, in dien tusschentijd is zijne toe-stand bijna gelijk aan die van een ge?ncarneerde Geest ge-durende de slaap van het lichaam; naarmate het oogenblikder geboorte nadert, worden zijne gedachten zoo mede deherinnering aan het verleden uitgewischt, waarvan hij alsmensch het leven ingetreden zijnde, geen bewustzijn meer



TERUGKEER TOT HEI AARDSCHE LEVEN.                    151 heeft: maar de herinnering komt bij hem in zijnen staat vanGeest allengskens terug.» 352.    Krijgt de Geest op het oogenblik der geboorte dade-lijk het volle genot van zijne vermogens terug? «Neen, deze ontwikkelen zich trapsgewijze, tegelijk met deorganen. Het is voor hem een nieuw bestaan; hij moet zijnewerktuigen leeren gebruiken; de denkbeelden komen allengs-kens bij hem terug, als bij iemand, die uit den slaap ont-waakt, en zich in eenen anderen toestand, dan die van denvorigen dag, bevindt.» 353.     Kan men, daar de vereeniging van Geest en lichaameerst na de geboorte

volkomen en beslissend is, het foetus alsin het bezit van een ziel zijnde, beschouwen? «De Geest, die het bezielen moet, bestaat om zoo te zeggenuitwendig, buiten hem; in den bepaalden zin van het woordbezit het dus geen ziel, daar de incarnatie nog maar aan-gevangen is, maar het is met de ziel, die het bezitten moet,te zanoen verbonden.» 354.    Hoe kan men het baarmoederlijke leven verklaren?«Het is de vrucht, die een plantenleven leidt. Het kind leeft het dierlijke leven. De mensch bezit in zich het dieren-en plantenleven, dat hij bij de geboorte met hetgeestenlevenaanvult.» 355.     Zijn er kinderen, die, zoo als de wetenschap aan-toont reeds in

het lichaam der moeder zonder levensvatbaar-heid geboren zijn; en met welk doel vindt dit plaats? «Dit gebeurt dikwijls, God laat dit toe als eene beproeving,hetzij voor de ouders, hetzij voor den Geest, die bestemd wasom die plaats in te nemen.» 356.     Zijn er doodgeboren kinderen, die niet tot deincar-natie van een Geest bestemd waren? «Ja, er zijn er voor wiens lichaam nooit een Geest bestemdis geweest. Voor hun moest niets volbracht worden. Het isdan alleen voor de ouders dat dit kind ter wereld gekomen is.» — Kan zulk een wezen op den natuurlijken tijd geboren,worden? «Ja somwijlen, doch dan leeft het niet.» 14*



152                  .2e hokk. — 7 e hoofdstuk. — Dus bezit ieder kind, dat bij zijne geboorte leeft, nood-wendig eene in hem geincarneerde Geest? «Wat zoude het, zonder dat, zijn? het zou geen mensche-lijk wezen zijn.» 357.     Welke zijn voor den Geest, de gevolgen van eenemisgeboorte? «Het is een bestaan , dat van nieuws af aan begonnen moetworden.»                                       \' 358.     Pleegt men, welke ook het tijdperk der ontvangeniszijn moge, eene misdaad, door moedwillig misgeboorte tedoen ontstaan ? «Gods wet te overtreden is altijd een misdaad. De moederof ieder ander, zal altijd door aan het kind vóór de geboortehet leven te ontnemen, eene misdaad begaan, want zij beletde ziel om de beproevingen, waarvan het lichaam het werk-tuig was, te ondergaan.» 359.   

Indien het leven van de moeder, door de geboorte vanhet kind in gevaar wordt gebracht, pleegt men dan eenemisdaad als men het kind opoffert om de moeder te redden? «Het is beter het wezen, dat nog niet bestaat, dan dat,dat reeds bestaat, opteofferen.» 360.  • Is het rationeel om voor het ftetus denzelfden eerbiedals voor het lichaam van een kind , dat geleefd heeft, tekoesteren? «Zie in dit alles Gods goedheid en Gods werk, behandeldus de dingen, die gij eerbiedigen moet niet op eene licht -zinnige wijze. Waarom zou men de werken der schepping,die door den wil van den Schepper somtijds onvolledig zijn,niet eerbiedigen? Dit alles ligt in zijn doel, hetwelk niemandgeroepen is te beoordeelen.» ZEDELIJKE EN INTELLECTUEELE VERMOGENS. 361.     Hoe komt de

mensch aan zijne zedelijke, het zij goedeof kwade vermogens? «Het zijn de vermogens die aan den Geest die in hem ge-?ncarneerd is, toebehooren; hoe reiner die Gees,t is, des temeer zal de mensch zich tot het goede gedrongen voelen.»



TERUGKEEK TOT HET AAEDSCHE LEVEN.                 153 — Het schijnt dat men daaruit moet opmaken dat de goedemensen, de incarnatie van een goeden Geest, en de ver-dorven mensch, die van eenen slechten Geest is? «Ja; doch zeg liever dat het een onvolmaakte Geest is,anders zou men aan Geesten kunnen gaan gelooven, die altijdslecht blijven, en die gij duivels noemt.» 362.    Hoe is het karakter der individuen, in welke zichspot en lichtzinnige Geesten incarneeren ? «Lichtzinnig, spotziek en somtijds kwaadwillig » 363.     Hebben de Geesten ook driften die de menschen niethebben ? «Neen, want anders zouden zij ook die, u

medegedeeldHebben.» 364.     Heeft de mensch zijne zedelijke en intellectuele hoe-danigheden aan een en denzelfden Geest te danken? «Zeer zeker, aan denzelfden, en dat wel in evenredigheidvan den rang die hij bereikt heeft. De mensch heeft geenetwee Geesten in zich.» 365.    Hoe komt het dat zeer schrandere menschen, dieeenen uitstekenden Geest toonen te bezitten, somtijds tege-lijkertijd zoo verdorven kunnen zijn? «Dat komt doordien de ge?ncarneerde Geest niet rein genoegis, en de mensch aan den invloed van andere slechte Geestentoegeeft. De Geest gaat door een onmerkbare beweging voor-uit, maar de vooruitgang geschiedt niet

op eens in alle rich-tingen; gedurende het eene tijdperk kan hij in wetenschap,gedurende het andere in zedelijkheid toenemen.» 366.    Wat moet men denken van het gevoelen, dat demensch zijne verschillende verstandelijke en zedelijke eigen-schappen aan zoo vele Geesten, die ieder eenen bijzonderenaanleg hebben, en in hem ge?ncarneerd zijn, te danken zoudehebben ? «Hierover nadenkende, zult gij inzien dat die meening on-gerijmd is. De Geest moet den aanleg tot alles hebben; omvorderingen te kunnen maken moet hij een éénigen wil heb-ben; indien de mensch een mengelmoes van Geesten was, zoudie wil niet bestaan, en zoude er voor

hem geen individu-



154                         2e boek. — 7 e hoofdstuk. aliteit zijn; want bij zijnen dood zouden die Geesten gelijkzijn aan een vlucht vogels, die uit eene kooi ontsnappen. Demensch klaagt dikwijls dat hij sommige dingen niet begrijpt,en het is opmerkelijk nategaan hoe hij zich bevlijtigt om hetgetal zwarigheden te vermeerderen, terwijl een zeer eenvoudigeen natuurlijke verklaring voor de hand ligt. In deze is hetwederom het gevolg voor de oorzaak aanzien; men doetvoor den mensch wat de heidenen voor hunne goden deden.Zij geloofden aan zoovele Goden als er verschijnselen in hetheelal waren: maar de verstandige menschen onder hen, zagenin die verschijnselen niet anders dan uitwerkselen, die eenéénig God tot oorzaak hadden.» Zoo wel de physische als de zedelijke wereld bieden

ons voor datonderwerp verscheidene punten van vergelijking aan. Zoo lang menzich bepaald heeft tot de waarneming van het uiterlijk voorkomen derverschijnselen, heeft men aan het bestaan van veelvoudige stof geloofd;heden tendage begrijpt men dat die zoo uiteenloopende verschijnselenzeer goed niet anders dan wijzigingen van een éénige grondstof kunnenzijn. De verschillende vermogens zijn uitingen van één zelfde oorzaak,welke de ziel of ge?ncarneerde Geest is, en niet die van vele zielen;even als de onderscheidene tonen van een orgel hit product zijn vanééne soort lucht, en niet van zoovele soorten van lucht als er tonenzijn. Uit zoodanig stelsel zoude voortvloeien dat wanneer een menschzekere hoedanigheden, zekere neigingen verliest of aanwint, dit danhet werk

van zoo vele Geesten, die zich van hem verwijderen of bijhem komen, zonde zijn, hetgeen van hem een veelvoudig wezen zonderindividualiteit en - dientengevolge zonder verantwoordelijkheid zoudemaken. Buitendien is dit met de menigvuldige manifestaties, doorwelke de Geesten hunne persoonlijkheid en hunne identiteit bewijzen,in tegenspraak. INVLOED VAN HET ORGANISME. 367. Vloeit de Geest bij zijne vereeniging met het lichaam,met de stof in een? «De stof is slechts het omhulsel van den Geest, zoo als eenkleedingstuk het omhulsel van het lichaam is. De Geest zichmet het lichaam vereenigende, behoudt de eigenschappen die-tot de natuur der Geesten behooren.»



TERUGKEER TOT HET AARDSCHE LEVEN.                  155 368.    Oefent de Geest na zijne vereeniging met het lichaam,zijne vermogens vrij uit? «De uitoefening der vermogens hangt af van de organendie hen tot werktuigen dienen; zij zijn door de grofheid derstof verzwakt.» —  Volgens dit, zoude het stoffelijke omhulsel een beletselvoor de vrije uiting der vermogens van den Geest zijn, zoo alsde vrije verspreiding van het licht door een ondoorschijnendglas belet wordt? «Ja, en zeer onderschijnend.» Men kan de werking van de ;*rove stof van het lichaam op denGeest nog met modderig water vergelijken, dat aan het lichaam dater in gedompeld is,

belet zich vrij te bewegen. 369.     Is de vrije uitoefening van de vermogens der ziel,ondergeschikt aan de ontwikkeling der organen? «De organen zijn de werktuigen tot uiting der vermogensvan de ziel; deze uiting is afhankelijk van de ontwikkelingen van den graad van volmaaktheid welke deze organen be-reikt hebben, zoo als de deugdelijkheid van een werk van dedeugdelijkheid van het gebezigde werktuig afhankelijk is.» 370.    Kan men uit den invloed, die de organen uitoefenenafleiden, dat er een verband bestaat tusschen de ontwikkelingder herzenorganen met die der zedelijke en intellectueele ver-mogens? «Gij moet het uitwerksel niet met de

oorzaak verwarren.De Geest bezit altijd de vermogens die hem eigen zijn;en het zijn niet de organen die de vermogens geven,maar wel de vermogens, die de organen tot ontwikkelingdwingen.» —   Volgens dat, hangt de verscheidenheid van de men-schelijke vermogens alleen van den staat van den Geest af? «Alleen, is niet geheel juist; de hoedanigheden van denGeest die meer of minder gevorderd kan zijn, dat is het be-ginsel; maar men moet ook de invloed der stof, welke deuitoefening van zijne vermogens min of meer in den wegstaat, in aanmerking nemen.»



150                           2e boek. — 7e hoo?dsiuk. De Geest brengt bij zijne incarnatie, zekeren aanleg mede, en alsmen voor lederen aanleg een daarmede overeenstemmend orgaan in dehersenen aanneemt, dan zal de ontwikkeling van die organen een ge-volg en geen oorzaak zijn. Indien de vermogens hun oorsprong in deorganen namen, dan zou de mensch een werktuig zonder vrijen wilen zonder verantwoordelijkheid voor zijne daden zijn , men zou danmoeten aannemen, dat de grootste vernuften, geleerden, dichters,kunstenaars, alleen geniën zijn, omdat het toeval hen bijzondere or-ganen daartoe gegeven heeft, waaruit zoude volgen dat zij zonder dieorganen, geene geniën geweest zouden zijn, en dat de minste derbotterikken een Newton, een Virgilius of een Raphaël zou

geweestzijn, indien hij in het bezit van zekere organen geweest ware; eeneonderstelling die nog ongerijmder wordt, als men die op de zedelijkeeigenschappen toepast. Dan zoude volgens die stilling St. Vincentiusde Paula, indien de natuur hem met dit of dat orgaan begiftigd had,een booswicht hebben kunnen zijn, en zoude er aan den grootstenbooswicht om een St. Vincentius te zijn niets dan een zeker orgaanontbreken. Neem daarentegen aan, dat de bijzondere orgauen indiener althans zulke bestaan, een gevolg zijn, dat zij zich door de uit-oefening van het vermogen zooals de spieren door beweging, ontwik-kelen, en gij zult er niets irrationeels in vinden. Laat ons eene ver-gclijking, waarvan de waarheid door hare platheid des te meer in bethet oog springt, gebruiken: Aan

zekere teekenen op het aangezichtzichtbaar, herkent gij den man, die aan den drank verslaafd is; zijnhet nu deze teekenen, die een dronkaard van hem maken, of is hetde dronkenschap, die deze teekenen doet ontstaan? Men kan zeggendat de orgaDen den indruk der neigingen ontvangen. IDIOTISME. KRANKZINNIGHEID. 371.    Is de meening dat cretins en idioten eene ziel vaneene mindere natuur bezitten, gegrond? «Neen, zij hebben eene menschenziel, die dikwerf verstan-diger is, dan gij veronderstelt, en die door het onvoldoendeder werktuigen, die ter zijne beschikking staan om zich tete kunnen uiten, lijdende is, even als de stomme lijdt door.niet te kunnen spreken.» 372.    Met welk doel heeft de Voorzienigheid zulke rais-deelde wezens als de cretins en idioten zijn,

geschapen?



TERUGKEEK TOT HEI AARDSCHE LEVEN.                   157 «Het zijn Geesten, welke straf ondergaan, die de lichamender idioten bewonen. Deze Geesten lijden door den dwangdie zij ondervinden, en door de onmacht waarin zij verkeerenom zich door onontwikkelde of ontstemde organen te kunnenuiten.» —    Het is dus niet juist als men beweert dat de organenzonder invloed op de vermogens zijn ? «Wij hebben nooit gezegd dat de organen zonder invloedzijn; zij hebben op de uiting van de vermogens eenen zeergrooten invloed; maar het zijn niet zij, die de vermogensgeven; dat is het onderscheid. Een goed toonkunstenaar, zalop een slecht

instrument geen goede muzijk maken, en datzal hem toch niet beletten een goed musicus te zijn.» Men moet de normale en de ziekelijke toestand goed van elkanderonderscheiden. In den normalen toestand, komt het moreel de belet-selen, die de stof in den weg legt, te boven; maar er zijn gevallenin welke de stof zulk een tegenstand biedt, dat elke uiting belet ofbedorven wordt; dit is het geval bij idiotisme en krankzinnigheid;dit zijn ziekelijke toestanden, en de ziel in dien toestand niet geheelvrij zijnde, ontslaat de menschelijke wet zelve haar van de verant-woordelijkheid harer daden. 373. Welk nut kan het leven van zulke wezens opleveren ,die even

als de idioten en cretins, goed noch kwaad kunnendoen en dus ook geene vorderingen kunnen maken? «Het is eene boetedoening, die voor het misbruik dat menvan zekere vermogens gemaakt heeft, kan opgelegd worden;het is een tijd van stilstand.» —  Het lichaam van eenen idioot kan dus de Geest bevatten,die in een vorig bestaan een man van genie bezield heeft? «Ja, het genie wordt dikwijls een geesel, wanneer men ermisbruik van maakt.» De zedelijke meerderheid houdt niet altijd gelijke tred met de ver-standelijke ontwikkeling, en de grootste vernuften kunnen dikwijls veelte boeten hebben; daarom hebben zij dikwijls een lager leven

te.ondergaan dan dat, hetwelk \'zij reeds beëindigd hebben, en dit Uvoor hen een bron van lijden; de beletselen, die de Geest in zijne



2e boek. — 7e hootdstük. 158 uitingen ondervindt, zijn voor hem als de ketenen, waarmede debewegingen van een forsch mensch bedwongen worden. Men kauvan de cretins en idioten zeggen dat zij door hunne hersenen ver-minkt zijn, zoo als de kreupele dit door zijne beenen en de blindehet door zijne oogen is. 374.    Heeft de idioot, in zijnen staat van Geest, besef vanzijn\' innerlijken toestand? «Ja, zeer dikwijls; hij begrijpt dat de ketenen, die zijnevlucht beletten, eene beproeving en boetedoening zijn.» 375.    Welk is de toestand van den Geest bij krankzin-nigheid? «Wanneer de Geest zich in vrijheid bevindt, ontvangt hijonmiddelijk zijne indrukken en oefent hij onmiddelijk zijnewerking op de stof uit; maar ge?ncarneerd zijnde, vindt hijzich onder geheel andere voorwaarden

geplaatst, en kan hijdit niet anders dan door middel van bijzondere organen doen.Indien die organen gedeeltelijk of wel geheel ontstemd zijn,zal zijne werking op of zijne indrukken van dezelve, voor zooverre die organen betreft, opgeheven zijn. Indien hij zijneoogen verliest, wordt hij blind; verliest hij het orgaan vanhet gehoor, dan wordt hij doof, en zoo verder. Stel u nuvoor dat het orgaan, waardoor de uitingen van het verstanden van den wil plaats vinden, gedeeltelijk of geheel aangetastof gewijzigd wordt, en gij zult gemakkelijk begrijpen, dat deGeest, geene andere dan onvolledige of ontstemde werktuigente zijner beschikking hebbende, er eene verstoring op volgenmoet, waarvan de Geest door zich zelven, en diep in zijnbinnenste, volmaakt bewust is, maar welker loop hij niet

bijmachte is te stuiten.» — Het is dus altijd bet lichaam en niet de Geest, dieontstemd is? «Ja, maar men moet niet uit het oog verliezen, dat evenals de Geest op de stof invloed uitoefent, deze ook op denGeest in zekere mate terug werkt, en de Geest zich door deverandering, die de organen, door middel van welke hij zichuit en zijne indrukken ontvangt, ondergaan hebben, ge-drukt kan worden. Het kan gebeuren dat als de krankzinnig"



TEKUGKEER TOT HET AARDSCHE LEVEN.                    159 heid gedurende geruimen tijd heeft aangehouden, de gedurigeherhaling van dezelfde handelingen, eindelijk in eenen invloedovergaat, van welke hij niet meer dan na algeheele verwijde-ring van alle stoffelijke indrukken, kan verlost worden.» 376.     Hoe komt het dat krankzinnigheid somtijds tot zelf-moord leidt? «De Geest lijdt door de dwang, die hij ondervindt en doorde onmacht waarin hij zich bevindt om zich te kunnen uiten ,daarom zoekt hij in den dood een middel om zijne banden teverbreken.» 377.    Ondervindt de Geest van den krankzinnige nog naden dood het gevolg van de

ontstemming zijner vermogens? «Hij kan die nog eenigen tijd na den dood ondervinden >tot dat hij geheel van de stof los is, zoo als iemand, wakkerwordende, nog eenigen tijd de verwarring gevoelt, waarin hijdoor den slaap gedompeld is geweest.» 378.    Hoe kan de ontstemming der hersenen nog na dendood op den Geest werken? «Het is eene herinnering; de Geest gaat gebukt onder eengewicht, en daar hij van al hetgeen gedurende zijn krank-zinnigheid gebeurd is, geen bewustzijn heeft, moet er altijdeenigen tijd voorbijgaan om zich weer op de hoogte te kunnenstellen; daarom zal, hoe langer de krankzinnigheid geduurdheeft, de knelling, de

dwang na den dood, ook des te langeraanhouden. De Geest van het lichaam verlost, gevoelt nogeenigen tijd de druk zijner banden.* DE KINDSHEID. 379.     Is de Geest, die een kind bezield, even ontwikkeldals die van een volwassene? «Hij kan meer ontwikkeld zijn, indien hij vorderingen ge-maakt heeft; het zijn alleen de onvolmaakte organen die hembeletten zich te uiten. Hij handelt naarmate het werktuig,door middel waarvan hij zich openbaren kan, hem dit moge-lijk maakt.» 380.     Denkt de ziel van een jong kind, de beletselen daar-



1G0                       2e boek. — 7e hoofdstuk. gelaten die de onvolkomenheid der organen aan zijne vrijeuiting in den weg leggen, als een kind of als een volwassenmensen? «Het is natuurlijk, dat, daar zijne verstands-organen, zoolang als hij kind is, nog niet ontwikkeld zijn, deze hem nietalle de ingevingen van eenen volwassene kunnen geven; zijnverstand is dan in afwachting dat de tijd zijne intelligentietot rijpheid zal gebracht hebben, inderdaad zeer beperkt. Deverwarring, die met de incarnatie gepaard gaat, houdt nietdadelijk met de geboorte op, maar wordt slechts langzamer-hand naarmate de organen zich ontwikkelen opgeheven.» Uit antwoord wordt door eeue waarneming bevestigd en is deze:dat de drooinen van een kind niet het karakter van die der volwas*senen hebben

: het onderwerp hunner droomen is bijna altijd kiuder-uchtig; waardoor de aard der overdenkingen van den Geest aange-toond worden. 381.    Herkrijgt de Geest bij den dood van het kind on-middelijk zijn vorige kracht? «Dit moet wel zoo zijn, aangezien het van zijn vleeschelijkomhulsel verlost is; hij herkrijgt evenwel zijne vorige helder-heid eerst dan, als de losmaking van het lichaam volkomenis, dat wil zeggen, nadat er geen enkele band meer tusschenGeest en lichaam overgebleven is.» 382.    Lijdt de Geest gedurende de kindsheid door dendwang, die hem door de onvolkomenheid van zijne organenwordt opgelegd? «Neen, die toestand is noodzakelijk, het is in de natuuren volgens de inzichten der Voorzienigheid, het is een tijdvan rust voor den Geest.» 383.    Welk nut heeft

het voor den Geest om de tijd derkindsheid te moeten doorlopen? «De Geest incarneert zich met het doel om zich te vol-maken, en is in dien tijd meer vatbaar voor de indrukkendie hij ontvangt, en die hem tot zijne vooruitgangbevorder-lijk kunnen zijn, en hiertoe moeten degenen medewerken,aan wien zijne opvoeding opgedragen is.»



TERUGKEER TOT HET AARDSCHE LEVEN.                    161 384.  Waarom weent het kind bij de eerste kreet die het slaakt«Om de belangstelling der moeder op te wekken, en om tot het verleenen der zorg, die het noodig heeft, aan tesporen. Begrijpt gij niet, dat indien het. nog niet kunnendespreken , alleen vreugdekreten te slaken had , men weinig aande voldoening zijner behoeften zou denken? Bewonder dus inalles de wijsheid der Voorzienigheid.» 385.   Waardoor ontstaat de verandering in het karakter, dieop zekeren leeftijd, en vooral op het einde der jongelingsjarenplaats vindt; is het de Geest die eene wijziging ondergaat? «Het is de Geest, die

zijn eigen natuur herneemt, en zichtoont, zoo als hij geweest is.» «Gij kent het geheim niet, hetwelk de kinderen in hunneonschuld verbergen; gij weet niet wat zij zijn, noch wat zijgeweest zijn of worden zullen ; en toch hebt gij hen lief, gijbemint ze tederlijk, als of zij een deel van uw eigen ikwaren, zoodat de liefde van eene moeder voor hare kinderenvoor de sterkste liefde, die een schepsel voor een anderschepsel hebben kan, gehouden wordt. Van waar die liefde-rijke toegenegenheid, die tedere welwillendheid, die zelfsvreemden voor kinderen gevoelen? Weet gij het? neen? danzal ik het u verklaren. «Kinderen zijn de schepselen , die God in een

nieuw levenzendt, en opdat zij Hem geene te groote gestrengheid zoudenkunnen verwijten , bekleedt Hij ze met al het uiterlijke deronschuld; zelfs bij een slechtgeaard kind, vergoelijkt men zijnemisslagen door hem, bewustzijn van het verkeerde zijner han-delingen, te ontzeggen. Deze onschuld is geene wezenlijkemeerdere voortreffelijkheid boven hetgeen zij vroeger waren ;neen, het is het beeld van hetgeen zij zouden moeten zijn,en indien zij dit niet zijn, valt op hen alleen, daarvoor dekastijding, «Maar het is niet alleen om hunnentwil dat God hen datuiterlijk gegeven heeft, maar ook, en wel voornamelijk voorhunne ouders, wier liefde zij in hunnen

zwakken toestandzoo noodig hebben, en die liefde zoude door het gezicht vaneen kregelig en stug karakter zeer verminderen terwijl zij •



162                       2e boek. — 7e hoofdstuk. geloovende dat hunne kinderen goed en zachtaardig zijn, henal de liefde, waarvoor zij vatbaar zijn, schenken, en henmet de tederste zorgen omringen. Maar als de kinderen diebescherming niet meer noodig hebben, als zij die hulp, diemen hen gedurende vijftien of twintig jaren verleend heeft,kunnen ontbeeren; dan komt hun wezenlijk en individueelkarakter in alle naaktheid voor den dag; indien het goedvan natuur was, blijft het goed, maar er doen zich dan tochschakeeringen voor, die in zijn prille jeugd verborgen warengebleven. «Gij ziet dat Gods wegen altijd de beste zijn; en dat alsmen een rein hart bezit, de verklaring er van gemakkelijkte begrijpen is. «En inderdaad, bedenk wel dat de Geesten der onder ugeboren wordende

kinderen, van eene wereld kunnen komen,op welke zij geheel met de onze verschillende gewoontenhebben kunnen aannemen; hoe zoudt gij willen dat onder udat nieuwe wezen, met geheel andere driften dan de uwen,met geheel met de uwen strijdige neigingen en smaken voor-zien, hoe zoudt gij willen dat het zich onder uwe gelederenzoude kunnen voegen, anders dan op de wijze zoo als Goddit gewild heeft, dat wil zeggen door de zeef der kindsheid?Daar komen alle gedachten, alle karakters, alle die verschil-lende wezens, voorgebracht door die menigte werelden, opwelke alle schepselen zich ontwikkelen, zich met elkandervermengen. En gij zelve stervende, komt ook in eene zekerekindsheid onder nieuwe broeders; en in uw nieuw niet aardschbestaan, kent gij evenmin de

gewoonten, zeden, betrekkingenvan die voor u nieuwe wereld; gij zult met moeite eene taalstamelen, die u ongewoon is en die levemliger is, dan nuuwe gedachten zijn. (zie 319.) «De kindsheid heeft ook nog een ander nut: de Ceestentreden alleen het lichamelijk leven in, om zich te volmaken,zich te beteren; de zwakheid der jeugd maakt hen buigzaam,en toegankelijk voor de raadgevingen der ondervinding en vanhen wiens taak het is hen vooruit te doen gaan; het is gedu-rende dien tijd dat men hunnen inborst kan verbeteren en hunne



TERUGKEER TOT HET AARDSCHE LEVEN.                    163 slechte neigingen kan bestrijden; dit is de plicht, dien Godaan de ouders heeft toevertrouwd : een heilige opdracht, waar-over zij eens rekenschap zullen afteleggen hebben. «Op die wijze is de kindsheid, niet alleen nuttig, noodza-kelijk en onontbeerlijk, maar zij is het natuurlijk gevolg derwetten, die God heeft vastgesteld, en waarnaar dit Heelalbestuurd wordt.» AARDSCHE SYMPATHIE EN TEGENZIN. 386.     Kunnen twee wezens, die elkander gekend en liefgehad hebben, zich in een ander lichamelijk leven terug-vinden en herkennen? «Elkander herkennen, neen, maar tot elkander

aangetrokkenworden , ja; en dikwijls hebben innige op oprechte genegenheidgegronde vriendschapsbetrekkingen, geene andere oorzaak.Twee wezens komen oogenschijnlijk door toevallige omstan-digheden met elkander in aanraking, maar het is niet andersdan de aantrekking, die twee Geesten, die elkander onderde groote menigte opzoeken, op elkander uitoefenen.» — Zoude het niet aangenamer voor hen zijn, als zij el-kander herkenden? «Niet altijd; de herinnering van de vroegere levens zougrooter ongelegenheden, dan gij wel denkt, kunnen veroor-zaken. Na den dood zullen zij zich weder herkennen, enzullen zij weten hoe veel tijd zij te zamen

doorgebrachthebben.» (zie 392.) 387.     Heeft de sympathie altijd een vroegere kennismakingtot grondslag? «Neen, twee Geesten die elkander bevallen, zoeken elkanderop natuurlijke wijze op; zonder dat zij elkander als mensengekend hebben.» 388.     Zou het ontmoeten van sommige menschen, dat menaan het toeval toeschrijft, niet het gevolg zijn van eenesoort van sympathetische betrekking tot elkander? «Er bestaan banden tusschen de denkende wezens, die gijnog niet kent. Het magnetisme is de wegwijzer in die we-tenschap, die gij later beter zult begrijpen.»



164 \'                    2e boek. — 7e hoofdstuk. 389.    Waaraan moet men den instinktmatigen afkeer toe-schrijven , die men dikwijls op het eerste gezicht voor som-mige menschen gevoelt? «Het zijn van elkander afkeerige Geesten, die een voorge-voel hebben, en elkander herkennen, zonder met elkandergesproken te hebben.» 390.     Is de instinktmatige tegenzin altijd een bewijs vaneen slechte natuur? «Omdat twee Geesten een tegenzin voor elkander ge-voelen, behoeven zij daarom nog niet noodwendig slecht tezijn; de tegenzin kan zijn oorsprong in gebrek aan over-eenstemming van gedachten hebben , maar naarmate zij zichverheffen vermindert het verschil in gevoelens en verdwijntde tegenzin.» 391.   Begint de tegenzin tusschen twee menschen, bij dengenewaarvan de

Geest het slechtste, of bij dengene, wiens Geestde beste is? «Bij den eenenzoo wel als bij den anderen, maar de oorzakenen de uitwerkselen zijn verschillend. Een slechte Geest gevoelttegenzin voor elk een die hem beoordeelen en ontmaskerenkan; als hij voor het eerst iemand ziet, dan weet hij dat hijafkeuring zal ontmoeten; zijn afkeer gaat in haat, in jaloezieover en boezemt hem de zucht in om kwaad te doen. Degoede Geest gevoelt afkeer voor den slechten, omdat hij weetdat deze hem niet begrijpen zal en zij dezelfde gevoelens nietdeelen; maar sterk door zijne meerderheid, gevoelt hij tegenhem geen haat noch jaloerschheid; hij bepaalt er zich bij,hem te ontwijken en te beklagen.» HET VERGETEN VAN HET VERLEDEN. 392.    Waarom verliest de ge?ncarneerde Geest

de herinne-ring van zijn verleden ? «De mensch kan en mag niet alles weten; God wil dit zooin zijne wijsheid. Zonder den sluier, die vele dingen voor hemverborgen houdt, zou hij verblind worden, zooals degene, diezonder overgang van het duister in het licht komt. Boor hetvergeten van het verledene behoort hij meer zichzelve toe.t •



TERUGKEER TOT UET AARDSCHE LEVEN.                 165 393. Hoe kan de mensch verantwoordelijk zijn voor, enzich van feiten vrijpleiten waarvan hij geene herinneringmeer heeft? Hoe kan hij gebruik maken van eene ondervin-ding, die hij gedurende levens, die in vergetelheid zijn ge-raakt, heeft opgedaan? Men kan begrijpen dat de wederwaar-digheden van het leven, voor dengene die zich kan herinnerendoor welke oorzaak hij zich die op den hals gehaald heeft,eene les kan zijn; maar van het oogenblik af dat hij het zichniet herinnert, is ieder bestaan voor hem als of het het eersteis, en het is dus telkens weer van nieuws af aan beginnen.Hoe

kunnen wij dat met Gods rechtvaardigheid overeen-brengen ? «Bij ieder nieuw bestaan, heeft de mensch meer verstanden kan beter goed van kwaad onderscheiden. Welke verdienstezoude het hebben, indien hij zich al het verledene kon her-inneren? Wanneer de Geest in zijn oorspronkelijk leven (hetgeestenleven) terugkeert, ontrolt zich zijn geheel verleden voorhem, hij ziet de misslagen, die hij begaan heeft en die deoorzaak van zijn lijden waren, en ook datgene, waardoor hijdie had kunnen voorkomen, hij begrijpt dat de toestandwaarin hij zich geplaatst vindt, rechtvaardig is, en zoekt daneen bestaan waardoor hij het vorige zal kunnen

herstellen.Dan zoekt hij beproevingen, gelijk aan die, welke hij reedsondergaan heeft, of worstelingen, die hij tot zijnen vooruitgangbevorderlijk acht, en vraagt aan boven hem verheven Geesten,hem in die nieuwe taak behulpzaam te willen zijn, want hijweet dat de Geest, die hem als leidsman in dat nieuwe levenzal gegeven worden, trachten zal hem de begane misslagente doen herstellen, door hem bij wijze van ingeving degene,die hij begaan heeft, te doen kennen. Diezelfde ingeving isde gedachte, de misdadige begeerte, die dikwijls bij u opkomt,en waartegen gij u instinktmatig verzet; meestal schrijft gijdit verzet toe aan de goede beginselen, die

uwe ouders uhebben ingeprent, terwijl het de stem van uw geweten is,die tot u spreekt; en die stem is de herinnering van hetverleden, de stem, die u waarschuwt niet in dezelfde mis-slag, die gij reeds eens begaan hebt, te vervallen. De Geest, 15



166                       2e boek. — 7e hoofdstuk. dit nieuw leven ingetreden zijnde, zal, indien hij diebeproe-vingen met moed draagt en er weerstand aan biedt, zichzelven verheffen en in de hiërarchie der Geesten opklimmen,wanneer hij onder dezen terugkeert.» Indien wij gedurende het lichamelijk leven, al geene juiste her-innering hebben van hetgeen wij geweest zijn, en van het goed ofkwaad dat wij in onze vorige levens gedaan hebben, dan bezitten wijer toch de intu?tie van, en ons instinktmatig streven, is eene zwakkeherinnering van ons verleden, waartegen ons geweten, dat de begeerteis om dezelfde misslagen niet meer te begaan, ons waarschuwt weer-stand te bieden. 394. Begrijpen de menschen, op meer gevorderde wereldendan de onze, op die werelden, waar men niet

ten prooi vanalle onze natuurlijke behoeften, noch van die van onze ge-breken is, begrijpen zij daar, dat zij gelukkiger zijn dan wij.In het algemeen is geluk betrekkelijk, men gevoelt het alsmen het met een minder gelukkige toestand vergelijkt. Endaar ten slotte eenige van die werelden, ofschoon beter dande onze, niet volmaakt zijn, moeten de menschen, die dezenbewonen, toch eenige rede van verdriet van eenen anderenaard hebben. Onder ons ondervindt de rijke, ofschoon hij nietzoeals de armen de zorgen der stoffelijke behoeften kent, tochwederwaardigheden, die zijn leven vergallen. En nu vraag ik,of de bewoners van die werelden, op hun standpunt zich-zelven niet even ongelukkig als wij beschouwen, en of zijzich niet, daar zij geene herinnering van een minder bestaanals

punt van vergelijking hebben, over hun lot beklagen? «Hierop moet men twee verschillende antwoorden geven.Onder de werelden waarvan gij spreekt, zijn er, waarvande bewoners een zeer juiste en heldere herinnering van hunverleden hebben; dezen, dit begrijpt gij, kunnen het gelukdat God hun toestaat met volle teugen te genieten, op hoo-gen prijs stellen en weten te waardeeren ; maar er zijn andereop welke de bewoners, ofschoon in een beteren toestand ver-keerende dan gij, zooals gij zegt, toch groote verdrietelijk-heden ondervinden; dezen waardeeren hun geluk niet, juist



TERUGKEER TOT HET AARDSCHE LEVEN.                    167 omdat zij geene herinnering van een nog ongelukkiger toe-stand hebben. Maar zoo zij het niet als mensch waardeeren,doen zij dit toch als Geest.» Is de hand der Voorzienigheid in dit vergeten van de vroegerelevens, vooral als zij moeielijk geweest zijn, niet zichtbaar, en herkentmen hierin niet de Goddelijke wijsheid? Het is éérst in die verhevenwerelden, waar de herinnering van ons afgeloopen ongelukkig bestaan,niets meer dan een bange droom is, dat dit verleden weder in onsgeheugen terug komt. Zoude in de lagere werelden ons tegenwoordiglijden door de herinnering van al wat men

reeds geleden heeft nietverzwaard worden. Laat ons dus hier uit besluiten, dat al wat Goddoet, wel gedaan i9, en- dat het ons niet betaamt om zijne werken tebedillen, of te zeggen hoe Hij het Heelal had moeten inrichten. De herinnering van onze vroegere individualiteiten zoude zeerernstige bezwaren hebben; het zou ons in vele gevallen zeer kunnenbesehamen, in andere onzen hoogmoed opwekken, en daar dooronzen vrijen wil kunnen belemmeren. God heeft ons, juist wat onsom ons te verbeteren, noodig en voldoende is, gegeven : de stem vanhet geweten en onze instinktmatige neigingen; Hij ontneemt ons watons zou kunnen schaden. Voegen

wij hier bij, dat indien wij onsonze eigene daden herinnerden, wij ons die ook van anderen zoudenherinneren, en dat die wetenschap de schromelijkste gevolgen voor demaatschappelijke betrekkingen zouden kunnen hebben; daar wij nietaltijd rede hebben om ons over ons verleden te hoovaardigen, zoo ishet dikwijls gelukkig dat er een sluier over geworpen is. Dit stemtgeheel met de leer der Geesten over de boven ons verheven wereldenovereen. Op die werelden waar alleen het goede heerscht, heeft deherinnering aan het verleden niets pijnlijks; daarom herinnert menzich daar zijn vorige levens, zoo als wij ons herinneren wat wij denvorigeu dag

gedaan hebben. Wat de herinnering aan het verblijf opde mindere werelden aangaat, deze is, zoo als wij reeds gezegd hebben,niets meer dan een bange droom. 395. Kunnen wij eenige openbaringen omtrent onze vroe-gere levens ontvangen? «Niet altijd, velen weten evenwel wat zij geweest zijn engedaan hebben; indien het hun veroorloofd was het hard opte mogen zeggen, zouden zij zonderlinge openbaringen overhet verledene doen s 15*



168                         2e boek. — 7e hoowstuk. 396.     Eenige menschen vermeenen eene duistere herinne-ring van een onbekend verleden te bezitten, dat zich bij henals het voorbijgaande beeld van een droom, die men te ver-geefsch tracht in het geheugen te vestigen, voordoet. Is ditdenkbeeld slechts eene illusie? «Het is somtijds de werkelijkheid; maar het is dikwijlsslechts eene illusie, voor welke men zich wachten moet,want het kan dikwijls het gevolg van eene verhitte verbeel-ding zijn.» 397.     Is de herinnering aan de voorafgegane levens, bij•wezens, die een meer verheven lichamelijk leven dan het onzeleiden, duidelijker? «Ja, naarmate het lichaam minder stoffelijk is, herinnertmen zich beter. De herinnering van het verledene is helder-der voor hen, die de werelden van een

verheven orde bewonen.» 398.     Daar de instinktmatige neigingen van den menseneene flauwe herinnering van zijn verleden zijn, vloeit daardan uit voort, dat hij door de studie van die neigingen demisslagen, die hij in vorige levens begaan heeft, kan leerenkennen ? «Ongetwijfeld tot op zekere hoogte; maar men moet deverbetering, die hij als Geest heeft kunnen ondergaan en devoornemens, die hij in zijnen staat van omdoling opgevatheeft, niet over het hoofd zien; het tegenwoordige leven kanveel beter zijn dan het vorige was.» — Kan het tegenwoordige leven slechter dan het vorigewezen; dat wil zeggen, kan de mensch in zijn tegenwoordigleven misslagen begaan, die hij in een vorig niet begaan heeft? «Dit hangt van de door hem gemaakte vorderingen af;indien hij aan de

beproevingen geen weerstand weet te bieden ,kan bij er toe komen, nieuwe misslagen, die een gevolg zijnvan de plaats, die hij zelve gekozen heeft, te begaan, maarin het algemeen zijn deze misslagen meer een bewijs vanstilstand dan teruggang, want de Geest kan op dezelfde hoogteblijven staan, maar gaat niet achteruit.» 399.     Daar de wederwaardigheden van het lichamelijk leventevens eene boetedoening voor de vroegere misslagen en be-



TERUGKEER TOI HET AARDSCHE LEVEN.                    169 proevingen voor de toekomst zijn, vloeit hieruit dan voort datmen uit den aard dier wederwaardigheden den aard van lietvorige leven kan opmaken? «Zeer dikwijls, daar iedereen door hetgeen, waardoor hijgezondigd heeft, gestraft wordt; dit is evenwel geen vasteregel; de instinktmatige neigingen zijn eene meer zekere aan-wijzing , want de beproevingen, die den Geest ondergaat, zijn.zoowel voor de toekomst als voor het verleden.» De Geest aan den eindpaal gekomen zynde, die door de Voorzienig-heid voor ziju leven van omdoling vastgesteld is, kiest zelve de be-proevingen uit, aan

welke hij zich wil onderwerpen om zijnen voor-uitgang te bespoedigen, dat wil zeggen, hij kiest het soort van be-staan uit, dat hij het geschikste oordeelt om hem daartoe de middelente verschaffen, en deze beproevingen staan altijd in verband, met demisslagen voor welke hij boeten moet. Indien hij overwint, klimt hijop; indien hij bezwijkt, moet hij van nieuws of aan beginnen. De Geest blijft altijd zijn vrijen wil behouden; het is ten gevolgevan dien vrijen wil dat hij als Geest de beproevingen van het aardscheleven kiest, en ge?ncarneerd zijnde overweegt, of hij doen of nietdoen zal, en tussehen goed en kwaad eene keuze doet. Door by denmensch

eenen vrijen wil te ontkennen , verlaagt men hem tot eenwerktuig,                                                                                  • In het lichamelijk leven teruggekeerd, verliest de Geest, als wareer een sluier over geworpen die het voor hem verborgen houdt,tijdelijk de herinnering van zijne vroegere levens; evenwel heeft hijer nu en dan een duister bewustzijn van, en in sommige gevallenkunnen zij hem zelfs geopenbaard worden, maar dit gebeurt alleenten gevolge van den wil der verhevene Geesten, die dit met een goeddoel uit eigen beweging doen, en nooit om eene ijdele nieuwsgierig-heid te bevredigen. De toekomstige levens kunnen in geen geval

geopenbaard worden ,omdat deze afhankelijk zijn van de wijze, waarop men het tegen-woordigc leven vervult en van de latere keuze van den Geest. De nietherinnering van de begane misslagen is geen hinderpaal voorde verbetering van den Geest, want zoo hij er al geen juiste her-innering van heeft, wordt hij door die welke hij er in zijnen staatvan omdoling van had, en de zucht, die hij verkregen heeft om zete herstellen, bij intu?te geleid, en ontstaat bij hem de gedachte omAan het kwaad weerstand te bieden; die gedachte is de stem van zijn



170*                     2e boek. — 7e hoofdstuk. geweten, waarbij hij door de Geesten, die hem ter zijde staan ge-holpen wordt indien hij aan de goede ingevingen, die ze bij hemopwekken, gehoor geeft. Zoo de mensch al niet de daden zelve, die hij in zijne vroegereleven bedreven heeft, kent, dan kan hij toch altijd weten aan welkesoort van misslagen hij zich schuldig gemaakt heeft, en welke dehoofdgebreken van zijn karakter geweest zijn. Hiertoe is het alleennoodig zichzelven te bestudeeren, en dan zal hij niet door hetgeenhij nu is , maar aan zijne neigingen kunnen beoordeelen wat hij vroegergeweest is. De wederwaardigheden van het lichamelijk leven zijn eeneboetedoening voor de vroeger begane misslagen en tevens beproevin-gen voor de

toekomst. Die wederwaardigheden reinigen en verheffenons, al naarmate wij die met gelatenheid en zonder morren dragen. De aard der wederwaardigheden en beproevingen die wij ondergaankan ons ook inlichting geven omtrent hetgene wij geweest zijn enover hetgene wij gedaan hebben, zoo als wij hier op aarde de dadenvan een misdadiger beoordeelen naar de zwaarte van de straf, diehem door de wet opgelegd is. Zoo zal de eene in zijuen hoogmoeddoor de vernedering van een leven in ondergeschikten stand, gestraftworden; de slechte rijke en de gierigaard door gebrek; hij die hard-vochtig voor anderen geweest is, door de hardheid die hij zal onder-vinden ; de dwingeland door slavernij; de slechte zoon, door dede ondankbaarheid

vau zijne kinderen; de vadsige door gedwongenarbeid , enz.



ACHTSTE HOOFDSTUK. VRIJHEID DER ZIEL. 1. De slaap en de droomen. — 2. Geestelijk bezoek tusschen in levenzijnde personen. — 3. Geheime overbrenging der gedachte. — Lethargie.Katalepsie. Schijndood. — 5. Somnambulisme. — 6. Geestvervoering. —7. Tweede gezicht. — 8. Theoretisch overzicht van het somnambulisme,de geestvervoering en het tweede gezicht. DE SLAAP EN DE DROOMEN. 400.    Vertoeft de ge?ncarneerde Geest gaarne in zijn licha-melijk hulsel? «Het is alsof gij vraagt of de gevangene gaarne opgeslotenis. De ge?ncarneerde Geest haakt onophoudelijk naar zijne ver-lossing , en hoe grover het omhulsel is, des te meer wenschthij er van verlost te

worden.» 401.  Rust de ziel gedurende den slaap zoo als het lichaam?«Neen, de geest is nooit werkeloos. Gedurende den slaap worden de banden, waarmede hij aan het lichaam verbondenis, losser, en het lichaam dan de ziel niet noodig hebbende»komt deze meer in onmiddellijke aanraking met de andereGeesten.» 402.    Hoe kunnen wij over de vrijheid van den Geest ge-durende de slaap oordeelen? «Door de droomen. Wees verzekerd dat als het lichaam rust,de Geest meer vermogens bezit dan gedurende het waken;dan herinnert hij zich het verleden en voorziet somtijds detoekomst, hij verkrijgt dan meer macht, en kan zich in be-trekking met de andere Geesten stellen, het zij op deze of

op



172                       2e boek. — Se hoofdstuk. eene andere wereld. Dikwijls zegt gij: Ik heb een zonderlingeneen afgrijselijken, maar geheel onwaarschijnlijken droom ge-had ; hierin vergist gij u; het is dikwijls een herinnering aanhet oord of aan iets dat gij gezien hebt, of dat gij in een anderleven of op een ander oogenblik zien zult. Terwijl het lichaamverdoofd is, tracht de Geest door in het verleden of in detoekomst te zoeken, zijne ketenen te verbreken. «Arme menschen, hoe weinig kent gij de meest gewoneverschijnselen van het leven! Gij denkt zeer geleerd te zijn,en op de meest alledaagsche dingen weet gij geen antwoordte geven; op de vraag, die alle kinderen doen: wat doen wijals wij slapen ? Wat is droomen ? blijft gij het antwoord schuldig. «De slaap

maakt de ziel gedeeltelijk van het lichaam vrij.Wanneer men slaapt, is men tijdelijk in dien toestand, diena\'den dood blijvend is. De Geesten, die bij hunnen doodspoedig van de stof bevrijd zijn, hebben intelligente droomengehad; deze hereenigen zich gedurende de slaap met de maat-schappij der andere boven hen verhevene wezens; zij reizen,spreken met en leeren door dezen; zelfs arbeiden zij aanwerken, die zij, als zij sterven geheel gereed vinden. Ditmoet u nog meer leeren den dood niet te vreezen, daar gijvolgens de woorden van een heilige: alle dagen sterft. «Dit is zoo, voor zoo verre het de verheven Geesten be-treft; maar de massa, die bij hun dood, lange uren in dieverwarring en die onzekerheid, waarover ik u gesproken heb,moeten blijven

verkeeren, deze gaan, het zij naar minderewerelden dan de aarde, waar vroegere genegenheid hen roept, ofwaar zij wellicht nog lagere vermaken dan die welke zij op aardegenieten, opzoeken; zij gaan daar leerstellingen opdoen, nogslechter, onedeler en schadelijker dan die, welke zij in onsmidden verkondigen. En hetgeen de sympathie op aarde doetontstaan, is niets anders dan de daadzaak, dat men zich bijhet ontwaken door het hart meer tot hen genaderd vindt,met wien men acht of negen uur geluk en vreugde gedeeldheeft. Dit verklaart ook zekere onoverwinnelijken afkeer, door-dien men in het binnenste van zijn hart weet, dat diemenschen een ander geweten hebben, dan wij, omdat men hen •



VRIJHEID DER ZIEL.                                       173 kent zonder ze ooit met de oogen gezien te hebben. Ook zekereonverschilligheid wordt hierdoor verklaard; men trachtgeenenieuwe vrienden te maken, als men weet dat men er andereheeft, die ons liefhebben en ons aankleven. In een woord, deslaap oefent een veel grooteren invloed op uw leven uit, dangij denkt.» «Door de slaap komen de ge?ncarneerde Geesten altijd inaanraking met de Geestenwereld, en dit is de reden, waaromverheven Geesten zonder al te veel tegenzin genegen zijn zichonder u te incarneeren. God heeft gewild dat zij gedurendehunne aanraking met de ondeugd, aan de bron van het goedenieuwe krachten konden

gaan putten, opdat zij, die anderenkomen onderwijzen, zelven niet dwalen zouden. De slaap isde poort, die God voor hen tot de vrienden in den hemelgeopent houdt; het is de ontspanning na den arbeid, in af-wachting van de groote verlossing, de eindelijke algeheelevrijmaking, die hen tot hunne ware omgeving moet terug voeren. «De droom is de herinnering van hetgeen uw Geest gedurendede slaap gezien heeft; maar let wel op dat gij niet altijd droomt,doordien gij u niet altijd wat of niet alles wat gij gezien hebtherinnert. Het is niet uwe ziel in hare geheele ontwikkeling;het is dikwijls slechts de herinnering der verwarring, die metuw vertrek of uwe terugkomst gepaard gaat, waarbij zichdan de

herinnering van hetgeen gij in wakenden toestandgedaan of waarover gij toen gedacht hebt, komt voegen; hoezoudt gij anders die ongerijmde droomen, die zoo wel de meestgeleerde als de eenvoudigste mensch heeft, kunnen verklaren.De kwade Geesten maken ook van de droomen gebruik omzwakke en bloohartige zielen te kwellen. Trouwens zult gijeerlang een ander soort van droomen zich zien ontwikkelen:even oud als de uwen, doch die u onbekend waren. De droomvan eene Johanna van Orleans, die van Jacob, die der Jood-sche profeten en van eenige Indische waarzeggers: zoodanigedroom is de herinnering van de geheel van het lichaam los-gemaakte ziel, de herinnering van dat

tweede leven waaroverik uw zoo straks gesproken heb. «Tracht die twee soorten van droomen onder degenen die



174                           2e boek — 8e hoofdstuk. gij u herinneren zult, van elkander te onderscheiden, anderszoudt gij in tegenstrijdigheden en in dwalingen vervallen, dievoor uw geloof verderfelijk zouden zijn.» Droomen zijn het product van de vrijheid der ziel, die door deschorsing van het werkdadige en mantschap2>elijke leven, onafhankelijkgeworden is. Daaruit vloeit eenc soort van onbeperkte helderziendheidvoort, die zich tot de verst verwijderde oorden , of tot oorden, diemen nooit gezien heeft en zelfs tot andere werelden uitstrekt. Vandaar ook de herinnering , die ons gebeurtenissen van het tegen \\voor-dige of van vroegere levens voor den geest brengt; van daar hetzon-derlinge der beelden van hetgeen in onbekende werelden gebeurt ofgebeurd is,

die, met de dingen der tegenwoordige wereld dooreengemengd, dat zonderlinge en verwarde geheel vormt, dat noch zinnoch verband schijnt te hebben. De weinige zamenhaug der droomen, vindt zijne verklaring inde gapingen welke door de onvolmaakte herinnering van hetgeen onsin droom verschenen is, te weeg gebracht wordt. Het is als een ver-haal, waarvan men op goed geluk af zinnen of gedeelten van zinnenuitgelaten heeft; de overgebleven brokstukken bij elkaar gevoegd,hebben dan alle verstandige beteekenis verloren. 403.    Hoe komt het, dat men zich niet altijd de droomenkan herinneren? «Bij hetgeen gij slapen noemt, is het slechts het lichaamdat rust, want de Geest is altijd werkzaam; dan herkrijgt hijeen weinig van zijne vrijheid, en stelt

zich met degenen, diehem lief zijn, hetzij op deze wereld of op eene andere in aan-raking, maar daar het lichaam eene zware en grove stof is,behoudt dit moeielijk de indrukken, die door den Geest ont-vangen zijn, omdat de Geest die niet door middel der organenvan het lichaam ontvangen heeft.» 404.    Wat moet men van de beteekenis denken, die menaan de droomen toeschrijft? «De droomen zijn niet waar in den zin, die er de waar-zeggers aan geven, want het is ongerijmd te gelooven dat alsmen dit of dat droomt, het dan deze of gene beteekenis heeft.Zij zijn waar in dien zin dat zij voor den Geest werkelijkebeelden zijn, maar die dikwerf niet de minste betrekking



VRIJHEID DEK ZIEL.                                       175 hebben met hetgeen in het lichamelijke leven voorvalt; dikwijlsis het ook, zoo als wij reeds gezegd hebben eene herinneringhet kan eindelijk ook, als God dit toestaat, een voorgevoelvan de toekomst zijn, of wel het gezicht i<an hetgeen op datoogenblik in een ander oord, waarheen de ziel zich begevenheeft, gebeurt. Zijn er niet vele voorbeelden dat menschen inden droom aan hunne bloedverwanten of vrienden verschijnenen hen komen waarschuwen wat er met hen gebeurd is?Wat zijn die verschijningen anders, zoo niet de ziel of Geestvan die personen, die zich met de uwe in betrekking stellen?Wanneer gij de zekerheid verkrijgt dat

hetgene wat gij gezienhebt wezenlijk gebeurd is, is het dan geen bewijs dat de ver-beelding daar niets mede te maken heeft gehad, vooral alsgij over het gebeurde in uwen wakenden toestand niet ge-gedacht hebt.» 405.    Men ziet dikwijls in den droom dingen, die een voor-gevoel schijnen te zijn, en die niet vervuld worden; wat ishiervan de oorzaak? , «Zij kunnen, zoo niet voor het lichaam, dan toch voor denGeest vervuld worden, dat wil zeggen dat de Geest de dingenziet, die hij wenscht omdat hij het gaat zoeken. Men vergeteniet dat de ziel zich gedurende de slaap, altijd meer of minonder den invloed van het lichaam bevindt, en dat zij zichdus dientengevolge nooit geheel van de aardsche

denkbeeldenlos kan maken, daaruit vloeit voort dat hetgene de gedachtegedurende het waken heeft bezig gehouden, aan hetgene watmen ziet het uiterlijke voorkomen kan geven van hetgeen menverlangt of waarvoor men vreest; dit is het wat men inder-daad een uitwerksel van de verbeeldingskracht kan noemen.Wanneer eene gedachte ons sterk bezig houdt, knoopt men eralles, wat men ziet, aan vast.» 406.     Wanneer wij in onze droomen in leven zijnde men-schen, die wij zeer goed kennen, dingen zien doen, waaraanzij in het geheel niet denken, is dit dan niet louter een uit-werksel van de verbeeldingskracht? «Waaraan zij in het geheel niet denken, hoe weet gij dat?Hun Geest kan de

uwe komen bezoeken, zoo als de uwe de



176                       2e. boek — 8e hoo?usiuk. hunne kan gaan opzoeken, en gij weet niet altijd waaraanhij denkt. En dikwijls past gij op personen, die u bekend zijnnaar eigen lust dingen toe, die in een ander leven gebeurenof gebeurd zijn.» 407.     Is er volkomen slaap noodig om den Geest vrij temaken ? «Neen, de Geest herkrijgt zijne vrijheid, wanneer dezintuigen in verdooving geraken; hij maakt van ieder oogen-blik, waarin het lichaam hem met rust laat, gebruik om zijnevrijheid te hernemen. Zoodra er eene groote vermindering der-levenskrachten aanwezig is, maakt de Geest zich los, en hoezwakker het lichaam, des te vrijer is de Geest.» Hierdoor kooit het dat men in den halven slaap, of enkele ver-dooving der zintuigen, dikwijls dezelfde beelden als in

den droom, ziet. 408.     Het komt ons somtijds voor, alsof wij in ons zelvenduidelijk woorden hooren, die niet de minste betrekkinghebben op hetgeen ons in gedachte bezig houdt, hoe komt dit? «Ja, en dikwerf geheele volzinnen, vooral als de zintuigenin verdooving beginnen te geraken. Het is dikwijls een zwakkeweerklank van een Geest, die zich met u in betrekking wilstellen.» 409.     Dikwijls zien wij, in den toestand, die nog geenhalf slapen kan genoemd worden, wanneer wij de oogen ge-sloten hebben, duidelijk beelden, gezichten, waarvan wij dekleinste bijzonderheden kunnen onderscheiden: is dit eenegezichtsbegoocheling of een uitwerksel der verbeeldingskracht ? «Als het lichaam in een staat van verdooving verkeert,tiacht de Geest zijne ketenen

te verbreken; hij geraakt invervoering en ziet; indien de slaap volkome ware, zoude heteen droom zijn.» 410.     Men heeft dikwijls gedurende den slaap of halven.slaap denkbeelden, die zeer goed schijnen, en die men zich,welke moeite men daartoe ook aanwendt, niet herinnerenkan, en als uit het geheugen gewischt schijnen; van waarkomen die denkbeelden? «Zij zijn een uitvloeisel van de vrijheid van den Geest, die



VRIJHEID DEK ZIEl.                                       177 zich emancipeert en gedurende die oogenblikken in het bezitvan meerdere vermogens komt. Dikwijls zijn het ook raad-gevingen, die door andere Geesten gegeven worden.» — Waartoe dienen die denkbeelden en raadgevingen, alsmen er de herinnering van verliest en er dus geen gebruikvan maken kan ? «Die denkbeelden behooren dikwijls meer tot de Geesten dantot de lichamelijke wereld ; maar meestentijds herinnert zichde geest, daar waar het lichaam vergeet, en het denkbeeldkomt op het oogenblik , dat men het noodig heeft, als eeneingeving van het oogenblik terug.» 411.    Kent de ge?ncarneerde Geest in de oogenblikken dathij van de stof

los is en als Geest handelt, het tijdstip vanzijn dood? «Dikwijls heeft hij er een voorgevoel van; somwijlen heefthij er een zeer juist bewustzijn van, en dat is het, wat hemer in wakenden toestand de intu?tie van geeft; daardoor komthet dat eenige raenschen hunnen dood somtijds met grootejuistheid voorzien.» 412.     Kan de werkzaamheid van den Geest gedurende derust of in den slaap van het lichaam, aan dit laatste ver-moeienis doen gevoelen? «Ja, want de Geest is met het lichaam verbonden, zooalseen met touwen vastgehouden luchtballon met de paal, die hemtegen houdt, en evenals de schokken van den luchtballon depaal doet schudden, werkt de Geest op het lichaam, en kanaan dit

vermoeienis doen gevoelen.» GEESTELIJK BEZOEK TUSSCHEN IN LEVEN ZIJNDEPERSONEN. 413.    Van het beginsel van do vrijmaking van de ziel ge-durende de slaap uitgaande, schijnt hieruit voort te vloeiendat wij gelijktijdig een dubbel bestaan hebben dat van onslichaam dat ons in betrekking met de buitenwereld, en datvan de ziel, dat ons in betrekking met de onzichtbare wereldstelt; is dit juist?



178                       2e boek. — 8e hoofdstuk. «Gedurende den staat van vrijheid van de ziel, doet hetleven van het lichaam voor dat van de ziel onder; maar hetzijn daarom juist gezegd, geen twee levens; het zijn veeleertwee afwisselende toestanden van hetzelfde leven, want demensen leeft niet dubbel.» 414 Kunnen twee menschen, die elkander kennen, zichgedurende hunnen slaap bezoeken? «Ja, en nog vele anderen, die niet gelooven elkander tekennen komen bij- en spreken met elkander. Gij kunt, zon-dei\' dat gij dit vermoedt, vrienden in een ander land hebben. Het, gedurende de slaap, vrienden, bloedverwanten, ken-nissen , menschen, die ons van nut kunnen zijn, te gaanopzoeken, is zoo veelvuldig, dat gij dit zelve bijna alle nach-\'ten doet.» 415. 

Welk nut kunnen die nachtelijke bezoeken hebben ,als men er zich niets van herinnert? «Gewoonlijk blijft er eene intu?tie bij het ontwaken vanover, en deze is dikwijls de oorzaak van sommige denkbeelden,die, als vanzelve, zonder dat men het verklaren kan, opkomen,en dat geene andere denkbeelden zijn, dan die welke mengedurende die gesprekken opgedaan heeft.» 416.    Kan de n.ensch door zijnen wil deze Geestenbezoekendoen ontstaan? Kan hij bijvoorbeeld inslapende, zeggen: Ikwil dezen nacht deze of geene mensch in den Geest ontmoeten,om er mede te spreken en hem dit of dat te zeggen? «Zie hier wat er gebeurt. De mensch slaapt in, zijn Geestwordt wakker, en hetgeen de mensch besloten had, wil dikwijlsde Geest in de verste verte niet

opvolgen, want het leven van\'den mensch boezemt den Geest als deze van de stof los is,weinig belang in ; dit voor zooverre het reeds vrij ver gevorderdemenschen betreft, de anderen brengen hun geestelijk bestaanop eene geheel andere wijze door; zij geven zich aan de be-vrediging hunner driften over of blijven werkeloos. Het kandus gebeuren, dat de geest al naar de bedoeling, die men ermede heeft\', de menschen naar welke hij verlangt, gaat be-zoeken; maar omdat dit in wakenden toestand zijnen wenschwas, is dit daarom nog geene reden dat hij het doen zal.»



179 VK1JHEID DER ZIEL. 417.    Kunnen op die wijze een zeker aantal Geesten tezamen komen en vereenigingen daarstelfen? «Ongetwijfeld; de banden van vriendschap, zoowel oudeals nieuwe, brengen op die wijze dikwijls Geesten bijeen,die zich gelukkig gevoelen, met elkander te zijn.» Onder het woord oude moet men de vrindschapsbetrekkingen verstaan ,die men in vroegere levens aangeknoopt heeft. Wij brengen bij onsontwaken ecne intu?tie van denkbeelden mede, die wij in sommigevan die geheime gesprekken opgedaan hebben, waarvan ons de oor-sprong onbekend is. 418.    Zou iemand, die zijn vriend dood waant, terwijl ditzoo niet is, die vriend in den Geest kunnen ontmoeten, enop die

wijze kunnen te weten komen, dat hij nog in levenis? Zou hij in dat geval bij zijn ontwaken er nog de intu?tievan kunnen bezitten ? «Als Geest kan hij hem zeker zien en zijn lot kennen; in-dien het hem niet als beproeving opgelegd is om aan dendood van zijnen vriend te gelooven, zal hij een voorgevoelvan zijn in leven zijn, hebben, zooals hij ook die van zijnendood zal kunnen hebben.» GEHEIME OVERBRENGING DER GEDACHTE. 419.    Hoe komt het, dat hetzelfde denkbeeld, bij voorbeeldvan eene uitvinding, zich tegelijkertijd op vele punten open-baart? «Wij hebben reeds gezegd dat de Geesten, gedurende denslaap met elkander verkeeren, wel nu, wanneer het lichaamweder ontwaakt, herinnert zich

de Geest wat hij geleerdheeft, en de mensch gelooft het uitgevonden te hebben; zookunnen onderscheiden menschen te gelijk hetzelfde uitvinden;als gij zegt dat denkbeeld zit in de lucht, is dit een juisterbeeld dan gij wel denkt; zonder zulks te vermoeden draagtiedereen er het zijne aan bij om het te verspreiden.» Onze Geest openbaart dikwijls op die wjjze, buiten ons weten, aanandere Geesten datgene, wat ons gedurende ons waken het meestebezig hieldt.



180                       2e boek. — 8e hoofdstuk. 420.    Kunnen de Geesten hunne gedachte aan elkandermededeelen, als het lichaam volkomen wakker is ? «De geest is niet in het lichaam als eene doos opgesloten;hij straalt naar alle kanten uit; daarom kan hij zich aan andereGeesten zelfs in wakenden toestand, ofschoon hem dit veelmoeielijker is, openbaren.» 421.    Hoe komt het dat twee menschen, die volmaakt wakkerzijn, dikwijls op hetzelfde oogenblik dezelfde gedachte hebben ? «Het zijn twee sympathetische Geesten, die zich aan elkanderopenbaren en wederkeerig, zelfs als het lichaam niet slaapt,elkanders gedachten zien.» Er heeft tusschen de Geesten, die elkander ontmoeten eene over-brenging der gedachten plaats, waardoor twee menschen

elkander zienen begrijpen zonder dat zij de uitwendige teekenen der taal behoevente gebruiken. Men zou kunnen zeggen dat zij de taal der Geestenmet elkander spreken. LETHARGIE. KATALEPSIE. SCHIJNDOOD. 422.    De menschen, die in lethargie of katalepsie verkeeren,zien en hooren gewoonlijk wat rondom hen omgaat, maarkunnen dit niet uiten; zien en hooren zij door de oogen enooren van het lichaam? «Neen, door den Geest; de Geest herkent zichzelve maarkan zich niet uiten.» — Waarom kan hij zich niet uiten ? «Het wordt hem door den toestand, waarin het lichaamverkeert belet; deze bijzondere toestand der organen bewijstu dat er in den mensch nog iets anders is, dan het lichaam,daar het lichaam niet meer handelt en de ziel wel.» 423. 

Kan de Geest zich in den toestand van lethargiegeheel van het lichaam afscheiden, en dit, geheel het voor-komen van den dood geven, om er later weder in terug tekomen ? «Gedurende de lethargie, is het lichaam niet dood, daarer nog verrichtingen plaats vinden; de vitaliteit is latent zoo-als in de larve, maar niet vernietigd; en zoolang het lichaam



VRIJHEID DER ZIEL.                                       181 leeft, blijft de Geest met hetzelve verbonden; eens de banden,die hem daarmede vereenigen, door den werkelijken dooden de ontbinding der organen verbroken; is de scheidingvolkomen en komt de Geest niet meer in het lichaam terug.Als iemand, die het voorkomen van een doode heeft, wederin het leven terugkeert, komt dit, doordien de dood nietvolkomen was.» 424.    Kan men, door bij tijds aangewende hulp; de bandenvan het leven die op het punt waren zich te begeven ver-sterken, en aan iemand het leven teruggeven, die zonderdie hulp, bepaald gestorven zou zijn? «Ja, zonder twijfel, en dagelijks komen er u de bewijzenvan voor oogen. Het

magnetisme is dikwijls in dat geval eenkrachtig middel, omdat het aan het lichaam het leven gevendeflu?dium, dat aan dit ontbreekt en ongenoegzaam was omde werking der organen te onderhouden, terug geeft. Lethargie en Katalepsie hebben dezelfden oorsprong, en wel: hettijdelijk verlies vau gevoel en bewegingen door eene tot dusverre on-verklaarbare physiologische oorzaak; zij zijn daarin van elkander ou-derscheiden, dat in de lethargie, de opheffing van levenskrachtenalgemeen is en aan het lichaam geheel het uiterlijke aanzien van eenlijk geeft; in de katalepsie, is die opheffing plaatselijk en kan eeugrooter of kleiner gedeelte van het lichaam getroffen hebben, waardooraan de intelligentie de

vrijheid gelaten wordt om zich te uiten,waardoor men dien toestand niet met dien van den dood kan ver-warren. De lethargie is altijd natuurlijk, de katalepsie is somtijdsnatuurlyk maar kan ook kunstmatig door de werking van het mag-netisme opgewekt en weder opgeheven worden. SOMNAMBULISME. 425.    Heeft het natuurlijke somnambulisme eenige overeen-komst met droomen? Hoe kan men het somnambulisme ver-klaren ? «Het is eene meer volkomene onafhankelijkheid der ziel danbij het dróomen, en hare vermogens zijn dan meer ontwik-keld; de ziel heeft dan gewaarwordingen, die zij in dendroom, hetwelk een onvolmaakte staat van somnambulisme.is, niet heeft. 16



182                      2e boek. — 8e hoofdstuk. «In het somnambulisme behoort de Geest geheel aan zichzelven toe ; de stoffelijke organen in zeker opzicht in staatvan katalepsie verkeerende, ontvangen geene indrukken meervan buiten. Deze toestand openbaart zich vooral in den slaap;dit is het oogenblik, waarin de Geest tijdelijk zijn lichaamkan verlaten , daar dit aan de voor de stof onontbeerlijkerust is overgegeven. Wanneer de verschijnselen van het som-nambulisme zich voordoen , komt dit doordien de Geest danmet de gedachte aan het een of ander bezig zijnde zich aande eene of andere handeling , die het gebruik van zijn lichaamnoodzakelijk maakt, overgeeft; hij gebruikt dan zijn lichaamzooals hij een tafel of ieder ander stoffelijk voorwerp bij

dephysische manifestatiën, of zooals hij uwe hand bij deschrif-telijke raededeelingen zou gebruiken. Bij die droomen waar-van ons de herinnering bij blijft, beginnen de organen,waaronder dat van het geheugen, te ontwaken; deze ont-vangen de indrukken door voorwerpen of oorzaken van buitenaf voortgebracht op eene onvolkomene wijze, en deelen dieaan den Geest mede, die dan, zelve in rust zijnde, erslechts verwarde en dikwijls onzamenhangende gewaarwor-dingen door ontvangt; gewaarwordingen die met onduidelijkewijfelende herinneringen hetzij uit dit leven , hetzij uit vroegerelevens vermengd zijnde, geen schijn van rede van bestaanhebben. Het is dan gemakkelijk te begrijpen hoe het komtdat de somnambulen zich niets herinneren en dat de

droo-men , die men zich herinnert, meestentijds geen zin hebben.Ik zeg meestentijds, want het gebeurt wel dat zij het gevolgvan juiste herinneringen uit een vroeger leven en somtijdszelfs een soort van intu?tie van de toekomst zijn.» 426.     Heeft het somnambulisme hetwelk men de magnetischenoemt* eenigeovereenkomst met het natuurlijk somnambulisme? «Het is hetzelfde, met dit onderscheid dat het opgewektwordt.» 427.    Welk is de natuur van het werkende midtiel welkemen magnetische vloeistof noemt? «Levengevend flu?dum; geanimaliseerde electriciteit, welkewijzigingen van het universeele flu?dum zijn.»



183 VRIJHEID DER ZIEL. 428.    Welke is de oorzaak van de somnambulistische helder -ziendheid ? «Wij hebben dit reeds gezegd: het is de ziel die ziet.* 429.    Hoe kan de somnambule door ondoorschijnende licha-men zien? «Er bestaan alleen voor uwe grove zintuigen ondoorschij-nende lichamen; hebben wij niet reeds gezegd dat de stof voorden Geest geen beletsel is, daar hij er ongehinderd doorheengaat. Dikwijls zegt hij, dat hij met zijn voorhoofd met zijnknie enz. ziet, omdat gij, geheel in de stof levende niet be-grijpen kunt dat hij zonder behulp der organen zien kan; hijzelf, geleid wordende door het verlangen , dat gij hebt, gelooftook die organen noodig te hebben ; maar indien gij hem geheelvrij

liet, zou hij begrijpen dat hij door ieder lichaamsdeel kanzien; of beter gezegd,\'zou hij begrijpen dat het buiten zijnlichaam om is, dat hij ziet.» 430.    Aangezien de helderziendheid van den somnambule,de helderziendheid van zijn ziel of Geest is; waarom ziet hijdan niet alles, en waarom vergist hij zich dikwijls? «Vooreerst is het niet aan de onvolmaakte Geesten gegevenom alles te zien en \\e weten, gij weet immers dat zij nogmet uwe vooroordeelen en dwalingen behebt zijn; en daar zijnog met de stof verbonden zijn, zijn zij niet in het volle bezitvan hunne vermogens als Geest; God heeft den mensch ditvermogen tot een nuttig en ernstig doel geschonken, en nietom datgene te leeren, wat hij niet weten

moet: daaromkunnen de somnambules niet alles zeggen.» 431.    Waaruit put de somnambule zijne aangeboren denk-beelden, en hoe kan hij met juistheid over dingen spreken,die hij in wakenden toestand niet kent, en die zelfs zijn begripte boven gaan? «Dan bezit de somnambule meer kundigheden dan die welkeu van hem bekend zijn; maar die kundigheden sluimeren,omdat zijn omhulsel te onvolmaakt is, om hem zich die tekunnen doen herinneren. Maar wat is hij ten slotte? Zoo alswij, een om zijne zending te kunnen volbrengen, in de stofge?ncarneerde Geest, en de toestand, waarin hij treedt, wekt 16"



184 2e boek. — 8e hoofdstuk. hem uit dier. doodslaap. Wij hebben u zeer dikwijls gezegddat wij herhaaldelijk herleven: het is die verandering, diehem stoffelijk datgene, wat hij in een vroeger leven heeftkunnen aanleeren, doet vergeten; in den toestand, dien gijcrisis noemt gerakende, herinnert hij zich, maar niet altijdop eene volledige wijze: hij weet, maar zou niet weten tezeggen, hoe hij het te weten is gekomen, noch hoe het komtdat hij in het bezit van die kennis is gekomen. Na de crisis,is alle herinnering uitgewischt, en hij treedt weer in hetduister terug.» De ondervinding leert ons dat de somnambules ook mededeelingenvan andere Geesten ontvangen, die hun bekend maken , wat zijzeggen moeten, en die hunne ongenoegzaamheid aanvullen, dit

zietmen vooral bij geneeskundige voorschriften gebeuren; de Geest vanden somnambule ziet de kwaal, een ander wijst hem het geneesmid-del aan. Deze dubbele handeling neemt men dikwijls duidelijk waaren openbaart zich daarenboven door uitdrukkingen als de volgende:men zegt mij te zeggen; of men verbiedt mij dit of dat te zeggen.In het laatste geval ü het altijd gevaarlijk om na een geweigerdeopenbaring daarop te blijven aandringen, omdat men dan de mindereGeesten vrij spel laat, die zonder de minste schroom en zonder zichom de waarheid te bekommeren, over alles spreken. 432.    Op welke wijze kan men het zien op een afstand bijeenige somnambules verklaren? «Verplaatst de ziel zich niet gedurende de slaap? hetzelfdevindt bij het

somnambulisme plaats.» 433.     Ligt de meerdere of mindere ontwikkeling van dehelderziendheid der somnambules aan het physische organismeof aan de natuur van den Geest? «Aan beiden, er bestaat physische aanleg, die het den Geestmin of meer gemakkelijk maakt om zich van destoflostemaken.» 434.    Zijn de vermogens welke de somnambule bezit, dezelfdeals die van den Geest na den dood? «Tot op eene zekere hoogte, want men moet de invloed,die de stof, waaraan hij nog gebonden is, uitoefent niet"vergeten.»



VBIJHEID DER ZIEL.                                      18& 435.    Kan de somnambule de andere Geesten zien? «De meesten zien die zeer goed; dit hangt van den graad•en van den aard van hunne helderziendheid af; maar dikwijlskunnen zij zich daarvan niet dadelijk rekenschap geven, enzien zij die voor lichamelijke wezens aan; dit is vooral hetgeval met hen, die geen kennis van het spiritisme dragen;zij begrijpen het wezen der Geesten nog niet; zij staan ver-wonderd, en daarom gelooven zij levenden te zien.» Hetzelfde uitwerksel vindt op het oogenblik van den dood plaatsbij hen, die zich dan nog in leven wanen. Niets van hetgeen henomringt komt hen veranderd voor; de Geesten hebben in hunneoogen

lichamen als de onzen, en zij zien het uiterlijke voorkomenvan hun eigen lichaam als een wezenlijk lichaam aan. 436.     Ziet de somnambule, die op een afstand ziet, vanuit het punt waar zich zijn lichaam bevindt, of van dat waarzijne ziel is? «Waartoe die vraag, daar het de ziel is die ziet, en niethet lichaam?» 437.    Daar het de ziel is, die zich verplaatst, hoe kan dande somnambule de gewaarwording van warmte of koude vanhet oord waarin zijne ziel zich bevindt, en die soms zeer ververwijderd is, gevoelen? «De ziel heeft niet geheel het lichaam verlaten; zij blijftdaarmede nog altijd door de band, die hen te zamen verbindt,vereenigd; die band is de geleider der gewaarwordingen.Wanneer twee menschen

van de eene stad naar de andere metelkander door middel der elektriciteit briefwisseling voeren,dan is die electriciteit de band tusschen hunne gedachten endaardoor zenden zij elkander mededeelingen als of zij naastelkander gezeten waren.» 438.     Heeft de wijze, waarop de somnambule van zijne gavegebruik maakt, ook eenigen invloed op den staat van zijnenGeest na den dood? «Veel, even als het goede of slechte gebruik vanaldever-mogens, die God aan den mensch geschonken heeft, dit heeft.»



186 2e boek. — 8e hoofdstuk. GEESTVERVOERING. 439.  Welk verschil bestaat er tusschen geestvervoering ensomnambulisme? «Het is eene meer gelouterde somnambulisme; de ziel vanhem, die in staat van geestvervoering verkeert, is nog on-afhankelijker.» 440.  Dringt de Geest van degene, die in staat van geest-vervoering verkeert, wezenlijk in de verheven wereldendoor? «Ja, hij ziet die en begrijpt het geluk van hen die erzich bevinden; daarom zou ook hij daar willen blijven; maarer zijn werelden, die voor nog niet genoegzaam gelouterdeGeesten, ontoegankelijk zijn.» 441.     Wanneer degene, die in Geestvervoering is, dewensch uit, om de aarde te verlaten, is die wensch danoprecht, en wordt hij niet door het instinkt van zelfbehoudweerhouden?

«Dit hangt van den graad van reinheid van den Geestaf; indien hij ziet dat zijn toekomstige staat beter is danzijn tegenwoordige leven, doet hij moeite om de banden, diehem aan de aarde kluisteren, te verbreken.» 442.    Indien men zoo iemand aan zichzelven overliet, zoudan zijne ziel voor goed zijn lichaam kunnen verlaten? «Ja, hij kan sterven; daarom moet men hem dooi\' alleswat hem aan het leven kan doen hechten, terugroepen; envooral door hem te doen inzien, dat indien hij zijne ketenen,die hem hier op aarde kluisteren, verbrak, dit juist hetmiddel zoude wezen om daar, waar hij ziet dat hij gelukkigzoude zijn, niet te blijven.» 443.    Er zijn dingen, die den in den Geest vervoerdenvermeent te zien, en die klaarblijkelijk het uitvloeisel vaneene door

het geloof in de aardsche vooroordeelen verhitteverbeeldingskracht zijn. Al hetgene door hem gezien wordt,bestaat dus niet werkelijk? «Wat hij ziet, bestaat voor hem werkelijk; maar doordienzijn Geest, altijd onder den invloed der aardsche denkbeelden



VKIJHEID DER ZIEL.                                       187 blijft, kan hij het op zijne wijze zien, of beter gezegd, kanhij het in eene taal uitdrukken, die met zijne vooroordeelenen de denkbeelden, die hij ingezogen heeft, of met de uwen ,teneinde zich beter te doen verstaan, overeenstemt, en het isvooral in dien zin dat hij dwalen kan.» 444.    Welk vertrouwen kan men aan de onthullingen derzich in geestvervoering bevindende stellen? «De zich in geestvervoering bevindende kan zich zeer dikwijlsvergissen, vooral als hij datgene, wat voor den mensen ver-borgen moet blijven, wil doorgronden, want hij wordt danhet slachtoffer van zijne eigene denkbeelden of de speelbal vanbedriegelijke Geesten, die van de

geestvervoering, waarin hijzich bevindt, gebruik maken om hem te verblinden.» 445.    Welke gevolgtrekking kan men uit de somnambulis-tische verschijnselen en uit die van de Geestvervoering maken?Zoude het niet een soort van inwijding in het toekomstigeleven zijn? «Beter gezegd, het is het vorige en het toekomstige levenbeiden dat door den mensch in het verschiet gezien wordt.Laat hij die verschijnselen bestudeeren, en hij zal er deoplossing door vinden van meer dan een geheim dat zijnverstand te vergeefs tracht te doorgronden.» 446.    Zouden de verschijnselen van het somnambulismeen van de geestvervoering met het materialisme overeen tebrengen zijn ? «Hij, die ze ter goeder trouw, en

onbevooroordeeld bestu-deert, kan geen materialist noch athe?st zijn.» TWEEDE GEZICHT. 447.    Heeft het verschijnsel, dat men met den naam vantweede gezicht bestempelt, eenige overeenkomst met de droo-men en het somnambulisme? «Dit alles is slechts één en hetzelfde; wat gij tweede gezichtnoemt, is wederom de Geest, die niettegenstaande het lichaamniet slaapt, vrijer is. Het tweede gezicht is het zien der ziel.» 448.    Is het tweede gezicht blijvend ?



188                       2e boek. — 8e hoofdstuk. «Het vermogen, ja; de uitoefening niet. Op de minderstoffelijke werelden dan de uwe, kunnen de Geesten zich ge-makkelijker los maken, en alleen door de gedachte, zonderdaarom de gesproken taal uittesluiten, met elkander in ge-meenschap treden; daar is dan ook meestal het tweede gezichteene blijvende eigenschap; hun normale toestand kan metuwe helderziende somnambules vergeleken worden, en dat isook de reden, waarom zij zich gemakkelijker, dan diegenedie in grovere lichamen ge?ncarneerd zijn, aan u kunnenopenbaren.» 449.     Ontwikkelt zich het tweede gezicht van zelve, ofdoor den wil van dengene, die er mede begiftigd is? «Meestal ontwikkelt het zich van zelve, maar ook dikwijlsvervult de

wil daarbij eene groote rol. Neem als voorbeeldzekere menschen, die men waarzeggers noemt en waarvansommigen die macht bezitten, en gij zult zien dat het dewil is, die hen behulpzaam is om in den toestand te gera-ken, die men tweede gezicht en die, welke gij het zien vanvizioenen noemt.» 450.   Kan zich het tweede gezicht door oefening ontwikkelen ?«Ja, arbeid leidt altijd tot vooruitgang, en de sluier, die over de dingen geworpen is, wordt opgeligt.» — Ligt dit vermogen aan het physische organisme ?«Zeker, het organisme speelt er eene groote rol in; er zijn organismen, die er niet vatbaar voor zijn.» 451.     Hoe komt het dat het tweede gezicht in sommigefamiliën erfelijk schijnt? «Gelijkvormigheid van organisme, dat even als alle

physischeeigenschappen overgedragen wordt, waarbij nog de ontwik-keling van het vermogen door een soort van opvoeding, dieook van der. eenen op den anderen overgebracht wordt, ge-voegd moet worden.» 452.    Is het waar dat zekere toestanden het tweede ge-zicht ontwikkelen ? «Ziekte, nadering van een gevaar, de schok door eene grooteaandoening, te weeg gebracht, kunnen dit vermogen doenontwikkelen, Het lichaam bevindt zich somtijds in eenen bijzon-



VRIJHEID DER ZIEL.                                       189 deren toestand, die aan den Geest toelaat, datgene te zienwat gij niet met de oogen van het lichaam zien kunt,» De tijden van gevaar en van algeraeene rampen, de schok teweeg-gebracht door groote aandoeningen, in een woord alle oorzakenwaardoor het moreel overprikkeld wordt, doen somtijds ontwikkelingvan het tweede gezicht ontstaan. Het is als of de Voorzienigheid onsbij nadering van gevaar, de middelen om dat te bestrijden, wil aande hand doen. Alle secten en alle partijen, die aan vervolgingzijn blootgesteld geweest, bieden er ons menigvuldige voorbeeldenvan aan. 453.    Zijn de personen, die de gave van het tweede ge-zicht bezitten, er

altijd van bewust? «Niet altijd; het is voor hen een zeer natuurlijk iets, envelen gelooven dat bijaldien alle menschen zichzelven maarnagingen, zij zouden vinden dat allen zoo zouden moeten zijn?» 454.     Zou men het doorzicht van sommige menschen, diezonder iets bijzonders te hebben, de dingen juister dan an-deren inzien, ook niet aan eene soort van tweede gezichtkunnen toeschrijven? «Het blijft altijd de ziel, die vrijer uitstraalt en beteroordeelt dan wanneer zij door den sluier der stof bedekt is.» — Kan deze eigenschap, in eenige gevallen, voorweten-schap der dingen geven? «Ja, zij geeft ook voorgevoel, want deze eigenschap heeftverschillende trappen, en hetzelfde individu kan die allen,dan wel

alleen maar eenige bezitten. THEORETISCH OVERZICHT VAN HET SOMNAMBULISME,DE GEESTVERVOERING EN HET TWEEDE GEZICHT. 455.    De verschijnselen van het natuurlijke somnambulismekomen van zelve op, en zijn van elke bekende uitwendigeoorzaak onafhankelijk, maar kunnen door de werking van hetmagnetisme, bij sommige menschen met een bijzonder or-ganisme, kunstmatig opgewekt worden. De toestand, dien men met den naam van MagnetischeSomnambulisme bestempelt, verschilt in niets van het natuur-



190                       2e boek. — 8e hoofdstuk. lijke somnambulisme, dan dat de eerste opgewekt wordt ende laatste van zelve ontstaat. Iedereen kent het natuurlijke somnambulisme, en niemanddenkt er aan, dit in twijfel te trekken; niettegenstaande hetwonderbaarlijke der verschijnselen. Wat vindt men dan in hetmagnetische somnambulisme, alleen omdat dit even als zoo veleandere dingen kunstmatig opgewekt wordt, meer, dat met hetverstand strijdig of buitengewoon is? Kwakzalvers hebben hetgeëxploiteerd, zegt men: eene reden te meer om het niet inhunne handen te laten. Wanneer de wetenschap er haar werkvan gemaakt zal hebben, za! de kwakzalverij veel minder geloofbij de menigte vinden; maar daar het natuurlijke of kunst-matige magnetisme

, intusschen een feit blijft, en dat er tegenfeiten niet te redeneeren valt, komt het, niettegenstaandeden onwil van velen, meer en meer in aanzien, en wel bijde wetenschap zelve, waar het door een menigte kleine deur-tjes binnensluipt in plaats van door de groote poort binnente komen; als het daar in grooten getale aanwezig zal zijn,zal men het wel burgerrecht moeten verleenen. Het somnambulisme is voor het spiritisme meer dan eenphysiologisch verschijnsel, het is een over de psychologie ver-spreid licht; daar kan men de ziel bestudeeren, omdat zijzich in hare naaktheid voor ons vertoont; en eene der ver-schijnselen, die het karakteriseert, is de van de gewone or-ganen van het lichaam onafhankelijke helderziendheid. Zijdie dit feit weigeren te

erkennen, gronden die weigeringhierop: dat de somnambulen niet altijd en op bevel van denonderzoeker ziet zooals met de oogen. Moet men er zich oververwonderen, dat als de middelen verschillend zijn, de uit-werkselen ook anders zijn? Is het redelijk om dezelfde uit-werkselen te verlangen als het werktuig om die te verkrijgenniet aanwezig is ? De ziel heeft hare eigene eigenschappen,zooals het oog de zijne heeft; men moet ze ieder op zichzelveen niet bij analogie beschouwen. De oorzaak van de helderziendheid van de magnetische ennatuurlijke somnambule is volmaakt dezelfde, het is een ver-mogen dat tot de ziel behoort, een eigenschap die aan al de



191 VRIJHEID DEK ZIEL. deelen van het onlichamelijke weien, dat in ons is, eigen endaarvan onafscheidelijk is , en dat geene grenzen kent, dandie welke aan de ziel zelve gesteld zijn. Hij ziet, welke ookde afstand zijn moge, overal, waar zijne ziel zich begeven kan. Bij het zien in de verte, worden de dingen niet van uithet punt waar zijn lichaam zich bevindt en als door eentelescoop door de somnambule gezien. Hij ziet ze als aan-wezig, en alsof hij op de plaats ware, op welke zij bestaan,omdat zijne ziel in werkelijkheid op die plaats is; daardooris het dat zijn lichaam als vernietigd is en van alle gevoelberoofd schijnt tot op het oogenblik dat de ziel er weer bezitvan komt nemen. Deze partieële scheiding

van ziel en lichaamis eene abnormale toestand, die van korter of langer , maarniet van onbeperkten duur kan zijn; dit is de oorzaak vande vermoeienis die het lichaam na eenigen tijd gevoelt, vooralals de ziel zich aan een krachtigen arbeid wijdt. Het gezicht van de ziel of Geest niet beperkt noch aaneenen bepaalden zetel gebonden zijnde, wordt het hierdoorverklaard hoe het komt dat de somnambules geen speciaalorgaan daarvoor weten aantewijzen; zij zien, omdat zij zien,zonder te weten hoe of waarom, het gezicht voor hen alsGeest bezit geen eigen zetel. Indien zij in hun lichaam terug-zien; komt het hun voor dat die zetel zich in die middel-punten bevindt waar de levenskracht het grootste is, en

welvoornamelijk in de hersenen, de maagstreek, of wel in hetorgaan, dat voor hem het meest vasthoudende verbindingspunttusschen de Geest en het lichaam is. De kracht van de somnambulistische helderziendheid is nietonbeperkt. De Geest is, zelfs in den toestand van volkomenvrijheid, in zijne vermogens en kennis beperkt, naar evenredig-heid met den trap van volmaaktheid, dien hij bereikt heeft;hij is dit nog meer, als hij met de stof, waarvan hij deninvloed ondergaat, verbonden ie. Dat is de reden, waaromde somnambulistische helderziendheid niet algemeen noch on-feilbaar is. Men kan des te minder op hare onfeilbaarheidstaat maken, naarmate men haar meer van het doel dat denatuur er mede

beoogde doet afdwalen, en haar beschouwt



2e boek. — 8e hoofdstuk. 192 als iets tot bevrediging der nieuwsgierigheid of om proevenmede te nemen. In de staat van vrijheid, waarin «de Geest van de somnam-bule zich bevindt, treedt hij gemakkelijk met de andere zoowelge?ncarneerde als niet ge?ncarneerde Geesten in gemeenschap;die gemeenschap wordt tot stand gebracht door de aanrakingder flu?den, waaruit de perisprits bestaan, die evenals detelegraafdraad tot voortbrenging der gedachte dienen. Het isvoor den somnambule dus onnoodig dat de gedachten doorwoorden uitgedrukt worden; hij gevoelt en begrijpt die; daar-door is hij zeer vatbaar voor eiken indruk, en toegankelijk vooralle invloeden van den zedelijken dampkring, waarin hij geplaatstis; daardoor komt het dat een groote

vereeniging van menschenen vooral van min of meer kwalijk gezinde nieuwsgierigen,de ontwikkeling van zijn vermogens werkelijk in den weg staat,die zich als \'t ware in zichzelven terugtrekken, en zich alleenin de intimiteit en te midden van eene sympathetische omgevingvrijelijk ontwikkelen: Be aanwezigheid van kwalijk gezinde ofanliphathetische menschen heeft dezelfde uitwerking op hem, alsde aanraking van de hand op het «kruidje roer-mij-niet.» De somnambule ziet te gelijkertijd zijn eigen Geest en zijnlichaam, het zijn om zoo te zeggen, twee wezens, die voorhem het dubbele, geestelijke en lichamelijke leven, vertegen-woordigen, en zich toch door de banden die hen vereenigen ,met elkander vermengen. De somnambule kan zich van

dientoestand niet altijd rekenschap geven, en die dualiteit is dik-wijls oorzaak dat hij over zichzelven als over een vreemdmensch spreekt; dit komt omdat dan eens het lichamelijkwezen tot het geestelijk, en dan weder het geestelijk tot hetlichamelijk wezen spreekt. Bij ieder lichamelijk leven neemt de Geest in kennis enondervinding toe Bij zijne incarnatie in eene te grove stofverliest hij die weder gedeeltelijk, maar herinnert zich dieah Geest. Daardoor toonen eenige somnambules kundighedendie de door hen opgedane kennis en zelfs hun schijnbaar ver-standelijke ontwikkeling verre overtreffen. De mindere graad vanverstandelijke en wetenschappelijke ontwikkeling van den



VRIJHEID DER ZIEL.                                       193 somnambule in wakende toestand belet dus niet dat hij in denstaat van helderziendheid verkeerende, vele kundigheden kanbezitten. Hg kan die kundigheden al naar omstandigheden enhet doel, dat men beoogt, hetzij uit zijne eigene ondervinding,door het helderzien der aanwezige dingen putten, of uit deraadgevingen die hij van andere Geesten ontvangt, maar aan-gezien, zijn eigen Geest min of meerder gevorderd kan zijn,zoo kan eveneens ook wat hij zegt meer of minder juist zijn. Door de verschijnselen van hetzij het natuurlijk of hetmagnetische somnambulisme, geeft ons de Voorzienigheid hetonomstootelijk bewijs van het bestaan en van de

onafhanke-lijkheid van de ziel, en doet ons het verheven schouwspel van harevrijheid aanschouwen; hierdoor opent zij voor ons het boekonzer toekomst. Wanneer de somnambule beschrijft wat er opeen afstand gebeurt, dan is het duidelijk dat hij het ziet,doch niet met de oogen van het lichaam : hij ziet er zichzelve ,hij heeft zich derwaarts verplaatst; er bevindt zich dus daariets van hem, en dat iets, zijn lichaam niet zijnde, kanniet anders dan zijn ziel of Geest zijn. Terwijl de mensch omde oorzaak van zijn zedelijk bestaan te ontdekken, in de spits-vondigheden van eene afgetrokkene en onverstaanbare boven-natuurkunde verdwaald raakt, stelt God ons dagelijks, deeenvoudigste en duidelijkste middelen

tot bestudeering derproefondervindelijke psychologie voor oogen, en geeft ze onsals \'t ware in de hand. De Geestvervoering is de toestand, waarin de onafhanke-lijkheid van de ziel en van het lichaam, zich op de duidelijkstewijze openbaart, en als \'t ware tastbaar wordt. Bij droomenen somnambulisme, doolt de ziel op de aardsche wereldenrond; bij geestvervoering, dringt zij tot op de onbekendewerelden, die der etherische Geesten , door, met welke zij ,doch zonder evenwel zekere grenzen te kunnen overschrijden,in gemeenschap komt: zij zou die grenzen niet kunnen over-schrijden, zonder de banden, die haar met het lichaam ver-binden, geheel te verscheuren. Zij ziet zich door een voor haargeheel

nieuwe schitterende glans omringd, op aarde ongekendeharmoniën brengen haar in verrukking, zij wordt door een



2e boek. — 8e hoofdstuk. 194 niet te beschrijven gevoel van welzijn doordrongen; zij genietbij voorraad de hemelsche gelukzaligheid en men kan zeggen datzij een voet op den drempel der eeuwigheid gezet heeft. Bij Geestvervoering is de vernietiging van het lichaam bijnavolkomen, en blijft er bijna niets dan het organische levenover, en men gevoelt dat de ziel er slechts met één draadmede verbonden is, welke de geringste inspanning voor altijdzou verbreken. in dien toestand verdwijnen alle aardsche denkbeelden, omplaats te maken voor het gelouterde gevoel, dat het wezenzelve van ons onstoffelijk aanzijn is. Geheel aan die verhevenebeschouwing overgegeven , beschouwt de in den Geest vervoerdehet leven slechts als een tijdelijk oponthoud, voor

hem zijn hetgoede en de rampen, de grove genietingen en de ellende hierbeneden slechts niets beduidende voorbijgaande voorvallen opeene reis. waarvan hij gelukkig het einde ziet. Bij den in den Geest vervoerde kan de helderziendheid,evenals bij de sonambules meer of minder volmaakt zijn, enis ook hunne Geest, naarmate die meer of minder gevorderdis, in meerdere of mindere mate in staat om de dingen tekennen en te begrijpen. Er bestaat bij hen dikwijls meer geest-vervoering dan wezenlijke helderziendheid, of beter gezegd,hunne geestvervoering schaadt aan hunne helderziendheid, enhet is daarom dat hunne mededeelingen dikwerf een mengselvan waarheid en dwalingen, van verhevene en ongerijmde,ja zelfs van bespottelijke dingen zyn.

Mindere Geesten makendikwijls van die soort van Geestvervoering, die als men haarniet weet meester te blijven , altijd een bewijs van zwakheidis, gebruik, om den in den geest vervoerden te overheerschen ,en om dit te kunnen doen , nemen zij voor zijne oogen zoo-danige gestalten aan, die geschikt zijn om bij hem de denkbeeldenof vooroordeele\'n te onderhouden, die hij in zijn wakendentoestand heeft. Dit is eene klip, maar niet allen zijn zoo,het is aan ons om in koelen bloede te oordeelen en hunneopenbaringen aan het gezond verstand te toetsen. De vrijheid van den Geest openbaart zich ook somtijds inden wakenden toestand, en brengt dan het verschijnsel voort



VKIJHEID DEB ZIEL.                                       195 dat men tweede gezicht noemt, dat aan hen die deze gaafbezitten, het vermogen geeft; om buiten de grenzen die dooronze zinnen bereikbaar zijn, te zien , te hooren en te gevoelen.Zij ontwaren de verafgelegene dingen overal tot waar de ziel harewerking kan uitstrekken; zij zien dit als \'t ware door het ge-wone gezicht heen, en als door eene soort van luchtverheveling. Op het oogenblik, dat het verschijnsel van het tweede ge-zicht voortgebracht wordt, ondergaat de physische toestandeene aanmerkelijke wijziging; de oogopslag heeft iets onbe-stemds; het oog staart zonder te zien, het geheele gelaatteekent eene soort van opgewondenheid. Men ontdekt

dan, datde gezichtsorganen. aan het zien geheel vreemd zijn, wantals men de oogleden sluit, houdt het visioen toch aan. Dit vermogen komt aan hen die er mede begiftigd zijn,even zoo natuurlijk voor als het gewone zien; het is voor heniets, aan hun wezen eigen, dat hen niet als eene uitzonderingvoorkomt. Meestal wordt die helderziendheid door vergetelheidgevolgd, en de herinnering van het geziene wordt hoe langerhoe onbepaalder, weifelend, en eindigt even als bij het droomenmet geheel te verdwijnen. De omvang van het tweede gezicht wisselt af van af eenonduidelijk gevoel tot aan het heldere zien van tegenwoor*dige of verwijderde dingen. In den rudimentairen toestand,geeft zij aan sommige

menschen het fijn gevoel, het doorzicht,die soort van zekerheid in hunne handelingen, die men dejuistheid van den zedelijken blik zou kunnen noemen. Meerontwikkeld, wekt het tweede gezicht het voorgevoel op; nogmeer ontwikkeld, doet zij de gebeurtenissen ontwaren, dievervuld zijn, of op het punt zijn vervuld te worden. Het natuurlijke en kunstmatige magnetisme, de geestver-voering en het tweede gezicht, zijn allen slechts verscheiden-heden of wijzigingen van dezelfden oorzaak; die verschijnselenzijn evenals de droomen, in de natuur, daardoor hebben zijook ten allen tijde bestaan: de geschiedenis bewijst ons, datzij van af de vroegste oudheid bekend en geëxploiteerd zijn,en men vindt er de

verklaring door van eene massa feiten,die het vooroordeel als bovennatuurlijk heeft doen beschouwen.



NEGENDE HOOFDSTUK. BEMIDDELING DER GEESTEN IN DE LICHAMELIJKE WERELD. 1. Het doordringen in onze gedachten door de Geesten, — 2, Ge-heime invloed der Geesten op onze gedachten en daden. — 3. Be-zetenen. — 4. Convulsionaires. — 5. Toegenegenheid der Geesten voorsommige menschen. — 6. Beschermengelen; beschermende, gemeen-zame of sympathetische Geesten. — 7. Invloed der Geesten op degebeurtenissen van het leven. — 8. Invloed der Geesten op de natuur-verschijnselen. — 9. De Geesten gedurende het gevecht — 10.Verbond met kwade Geesten. — 11. Geheime macht. Talismans,Toovenaars. — 12. Zegeningen en vervvenschiugen. HET DOORDRINGEN IN ONZE GEDACHTEN DOOR DEGEESTEN.

456.    Zien de Geesten alles wat wij doen? «Zij kunnen het zien, daar gij er altijd door omringd zijt;maar ieder hunner ziet alleen dat, waarop hij zijn aandachtvestigt, want met die, welke hem onverschillig zijn, bemoeithij zich niet.» 457.     Kunnen de Geesten onze geheimste gedachten kennen ?«Dikwijls kennen zij datgene, wat gij voor uwzelven geheim zoudt wenschen te houden; geene handeling noch gedachtekunnen voor hen verborgen worden.» — Hiernaar te oordeelen, komt het ons voor dat het ge-makkelijker zoude zijn, iets voor een levend mensch te ver-bergen, dan dit voor denzelfden mensch na zijnen dood tekunnen doen ? «Zeker, en als gij denkt, dat gij uzelven goed verborgenhebt, dan zijt gij dikwijls door een menigte Geesten, die uzien,

omringd.»



197 BEMIDDELING DER GEESTEN. 458.    Wat denken de Geesten die ons omringen en onsnagaan omtrent ons? «Dit hangt er van af. De spotgeesten scheppen vermaak inkleine plagerijen die zij u in den weg leggen, en lachen omuw ongeduld. De ernstige Geesten hebben medelijden met uom uwe gebreken, en trachten u bijtestaan.» GEHEIME INVLOED DER GEESTEN OP ONZE GEDACHTENEN DADEN. 459.    Oefenen de Geesten ook eenigen invloed op onze ge-dachten en daden uit? «In dit opzicht is hunnen invloed veel grooter dan gij weldenkt, want zeer dikwijls zijn zij het, dio u leiden.» 460.     Hebben wij gedachten, die van ons zelve afkomstigzijn, en anderen, die ons ingegeven worden?

«Uwe ziel is een denkende Geest; het is u niet onbekenddat verschillende denkbeelden te gelijk over hetzelfde onder-werp bij u opkomen en dat die dikwijls zeer uiteenloopendzijn; welnu! hiervan zijn er altijd die van u en van ons zijn,hierdoor geraakt gij in twijfel, omdat gij in uwzelven tweegedachten hebt, die met elkander in strijd zijn.» 461.    Op welke wijze kunnen wij onze eigene gedachte,van de ons ingegevene onderscheiden? «Wanneer eene gedachte u ingegeven wordt, dan is die alseene stem, die tot u spreekt. De eigen gedachten zijn gewoonlijkdie, welke het eerste bij u opkomen. Trouwens is het vooru van ,geen groot belang die onderscheiding te kennen, endikwijls is het goed het niet te weten;

de mensch handeltdan vrijer; indien hij tot het goede besluit doet hij dit ge-williger , indien hij den slechten weg opgaat, is hij daar alleenverantwoordelijk voor.» 462.   Putten de intelligente menschen en de groote vernuftenaltijd hunne denkbeelden uit hun eigen brein? «Somtijds putten zij hunne denkbeelden in henzelven, maarook dikwijls worden hen die door andere Geesten ingegevendie hen in staat oordeelen ze te begrijpen, en waardig keuren 17



198                       2e boek. — 9e hoofdstuk. die te verspreiden. Als zij die niet in henzelven vinden , roepenzij de inspiratie te hulp; en dit is eene evocatie, die zij on-bewust doen.» Indien het nuttig ware, duidelijk onze eigene denkbeeldeu van die,welke ons ingegeven worden, te kunnen onderscheiden, dan zou Godons daartoe het middel geschonken hebben, zoo als hij ons dit ge-geven heeft, om het verschil tusschen dag en nacht te kunnen onder-scheiden, als iets onzeker blijft is dit, omdat het voor ons welzijn zoowezen moet. 463.    Men zegt somtijds dat de eerste opwelling altijd goedis ; is dat zoo ? «Zij kan goed of kwaad zijn, na gelang van de natuur vanden ge?ncarneerden Geest. Zij is altijd goed bij hem die aande goede ingevingen gehoor geeft.»

464.     Hoe kan men weten of een ingegeven gedachte vaneen goede of van een slechte Geest is? «Overdenk de zaak goed; de goede Geesten raden alleengoede dingen aan; gij moet dit zelve beoordeelen.» 465.     Met welk doel, zetten de onvolmaakte Geesten onstot het kwaad aan? «Om u te doen lijden, zoo als zij lijden.» —  Wordt daardoor dan het hunne minder? «Neen, maar zij doen dit uit jaloezie dat zij andere wezensgelukkiger zien.» —  Welk soort van lijden willen zij u doen ondergaan?«Dat, wat het gevolg van eenen ondergeschikten rang en de verwijdering van God is.» 466.     Waarom laat God het toe dat Geesten ons tot hetkwaad aanzetten? «De onvolmaakte Geesten zijn de werktuigen bestemd om hetgeloof en de volharding van den

mensch in het goede te beproe-ven. Gij, Geest zijnde, moet in de kennis van het oneindigevorderingen maken; en het is daarom dat gij door de beproevingvan het kwaad tot het goede komt. Onze roeping is het, uop den goeden weg te brengen, en wanneer kwade invloedenmacht over u uitoefenen, komt dit, doordien gij die door uweneiging tot het kwaad aantrekt, want de mindere Geesten



199 BEMIDDELING DEK GEESTEN. komen u te hulp in het kwaad, als gij de wil hebt om ditte plegen; zij kunnen u niet, dan alleen wanneer gij lusthebt om kwaad te doen, in het kwaad doen, behulpzaam zijn.Zijt gij tot moorden geneigd, welnu! dan zult gij een zwermGeesten rondom u krijgen, welke deze gedachte bij u levendigzullen houden , maar er zullen er ook anderen zijn, die trachtenzullen, invloed ten goede op u uitteoefenen ; hierdoor wordthet evenwicht hersteld, en gij blijft meester te handelen zooals gij zelf zult willen.» Het is op die wijze dat God aan ons geweten de keuze van denweg, dien wij te volgen hebben, overlaat, en ons de vrijheid laatom aan den eenen of aan den anderen der tegen

elkander overstaandeinvloeden, die op ons uitgeoefend worden , toetegeven. 467.    Kan men zich van den invloed der Geesten die onstot het kwaad aansporen, ontslaan? «Ja want zij hechten zich slechts aan hen, die hen doorhunne wenschen inroepen, of door hunne gedachte aantrekken.» 468.    Geven de Geesten, wiens invloed door den wil afge-weerd wordt, hunne pogingen op? «Wat zouden zij anders kunnen doen? Als zij niets ver-krijgen kunnen, geven zij het op; zij blijven evenwel eengunstig oogenblik afwachten, even als de kat op de muis loert.» 469.    Door welk middel, kan men den invloed der slechteGeesten te niet doen? «Door goed te doen, en al uw vertrouwen op God te ves-tigen weert

gij den invloed der mindere geesten van u af envernietigt gij de heerschappij die zij over u wilden voeren."Wacht u, aan de inblazingen der Geesten gehoor te gevendie slechte gedachte bij u verwekken, tweedracht onder uaanblazen, en slechte driften bij u aanstoken. "Wantrouwvooral dezulken, die u in uwen hoogmoed trachten te sterken,want zij tasten u in uw zwak. Daarom laat Jezus u in hetgebed des Heeren zeggen: Heere, verlaat ons niet in de ver-zoeking, maar verlos ons van den booze.» 470.     Hebben de Geesten, die ons tot het kwade trachtente verlokken, en die zoo doende onze volharding in het goede 17*



200                      2e boek. — 9e hoofdstuk. op de proef stellen, daartoe last gekregen, en zoo het eeneopdracht is die zij vervullen, zijn zij er dan aansprakelijk voor ?«Geen Geest ontvangt de last om kwaad te doen; en wanneerhij het doet, doet hij het uit eigen vrijen wil, en daarommoet hij er de gevolgen van dragen. God kan hem toelatenhet kwaad te doen om u te beproeven, maar geeft hemdaartoe den last niet, en het is aan u dit afteweeren.» 471.    Wanneer een gevoel van angst, van onverklaarbareonrust of van inwendige zelfvoldoening zonder bekende oor-zaak ons bezielt, heeft dit dan alleen eene physische stem-ming tot oorzaak? «Het is bijna altijd een gevolg der gemeenschap, waaringij onbewust met de Geesten verkeert, of waarin gij

gedurendeuwen slaap met hen verkeerd hebt.» 472.    Maken de Geesten, die ons tot het kwaad willen aan-zetten, alleen maar gebruik van de omstandigheden waarinwij verkeeren, of kunnen zij die omstandigheden doen ontstaan? «Zij maken van de omstandigheden gebruik, maar dikwerfdoen zij die ontstaan door u zonder dat gij het weet naarhet voorwerp van uwe begeerlijkheid te drijven; om een voor-beeld te noemen; iemand vindt op den weg eene som gelds;geloof nu niet dat het de Geesten zijn, die dat geld daar ge-bracht hebben; maar zij kunnen aan den mensch de gedachteingeven het zich toeteëigenen, terwijl anderen hem ingevenhet geld aan den eigenaar terug te geven. Hetzelfde heeftplaats bij iedere andere verleiding. BEZETENEN. 473.

Kan een Geest het omhulsel van een in leven zijndemensch tijdelijk tot het zijne maken, met andere woorden ,kan hij in een bezield lichaam dringen, en in de plaats envoor den Geest, die in dat lichaam ge?ncarneerd is, handelen? «De Geest treedt niet»in een lichaam binnen, zoo als gijin uwe woning; hij vereenzelvigt zich met eenen ge?ncarneerdenGeest, die dezelfde ondeugden en dezelfde eigenschappen be-zit, om zoo doende gezamenlijk te handelen; maar het is altijd



BEMIDDELING DES GEESTEN.                               201 •de ge?ncarneerde Geest, die volgens zijn eigen wil, op de stofwaarmede hij omhuld is, blijft werken. Een Geest kan zichniet in de plaats van den ge?ncarneerden geest stellen, wantde Geest en het lichaam blijven, tot aan den tijd voor hetstoffelijk leven vastgesteld, met elkander verbonden. 474.    Indien er dus geene eigenlijk gezegde bezetenheid,dat wil zeggen, zamenwoning van twee Geesten in een lichaamplaats vindt, kan dan de ziel zoo af hankelijk van eenen anderenGeest zijn, dat deze haar in die mate overheerschen of beheer-schen kan, dat haar wil als \'t ware er door verlamd wordt? aJa, en dit zijn de ware bezetenen; maar weet dat

dezeoverheersching nooit plaats kan hebben, zoo degene, die haarondergaat, het niet in de hand werkt, hetzij door zwakheid,hetzij door zijn wil. Dikwijls heeft men menschen door vallendeziekte gekweld, die meer behoefte aan een geneesheer dan aanbezweringsformulieren hadden, voor bezetenen of krankzinnigenaangezien.» Het woord bezetene, zoo als dit gewoonlijk gebruikt wordt, veron-derstelt het bestaan van duivels, dat wil zeggen, van wezens vaneeneslechte natuur, en de zamenwoning van een dezer met de ziel, inhet lichaam van een mensen. Daar er in dien zin geene duivels be-staan, en twee Geesten niet tegelijkertijd hetzelfde lichaam kunnenbewonen, zoo volgt daaruit dat er geene

bezetenen in die beteekenisvan het woord, zijn. Het woord bezetene, moet dan ook alleen ver-staan worden als de absolute afhankelijkheid uitdrukkende, waaronderde ziel zich tegenover de onvolmaakte Geesten, die haar beheerschcu.kan bevinden. 475.    Kan men zelve de slechte Geesten verwijderen, enzich van hunne overheersching bevrijden? «Men kan altijd een juk afwerpen, als men daartoe devaste wil heeft.» 476.    Kan het niet gebeuren dat de verblinding, die doorden slechten Geest veroorzaakt wordt, zoo groot is, dat depersoon die beheerscht wordt, die beheersching niet opmerkt;kan in zulk een geval een derde, die onderwerping niet doenophouden, en zoo ja, hoe moet hij dit dan

aanleggen?



2e boek. — 9e hoofdstuk. 202 «Indien het een braaf mensch is, kan zijn wil hem hierinrdoor de medewerking der goede Geesten interoepen, behulp-zaam zijn, want, hoe braver mensch, hoe grooter de machtover onvolmaakte Geesten is om die te verwijderen, en overde goeden om die tot zich te trekken. Hij zou evenwel tochonmachtig blijven, indien de beheerschte hiertoe niet mede-werkt; er zijn menschen, die zich in eene onafhankelijkheiddie hunne smaak en neigingen streelt, behagelijk gevoelen.In ieder geval, kan degene wiens hart niet rein is, nietden minsten invloed uitoefenen; hij wordt door de goedeGeesten veracht, en de slechten vreezen hem niet.» 477.     Oefenen de bezweringsformulieren eenige uitwerkingop de slechte Geesten uit? «Neen,

als die Geesten zien dat men het ernstig opneemt,lachen zij er om en blijven halstarrig volhouden ? 478.    Er zijn menschen, die met goede voornemens be-zield zijn, en die nogthans beheerscht worden; wat is hetbeste middel om zich van Geesten, die ons beheerschen wil-len, te bevrijden ? «Hun geduld uitteputten, geen acht op hunne inblazingenslaan, hen toonen dat zij hunnen tijd verliezen; dan zullenzij, ziende dat zij niets kunnen uitrichten, zich verwijderen. «479. Is het gebed een krachtig middel om van de be-heersching genezen te worden.» «Het gebed is in alles een machtig hulpmiddel; maar ge-loof niet dat het genoeg is eenige woorden te prevelen omdatgene wat men verlangt, te verkrijgen. God helpt hen,die handelen, en niet degenen die er

zich bij bepalen tevragen. De beheerschte moet dus van zijnen kant al het mo-gelijke doen om, in zich, de oorzaak die de slechte Geestenaantrekt, te vernietigen.» 480. Wat moet men denken van de uitwerping der dui-velen, waarvan het Evangelie spreekt? «Dit hangt van den zin af dien men er aan hecht. Indiengg eenen slechten Geest, die een individu beheerscht, duivelnoemt, zal deze, wanneer zijn invloed verbroken zal zijn,wezenlijk uitgeworpen zijn. Indien gij eene ziekte aan den



BEMIDDELING DER GEESTEN.                               203 duivel toeschrijft, zult gij, als gij die ziekte geneest ookzeggen dat gij den duivel uitgeworpen hebt. Dezelfde zaakkan, al naar den zin dien men aan de woorden hecht, waarof valsch zijn. De grootste waarheden kunnen ongerijmdschijnen, als men aan den vorm blijft hangen, en als mende zinnebeeldige voorstelling voor de werkelijkheid aanziet.Tracht dit goed te begrijpen en te onthouden, want het kanop alles toegepast worden.» CONVULSIONAIRES. 481.     Vervullen de Geesten ook eene rol bij de verschijn-selen, die door de individuen, welke men convulsionairesnoemt, worden voortgebracht? «Ja, eene zeer groote, evenals het magnetisme dat

er deeerste bron van is; maar de kwakzalverij heeft dikwerf dieverschijnselen geëxploiteerd en overdreven, waardoor zij aande bespotting zijn prijs gegeven.» — Van welken aard zijn in het algemeen de Geesten, diehunne medewerking tot zoodanige verschijnselen verleenen? «Weinig verhevene; zoudt gij denken dat verhevene Gees-ten zich met zoo iets vermaken?» 482.     Hoe kan de abnormale toestand waarin convulsio-naires en gemagnetiseerden verkeeren, zich plotseling overeene geheele bevolking uitstrekken? «Gevolg der sympathie; de zedelijke aanleg wordt in som-mige gevallen zeer gemakkelijk overgedragen; de uitwerkselenvan het magnetisme zijn u genoeg bekend om dit en het aan-deel

te kunnen begrijpen, welke sommige geesten er uit sym-pathie voor hen, die deze verschijnselen uitlokken, aan nemen.» Onder de zonderlinge eigenschappen, die men bij de convulsionairesopmerkt, herkent men er zonder moeite verschillende, van welke ookhet somnambulisme en het magnetisme vele voorbeelden opleveren;onder dezen behooren onderanderen de physische ongevoeligheid, hetkennen van de gedachte, de sympathetische mededeeling van pijn enz.Men kan het dus niet in twijfel trekken dat dezf in crisis zijnde per-sonen zich in een soort van wakend somnambulisme evinden, dat door



2e boek. — 9e hoofdstuk. 204 den invloed welke zij wederkeerig op elkander uitoefenen, voortgebrachtwordt. Zij zijn zonder het te weten magnetiseur en gemagnetiseerdetevens. \' 483. Welk is de oorzaak van de physische ongevoeligheid,die men bij sommige convulsionaires of bij andere menschen,die men de afschuwelijkste pijnigingen heeft doen ondergaan,ontmoet P «Bij eenigen is het een uitsluitend magnetische invloed,die op dezelfde wijze als sommige bestanddeelen dit doen, ophet zenuwgestel werkt. Bij anderen wordt het gevoel dooroverspanning der gedachte verstompt, doordien het leven hetlichaam schijnt verlaten te hebben, om dit op den Geestovertebrengen. Weet gij niet dat als de Geest zich ingespan-nen met iets bezig houdt het

lichaam dan niet gevoelt, zietof hoort.» De dweepzuchtige opgewondenheid en de geestdrift bieden ons dik-wijls, bij het ondergaan der grootste folteringen, voorbeelden aan vaneene kalmte en koelbloedigheid, die geen doordringend lijden te bovenzoude kunnen komen, indien men niet aannam dat de gevoeligheiddoor eene pijnstillende oorzaak opgeheven wordt. Het is bekend datmen dikwijls in het vuur van het gevecht eene ernstige wonde nietgewaar wordt, terwijl een schram onder gewone omstandigheden onsdoet huiveren. Daar deze verschijnselen van eene physische oorzaak en van deinwerking door zekere Geesten afhankelijk is, kan men zich afvragen,hoe het dan mogelijk is geweest dat de bevoegde macht die verschijn-selen op eenmaal heeft

kunnen doen ophouden. De oorzaak hiervanis zeer eenvoudig. De werking der Geesten is hier slechts eene bij-komende; zij maken slechts van eenen natuurlijken aanleg gebruik.De overheid heeft die aanleg niet vernietigd, maar wel de aanleidendeoorzaak, door welke die aanleg onderhouden en verhoogd werd, uitden weg geruimd \\ van actief heeft zij die latent gemaakt; en zij heeftgelijk gehad, zoo te handelen, omdat er misbruik van gemaakt enschandaal door veroorzaakt werd. Men weet trouwens dat, als de invloedder Geesten onmiddellijk en uitzichzelve aangewend wordt, dusdanigetusschenkomst dan onmachtig blijft.



BEMIDDELING DER GEESTEN.                               305 TOEGENEGENHEID DER GEESTEN VOOR SOMMIGEMENSCHEN. 484.    Gevoelen de Geesten bij voorkeur genegenheid voorsommige menschen? «De goede Geesten sympathiseeren met de goede menschen,of met die, welke vatbaar zijn, het te worden; de mindereGeesten sympathiseeren met de slechte menschen of met hendie neiging hebben dit te worden, van daar hunne gehecht-heid, een gevolg van de overeenstemming in gewaarwordingen.» 485.    Is de toegenegenheid der Geesten voor sommige men-schen uitsluitend zedelijk? «De ware toegenegenheid heeft niets zinnelijks, maar alseen Geest zich aan iemand hecht, is dit niet

altijd een ge-volg van toegenegenheid, en er kan eene herinnering aanmenschelijke neigingen bijkomen.» 486 Stellen de Geesten belang in onze wederwaardighedenen voorspoed? Bedroeven degenen die het goede met onsvoor hebben, zich over de rampen, die ons gedurende hetleven treffen? «De goede Geesten doen zooveel goed als mogelijk is, engevoelen zich gelukkig als gij u verheugt. Zij bedroeven zichover de rampen, die gij niet met onderwerping draagt, om-dat deze dan zonder vrucht voor u blijven; want dan zijtgij den zieke gelijk, die de bittere drank afwijst die hemmoet genezen.» 487. Over welk kwaad bedroeven zij zich het meest voorons, over het physische of over het zedelijk kwaad?

«Over uwe baatzucht en hardvochtigheid; want daaruitkomt alles voort; zij spotten met alle die denkbeeldige ram-pen, die hunnen oorsprong in hoogmoed en eerzucht vinden,zij verheugen zich over die, welke tot doel hebben, uwentijd van beproeving te bekorten.» De Geesten, wetende dat het lichamelijk leren slechts een lerenvan overgang is, en dat de wederwaardigheden, die daarmede rerge-zeld gaan, middelen zijn om een beteren staat te bereiken, bedroeren •



206                           2e boek — 9e hoofdstuk. zich meer over de zedelijke oorzaken die ons daarvan verwijderen, danover de stoffelijke rampen die slechts voorbijgaande zijn. De Geesten bekommeren zich even weinig over de ongelukken diealleen onze wereldsche belangen kannen treffen, als wij ons over dekinderachtige oorzaken van verdriet der jengd bekommeren. De Geest,in de wederwaardigheden van het leven een middel tot vooruitgangvoor ons ziende, beschouwt die als de voorbijgaande crisis, die de ziekeredden moet. Hij neemt deel in ons lijden, zoo als wij in dat vaneen vriend deel nemen; maar de dingen uit een juister oogpunt be-schouwende, hecht hij er een e andere waarde aan dan wij; en terwijlde goede Geesten onzen moed, in het

belang van onze toekomst,aanwakkeren; trachten de anderen ons tot wanhoop te vervoeren, methet doel om ons geluk in gevaar te brengen. 488 Hebben onze bloedverwanten en vrienden, die onsin het andere leven zijn voorgegaan meer sympathie voorons, dan de ons vreemde Geesten ? «Ongetwijfeld, en dikwijls beschermen zij u als Geest,naar mate van hunne macht.» — Zijn zij gevoelig voor de toegenegenheid, die wij voorhen blijven koesteren? «Zeer gevoelig, maar zij vergeten degenen, die hen vergeten.» BESCHERMENGELEN, BESCHERMENDE, GEMEENZAMEOF SYMPATHETISCHE GEESTEN. 489.    Zijn er Geesten, die zich aan een individu meer inhet bijzonder hechten om die te beschermen? «Ja de broeder-Geest, welke gij goede

Geest of goede Geniusnoemt.» 490.    Wat moet men door Beschermengel verstaan?«De Beschermgeest van een verheven orde.» 491.    Welke is de roeping van den beschermenden Geest?«Die van een vader voor zijne kinderen; hem, dien hij beschermt, op den goeden weg te brengen, met zijnen raadbijtestaan, in zijne droefheid te troosten, zijnen moed bij debeproevingen van het leven te ondersteunen.» 492.    Is de Beschermgeest van af de geboorte van het in-dividu aan dezen verbonden?



BEMIDDELING DEK GEESTEN.                           207 «Van diens geboorte af tot aan zijn dood toe en somwijlenvolgt hij hem ook in het Geestenleven en zelfs nog in velelichamelijke levens, want die levens zijn , vergeleken bij datvan den Geest, zeer korte, elkander afwisselende toestanden.» 493.    Is de zending van den Beschermgeest vrijwillig doordezen op zich genomen of was hij daartoe verplicht? «De Geest is verplicht over u te";waken, omdat hij dietaak op zich genomen heeft, maar hij kan eene keuze doenuit de wezens voor welke hij sympathie gevoelt. Voor som-migen is het een genoegen , voor anderen eene zending ofeene plicht.» — Doet de Geest, door zich aan iemand te hechten, af-stand

van de bescherming van andere individuen? «Neen, maar hij doet dit dan minder uitsluitend.» 494.    Is de Beschermgeest aan het wezen dat aan zijnezorg wordt toevertrouwd, onherroepelijk verbonden? «Het gebeurt dikwijls dat sommige Geesten hunne betrek-king verlaten om andere zendingen te vervullen, maar dankomt een ander zijne plaats innemen.» 495.    Laat de Beschermgeest zijnen beschermeling wel eensaan zijn lot over, als deze zich tegen zijne raadgevingen verzet ? «Hij verwijdert zich, wanneer hij bemerkt dat zijn raadnutteloos, en de neiging om zich onder den invloed vanmindere Geesten te stellen , sterker is; maar hij laat hemniet geheel aan zijn lot over, en doet zich toch altijd

noghooren; maar dan is het de mensch, die zijne ooren sluit.De Beschermgeest komt evenwel altijd, zoodra men hem roept.» «Er bestaat eene leer, die den ongeloovigste door haarliefelijkheid en zachtheid tot bekeering moest brengen: deleer der Beschermengelen. Te denken dat men ten allen tijdewezens, die ver boven ons verheven zijn, bij zich heeft, datdie altijd daar zijn om ons te raden, te ondersteunen, be-hulpzaam te zijn om de steilte, die tot het goede leidt, tebeklimmen, die trouwer en toegenegener vrienden zijn dandie, welke de nauwste vriendschapsbetrekkingen op aardegeven kunnen; is dit niet eene hoogst troostrijke gedachte?Deze wezens zijn daar op Gods bevel; Hij is het, die ze daar



208 2e boek. — 9e hoofdstuk. bij u geplaatst heeft, zij zijn daar uit liefde tot Hem, en zijvervullen bij u eene schoone doch moeielijke zending. Ja,waar gij ook zijn moogt, daar zal hij met u zijn: de kerker,het hospitaal, plaatsen der ontucht, eenzaamheid, nietsscheidt u van dien vriend, die voor u onzichtbaar is, maarwiens zachte aansporing en wijze raadgevingen door uwe zielgevoeld worden.» «Mogt gij die waarheid beter kennen! hoe menigmaal zoudezij u dan in oogenblikken van spanning ondersteunen;hoe menigmaal zoude zij u van de slechte Geesten bevrijden.Maar op den grooten dag zal die Engel van het Goede, dik-wijls tot u moeten zeggen: «Heb ik u dat niet gezegd? entoch hebt gij het niet gedaan; heb ik u den afgrond nietaangewezen, en gij hebt er u

zelve toch in geworpen ; hebik u niet door uw geweten de stem der waarheid doen hoorenen hebt gij evenwel niet de raadgevingen van de stem derleugen opgevolgd?» Ach raadpleeg toch uwe Beschermengelen;laat tusschen u en hen die innige vertrouwelijkheid als tus-schen beste vrienden bestaan. Denk er niet aan iets voor henverborgen te houden, want zij bezitten Gods oog, en gij kunthen niet bedriegen. Denk aan de toekomst; tracht in dit levenvorderingen te maken, uwe beproevingen zullen er door be-kort, uw bestaan er gelukkiger door worden. Op, menschenschept moed! werpt nu en voor altijd, vooroordeelen en neven-bedoelingen van u af; betreedt den nieuwen weg, die voor uligt; voorwaarts, voorwaarts, gij hebt leidslinden, volgt die:het doel uwer

bestemming zal u niet ontgaan, want dat doelis God zelve.t «Hen die zouden kunnen denken dat wezenlijk verhevenGeesten zich onmogelijk tot zulk eene moeielijke en onafge-broken taak zouden kunnen verbinden, zeggen wij, dat wijinvloed op uwe ziel uitoefenen, al mochten wij millioenenuren van u verwijderd zijn; de afstanden zijn voor ons alsniets, en terwijl wij op een andere wereld leven, blijven onzeGeesten in betrekking met de uwe. Wij bezitten eigenschappen,die ver boven uw begrip verheven zijn, maar wees verzekerddat God ons geene taak boven onze krachten opgelegd heeft,



BEMIDDELING DEK GEESTEN.                              209 en dat Hij u niet eenzaam zonder vriend of steun aan uwlot op aarde overgelaten heeft. Elke Beschermengel heeft zijnenbeschermeling, over welke hij, als een vader over zijn kind,waakt; hij is gelukkig als hij deze op den goeden weg ziet;hij treurt als zijne raadgevingen in den wind geslagen worden.»«Vrees niet ons door uwe vragen lastig te vallen; onder-houd integendeel altijd de gemeenschap met ons, gij zult ersterker en gelukkiger door zijn. Het is door die gemeenschapvan ieder mensen met zijnen gemeenzamen Geest dat allenienschen mediums zijn, tot heden nog onbewuste mediums,maar die zich later zullen openbaren, en zich als eene on-

meetelijke zee over de aarde zullen uitspreiden, om ongeloofen onwetendheid terug te dringen. Gij mannen van kunde,onderwijst. — Gij mannen van talent voedt uwe broeders op.Gij weet niet welk werk gij zoodoende zult volbrengen; hetis het werk van Christus, het is het werk dat God u oplegt.Waartoe zou God u verstand en kunde geschonken hebben,zoo het niet ware om dit aan uwe broederen medetedeelen,zoo het niet ware om hen op den weg die tot geluk en eeuwigegelukzaligheid leidt vooruit te doen komen. H. LODEWIJK , H. AÜGUSTINUS. De leer der beschermengelen, die niettegenstaande den afstand,welke de werelden van elkander scheidt, hunne beschermelingen be-waken, bevat niets

waarover wij ons behoeven te verwonderen; zij isintegendeel verheven en groot. Zien wij ook niet op aarde een vaderofschoon ver van z|jn kind verwijderd, over dat kind waken, en hetdoor briefwisseling met goeden raad bijstaan ? Waarom moet het danmeer verwondering baren, dat de Geesten van uit de eene wereld,hunnen beschermeling op eene andere zouden kunnen leiden, daarvoor hen, de afstanden die de werelden van elkander scheiden, minderzijn dan die, welke op aarde het eene vaste land van het anderescheidt ? Hebben zij bovendien niet het universeele flu?dum ter hunnerbeschikking, dat alle werelden te zamen verbindt en voor elkandersolidair maakt, dit oneindige vervoermiddel voor de

overbrenging dei-gedachte, zooals de lacht dit voor de overbrenging van het geluid is? 496. Kan de Geest, die zijnen beschermeling aan zijn lotoverlaat, en dus dezen geen goed meer doet hem ook kwaad doen?



210                       2e boek. — 9e hoofdstuk. «Goede Geesten doen nooit kwaad; zij laten dit aan de-genen die hunne plaats innemen, over; dan wijt gij uweongelukken aan het noodlot, terwijl het de gevolgen van uweigen schuld zijn.» 497.     Kan de Beschermgeest zijnen beschermeling ten prooivan eenen hem kwaadgezinden Geest overlaten? «Er bestaat zamenwerking onder de kwade Geesten om deninvloed van de goeden te neutraliseeren , maar als de beschermdezulks wil, zal alle kracht aan de zijde van zijnen goedenGeest verblijven. Wellicht vindt de goede Geest elders iemandvan eenen goeden wil te ondersteunen ; en maakt hij, in af-wachting van de terugkeer van zijn beschermeling, daarvanintusschen gebruik.» 498.     Als de Beschermgeest zijn

beschermeling eenen ver-keerden weg laat volgen, is dit dan ten gevolge van zijneonmacht om tegen kwaadgezinde Geesten te worstelen? «Het is niet omdat hij niet kan, maar omdat hij niet wil;zijn beschermeling, treedt uit die beproeving volmaakter enbekwamer te voorschijn; door ingeving van goede gedachtenstaat hij dezen met zijnen raad bij; maar die worden onge-lukkigerwijze niet altijd opgevolgd. Het is alleen door dezwakheid, onverschilligheid of hoogmoed van den mensch, datde slechte Geesten eenige macht over hen verkrijgen; hunnemacht op u ontstaat alleen daardoor, doordien gij hen geentegenstand biedt.» 499.     Is de Beschermgeest onafgebroken bij zijnen bescher-meling? Bestaan er geene omstandigheden in welke hij hem,zonder hem te

verlaten, uit het oog verliest? «Er zijn omstandigheden, in welke de tegenwoordigheid vanden Beschermgeest voor den beschermde niet noodig is.» 500.     Komt er een oogenblik dat den Geest geen Bescherm\'engel meer noodig heeft? «Ja, als hij de hoogte bereikt heeft waarop hij zichzelve zalkunnen besturen, zoo als er een tijd komt, waarop de leer-ling den onderwijzer niet meer noodig heeft; maar het zalniet op deze aarde zijn.» 501.    Waarom is de invloed die de Geesten op ons leven .n*i



211 BEMIDDELING DEE GEESTEN. uitoefenen geheim, en waarom als zij ons beschermen , doenzij dit dan niet op eene merkbare wijze? ftlndien gij op hunne hulp rekendet, zoudt gij niet zelvehandelen, en zoude uwe Geest geene vorderingen maken. Omte kunnen vorderen, moet hij ondervinding opdoen, en diemoet hij dikwijls ten zijnen koste verkrijgen; hij moet zijnekrachten ontwikkelen, anders zou hij als een kind zijn, datmen niet alleen laat loopen/De handelingen der Geesten diehet goede met u voorhebben, is altijd op zoodanige wijzegeregeld, dat uwe vrije wil daardoor niet aan banden wordtgelegd, want indien gij niet verantwoordelijk waart, zoudtgij geene vorderingen op den weg, die u tot God

geleidenmoet, kunnen maken. De mensch, degene die hem steurft,niet ziende, gebruikt zijne eigene krachten ; doch zijn leids-man blijft over hem waken, en roept hem van tijd tot tijdtoe: het gevaar te wantrouwen.» 502.     Vloeit er voor den Beschermgeest, aan wien het ge-lukt is zijnen beschermeling op den goeden weg te brengen,ook eenig goed daaruit voort? «Het is eene verdienste, die hem, het zij tot zijn eigenvooruitgang of tot zijn geluk zal toegerekend worden. Hijgevoelt zich gelukkig, als hij zijne zorgen door welslagen be-kroond ziet; hij zegeviert, zoo als een leermeester over devorderingen van zijnen leerling zegeviert.» — Indien het hem niet gelukt, is hij dan daarvoor verant-•woordelijk? sNeen,

daar hij gedaan heeft wat van hem afhing.» 503.  Bedroeft het den Beschermgeest, als hij, niettegenstaandezijne goede raadgevingen, zijnen beschermeling den slechtenweg op ziet gaan, en vermindert dit zijne gelukzaligheid niet? «Hij betreurt zijne dwalingen, en beklaagt hem, maar diedroefheid gaat niet gepaard met die angstvalligheid van denaardschen Vader, omdat hij weet dat er een middel tegen dekwaal bestaat, en dat wat heden niet geschiedt, morgen ge-beuren zal.» 504.    Kunnen wij altijd de naam van onzen beschermendenGeest of Beschermengel Ifennen?



2e boek. — 9e hoofdstuk. 212 «Hoe wilt gij namen kennen, die voor u niet bestaan? Ge-looft gij dat er onder de Geesten geene anderen zijn, dan die,welke u bekend zijn?» — Hoe kan men hen dan aanroepen, als men hen niet kent? «Geef hen den naam die gij wilt, die van een verhevenGeest voor welke gij sympathie of eerbied gevoelt en uw Be-schermgeest zal tot u komen, want alle goede Geesten zijnbroeders en staan elkander bij.» 505.    Zijn de beschermende Geesten, die bekende namenaannemen, altijd werkelijk die van de personen die dezennaam gedragen hebben? j(Neen, maar die van hen toegenegene Geesten, en diedikwijls op hunnen last komen. Hebt gij een naam noodigdan zullen zij er een, die u vertrouwen inboezemt, aannemen.Wanneer gij

eene zending niet in \'persoon kunt ten uitvoerbrengen, dan zendt gij immers een ander in uwe plaats, dieuit uwen naam handelen kan? 506.    Wanneer wij het Geestenleven ingetreden zullen zijn,zullen wij dan onzen Beschermgeest herkennen? «Ja, want dikwijls kendet gij hem reeds, voor dat gij ge-?ncarneerd waart.» 507.    Behooren de Beschermgeesten altijd tot de klasse derverhevene Geesten? Kunnen er ook van eene middenklasseonder zijn? kan bijvoorbeeld een vader de Beschermgeest vanzijn kind worden? «Dat kan hij, maar de bescherming doet eenen zekerengraad van verhevenheid en eene macht of deugd meer, doorGod geschonken, veronderstellen. De vader, die zijn kind be-schermt, kan zelve door een meer verheven Geest

geholpenworden.» 508.    Kunnen die Geesten, welke de aarde in goeden toe-stand verlaten hebben, altijd degenen die zij liefhebben endie hen overleven , beschermen ? «Hunne macht is min of meer beperkt; de toestand,waarin zij verkeeren, laat hen niet altijd geheele vrijheid vanhandelen toe.» 509.     Heeft de mensch, die zich nog in den staat van wilde



BEMIDDELING DER GEESTEN.                               213 of van zedelijke minderheid bevindt, eveneens een Bescherm-geest; en is deze in dat geval dan ook zoo verheven als dievan vergevorderde menschen ? «Ieder mensen heeft een Geest, die over hem waakt, maarde zendingen zijn geëvenredigd aan het doel. Gij geeft eenkind geen hoogleeraar in de wijsbegeerte om hem te leerenlezen. De vooruitgang van den gemeenzamen Geest volgt dievan den beschermd-wordenden Geest. Terwijl gij zelve een ver-heven Geest hebt, die over u waakt, kunt gij op uwe beurtde beschermer van eenen anderen Geest, die minder is dangij, worden, en dan zullen de vorderingen , die gij hem helptmaken, ook voor

uwe vooruitgang bevorderlijk zijn.» 510.     Wanneer de vader, die over zijn kind waakt wederomge?ncarneerd wordt,, waakt hij dan nog steeds over hem? «Dit is moeielijker, maar dan verzoekt hij, in eene van dieoogenblikken, waarin hij vrij is, aan eenen hem toegenegenGeest om hem in die zending bijtestaan. Bovendien nemen deGeesten alleen die zending op zich, die zij ten einde toekunnen volbrengen.» «De ge?ncarneerde Geest is, vooral op die werelden, waarhet leven stoffelijk is, te veel onder de macht van zijn lichaam,om zich geheel te kunnen toewijden, dat wil zeggen omzelve persoonlijk te kunnen helpen; daarom worden degenen,die zelve niet verheven genoeg zijn, door andere, boven

henverhevene Geesten, bijgestaan; op die wijze wordt in het-gene, waarin de eene mocht te kort schieten door een andervoorzien.» 511.     Is er aan ieder mensch behalve de Beschermgeestnog eene slechte Geest verbonden om hem tot het kwaaduittelokken, en hem zoodoende gelegenheid te geven den strijdtusschen goed en kwaad te voeren? «Verbonden, is het woord niet. Het is waar dat de slechteGeesten, als zij daartoe gelegenheid vinden, hun best doenom den mensch van den goeden weg aftebrengen; maai\' alseen van dezen zich aan een individu hecht, dan doet hij datuit zich zelve, omdat hij hoop heeft dat er naar hem ge-luisterd zal worden; dan ontstaat er strijd tusschen . den 18



214                      2e boek. — 9e hoofdstuk. goeden en den kwaden Geest, en dien Geest, aan welke demensen toelaat over hem te heersenen, zal dan zegevieren.» 512.     Kunnen wij verschillende Beschermgeesten hehben? * Ieder mensch heeft altijd meer of min verheven hem toe-genegen Geesten, die hem lief hebben en belang in hemstellen, zooals hij er ook heeft, die hem in het kwaaddoenbehulpzaam zijn.» 513.     Handelen de ons toegenegen Geesten, ten gevolgevan eene opdracht? «Somtijds kan het eene tijdelijke zending zijn , maar meestalworden zij daartoe door gelijkvormigheid van gedachten engevoelens, zoowel wat het kwade als het goede aangaat,gedrongen.» — Men schijnt hieruit te mogen afleiden , dat sympathischeGeesten zoowel goed

als slecht kunnen zijn.» «Ja, de mensch vindt, welk ook zijn karakter moge zijn,altijd Geesten, die met hem sympathiseeren.» 514.    Zijn de gemeenzame Geesten dezelfde als de sym-pathiseerende of Beschermgeesten ? «Er zijn vele schakeeringen van bescherming en sympathie;geef hen den naam die gij wilt. De gemeenzame Geest ismeer een huisvriend.» Uit de hierboven gegeven verklaring en opmerkingen over de natuurder Geesten, die zich aan den mensch hechten, kan men het volgendeafleiden: De beschermende Geest, Beschermengel of goede Genius, is dieGeest, aan wien het opgedragen is, den mensch in het leven te volgenen hem te helpen vooruitgaan. Deze Geest is altijd, bij zijnen be-schermeling vergeleken, van eene meer verhevene natuur.

De gemeenzame Geesten hechten zich door meer of minder duur-zame banden aan sommige menschen, met het doel hen van dienstte zijn, voor zooverre hunne dikwijls vrij beperkte macht hen dittoelaat; zij zijn goed, maar somwijlen weinig ontwikkeld en zelfs eenweinig licht van aard; zjj laten zich gaarne met de kleine bijzonder-heden van het intime leven in, en handelen alleen op bevel of mettoestemming der Beschermgeesten. De sympathische Geesten, zijn dezulken, welke door onze bijzonderetoegenegenheid en eene zekere gelijkvormigheid in smaak en gevoel



215 BEMIDDELING DEK GEESTEN. zoowel voor het goede als het kwade, door ons aangetrokken worden.De duur van hunne gemeenschap met ons, hangt meestal van om-standigheden af. De kwade Genius is een onvolmaakte of verdorven Geest, die zichaan den mensch hecht met het doel om hem van het goede afte-brengen; maar hij doet dit uit eigen beweging en niet ten gevolgevan eene zending. Zijne vasthoudendheid is geëvenredigd aan deumeer of minder gemakkelijken toegang, dien gij hem tot u geeft. Demensch blijft altijd vrij om zijne stem aantehooren of aftewijzen. 515.     Wat moet men van die menschen denken, die som-rnige individuen schijnen te vervolgen, hetzij om ze op

eenenoodlottige wijze in het verderf te storten, hetzij om ze opden goeden weg te brengen? «Sommige menschen oefenen inderdaad eene soort van fasci-natie, die onweerstaanbaar schijnt, op anderen uit. Als ditten kwade is, zijn het slechte Geesten, die door andereslechte Geesten gebruikt worden, om .beter te kunnen over-heerschen. God kan dit toelaten om u te beproeven.» 516.     Zoude onze goede en onze kwade Genius zich kunnenincarneeren, ora ons op eene meer directe wyze in het levente vergezellen? -<Dit gebeurt somtijds; maar ook dikwijls belasten zij anderehen toegenegen ge?ncarneerde Geesten met die zending.» 517.     Zijn er Geesten, die zich aan eene geheele familiehechten om

die te kunnen beschermen? «Sommige Geesten hechten zich, aan de leden van dezelfdefamilie die te zamen leven en door toegenegenheid aan elkan-der verbonden zijn, maar geloof vrij dat er geene Bescherm-geesten zijn, die de trotschheid der rassen onder hunne be-scherming nemen.» 518.    De Geesten worden uit sympathie door de individuenaangetrokken, worden zij dit ook om bijzondere redenen doorvereenigingen van individuen? «De Geesten komen bij voorkeur daar, waar huns gelijkenzÜn; ZÜ gevoelen zich daar meer op hun gemak, en zijn ermeer zeker van, gehoor te zullen verkrijgen. De mensch trektde Geesten door zijne neigingen aan, hetzij,hij alleen is, of 18*



2 e boek — 9e hoofdstuk. 216 wel een collectief geheel, zoo als een gezelschap, een stad ofeen volk vormt. Er zijn dus vereenigingen, steden en volken,die naar gelang van hun karakter en van de hartstochten,die er de overhand hebben, door meer of minder verhevenGeesten worden bijgestaan. De onvolmaakte Geesten verwijderenzich van degenen die hen afwijzen; waarvan het gevolg is,dat de zedelijke vooruitgang van het collectieve geheel, evenals die der individuen, er toe leidt om de slechte Geesten teverwijderen, en de goede aantetrekken; deze laatsten wekkenhet gevoel voor het goede bij de massa\'s op en onderhoudendit, zoo als andere Geesten slechte hartstochten kunnen in-blazen.» 519.    Hebben de vereenigingen van individuen, zoo als ver-

gaderingen, steden, volken, hunne bijzondere beschermers? «Ja, want die vereenigingen vormen een geheel, die tot eengemeenschappelijk doel samenwerken en eene hoogere leidingnoodig hebben.» 520.    Zijn de Beschermgeesten der massa\'s, van eene meerverhevene natuur dan die, welke zich aan individuen hechten? «Alles in verhouding met de trap van vooruitgang van demassa\'s zoowel als met die der individuen.» 521.     Kunnen sommige Geesten door hen, die er zich aantoewijden, te beschermen, de vooruitgang van kunsten enwetenschappen bevorderen? «Er bestaan bijzondere beschermers, welke degenen die henaanroepen, als zij hen daartoe waardig keuren, bijstaan; maarwat wilt gij dat zij rnet degenen doen zullen, die wanen tezijn, wat zij

niet zijn? Zij kunnen noch de blinden doen zien,•noch de dooven doen hooren.» De oudeu hadden er bijzondere goden van gemaakt; de Muzenwaren niets anders dan de allegorische personificatie der Bescherm-geesten van kunsten en wetenschappen, zoo als zij met den naamvan laren en Penaten de Beschermgeesten der famili?\'n aanduidden.Heden ten dage hebben de kunsten, de verschillende takken vannijverheid, de steden, de landen, ook hunne patroons als beschermers,die onder eenen anderen naam niets anders zijn dan verhevene Geesten. Ieder mensch, zijne hem toegenegene Geesten hebbende, vloeit



BEMIDDELING DER GEESTEN.                               217 •daaruit voort: dat bij elk collectief geheel, de som der toegenegeneGeesten aan het algemeen der individuen geëvenredigd is; dat vreemdeGeesten door gelijkvormigheid van neigingen en gedachten er naar toegetrokken worden; in een woord, dat deze vereeuigingen, zoowel alsde individuen, min of meer goed door Geesten omringd en onder-steund worden, en onder hunnen invloed staan, naar gelang van deaard der gedachten die bij hen de overhand hebben. Bij de volken moet men de oorzaak waardoor de Geesten aange-trokken worden, zoeken: in de zeden, gewoonten, in het heerschendekarakter en vooral in de wetten,

omdat de wetten van een volk deafspiegeling van zijn karakter zijn. De menschen, onder welken recht-vaardigheid wet is, bestryden den invloed der kwade Geesten. Overalwaar de wetten, onrechtvaardigheden en met de menschelijkheidstrijdige dingen wettigen, zijn de goeae Geesten in de minderheid,en de menigte slechten, die van alle kanteu toevloeien, onderhoudende verkeerde denkbeelden bij het volk en verlammen den gedeeltelijkgoeden invloed, die onder de menigte verloren gaat als een enkelekorenaar vermengd onder doornen en struiken; als men dus de zedender volken of van elke vereeniging van menschen aandachtig gadeslaat,zal men zich van de onzichtbare

bevolking, die zich in hunne ge-dachten en daden mengen, een denkbeeld kunnen vormen. VOORGEVOEL. 522.    Is het voorgevoel altijd eene waarschuwing van denbeschermende Geest. «Het voorgevoel is de innige en geheime raadgeving vaneenen Geest, die het goede met u voor heeft. Het is ook deintu?tie van de keuze, die men gedaan heeft; het is de stemvan het instinkt. De Geest kent vóór dat hij zich incarneertde voornaamste afwisselende toestanden van zijn aanstaandleven; dat wil zeggen, dat hij den aard der beproevingen inwelke hij zich begeeft, kent; als die nu van een treffendenaard zijn, behoudt hij van die wetenschap in zijn binnensteeene soort van indruk, en die

indruk, welke de stem van hetinstinkt is, bij het naderende oogenblik der vervulling ont-wakende, wordt voorgevoel.» 523.    Het voorgevoel en de stem van het instinkt, hebbenaltijd iets onzekers, iets onbepaalds; wat staat ons in dieonzekerheid te doen?



2e boek. — 9e hoofdstuk. «18 «Wanneer gij in onzekerheid verkeert, roept dan uwengoeden Geest aan, of bid God, onzer aller Meester, dat Hij ueen van Zijne gezanten, een onzer, tot u zendt.-o 524.     Hebben de waarschuwingen van onze beschermendeGeesten, alleen betrekking op ons zedelijk gedrag, of ook oponze handelingen in het bijzondere leven ? «Op alles; zij trachten u zoo goed mogelijk te doen leven ,maar dikwijls sluit gij uwe ooren voor hunne goede raadge-ivingen, en zijt gij door uwe eigene schuld ongelukkig.» De beschermende Geesten helpen ons met hunnen raad, door destem van ons geweten bij ons optewekken; maar daar wij daaraanniet altijd het noodige gewicht hechten» geven zij ons meer oumid-delijk raad,

door daartoe demenschen, die ons omringen te gebruiken.Laat elk de verschillende gelukkige of ongelukkige omstandigheden vanzijn leven nagaan, en hij zal ontwaren dat hij bij onderscheiden ge-legenheden, goeden raad, waarvan hij niet altijd gebruik maakte, ont-vangen heeft, welke hem, indien hij er naar geluisterd had, veleonaangenaamheden zoude bespaard hebben. INVLOED DER GEESTEN OP DE GEBEURTENISSEN VANHET LEVEN. 525.    Oefenen de Geesten eenigen invloed op de gebeurte-nissen van het leven uit? «Zeer zeker, daar zij u raad geven.» — Oefenen zij dien invloed ook op eene andere wijze uit,dan door de denkbeelden, die zij u ingeven; dat wil zeggen,oefenen zij ook eenen onmiddelijken invloed op de

vervullingder gebeurtenissen uit? «Ja, maar hunne handelingen, gaan de natuurwetten nooitte buiten.» Ten onrechte verbeelden wij ons dat de invloed der Geesten zichalleen door buitengewone verschijnselen moet openbaren; wij zoudengaarne zien dat zij ons met wonderen te hulp kwamen, en wij stellenons de Geesten altijd, voorzien van een toverroede, voor. Zoo is hetniet en daarom komt ons hunne tusschenkomst als verborgen, en alwat door hunne bemiddeling gebeurt als geheel natuurlijk voor. Zoo



BEMIDDELING DER GEESTEN.                              219 zullen de Geesten bij voorbeeld de samenkomst van twee personen uit-lokken, en deze zullen elkander als bij toeval ontmoeten j zij zullenaan iemand ingeven deze of gene weg inteslaan; zij zullen hem zijnaandacht op het een of ander doen vestigen, indien zij daardoor, watzij er mede beoogd hebben, kunnen doen gelukken ; op die wijze be-houdt de mensch, denkende dat hij niets dan zijne eigene ingevingvolgt, altijd zijn eigen vrijen wil. 526.    Kunnen de Geesten daar zij invloed op de stof uit-oefenen, sommige verschijnselen met het doel om iets te doengebeuren, doen ontstaan ? Een man bij voorbeeld, moet om-komen, hij klimt op een ladder,

de ladder breekt en de manwordt gedood; zijn het dan de Geesten, die de ladder hebbendoen breken, om het noodlot van dien man te vervullen? «Het is waar dat de Geesten invloed op de stof uitoefenen,doch zij doen dit alleen om de wetten der natuur te vervullen,en niet, om door daarvan aftewijken op een gegeven oogen-blik een onvoorzien en met die wetten strijdig voorval te doenontstaan. In het door u aangehaalde voorbeeld, is de laddergebroken, omdat deze hetzij vermolmd of niet sterk genoegwas om het gewicht van dien man te dragen; indien het debestemming van dien man was om op die wijze omtekomen,zullen de Geesten hem de gedachte ingeven op die ladder teklimmen, die dan onder

zijn gewicht zal moeten breken, enzijn dood zal dan ten gevolge van eene natuurlijke oorzaakplaats vinden, zonder dat het noodig zal zijn de toevlucht toteen wonder te moeten nemen.» 527.    Laat ons een ander voorbeeld nemen, in welke denatuurlijke toestand van de stof niet in aanmerking komt;een mensch moet door den bliksem omkomen; hij schuilt ondereen boom, de bliksem slaat er in, en doodt hem ? Hebben nude Geesten de bliksem kunnen \'doen ontstaan en op hemkunnen richten? «Dit blijft altijd hetzelfde. De bliksem is op dat oogenblikin den boom geslagen, omdat het volgens de natuurwettenzoo wezen moest; hij is niet op den boom gericht gewordenomdat die man er onder stond, maar

er is den man inge-geven onder dien boom, die door de bliksem getroffen moest



220                      2e boek. — 9e hoofdstuk. worden, een schuilplaats te zoeken; want de boom zoude tochgetroffen geworden zijn, al ware de man er niet onder geweest.» 528.    Een kwaadwillig mensch werpt met een hard voor-werp naar iemand , het gaat hem rakelings voorbij, doch trefthem niet. Kan nu een welwillende Geest dit voorwerp afge-wend hebben? «Indien het individu niet getroffen moet worden, kan dewelwillende Geest hem de gedachte ingeven op zijde te wijken,of hij kan het zijnen vijand, ten einde hem slecht te doenmikken voor de oogen doen schemeren; want het voorwerp,eens geworpen zijnde, moet de gegeven richting volgen.» 529.    Wat moet men gelooven van betooverde kogels, diealtijd het doel treffen, zooals

sommige legenden vermelden? «Niets dan verbeelding; de mensch is\'een liefhebber van hetwonderbaarlijke, en de wonderen der natuur zijn hem niet genoeg.» —  Kunnen de Geesten, die de gebeurtenissen van het levenbesturen, daarin door Geesten die het tegenovergestelde zoudenwillen, tegengewerkt worden ? «Wat God wil, moet geschieden; en indien iets uitstel ofverhindering ontmoet, is dit door Zijnen wil.» 530.    Kunnen de lichtzinnige en spotgeesten niet die kleinemoeielijkheden doen ontstaan, die ons gedurende het levenin den weg gelegd worden, en onze plannen en verwachtingenin duigen doen vallen; met andere woorden zijn zij de be-werkers van hetgene men gewoonlijk de kleine verdrietelijk-heden van het menschelijke

leven noemt? «Zij vinden in die plagerijen, welke voor u beproevingenzijn tot oefening van uw geduld, genoegen, maar zij gevendie op, als zij bemerken dat zij niet slagen. Het zou evenwelnoch,rechtvaardig noch juist zijn, alle uwe teleurstellingen,waarvan gij door uwe onbezonnenheid de eerste oorzaak zijt,aan hen toeteschrijven : want wees verzekerd, dat als uw vaat-werk breekt, het dan meer de schuld van uwe onhandigheid,dan die der Geesten is.» —   Handelen de Geesten, die kwellingen doen ontstaan,ten gevolge van eenen persoonlijken wrok, of vallen zij zonderbepaald doel, alleen uit baosheid op den eersten den besten aan ?



BEMIDDELING DER GEESTEN.                               221 «Zoowel het een als het ander; somtijds zijn het vijanden,die men zich gedurende dit of in een vorig leven op den halsheeft gehaald, en die u vervolgen; somtijds bestaan er geenebeweegredenen.» 531. Neemt de kwaadgezindheid der wezens, die ons opaarde hebben kwaad gedaan , tegelijk met hun lichamelijk leveneen einde? «Dikwijls zien zij hunne onrechtvaardigheid en het kwaadin, dat zij gedaan hebben; maar dikwijls ook vervolgen zij umet kunne vijandschap, indien God, om u te beproeven, dittoelaat. — Kan men hieraan een einde maken, en door welk middel ? «Ja; men kan voor hen bidden, en door hen hun kwaadmet goed te

vergelden, eindigen zij met hun onrecht inte-zien; als men zich buitendien, boven hunne aanslagen weette verheffen, houden zij op, als zij zien dat zij er niets bijwinnen.» De ondervinding bewijst, dat eenige Geesten hunne wraakoefeningvan het eeire leven in het andere voortzetten, en dat men daardoorvroeg of laat boet voor het onrecht dat inen hen aangedaan heeft. 5K2. Hebben de Geesten de macht om van eenige men-schen ongelukken aftewenden, en voorspoed over hen te doenkomen? «Niet geheel, want er zijn onheilen, die eene beschikkingvan God zijn; maar zij verminderen uwe smarten door u ge-duld en gelatenheid inteboezemen.» «Weet ook, dat het dikwijls van u zelve afhangt om

dieonheilen van u aftewenden of ten minste te verzachten; Godheeft u het verstand geschonken, opdat gij daar van gebruikzoudt maken, en hier in komen de Geesten u voornamelijkte hulp, door bij u bevredigende gedachten optewekken; maarzij komen alleen hen te hulp die zichzelven weten te helpen;dit is de beteekenis der woorden: Zoekt en gij zult vinden;klopt, en u zal open gedaan worden. «Weet ook nog dat hetgeen u als een kwaad voorkomt, ditniet altijd is; dikwijls moet daaruit iets goeds voortvloeien,



222                       2e bokk. — 9e hoofdstuk. dat grooter dan het kwaad zijn zal, en dat is het, wat gijniet begrijpt, omdat gij alleen aan het tegenwoordige oogen-blik en aan uw zelven denkt..? 533.    Kunnen de Geesten, als men hen daarom vraagt,ons de gaven der fortuin bezorgen? «Somtijds als beproeving, maar ook dikwerf weigeren zij, zooals men aan een kind weigert dat een onbezonnen wensch doet.» —  Zijn het de goede of de kwade Geesten, die deze gunstenschenken ? «Zoo wel de eene als de andere, dit hangt van de be-doeling af, maar meestal zijn het die Geesten die u tot hetkwade willen overhalen, en in de genietingen welke de rijk-dom aanbiedt, daartoe een gemakkelijk middel vinden.» 534.    Wanneer hinderpalen onze

plannen op eene nood-lottige wijze schijnen te komen dwarsboomen. zoude dit danten gevolge van den invloed van zekere Geesten zijn? «Somtijds door Geesten, andere malen en wel meestijdsdoordien gij het verkeert aanlegt. Omstandigheden en karakteroefenen eenen grooten invloed uit. Indien gij hardnekkig eenenweg, die de uwe niet is, wilt blijven volgen, kunnen deGeesten dat niet helpen, gij zijt dan zelve uw kwade genius.» 535.     Als er ons iets gelukkigs overkomt, moeten wij dandaarvoor onzen Beschermgeest danken? «Dank vooral God, zonder wiens toestemming niets gebeurt,daarna de goede Geesten, die de uitvoerders van Zijnen wilgeweest zijn.» —  Wat zoude er gebeuren als men naliet hen te danken?«Hetgene, wat er

met ondankbaren gebeurt.» —  Er zijn toch raenschen, die bidden noch danken, enwien alles toch gelukt? «Zeker, maar men moet het einde zien; zij zullen dat voor-bijgaande onverdiende geluk, duur moeten becalen; want hoemeer zij zullen ontvangen hebben, des te meer zullen zijterug te geven hebben.» INVLOED DER GEESTEN OP DE NATUURVER-SCHIJNSELEN. 536.    Zijn de groote natuurverschijnselen, welke men als



BEMIDDELING DER GEESTEN.                                293 omwentelingen der elementen beschouwt, het gevolg van toe-vallige oorzaken, of hebben zij allen een doel dat voorzien is ? «Alles heeft een reden van bestaan, en er gebeurt nietszonder Gods toestemming.» •— Hebben deze verschijnselen altijd het menschdom ten doel ? «Somtijds heeft hun reden van bestaan onmiddellijk be-trekking op het menschdom; maar ook dikwijls bestaatdaarvoor geene andere reden dan om het evenwicht en deharmonie van de physische krachten der natuur te her-stellen.» —  Wij kunnen geredelijk begrijpen dat Gods wil in dezeeven als in alles de eerste oorzaak is; maar daar wij wetendat de Geesten invloed

up de stof uitoefenen, en dat zij deuitvoerders van Gods wil zijn, vragen wij of eenigen onderhen, geen invloed op de elementen uitoefenen, om die inberoering te brengen, te doen bedaren of te besturen ? «Dit is duidelijk; het kan niets anders zijn; God werktniet onmiddelijk op de stof. Hij heeft daartoe trouwe uit-voerders van zijnen wil op eiken trap van ontwikkeling vanelke wereld.» 537.    De godenleer der ouden is geheel op Spiritischedenkbeelden gegrond, met dit onderscheid alleen, dat zij deGeesten als goden beschouwden; daarbij beelden zij ons diegoden of Geesten met attributen af; zoo was aan sommigenhet beheer over de winden, aan anderen over den bliksem,nog anderen over de

groei der planten opgedragen, enz. isdit geloof van allen grond ontbloot? «Dit geloof is zoo weinig van grond ontbloot, dat het nogver beneden de waarheid gebleven is.» —  Om dezelfde reden zouden er dus Geesten kunnen zijn,die het inwendige der aarde bewonen en daar de leiding vande geologische verschijnselen hebben? «Deze Geesten bewonen niet bepaald de aarde, maar zijleiden en besturen naar gelang van hunnen aard. Eenmaalzal u de verklaring van al die verschijnselen gegeven wor-den en dan zult gij ze beter begrijpen.» 538.     Vormen de Geesten, welke de verschijnselen der



224                        2e boek. — 9e hoofdstuk. natuur besturen eene bijzondere categorie in de Geestenwereld;zijn het bijzondere wezens of zijn het Geesten, die even alswij ge?ncarneerd zijn geweest? «Het zijn Geesten die ge?ncarneerd zullen worden of diehet geweest zijn » — Behooren die Geesten tot de verhevene of tot de mindererangen der Spiritische hiërarchie? «Al naar mate dat hunne taak meer of minder stoffelijkof intelligent is; sommige bevelen, anderen voeren uit; zij,die het stoffelijke uitvoeren, zijn altijd van eene mindere orde,dit is bij de Geesten zoo als bij de menschen.» 539.    Is er bij de voortbrenging van zekere verschijnselen,bij voorbeeld bij stormen, slechts eene Geest werkzaam ofvereenigen zij zich daartoe in

massa\'s? «In ontelbare massa\'s.» 540.     Handelen de Geesten, die invloed op de natuurv«r-schijnselen uitoefenen, met kennis van zaken, en tengevolgevan hun eigen wil, of worden zij daartoe instinktmatig enzonder nadenken aangedreven? «Sommigen wel, anderen niet. Ik zal eene vergelijkingmaken: Stel u die myriaden diertjes voor, die allengskensuit den bodem der zee, eilanden , en verzamelingen van eilandendoen te voorschijn komen; gelooft gij niet dat hieraan eenvoorzorgend doel verbonden is, en dat die vervorming van deoppervlakte van de aardkorst niet voor de algemeene harmonienoodig is ? En toch zijn het slechts diertjes , die op den laagstentrap van ontwikkeling staan, welke dit werk, terwijl zijdaardoor in hunne eigene

behoeften voorzien, uitvoeren,zonder te vermoeden dat zij werktuigen in Gods hand zijn.Wel nu! op dezelfde wijze zijn de meest achterlijke Geestennuttig werkzaam voor het geheel; terwijl deze nog maarbeproeven om de eerste trede in het leven afteleggen, envóór dat zij het volle bewustzijn van hunne handelingen, envóór dat zij in het bezit van hun eigen vrijen wil zijn, oefenenzij reeds invloed uit op eenige verschijnselen, van welke zijonbewust de bewerkers zijn. Eerst voeren zij uit, later wan-neer hunne intelligentie meer ontwikkeld zal zijn, zullen zij



225 BEMIDDELING DER GEESTEN. bevelen geven, en zelve de dingen der stoffelijke wereld be-sturen. Op die wijze bewijst alles in de natuur diensten, isalles van af de primitive atoom tot aan den aartsengel, diezelve als atoom begonnen is, in de keten der natuur metelkander verbonden; bewonderingswaardige wet der harmonie ,waarvan uwe beperkte Geest het geheel nog niet overzien kan.» DE GEESTEN GEDURENDE HET GEVECHT. 541.     Zijn er in de gevechten Geesten, die de partijen aanweerszijden ondersteunen en bijstaan? «Ja, en hunnen moed aanwakkeren.» Zooals vroeger de ouden, de goden voorstelden, die voor den eenof den ander partij trokken. Deze goden waren niets

anders danGeesten, die onder allegorische beelden werden voorgesteld. 542.     In de oorlog is het recht altijd aan een van beidekanten; hoe kunnen dan de Geesten, voor degene die onge-lijk heeft, partij trekken ? «Gij weet wel dat er Geesten zijn, die niets liever dantweedracht en vernieling zoeken, voor hen is oorlog, oorlog;aan de rechtvaardigheid der zaak is hen weinig gelegen.» 543.    Kunnen sommige Geesten invloed uitoefenen op denbevelhebber, bij het opmaken van zijn oorlogsplan? «Ongetwijfeld, kunnen zij hierop even als bij het makenvan ieder ontwerp, invloed uitoefen.» 544.    Zouden slechte Geesten, met het doel om hem inhet verderf te storten, verkeerde berekeningen bij hem

kunnenopwekken ? «Ja, maar bezit hij niet zijn eigen vrijen wil? Indien hijgeen verstand genoeg heeft om een verkeerd van een goeddenkbeeld te onderscheiden, draagt hij daarvan de gevolgen ,en zou hij beter doen ondergeschikt te blijven, dan bevel tevoeren.» 545.    Kan de bevelhebber soms door een soort van tweedegezicht, door een intu?tief gezicht, dat hem vooruit de uit-komst van zijne berekeningen doet zien, geleid worden?



226                        2e boek. — 9e hoofdstuk. «Dit is dikwijls het geval bij uitstekende menschen; ditnoemt hij inspiratie, en maakt dat hij met eene zekeregewisheid handelt; die inspiratie ontvangt hij van de Geesten ,die hem leiden en gebruik maken van de vermogens waarmedehij begiftigd is.» 546.     Wat gebeurt er te midden van het rumoer van hetgevecht, met de Geesten, welke sneuvelen? Stellen dezen ernog na hunnen dood belang in? «Sommigen stellen er nog belang in, anderen verwij-deren zich.» Bij gevechten gebeurt wat er bij elk geval van geweldadigen doodplaats vindt, in het eerste oogenblik is de Geest verrast en als be-dwelmd, en gelooft niet dat hij dood is; het komt hem voor, alsofhij nog aan het gevecht deel neemt; eerst

langzamerhand begrijpt hijde waarheid.                                                      \'• 547.     Herkennen de Geesten, die terwijl zij in leven warenelkander bevochten, na hunnen dood, elkander nogals vijanden;en zijn zij nog op elkander verbitterd? ..De Geest, is op zulk een oogenblik nooit kalm; op heteerste oogenblik, zal hij zijnen vijand nog haat toedragenen zelfs vervolgen, maar zijn denkvermogen terugkeerendeziet hij in, dat zijne vijandschap geen reden van bestaan meerheeft: hij kan er evenwel, naar gelang van zijn karakter , nogmin of meer sporen van blijven behouden;» — Bemerkt hij het krijgsrutaoer nog? «Ja, en zeer duidelijk.t \\ 548.     Is de Geest, die in koelen bloede als toeschouwer bijeen veldslag tegenwoordig is, getuige van de

scheiding vanlichaam en ziel, en hoe doet zich dat verschijnsel aan hem voor ? (•Slechts zelden volgt de dood onmiddelijk. Gewoonlijk is deGeest, wiens lichaam getroffen wordt, hiervan niet dadelijkbewust; \' op het oogenblik dat hij tot zichzelven begint tekomen, kan men de Geest onderscheiden, die zich naast hetlijk beweegt; dit schijnt zoo natuurlijk, dat het gezicht vanhet lichaam, volstrekt geen onaangenaam gevoel opwekt; hetgeheele leven in den Geest overgegaan zijnde, trekt deze



BEMIDDKLING DER GEESTEN.                               227 alleen de aandacht; het is met hem, dat men spreekt, of aanhem, dat men bevelen geeft.» VERBOND MET KWADE GEESTEN, 549.    Bestaat er iets waars in het sluiten van een verbondmet kwade Geesten? «Neen, er bestaat geen verbond met kwade Geesten, maarde menschen van een verdorven natuur sympathiseeren metkwade Geesten. Gij wilt bij voorbeeld uw buurman kwellenmaar weet niet hoe dit aanteleggen; dan roept gij mindereGeesten tot u, die even als gij tot niets dan tot kwaaddoengeneigd zijn, en daarom voor hunne hulp ook verlangen datgij hen in hunne slechte voornemens bij zult staan; maardaaruit volgt nog niet, dat

uw buurman zich door een tegen-overgestelde zamenspanning en door zijnen wil, niet hiervanzoude kunnen bevrijden. Hij, die een slechte daad wil plegen,roept alleen door dat verlangen, de bijstand van slechte Geestenin; hij is dan verplicht hen te dienen, zoo als zij dit hemdoen, want ook zij hebben hem noodig, voor het kwaad datzij doen willen. Hierin, en in niets anders, bestaat dit verbond.» De afhankelijkheid, waarin de mensch zich somtijds tegenover min-dere Geesten bevindt, is het gevolg van zijn toegeven aan de slechtegedachten die zij hij hem opwekken, en niet omdat er een verbondtusschen hen gesloten is. Het verhond, in den zin die het volk er aangeeft, is eene zinnebeeldige

voorstelling, die ons de menschen van eenesloclite natuur, met de kwade Geesten sympathiseeren de, afschildert. 550.     Welke is de beteekenis van die fantastische legenden ,volgens welke zekere individuen hunne ziel aan den duivelverkocht hebben, om daarvoor zekere gunsten te genieten? «Alle fabelen bevatten eene leering en hebben eenen zede-lijken zin; uwe fout ligt daarin, dat gij ze altijd letterlijkopvat. Deze, is eene allegorische voorstelling, die men volgen-derwijs kan verklaren; Hij, die de bijstand der Geesten in-roept om er de gaven der fortuin of eenige andere gunst doorte verkrijgen, mort tegen de Voorzienigheid, hij ziet van de



4 228                       2e boek. — 9e hoofdstuk. beproevingen die hij hierbeneden ondergaan moet, af, en hijzal er de gevolgen in een volgend leven van moeten dragen.Dat wil niet zeggen dat zijne ziel eeuwig tot het ongeluk ge-doemd zal zijn, maar dat, door zich meer en meer met destof te vereenzelvigen in plaats van er zich van los te maken ,hem datgene, wat hij op aarde genoten zal hebben, in deGeestenwereld onthouden zal worden tot dat hij dit door nieuween wellicht grootere en nog moeielijker beproevingen te onder-gaan, teruggekocht zal hebben. Door zijne gehechtheid aanstoffelijke genietingen, maakt hij zich geheel van de onreineGeesten afhankelijk; het is tusschen hen en hem een stil-zwijgend verbond, waardoor hij in het

verderf gestort wordt;maar een verbond, dat hem altijd gemakkelijk zal zijn rnetde bijstand van goede Geesten te verbreken, als hij daartoeden vasten wil bezit. GEHEIME MACHT. TALISMANS. TOOVENAARS. 551.     Kan een slecht mensch, met behulp van een hemgenegen kwade Geest, aan zijn naasten eenig kwaad berokkenen ? «Neen, God zoude dit niet toelaten.» 552.     Wat moet men dan denken van het geloof, dat ersommige menschen zijn, die anderen kunnen betooveren? «Sommige menschen bezitten een zeer groote magnetischekracht, waarvan zij, als hun eigen geest slecht is, een slechtgebruik kunnen maken, en in dat geval kunnen zij doorandere slechte Geesten bijgestaan worden; maar geloof tochniet aan die

zoogenaamde tooverkracht, die alleen in het breinvan bijgeloovige lieden die met de ware natuurwetten onbe-kend zijn, kan opkomen. De feiten die men tot staving op-noemt , zijn natuurlijke dingen, die verkeerd waargenomen envooral verkeerd begrepen zijn.» 553.     Welk gevolg kunnen de bezweringen en praktijkenhebben , door welke sommige personen voorgeven over den wilder Geesten te kunnen beschikken ? «Geen ander dan hen belachelijk te maken, als zij ter goedertrouw handelen, en in het tegenovergestelde geval zijn het



\'229 BEMIDDELING DER GEESTEN. bedriegers, die verdienen gestraft te worden. Alle bezweringis kwakzalverij; er bestaan geene sacramenteele woorden , geenekabalistische teekenen, geene talismans, die eenige werking,hoe ook genaamd op de Geesten uitoefenen, want deze wordenalleen door gedachten en niet door stoffelijke dingen aange-trokken.» — Hebben niet eenige Geesten zelve, kabalistische forinulenvoorgeschreven ? «Ja, er zijn Geesten, die u , teekenen en zonderlinge woordenopgeven, of u zekere handelingen voorschrijven, door behulpvan welke gij, zoo als gij dit noemt, bezweringen doet; maarwees verzekerd, dat het Geesten zijn, die den spot met

udrijven, en van uwe lichtgeloovigheid misbruik maken.» 554.     Kan degene, die, het zij ten rechte of ten onrechte,in hetgeen hij de macht van een talisman noemt, vertrouwenstelt, door dat vertrouwen geen Geest tot zich trekken; wantdan is het toch de gedachte, welke handelt, en de talismanwordt een uiterlijk teeken, waardoor de gedachte bestuurd wordt? \'(Dat is waar, maar de aard van den aangetrokken wordendeGeest hangt van de reinheid der bedoeling en van het ver-hevene der gedachte af; en het is zeldzaam dat iemand,die aan de kracht van een talisman gelooft, niet meer stoffe-lijke dan zedelijke belangen op het oog heeft; in ieder gevalis het een bewijs van

bekrompenheid en zwakheid van geestwelke aan de onvolmaakte Geesten vrij spel geeft.» 555.    Welke beteekenis moet men aan de benaming vantoovenaar hechten? «Zij, die gij toovenaars noemt, zijn menschen, die, alszij ter goeder trouw zijn, zekere gaven, zoo als het magne-tisme of het\' tweede gezicht bezitten; en dientengevolge heteen of ander doende dat niet door u begrepen wordt, dooru als met een bovennatuurlijke kracht begiftigd, beschouwdworden. Zijn zelfs uwe geleerden niet dikwijls, door onwetendemenschen voor toovenaars aangezien? Het spiritisme en het magnetisme geven ons de sleutel van veleverschijnselen, waarop de onwetendheid eene menigte

fabels, in 19



230                          2e boek. — 9e hoofdstuk. welke de feiten door de verbeeldingskracht overdreven worden voor-gesteld , gebouwd heeft. De verlichte kennis van die twee wetenschap-pen, (die er te zamen slechts eene vormen) de werkelijkheid derdin-gen en hunne ware oorzaken aantoonende, is het beste behoedmiddeltegen bijgeloovige denkbeelden, omdat het aantoont wat mogelijk enwat onmogelijk, wat in de wetten der natuur en wat slechts een be-lachelyk bijgeloof is. 556.    Bezitten eenige menschen werkelijk de gave om enkeldoor aanraking te genezen? «De_ magnetische kracht kan inderdaad zoo ver gaan, als dieondersteund wordt door reinheid van gedachte en een vurigverlangen om het goede te doen, want dan komen de

goedeGeesten te hulp; maar men moét de verhalen van de wijzewaarop dit geschiedt, die sommige al te lichtgeloovige of alte hartstochtelijke menschen er van doen, wantrouwen, wantdie zijn altijd geneigd om in de eenvoudigste en natuurlijkstedingen, wonderen te zien. Men moet eveneens de verhalenvan hen wantrouwen, die er belang bij hebben om van delichtgeloovigheid ten hunnen voordeele partij te trekken.» ZEGENINGEN EN VERWENSCHINGEN. 557.    Kunnen zegeningen en verwenschingen, goed of kwaadbrengen over degenen, die er het voorwerp van zijn? «God schenkt aan een onrechtvaardige verwensching geengehoor, en hij, die dezelve uitspreekt is misdadig in Zijneoogen. Daar wij de twee tegen elkander

overstaande geniussen,van het goed en het kwaad hebben, kan er een\' tijdelijken invloed,zelfs op de stof plaats vinden, maar alleen met Gods wil enals verzwaring van beproeving voor hem, die er het voorwerpvan is. Buitendien worden meestal alleen de slechten verwenschten de goeden gezegend. Zegeningen noch verwenschingen kun-nen de Voorzienigheid ooit van den weg der rechtvaardigheiddoen afwijken, zij treft den vervloekte alleen als deze slechtis, en hare bescherming beveiligt alleen hem, die het verdient.»



TIENDE HOOFDSTUK. WERKKRING EN ZENDING DER GEESTEN. 558.    Hebben de Geesten nog iets anders te doen dan zich-zelven te verbeteren? «Zij werken tot de instandhouding van de harmonie van hetHeelal mede, door den wil van God, wiens dienaren zij zijn,ten uitvoer te brengen. Het Geestenleven bestaat in eene ge-stadige werkzaamheid, doch waaraan niets moeielijks, zooalsdit op aarde het geval is, verbonden is, omdat die werkzaam-heid niet met vermoeienis van het lichaam, noch met de angstvoor gebrek gepaard gaat.» 559.    Vervullen de mindere en onvolmaakte Geesten ookeene nuttige rol in het Heelal? «Allen hebben plichten te vervullen. Werkt de

geringstemetselaar ook niet even goed mede als de bouwmeester omhet gebouw optetrekken ?» (zie 540.) 560.    Is aan iedere Geest een bijzondere werkkring opge-dragen ? «Dat wil zeggen: wij allen moeten overal verblijf houden, endoor achtervolgens bij alle deelen van het Heelal de leiding tevoeren, kennis van alle dingen opdoen. Maar zooals er in denPrediker staat: er is een tijd voor alles; de eene vervult hedenzijne bestemming in dit leven, een ander zal die vervullenof heeft die reeds op een ander tijd vervuld, op aarde in hetwater, in de lucht, enz.» 561.    Is de werkkring, die aan eiken Geest in de wereld-orde aangewezen is, voor hen blijvend, en behoort die uit-

sluitend tot de attributen van zekere klasse? «Allen moeten de onderscheiden trappen van den ladder be- 19*



232                      2e 30EK. — 10e hoofdstuk. klimmen om zich te volmaken. God, die rechtvaardig is,heeft aan de eenen niet zonder arbeid, de wetenschap kunnenwillen schenken, terwijl anderen die niet dan met veel moeiteverkrijgen.» Zoo is het ook onder de menschen; niemand bereikt den hoogstentrap van welke kunst ook, zonder de noodige kennis, zelfs van degeringste ondcrdeelen dier kunst, door oefening verkregen te hebben. 562.     Genieten de Geesten van de hoogste orde, daar zijniets meer te leeren hebben, eene absolute rust, of hebbendeze ook bezigheden ? « Wat zoudt gij willen dat zij gedurende alle eeuwigheid zoudendoen? Eeuwige lediggang zoude eene eeuwige kwelling zijn.» —  Van welken aard zijn hunne

bezigheden?«Onmiddelijk van God zelve bevelen te ontvangen, en die in het Heel-Al over te brengen en voor de opvolging zorg te dragen.» 563.     Zijn de Geesten onophoudelijk werkzaam? «Ja, onophoudelijk, als men daaronder verstaat dat hunnegedachte altijd werkzaam is. Maar gij moet de bezigheden derGeesten, niet met de stoffelijke van den mensch gelijkstellen ;die bedrijvigheid zelve is voor hen door het bewustzijn dat zijhebben, nuttig te zijn, een genot.» —  Men kan dat, voor zooverre het de goede Geesten be-treft, begrijpen, maar is dit ook zoo met de mindere Geesten? «De mindere Geesten hebben eene met hunne natuur over-eenkomstige werkkring. Vertrouwt gij aan den daglooner enaan den onwetende den arbeid van

den intelligenten mensch toe?» 564.    Zijn er Geesten, die niets doen, of die zich met niets,nuttigs bezig houden? «Ja, maar die toestand is slechts tijdelijk, en afhankelijkvan de ontwikkeling van hun verstand. Er zijn er zeker,evenals onder de menschen, die alleen voor henzelven leven,maar die lediggang valt hen zwaar, en vroeg of laat doet dezucht om vooruittekomen hen de behoefte aan bezigheden ge-voelen, en dan zijn zij gelukkig als zij van eenig nut kunnenzijn. Wij spreken van zoodanige Geesten, die zoover gevorderdzijn, dat zij zichzelve en hunnen eigen vrijen wil bewust zijn ;



WERKKRING ES ZENDING DER GEESTEN.                   233 •Want bij hun ontstaan, zijn zij als pas geboren kinderen,die meer ten gevolge der natuurdrift, dan van eenen be-paalden wil, handelen » 565.    Onderzoeken de Geesten onze werken van kunst enstellen zij er belang in? «Zij onderzoeken datgene, waaruit de verhevenheid van deGeesten, en hunne vooruitgang blijken kan.» 566.     Stelt een Geest, die op aarde eene specialiteit, bijvoorbeeld schilder, bouwkunstenaar geweest is, een bijzonderbelang in de werken, voor welke hij bij zijn leven een voor-liefde gevoelde? aAlles werkt te zamen tot een algemeen doel. Indien hijgoed is zal hij er voor zoover belang in

steljen, als hij daar-door de zielen behulpzaam kan zijn om tot God opteklimmen.Buitendien ziet gij over het hoofd dat een Geest, die in hetleven dat gij kent, eene kunst heeft uitgeoefend, er een anderin een ander leven uitgeoefend kan hebben, want om volmaaktte zijn, moet hij alles kennen; op die wijze; kan er, naar-mate van de trap van ontwikkeling, dien hij bereikt heeft,peene speciale voor hem bestaan; dit wilde ik u te kennengeven met het gezegde, alles werkt te zamen tot een algemeendoel. Let ook hierop dat hetgeen u op uwe achterlijke wereldverheven schoon voorkomt, slechts kinderwerk op meer ge-vorderde werelden is. Hoe zoudt gij dan kunnen verlangendat de

Geesten, welke werelden bewonen op welke er vooru ongekende kunsten bestaan, datgene zouden bewonderen datvoor hen het werk van leerlingen is. Ik heb het reeds gezegd: zijonderzoeken datgene, waaruit vooruitgang blijken kan.» — Wij begrijpen dat dit het geval met vergevorderde Geestenmoet zijn; maar wij bedoelen meer alledaagsche Geesten, diezich nog niet boven de aardsche denkbeelden hebben kunnenverheffen ? «Voor dezen is het iets anders, hun gezichtspunt is meerbekrompen, en zij kunnen datgene nog bewonderen, wat gijzelve bewondert.» 567.    Nemen de Geesten wel eens deel aan onze bezighedenof vermaken?



234                      2e boek. — 10e hoofdstuk. «De alledaagsche Geesten, zooals gij ze noemt, ja, dezezijn altijd om en bij u, en nemen dikwijls, al naarmate vanhunnen aard, aan hetgeen gij doet een zeer ijverig deel; endit moet wel zoo zijn om de menschen de verschillende padenvan het leven te doen betreden, en hunne hartstochten opte-wekken of te matigen.» De Geesten bemoeien zieh met de dingen dezer wereld naar demate van hunne verhevenheid of minderheid. De verheven Geestenbezitten ongetwijfeld de gave om die tot in de kleinste bijzonderhedennategaan, maar zij doen dit alleen voor zooverre dit voor de vooruit-gang nuttig kan zijn; alleen de mindere Geesten hechten er een be-trekkelijk gewicht aan, naarmate der

herinneringen, die hen nog voorden Geest zweven en der stoffelijke denkbeelden, die nog niet bij henuitgedoofd zijn. 568.    Volbrengen de Geesten, welke zendingen te vervullenhebben, die in den staat van omdoling of als ge?ncarneerden ? «Zij kunnen in beide toestanden zendingen te vervullenhebben; voor eenige omdolende Geesten is het eene grootebezigheid.» 569.    Waarin bestaan de zendingen, waarmede de omdolendeGeesten belast kunnen worden? «Deze zijn zoo verschillend van aard, dat het onmogelijk isze te beschrijven; buitendien zijn er zendingen, die gij nietbegrijpen kunt. De Geesten volbrengen Gods wil, en het is uniet gegeven zijn doel geheel te doorgronden.» De zendingen der Geesten hebben altijd het goede ten

doel. Zijzijn hetzij als Geest of als mensch, belast om tot den vooruitgangzoowel van volken als van individuen in een wijderen of engeren kringvan gedachten, meer of minder uitsluitend, medetewerken, de weg tebanen voor zekere gebeurtenissen, en voor de vervulling van zekeredingen te waken. Eenige hebben eene meer beperkte en in zekeremate persoonlijke of geheel plaatselijke zending, zooals om zieken,stervenden, bedroefden bijtestaan; op hen, wiens leidslieden en be-schermers zij worden te waken en door hunne raadgevingen, of doorhen goede gedachten integeven, te leiden. Men kan zeggen dat erzoovele soorten van zendingen zijn als er soorten vanbelangen, hetzij



WERKKRING EN ZENDING DER GEESTEN.                   235 in de physische of in de zedelijke wereld, te bewaken zijn. De Geestgaat naar gelang van de wijze, waarop hij zich van de hem opgedragentaak kwjjt, zelve vooruit. 570.    Doorgronden de Geesten altijd het doel van hetgenehun opgedragen is ten uitvoer te brengen? «Neen; er zijn er die blinde werktuigen zijn, maar anderenweten zeer goed met welk doel zij handelen.» 571.    Zijn het alleen verhevene Geesten, welke zendingenvolbrengen? «De belangrijkheid der zendingen is geëvenredigd aan dekundigheden en de verhevenheid van den Geest. De koerier,die eene dep?che overbrengt vervult ook eene zending,

maarhet is niet die van den veldheer.» 572.    Wordt de zending van een Geest aan dezen opgedra-gen, of hangt die van zijnen eigenen wil af? «Hij vraagt erom, en gevoelt zich gelukkig die te bekomen.»— Kan dezelfde zending door meer dan een Geest gevraagd worden ? «Ja, dikwijls bieden zich velen daartoe aan, maar niet allen worden aangenomen.» 573.    Waarin bestaat de zending der ge?ncarneerde Geesten ?«Het menschdom te onderwijzen; behulpzaam te zijn in zijnen vooruitgang; zijne instellingen door onmiddelijke enstoffelijke middelen te verbeteren; maar de zendingen zijn minof meer algemeen, meer of minder gewichtig; hij, die dengrond bebouwt, vervult

even zoo goed eene zending als hij,die regeert of onderwijst. Alles in de natuur is met een schakelaan elkander verbonden; terwijl de Geest zich door de incar-natie reinigt, werkt hij in dien toestand tot de volvoeringvan Gods besluiten mede. Iederéén heeft hier op aarde zijnezending, omdat iederéén tot iets nuttig kan zijn.» 574.    Wat kan toch wel de zending wezen van hen, dievrijwillig tot niets nuttigs op aarde zijn? «Men vindt inderdaad menschen, die alléén voor zichzelvenleven, en zich voor niets nuttig weten te maken. Het zijnongelukkige wezens, die men beklagen moet, want zij zullenvoor hunne vrijwillige nutteloosheid zwaar te boeten hebben,



236                      2e boek. — 10e hoofdstuk. en hunne straf begint dikwijls door verveling en gevoel vanwalging voor het leven, reeds hier op aarde.» — Daar zij in hunne keuze vrij waren, waarom hebben«j dan een leven gekozen, dat hen in niets tot nut kan zijn? «Onder de Geesten zijner ook vadsigen, die tegen een werk-zaam leven opzien. God laat hen begaan; later zullen zij enten hunnen koste, de nadeelen van hunne nutteloosheid inzien,en de eersten zijn om te vragen de verloren tijd te mogengoed maken. Wellicht hebben zij ook wel een nuttiger levengekozen, maar eens aan den arbeid, deinzen zij er voor terug ,en laten zich medesleepen door de inblazingen der Geesten,die hen in hunnen lediggang stijven.» 575.    De

alledaagsche bezigheden komen ons voor, meerplichten dan eigenlijk gezegde zendingen te zijn. De zendingin den gebruikelijken zin, die men aan dat woord hecht,draagt een minder exclusief en vooral minder persoonlijkkarakter. Hoe kan men uit dat oogpunt beschouwd, herken-nen, of iemand eene wezenlijke zending op aarde vervult? «Aan de groote dingen, die hij volbrengt, aan den voor-uitgang die hij zijnen natuurgenoten doet maken.» 576.    Zijn de menschen, aan wien eene belangrijke zendingis opgedragen, daartoe reeds vóór hunne geboorte voorbeschikt,en is hun die bekend? «Somtijds wel; maar meestal zijn zij daarvan onkundig.Zij hebben als zij op aarde komen slechts een onbepaald doelvoor oogen; hunne zending wordt

eerst na hunne geboorte endoor omstandigheden duidelijker. God drijft hen aan om denweg te betreden op welken zij Zijne besluiten moeten volbrengen.» 577.     Als iemand iets nuttigs doet, geschiedt dit dan altijdten gevolge van eene vroegere opdracht, waartoe hij voorbe-schikt was, of kan hij eene niet voorziene zending ontvangen ? «Niet alles wat de mensch doet, is het gevolg van eenevoorbeschikte zending; hij is dikwijls het werktuig, waarvaneen Geest gebruik maakt om iets, wat dezen nuttig acht, tenuitvoer te doen brengen. Om een voorbeeld optenoemen: eenGeest oordeelt dat het goed zoude zijn een boek te schrijven,dat hij zelve, indien hij ge?ncarneerd was schrijven zoude;



WERKKRING EN ZENDING DER GEESTEN.                    337 hij zoekt een schrijver op, die het beste in staat is zijnegedachte te begrijpen en weertegeven; hij geeft hem die ge-dachte in en leidt hem bij de uitvoering. Die mensch is dusniet op aarde gekomen met de opdracht om dat werk teschrijven. Hetzelfde is het geval met sommige werken vankunst of niet sommige uitvindingen. Men moet hier nogbijvoegen, dat de ge?ncarneerde Geest gedurende zijne slaaponrniddelijk met de omdolende Geesten in gemeenschap treedt,en zij met elkander de uitvoering overleggen.» 578.    Kan de Geest door eigen schuld in de volbrengingvan zijne zending te kort schieten? «Ja, als het

geen verheven Geest is.» — Welke zijn daarvan voor hem de gevolgen? «Hij moet zijne taak overwerken; dat is zijne straf; daarbij zal hij nog de gevolgen van het kwaad, waarvan hij oorzaak zal geweest zijn, dragen.» 579.     Daar de Geest zijne zending van God ontvangt, hoekan God dan eene gewichtige zending van algemeen belangaan een Geest, die er in te kort kan schieten, opdragen. «Weet God niet of zijn bevelhebber overwinnen zal ofoverwonnen zal worden? Hij weet het, wees daar zekervan, en Zijne plannen, als die belangrijk zijn, worden nietaan hen toevertrouwd die hunne taak te midden van denarbeid zouden moeten opgeven. De geheele vraag ligt voor uin

de kennis der toekomst, die God bezit, maar die u nietgegeven is.» 580.    Gevoelt de Geest, die zich incarneert om eene zendingte vervullen, dezelfde beduchtheid als degene, die het als eenebeproeving doet? «Neen, hij bezit de ondervinding.» 581.     De mannen, die fakkels voor het menschdom zijn,die de wereld door hun genie verlichten, hebben zeker eenezending te vervullen; maar er zijn er onder, die zich ver-gissen en bij groote waarheden groote dwalingen verspreiden.Hoe moet men de zending van dezen beschouwen? «Als door henzelven verwrongen. Zij zijn niet op de hoogteder taak, die zij ondernomen hebben. Men moet evenwel de



238                   2e boek. — 10e hoofdstuk. omstandigheden in aanmerking nemen, die geniale menschenhebben naar hunnen tijd moeten spreken, en zeker onderwijsdat in eene meer gevorderde als dwaling of kinderachtig voor-komt, kan voor hunne eeuw voldoende geweest zijn.» 582.    Kan men het vaderschap als eene zending beschouwen?«Dit is ontegenzeggelijk eene zending; daarenboven is het een groote plicht, en waardoor hij voor de toekomst eenegrootere verantwoordelijkheid, dan hij wel denkt, op zichlaadt. God heeft het kind onder de voogdij der ouders ge-steld opdat zij het op den weg van het goede zouden leiden,en Hij heeft hen die taak gemakkelijk gemaakt door het kindeen zwak en broos organisme te schenken dat

het vatbaarvoor eiken indruk maakt; maar er zijn er, die zich meerbezig houden met de boomen van hunnen tuin te leiden endie veel vruchten te doen voortbrengen, dan met de leidingvan het karakter van hun kind. Indien dit door hunne schuldbezwijkt, zullen zij er de gevolgen van dragen, en het lijdenvan het kind in het toekomende leven zal op hen terugkomen, want zij zullen niet alles gedaan. hebben wat vanhen afhankelijk was om het op den weg van het goede tedoen vooruitgaan.» 583.    Indien een kind, niettegenstaande de zorgen daaraandoor de ouders besteed, slecht uitvalt, zijn dezen er dan ver-antwoordelijk voor? «Neen, maar hoe slechter de aanleg van het kind, hoezwaarder de taak, en zooveel te grooter zal de

verdienstezijn, als het hen gelukt het van den slechten weg aftebrengen,» — Indien een kind, niettegenstaande de verwaarloozingdoor, en de slechte voorbeelden van de ouders, toch een goedmensch wordt, zullen dezen er dan eenige vrucht van plukken ? «God is rechtvaardig.» 584.    Welke kan de aard van de zending van den ver-overaar zijn, die geen ander doel heeft dan de bevredigingvan eigene eerzucht, en die om dat te bereiken, voor geeneder onheilen, die zij na zich sleept, terugdeinst? «Hij is meestal niets dan een werktuig, waarvan God zichbedient om hetgene Hij beoogt ten uitvoer te brengen, en



WERKKRING EN ZENDING DER GEESTEN.                    239 deze onheilen zijn dikwijls een middel om een volk spoedigervorderingen te doen maken.» — Hij, die de bewerker van die voorbijgaande onheilen is,kent het goede niet dat er uit voort kan komen, daaralleen de bevordering van een persoonlijk belang zijn doelwas; zal hij desniettemin van dat goede, eenig voordeeltrekken? «Een ieder wordt beloond naar zijne werken, naar het goededat hij heeft willen doen, en naar de oprechtheid van zijnebedoelingen.» De ge?ncarneerde Geesten hebben een werkkring, die aan hunlichamelijk leven eigen is. In den staat van omdoling of van demate-rialisatie, is die werkkring in

overeenstemming met den graad vanhunne ontwikkeling. Sommige Geesten doorloopen de werelden, bekwamen zich, sn be-reiden zich tot eene nieuwe incarnatie. Andere meer ontwikkelde Geesten houden zich onledig met de voor-uitgang te bevorderen door de gebeurtenissen te leiden en goede denk-beelden te doen ontstaan, zij staan de groote vernuften ter zijde, dieaan den vooruitgang van het menschdom medewerken. Anderen incarneeren zich met eene zending om den vooruitgang tebevorderen. Wederom anderen, nemen individuen, familiën, vereenigingen,steden en volken onder hunne voogdij, en zijn daarvan de bescherm-engelen, de beschermende geniussen

en gemeenzame Geesten. Nog anderen eindelijk, besturen die verschijnselen der natuur,waarvan zij onmiddellijke bewerkers zijn. De gewone alledaagsche Geesten, nemen deel aan onze bezighedenen vermaken. De onreine of onvolmaakte Geesten wachten onder lijden en angstenhet oogenblik af, waarin het God behagen zal hun de middelen omvorderingen te maken te schenken. Indien zij kwaad doen is het uitergernis over het goede dat zij nog niet genieten kunnen.



• ELFDE HOOFDSTUK. DE DRIE BIJKEN DER NATUUR. 1. De delfstoffen en de planten. — 2. De dieren en de mensen —8. Zielsverhuizing. DE DELFSTOFFEN EN DE PLANTEN. 585.    Wat is uwe gedachte, over de verdeeling der natuurin drie Rijken, of wel in twee klassen: de bewerktuigde enonbewerktuigde wezens? Eenigen maken van den menscheenevierde klasse. Welke van deze verdeelingen is de meest ver-kieslijke? «Zij zijn allen even goed; het hangt af van het oogpuntwaaruit men die beschouwt. Met betrekking tot de stof zijner slechts bewerktuigde en onbewerktuigde wezens; van uithet zedelijk oogpunt beschouwd, bestaan er klaarblijkelijk vierklassen.» Deze vier klassen bezitten inderdaad, niettegenstaande zij in

elkanderschijnen overtcgaan, sterk afgebakende kenmerken: de werkelooze ofdoode stof, waaruit het delfstoffelijk rijk bestaat, bezit slechtsmechanische kracht; de planten samengesteld uit de doode stof, zijnmet levensvermogen voorzien; de dieren ook uit de doode stof samen-gesteld bezitten daarenboven eene soort van beperkte instinktinatigeiutelligentie met bewustzijn van hun bestaan en van hunne iudividua-liteit; de mensch, al datgene wat de planten en dieren eigen is >bezittende, heerscht over al de andere klassen door eene bijzondereonbeperkte intelligentie, waardoor hij het bewustzijn van zijn toekomsten van buiten de stof bestaande zaken en de kennis van God bezit. 586.    Hebben de planten bewustzijn van hun bestaan?



241 DB DKlli BIJKEN DEK NATUUR. «Neen, zij denken niet; zij bezitten alleen het organischeleven.» 587.     Hebben de planten gevoel? Lijden zij als men zeverminkt ? «De planten ontvangen physisehe indrukken, die op de stofwerken, maar zij hebben geene gewaarwordingen; dienten-gevolge, hebben zij geen gevoel van smart.» 588.     Is de kracht, die de eene plant tot de andere trekt,van hunnen wil onafhankelijk? «Ja, want zij denken niet. Het is een werktuigelijke krachtder stof, die op de stof werkt; zij zouden er zich niet tegenkunnen verzetten.» 589.     Sommige planten, zoo als bij voorbeeld het kruidje-roer-mij-niet en de dionoea maken bewegingen, die het bezit

vaneene groote gevoeligheid, en in sommige gevallen dat van eensoort van wil doen veronderstellen , zooals de laatstgenoemde,welker zaadlobben de vlieg vastklemmen die zich op haarnederzet om hare sappen op te zuigen, en aan wien zij eenvalstrik schijnt te spannen, om ze daarna te doen sterven.Kunnen die planten denken? hebben zij een wil, en vormenzij eene klasse tusschen het planten en het dierenrijk r Vor-men zij eene overgang van de eene klasse in de andere? «Alles in de natuur is overgang, door het feit zelve datniets aan elkander gelijk is, en toch alles iets van elkanderheeft. De planten denken niet, en hebben dientengevolge geengevoel. De oester die

zich opent en alle zoóphyten, hebbengeene gedachten; zij bezitten slechts een blind en natuurlijkinstinkt.» Het menschelijke organisme biedt ons insgelijks voorbeelden aan vanbeweging zonder medewerking van den wil: zooals bij voorbeeld deverrichtingen van de spijsverteering en van den omloop der vochten ;de nitgang der maag trekt zich bij de aanraking van sommige lichamente zamen, en belet zoodoende daaraan den doortocht; hetzelfde moethet geval met het kruidje-roer-mij-niet zyn, welks bewegingen volstrektniet de noodzakelijkheid van gewaarwording en nog minder van eenenwil in zich sluiten. 590.     Bestaat er bij de planten niet even als bij de dieren



242                    2e boek. — He hoofdstuk. eene soort van instinkt van zelfbehoud, dat hen noopt dat-gene optezoeken, wat hen van dienst kan zijn, en te ont-vlieden wat hen schaden kan? «Het is, als men dit zoo noemen wil, een soort van in-stinkt ; dit hangt van de beteekenis af die men aan dat woordgeeft, maar het is geheel werktuigelijk. Wanneer gij bij schei-kundige bewerking twee lichamen zich met elkander ziet ver-binden, dan komt dit omdat zij bij elkander passen, dat wilzeggen, omdat er tusschen hen affiniteit bestaat, dit noemtgij immers niet instinkt.» 591.    Zijn de planten op een meer verheven wereld, evenals alle andere wezens, van eene meer volmaakte natuur? «Alles is er volmaakter; maar de planten blijven er planten;zoo als de dieren er

altijd dieren, en de mcnschcn er altijdmenschen zijn.» DE DIEREN EN DE MENSCH. 592.    Als wij den mensch, wat het verstand betreft, metde dieren vergelijken, dan schijnt de grenslijn, die de eenevan de andere scheidt, moeielijk te trekken te zijn, wanteenige dieren zijn in dat opzicht blijkbaar boven den menschbedeeld. Kan die grens op eene juiste wijze bepaald worden ? «Op dit punt zijn uwe geleerden het volstrekt niet met elkandereens; sommigen willen dat de mensch een dier, anderen, dat hetdier een mensch zij; allen hebben ongelijk; de mensch is eengeheel afzonderlijk wezen; dat dikwijls zichzelven zeer verlaagt,of zich heel hoog verheffen kan. Voor zoo verre het physischebetreft, is de mensch aan het dier gelijk, en veel minder goedverzorgt dan

velen onder dezen; de natuur heeft de dieren aldat gene gegeven, wat de mensch tot bevrediging van zijnebehoeften en voor zijne instandhouding verplicht is door zijneintelligentie uittevinden; zijn lichaam wordt even als dat derdieren vernietigd, dat is waar, maar zijn Geest wacht eenebestemming, die hij alleen begrijpen kan, omdat hij alleen)geheel vrij is. Arme mensch, die uzelven beneden het dierverlaagt! weet gij er u niet van te onderscheiden? Herkentden mensch aan zijne gedachte aan God.»



BE DRIE KIJKEN SER NATUUR.                             243 593. Kan men zeggen dat de dieren alleen uit instinkthandelen ? «Dat is wederom een systeem. Het is wel waar dat bij demeeste diere.n het instinkt de overhand heeft; maar ziet gijer dan geen, die met een bepaalden wil handelen? Dat isintelligentie, maar eene beperkte.» Behalve het instinkt, kan men aan sommige dieren geene ingewik-kelde handelingen ontzeggen, die een zekeren wil aantoonp.n om ineen hepaalden zin en naar omstandigheden te handelen. Kr bestaatdus bij hen een soort van intelligentie, maar waarvan de uitoefeningzich meer uitsluitend tot de middelen om in hunne physische behoeftenen in

hunne instandhouding te voorzien, concentreert. Bij hen geeneschepping, geen vooruitgang; hoe groot ook de knust moge wezendie wij in hunne werken bewonderen, doen zij wat zij vroeger dedenook nu nog, niet beter noch slechter, in bepaalde standvastige enonveranderlijke vormen. Het jong, afgezonderd gehouden van de dierenvan zijne soort, maakt niettemin zijn nest naar hetzelfde model, zonderdat men hem dit geleerd heeft. Indien eenigen vatbaar zijn om eenezekere opvoeding te ontvangen, zijn zij hunne intellectueele ontwikke-ling, die altijd binnen enge grenzen besloten blijft, verschuldigd aande inwerking vanj den mensch op eene buigzame natuur, want

erbestaat geen vooruitgang, die van henzelven uitgaat, maar allevooruitgang is bij hen van voorbijgaanden aard en zuiver individueel,want het dier wederom aan zichzelven overgelaten zijnde, keert spoedigterug binnen de grenzen hem door de natuur aangewezen. 594 Hebben de dieren eene taal? «Indien gij daarmede eene taal door woorden en lettergrepengevormd verstaat, neen; maar bedoelt gij daarmede eenmiddel om zich door elkander te doen verstaan, ja; zij zeggenelkander veel meer dan gij veronderstelt; maar hunne taal isevenals hunne gedachte, tot hunne behoeften beperkt.» — Er zijn dieren, die geen geluid geven; het schijnt datdeze geene taal hebben? «Zij

begrijpen elkander door andere middelen. Hebt gijmenschen dan niets anders dan de stem, om elkander ietsmedetedeelen? En de doofstomme dan, hoe denkt gij daar-oyer? De gezelliglevende dieren, bezitten de middelen om



2e boek. — 11e hoodstuk. 2U elkander to waarschuwen en hunne gewaa. vordingen mede-tedeelen. Denkt gij dat de visschen zich niet onderling ver-staan? De mensch heeft dus niet uitsluitend het voorrechteene taal te bezitten: maar die van de dieren is instinkt-matig en beperkt tot den kring waarin hunne behoeften endenkbeelden besloten zijn, terwijl die van den mensch voorvolmaking vatbaar is en zich voegt naar alle denkbeeldendie zijne intelligentie uitdenken kan.» De visschen moeten inderdaad evenals de zwaluwen, die in massaverhuizen en aan den gids die hen geleidt gehoorzamen, een middel bezittenom elkander te kunnen waarschuwen begrijpen en met elkander te kunnenoverleggen. Misschien is het dooreen scherper gezicht, dat hen veroor-

looft de teekenen die zij elkander geven , te zien, misschien ook is hetwater de overbrenger van zekere trillingen. Hoe het ook zij ^het is ontegen-zeggelijk dat zij even goed als alle andere dieren zonder stem die gemeenschappelijk eenigen arbeid verrichten, een middel bezitten waardoorzij elkander verstaan. Dit wetende, moet men zich dan verwonderendat de Geesten zich onderling mededeelingen kunnen doen zonder daartoeeen taal van woorden en lettergrepen noodig te hebben (zie 282.) 595.    Hebben de dieren bij hunne handelingen een vrijen wil?«Het zijn niet enkel werktuigen, zooals gij denkt, maar hunne vrijheid van handelen bepaalt zich tot hunne behoeften,en kan niet met die van den mensch vergeleken worden.Ver beneden den mensch

staande, hebben zij niet dezelfdeplichten te vervullen. Hunne vrijheid is beperkt tot de hande-lingen van het stoffelijk leven.» 596.    Vanwaar komt die aanleg van sommige dieren omde taal van den mensch te kunnen nabootsen, en hoe komthet dat men dien aanleg het meeste bij de vogels en nietbij voorbeeld bij de apen vindt, wier bouw het meest met dievan den mensch overeenkomt? «Bijzondere inrichting van de geluidsorganen, welke doorhet instinkt van nabootsing begunstigd wordt; de apen bootsende gebaren, eenige vogels de stem na.» 597.    Daar de dieren eene intelligentie bezitten, die hen eenzekere vrijheid van handelen geeft, bestaat er dan ook bij heneen van de stof onafhankelijk beginsel?



245 DE DRIE RIJKEN DER NATUUR. «Ja, en die het. lichaam overleeft.» — Is dit beginsel eene ziel als die van den mensch? «Het is ook eene ziel, als gij wilt; dit hangt af van denztn, dien men aan dat woord hecht; maar zij is eene min-dere dan die van den mensch. Tusschen de ziel van het dieren die van den mensch bestaat er een even grooten afstand,als tusschen de ziel van den mensch en God.» 598.    Behoudt de ziel van het dier na zijn dood zijne indi-vidualiteit en zijn zelfbewustzijn? «Zijne individualiteit, wel; maar niet het bewustzijn vanzijn eigen ik. Het intelligente leven blijft in latenten toestand.» 599.    Heeft de ziel van het dier de keuze om zich bij voor-keur in het

een of in het ander dier te incarneeren ? «Neen, zij heeft geen eigen vrijen wil.» 600.    Verkeert de ziel van het dier, het lichaam overlevende,evenals die van den mensch, in een\' staat van omdoling? «Het is eene soort van omdoling, aangezien zij niet meteen lichaam vereenigd is, maar het is geen omdolende Geest.De omdolende Geest is een denkend wezen, denkende en han-delende naar eigen vrijen wil; de ziel van het dier bezit ditvermogen niet; het is het zelfbewustzijn dat de voornaamsteeigenschap van den Geest is. De Geest van het dier wordt nazijn dood door de Geesten, wien dat aangaat, geclassificeerd,en bijna onmiddelijk weer benuttigd; hij heeft geene

gelegen-heid om in aanraking met andere schepselen te komen.» 601.    Volgen de dieren even als de mensch eene steedsvooruitgaande wet ? «Ja, daarom zijn de dieren op de verhevene werelden waarde menschen ook meer gevorderd zijn, dit ook, zij hebbendaar meer ontwikkelde middelen van gemeenschap met elkan-der, maar zij zijn er altijd minder dan de menschen 6n aandezen ondergeschikt; zij zijn daar voor den mensch, dienarenmet intelligentie begaafd.» Dit is niet vreemd; veronderstellen wij dat onze meest intelligwitedieren, bij voorbeeld de hond, de olifant, het paard, ingericht warenom handenarbeid te kunnen verrichten, wat zonden zij dan niet onderde leiding

van den mensch kunnen verrichten? 20



24(5                      2e boek. — 11e hoo?dstuk. 602.    Gaan de dieren even als de menschen vooruit tengevolge van hunnen wil, of door de kracht der dingen ? «Door de kracht der dingen;\' daarom bestaat er voor hengeene boetedoening.» 603.     Kennen de dieren op de verhevene werelden God?«Neen, de mensch is voor hen een God, zooals vroeger de Geesten voor de menschen eoden geweest zijn.» 604.    Aangezien de dieren, zglfs in den verbeterde toestand,in welke zij zich op de verheven werelden bevinden, nog altijdbeneden den mensch blijven, zou daaruit voortvloeien, datGod intellectuele wezens geschapen heeft, gedoemd, om eeuwigin dien lagen stand te verblijven, en dit schijnt met de een -heid van inzicht en vooruitgang, die men in alle Zijne

werkenopmerkt, in tegenspraak te zijn ? «Alles in de natuur is aan elkander verbonden door banden,die gij nog niet vatten kunt, en de schijnbaar, meest onver-eenigbare dingen, hebben punten van aanraking, welkeden mensch in zijn\' tegenwoordigen staat nooit zal kunnenbegrijpen. Hij kan ze door inspanning van zijne intelligentievermoeden, maar niet vóór dat deze intelligentie geheel ont-wikkeld en geheel van de vooroordeelen van den hoogmoed enonwetendheid zal bevrijd zijn, zal het hem mogelijk wordenduidelijk Gods werk te kunnen inzien; tot zoolang zullenzijne beperkte denkbeelden hem de dingen uit een bekrompenen kleingeestig oogpunt doen beschouwen. Weet, dat God nietmet zichzelven in tegenspraak kan komen, en dat alles in denatuur in

overeenstemming is met de algemeene wetten, dienooit van de verheven Wijsheid van den Schepper afwijken.» — De intelligentie is dus een algemeen eigendom, éénpuntvan aanraking tusschen de zielen der dieren en die van denmensch ? «Ja, maar de dieren bezitten alleen de intelligentie van hetstoffelijke leven; bij den mensch schenkt de intelligentie hetzedelijke leven.» 605. Als men al de punten van aanraking, die er tusschenden mensch en de dieren bestaan, nagaat, zou men dan nietgerechtigd zijn te geloven dat de mensch twee zielen heeft:



247 DE DKIE RIJKEN DEI! NATUUR. de dierlijke en de geestelijke, en dat indien hij de laatste niethad, hij zou kunnen leven, maar slechts als het dier; metandere woorden, dat het dier een wezen is in alles gelijk aanden mensch, min de geestelijke ziel ? waaruit dan zoude voort-vloeien dat de goede en slechte neigingen van den menschhet gevolg zijn van de overmacht, die een van de twee zielenuitoefent ? «Neen, de mensch heeft geene twee zielen; maar het lichaambezit natuurdriften, die het gevolg van de gewaarwordingender organen zijn. Er bestaat in hem slechts een dubbele na-tuur: de dierlijke en de geestelijke; door zijn lichaam deelthij in de natuur der dieren en in

hunne neigingen; door zijneziel in die der Geesten.» — Zoodat de mensch boven en behalve de onvolmaaktheden,die de Geest afleggen moet, ook nog tegen den invloed vande stof te kampen heeft? «Ja, hoe lager hij staat, des te nauwer zijn de banden diede Geest met het lichaam verbinden, aangehaald; merkt gijdit niet op? Neen, de mensch bezit geen twee zielen; de zielis bij ieder wezen altijd éénig. De ziel van het dier en dievan den mensch zijn geheel verschillend, zoodat de ziel vanden eene het lichaam dat voor den andere geschapen is, nietbezielen kan. Maar zoo al de mensch geen dierlijke ziel bezit,die hem door hare hartstochten met de dieren gelijk stelt,zoo bezit

hij toch een lichaam, dat hem dikwijls tot de dierenverlaagt, want zijn lichaam is een wezen met vitaliteit be-giftigd, dat neigingen bezit, die niet intelligent, en tot dezorg van zijne instandhouding beperkt zijn.» De Geest zich in het lichaam van den mensch incarneerende, brengthem het intellectuele en zedelijke beginsel aan, dat hem boven dedieren verheft. Se twee naturen van den mensch zijn twee afzonder-lijke bronnen voor zijne hartstochten: de eenen, die nit de neigingenvan de dierlijke natuur, de anderen, die uit de onreinheid van denGeest, waarvan hij de incarnatie is, voortkomen, en die min of meermet de grofheid van de dierlijke neigingen sympathiseeren. Be

Geestbevrijdt zich langzamerhand van den invloed der stof door zich tereinigen; als hij zich onder dien invloed bevindt, nadert hij hetrede- 20*



2e boek. — 11e hoofdstuk. 248 looze dier; van dien invloed bevrijd, verheft hij zich tot zijne warebestemming. 606.     Waaruit putten de dieren het intelligent beginsel, datde afzonderlijke soort van ziel, die hen bezielt, daarstelt? «Uit het universeele intelligente element.» —   De intelligentie van den mensch en van het dier vindendus hun\' oorsprong in een éénig beginsel? «Ongetwijfeld, maar bij den mensch heeft zij eene bearbeidingondergaan, die haar boven die , welke het dier bezielt, verheft.» 607.     Er is gezegd dat de ziel van den mensch, bij haarontstaan, in den staat die men bij het lichaam kindsheidnoemt, verkeert, dat hare intelligentie ter nauwernood ont-loken is, en dat zij beproeft te leven (zie 190); waar brengtde ziel dezen eersten toestand door?

«In eene opvolgende reeks van levens, die het tijdperk, datgij menschheid noemt, voorafgaan.» —  De ziel schijnt dus het intelligente beginsel van demindere wezens der schepping geweest te zijn? «Hebben wij u niet gezegd dat alles in de natuur aan eik-ander verbonden is en naar eenheid tracht? Het is in diewezens, die gij op verre na niet allen kent, dat het intelli-gente beginsel zich ontwikkelt, zich langzaam individualiseert,en zoo als wij dit reeds gezegd hebben, beproeft te leven.Het is in zeker opzichte een voorbereidende arbeid zoo als dekieming, ten gevolge van welke het intelligente beginsel eeneverandering ondergaat en Geest wordt. Dan vangt voor dezehet tijdperk der menschheid aan en met dit het bewustzijnvan zijne toekomst, van het

onderscheid tusschen goed en kwaaden de verantwoordelijkheid voor zijne daden ; zoo als na het tijd-perk der kindsheid de jongensjaren, daarna de jongeling-schap, en eindelijk den rijpen leeftijd aanbreekt. Buiten-dien is er niets in dien oorsprong wat voor den mensch ver-nederend zoude kunnen zijn. Vinden groote vernuften zichvernederd, omdat zij een vormeloos foetus in den boezemhunner moeder geweest zijn? Als er iets is dat den menschvernederen kan, dan is het zijne minderheid tegenover God,



249 DE D1UE BIJKEN DER NATUUR. en zijne onmacht om de diepte van Zijne besluiten en dewijsheid der wetten te peilen, welke de harmonie in het heelalregelen. Erken de grootheid van God in die bewonderings-waardige harmonie, door welke in de natuur alles solidairis. Te gelooven dat God iets zonder doel zoude hebbenkunnen daarstellen, en intelligente wezens zonder toekomstzoude hebben kunnen scheppen, zoude eene godslasteringzijn tegen Zijne goedheid die zich over alle zijne schepselenuitstrekt.» — Begint het tijdperk der menschheid op onze aarde? «De eerste incarnatie als mensch vangt niet op deze aardeaan; het tijdperk der menschheid begint in het

algemeen op nogmindere werelden; dit is evenwel geen vaste regel, en hetzou kunnen gebeuren, dat een Geest van af het begin vanzijne menschheid, in staat ware om op aarde te leven. Ditgebeurt niet dikwijls en is meer ééne uitzondering.» 608.    Heeft de Geest van den mensch, na den dood, hetbewustzijn der levens, welke voor hem, het tijdstip der mensch-heid zijn voorafgegaan? «Neen, want het is slechts van dat oogenblik af dat voorhem het leven als Geest begonnen is, en hij herinnert zichzelfs ter nauwernood zijne eerste levens als mensch, even alsde mensch zich den eersten tijd van zijne kindsheid en nogveel minder den tijd, dien hij in den boezem zijner

moederdoorgebracht heeft, herinnert. Daarom zeggen de Geesten udat zij niet weten wat hun begin geweest is.» (zie 78.) 609.    Behoudt de Geest, eens het tijdperk der menschheidingetreden zijnde, eenigen indruk van hetgeen hij voor dientijd was, dat wil zeggen van den staat waarin hij verkeerde,gedurende het tijdstip, dat men het vóórmenschelijke zoudekunnen noemen? «Dit hangt af van den afstand, die de twee tijdperken vanelkander afgescheiden heeft en van de gemaakte vorderingen.Gedurende eenige geslachten, kan er nog een meer of minderduidelijke afspiegeling van den primitieven toestand blijvenbestaan, want in de natuur gebeurt niets bij plotselinge over-

gang; er blijven altijd schakels over, die de uiteinden van



250 2e boek — He hoofdstuk. den keten der wezens en gebeurtenissen met elkander ver-binden; maar die indrukken worden bij de ontwikkeling vanden vrijen wil uitgewischt. De eerste vorderingen gaan lang-zaam, omdat zij nog niet door den wil ondersteund worden ;naarmate de Geest een meer volmaakt zelfbewustzijn ver-krijgt wordt de vooruitgaande beweging sneller.» 610.  De Geesten, die gezegd hebben dat de mensch een afzon*derlijk wezen in de scheppingsorde is, hebben dus gedwaald? «Neen, maar de vraag was niet behoorlijk uiteengezet, erbestaan buitendien dingen, die alleen op hunnen tijd kunnenkomen. De mensch is inderdaad een afzonderlijk wezen, wanthij bezit vermogens, die hem van alle andere onderscheiden,,en hij heeft

daarenboven eene andere bestemming. Het mensche-lijke geslacht, is dat geslacht, dat God heeft uitverkoren voorde incarnatie van wezens, die Hem kunnen kennen.» ZIELSVERHUIZING. 611.    Is de gemeenschappelijke oorsprong van het intelligentebeginScl van alle levende wezens niet de bevestiging van deleer der zielsverhuizing? «Twee dingen kunnen dezelfden oorsprong hebben, en tochlater niets op elkander gelijken. Wie zou de boom, zijne bla-deren en vruchten herkennen in de vormelooze kiem, die inde pit, waaruit de boom voortgekomen is, besloten ligt? Van het oogenblik af dat het intelligente beginsel den ver-eischten trap van ontwikkeling om Geest te zijn en het tijd-perk der menschheid in te treden, bereikt heeft, staat het ingeene

betrekking met zijn primitieve leven, en is het niet meerde ziel der dieren, dan de boom de pit is. In den mensch isniets meer van het dier over, dan het lichaam en de driften,die door den invloed van het lichaam en van het instinkt vanzelfbehoud aan de stof eigen, ontstaan. Men kan dus nietzeggen dat deze of gene mensch de incarnatie van de zielvan dit of dat dier is, en daarom is de zielsverhuizing in denzin, waarin dit verstaan wordt, niet juist.» 612.    Zou de Geest, die een mensch bezield heeft, zich ineen dier kunnen incarneeren?



DE DRIB RIJKEN DER NATÜÜR.                            254 «Dit zoude teruggang zijn, en de Geest gaat niet achteruit.De stroom keert niet tot zijnen oorsprong terug.» (Zie 118). 613. Hoe verkeerd het denkbeeld, dat men zich van dezielsverhuizing maakt, ook zij, >zoude het dan toch niet hetgevolg van een ingegeven innerlijk gevoel zijn van de ver-schillende levens van den mensch? «Dat ingegeven innerlijk gevoel vindt men in dat geloofeven als in vele andere terug; maar de mensch heeft dat,even als de meeste ingegeven denkbeelden, doen ontaarden.» De zielsverhuizing zoude waar zijn, indien men door dat woord devooruitgang verstond van de ziel uit eenen minderen tot

eenen hoogerenstaat, in welken zij, door zich te ontwikkelen, hare natuur vervormt;maar zij is valsch in den zin van eene onmiddelijke verhuizing uithet dier iu den men3ch en omgekeerd, hetwelk de gedachte van terug-gang of vermenging zou in zich sluiten; en deze vermenging tusschende wezens dier twee geslachten, niet gedurende het lichamelijk bestaankunnende plaats vinden, is dit eene aanwijzing dat zij beiden niet opeen\' trap staan die met elkander te vereenigen is, en dat dit ookmet de Geesten, die hen bezielen, het geval moet zijn. Indien dezelfdeGeest ze beurtelings konde bezielen, zou dit eene identiteit van natuuraantoonen, die zich door de mogelijkheid der

stoffelijke voortplantingzou doen kennen. De re?ncarnatie, welke door de Geesten onderwezenwordt, is daarentegen gegrond op de opwaarts-stievende natuur en opde vooruitgang van den mensch in zijn eigen geslacht, waardoor hemniets van zijne waardigheid ontnomen wordt. Wat den mensch verlaagt,is, het slechte gebruik, dat hij maakt van de vermogens die Godhem geschonken heeft. Hoe het ook zij, de oudheid en algemeenheidvan de leer der zielsverhuizing, en de voortreffelijkheid der mannen,welke die leer omhelsd hebben, bewijzen dat het beginsel der re?ncar-natie zijnen oorsprong in de natuur zelve heeft; het zyn dus veeleerargumenten in het voor- dan in het

nadeel der leer. Het aanvangspunt van den Geest is eene dier vragen, die op hetbeginsel der dingen betrekking hebben en tot Gods geheimen behooren.Het is den mensch niet gegeven die op eene absolute wijze te kennen,en hij kan ten dien opzichte, slechts gissingen wagen en meer ofminder waarschijnlijke stellingen bouwen. Het is er verre van af datzelfs de Geesten alles weten; en over hetgeen hen onbekend is, kunnenook zij, eene meer of minder verstandige meening koesteren.



252                           2e boek. — 11e hoopdstuk. Zoo denken b. r. de Geesten niet allen op dezelfde wijze over debetrekking die tusschen den mensch en het dier bestaat. Volgenseenigen zou de Geest niet eerder het menschelijke tijdperk bereiken, danna zich in de verschillende rangen van de mindere wezens der scheppingvervormd en ge?ndividualiseerd te hebben. Volgens anderen, zou demenschelijke Geest altijd tot het menschenras, zonder de dierenwerelddoorloopen te hebben, behoord hebben. De eerste stelling heeft hetvoordeel een doel aan het bestaan der dieren te verbinden, die opdeze wijze de eerste schakels van de keten der denkende wezens zoudenvormen; de tweede komt meer met de waardigheid van den menschovereen, en kan als

volgt zamengevat worden: De onderscheiden soorten van dieren komen niet intellectueel deeen uit den ander door den weg der vooruitgang voort, zoo wordt degeest van den oester niet achtervolgens die van devisch, van de vogelof van het viervoetige of vierhandige dier; iedere soort is zoowel phy-sisch als zedelijk een absolute type, waarvan elk individu naar gelangvan de volkomenheid zijuer organen en den arbeid die mj in de ver-schijnselen der natuur moet volbrengen, de som van het intellectueelebeginsel, dat hij noodig heeft, aan de universeele bron put, om diebij zijn\' dood aan de massa terug te geven. Die van een meer gevor-derde wereld dan de uwe (zie no. 188), zijn eveneens bijzondere ras-sen, geschikt voor de behoeften van die werelden en

voor den trapvan ontwikkeling der menschen die zij tot hulp moeten strekken, maarwelke in het geheel niet, in den geestelijken zin, uit die der aardevoortspruiten. Met den mensch is dit anders. Uit het physische oog-punt beschouwd, vormt deze klaarblijkelijk een schakel tusschen delevende wezens; maar uit het zedelijke beschouwd, bestaat er tusschenhet dier en den mensch opheffing van het verband; de mensch bezitonverdeeld de geest of ziel, goddelijke vonk, die hem zedelijkheidszinschenkt, en eene intellectuele ontwikkeling in zijn bereik stelt, dieaan de dieren ontzegd is; hij is in den mpnsch het voornaamste , eerderdan het lichaam bestaande en dit met behoud van zijne individualiteitoverlevende wezen. Welke is de oorsprong van den Geest? Waar

zijnaanvangspunt? Vormt hij zich uit het ge?ndividualiseerde intelligentebeginsel? Dit zijn allen geheimen, in welke het nutteloos zou zijn tetrachten doortedringen, en op welke men zoo als wij reeds gezegdhebben, niets anders dan systeemen bouwen kan. Dit blijft vaststaanen is te gelijk het gevolg van redeneering en van de verkregen onder-vinding: de overleving van het lichaam door de ziel met behoud vanhare individualiteit na den dood; haar vermogen tot vooruitgang; haar



253 DE DRIE KIJKEN DER NATU UK. aan hare vooruitgang op den weg van het goede geëvenredigden staatvan geluk of ongeluk, en al de zedelijke waarheden, die een gevolgvan dat beginsel zijn. Ivu wat de geheimzinnige betrekkingen die ertusschen den mensch en het dier bestaan, aangaat, behooren die zooalswij dit reeds gezegd hebben tot de geheimen van God, zooals zooveleandere dingen, wier kennis thans onzen vooruitgang weinig zou be-vorderen, en waarin het nntteloos zoude zyn zich te verdiepen,i •



DERDE BOEK. ZEDELIJKE WETTEN. EEBSTB HOOFDSTUK. GODDELIJKE OF NATUUBLIJKE WET. 1. Karakter van de natuurlijke wet. — 2. Bron en kennis van denatuurlijke wet. — 8. Goed en kwaad. — 4. Verdeeling der natunr-lijke wet. KARAKTER DER NATUURLIJKE WET. 614.    Wat moet men door natuurlijke wet verstaan? «De natuurlijke wet is de wet van God; de eenige warevoor het geluk van den mensch; zij leert hem wat hij doenof niet doen moet, en hij is alleen ongelukkig, omdat hij vandie wet afwijkt.» 615.    Is Gods wet eeuwig? «Zij is eeuwig en even als God zelve, onveranderlijk.» 616.    Zoude God, de menschen op den eenen tijd iets hebbenkunnen voorschrijven dat Hij hen op eenen anderen verbodenzou hebben? «God kan zich niet

vergissen; het zijn de menschen, dieverplicht worden hunne wetten te veranderen, omdat die on-volmaakt zijn; maar Gods wetten zijn volmaakt. De harmonie,waardoor het stoffelijke en zedelijke Heel-Al geregeld wordt,is gegrondvest op de wetten, die God van alle eeuwigheidvastgesteld heeft.»



GODDELIJKE OF NATUURLIJKE WET.                        255 617.    Welke zijn de onderwerpen, die de Goddelijke wettenomvatten? hebben zij alleen betrekking op het zedelijk gedrag? «Alle wetten der natuur zijn Goddelijke wetten, daar Godde maker van alle dingen is. De geleerde bestudeerd dewetten der stof, de deugdzame mensch die der ziel, en brengtdezelve in toepassing.» — Is het den mensch gegeven die beiden te doorgronden? «Ja, maar hiertoe is één leven niet voldoende.» Wat zijn inderdaad eenige jaren, om al datgene te verkrijgen wathet volmaakte wezen vormt, als men zelfs alleen den afstand in aan-merking neemt die den wilden van den beschaafden

mensch scheid.Het langstmogelijke leven is daartoe onvoldoende; hoeveel te meer alsdat leven, zooals dit bij zoo velen het geval is, verkort wordt. Onder de goddelijke wetten, regelen eenige de beweging en deonderlinge betrekking der doode stof; dat zijn de physische wetten,hunne studie behoort tot het domein der wetenschap. De andere betreffen in het bijzonder den mensch in betrekking totzichzelve en tot God en zijnen naasten; zij bevatten de regelenvoor het leven van het lichaam, zoowel als voor het leven van de ziel:dit zijn de zedelijke wetten. 618.    Zijn de goddelijke wetten dezelfde voor alle werelden?«Ons verstand zegt ons dat die voor de natuur van iedere

wereld geschikt en aan den trap van ontwikkeling van dewezens, die dezelve bewonen, geëvenredigd moeten zijn. KENNIS VAN DE NATUURLIJKE WET. 619.     Heeft God aan alle menschen de middelen gegevenom zijne wet te kennen? «Allen kunnen die kennen, maar niet allen begrijpen die;zij, die haar het beste kennen, zijn de deugdzame menschenen degenen die deze wet willen zoeken; evenwel zullen een-maal allen haar kennen, want de volmaaktheid moet bereiktworden » De rechtvaardigheid der verschillende incarnatiën van den menschis een gevolg van dit beginsel, daar zijne intelligentie met ieder nieuwleven toeneemt, en hij beter inziet wat goed en kwaad is.

Indien alles



256                          3e boek. — Ie hoofdstuk. door hem in één leven moest volbracht worden, wat zou dan het lotvan zoovele milioenen wezens zijn, die dagelijks in den toestand vanlichamelijke en zedelijke verbastering van den wilden staat, of in de duis-ternis der onkunde sterven, zonder dat het van hun heeft afgehangenom verlicht te worden? (zie 171—222.) 620.    Begrijpt de ziel vóór hare vereeniging met het lichaam,beter Gods wet dan na hare incarnatie? «Zij begrijpt die naar de mate van den graad van vol-in aaktheid dien zij bereikt heeft, en behoudt daarvan nahaar verbinding met het lichaam, de intu?tive herinnering;maar de slechte neigingen van den mensch doen haar diedikwijls weer vergeten.» 621.    Waar staat de wet van God

geschreven?«In het geweten.» «Indien de mensch in zijn geweten Gods wet omdraagt,welke noodzakelijkheid bestond er dan hem die te openbaren ? «Hij had die vergeten en miskend: God heeft gewild dathem die zoude herinnerd worden.» 622.     Heeft God aan zekere menschen de zending opgedragenom zijne wet te openbaren ? «Ja, zeer zeker, ten allen tijde hebben menschen deze op-dracht ontvangen. Het zijn verheven Geesten, ge?ncarneerdmet het doel om het menschdom vorderingen te doen maken.» 623.    Hebben zij, die beweren de menschen in Gods wette onderwijzen, zich niet somwijlen,vergist, en ze dikwijlsdoor valsche beginselen op het dwaalspoor gebracht? «Zij die niet door God ge?nspireerd waren en uit eerzuchteene

zending die hun niet opgedragen was, op zich genomenhadden, hebben de menschen zeker op het dwaalspoor kunnenbrengen; daar het ten slotte, evenwel menschen van grootvernuft waren, vindt men zelfs onder de dwalingen die zijonderwezen hebben, dikwijls groote waarheden.» 624.    Welk is het karakter van den waren profeet? «De ware profeet is een rechtschapen mensch, die doorGod ge?nspireerd wordt. Men kan hem aan zijne woorden enaan zijne daden herkennen. God kan niet door den mond vanden leugenaar spreken om waarheid te verkondigen.»



GODDELIJKE OF NATUUKLIJKE WET.                       257 625.    Welke is de volmaakste type, die God aan den menschtot leidsman en voorbeeld gegeven heeft? «Volgt Jezus.» Jezns is voor den mensch de type der zedelijke volmaaktheid die demensohheid op aarde bereiken kan. God biedt onS die als het vol-maakste voorbeeld aan, en de leer die hij onderwezen heeft, is dezuiverste uitdrukking van zijne wet, omdat hij door den goddelijkenGeest bezield was, en het reinste wezen geweest is dat ooit op aardeis verschenen. Indien sommigen van hen, die vermeenden het nienschdom in Godswet te onderwijzen, dit dikwijls door verkeerde beginselen op hetdwaalspoor

hebben gebracht, komt dit doordien zij zelven zich door t eaard.?che denkbeelden hebben laten beheerschen, en omdat zij dewetten, die tot regeling der voorwaarden van het zielenleven dienen ,verward hebben met die, welke het lichamelijke leven regelen. Velenhebben voor goddelijke wetten uitgegeven wat niets anders dan men-schelijke wetten waren, die alleen tot bevredigng van hunne harts-tochten en om over de menschen te kunnen heersenen, in het levengeroepen waren. 626.    Zijn de goddelijke en natuurlijke wetten, alleen doorJezus aan de\' menschen verkondigd; en hebben zij vóór Jezus,er alleen door intu?tie kennis van gedragen ? «Hebben wij niet gezegd dat

die wetten overal geschrevenstaan. Alle menschen dus, die over de wijsheid hebben nage-dacht, hebben ze dus kunnen begrijpen, en die van af deoudste tijden kunnen onderwijzen. Door hun hoewel onvol-ledig onderwijs, hebben zij den grond kunnen bereiden omhet zaad te ontvangen. De goddelijke wetten in het boek dernatuur gegrift staande, heeft de mensch die van het oogen-blik af dat hij ze heeft willen zoeken, kunnen vinden; daaromzijn de voorschriften die zij huldigen, ten allen tijde doorde rechtschapen menschen verkondigt; en het is ook daaromdat men er de zedelijke beginselen bij alle volken, die debarbaarschheid ontwassen zijn, van terug vindt, doch onvol-

maakt en door onwetendheid en bijgeloof verbasterd.» 627.     Indien Jezus de ware wetten van God onderwezen



258                        3e boek. — Ie hoofdstuk. heeft, welk nut heeft dan het onderwijs dat de Geesten geven?Hebben zij ons nog iet« meer te leeren? «De woorden van Jezus waren dikwijls zinnebeeldig enwerden in den vorm van gelijkenissen uitgesproken, omdathij die naar tijd en plaats inrichtte. Thans moet de waarheidvoor allen duidelijk zijn. Die wetten moeten goed verklaarden ontwikkeld worden , want er bestaan zoo weinig menschendie ze begrijpen, en nog veel minder die dezelve toepassen.Onze zending is, de oogen en de ooren te treffen, om dehoogmoedige te beschamen, en de huichelaars, dat zijn degenendie het uiterlijke der deugd aannemen om hunne schandelijkedaden daar achter te verbergen, te ontmaskeren. Het onder-wijs

der Geesten moet duidelijk en vrij van dubbelzinnighedenzijn, op dat niemand onwetendheid zou kunnen voorwenden,op dat iedereen dit zou kunnen beoordeelen en door zijn ver-stand er de waarde van zou kunnen begrijpen. Wij zijn belastom den weg te bereiden voor het rijk van het goede doorJezus aangekondigd; daarom moet niet een ieder de wet vanGod in zijn eigen belang kunnen uitleggen, noch de Jbeteekeniskunnen verdraaien van eene wet die geheel liefde en wel-dadigheid is.» 628. Waarom is de waarheid niet altijd onder het bereikvan allen gesteld? «Alles moet op zijnen tijd komen. De waarheid is als hetlicht; men moet er zich langzamerhand aan gewennen, anderswordt men er door verblind.» «Nooit nog is het gebéurd dat

God het toestond dat demensch zulke volledige en\' leerrijke mededeelingen ontving,als die, welke hem heden ten dage vergund worden te ont-vangen. In lang verledene tijden waren er alleen, zoo als übekend is, eenige individuen, die in het bezit waren vanhetgeen zij als een heilige wetenschap beschouwden, en diedaarvan een geheim voor de, volgens hen profanen, maakten.Nu moet het u, bij uwe kennis van de wetten die deze ver-schijnselen beheerschen, gemakkelijk zijn te begrijpen, dat zijalleen eenige, hier en daar verspreid liggende waarheden on-der een dubbelzinnige en meestal op zinnebeeldige wijze voor-



259 GODDELIJKE OF NATUURLIJKE WET. gedragen geheel, ontvingen. Er bestaat evenwel voor denleergierigen mensch niet één oud wijsgierig stelsel, nietéénegodsdienst, die te veronachtzamen is, want men vindt in allende kiemen van groote waarheden, die, niettegenstaande zijmet elkander in tegenspraak zijn en hier en daar onder eenemenigte bijzaken die eiken grondslag missen verspreid liggen,zeer gemakkelijk zijn te onderscheiden, en wel door de sleuteldie het spiritisme u van eene menigte dingen in handengeeft die u tot nu toe als zonder reden van bestaan voor-kwamen, en welker werkelijkheid u thans op eene onom«-stootelijke wijze is aangetoond. Laat dus

niet na, om in dezeverschillende bouwstoffen, onderwerpen tot studie te putten;zij zijn er zeer rijk aan, en kunnen krachtdadig tot uw on-derricht medewerken.» GOED EN KWAAD. 629.    Welke definitie kan men van de zedenleer geven?«De zedenleer is het rigtsnoer voor een goed gedrag, dat wil zeggen om goed van kwaad te onderscheiden. Zij is op deopvolging van Gods wet gegrond. De mensch gedraagt zichgoed, als hij alles wat hij doet, ter wille van het goede envoor het welzijn van allen doet, want dan volgt hij Godswet op.» 630.    Hoe kan men goed van kwaad onderscheiden?«Goed, is alles wat in overeenstemming met Gods wet is, en kwaad, alles wat daarvan

afwijkt. Dus is goed doen, zichgedragen naar Gods wet: kwaad doen is die wet schenden.» 631.    Heeft de mensch door zichzelve de middelen om teonderscheiden wat goed en kwaad is? «Ja, als hij in God gelooft en het onderscheid weten wil.God heeft hem het verstand gegeven om het eene van hetandere te kunnen onderscheiden.» 632.    Kan de aan dwaling onderhevige mensch, zich nietin de beoordeeling van wat goed of kwaad is, vergissen, engelooven dat hij goeddoet, als hij in werkelijkheid kwaad doet? «Jezus heeft het u gezegd: Zie wat gij zoudt willen dat an-



260                     3e boek. — Ie hoofdstuk. deren u deden of zoudt wenschen dat zij u niet deden; allesligt daarin opgesloten. Gij zult dan niet dwalen.» 633.    De regel ter beoordeeling van goed en kwaad, diemen de wet van wedervergelding of van solidariteit zou kun-nen noemen, kan niet op het persoonlijk gedrag van denmensch jegens zichzelfve toegepast worden. Vindt hij een regelvoor dat gedrag en een veilige gids, in de natuurlijke wet? «Als gij te veel eet, dan doet u dat kwaad. Wel nu! hetis God, die u de maat van hetgene voor u noodig is, aan-geeft. Als gij die maat overschrijdt wordt gij gestraft. Zoo ishet met alles. De natuurlijke wet schrijft den mensch degrenzen voor van zijne behoeften; als hij die overschrijdtwordt hij door

smartgevoel gestraft. Indien de mensch bijalles naar de stem luisterde, die hem genoeg toeroept, zou hij demeeste kwalen ontgaan, waar hij de natuur de schuld van geeft.» 634.    Waarom ligt het kwaad in de natuur der dingen?Ik spreek van het zedelijke kwaad. Kon God het menschdomniet in een\' beteren toestand geschapen hebben? «Wij hebben u dit reeds\' gezegd: de Geesten zijn eenvoudigen onwetend geschapen, (zie 115.) God laat aan den menschde keuze van den weg dien hij wil inslaan; zoo veel te ergervoor hem als hij de slechte kiest; zijne pelgrimsreize zal danlanger duren. Indien er geene bergen waren, zou de menschniet kunnen begrijpen dat men klimmen en dalen kan, enindien er geene rotsen waren, zou hij niet kunnen

begrijpendat er harde lichamen bestaan. Het is noodig dat de Geestondervinding opdoet, en om die te verkrijgen, moet hij hetgoede en het kwade kennen, het is daarvoor dat er vereenigingvan ziel en lichaam bestaat.» (zie 119.) 635.    Door de verschillende maatschappelijke toestandenontstaan er nieuwe behoeften, die niet voor alle menschendezelfde zijn. Het komt ons dus voor, dat de natuurlijke wetgeen algemeen gelijkmatig rigtsnoer is? «Deze verschillende toestanden liggen in de natuur en zijnin overeenstemming met de wet van vooruitgang. Dit verhin-dert evenwel de éénheid der natuurlijke wet niet, die op allestoepasselijk is.»



261 GODDELIJKE OF NATUURLIJKE WET. De voorwaarden van bestaan voor den mensch veranderen naar tijden plaats j daaruit vloeien voor hem verschillende behoeften en maat-schappelijke toestanden voort, welke door die behoeften in het levengeroepen worden. Aangezien die verscheidenheid in de orde der dingenligt, is zij in overenstemming met Gods wet en deze wet is daaromniet minder éénig in beginsel. De rede moet de ware van de kunst-matig opgewekte of conventioneele behoeften weten te onderscheiden. 636.    Is goed en kwaad voor alle menschen volstrekt het-zelfde? «Gods wet is dezelfde voor allen; maar het kwaad hangtvoornamelijk van den wil om

dit te plegen af. Het goede isaltijd goed, het kwade blijft altijd kwaad, welke ook de toe-stand van den mensch zij; het verschil ligt in den graad vanverantwoordelijkheid. i> 637.    Is de wilde, die, zijn natuurdrift opvolgende, men-schenvleesch eet, misdadig? «Ik heb gezegd dat het kwaad van den wil af hangt; welnu!de mensch wordt schuldiger naarmate hij beter weet wat hij doet.» Goed en kwaad verkrijgt door de bijkomende omstandigheden eenbetrekkelijk gewicht. De mensch begaat dikwijls misslagen, die ofschoonzij de gevolgen zijn van de verhouding waarin bij door de maatschappijgeplaatst is, desniettemin laakbaar zijn; maar de verantwoordelijkheidis geëvenredigd aan

de middelen die hij bezit om goed van kwaad tekunnen onderscheiden. Op die wijze is een verlicht mensch, die eeneeenvoudige onrechtvaardigheid begaat, in Gods oogen veel schuldigerdan de onwetende wilde die zijne natuurdriften opvolgt. 638.     Het kwaad schijnt somtijds een gevolg te zijn van dendrang der dingen, zooals bijvoorbeeld de noodzakelijkheid om tevernielen, die wij zelfs op onzen naasten moeten toepassen. Kanmen in zulk een geval zeggen dat Gods wet geschonden wordt ? «Ofschoon het eene noodzakelijkheid is, blijft het nietteminkwaad; maar die noodzakelijkheid verdwijnt, naarmate de ziel,door van het eene leven in het andere overtegaan, zich

reinigt:en dan is de mensch wanneer hij dit pleegt, des te misda-diger, omdat hij het dan beter begrijpt.» 639.     Is het kwaad dat wij doen niet dikwijls het gevolg 21



262                      3e boek. — Ie hoofdstuk. van den toestand, waarin wij door de andere menschen ge-plaatst worden; en wie zijn in dat geval de schuldigen ? «Het kwaad komt altijd ten laste van dengene, die er deoorzaak van is. Zoo is de mensch , die tot kwaaddoen gedrevenwordt door den toestand, waarin hij door zijne natuurgenootengeplaatst wordt, minder schuldig dan zij, die er de oorzaakvan waren; want iedereen zal de straf dragen niet alleen vanhet kwaad dat hij zelf gedaan heeft, maar ook van dat,waartoe hij aanleiding zal gegeven hehben.» 640.     Is degene, die zelf geen kwaad doet, maar voordeeluit het kwaad van anderen trekt, even misdadig als de kwaad-doener zelve? «Het is als of hij zelf het kwaad deed; er voordeel uit tetrekken is

er medeplichtig aan zijn. Hij zou zelve wellichtvoor de uitvoering teruggedeinsd zijn; maar, indien hij, dedaad gepleegd vindende, er gebruik van maakt, is dit omdathij die goedkeurt, en omdat hij die zelf gepleegd zou hebben,indien hij dit had kunnen, of als hij dit had durven doen.» 641.    Is de begeerte naar \'t kwaad, even berispeiijk alshet kwaad zelve? «Dat hangt van omstandigheden af; er bestaat deugd alsmen uit eigen beweging aan het kwaad dat men begeert,weerstand biedt, vooral als men in de mogelijkheid verkeertom aan die begeerte te voldoen; is het alleen, omdat de ge-legenheid tot de uitvoering ons ontbreekt, dan is men mis-dadig.K 642.     Is het voldoende geen kwaad te doen om Gods goed-keuring weg te dragen en zijn toekomstig

lot te verzekeren ? «Neen, gij moet naar de mate van uwe krachten, goeddoen; want iedereen zal zich moeten verantwoorden over hetkwaad, dat veroorzaakt zeil zijn door het nalaten van het goede,dat hij had kunnen doen.t) 643.     Zijn er menschen, die door den toestand, waarin zijverkeeren, niet in de mogelijkheid zijn goed te doen? «Er is niemand die geen goed zoude kunnen doen; alleende ego?st vindt daartoe nooit gelegenheid. Om gelegenheid tevinden om goed te doen is het alleen noodig in aanraking



GODDELIJKE OP NATUURLIJKE WET.                        263 met andere menschen te zijn, en iederen dag van het levenbiedt daartoe gelegenheid aan ieder, die niet door baatzuchtverblind is; want goed doen is niet alleen milddadig zijn,maar het is in de mate van uw vermogen, telkens van nutte zijn, als uwe hulp noodig kan zijn.» 644.    Is de omgeving, waarin sommige menschen geplaatstzijn; niet voor hen de eerste bron van vele ondeugden enmisdaden? «Ja, maar ook dit is eene beproeving, die door den Geestzelven in zijnen toestand van vrijheid uitgekozen is; hij heeftzicli aan de verleiding willen blootstellen, om de verdienstevan den tegenstand deelachtig te worden.»

645.    Als de mensch, als \'t ware door een atmospheer vanondeugd omringd is. wordt hij dan niet op eene bijna onweer-staanbare wijze door het kwaad medegesleept ? «Medegesleept, ja, maar niet op eene onweerstaanbare wijze;want te midden van die atmospheer van ondeugden vindt gijdikwijls #groote deugden. Het zijn Geesten, die de kracht heb-ben gehad weerstand te bieden , en aan wien te gelijkertijdde zending is opgedragen om een\' invloed ten goede op hunnenatuurgenooten uitteoefenen.» 646.    Is de verdienste van het goede dat men doet, vanzekere omstandigheden afhankelijk; met andere woorden, be-staan er verschillende trappen van verdienste in het

goede? «De verdienste van het goede ligt in de beletselen die menoverwinnen moet; er bestaat geene verdienste in het doenvan het goede, als dit zonder moeite en zonder dat het ietskost gedaan kan worden. God rekent het den arme meer toe,als deze zijn eenig stuk brood met een ander deelt, dan denrijke, die slechts van zijn overvloed geeft. Jezus heeft dit bijgelegenheid van de penning der weduwe gezegd.» VERDEELING DER NATUURLIJKE WET. 647.    Ligt de geheele wet van God opgesloten in het voor-schrift van liefde tot den naaste door Jezus onderwezen? «Zeker omvat die grondregel alle de plichten van de men- 21*



264                        3e boek. — Ie hoofdstuk. schcn onderling; maar men moet hen die leeren toepassenanders zullen zij die verwaarloozen, zoo als zvj heden ten dagedoen; buitendien omvat de natuurlijke wet alle omstandighedenvan het leven, en deze grondregel is er slechts een gedeeltevan. De mensch heeft bepaalde regelen noodig; te algemeeneof te onbepaalde voorschriften, laten te veel gelegenheid voorverschillende uitleggingen bestaan.» 648. Hoe denkt gij over de verdeeling van de natuurlijke wetin tien afdeelingen , bevattende de wetten op: de aanbidding,op den arbeid, op de voortplanting, op de instandhouding,op de vernieling, op de zamenleving, op den vooruitgang, opde gelijkheid, op de vrijheid, en eindelijk op de rechtvaardig-heid

liefde en weldadigheid? «Die verdeeling van Gods wet in tien afdeelingen is dievan Mozes, en kan alle omstandigheden van het leven omvat-ten , hetgeen bepaald noodzakelijk is; gij kunt die dus volgen,ofschoon zij even min als ieder andere classificatie (die allenvan het standpunt, waaruit men iets beschouwt, afhankelijkzijn) bepaald volledig is. De laatste wet is de voornaamste;door haar kan de mensch in het geestelijke leven spoediger•vorderingen maken, want die wet omvat al de anderen.»



TWEEDE HOOFDSTUK. I. WET VAN AANBIDDING. 1. Doe) der aanbidding. — 2. Uiterlijke aanbidding. — 8. levenvan bespiegeling. — 4. Het gebed. — 6. Polythe?sme. — 6. Offeranden. DOEL DER AANBIDDING. 649.     Waarin bestaat de aanbidding? «Het is de verheffing der gedachte tot God. Door de aan-bidding brengt men zijne ziel nader tot Hem.» 650.     Is de aanbidding het gevolg van een aangeboren ge-voel of van genoten onderwijs? «Van aangeboren gevoel, zoo als dat van de Godheid. Hetbewustzijn van zijne zwakheid dringt den mensch om zichneer te buigen voor dengene, die hem beschermen kan.» 651.     Zijn er volken, die het geheel aan alle

gevoel vanaanbidding ontbreekt? «Neen, want er is nooit een volk geweest geheel uit athe?s-ten bestaande. Allen begrijpen dat er boven hen een hoogerwezen bestaat.» 652.     Kan men de aanbidding als hare oorsprong in denatuurlijke wet hebbende, beschouwen? «Zij is in de natuurlijke wet, daar zij het gevolg van eenaangeboren gevoel bij den mensch is, daarom vindt men diebij alle volken, doch onder verschillende vormen.» UITERLIJKE AANBIDDING. 653.    Heeft de aanbidding uiterlijke vormen noodig? «De ware aanbidding zetelt in het hart. Bedenk bij alleuwe daden altijd dat een Meester u gadeslaat.»— Is de uiterlijke aanbidding nuttig?



3e boek. — 2e hoofdstuk. 266 «Ja, als het geen\' ijdele schijn vertooning is. Het is altijdnuttig een goed voorbeeld te geven, maar degenen die hetoin vertooning te maken en uit eigenliefde doen, en wiensgedrag hun gewaande vroomheid tot een leugen maakt, geveneerder een slecht dan een goed voorbeeld, en doen meer kwaaddan zij wel denken.» 654. Geeft God de voorkeur aan degenen, die Hem op dezeof gene wijze aanbidden? «God geeft aan hen, die hem uit den grond van hun harten met oprechtheid, door het goede te doen en het kwade tevermijden, aanbidden, de voorkeur boven degenen, die ver-meenen Hem te vereeren door uiterlijke vormen, die hen jegenshunne naasten niet beter maken. «Alle menschen zijn broeders en Gods

kinderen; Hij roeptallen die zijne wetten opvolgen, tot zich, welke ook de vormmoge zijn, waarin zij hunne gebeden tot Hem opzenden. «Hij, die slechts het uiterlijke der vroomheid bezit, is eenhuichelaar; degene, bij wien de aanbidding slechts vertooningen in tegenspraak met zijn gedrag is, geeft een slecht voorbeeld. «Hij, die betuigt Christus te aanbidden, en daarbij hoog-moedig, afgunstig en ijverzuchtig is, die hardvochtig, onver-biddelijk voor anderen, of voor wien de rijkdom dezer wereldhet hoogste goed is, heeft, zeg ik u, zijnen godsdienst opde lippen maar niet in zijn hart; God die alles ziet, zal zeg-gen: Hij, die de waarheid kent is door het kwaad, dat hijpleegt, honderdmaal misdadiger dan de onwetende wilde inde wildernis, en zal naar die mate

op den dag der gerech-tigheid behandeld worden. Indien een blinde u in het voorbij-gaan omver loopt, zult gij hem verschoonen; indien het eenmensch is, die goede oogen heeft, zult gij u er over beklagen ,en gij zult gelijk hebben. «Vraag dus niet of er eenen vorm bestaat, die meer ofminder geschikt is, want dit zon wezen als of men God wildevragen of het Hem aangenamer is in deze of in gene taalaangebeden te worden. Ik zeg het u nogmaals: de lofzangenkomen niet tot Hem, dan wanneer zij door het hart, tot Hemopgezonden worden.»



267 WET VAN AANBIDDING. 655.     Is het te laken , deel te nemen aan eene godsdienst-oefening, aan welke men niet uit den grond van zijn hartgelooft, als men dit uit vrees voor het oordeel der menschendoet, en om voor andersdenkenden geen voorwerp van ergerniste zijn? «Het is de bedoeling waar het in deze even als in veleandere dingen op aan komt. Hij die daarmede alleen bedoelthet geloof van anderen te eerbiedigen doet geen kwaad; hijdoet beter dan zij, die ze bespottelijk zouden trachten temaken, want dezen doen daardoor aan de liefde te kort; maarhij, die de godsdienstoefeningen alleen tot bevordering vaneigenbelang of uit eerzucht bijwoont, is

verachtelijk zoo welin Gods oog als in dat der menschen. Degenen, die alleenom de goedkeuring der menschen te verwerven het uiterlijkaannemen als of zij zich voor God vernederen, kunnen aanGod niet welgevallig zijn.» 656.    Is de gemeenschappelijke aanbidding te verkiezenboven de individueele? «De menschen, die door gemeenschap van gedachten engevoelens te zamen vereenigd zijn, hebben meer kracht omde goede Geesten tot zich te roepen. Hetzelfde is het gevalals zij zich vereenigen om God te aanbidden. Maar geloofdaarom niet dat de bijzondere aanbidding daarom minder goedis, want iedereen kan God aanbidden door aan Hem te denken.» LEVEN

VAN BESPIEGELING. 657.     Hebben de menschen die zich aan een in bespiege-lingen verdiepte levenswijze wijden, geen kwaad doen en alleenaan God denken, eenige verdienste in Gods oogen ? «Neen; want zoo zij al geen kwaad doen, doen zij ook geengoed en zijn daardoor onnut; buitendien is, geen goed iedoen, reeds een kwaad. God wil dat men aan Hem zal den-ken, maar Hij wil niet dat men dit alleen aan Hem zaldoen, daar hij immers aan den mensch, plichten op aardete vervullen heeft opgelegd. Degene, die zijn leven in bespiege-lingen doorbrengt, doet niets dat eenige verdienste in Gods



268                       3e boek. — 2e hoofdstuk, oogen heeft, omdat hij, geheel voor zichzelyelevende, zondernut voor de menschheid is, en God zal rekenschap van hemvorderen van het goede, dat hij niet gedaan zal hebben.»(Zie 640.) H?T GEBED. 658.    Is het gebed aan God welgevallig? «Als het uit het hart voorkomt is het gebed God altijdwelgevallig, want de bedoeling is voor Hem alles, en het ge-bed, dat uit het hart vloeit, is te verkiezen boven dat, watgij lezen kunt, hoe schoon dit ook wezen moge. als gij hetmeer met de lippen dan met het hart uitspreekt. Het gebed isGod welgevallig als het met geloof, innigheid en oprechtheidgedaan wordt; maar gelooft niet dat Hij zal getroffen wordendoor dat van den ijdelen hoogmoedigen en

baatzuchtigenmensch, tenzij het van dezen werkelijk eene daad van oprechtberouw en waarachtige nederigheid zij.» 659.     Welk is in het algemeen het karakter van het gebed 7«Het gebed is eene daad van aanbidding. Tot God te bid- den, is aan God denken; het is tot Hem naderen; het is zichin gemeenschap met Hem stellen. Men kan door biddendrie dingen bedoelen: Loven, vragen en danken.» 660.     Maakt het gebed den mensch beter? «Ja, want degene, die met innigheid en vertrouwen bidtis sterker tegen de verleiding van het kwaad, en God zendtGoede Geesten tot hem om hem bijtestaan. Deze bede wordtnooit afgewezen als het met oprechtheid gevraagd wordt.» — Hoe komt het dat sommige menschen die veel bidden,niettemin een

slechten inborst hebben en jaloersch, afgunstig,twistziek zijn; gebrek aan welwillendheid en toegevendheidbezitten, en somtijds zelfs slecht zijn? «Het voornaamste is niet om veel, maar wel om goed tebidden. Die menschen gelooven dat de geheele verdienste inde lengte van het gebed bestaat en sluiten de bogen voor hunneeigene gebreken. Het gebed is voor hen eene bezigheid, eentijdverdrijf, maar niet een onderzoek van henzelven. Het is



269 WM VAN AANBIDDING. hier niet het middel maar de wijze, waarop het aangewendwordt, dat krachteloos is.» 661.    Kan men met vrucht God bidden ons onze misslagente vergeven? «God weet het goede van het kwaad te onderscheiden: hetgebed bedekt de misslagen niet. Hij, die aan God vergevingvan zonden vraagt, verkrijgt die niet dan wanneer hij zijngedrag verandert. Goede daden zijn de beste gebeden, wantdaden hebben meer waarde dan woorden.» 662.    Kan men met vrucht voor anderen bidden? «De Geest van dengene, die bidt, handelt door zijnen wilom het goede te doen. Door het gebed trekt hij de goedeGeesten tot zich, welke dan tot het goede

dat hij doen wil,medewerken.» Wij bezitten door gedachten en wil, in onszelven, eene vermogens -kracht, die zieh veel verder dan onze lichamelijke sfeer uitstrekt. Hetgebed voor anderen is eene handeling van dien wil. Indien dit gebedvurig en oprecht is, kan het de goede Geesten te hulp doen snellen,ten einde dengene voor wien men bidt, goede gedachten inteboezemenen de noodige kracht naar ziel en lichaam te geven. Maar ook hier ishet gebed, dat uit het hart voortkomt, alles; dat der lippen, niets. 663.    Kunnen de gebeden die wij voor onszelven doen, denaard en den loop onzer beproevingen doen veranderen? «Uwe beproevingen zijn in Gods hand, en er zijn

er, dietot het einde toe moeten ondergaan worden, maar God neemtalsdan de gelatenheid waarmede die gedragen worden, inaanmerking. Door het gebed roept gij de goede Geesten totu, die u de kracht geven om uwe beproevingen met ge-latenheid te dragen, en dan komen zij u minder zwaar voor.Wij hebben het gezegd, als het goed gedaan wordt, is hetgebed nooit onnut omdat het kracht geeft, en dat is reedseene belangrijke uitwerking. Help u zelven en God zal u hei-pen , dat weet gij. God kan buitendien de orde der natuur nietnaar ieders wensch veranderen, want hetgeen u op uw klein-geestig standpunt en in uw kortstondig leven als een grootkwaad voorkomt,

is dikwijls in de algemeene wereldorde een\'



270                        3e boek. — 2e hoofdstuk. groot goed: en hoevele rampen zijn er buitendien niet, waar-van de mensch door zijne onbedachtzaamheid of door zijnemisslagen, zelve de bewerker is! Hij wordt gestraft doordatgene, waarin hij gezondigd heeft. Evenwel worden de rede-lijke wenschen veel meer verhoord dan gij wel denkt; gij ge-looft dat God niet naar u gehoord heeft omdat Hij in uw be-lang geen wonder gedaan heeft, terwjjl hij u door zulkenatuurlijke middelen helpt, dat zij u als toeval of als hetgevolg van den drang der omstandigheden toeschijnen ; dikwijlsook en zelfs meestal, doet Hij bij u de noodige denkbeeldenontstaan om u zelve uit mogelijkheden te redden t 664.     Is het nuttig om voor de dooden en voor lijdendeGeesten te

bidden, en zoo ja, op welke wijze kunnen onzegebeden hen dan verlichting en bekorting van lijden verschaffen ;bezitten onze gebeden de macht om Gods gerechtigheid te ver-bidden? «Het gebed kan niet tot uitwerking hebben Gods besluitente veranderen, maar de ziel, waarvoor men bidt, gevoeltdaardoor verlichting, omdat het een bewijs van deelnemingis dat men hem schenkt, en de ongelukkige gevoelt zich altijdverlicht als hij liefderijke wezens vindt, die in zijn lijdendeelnemen. Van den anderen kant wekt men door het gebedbij hem het herouw op, en de zucht om datgene te doen,waardoor hij gelukkig kan worden, en het is in dien zin datmen, indien hij van zijnen kant daartoe medewerkt, zijn lijdenkan bekorten. Die zucht naar verbetering trekt bij

dezenlijdenden Geest betere Geesten aan, die hem komen onder-wijzen, troosten, en hem hoop inboezemen. Jezus bad voordeverdoolde schapen; hij toont u daardoor dat gij misdadig zoudtzijn, indien gij dit niet voor hen deedt, die er de grootstebehoefte aan hebben.» 665.     Wat moet men denken van het gevoelen dat het gebedvoor de dooden verwerpt, omdat het niet in het Evangelievoorgeschreven is? «Christus heeft tot de menschen gezegd: Hebt elkander lief.In dit gebod ligt ook opgesloten, zonder daarom omtrent dewijze waarop dit doel moet bereikt worden, in bijzonderheden



WET VAN AANBIDDING.                                     271 te treden, dat men al het mogelijke moet aanwenden om henvan die liefde blijken te geven. Ofschoon het waar is dat nietser den Schepper van kan afbrengen zijne gerechtigheid, waar-van Hij de type is, op alle daden van den Geest toetepassen ,blijft het niettemin waar, dat het gebed, dat gij voor dengenevoor wien gij genegenheid gevoelt, tot God richt, voor hemeen bewijs is dat gij aan hem denkt, hetwelk geene andereuitwerking kan hebben dan zijn lijden te leenigen en hem tetroosten. Zoodra hij slechts het minste berouw toont, maarook dan alleen , wordt hij bijgestaan ; maar men verbergt nooitvoor hem dat een

medelijdende ziel zich zijner heeft aange-trokken, en men laat hem het troostende denkbeeld behouden.,dat de voorbede van dezen nuttig voor hem geweest is. Na-tuurlijk ontstaat hierdoor van zijnen kant een gevoel vandankbaarheid en toegevendheid voor dengene, die hem datbewijs van genegenheid of medelijden gegeven heeft; dienten-gevolge is de liefde, die Christus den menschen gebood, daar-door onder hen toegenomen; zij hebben dus beiden gehoor-zaamd aan de wet van liefde en eendracht voor alle wezens,aan die goddelijke wet, die de eenheid, doel en einde voorden Geest, moet doen ontstaan.» 1) 666.     Kan men tot de Geesten bidden? «Men kan

tot de goede Geesten als zijnde Gods gezantenen de uitvoerders van .Zijnen wil bidden; maar hunne machtstaat in verhouding tot hunne verhevenheid en is altijd af-hankelijk van den Heer over alles, zonder wiens toestemmingniets gebeurt, daarom hebben de gebeden, die men tot henricht, alleen kracht, als zij door God aangenomen worden.» POLYTHËISME. 667.     Waardoor is het polythëisme, valsch zijnde, hetoudste en het meest verspreide geloof?               t «Het denkbeeld van een éénigen God kon bij den mensch 1). Antwoord gegeven door den Geest van den protestantsohen predi-kant Monod te Parijs, overleden in April 1S56. Het vorige antwoord no.664, is

van den Geest van den H. Lodewijk.



272                         3e boek. — 2e hoofdstuk. niet dan tengevolge van meerdere ontwikkeling zijner denk-beelden opkomen. In zijne onwetendheid niet in staat zijndeeen onstoffelijk, zonder bepaalden vorm, op de stof werkendwezen, te begrijpen, schreef hij het al de eigenschappen vande lichamelijke natuur, dat wil zeggen\', een vorm en eengestalte toe, en alles, wat in zijne oogen de maatstaf vanhet gewone menschenverstand te boven ging, was voor hemeene godheid. Al wat de mensch niet begreep, moest hetwerk van eene bovennatuurlijke macht zijn, en om van daartot het geloof aan zoovele afzonderlijke machten als hij uit-werkselen waarnam te geraken, was slechts één stap noodig.Maar ten allen tijde zijn er verlichte mannen geweest, diede

onmogelijkheid van het bestaan dier menigte machten omde wereld zonder opperste leiding te regeeren, inziende, zichtot de gedachte van een Eenig God hebben weten te ver-heffen.» 668. Hebben de spiritische verschijnselen, die ten allentijde hebben plaats gevonden, en die van af de oudste tijdender wereld bekend waren, niet aanleiding kunnen geven omaan de veelvuldigheid der Goden te gelooven? «Zonder twijfel, want de menschen alles wat bovenmensche-lijk was, God noemende, waren de Geesten voor hen goden,en is het daardoor dat wanneer een mensch door zijne daden,vernuft, of door een geheime onbegrepen macht, boven alleanderen uitblonk, men er een god van maakte, en na zijnendood, te zijner eere eene eeredienst instelde.»

(Zie 603.) Het woord god had bij de ouden een zeer ruime beteekenis; hetwas niet zoo als nu, eene personificatie van den Heer der Natuur,maar eene generieke benaming, die men aan elk wezen gaf, dat buitende gewone menschelijke toestanden geplaatst was; en de spiritischeverschijnselen hen het bestaan van onlichamelijke wezens, die alskrachten der natuur werkzaam waren, geopenbaard hebbende, heb )enzij dezen goden genoemd, zoo als wij ze Geesten noemen; het is alleenhet verschil in een woord, met dit onderscheid dat zij in hunne on-wetendheid (die door hen die er belang bij hadden, opzettelijk werdonderhouden) hen zeer winstgevende tempels en altaren oprichtten,terwijl het voor ons, eenvoudig min of meer volmaakte schepselen

zijn



273 WET VAK AANBIDDING. zoo als wij , maar die hun aardsch omhulsel afgelegd hebben. Indienmen met aandacht de verschillende eigenschappen der heidensche godennagaat, zal men er zonder moeite al die van onze Geesten, op eikentrap van de spiritische ladder staande, hun\' physischen toestand in deverhevene werelden, al de eigenschappen van het perisprit, en de rol,die zij in de dingen der aarde vervullen, in ontdekken. Het Christendom door zijn goddelijk licht de wereld komende ver-lichten, heeft iets wat in de natuur is, niet kunnen vernietigen, maarheeft de aanbidding tot Hem, aan wien deze toekomt, teruggevoerd.Kn wat nu de Geesten betreft, de

herinnering aan dezen, is onderverschillende namen, naar den aard van ieder volk bij hen ver-eeuwigd, en hunne manifestatiën, die nooit opgehouden hebben, zijnop verschillende wijze verklaard, en dikwijls onder het gezag dergeheimhouding geëxploiteerd geworden; terwijl de godsdiensten, dieals wonderen beschouwden, hebben de ongeloovigen er bedriegerij ingezien. Dank zij eene meer ernstige, in het openbaar gedane studie ,komt heden ten dage het spiritisme, ontdaan van de bijgeloovige denk-beelden, die het gedurende eeuwen verduisterd hebbeu, ons eene dergrootste en verbevenste beginselen van de natuur openbaren. OFFERANDEN. 669. Het gebruik

van menschenofferanden vindt men in deoudste tijden terug. Hoe kan de mensen er toe gekomen zijn,te gelooven, dat zoo iets aan God welgevallig kon zijn? «Vooreerst, omdat de mensch niet begreep, dat God debron is van al wat goed is; bij de primitieve volken, heeftde stof de overhand over den geest; zij geven zich aan dedriften van het dier over, dientengevolge zijn zij meestalwreed, omdat de zedelijkhcidszin nog niet bij hen ontwikkeldis. Daarbij moesten de eerste menschen natuurlijk denken dateen bezield wezen in Gods oogen meer waarde had dan eenonbezield voorwerp. Dit heeft hen er toe gebracht eerst, omdieren, later om menschen te offeren, daar zij

volgens hunnevalsche denkbeelden geloofden dat de verdienste van de offer-ande aan de gewichtigheid van het offer geëvenredigd was.Indien gij in het materieele leven dat gij gewoonlijk leidt,iemand een geschenk geeft, kiest gij gewoonlijk naarmate gijde persoon meer genegenheid en achting toedraagt daartoe



274                       3e boek. — 2e hoofdstuk. een van grootere waarde uit. Hetzelfde moest toen met deonwetende menschen , met betrekking tot God het geval zijn.» —  Dus zijn de offeranden van dieren de menschenoffersvoorafgegaan ? «Hieraan valt niet te twijfelen.» —  Volgens deze verklaring zouden dus de menschenoffersniet hunnen oorsprong in wreedheid hebben? «Neen, maar in een verkeerd begrip om God welgevalligte zijn. Zie Abraham. Later hebben de menschen er misbruikvan gemaakt door hunne vijanden, zelfs hunne persoonlijkevijanden te offeren. God heeft trouwens nooit offeranden zoomin die van dieren als menschen ge?ischt. Hij kan- niet doorde noodelooze verdelging van zijn eigen schepsel geëerd worden.» 670.     Zoude

menschenoffers, die met een vroom doel gedaanworden, God somtijds niet welgevallig kunnen zijn ? «Neen, nooit; maar God let op de bedoeling. De menschenonwetend zijnde, konden gelooven dat zij iets loffelijks dedenals zij een hunner natuurgenooten offerden: in dat geval letteGod alleen op de bedoeling en niet op de daad. De menschenbeter wordende, moesten hunne dwaling inzien, en dieoffer-anden, die niet in de gedachte van verlichte Geesten moestenopkomen, afkeuren; ik zeg verlichte Geesten, omdat de Geestentoen door den stoffelijken sluier bedekt waren; maar door denvrijen wil konden zij een inzicht in hunnen oorsprong enin hun einde hebben, en velen begrepen reeds bij intu?tiehet kwaad dat zij deden , maar pleegden dit evenwel

om hunnehartstochten te bevredigen.» 671.     Wat moeten wij over de zoogenaamde heilige oorlogendenken ? Het gevoel, hetwelk de dweepzieke volken er toe brengt,ten einde Gode welgevallig te zijn, zooveel mogelijk degenen,die hun geloof niet deelden, te vermoorden, moet dunkt onsuit dezelfde bron die hen in vroegere tijden tot menschen-offers deed overgaan, voortkomen? «Zij worden daartoe door de booze Geesten aangedreven,en door hunne medemenschen te beoorlogen handelen zij tegenGods wil, die gezegd heeft dat men zijne broeders als zich-zelven moet liefhebben. Daar alle godsdiensten, of beter ge-



WET TAN AANBIDDING.                                     375 zegd, alle volken, denzelfden God onder dezelfden of ondereenen anderen naam aanbidden, waarom dan een verdelgings-oorlog tegen hen te voeren, omdat hun godsdienst anders isof de hoogte van die der beschaafde volken nog niet be-reikt heeft? De volken zijn te verschoonen, als zij niet aanhet woord van hem, die door Gods Geest\' bezield en door Hemgezonden was, geloofd hebben, vooral als zij hem niet gezienhebben en geene getuigen van zijne handelingen zijn geweest;en hoe zoudt gij kunnen verlangen dat zij aan die woordenvan vrede zullen gelooven , als gij hen dit met het zwaardin de- vuist komt

brengen? Zij moeten verlicht worden, enwij moeten trachten hen zijne leer door overtuiging en doorzachtheid en niet door geweld en bloed. te doen kennen. Demeesten onder u gelooven niet aan de gemeenschap, die wijmet sommige stervelingen hebben, waarom zoudt gij verlangendat vreemden u op uw woord zullen gelooven, als gij dooruwe handelingen, de leer verloochent die gij verkondigt? 672.     Was de offerande van de vruchten der aarde aanGod, verdienstelijker in Zijne oogen dan die der dieren? «Ik heb u reeds geantwoord door te zeggen dat God op debedoeling acht geeft, en de handeling van weinig belang voorHem is. Klaarblijkelijk zijn de vruchten der

aarde God meergevallig dan het bloed der offerdieren. Zooals wij u reeds ge-zegd hebben, en het u gedurig herhalen, het hartgrondiggebed is God honderde malen welgevalliger, dan al de offer-anden die gij Hem zoudt kunnen doen. Ik herhaal, de bedoelingis alles, de daad opzichzelve niets.» 673.    Zoude er niet een middel bestaan om deze offerandenGode meer welgevallig te maken, door ze tot ondersteuningvan hen die het noodige ontberen , te doen strekken ; en zoudein dat geval het offeren van dieren, met een nuttig doel ge-daan , niet verdienstelijk zijn, terwijl het een misbruik wastoen het voor niemand eenig nut had, of alleen tot voordeelstrekte van hen, die

aan niets gebrek hadden? Zoudeer nietwezenlijk iets vrooms in liggen als men de eerstelingen vanhet goede dat God ons op aarde schenkt, aan de armen wijdde? «God zegent altijd degenen die goed doen; de armen en de



276                    3e. boek — 2e hoofdstuk. bedrukten te ondersteunen is de beste wijze van Hem te eeren.Ik zeg daarom niet dat God uwe kerkelijke gebruiken bij hetbidden afkeurt, maar er is veel geld dat beter besteed zoukunnen worden, dan het gedaan wordt. God heeft de eenvou-digheid in alles lief. De mensch, die aan het uiterlijke en nietaan het hart hecht, is een geest met bekrompen inzichtenoordeel nu zelve of God meer aan den vorm, dan aan hetwezen van iets moet hechten.» V



DEBDE HOOFDSTUK. . II. WET VAN DEN ARBEID. 1. Noodzakelijkheid van den arbeid. — 2. Grens van den arbeid. Rust.NOODZAKELIJKHEID VAN DEN ARBEID. 674.    Is de noodzakelijkheid van den arbeid eene wet dernatuur? «De arbeid is eene wet der natuur, doordat hij eene nood-zakelijkheid is, en de beschaving dwingt den mensch totmeerdere arbeid, omdat zij zijne behoeften eu genietingenvermeerdert.» 675.    Moet men door arbeid, alleen materieele bezighedenverstaan ? «Neen; de Geest arbeid even goed als het lichaam. Iederenuttige bezigheid is arbeid.» 676.     Waarom is de arbeid aan den mensch opgelegd?«Het is een gevolg van zijnen

lichamelijken toestand. Het is eene boete en tevens een middel om zijn verstand te vol-maken; daarom is hij voeding, veiligheid en welzijn, alleenaan zijnen arbeid en aan zijne vlijt verschuldigd. Aan degenen,die te zwak van lichaam zijn, heeft God het verstand daar-voor in de plaats gegeven, maar het blijft altijd arbeiden.» 677.    Waarom voorziet de natuur zelve, in alle behoeftender dieren? «Alles in de natuur arbeidt, de dieren arbeiden even goedals gij, maar hunnen arbeid bepaalt zich even als hunne in-telligentie tot de zorg voor hunne instandhouding; daaromis er bij hunnen arbeid geene vooruitgang; terwijl die van 22



278                    3e boek. — 3e hoofdstuk. den mensch een tweeledig doel heeft: de instandhouding vanhet lichaam en de ontwikkeling van den geest, dat óók eenbehoefte is en den mensch boven zichzelven verheft. Als ikzeg dat de arbeid der dieren tot de zorg voor hunne instand-houding beperkt blijft, dan versta ik daardoor het doel datzij bij hunnen arbeid hebben; maar zij zijn zonder het teweten, terwijl zij in hunne stoffelijke behoefte voorzien, dewerkende krachten, die tot de vervulling van Gods inzichtendienen, en hunnen arbeid voor henzelven verrichtende, wer-ken zij niettemin aan de vervulling van het einddoel dernatuur mede, ofschoon gij zeer dikwijls de onmiddelijke ge-volgen daarvan niet bespeurt.» 678.    Is de mensch op de meer

volmaakte werelden, ookaan de noodzakelijkheid van den arbeid onderworpen? «De aard van den arbeid is geëvenredigd aan de behoeften:hoe minder stoffelijk de behoefte, hoe minder stoffelijk dearbeid is; maar geloof daarom niet dat de mensch werkeloosen nutteloos blijft: de lediggang zou een\' straf in plaats vaneene weldaad zijn.» 679.    Is de mensch, die voldoende middelen bezit om vanzijn bestaan verzekerd te zijn, van de wet van den arbeidontheven ? «Van de stoffelijke arbeid, wellicht, maar niet van de ver-plichting om naar de mate van de middelen, die te zijnerbeschikking staan, nuttig te zijn en zijn verstand en dat vananderen te ontwikkelen, en dat is ook werken. Indien demensch, aan wien God genoegzame rijkdom geschonken

heeftom van zijn bestaan verzekerd te zijn, niet genoodzaakt isom in het zweet zijns aanschijns het noodige te verkrijgen,wordt zijne verplichting om zijne natuurgenooten van nut tezijn des te grooter, omdat het deel, dat hem vooruit te beurtgevallen is, hem veel meer tijd en gelegenheid laat om goedte doen.» 680.    Zijn er geene menschen, voor wie het onmogelijk is,aan wat het ook zij te arbeiden, en wier bestaan dus nutte-loos is? «God is rechtvaardig: hij veroordeelt alleen dengene, wiens



WET VAN DEN ABBEID.                                    279 leven vrijwillig onnut is; want deze leeft ten kosten van denarbeid van anderen. God wil dat iederéén zich naar de matevan zijne vermogens nuttig zal maken.» (Zie 643.) 681.    Legt de wet der natuur aan de kinderen de verplich-ting op om voor hunne ouders te arbeiden? «Zeer zeker, zoo als de ouders voor hunne kinderen moetenarbeiden; daarom heeft God van de kinder- en ouderliefde eennatuurlijk gevoel gemaakt, opdat door die wederkeerige liefde,de leden vg,n hetzelfde gezin er toe zouden gedrongen wordenelkander bijtestaan, hetgeen in uwe tegenwoordige maatschappijal te dikwijls miskend wordt.» (Zie

205.; GRENS VAN DEN ARBEID. RUST. 682.    Is de rust na den arbeid, (eene behoefte zijnde) niet•eene wet der natuur? «Zonder twijfel, de rust dient om de krachten van hetlichaam te herstellen, en is noodig om een weinig meer vrij-heid aan de intelligentie te laten, om zich boven de stof tekunnen verheffen.» 683.    Welke is de grens van den arbeid? «De grens der krachten; overigens laat God den mensch vrij.» 684.    Wat moeten wij van hen denken, die misbruik vanhunne macht maken om hunne ondergeschikten een overmaatvan arbeid opteleggen? «Dit is eene van de slechtste handelingen. Ieder mensch,die de macht tot bevelen heeft, is verantwoordelijk voor

hette zware van den arbeid, dien hij zijne ondergeschikten heeftopgelegd, want hij overtreedt Gods wetten.» (Zie 273.) 685.    Heeft de mensch op zijnen ouden dag recht op rust?«Ja, hij is slechts verplicht te arbeiden zoo lang als zijne krachten hem dit toelaten.» — Maar welken uitweg blgft er dan voor den grijsaardover, die om te leven, arbeiden moet, en niet arbeiden kan? «De sterke moet voor den zwakke arbeiden; bij gebrek aanfamilie, moet de maatschappij daarvoor in de plaats tredenrdit is de wet van weldadigheid en liefde.» 22*



230                          3e boek. — 3e hoofdstuk. Het is niet voldoende aan den menseh te zeggen dat hij arbeidenmoet, maar degene, die in zijn onderhoud door werken moet voor-zien , moet werk kunnen vinden, en dat is niet altijd het geval. Als.gebrek aan werk algemeen wordt, bereikt zij dezelfde hoogte als degeeael van den hongersnood. De staathuishoudkunde zoekt het genees-middel in de herstelling van het verbroken evenwicht tusschen voort\'brenging en behoefte; maar er zullen altijd oogenblikken zijn waarinhet evenwicht, gesteld zelfs dat dit bestaanbaar is, tijdelijk verbrokenzal worden, en gedurende dien tusschcntijd moet de arbeider tochleven. Br is een element, waarmede men niet genoeg

rekening ge-houden heeft, en zonder welke de staatshuishoudkunde slechts eenetheorie blijft, en dat is de opvoeding; niet de intellectueele, maar dezedelijke opvoeding; ook niet de zedelijke opvoeding door boeken,maar die, welke bestaat in de kunst om karakters ie vormen, die welkehebbelijkheden doet ontstaan: want de opvoeding is de som van alle deverkregene gewoonten en hebbelijkheden. Als men aan de massa indivi-duen denkt, die eiken dag zonder beginselen te bezitten, zonderbreidel en aan hunne eigene hartstochten overgelaten in den stroomder bevolking geworpen worden, moet men zich dan over de nood-lottige gevolgen , die er uit voortvloeien, verwonderen ? Als die weten -schap gekend,

begrepen en toegepast zal zijn, zal de menseh bij zijnekomst in de zamenleving gewoonten medebrengen van orde en voorzorgvoor zichzelven en anderen, van eerbiedvoor hetgeen eerbiedwaardig is,gewoonten die het hem mogelijk zullen maken, de kwade dagen dieniet te vermijden zijn, met minder bezwaar doortekomen. Wanorde enzorgeloosheid zijn twee kwalen, welke alleen door een goed begrepenopvoeding kunnen genezen worden; dit is het punt van waar menmoet uitgaan, het ware element voor het welzijn, het onderpand voor4e veiligheid voor allen.



VIERDE HOOFDSTUK. III. WET VAN VOORTPLANTING. 1. Bevolking der aarde. — 2. Opvolging en volmaking der rassen. —3. Beletselen voor de voortplanting. — 4. Huwelijk en Celibaat. —5. Polygamie. BEVOLKING DER AARDE. 686.    Is de voortplanting der levende wezens een wet dernatuur? «Dit is duidelijk; zonder de voortplanting zou de lichanie-lijke wereld te niet gaan.» 687.    Indien de bevolking in dezelfde mate, als nu het ge-val is, blijft toenemen, zal er dan niet een oogenbiik komen,dat zij voor de aarde te groot zal zijn? «Neen; God voorziet hierin, en zorgt altijd dat het even-wicht bewaard blijft; Hij doet niets onnuts; de mensch slechtseen gedeelte van het tafereel ziende; kan niet over de har-

monie van het geheel oordeelen. OPVOLGING EN VOLMAKING DER RASSEN. 688.    Er zijn op dit oogenbiik menschenrassen, die zicht-baar aan het afnemen zijn; zal er een tijd komen dat zijgeheel van de aarde verdwenen zullen zijn? «Het is waar dat er zulke rassen zijn; maar andere heb-ben hunne plaats ingenomen, zoo als andere ook eens deuwe zullen innemen.» 689.    Zijn de tegenwoordige menschen eene nieuwe schep-ping, of de verbeterde afstammelingen der eerste wezens?



382                     3e boek — 4e hoofdstuk. «Het zijn dezelfde Geesten, die in nieuwe lichamen teruggekomen zijn, maar die nog ver van de volmaaktheid ver-wijderd zijn. Zoo zal het tegenwoordige menschenras dat doorzijne toenemende aanwas er naar streeft om zich over de ge-heele aarde te verspreiden en de rassen, die aan het afnemenzijn, te vervangen, ook eens een tijd van verval en van onder-gang krijgen. Andere meer ontwikkelde rassen zullen het ver-vangen, deze zullen van de tegenwoordige afstammen, zooals de tegenwoordige beschaafde mensehen van de ruwe we-zens en wilden van de eerste tijden, afgestamd zijn.» 690.    Zijn, uit het zuiver physische oogpunt beschouwd, delichamen van

het tegenwoordige ras, eene bijzondere schep-ping, of zijn zij langs den weg der voortplanting uit de primi-tieve lichamen ontstaan? «De oorsprong der rassen verliest zich in de nacht der tijden,maar daar zij allen, welke ook de oorspronkelijke stamvadervan ieder, moge geweest zijn, tot het groote menschelijkegezin behooren, hebben zij zich met elkander kunnen ver-mengen en nieuwe typen kunnen voortbrengen.» 691.    Welke is, uit het physische oogpunt beschouwd, hetkenmerkend en overheerschend karakter der primitieve rassen ? «Ontwikkeling van de ruwe stoffelijke kracht ten koste vande intellectueele kracht; thans is het juist het tegenoverge-stelde: de mensch doet meer door zijn verstand dan

doorlichaamskracht, en toch doet hij honderde malen meer; omdathij de krachten der natuur weet te gebruiken, hetgeen dedieren niet doen.» 692.    Strijdt, de kunstmatige verbetering van dieren enplantenrassen, niet tegen de wetten der natuur? Zoude menmeer overeenkomstig deze wet. handelen, als men de dingenhunnen natuurlijken loop liet volgen? «Men moet alles in \'t werk stellen om de volmaaktheid tebereiken, en de mensch zelve is een werktuig, dat door Godgebruikt wordt om zijne besluiten te doen uitvoeren. Devolmaaktheid het doel zijnde, waarnaar de geheele wereldstreeft, beantwoordt men aan die bedoeling, als men diebegunstigt.»



283 WET VAN VOOBTPLANTING. —  Maar de mensch wordt gewoonlijk alleen door een per-soonlijk gevoel tot zijne pogingen om de rassen te verbeterengenoopt, en heeft daarbij geen ander doel dan zijne genietin-gen te vermeerderen, vermindert dit zijne verdienstelijkheid niet? «Wat doet het er toe of zijne verdienstelijkheid nul is, alsde verbetering slechts plaats vindt ? het is zijne zaak om doorhet doel, dat hij er mede beoogt, zijnen arbeid verdienstelijkte maken. Buitendien oefent en ontwikkelt hij door dien arbeidzijn verstand, en in dat opzicht heeft hij zelve er het meestevoordeel van.» BELETSELEN VOOR DE VOORTPLANTING. 693. Zijn de menschelijke wetten en gebruiken, die totdoel hebben

beletselen tegen de voortplanting optewerpen,met de wet der natuur in strijd? «Alles wat de natuur in haren loop belemmert, is in strijdmet de algemeene wet.» —  Er zijn evenwel soorten van levende wezens zoowel onderdieren als planten, waarvan de onbeperkte vermenigvuldigingschadelijk voor andere soorten, en waarvan de mensch zelve,weldra het slachtoffer zoude worden; begaat hij eene laakbaredaad, als hij die voortbrenging tegengaat ? «God heeft aan den mensch eene macht over alle levendewezens gegeven, welke hij ten goede gebruiken, maar nietmisbruiken moet. Hij kan de voortbrenging naar zijne be-hoeften regelen; hij moet die, zonder nut, geene beletselenin den weg leggen. De

intellectueele handeling van den menschis een tegenwicht door God daargesteld om het evenwichttusschen de krachten der natuur te herstellen, en dit iswederom iets, waardoor de mensch zich van het dier onder-scheidt, dat hij dit met kennis van zaken doet; maar ook dedieren werken tot behoud van dit evenwicht mede, want hetinstinkt van vernieling, dat hen gegeven is, wordt oorzaakdat zij, zorgende voor hunne eigene instandhouding, tegelijkde te groote en wellicht gevaarlijke ontwikkeling tegengaander dieren en planten, waarmede zij zich voeden.»



284 3e boek. — 4e hoofdstuk. 694.    Wat moet men denken -van die gebruiken, welkeonderdrukking van de voortbrenging ten doel hebben alleenom aan de zinnelijke neigingen te kunnen voldoen? «Dit bewijst de heerschappij van het lichaam over de ziel,en hoe diep de mensch nog in de stof verzonken is.» HUWELIJK EN CELIBAAT. 695.    Is het huwelijk, dat wil zeggen, de onafgebrokenverbinding tusschen twee wezens, met de wet der natuur instrijd? «Het is eëne vooruitgang op den weg van het menschdom.» 696.    Welke gevolgen zou de afschaffing van het huwelijkop de menschelijke zamenleving hebben? «Terugkeer tot het leven der dieren.» De vrije en toevallige vereeniging der geslachten is de

natnurstaat.Het huwelijk is eene der eerste daden van vooruitgang in de maat-schappij, omdat dit de broederlijke solidariteit doet geboren worden,en wordt by alle volken, ofschoon onder verschillende vormen, ge-vonden. Be afschaffing van het huwelijk zou dus de terugkeer tot dekindsheid van het menschdom zijn, en de mensch beneden sommigedieren plaatsen, die hem. het voorbeeld van bestendige verbintenissengeven. 697.    Staat de volstrekte onontbindbaarheid van het huwe-lijk in de wet der natuur of alleen in de menschelijke wetvoorgeschreven ? «Het is eene menschelijke wet, die geheel in strijd met dieder natuur is. Maar menschen kunnen hunne wetten veran-deren, die der natuur alleen, zijn

onveranderlijk.» 698.    Is het vrijwillige celibaat eene staat van verdienste-lijkheid en volmaaktheid in Gods oogen? «Neen, en zij, die op die wijze uit baatzucht leven, mis-hagen aan God en bedriegen de menschen.» 699.    Is het celibaat voor eenige menschen niet eene opoffe-ring, die zij zich getroosten, ten einde zich meer uitsluitendaan dén dienst van het menschdom te kunnen wijden?



WET VAN VOOBTPLANTING.                                285 «Dit is geheel iets anders; ik heb gezegd: uit baatzucht.Iedere zelfopoffering is verdienstelijk, wanneer het voor hetgoede gedaan wordt; hoe grooter het offer, des te grooterzal de verdienste zijn. God kan niet met zichzelren in tegenspraak zijn > noch slecht vindenwat Hij zelve gedaan heeft; Hij kan het dus niet verdienstelijk vindendat men zijne wet schendt; maar indien het celibaat door zichzelve,geen verdienstelijke staat is, wordt dit anders als het door afstand tedoen van de genoegens van het huisgezin, een offer ten behoeve vanhet menschdom wordt. Iedere zelfopoffering met het doel om goed tedoen, en daarbij vrij van baatzuchtige bijbedoelingen

verheft denmensch boven zijne stoffelijke natuur. POLYGAMIE. 700.    Is de gelijkheid, op weinig na, van hot getal derindividuen van de beide geslachten, eene aanwijzing van deverhouding, volgens welke zij zich met elkander moeten ver-eenigen ? «Ja, want alles in de natuur heeft een doel.» 701.    Welke van de twee, polygamie (veelwijverij) of mono-gamie (huwelijk met één) is meer overeenkomstig met de wetder natuur. «De polygamie is eene menschelijke wet, waarvan de af-schaffing een bewijs van maatschappelijke vooruitgang is. Hethuwelijk zoo als het voor God ingesteld is, moet gegrond zijnop de toegenegenheid der wezens, die zich met elkander ver-eenigen. Bij de polygamie bestaat er geene

ware tuegenegen-heid; maar alleen zinnelijkheid. Indien de polygamie de wet der natuur ware, zou zij algemeenmoeten opgevolgd kunnen worden, en dit is door het gelijke getalder individuen van beide geslachten, materieel onmogelijk. De polygamie moet als een gebruik, of als eene bijzondere wetgevingvoor sommige zeden ingericht, beschouwd worden, welke door demaatschappelijke vooruitgang gaandeweg verdwijnen zal.



VIJFDE HOOFDSTUK. IV. WET VAN INSTANDHOUDING. 1. Instinkt van instandhouding. — 2. Middelen tot instandhou-ding. — 0. Genot van de aardsche goederen. — 4. Het noodige enovertollige. — 5. Vrijwillige ontberingen. Kastijding van het vleesch. INSTINKT VAN INSTANDHOUDING. 702.    Is het instinkt \'van instandhouding eene wet dernatuur? «Zonder twijfel; zij is aan alle levende wezens gegeven,welke ook de graad van hunne intelligentie moge zijn, bij deeenen is het geheel werktuigelijk, bij de anderen beredeneerd» 703.    Met welk doel heeft God aan alle levende wezens hetinstinkt voor hunne instandhouding gegeven? «Omdat allen tot de uitvoering van de besluiten der Voor-zienigheid

moeten medewerken; daarom heeft God hen de zuchtom te leven geschonken. Daarenboven is het leven voor devolmaking der wezens noodig; zij gevoelen dit instinktmatig,zonder er zich rekenschap van te kunnen geven.» MIDDELEN TOT INSTANDHOUDING. 704.    Heeft God, die aan den mensch de zucht om te levengegeven heeft, hem daartoe altijd de middelen verstrekt? «Ja, en als hij die niet weet te vinden, komt dit doordienhij ze niet begrijpt. God heeft aan den mensch de zucht omte leven niet kunnen geven, zonder hem daartoe de middelente schenken, daarom doét Hij de aarde al datgene voortbren-gen, wat aan hare bewoners het noodige moet verschaffen,



287 WET VAN INSTANDHOUDING. want alleen het noodige is nuttig: het overtollige is dat nooit.» 705.    Waarom brengt de aarde niet altijd genoeg op omin het noodige voor den mensch te voorzien? «Dat komt doordien de mensch haar verwaarloost, dieondankbare! zij is toch zulk eene goede moeder. Dikwijls ooklegt hij de natuur datgene ten laste, wat alleen een gevolgis van eigen onkunde of gebrek aan voorzorg. De aarde zoualtijd het noodige voortbrengen, indien de mensch zich daar-mede tevreden wilde stellen. Indien zij niet genoeg voor debevrediging van elke behoefte opbrengt, komt dit doordiende mensch, datgene voor het overtollige uitgeeft wat voor hetnoodige besteed kon worden. Zie de

arabier in^e woestijn,hij vindt altijd het een of ander om van te leven, omdat hijzijne behoeften niet kunstmatig opdrijft; maar als de helftvan hetgeen voortgebracht wordt aan denkbeeldige behoeftenverkwist wordt, moet de mensch zich dan verwonderen alshij later niets meer vindt, en heeft hij dan wel eenig rechtals de tijd van schaarste gekomen is om zich te beklagen dathem het noodige ontbreekt ? In waarheid zeg ik u, niet denatuur is zorgeloos, maar het is de mensch, die zijne be-hoeften niet weet te beperken.» 706.    Moet men onder het goede der aarde alleen de voort-brengselen van den grond verstaan? «De grond is de eerste bron, uit welke alle andere hulp-middelen voortspruiten, want ten slotte zijn

alle hulpmid-delen alleen eene vervorming van de voortbrengselen vanden grond; daarom moet men onder het goede der aardealles verstaan; waarvan de mensch hier op aarde het genotkan hebben.» 707.    Dikwijls ontbreken aan zekere individuen, zelfs temidden van den overvloed die hen omringd, de middelenvan bestaan; aan wien moeten zij dat wijten? «Aan de baatzucht der menschen , die niet altijd doen, watzij moesten; verder, en wel meestal, aanhenzelven. Zoekt, engij zult vinden: deze woorden willen niet zeggen, dat hetgenoeg is, als men de oogen op den grond vestigt om te zienof men daar ook datgene, wat men verlangt, vinden zal,



288                     3e boek. — 5e hoofdstuk. maar dat men met ijver en volharding, en niet met lauwheidmoet zoeken, zonder zich door de hinderpalen te laten af-schrikken, welke dikwijls slechts middelen zijn, om uwe vol-harding, geduld en kracht te beproeven.» (Zie 534.) Indien de beschaving meer behoeften doet ontstaan, worden daar en -tegen ook door haar de hulpbronnen van den arbeid en van de mid-delen van bestaan vermenigvuldigd; maar men moet erkennen dathaar ten dien opzichte nog veel te doen overblijft; zij zal haar werkdan eerst voltooid hebben als niemand zal kannen zeggen, gebrek aanhet noodige te hebben, tenzij door eigen schuld. Het ongeluk vanvelen ligt daarin, dat zij eene andere

weg dan die, welke hen doorde natuur aangewezen wordt, inslaan; dan schiet hun verstand te kortom te kunnen slagen. Er is plaats onder de zon voor iedereen, mitsieder de hem aangewezene en niet die van anderen inneemt. Denatuur kan niet aansprakelijk zijn voor de gebreken in de maatschap-pelijke inrichtingen en voor de gevolgen, die de eerzucht en eigen-liefde na zich slepen. Men zou evenwel blind moeten zijn, als men de vooruitgang, welkein dat opzicht bij de meest ontwikkelde volken gemaakt zijn, niet zouwillen erkennen. Dank zij de loffelijke pogingen, welke menschenliefdein vereeniging met de wetenschap niet ophoudt voor de stoffelijke wei-vaart van den meusch aantewenden, wordt,

niettegenstaande de toe-nemende vermeerdering van bevolking, het ongenoegzame der productiealthans grootendeels verholpen; en zijn de ongnnstigste jaren niet meerte vergelijken met hetgene zij vroeger waren; de algemeeue gezond-heidsleer, dat voorname element voor kracht en gezondheid, dat aanonze vaderen onbekend was, is het voorwerp van eene verlichte zorg;de ongelukkigen en lijdenden vinden toevluchtB-oorden, overal wordtde> wetenschap cynsbaar gemaakt om het algemeen welzijn te bevorderen.Wil dat zeggen dat men de volmaaktheid bereikt heeft? O neen,zeker niet, maar hetgene reeds gedaan is, is voor ons de maatstaf,van hetgeen men door volharding doen kan, wanneer de

meusch wijsgenoeg is, om- zijn geluk in stellige en ernstige dingen te zoeken enniet in utopiën, die hem eerder achteruit dan vooruit doen gaan. 708. Zijn er geene toestanden, waarin het vinden vanmiddelen van bestaan in het geheel niet van den wil van denmensen afhangt, en in welke de ontbeering van het gebiedendnoodige een gevolg van den drang der omstandigheden is?



WET VAN INSTANDHOUDING.                               289 «Het is dikwijls een harde beproeving, welke hij moetondergaan, en aan welke hij wist dat hij blootgesteld zouworden; wat deze beproeving voor hem verdienstelijk maaktis zijne onderwerping aan Gods wil voor het geval dat zijneintelligentie hem geen middel mocht doen vinden om zich uitden nood te redden. Indien de dood zijn deel moet zijn, moethij die zonder morren afwachten, en denken dat het uur voorzijne wezenlijke verlossing aangebroken is, en dat de wan-hoop in het laatste oogenblik hem al de vruchten van zijne ge-latenheid kan doen verliezen. 709.    Hebben degenen, die in moeielijke omstandighedengenoodzaakt waren hunne

natuurgenooten opteofferen om erzichzelven mede te voeden, eene misdaad begaan; en indiendit eene misdaad was, wordt deze dan door de zucht naarhet leven, welke het instinkt van het zelfbehoud hen geeft,niet verschoonbaar? alk heb hierop reeds geantwoord toen ik zeide, dat hetverdienstelijker is alle beproevingen van het leven met moeden zelfverloochening te dragen. Het is moord, en misdaadtegen de natuur, eene misdaad, die dubbel gestraft moetworden.» 710.    Hebben de wezens, welke op de werelden leven wierorganisatie meer gelouterd is, voedsel noodig? «Ja, maar hun voedsel is ge?venredigd aan hunne natuur.Hunne spijzen zouden voor uwe grove magen niet krachtiggenoeg zijn;

daarentegen zouden zij de uwe niet kunnen ver-te er on.» GENOT VAN DE AARDSCHE GOEDEREN. 711.    Is het genot der aardsche goederen een recht vooralle menschen. «Dit recht is een uitvloeisel van de noodzakelijkheid om temoeten leven. God kan geen plicht opgelegd hebben zonderde middelen om die te vervullen er aan toetevoegen. 712.    Met welk doel heeft God aan het genot der stoffelijkegoederen een gevoel van genoegen verbonden?



290 3e boek. — 5e hoofdstuk. «Met het doel den mensen tot de vervulling van zijne zen-ding aantesporen, en ook om hem door de verleiding te be-proeven.» —   Wat is het doel van die verleiding? «Zijn verstand , dat hem voor uitspattingen moet behoeden,te ontwikkelen.» Indien de mensch alleen met het oog op het nut, tot het genietender aardsche goe leren genoopt ware, zoude zijne onverschilligheidstoornis in de harmonie van het heelal hebhen kunnen veroorzaken ;God heeft er daarom het aanlokkelijke van het gevoel van genoegenaan verbonden, waardoor hij aangespoord wordt om de bedoelingenvan de Voorzienigheid te vervullen. Maar door deze aanlokkelijkheidzelve, heeft God daarenboven door de

verleiding om van dat genoegenmisbruik te kunnen maken, den mensch willen beproeven, en tegendeze verleiding moet zijn verstand hem behoeden. 713.     Zijn er voor het genot, door de natuur grenzen gesteld?«Ja; om u het noodige als grens aantewijzen; maar door uwe uitspattingen wordt gij oververzadigd, en straft daardooruzelve.» 714.     Wat moet men van den mensch denken, die in uit-spattingen van allerlei aard, verhooging zijner genoegens zoekt? «Arme ziel, die men beklagen en niet benijden moet, wantzoo een is zijnen dood zeer nabij!» —  Is het de physische of de zedelijke dood, dien hij te ge-moet gaat? «Beiden.» De mensch, die in uitspattingen van allerlei aard verhooging zijnergenoegens

zoekt, verlaagt zich beneden het dier, want het dier moetzich met de bevrediging van zijne behoeften te vreden stellen. Hij doetdaardoor afstand van de rede, die God hem tot leidsvrouw geschonkenheeft, en hoe grooter zijne uitspattingen zijn, des te grooter is deinvloed, dien hij zijne dierlijke over zijne geestelijke natuur laat nemen.Ziekten, gebreken, ja zelfs de dood, die bet gevolg van het misbruikender genietingen zijn, zijn tegelijkertijd de straffen op de overtredingvan Gods wet gesteld.



291 WEI VAN INSTANDHOUDING. HET NOODIGE EN HET OVERTOLLIGE. 715.    Hoe kan de mensen de grens van het noodige kennen?«De wijze kent die door intu?tie: velen kennen dietehun- nen koste door ondervinding.» 716.    Heeft de natuur de grens van onze behoeften nietdoor ons organisme aangegeven ? «Ja, maar de mensen is onverzadelijk. De natuur heeft degrens van zijne behoefte door zijn organisme aangewezen,maar de ondeugden hebben zijn gestel bedorven en voor hembehoeften doen ontstaan, welkegeene wezenlijke behoeften zijn.» 717.    Hoe moeten wij hen beschouwen, die om zelve hetovertollige te genieten, zich van het goede der aarde, tennadeele van

anderen, meester maken? «Zij miskennen Gods wet en zullen zich omtrent de ont-beeringen, die zij anderen hebben doen ondergaan, moetenverantwoorden.» De grensscheiding tusschen het noodige en het overtollige is nietabsoluut. Be beschaving heeft behoeften doen ontstaan, die de wildeniet kent, en de Geesten, die deze voorschriften gegeven hebben,willen er niet door te kennen geven dat de beschaafde inensch opdezelfde wijze als de wilde leven moet. Alles is betrekkelijk, en derede moet hierin uitspraak doen. Door de beseharing ontwikkeltde zedelijke zin en tevens het gevoel van liefde, waardoor de menschgenoopt wordt elkander te helpen. Zij, die ten koste van de ont-beeringen

die anderen moeten verduren, leven , cxploiteercn ten kostevan dezen, de weldaden der beschaving; zij bezitten van die beschavingalleen het vernis, zooals er menschen zijn, die van de godsdienstalleen het masker dragen. VRIJWILLIGE ONTBERINGEN. KASTIJDING VAN HETVLEESCH. 718.    Legt de wet van instandhouding de verplichting opom voor de behoeften van het lichaam zorg te dragen? «Ja, zonder kracht en gezondheid is arbeiden onmogelijk.» 719.    Is de mensch laakbaar, als hij zijn eigen welzijntracht te bevorderen?



f 292                     3e boek. — 5e hoofdstuk. «Welzijn te genieten is eene natuurlijke begeerte; God ver-biedt alleen misbruik, omdat misbruik, ten nadeele van deinstandhouding werkt; Hij maakt er geene misdaad van alsmen zijn eigen welzijn zoekt te bevorderen, als het maar nietten koste van anderen verkregen wordt, noch uwe eigenezedelijke of lichamelijke krachten verzwakt.» 720.    Zijn vrijwillige ontbeeringen, met het doel om zich-zelve eene even zoo vrijwillige boetedoening opteleggen, ver-dienstelijk in Gods oogen? «Doet goed aan anderen, en gij zult u verdienstelijkermaken.» — Zijn er vrijwillige ontberingen, waardoor men zich ver-dienstelijk maakt? «Ja, de ontbering van onnutte genietingen, omdat

deze denmensch van de stof los maakt en zijne ziel verheft. Wat ver-dienstelijk is, is weerstand te bieden aan de verlokking omoverdaad te genieten, zich het genot van nuttelooze genie-tingen te ontzeggen, van het noodige het een of andere afte-zonderen, om het aan anderen, die niet genoeg hebben, tekunnen geven. Indien de ontbering, die gij uzelven oplegt,niets dan een ijdele vertooning is, is het eene bespotting.» 721.    Streng vrome levenswijze, kastijding van het vleeschwas in de oudste tijden en bij verschillende volken in gebruik;zijn die kastijdingen in een of ander opzicht verdienstelijk? «Vraag u zelven af, voor toten zij eenig nut kunnen heb-beu , en gij zult het antwoord vinden; als die kastijdingenalleen

nuttig zijn voor hen, die ze zich aandoen, en deze be-letten het goede te doen, dan is het ego?sme, wat ook hetvoorwendsel moge zijn, waarmede men het tracht te kleuren.Zichzelven ontberingen voor anderen opleggen en voor anderenarbeiden, dat is volgens de Christelijke liefde, de ware kas-tijding van het vleesch.» 722.    Is de onthouding van sommige spijzen, die aan som-raige volken voorgeschreven wordt, op het gezond verstandgegrond ? «De mensch mag zich met alles wat zijne gezondheid nietbenadeelen kan, voeden; maar de wetgevers hebben met een



293 WET VAN INSTANDHOUDING. nuttig doel het gebruik van eenige spijzen kunnen verbieden ;en om meer kracht aan hun verbod te geven, hebben zij ditals van God uitgegaan voorgedragen.» 723.    Is het gebruik van dierlijk voedsel door den mensen,strijdig met de wet der natuur? «In uw physisch gestel wordt het vleesch door vleesch ge-voed, anders zou de mensch in verval geraken. De wet vaninstandhouding, legt den mensch als plicht op, zijnekrachten en gezondheid te onderhouden, ten einde in staatte zijn de wet van den arbeid te kunnen opvolgen; de menschmoet zich naar de behoeften van zijn organisme voeden.» 724.    Is de onthouding van dierlijk of ander voedsel

alsboetedoening, verdienstelijk ? «Ja, als men er zich van onthoudt om het aan anderen tegeven; maar God kan er geene boetedoening in zien als hetgeene ernstige en nuttige ontbering is die men zichzelvenoplegt; daarom zeggen wij, dat zij, die slechts den schijn vaneene ontbering te ondergaan aannemen, huichelaars zijn.» 725.    Hoe moet men de verminkingen, die men menschenen dieren doet ondergaan beschouwen? «Waartoe die vraag? Vraag nogmaals aan uzelven of dittot iets nuttig is. Al wat onnut is, kan God niet welgevalligzijn, en wat schadelijk is, is Hem altijd ongevallig, want,weet het wel, alleen de gevoelens die de ziel tot Hem ver-heffen kunnen, zijn God aangenaam; het is

door Zijne wetoptevolgen maar niet door die te schenden dat gij uw aard-sche stof zult kunnen afschudden.» 726.    Indien het aardsche lijden, door de wijze, waaropwij dit dragen, ons verheft, verheffen wij ons dan ook doorhet lijden, dat wij onszelven opleggen? «Het eenige lijden\' dat verheft is het natuurlijke lijden,omdat dit ons door God opgelegd wordt; het vrijwillige lijdendient tot niets als er geen nut voor anderen uit voortvloeit.Gelooft gij dat degene, die zoo als de bonzen, fakirs en anderedwepers van vele sekten, hun leven door bovenmenschelijkepijnigingen verkorten, vorderingen op hunnen weg maken?Waarom arbeiden zij niet liever tot bevordering van het wel- 23



294                       3e boek. — 5e hoofdstuk. zijn van hunne natuurgenooten ? Laten zij den behoeftigeIdeeden ; den bedroefde troosten; voor den gebrekkige werken ;laten zij zich ontberingen getroosten, als zij daardoor onge-lukkigen kunnen bijstaan; dan zal hun leven nuttig en Gode•welgevallig zijn. Wanneer men bij het vrijwillige lijden, datmen ondergaat, alleen zichzelven op het oog heeft, is hetego?sme; als men voor anderen lijdt, is het liefde; zoo luidthet voorschrift van Christus.» 727. Indien men zich geen lijden, dat voor anderen zondernut is, vrijwillig moet opleggen, moet men zich dan voorlijden, dat men voorziet, of waardoor men bedreigd wordt;trachten te behoeden? «Het instinkt van zelfbehoud is aan

ieder wezen geschonkentot bestrijding van gevaren en lijden. Geeselt uwen geest,maar niet uw lichaam, kastijdt uwen hoogmoed, smoort uwego?sme als een slang die aan uw hart knaagt, en gij zultmeer voor uwe vooruitgang doen, dan door al die gestrengekastijdingen, die niet meer tot onze eeuw behooren.»



ZESDE HOOFDSTUK. V. WET VAN VERNIELING. 1. Noodzakelijke en niet gewettigde vernieling. — 2. Vernielendeplagen. — 8. Oorlogen. — 4. Moord. — 5. Wreedheid. — 6. Twee-gevecht. — 7. Doodstraf. i NOODZAKELIJKE EN NIET GEWETTIGDE VERNIELING. 728. Is de vernieling eene wet der natuur? «Alles moet vernietigd worden, om wederom geboren tekunnen worden en zich door vervorming te kunnen verbete-ren; want wat gij vernietiging noemt is slechts eene vervor-ming, die de vernieuwing en verbetering van de levendewezens tot doel heeft.» — Zou de zucht tot vernielen aan de levende wezens meteen voorzien end doel gegeven zijn? «Gods schepselen zijn de werktuigen

die Hij gebruikt, omzijn doel ten uitvoer te brengen. Om zich te voeden, vernielende levende wezens elkander, dit geschiedt met het tweeledigdoel om het evenwicht bij de voortbrenging, die te groot zoudekunnen worden, te bewaren, en om de overblijfselen van hunomhulsel te kunnen benuttigen. Maar het is altijd alleen hetomhulsel dat vernietigd wordt, en dit is slechts bijzaak enniet het hoofdbestandeel van het denkende wezen; het voor-naamste is bij hem het intelligente beginsel, hetwelk onver-nietigbaar is en door de opvolgende gedaanteverwisselingen,welke het ondergaat, verbeterd wordt.» 729. Indien de vernieling voor de hervorming der wezensnoodzakelijk is, waarom omringt de

natuur hen dan met demiddelen tot instandhouding en onderhoud P 23*



I 216                        3e boek. — 6e hoofdstuk. «Opdat de vernieling niet vóór den geschilden tijd zouplaats vinden. Elke te vroegtijdige vernietiging is een hinder-paal voor de ontwikkeling van het intelligente beginsel;daarom heeft God aan elk wezen de zucht tot het leven entot voortbrenging ingeschapen.» 730.    Indien de dood ons tot een beter leven moet leiden,en hij ons van het lijden van het tegenwoordige leven bevrijdt,waarom gevoelt de mensen er dan toch een\' instinktmatigenafkeer van, welke hem dien doet vreezen? «Wij hebben het reeds gezegd, de mensch moet er naarstreven om zijn leven te verlengen, ten einde zijne taak tekunnen afwerken; daarom heeft God hem het instinkt vanzelfbehoud

geschonken, en dat instinkt ondersteunt hem bijzijne beproevingen; zonder dat, zoude hij zich dikwijls aanmoedeloosheid overgeven. De geheimzinnige stem, die hemtegen den dood doet opzien, zegt hem dat hij nog iets voorzijne vooruitgang doen kan. Wanneer hij door een gevaar be-dreigd wordt, is het voor hem eene waarschuwing om zichhet uitstel, dat God hem nog verleent, ten nutte te maken;maar de ondankbare dankt daarvoor dikwijls meer zijn ge-stern te, dan zijnen Schepper.» 731.     Waarom heeft de natuur naast de middelen tot in-standhouding, tegelijkertijd die ter vernieling geplaatst? «Het geneesmiddel naast de kwaal; wij hebben dit reedsgezegd, het is om het evenwicht te bewaren, en om als

tegen-wicht te dienen.» 732.     Is de zucht tot vernielen dezelfde op alle werelden?«Zij is aan den meest of minder stoffelijken toestand der werelden geëvenredigd, en houdt bij een\' meer physisch enzedelijk gezuiverden toestand op. Op de meer verheven wereldendan de uwe, zijn de voorwaarden van het leven geheel anders.» 733.    Zal de noodzakelijkheid om te vernielen altijd bij denmensch op aarde blijven bestaan ? «De behoefte om te vernielen wordt bij den mensch naar-mate de Geest de overhand over de stof verkrygt, zwakker;daarom ziet gij dat de zedelijke en intellectueele ontwikkelingdoor afschuw voor vernieling\' gevolgd wordt.»



WBT VAN VERNIELING.                                      297 734.     Heeft de mensch in zijnen tegenwoordigen staat, eenonbeperkt recht om de dieren te vernielen ? «Dit recht wordt door de behoefte om in zijne voeding enveiligheid te voorzien, geregeld; misbruik is nooit een rechtgeweest.» 735.     Wat moeten wij denken van de vernieling, die dégrenzen der behoeften te buiten gaan , b. v. van de jacht alsdie alleen het genoegen om zonder nut te vernielen, ten doelheeft? «Heerschappij van de dierlijkheid over de geestelijke natuur.Elke vernieling, die de grenzen van de behoeften overschrijdtis eene schending van Gods wet. De dieren vernielen alleenom in hunne behoeften te voorzien; maar de

mensch, die eenvrijen wil heeft, vernielt zonder noodzakelijkheid; hij zal vanhet misbruik dat hij van de vrijheid, die hem geschonkenwerd, gemaakt heeft, rekenschap moeten geven, want hij geeftdan toe aan zijne slechte neigingen.» 736.     Maken de volken, die tot in het overdrevene met eeneangstvallige bezorgdheid vermijden een dier te dooden, zichdaardoor bijzonder verdienstelijk? «Het is overdrijving van een op zichzelve lofwaardig gevoel,maar dat in een misbruik ontaard, en waarvan de verdienstedoor vele misbruiken van geheel anderen aard vernietigd wordt.Er bestaat bij hen meer bijgeloovige vrees dan wezenlijkegoedhartigheid.» VERNIELENDE PLAGEN. 737.     Met welk doel

bezoekt God het menschdom door ver-nielende plagen? «Om het spoediger vorderingen te doen maken. Hebben wijniet gezegd dat de vernieling noodzakelijk is tot zedelijke ver-vorming der Geesten, die in elk nieuw bestaan een\' nieuwengraad van volmaaktheid bereiken? Men moet het einde zienom er de gevolgen van te kunnen op prijs stellen. Gij beoor-deelt ze alleen uit uw persoonlijk standpunt, en gij noemthet plagen, om de schade die zij u berokkenen; maar dieverwoestingen zijn dikwijls noodig om spoedig en in weinige



3e boek. — 6e hoofdstuk. 298 jaren een beteren staat van zaken te doen geboren wor-den; waartoe anders eeuwen noodig zouden geweest zijn.»(Zie 744.) 738. Kon God voor de verbetering van het menschdomgeene andere middelen dan die der vernielende plagen aan-wenden ? «Ja, en Hij gebruikt die dagelijks, daar hij immers aaniedereen de middelen geschonken heeft, om door de kennisvan goed en kwaad vorderingen te maken. Het is de mensch,die er geen gebruik van maakt; men moet hem wel in zijnhoogmoed straffen en hem zijne zwakheid doen gevoelen.» — Maar bij die plagen komen de deugdzame menscheneven goed als de slechten om, is dat rechtvaardig? «Gedurende het leven beschouwt de

mensch alles in verbandtot zijn lichaam, maar na den dood denkt hij anders, en zooals wij reeds gezegd hebben : het leven van het lichaam is vanweinig beteekenis, eene eeuw van uwe wereld is in de eeuwig-heid als een bliksemstraal; zoo ook is het lijden gedurendehetgene gij eenige maanden of dagen noemt, niets; het iseene leering voor u, die u in de toekomst van dienst zal zijn.De Geesten, ziedaar de wezenlijke wereld, die vóór alles be-staan heeft en alles overleeft (zie 85); dit zijn Gods kinderenen de voorwerpen van zijne tederste zorgen; de lichamen zijnslechts vermommingen, waaronder zij hunne verschijning opaarde maken. Bij groote rampen, waardoor het menschdomweggerukt wordt, is dit als een

leger in oorlogstijd, datzijne kleederen versleten, verscheurd of verloren heeft. Debevelhebber laat zich meer aan zijne manschappen, dan aanhunne kleederen gelegen liggen.» — Maar de slachtoffers van die plagen blijven nietteminslachtoffers ? «Indien men het leven, zoo als het werkelijk is, beschouwde,en bedacht hoe onbeduidend dit in vergelijking met de eeuwig-heid is, zou men er minder gewicht aan hechten. Die slacht-offers zullen in een ander bestaan voor hun lijden, als zij ditzonder morren weten te dragen, eene groote vergoeding ont-vangen.»



WET VAN VEKNIELING.                                    299 Het zij de dood door een algemeene ramp, dan wel door een ge-wone oorzaak plaats vindt, moet men, als het uur voor het vertrekslaat, sterven: het eenige waarin onderscheid bestaat is, dat er inzulk een geval een grooter aantal te gelijk vertrekken. Indien wij ons in gedachte zoo hoog konden verheffen, dat wij hetgeheele menschdom beheerschen en geheel overzien konden, dan zoudendie verschrikkelijke plagen ons slechts als voorbijgaande stormen in delotswisseling van het leven voorkomen. 739.     Hebben die vernielende plagen, niettegenstaande devampen die zij veroorzaken, uit een physisch oogpunt beschouwd,ook eenig nut?

«Ja, zij veranderen dikwijls den toestand van een land;doch het goede, dat er uit voortvloeit, wordt dikwijls eerstdoor de volgende geslachten ondervonden.» 740.    Zouden die plagen ook niet zedelijke beproevingen voorden mensch zijn, welke hem in de noodzakelijkheid plaatsente leeren strijden tegen de grootste moeielijkheden ? «De plagen zijn beproevingen, die den mensch in de gele-genheid stellen om: zijn verstand te scherpen , zijn ge\'dulden onderwerping aan Gods wil te toonen, en hem in staatte stellen, als hij niet door ego?sme beheerscht wordt, vanzijn gevoel van zelfverloochening, belangeloosheid en liefde totden naaste, blijken te geven.» 741.     Is het den mensch gegeven, de

plagen, door welkehij bezocht wordt, af te wenden? «Ja, gedeeltelijk, doch niet in den zin, die er gewoonlijkaan gehecht wordt. Vele plagen zijn een gevolg van zijne on-bedachtzaamheid; naarmate hij meer kennis en ondervindingopdoet, kan hij ze afwenden, dat wil zeggen, ze voorkomenals hij er de oorzaak van weet optesporen. Maar onder deplagen, waarmede het menschdom bezocht wordt, zijn eralgemeene, die in Gods besluit liggen, en waarvan ieder indi-vidu min of meer den terugstoot gevoelt; aan die plagen kande mensch alleen onderwerping aan Gods wil tegenoverstellen;en dikwijls nog worden zij door zijne onverschilligheid erger.» Onder de natuurlijke en van den mensch niet

afhankelijke vernie-lende plagen, moet men in de eerste plaats, pest, hongersnood, over-



300                          3e bobk. — 6e boofdstuk. stroomingen, de voor de voortbrengselen der aarde nadeelige afwisse-ling van het weder, stellen. Maar bezit de mensch niet in de weten-schap, in de kunstwerken, in de verbetering van den landbouw, inde afwisselende bebouwing der gewassen, in besproeing, in de bestu -deering van de voorwaarden voor de algemeene gezondheid, de middelenom die rampen te neutraliseeren of althans veel te verzachten? Zijnsommige landen, die vroeger door verschillende plagen geteisterdwerden, er thans niet van bevrijd? Wat zal de mensch dan niet totbevordering van zijn stoffelijk welzijn in staat zijn te doen, als hij alde hulpbronnen, die zijn verstand hem aan de hand doet,

aanwendt,en de zorg voor zijne persoonlijke instandhouding met ware liefde voorzijne natuurgenooten gepaard doet gaan ? (Zie 707 .) OORLOGEN. 742.    Door welke oorzaak wordt de mensch tot oorlog voerengedreven ? «Heerschappij van de dierlijke op de Geestelijke natuur enbotvieren zijner driften. In den staat van barbaarschheid,kennen de volken alleen het recht van den sterkste; daaromis voor hen de oorlog een\'» normalen toestand. Naarmate demensch vooruitgaat worden de oorlogen zeldzamer, omdat mener door de vooruitgang de aanleiding van weet te verminderen ,en als de oorlog noodzakelijk is menschelijkheid er mede weette vereenigen.» 743.    Zal de oorlog eens van de aarde verdwijnen?

«Ja, als de menschen de rechtvaaardigheid zullen begrijpen;en Gods wet opvolgen; dan zullen alle volken broeders zijn.» 744.    Voor welk doel heeft de Voorzienigheid den oorlognoodzakelijk gemaakt? «Voor vrijheid en ontwikkeling.» — Indien men door middel der oorlogen tot de vrijheidmoet geraken, hoe komt het dan dat zij dikwijls slavernij totdoel en tot uitkomst hebben? «Tijdelijke onderdrukking om de volken het moede te doenworden, en ze des te spoediger te doen vooruitgaan.» 745.    Wat moet men denken van dengene, die oorlog ver-wekt, om zichzelven te bevoordeelen ?



301 WET VAN VBBNIEUNG. «Deze is de wezenlijk schuldige, en er zullen vele levensvoor hem moeten voorbijgaan, om voor de moorden, waarvanhij de oorzaak zal geweest zijn te boeten, want hij zal voorelk mensen, wiens dood hij tot bevrediging van zijne eerzuchtzal veroorzaakt hebben, verantwoordelijk zijn.» MOORD. 746.     Is moord eene misdaad in Gods oogen? «Ja, en een groote misdaad, want degene, die het levenaan een natuurgenoot ontneemt, snijdt een leven van boete-doening of van zending af; en daarin is het kwaad gelegen.* 747.     Is moord altijd even misdadig? «Wij hebben het reeds gezegd, God is rechtvaardig; hijoordeelt meer de bedoeling dan de daad.» 748.   

Verschoont God den moord bij wettige zelfverdediging ?«De noodzakelijkheid alleen, kan eene verschooning wezen; maar als men zijn eigen leven redden kan, zonder dat vanzijnen aanvaller te vernietigen, dan moet men dat doen.» 749.     Is de mensch voor de moorden, die hij in den oorlogbegaat, verantwoordelijk? «Neen, zoo hij daartoe gedwongen wordt, maar hij is mis-dadig, indien hij wreedheden pleegt, en zijne menschelijkheidzal hem toegerekend worden.» 750.    Wie is in Gods oogen meer misdadig; de vader ofde kindermoorder? «Beiden zijn even misdadig; want elke misdaad is misdaad.» 751.    Hoe komt het, dat de kindermoord bij sommige reedszeer intellectueel ontwikkelde

volken, in hunne zeden ligt endoor de wetgeving gewettigd wordt? «De ontwikkeling van het verstand brengt niet noodwendigde vooruitgang in het goede mede: de intellectueel verhevenGeest, kan slecht zijn; het is er een die lang geleefd heeftzonder zich te verbeteren: hij weet veel.» WREEDHEID. 752.     Kan men het gevoel van wreedheid aan het instinktvan vernieling toeschrijven?



302                       3e boek. — 6e hoofdstuk. «Het is het instinkt van vernieling in zijne meest slechteuiting, want al moge de vernieling somtijds noodzakelijkzijn, de wreedheid is dit nooit; het is het uitvloeisel van eenverdorven natuur.» 753.    Hoe komt het dat wreedheid eene der hoofdtrekkenvan de primitieve volken is? «Omdat bij de volken, die gij primitieve noemt, de stofover den Geest hcerscht, zij geven zich aan de neigingen vanhet dier over, en, daar zij geene andere behoefte dan die vanhet lichaam kennen, denken zij aan niets anders dan aanhunne eigene instandhouding, en dat maakt hen gewoonlijkwreed. Daarbij zijn de volken, wier ontwikkeling nog onvol-komen is, onder de heerschappij van even

onvolmaakte Gees-ten die met hen sympathiseeren, tot dat, meer gevorderdevolken dien invloed komen vernietigen of verzwakken.» 754.     Is wreedheid, niet een gevolg van het ontbreken vanden zedelijkheids-zin ? «Zeg liever dat de zedelijkheids-zin niet ontwikkeld is, maarzeg niet dat die ontbreekt, want deze bestaat in beginsel bijalle menschen; het is die zedelijkheidszin door welke zij latergoede en menschlievende menschen worden. Hij bestaat dusbij den wilde, maar op dezelfde wijze, waarop het beginselvan eene geur in de kiem van eene bloem, voordat die ont-loken is, aanwezig is.» Alle vermogens van den mensch, zijn bij hem in rudiiiientairen oflatenten toestand aanwezig, en ontwikkelen zich naar

gelang de om-standigheden daartoe meer of minder gunstig zijn. De te groote ont-wikkeling van het eene houdt die der anderen tegen of neutraliseertdie. Door orerprikkeling van de stoffelijke neigingen, wordt als \'t warede zedelijkheidszin verstikt, even als door de ontwikkeling van denzedelijkheidszin de zuiver dierlijke vermogens langzamerhand verzwaktworden. 755.    Hoe komt het dat men te midden der meest gevor-derde beschaving, wezens vindt, die even wreed zijn als dewilden? «Zooals er aan een boom, die goede vruchten draagt ook



WET VAN VBBNIBLINO.                                     303 mislukte vruchten gevonden worden. Het zijn, zoo gij wilt,wilden, die van de beschaving niets dan het kleed dragen,wolven te midden der lammeren verdwaald. Geesten van eenemindere orde en die nog zeer achterlijk zijn, kunnen zich temidden van vergevorderde menschen incarneeren in de hoopzelve vorderingen te zullen maken; maar indien de beproevingvoor hen te zwaar is, herneemt de oorspronkelijke natuur deoverhand.» 756.    Zal de maatschappij der deugzame menschen, eenmaalvan de kwaadwillige wezens gezuiverd worden? «De menscheid gaat vooruit; de door het instinkt van hetkwaad beheerschte menschen, die

onder de goeden mis-plaatst zijn, zullen langzamerhand verdwijnen, zooals hetslechte graan van het goede wordt afgezonderd als het geziftwordt, maar, om met een ander omkleedsel wedergeborente worden; en daar zij alsdan meer ondervinding zullen op-gedaan hebben, zullen zij beter begrijpen wat goed en watkwaad is. Gij bezit daarvan een voorbeeld bij de planten endieren, welke het den mensch gelukt is, te vereedelen, en bijwelke hij nieuwe eigenschappen ontwikkelt. Wel nu! het iseerst na vele geslachten dat de verbetering volkomen wordt.Dit is het zinnebeeld van de verschillende levens van denmensch.» HET TWEEGEVECHT. 757.    Kan het tweegevecht als een geval van

wettige zelf-verdediging beschouwd worden? «Neen, het is moord; en eene ongerijmde gewoonte, debarbaarsche tijden waardig. Bij meer gevorderde en meerzedelijke beschaving, zal de mensch inzien, dat het tweege-vecht even belachelijk is als de gevechten die men vroegerals een Gods-gericht beschouwde.» 758.     Kan van de zijde van hem, die zijne eigene zwakheidkennende, bijna zeker is het slachtoffer te zullen worden, hettweegevecht als een moord beschouwd worden? «Het is zelfmoord.»



304                        3e boek. — 6e hoofdstuk. —   En als de kansen gelijk staan, is het dan moord ofzelfmoord? «Beiden.» In alle gevallen, zelfs bij die waar de kansen gelyk staan, is deduëllist misdadig; ten eerste omdat hij in koelen bloede en met voor-bedachten rade naar het leven van zyn\'naasten staat, en ten anderenomdat hij zonder nut en zonder voordeel voor wien ook, zijn levenin de waagschaal stelt. 759.     Welke waarde moet men hechten aan hetgeen menin zake van tweegevecht, punl van eer noemt? «Hoogmoed en ijdelheid : twee plagen van het menschdom.» —  Maar zijn er dan geen gevallen, waarbij wezenlijk onzeeer gemoeid is, en te weigeren lafhartigheid zoude zijn ? «Dit hangt van de zeden

en gebruiken af; ieder land eniedere eeuw heeft daaromtrent\'eene andere zienswijze; wan-neer de menschen beter en meer zedelijk gevorderd zullen zijn,zullen zij inzien dat het ware eergevoel boven de aardschedriften verheven is, en dat men niet door een ander te doodenof zichzelven te doen dooden, een gepleegd onrecht herstelt.» Het is grootmoediger en wezenlijk eervoller, als men ongelijk heeft,zijne schuld te erkennen; en om in elk geval zich de beleedigingen,waarboven men verheven is, niet aantetrekken. DE DOODSTRAF. 760.    Zal de doodctraf uit de menschelijke wetten verdwijnen ?«De doodstraf zal zonder den minste twijfel verdwijnen en hare afschaffing zal een tijdperk van vooruitgang van

hetmenschdom aantoonen. Wanneer de menschen meer verlichtzullen zijn, zal de doodstraf over de gansche aarde geheelafgeschaft worden; de menschen zullen niet meer door men-schen gevonnist behoeven te worden. Ik spreek van een tijd,die nog vrij ver van u verwijderd is.» De maatschappelijke vooruitgang laat ongetwijfeld nog veel te wen-schen over, maar men zoude onrechtvaardig jegens de hedendaagsche



WET VAN VERNIELING.                                     305 maatschappij zijn, indien men in de beperking van de toepassing vande doodstraf, en van de misdaden waartegen dezelve wordt uitgespro-ken, bij de meest beschaafde volken ingevoerd, niet eene vooruitgangzag. Wanneer men bij dezelfde volken de waarborgen, waarmede dewet zich beijvert den beklaagde te omringen, en de menschlievendheid,waarmede zij hem behandelt, zelfs wanneer hij schuldig verklaardwordt, vergelykt bij hetgeen men deed in tijden die nog niet ververwijderd zijn, dan kan men de vooruitgaande beweging van hetmenschdom niet loochenen. 761.    De wet van instandhouding geeft den mensch het rechtom

zijn eigen leven te beschermen; is het niet van dat rechtgebruik maken, als hij een gevaarlijk lid der maatschappijafsnijdt? «Hij bezit andere middelen om zich voor gevaar te behoeden.Men moet den misdadiger altijd de gelegenheid tot berouwlaten en die niet voor hem afsluiten.» 762.    Indien de doodstraf bij de beschaafde maatschappijenkan afgeschaft worden, is zij dan toch in minder gevorderdetijden niet eene noodzakelijkheid geweest? «Noodzakelijkheid is het woord niet; de mensch gelooft altijddat iets noodzakelijk is, als hij niets vindt dat beter is; naar-mate hij verlichter wordt, ziet hij beter in, wat recht ofonrecht is, en schaft hij de misbruiken af, die in tijden vanonwetendheid in

naam der gerechtigheid gepleegd worden » 763.    Is de beperking der gevallen waarbij de doodstraftoegepast wordt een teeken van vooruitgang der beschaving? «Zoudt gij daaraan twijfelen ? Komt uw geest niet in opstandals gij die verhalen leest van de slachting, die men vroegeren in naam der gerechtigheid en dikwijls ter eere van Godonder de menschen aanrichtte; van die pijnigingen , die men deveroordeelden en zelfs de beschuldigden deed ondergaan, omhen door de hevigheid der smarten, de bekentenis van eenemisdaad, die zij dikwijls niet gepleegd hadden aftepersen?Welnu, indien gij in dien tijd geleefd had, zoudt gij dit alleszeer natuurlijk gevonden hebben, en gij zoudt,

rechter geweestzijnde, hetzelfde gedaan hebben. Zoo gebeurt het, dat iets watop eenen tijd als rechtvaardig beschouwd werd, op een anderen



306                       3e boek. — 6e hoofdstuk. barbaarsch gevonden wordt. Alleen de goddelijke wetten zijneeuwig; de men schel ijke veranderen met de vooruitgang; zijzuilen nog meer veranderen, tot dat zij in harmonie met deGoddelijke gebracht zullen zijn.» 764.    Jezus heeft gezegd: Die met het zwaard doodt, zaldoor het zwaard vergaan, zijn deze woorden niet de wettigingvan het recht van wedervergelding, en is de dood, die menden moordenaar doet ondergaan, niet de toepassing van diestraf? «Vergis u niet, gij hebt de woorden, even als die over zoovele andere dingen, verkeerd begrepen. De straf der weder-vergelding is Gods gerechtigheid; Hij is het, die haar oplegt. Gijallen ondergaat ieder oogenblik die straf, want gij wordt

doordatgene, waardoor gij gezondigt hebt, in dit of in een anderleven, gestraft; hij, die zijne medemenschen zal hebben doenlijden, zal in een\' toestand geplaatst worden, waarin hij alleszal te verduren hebben wat hij anderen heeft doen ondergaan,dat is de zin van de woorden van Jezus; maar heeft hij uook niet gezegd: Vergeeft aan uwe vijanden , en heeft hij uniet geleerd om God te bidden om u uwe overtredingen tevergeven, zoo als gij anderen vergeven zult hebben; begrijptdat goed.» 765.    Wat moet men denken over de doodstraf, die in dennaam van God wordt opgelegd? «Het is Gods plaats in de Gerechtigheid innemen. Zij, diezoo handelen, bewijzen daardoor hoe ver zij er nog van afzijn God te begrijpen. De doodstraf is een

gruweldaad als diein den naam van God wordt opgelegd, en zij, die haar toe-passen, zullen daarmede als met een moord belast worden.»



ZEVENDE HOOFDSTUK. VI. WET DER SAMENLEVING. 1. Noodzakelijkheid van het maatschappelijke leven. — 2. Levenvan afzondering. Gelofte van stilzwijgen heid. — 3. Familiebanden. NOODZAKELIJKHEID VAN HET MAATSCHAPPELIJK LEVEN. 766.    Is het maatschappelijk leven in de natuur?«Zeker; God heeft den mensch geschapen om in gemeen - schap te leven. God heeft niet voor niets aan den mensch despraak en de andere vermogens, die voor het maatschappelijkeleven noodig zijn, geschonken.» 767.    Is de algeheele afzondering, met de wet der natuurin strijd? «Ja, aangezien de menschen uit natuurdrift de gezelligheidzoeken, en zij allen door wederkeerige hulp tot

de voor-uitgang moeten medewerken.» 768.    Gehoorzaamt de mensch door de gezelligheid te zoeken,alleen aan een persoonlijk gevoel of is er aan dat gevoel eenmeer algemeen voorzienig doel verbonden? «De mensch moet voorwaarts streven; hij kan dat nietalléén doen, omdat hij niet alle vermogens in zich vereenigt:hij moet zich in betrekking met andere menschen stellen.Door afzondering verdierlijkt en verwelkt hij.» Niemand bezit alle vermogens; door vereen iging in maatschappijen,wordt hetgeen aan den een\' ontbreekt door den ander\' aangevuld,ten einde zoodoende aller welzijn te bevorderen en vooruit te komen ,daarom is het, dat den een den ander noodig hebbende, zij

geschapenzijn om gezellig en niet om in afzondering te kunnen leven.



8e boek. — 7e hoofdstuk. 308 LEVEN VAN AFZONDERING. GELOFTE VAN STIL-ZWIJGENDHEID. 769.    Men kan als algemeen beginsel zeer goed begrijpendat het gezellig leven in de natuur is; maar daar alle smakeneveneens in de natuur zijn; waarom zou dan die van afzon-dering, afkeuring verdienen, als de mensch er genoegen invindt ? «Genoegen van den ego?st. Er zijn ook menschen, die ergenoegen in scheppen om zich te bedrinken; keurt gij ditgoed ? Een leven, waarbij men zichzelven veroordeelt om voorniemand van nut te zijn, kan aan God niet welgevallig zijn.» 770.    Hoe moet men de menschen beschouwen, die in vol-strekte afzondering leven om de verderfelijke aanraking vande wereld te ontvlieden? «Dubbel

ego?sme.» —  Maar indien die afzondering door de oplegging van eenemoeielijke onthouding, eene boetedoening tot doel heeft, iszij dan niet verdienstelijk? «Meer goed te doen, dan men kwaad gedaan heeft, is debeste boetedoening. Door het ééne kwaad te willen vermijden,vervalt hij in een ander; daar hij de wet van liefde en wel-dadigheid vergeet.» 771.    Hoe moet men hen beschouwen, die de wereld ontvlie-den om zich aan de ondersteuning van ongelukkigen te wijden? «Door zich te vernederen, verheffen dezen zich. Zij hebbende dubbele verdienste van zich boven de stoffelijke genietingente verheffen, en door opvolging van de wet van den arbeid,goed te doen.» —  En zij, die in de afzondering, de stilte zoeken, die

voorsommige arbeid noodig is? «Dit is niet de absolute afzondering van den ego?st; zijzonderen zich niet van de maatschappij af, daar zij voor haararbeiden.» 772.    Wat te denken van de gelofte van stilzwijgendheid,welke door eenige sekten, reeds in de vroegste tijden voor-geschreven werd?



WET DER SAMENLEVING.                                   309 «Vraag liever u zelve af, of de spraak in de natuur is, enwaartoe God die gegeven heeft. God veroordeelt het misbruik,en niet het gebruik der vermogens, die hij geschonken heeft.Stilzwijgendheid is evenwel nuttig; want in de stille afzon-dering overdenkt gij, wordt uw geest vrijer, en kan dan metons in gemeenschap komen; maar gelofte van stilzwijgendheidis eene dwaasheid. Waarschijnlijk hebben degenen, die dezevrijwillige ontberingen als deugden beschouwen, een goed doelvoor oogen, maar zij vergissen zich, doordien zij Gods wezen-lijke wetten niet genoegzaam kennen.» De gelofte van algeheele stilzwijgendheid, even als van

afzondering;berooft den mensch van die gezellige omgang, waardoor hij in degelegenheid kan gesteld worden, goed te doen en de wet van voor-uitgang optevolgen. FAMILIEBANDEN. 773.     Waarom herkennen, bij de dieren, de. ouders en dekinderen elkander niet meer, zoodra de laatsten geene ver-zorging meer noodig hebben? «De dieren leven alleen het stoffelijke en niet het zedelijkeleven. De liefde van de moeder voor hare jongen heeft hetinstinkt van instandhouding der wezens, die zij het levengeschonken heeft, tot beginsel; als deze voor zichzelven kun-nen zorgen, is hare taak volbracht, de natuur vergt nietsmeer van haar; daarom verlaat zij hen om zich weder metde nieuw

aangekomene bezig te houden. 774.    Er zijn menschen , die, uit het verlaten der jongendoor hunne ouders, opmaken, dat bij den mensch de bandenvan bloedverwantschap slechts het gevolg van de maatschap-pelijke [zeden en niet eene wet der natuur zijn, wat moetenwij daarvan denken? «De mensch heeft eene andere bestemming dan het dier:waarom wilt gij hem altijd daarmede gelijk stellen? Bij hembestaan er andere dan alleen stoffelijke behoeften; voor hembestaat de noodzakelijkheid van vooruitgang; de maatschappe- 2i



310                      3e boek. — 7e hoofdstuk. lijke banden zijn voor die vooruitgang noudig, en de bandenvan het gezin versterken de maatschappelijke; daarom zijnfamiliebanden eene wet der natuur. God heeft gewild dat demenschen op die wijze zoude leeren elkander lief te hebbenals broeders.» (Zie 205). 775. Wat zoude het gevolg voor de maatschappij zijn, in-dien de familiebanden losser werden? «Toeneming van het Egoime.»



ACHTSTE HOOFDSTUK. VII. WET VAN DEN VOORUITGANG. 1. Natuurstaat. — 2. Loop van den vooruitgang. — 3. Ontaardevolken. — 4. Beschaving. — 5. Vooruitgang van de menschelijke wet-geving. — 6. Invloed van het spiritisme op den vooruitgang. NATUURSTAAT. 776.    Is de natuurstaat en de wet der natuur hetzelfde?«Neen, de natuurstaat is de primitieve staat. Beschaving is met den natuurstaat onvereenigbaar, terwijl de wet dernatuur tot den vooruitgang van het menschdom medewerkt.» De natuurstaat is de kindsheid van het menschdom en het aanvangs-punt van zijne intellectueele en zedelijke ontwikkeling. Be menschvoor volmaking vatbaar zijnde, en de kiem van zijne

volmaking inzichzelven bezittende, is niet bestemd om ten eeuwigen dage in dennatuurstaat te blijven leven, evenmin als hij bestemd is om altijd inde kindsheid te blijven; de natuurstaat is een staat van overgangwaaruit de mensch door vooruitgang en beschaving geraakt. Be wetder natuur daarentegen beheerscht het geheele menschdom, en demensch wordt beter, naarmate hij die wet beter begrijpt en opvolgt. 777.    De mensch in den natuurstaat, minder behoeftengevoelende, ondervindt niet al de wederwaardigheden, die hijzichzelven in meer gevorderde staat op den hals haalt, hoemoeten wij het gevoelen beschouwen van hen, die dezen staatals dien van het volmaakste geluk op

aarde beschouwen? «Wat zal ik u zeggen! het is het geluk van het redeloozedier; er zijn menschen, die geen ander geluk begrijpen Hel. 24.»



3e boek. — 8e hoofdstuk. 312 is gelukkig zijn, zoo als de dieren dat zijn. Ook de kinderenzijn gelukkiger dan de volwassenen.» 778.    Kan de raensch tot den natuurstaat terugkeeren?«Neen, de raensch moet altijd voorwaarts gaan, en kan niet tot de kindsheid terugkeeren. Indien hij vorderingenmaakt is het, omdat God het wil; te gelooven dat hij totzijnen oorspronkelijken staat zou kunnen terugkeeren, zou dewet der vooruitgang loochenen zijn.» LOOP VAN DEN VOORUITGANG. 779.    Put de mensch inzichzelven de steeds vooruitgaandekracht, of is de vooruitgang slechts het product van onderwijs? xDe mensch ontwikkelt zichzelven op eene natuurlijke wijze:maar allen gaan niet te gelijk , noch op dezelfde wijze vooruit;het is dan

dat de meer gevorderden de anderen, door de aan-raking in het maatschappelijke leven, in hunnen vooruitgangte hulp te komen.» 780.     Volgt de zedelijke verbetering altijd op de intellec-tueele ontwikkeling? «Zij is er het gevolg van, maar volgt er niet altijd on-middelijk op.» (Zie 192—365.) —   Hoe kan de intellectueele ontwikkeling tot zedelijke ver-betering leiden ? «Door te doen begrijpen wat goed en wat kwaad is: demensch is dan in staat eene keuze te doen. De ontwikkelingvan den vrijen wil volgt op die der intelligentie en op de ver-meerderde verantwoordelijkheid voor alle daden.» —  Hoe komt het dan, dat de meest verlichte volken dik-wyls de meest verdorvene zijn? «Volmaakte vooruitgang is het doel, maar de volken

bereikendie even als de individuen, slechts voet voor voet. Zij kunnenzelfs, zoo lang de zedelijken zin niet bij hen ontwikkeld is,hunne intelligentie aanwenden om het kwade te doen. Dezedelijkheid en de intelligentie zijn twee krachten, die eerstmettertijd, met elkander in evenwicht komen.» 781.     Is het den mensch gegeven den loop van den voor-uitgang te stuiten?



WET VAN DBS VOORUITGANG.                             313 «Neen, maar wel om die somtijds belemmeringen in denweg te leggen.» — Wat moeten wij van hen denken, die trachten den voor-uitgang te belemmeren en het menschdom achter uit te doengaan ? «Arme wezens, welke God straffen zal; zij zullen door denstroom, die zij tegen willen houden, omvergeworpen worden.» Daar vooruitgang tot het wezen der menschelijke natuur behoort,zoo ia niemand bij machte die te stuiten. Het is een lenende kracht,welke door slechte wetten wel belemmerd maar niet vernietigd kanworden. Wanneer die wetten, met den vooruitgang niet meer gelijkentred houden, verbrijzelt zij deze met al degenen,

die ze in standtrachten te houden, en zoo zal het zijn, totdat de mensch zijne wet-ten in overeenstemming met de Goddelijke rechtvaardigheid gebrachtzal hebben, die het goede voor allen, maar geene wetten wil, die inhet belang van de sterken, ten nadeele van de zwakken gemaakt zyu. 782.    Zijn er niet menschen, die ter goedertrouw den voor-uitgang tegenwerken, terwijl zij gelooven die te bevorderen,omdat zij den vooruitgang alleen uit hun oogpunt beschouwen,en dien dikwijls, waar hij niet is, vermeenen te zien? «Kleine steen onder het rad van een zwaar voertuig gelegd,die het niet zal beletten vooruittegaan.» 783.     Volgt de volmaking van de menschheid altijd eenelangzaam

vooruitgaande beweging? «Er vindt geregelde en langzame vooruitgang als een gevolgvan den drang der omstandigheden plaats; maar als een volkniet spoedig genoeg vorderingen maakt, doet God van tijdtot tijd een\' physische of zedelijken schok ontstaan, waardoorhet vervormd wordt. >• De mensch kan niet eeuwig onwetend blijven. omdat hij het eiud-doel, door de Voorzienigheid bepaald, moet bereiken: hij wordtdoor den drang der omstandigheden verlicht. De zedelijke zoowelals de maatschappelijke omwentelingen, dringen langzamerhand in dedenkbeelden door; zij kiemen gedurende eeuwen, om eensklaps loste-breken en het vermolmde gebouw van het verleden, dat niet meer

inovereenstemming met de nieuwe behoeften en verwachtingen is, tedoen instorten.



3e boek. — 8e hoofdstuk. 314 De mensch ziet dikwijls in die omwentelingen alleen de tijdelijk»wanorde en verwarring, die zijne stoffelijke belangen treffen; h|j, diezijne gedachten boven de persoonlijkheid weet te verheffen, bewondertGods bestiering, die uit het kwaad, het goede doet voortkomen. Hetzijn de stormen en de onweders, die de lucht zuiveren na die eerstberoerd te hebben. 784.    De verdorvenheid van den mensch is zeer groot, enschijnt het niet, ten minste uit het oogpunt der zedelijkheidbeschouwd, als of hij eer achteruit dan vooruit gaat? cHierin bedriegt gij u; sla het geheel goed gade, en gijzult ontwaren dat hij vooruit gaat, daar hij beter begrijptwat kwaad is en dagelijks misbruiken verbetert. Er moet over-maat van

kwaad zijn, om de noodzakelijkheid van het goedeen van verbetering te kunnen doen inzien.» 785.     Wat is de grootste hinderpaal voor den vooruitgang? «Hoogmoed en ego?sme; ik spreek van de zedelijke voor-uitgang, want de intellectueele ontwikkeling blijft steeds voort-gaan ; op het eerste gezicht schijnt het zelfs dat zij, bij dieondeugden, eene verdubbeling van bedrijvigheid doet ontstaandoor de eer en geldzucht te ontwikkelen, die op hare beurtde mensch noopt nasporingen tot verlichting van zijn geestin het werk te stellen. Zoo is alles zoowel in de zedelijke alsin de stoffelijke wereld aaneen verbonden, en kan zelfs uitlietkwade, het goede voorkomen; maar deze toestand zal slechtsgedurende een\' tijd aanhouden, en zal

veranderen naarmatede mensch beter zal begrijpen, dat er boven het genot deraardsche goederen een oneindig grooter en duurzamer gelukbestaat.» (Zie Ego?sme, 12e hoofdst.) Br bestaan twee soorten van vooruitgang, die elkander wederkeerigstennen en toch geen gelijken tred houden, dit is de intellectueele en dezedelijke vooruitgang. Bij de beschaafde volken ontvangt de eerste, indeze eeuw, alle mogelijke aanmoediging; ook heeft zij eene tot vóórden huidigen dag ongekende hoogte bereikt. Het is er verre van afdat de tweede op dezelfde hoogte staat, en toch, als men de maat-schappelijke zeden van eenige eeuwen met elkander vergelijkt, zou menblind moeten zijn, indien men daarin den vooruitgang wilde

loochenen.Waarom zou er tusschen de negentiende en de vierentwintigste eeuw



WET VAN DEN VOORUITGANG.                              315 niet even veel verschil kunnen bestaan als tusschen de veertiende ende negentiende P Dit in twijfel te trekken staat gelijk met te beweerendat de mensch thans den hoogsten trap van volmaaktheid bereiktheeft, hetgeen eene ongerijmdheid is, of dat hij voor gcene zedelijkevolmaking vatbaar is, hetgeen door de ondervinding wordt gelogenstraft. ONTAARDE VOLKEN. 786.     De geschiedenis doet ons een menigte volken kennendie na de schokken, die hen ten onderstboven gekeerd heb-ben , tot den staat van barbaarschheid teruggekeerd zijn; waaris in dat geval de vooruitgang? «Als uw huis dreigt intestorten, breekt gij het af om

ereen sterker en gemakkelijker voor in de plaats te kunnenzetten; maar tot dat het weder opgebouwd zal zijn, heerschter verwarring en onrust in uwe woning.» «Begrijp ook dit nog: Gij waart arm en woondet in eenvervallen woning; gij wordt rijk en gij verlaat die woningom een paleis te betrekken. Dan komt een arme drommelzoo als gij zelve geweest zijt, uwe plaats in het krot innemen,en is er nog zeer te vreden mede, want vóór dien tijd hadhij geen onderkomen. Welnu! weet dan, dat de Geesten diebij dat ontaarde volk ge?ncarneerd zijn, niet dezelfde zijn,waaruit het in den tijd van zijnen luister bestond ; de Geestenvan dien tijd vorderingen gemaakt hebbende, zijn volmaakterwoningen

gaan betrekken en zijn vooruitgegaan, terwijl andereminderontwikkelden hunne plaats ingenomen hebben, die zijook op hunne beurt zullen verlaten.» 787.     Zijn er geene rassen, die uit hunnen aard aan denvooruitgang weerspannig zijn ? «Ja, maar deze sterven dagelijks lichamelijk uit.» —   Welk zal het toekomstig lot zijn van de zielen, die dezerassen bezielen? «Zij zullen even als alle anderen, door andere levens tedoorlopen, de volmaaktheid bereiken. God onterft niemand.» —  Dus kunnen de beschaafste menschen, wilden en men-scheneters geweest zijn?



316                        3e boek. — 8e hoofdstuk. «Gij zelve zijt dit meer dan eens geweest, voor dat gijwaart wat gij nu zijt.» 788.     Volken zijn collectieve individualiteiten, die even alsde individuen zelven, de kindsheid, den rijperen leeftijd enden tijd van verval doorloopen; kan deze waarheid, die doorde geschiedenis bevestigd wordt, niet tot de veronderstellingleiden, dat de in deze eeuw meest gevorderde natiën, hunverval en hun einde, even als de volken der oudheid, tegemoet gaan? «De volken, die alleen het leven van het lichaam leven, zij,wier grootheid alleen op hunne macht en uitgebreidheid vangrondgebied gevestigd is, ontstaan, groeien en sterven , omdatde kracht van een volk even als die van een mensch uitgeputraakt; zij wier

baatzuchtige wetten met de vooruitgang inverlichting en liefde in strijd zijn, sterven, omdat de ver-lichting de duisternis, en de liefde het ego?sme doodt; maareven als voor de individuen, bestaat er voor de volken hetzieleleven; zij wier wetten met de eeuwige wetten van denSchepper harmonie?ren, zullen leven, en zullen de fakkels voorandere volken zijn.» 789.     Zullen door de vooruitgang alle volken der aardeeenmaal tot één volk vereenigd worden? «Neen, niet tot één volk, dat is onmogelijk, want door hetverschil van klimaat ontstaat verschil in zeden en behoeften,waardoor de verschillende nationaliteiten ontstaan; daaromzullen zij altijd wetten moeten hebben die met hunne zedenen behoeften in overeenstemming zijn; maar de

liefde kentgeene luchtstreek en maakt geen onderscheid tusschen de kleurder menschen. Als Gods wet overal de grondslag der men-schelijke wet zal zijn, zullen de volken de liefde jegens eik-ander betrachten, zoo als nu de individuen dit van menschtot mensch doen; dan zullen zij gelukkig en in vrede leven,omdat niemand trachten zal zijnen naasten te benadeelennoch te zijnen koste te leven.» Het menschdom gaat vooruit door de individuen, die langzamerhandbeter en verlichter worden; wanneer deze dan in de meerderheid zijn ,verkrijgen zij het overwicht en voeren de anderen met zich mede. Van



WET VAX DEN VOOBUITGANG.                               317 tijd tot tijd staan er dan eens onder hen mensahen van genie op, diede vooruitgang een stoot geven, dan eens menschen met gezag bekleed,werktuigen in Gods hand, die het in weinige jaren vele eeuwen vooruitdoen gaan. De vooruitgang der volken doet de rechtvaardigheid der incarnatieduidelijk uitkomen. De deugdzame stellen loffelijke pogingen in \'t werkom eene natie zedelijk en intellectueel vooruit te doen gaan; de ver-beterde natie zal zoowel in dit als in een volgend leven gelukkigerzjjn; goed, maar terwijl die langzame tocht gedurende eeuwen wordtafgelegd, sterven er alle dagen duizenden; wat is het

lot van al de-genen, die op de reis sterven? Zal hunne betrekkelijke achterlijkheidhen van het geluk, dat voor de laatstaangekomen bewaard geblevenis, berooven ? of zal hun geluk betrekkelijk zijn ? De goddelijke recht-vaardigheid kan zulk een onrecht niet gedoogen. — Door het her-haaldelijk leven, is de aanspraak op het geluk, voor allen dezelfde,want niemand is van den vooruitgang uitgesloten ; zij die in tijdenvai. barbaarschheid geleefd hebben, kunnen in den tijd der beschavingbij hetzelfde of bij een ander volk terugkomen, waarvan het gevolgis, dat allen door de vooruitgaande beweging gebaat worden. Maar het systeem van eenmaal leveu levert hier nog een

ander be-zwaar op. Bij dat stelsel wordt de ziel op het oogenblik der geboortegeschapen; indien dus de eene mensch meer gevorderd is dan de an-dere, komt dit, doordien God voor dien mensch eene meer gevorderdeziel geschapen heeft. Waarom dat voorrecht? Welke verdienste heefthij, die niet langer ja dikwijls korter dan een ander geleefd heeft,om met eene voortreffelijke ziel begiftigd te worden? Maar ook hierinbestaat het voornaamste bezwaar niet. Een volk gaat in duizend jaarvan de barbaarschheid tot de beschaving over. Indien de menschenduizend jaren oud werden, zonde men zich kunnen voorstellen dat zijin dien tusschentijd, den tijd gehad hebben om

vorderingen te maken ;maar er sterven er alle dagen in eiken ouderdom; zij worden onop-houdelyk aangevuld, zoodat men er alle dagen ziet verschijnen enheengaan. Na het einde der duizend jaren, vindt men geen spoor meervan de vroegere bewoners; de natie is, van barbaarseh als zij was,beschaafd geworden; wie is er nu vooruitgegaan ? Zijn het de vroegerebarbaarschc individuen ? maar die zijn immers reeds lang dood ; zijnhet de nieuw aangekomene? maar indien hunne ziel op het oogenblikvan hunne geboorte geschapen is, dan bestonden die in de tijden derbarbaarschheid nog niet, en men zou dan moeten aannemen, dit depogingen, die men ainwendt om

een volk te beschaven, de macht heb-



318                           3e boek — 8e hoofdstuk. ben, niet om onvolmaakte zielen beter te maken, maar, om door Godvolmaakter zielen te doen scheppen. Laat ons deze theorie van den vooruitgang, met die welke de Gees-ten gegeven hebbeu, vergelijken. De zielen, die gedurende den tijdder beschaving gekomen zijn, hebben even als alle anderen huiiuekindsheid gehad, maar zij hebben reeds gelee/d, en zijn door vroegerverkregene vorderingen verbeterd ter wereld gekomen ; zij komen daar-toe aangetrokken door eene omgeving, voor welke zij genegenheid ge-voelen, en die met hunnen tegen woord igen staat overeenstemt; zoodatde zorgen die men aan de beschaving van een volk besteedt, niet deuitwerking hebben om voor de

toekomst volmaakter zielen te doenscheppen, maar om degenen, die reeds vorderingen gemaakt hebben,hetzij dat deze reeds bij datzelfde volk ten tijde zijner barbaarschheidgeleefd hebbeu, hetzij dat zij van elders komen, tot zich te trekken.Dit geeft ons ook uog de sleutel van den vooruitgang van hetgeheelemenschdom; als alle volken op dezelfde hoogte wat het gevoel voorhet goede aangaat zullen staan , dan zal de aarde de plaats van bijceu-komst, alléén voor goede Geesten zijn, die met elkander als broedersvereenigd zullen leven; en de slechten zich daar afgewezen en mis.plaats \\ iudende, zullen op mindere werelden de omgeving , die methen overeenkomt gaan zoeken, tot dat zij waardig zullen zijn om oponze vervormde

wereld te komen. De gewone theorie leidt ook nogtot deze gevolgtrekking, dat door den arbeid tot maatschappelijke ver-betering alleen de tegenwoordige en toekomstige geslachten bevoordeeldworden , en dat hunne uitwerking nul is voor de vroegere geslachtendie het gebrek gehad hebben te vroeg op de wereld te komen, en diebeladen als zij zijn met de barbaarsche daden in den tijd hunner bar-baarschheid gepleegd, dns worden wat zij zullen kunnen. Volgens deleer der Geesten, strekken latere vorderingen ook ten voordeele vandie geslachten die onder betere omstandigheden herleven; en die zichJus in het brandpunt der beschaving kunnen volmaken. (Zie 222.) BESCHAVING. 790. Is de beschaving eene vooruitgang of volgens

eenigewijsgeeren, eene teruggang van het menschdom? «Onvolmaakte vooruitgang; de mensch gaat niet op ??n-inaal van de kindsheid tot den mannelijken leeftijd over. •> — Is het redelijk de beschaving te veroordeelen ?



819 WET VAN DEN VOORUITGANG. «Veroordeel hen liever, die er misbruik van maken , en nietGods werk.» 791.     Zal de beschaving zich eenmaal zoodanig vereedelen ,dat daardoor de gebreken, die zij heeft doen ontstaan , zullenverdwijnen ? «Ja, als de zedelijkheid even ontwikkeld zal zijn als hetverstand. De vrucht kan niet vóór de bloem komen.» 792.     Waarom brengt de beschaving niet onmiddelijk alhet goede tot stand, dat zij voort zou kunnen brengen? «Omdat de menschen noch gereed noch bereid zijn die wei-daad te ontvangen.» — Zou het ook niet zijn, omdat zij door het doen ontstaanvan nieuwe behoeften, ook te veel tot de bevrediging vannieuwe

driften aanspoort? «Ja, en doordien al de vermogens van den Geest niet tegelijk vorderingen maken; voor alles is tijd noodig. Gij kuntgeene volmaakte vruchten van eene onvolmaakte beschavingverwachten.» (Zie 751-780.) 793.     Aan welke teekenen kan men eene volmaakte bescha-ving herkennen? «Gij zult die aan de zedelijke ontwikkeling herkennen. Gijbeschouwt uzelven als zeer ontwikkeld, omdat gij belangrijkeontdekkingen en bewonderingswaardige uitvindingen gedaanhebt; omdat gij beter gehuisvest en beter gekleed zijtdandewilden, maar gij zult wezenlijk dan eerst het recht hebben ubeschaafd te noemen, als gij uit uwe maatschappij de on-deugden, door

welke zij onteerd wordt, gebannen zult heb-ben , en pij onder elkander als broeders zult leven, en deChristelijke liefde zult betrachten; voor dien tijd zijt gij slechtsverlichte volken, die nog maar de eerste phase der beschavingdoorlopen hebben.» In de beschaving bestaan even als in alle andere dingen trappen.Eene onvolmaakte beschaving is een staat van overgang, die bijzonderekwalen doet ontstaan, die in den natuurstaat onbekend waren; maardesniettemin is het toch een natuurlijke en noodzakelijke vooruitgang,die in zichzelven het geneesmiddel voor de kwaal, die zij veroorzaaktheeft, medebrengt. Naar gelang de bescheving toeneemt, doet zij



320                          3e boek. — 8e hoofdstuk. eenige der kwalen, die zij heeft doen ontstaan, ophouden, en diekwalen zullen met de zedelijke vooruitgang allen een einde nemen.Van twee volkeu, die de hoogste sport van de maatschappelijkeladder bereikt hebben, kan datgene zich in den waren zin van hetwoord het meest beschaafde noemen, waarbij men het minste ego?sme,hebzucht en hoogmoed aantreft; waarbij de gebruiken meer intellec-tueel en zedelijk, dau stoffelijk zijn; waarbij de intelligentie zich metde meeste vrijheid kan ontwikkelen, waarbij het meeste goedhartigheid,goede trouw, wederzijdsche welwillendheid en edelmoedigheid bestaat;waar de vooroordeelen van kaste en geboorte het minst diep geworteldzijn, want

die vooroordeelen zijn onvereenigbaar met de ware liefdetot den naaste; waarbij de wetten geeue voorrechten wettigen, eudezelfde voor de geringste als voor de voornaamste zijn; waarbij metde minste partijdigheid recht gesproken wordt; waarbij de zwakkealtijd steun tegen den sterke vindt; waarbij het leven van den mensch,zijn geloof en denkbeelden, het meeste geëerbiedigd worden; waarbijde minste ongelukkigen gevonden worden, en eindelijk het volk waarbijieder gewillig mensch verzekerd is, nimmer aan het noodige, gebrekte zullen lijden. VOORUITGANG VAN DE MENSCHELIJKE WETGEVING. 794.    Zou de maatschappij alleen door de wetten der na-tuur, zonder de hulp van menschelijke wetten, geregeerd kun-nen

worden? «Dit zou kunnen, indien men ze goed begreep, en zij zoudenvoldoende zijn, indien de wil bestond om ze optevolgen : maarde maatschappij heeft hare eischen, en heeft bijzondere wet-ten noodig.» 795.    Wat is de oorzaak van de onbestendigheid der men-schelijke wetten? «In de tijden van barbaarschheid zijn het de sterksten ge-weest die de wetten gemaakt hebben, en zij hebben die inhun voordeel gemaakt. Naarmate de menschen beter de recht-vaardigheid zijn gaan begrijpen, heeft men ze wel moetenwijzigen. De menschelijke wetten worden bestendiger naargelang zij meer de ware rechtvaardigheid naderbij komen,dat wil zeggen, naarmate zij voor allen gemaakt zijnen meerhiet de natuurlijke wetten overeenkomen.»



WET VAN DEN VOOKUITOANG.                              391 De beschaving heeft voor den mensch nieuwe behoeften doen ge-boren worden , eu die behoeften hangen van den maatschappelijke toe-stand, waarin hg zichzelven geplaatst heeft,.af. Hij heeft de rechtenen plichten aan dien toestand verbonden door menschelijke wettenmoeten regelen; maar onder den invloed van zijne hartstochten, heefthij dikwijls denkbeeldige rechten en plichten uitgedacht, die door denatuurlijke wet veroordeeld worden, en die de volken naar gelang vanhunnen vooruitgang, uit hunne wetgeving verwijderen. De natuurlijkewet is onveranderlijk en voor allen dezelfde; de menschelijke wet

isveranderlijk en voor vooruitgang vatbaar; deze alleen heeft in de tijdenvan kindsheid der maatschappij, het recht van den sterksten kunnenhuldigen. 796.    Is de gestrengheid der strafwetten geene noodzakelijk-heid in den tegenwoordigen staat der maatschappij? «Een bedorven maatschappij heeft zeker gestrenge wettennoodig; maar ongelukkigerwijze beijvert men zich meer, doordeze wetten het kwaad als het gepleegd is, te straffen, dande oorzaak van het kwaad weg te nemen. Opvoeding alléénis in staat\' den mensch te hervormen; dan zullen zij geenezoo strenge wetten meer noodig hebben.» 797.    Hoe zal de mensch er toe gebracht kunnen wordenom zijne

wetten te hervormen? «Dit geschiedt van zelve door den drang der omstandig-heden en door den invloed der deugdzame menschen, die hemop den weg der volmaking leiden. Hij heeft er al vele verbe-terd, en zal er nog vele verbeteren. Wacht slechts! INVLOED VAN HET SPIRITISME OP DEN VOORUITGANG. \' 798. Zal het spiritisme een algemeen geloof worden, ofzal het slechts het deel van eenige menschen blijven? «Zeker zal het een algemeen geloof worden, en het zal eennieuw tijdvak in de geschiedenis van het menschdom openen,omdat het in de natuur is, en dat de tijd gekomen is, dathet zijne plaats onder de menschelijke wetenschappen moetinnemen ;

het zal evenwel een\' zwaren strijd , nog meer tegenhet eigenbelang dan tegen de overtuiging te voeren hebben ,want men moet het zich niet verbloemen, dat er menschen I



322                          3e boek. — 8e hoofdstuk. zijn, die er belang bij hebben het. te bestrijden, de eene uiteigenliefde, de andere om geheel stoflelijke redenen; maar debestrijders zich meer en meer ge?soleerd vindende, zullen welgedrongen worden, willen zij zich niet bespottelijk maken, omte denken, zoo als alle menseden denken.» De denkbeelden veranderen eerst na verloop van een geruimen tijden nooit eensklaps; van geslacht tot geslacht worden zij zwakker eneindigen met langzamerhand geheel te verdwijnen met degenen, die zevoorstonden, welke door andere individuen worden vervangen, dievan de nieuwe denkbeelden doordrongen zijn , even als dit met de staat-kundige denkbeelden het geval is Zie het heidendom; zeker

bestaater nu geen mensch meer, die de godsdienstige begrippen van dien tijdbelijdt, evenwel hebben zij nog vele eenwen na de komst van hetChristendom, sporen achtergelaten , welke alleen door de geheele ver-nieuwiug der rassen is kunnen uitgewischt worden. Zoo zal het ookmet het spiritisme gaan ; het maakt groote vorderingen, maar gedurendetwee of drie geslachten zal er nog een zuurdeesem van ongeloof blijvenbestaan, die alleen door den tijd zal weggenomen kunnen worden.Zijn loop zal evenwel sneller dan die van het Christendom zijn, om-dat het \'t Christendom zelfs is, dat het den weg baant en waarop hetsteunt. Het Christendom moest afbreken, het spiritisme behoeft slechtsverder optebonwen. 799.    Op welke wijze

kan het spiritisme tot vooruitgangmedewerken ? «Door het materialisme, dat eene der geesels der maat-schappij is, uitteroeien , doet het de menschen inzien wat hunwaar belang is. Het toekomende leven niet meer door densluier van den twijfel bedekt zijnde, zal de mensch beter be-grijpen dat hij zijne toekomst dooi\' het tegenwoordige kanverzekeren. Door de vooroord eelen van sekten, kasten, of kleuruitteroeien , leert het de menschen de groote solidariteit ken-nen, die hen als broeders te zamen vereenigen moet.» 800.    Is het niet te vreezen dat het aan het spiritisme nietmogelijk zal zijn over de onverschilligheid van de menschenen over hunne gehechtheid aan het stoffelijke, te zegevieren? «Men zoude de menschen al zeer

weinig moeten kennen alsmen dacht dat zij door welke oorzaak dan ook, als door een



223 WET VAN DEN VOOBUITGANG. tooverslag zoude kunnen vervormd worden. De denkbeeldenworden langzamerhand , naar gelang der individuen gewijzigd ,en er moeten geslachten voorbijgaan om de sporen van oudegebruiken geheel uittewisschen. De vervorming kan dus nietanders dan langzamerhand en trapsgewijze, en van den eenop den anderen plaats vinden; met elk geslacht wordt eengedeelte van den sluier opgelicht; het spiritisme komt die ge-heel verscheuren: maar indien dit intusschen slechts bij éénmensch ten gevolge had, hem van slechts ééne ondeugd tebevrijden, zou dit een stap zijn, die hem goed en zelfs veelgoed zou gedaan hebben,

want die eerste schrede, zal de vol-gende voor hem gemakkelijker maken. 801.     Waarom hebben de Geesten niet ten allen tijde onder-wezen , wat zij nu onderwijzen ? üGij leert niet aan kinderen wat gij aan volwassenen leert,en gij geeft aan een pasgeboren kind geen voedsel dat voorhem onverteerbaar is. Er is een tijd voor alles. Zij hebbenvele dingen onderwezen, die de menschen niet begrepen ofwel vervalscht hebben, maar die zij nu kunnen begrijpen.Door hun, zelfs onvolmaakt onderwijs, hebben zij den grondbereid om het zaad te ontvangen, dat heden ten dage vruch-ten zal voortbrengen.» 802.     Aangezien het spiritisme een tijdperk van vooruitgangvoor\'

het menschdom moet openen, waarom bespoedigen deGeesten die vooruitgang dan niet, door zulke algemeene enduidelijke manifestatien, dat het bij de meest ongeloovige over-tuiging zou doen ontstaan? «Gij verlangt wonderen; maar God strooit ze met kwistigehand voor uwe voeten uit, en toch zijn er nog menschen,die Hem loochenen. Heeft zelfs Christus zijne tijdgenootcndoor de wonderen, die hij gedaan heeft, kunnen overtuigen?Ziet gij nog niet heden ten dage menschen , die de duidelijkstefeiten, die onder hunne oogen plaats vinden, ontkennen? Zijner niet die zeggen dat zij niet zouden gelooven, al zagen zijhet ? Neen, het is niet door wonderen dat God de

menschenterug wil brengen; Hij wil in zijne goedertierenheid aan hende verdienste laten, zich door de rede te doen overtuigen.»



NEGENDE HOOFDSTUK. VIII. WET VAN GELIJKHEID. 1. Natuurlijke gelijkheid. — 2. Ongelijkheid van aanleg. — 3. Maat-schappelijke ongelijkheid. — 4. Ongelijkheid der rijkdommen. — 5.Beproevingen door rijkdom en door gebrek. — 6. Gelijkheid der rech-ten van man en vrouw. — 7. Gelijkheid voor het graf. NATUURLIJKE GELIJKHEID. 803.    Zijn alle menschen voor God gelijk? «Ja, allen trachten naar hetzelfde doel, en God heeft zijne•wetten voor alle menschen gemaakt. Gij zegt dikwijls: De zonschijnt voor allen, en dan uit gij eene grootere eneene meeralgemeene waarheid, dan gij wel denkt.» Alle menschen zijn aan dezelfde natuurwetten onderworpen ; allenworden even zwak geboren, zijn aan dezelfde smarten onderhevig,

enhet lichaam van den rijke vergaat even goed als dat van den arme.God heeft dus aan niemand, noch door geboorte, nog door den doodeenige natuurlijke meerderheid geschonken: voor Hem zijn allen gelijk. ONGELIJKHEID VAN AANLEG. 804.    Waarom heeft God niet aan alle menschen denzelfdenaanleg gegeven ? «God heeft alle Geesten gelijk geschapen, maar, ieder hun-ner heeft langer of korter geleefd, en heeft dientengevolgemeer\' of minder opgedaan , het onderscheid is gelegen in hetverschil van hunne ondervinding en in hunnen wil, die devrije wil is: daardoor volmaken zich de eenen sneller, waar-door zij verschillenden aanleg verkrijgen. De verscheidenheid



VET VAN GELIJKHEID.                                     325 in den aanleg is noodzakelijk, opdat iedereen tot de vervul-ling van Gods inzichten, binnen den grens van ontwikkelingzijner physische en intellectueele krachten zou kunnen mede-werken; wat de eene niet doet, doet de andere; en op diewijze vervult iederéén eene nuttige rol. Daarbij, alle wereldenvoor elkander solidair zijnde, moeten de bewoners van de ver-hevene werelden, die meerendeels vóór de uwe geschapenzijn, wel daarop hun verblijf komen houden om u tot voor-beeld te kunnen strekken. (Zie 361.) 805.    Behoudt de Geest, van eene verhevene op eene minderewereld overgaande, zijnen aanleg

onverminderd?. «Ja, dit hebben wij reeds gezegd, de Geest, welke vor-deringen gemaakt heeft, valt niet meer terug; hij kan alsGeest een meer belemmerend omhulsel, of eene meer afhankelijkebetrekking dan die welke hij bekleed heeft, uitkiezen, maaralles dient om hem tot leering te strekken en hem te helpenvooruitgaan.» (Zie 180.) Dientengevolge hangt het verschil in aanleg bij den mensch niet vande in time natuur van zijne schepping af, maar van den graad vanvolmaaktheid, die de in hem ge?ncarneerde Geest bereikt heeft. Godheeft dus niet de ongelijkheid in den aanleg geschapen, maar Hij heefthet toegestaan, dat de verschillende trappen van ontwikkeling

metelkander in aanraking zouden komen, opdat de meest gevorderden demeest achterlijken iu hunne vooruitgang zouden kunnen behulpzaamzijn, en ook opdat de menschen, elkander noodig hebbende, de net,van liefde, die hem allen moet vereenigen, zouden begrijpen. MAATSCHAPPELIJKE ONGELIJKHEID. 806.    Is de ongelijkheid ;n de maatschappelijke standen eenewet der natuur? «Neen, zij is het werk van den mensch en niet van God.» — Zal deze ongelijkheid eens ophouden.?\' «Gods wetten alleen, zijn eeuwig. Ziet gij die ongelijkheidniet met den dag verminderen ? Zij zal met den heerschendeninvloed van den hoogmoed en van het ego?sme

verdwijnen;en niets dan de ongelijkheid in verdienste zal blijven bestaan. 25



326                       3e boek. — 9e hoofdstuk. Er zal een dag komen, waarop de leden van het,grootegezinvan Gods kinderen, elkander niet meer zullen beschouwen alsvan meer of minder edel bloed; de Geest alleen is meer ofminder rein, en dit hangt niet van den stand in de maat-schappij af.» 807,\' Wat moet men denken van hen, die misbruik vanhunnen stand in de maatschappij maken, om de zwakken toteigen voordeel te verdrukken? «Deze verdienen dat het anathema over hen uitgesprokenworde; Wee dezulken! zij zullen op hunne beurt onderdruktworden , en zullen in een leven wedergeboren worden , waarinzij alles zullen te verduren hebben, wat zij anderen hebbendoen „ndergaan. (Zie 684.) ONGELIJKHEID DER

RIJKDOMMEN. 808.     Vindt de ongelijkheid der rijkdommen niet harenoorsprong in de ongelijkheid van vermogens, waardoor deeene meer dan de andere in de gelegenheid gesteld wordt omdie te verkrijgen ? «Ja en neen; en list en diefstal, hoe denkt gij daarover?»— De erfelijke rijkdom is toch niet de vrucht van slechtehartstochten ? «Wat weet gij daarvan? klim tot de bron op, en dan zultgij kunnen zien of die altijd zuiver is. Weet gij het, of hetbij den aanvang niet de vruchten van spoliatie of onrecht-vaardigheid zijn geweest? maar om niet van den oorsprong,die slecht kan zijn, te spreken, gelooft gij dat de begeertenaar rijkdom, zelfs naar die, welke op de beste wijze wordtverkregen, de geheime begeerte, die in u opkomt om

die,spoediger te bezitten, eene loffelijke gedachte is? Het is diewaarnaar God oordeelt, en ik geef u de verzekering dat zijnoordeel gestrenger is, dan dat der menschen.» 809.    Als een fortuin op onbehoorlijke wijze verkregen is,zijn dan degenen, die het later erven, daarvoor veranwoordelijk ? «Zij zijn zonder twijfel niet verantwoordelijk voor het kwaaddat anderen hebben kunnen plegen, des te minder omdat het



WET VAN GELIJKHEID.                                     327 mogelijk is dat dit hun onbekend is; maar weet wel, datdikwijls aan iemand een fortuin te beurt valt, alleen omhem in de gelegenheid te stellen eene onrechtvaardigheid teherstellen. Gelukkig voor hem, als hij dit begrijptI indien hijdit uit naam van dengenen die de onrechtvaardigheid ge-pleegd heeft, doet, zal het beiden toegerekend worden, wanthet is dikwijls de laatste die er toe aanspoort.» 810.     Men kan zonder de wet te schenden, op eene meerof minder rechtvaardige wijze over zijn fortuin beschikken.Is men na zijn dood voor de beschikkingen, die men gemaaktheeft, verantwoordelijk? . »Elke daad brengt hare

vruchten voort; de vruchten dei-goede daden zijn zoet; die der andere altijd wrang, altijd,onthoudt dat goed.» 811.     Is de gelijkheid in rijkdom mogelijk, en heeft die ooitbestaan ? «Neen, zij is niet mogelijk. Het wordt door verschil invermogens en karakter belet.» —  Er zijn toch menschen, die gelooven dat daarin hetgeneesmiddel voor de kwalen der maatschappij te vinden is;welke is daaromtrent uwe gedachte? «Het zijn stelselzuchtige of naijverig-eerzuchtige menschen;zij begrijpen niet dat de gelijkheid, waarvan zij droomen,weldra door den drang der omstandigheden zou verbrokenzijn. Bestrijdt bet egoisme, dat is de maatschappelijke kwaal,en jaag geene

hersenschimmen na.» 812.     Indien de gelijkheid in rijkdom niet mogelijk is, ishet dan even zoo het geval met de welvaart? «Neen, maar welvaart is betrekkelijk, en iedereen zoudedit kunnen genieten , als men elkander maar goed verstond...want het ware welzijn bestaat daarin, dat men zijnen tijdnaar goeddunken en niet aan een\' arbeid, waarvoor menniet de minste lust gevoelt, kan besteden; en daar iederraensch een\' anderen aanleg heeft, zoude er geen één nuttigwerk zijn, dat onuitgevoerd zou blijven. Het evenwicht be-staat in alles, maar het is de mensch, die het zoekt te verstoren.» —  Is het mogelijk om elkander daaromtrent goed te verstaan? 25*



328                      3e boek. — 9e hoofdstuk. «De menschen zullen elkander verstaan, zoodra zij de wetvan rechtvaardigheid zullen opvolgen.» 813. Er zijn menschen, die door eigen schuld tot vervalen gebrek geraken; daarvoor kan de maatschappij toch nietverantwoordelijk zijn ? «Ja wel, wij hebben dit reeds gezegd, zij is dikwijls deeerste oorzaak van die kwalen; en buitendien, is zij nietverplicht voor hunne zedelijke opleiding te zorgen? Het isdikwijls de slechte opvoeding, die hun oordeel bedorven heeftinplaats van bij hen de slechte neigingen uitteroeien.»(Zie 685.) BEPROEVINGEN DOOR KIJKDOM EN DOOR GEBREK. 814.     Waarom heeft God aan sommigen , rijkdom en macht,en aan anderen gebrek gegeven? «Om ze beiden,

op verschillende wijze te beproeven. Gijweet het bovendien, dat de Geesten zelve hunne beproevingengekozen hebben, en er dikwijls onder bezwijken.» 815.    Welke van die twee beproevingen is het meest voor denniensch te duchten, die door het ongeluk of door den rijkdom? «De eene is zulks zoo wel als de andere. Door gebrek wordtmen tot morren tegen de Voorzienigheid opgewekt; de rijkdomzet ons tot het bedrijven van allerlei buitensporigheden aan.» 816.    Indien de rijke meer verleiding ondervindt, bezit hijdan daarentegen niet meer middelen om goed te doen ? «Dit is juist hetgeene wat hij niet altijd doet; hij wordtbaatzuchtig, hoogmoedig en onverzadelijk; zijne behoeftennemen met zijn fortuim toe, en hij vermeent nooit

genoegvoor hem alleen te hebben.» De verheffing in deze wereld ; en de macht over zijne natuurgenoot•• uzijn beproevingen, die even groot en even gevaarlijk zijn als het onge-luk; want hoe rijker en machtiger men is, des te meer verplichtingenmen te vervullen heeft, en des te grooter de middelen zijn om goedof kwaad te doen. God beproeft den arme door gelatenheid, en denrijke door het gebruik dat hij van üijne bezittingen en macht maakt. Rijkdom en macht doen alle hartstochten geboren worden, die ons



WEI TAN GELIJKHEID.                                     329 aan de stof doen hechten, en die ons van de geestelijke volmaaktheidverwijderen; het is daarom dat Jezus gezegd heeft: „in waarheid zeggeik u, dat het het ligter is dat een kemel ga door het oog van een enaald, dan dat eon rijke inga in het Koningrijk Gods." (Zie 266.) GELIJKHEID DER RECHTEN VAN MAN EN VRODW. 817.    Zijn man en vrouw voor God gelijk, en hebben zij•dezelfde rechten? «Heeft God niet aan beiden de kennis van goed en kwaaden het vermogen om vorderingen te maken , geschonken ? 818.    Wat is de oorzaak van de zedelijke minderheid vande vrouw in sommige landen? «De

onrechtvaardige en wreede heerschappij, welke de manzich over haar aangematigd heeft. Het is een gevolg der maat-schappelijke instellingen en van het misbruik maken der krachtover de zwakheid. Bij de, uit het zedelijke oogpunt beschouwd,weinig ontwikkelde menschen, is kracht, recht.» 819.     Met welk doel is de vrouw lichamelijk zwakker dande man? «Als een aanwijzing dat aan haar een bijzondere werkkringis opgedragen. De man, als zijnde de sterkste is voor zwaren,de vrouw voor meer lichter arbeid bestemd; en beiden om bijhet doorstaan der beproevingen, die een leven vol bezwarenoplevert, elkander te helpen.» 820.    Plaatst de physische zwakheid van

de vrouw haarniet op eene natuurlijke wijze onder de afhankelijkheid vanden man ? «God heeft aan den eene de kracht geschonken om de zwakkete beschermen, en niet om haar onder het juk te brengen.» God heeft het organisme van ieder wezen ingericht naar de verrich-tingen, die zij geroepen zyn te volbrengen. Zoo Hij aan dé vrouwminder physische kracht schonk, zoo heeft Hij haar tevens eene grooteremate van gevoel geschonken, geëvenredigd aan de tederheid der moeder-lijke verrichtingen en aan de zwakheid van de wezens, die aan harezorg zyn toevertrouwd. 821.     Zijn de verrichtingen, voor welke de vrouw door de



330                       3e boek. — 9e hoofdstuk. natuur bestemd is, van even groot belang als die, welke hetdeel van den man zijn? «Ja, en grooter; zij toch is het, die het eerste begrip vanhet leven schenkt.» 822.     Daar de menschen allen voor Gods wet gelijk zijn,moeten zij dit dan ook niet voor de menschen zijn? «Het is het hoofdbeginsel der rechtvaardigheid: Doe nietaan anderen, wat gij niet zoudt willen dat anderen u deden.» —   Volgens dit, moet eene wetgeving om rechtvaardig tezijn, de gelijkheid van rechten voor den man en de vrouwhuldigen ? «Rechten, ja; verrichtingen , neen; ieder moet zijn eigenplaats innemen; laat de man zich met de belangen buiten,de vrouw met die in huis, ieder overeenkomstig hunnen aanleg,onledig houden. De

menschelijke wet, moet om rechtvaardigte zijn, de gelijkheid der rechten van den man en van devrouw huldigen; ieder voorrecht aan den eenen of aan denandere, toegekend is strijdig met de rechtvaardigheid. Deemancipatie van de vrouw volgt op de vooruitgang in be-schaving; hare verdrukking houdt gelijken tred met de bar-baarschheid. Buitendien bestaan de geslachten slechts door hetphysisch organisme; want de Geesten kunnen zoowel het eeneals het andere aannemen, in dat opzicht bestaat er tusschenhen geen verschil, en dientengevolge moeten zij dezelfde rechtenhebben. GELIJKHEID VOOR HET GRAF. 823.     Van waar komt de zucht om zijne nagedachtenis doorgedenkteekenen te vereeuwigen ? «Laatste bedrijf van den hoogmoed.»

—   Maar is de pracht der graftomben niet dikwijls meerhet werk der nabestaanden, die de gedachtenis van den over-ledene in eere willen houden, dan die van den overledenezei ven? «Hoogmoed van de nabestaanden, die zich zelven een eerzuilwillen oprichten. O! zeker, het is niet altijd voor den over-Iedene dat al die demonstrati?n geschieden; het is uit eigen-



WET VAN GELIJKHEID.                                    331 liefde en voor de wereld, en om niet zijne rijkdommen tepronken. Gelooft \'gij, dat de gedachtenis van een geliefd wezen,in het hart van den arme minder duurzaam is, omdat dezeslechts een bloem op zijn graf kan planten? Gelooft gij dathet marmer hen, die op aarde onnut geweest zijn, aan devergetelheid ontrukt?» 824. Keurt gij bepaald alle pracht bij begrafenissen af? «Neen; wanneer het is om de nagedachtenis van een deugd-zaam mensch te vereeren, dan is het rechtmatig en een goedvoorbeeld tot navolging.» Het graf is de verzamelplaats voor alle menschen; daar hondeu zou-der genade alle

meiischelijke onderscheidingen op. Vruchteloos wil derijke zijne nagedachtenis door prachtige monumenten vereeuwigen: detijd zal die eren als het lichaam vernietigen, zoo wil het de natuur.De gedachtenis van zijne goede en slechte daden zal minder vergan-kelijk zijn dan zijne graftombe; de pracht bij zijne begrafenis ten toongespreid, zal hem niet van zijne schanddaden schoonwasschen, en zahem niet ééne trede in de hiërarchie der geesten doen opklimmen.(Zie 320 en volg.)



TIENDE HOOFDSTUK. IX. WET DER VRIJHEID I. Natuurlijke vrijheid. — 2. Slavernij. — 3 Vrijheid van den-ken. — 4. Vrijheid van geweten. — 5. Vrije wil. — 6. Noodlot. —7. Kennis der toekomst. — 8. Theoretisch overzicht van de drijfveerder mcnschelijkc handelingen. NATUURLIJKE VRIJHEID. 825.     Bestaat er eene betrekking in de wereld, waarin demensch zich vleien kan geheel vrij te zijn? «Neen, want gij hebt allen elkander noodig, zoo wel kleinenals grooten.» 826.     In welke betrekking zou de mensch algeheele vrijheidkunnen genieten? «Als kluizenaar in een woestijn. Zoodra er twee mensehenbij elkaar zijn, hébben zij rechten te eerbiedigen, en zijn dien-tengevolge niet meer geheel vrij.» 827.     Ontneemt de verplichting om de rechten van

anderente eerbiedigen aan den mensch het recht om zichzelven toe-tebehooren ? «In geenendeele, want het is een recht hem door de natuurgeschonken.» 828.     Hoe kunnen wij de vrijzinnige zienswijze van sommigemenschen overeenbrengen met de dwingelandij, die zijdikwijls zelve, in hun eigen huis en over hunne onderge-schikten uitoefenen? «Zij begrijpen de natuurlijke wet, maar deze wordt doorde hoogmoed en baatzucht opgewogen; als hunne beginselen *



WET DEK VRIJHEID.                                       333 geen berekend comediespel is, begrijpen zij hoe het wezenmoet, maar zij doen het niet.» — Zullen in het andere leven, de beginselen , die zij hierbeleden hebben, hen toegerekend worden? «Hoe meer verstand men bezit om een beginsel te begrijpen,des te minder verschoon baar is men als men dat zelf niettoepast. In waarheid zeg ik u, dat de eenvoudige maar op-rechte mensch, verder op Gods weg gevorderd is, dan hij,die datgene wat hij niet is, schijnen wil.» SLAVERNIJ. 829.    Zijn er menschen, die door de natuur aangewezenzijn om het eigendom van andere menschen te zijn? «Alle absolute

afhankelijkheid van den eenen mensch vaneen ander mensch is strijdig met Gods wet. De slavernij iseen misbruik van de kracht: zij verdwijnt met de vooruitgang,zoo als langzamerhand alle misbruiken verdwijnen zullen.» De menschelijke wet, die de slavernij huldigt, is eene wet tegen denatuur, daar zij de mensch met het redelooze dier gelijk stelt, en hemzedelijk en lichamelijk vernedert. 830.     Wanneer de slavernij tot de zeden van een volk be-hoort, zijn dan degenen, die er gebruik van maken, berispelijk ,daar zij toch slechts een gewoonte, die hen natuurlijk toe-schijnt opvolgen «Kwaad blijft altijd kwaad, en alle uwe drogredenen zullenniet instaat zijn eene

slechte daad tot eene goede te verheffen ;maar de verantwoordelijkheid voor het kwaad is geëvenredigdaan de middelen, die men bezit om het te kunnen begrijpen,Hij, die zichzelven door middel van de wetten op de slavernij,bevoordeelt, maakt zich altijd aan eene verkrachting van dewet der natuur schuldig, maar in deze, even als in alles,is de grootte van de schuld betrekkelijk. De slavernij in dezeden van sommige volken burgerrecht verkregen hebbende,heeft de mensch er ter goeder trouw, als van iets dat hem



334                    3e boek. — 10e hoofdstuk. natuurlijk toescheen, gebruik van kunnen maken , maar zoodrazijn meer ontwikkeld, en vooral door het licht van het Christen-meer verlicht verstand, hem in den slaaf zijn gelijke voor.God heeft leeren kennen, kan hij geene verontschuldigingmeer aanvoeren.» 831.    Plaatst de ongelijkheid in de vermogens, zekere men-schenrassen niet onder de afhankelijkheid van de meer in-telligente rassen? «Ja, om die optebeuren, maar niet om ze door slavernijnog meer te doen verdierlijken. Al te lang hebben de menschenzekere rassen als werkdieren met armen en handen, beschouwd;die zij zich gerechtigd achtten even als de lastdieren te ver-koopen. Zij vermeenen van edeler bloed te zijn; dwazen, diealleen de stof

zien! Het is niet het bloed, dat meer of minderzuiver is, maar wel de Geest.» (Zie 361—803.) 832.    Er zijn menschen, die hunne slaven metmenschelijk-heid behandelen, die het hen aan niets doen ontbreken, endie gelooven dat de vrijheid hen aan meer ontberingen zoudeblootstellen, hoe denkt gij daarover? «Ik zeg dat deze beter hun eigen belang begrijpen ; zij dragenook goed zorg voor hunne ossen en paarden, ten einde erop de markt meer winst van te trekken. Zij zijn niet zooschuldig als degenen die ze mishandelen, maar door hen hetrecht om zichzelven toetebehooren te ontrooven, beschikkenzij er niet te min over, als over een koopwaar.»\\j \' VRIJHEID VAN DENKEN. 833.    Bestaat er iets in den mensch, dat aan alle dwangontsnapt, en

waardoor hij eene absolute vrijheid geniet? «In zijne gedachte geniet de mensch een onbeperkte vrijheid,want zij kent geene banden. Men kan er de vlucht van tegen-gaan, maar niet vernietigen.» 834.    Is de mensch voor zijne gedachten verantwoordelijk?«Hij is daarvoor voor God verantwoordelijk: God alleen die kennende, veroordeelt hem of spreekt hem vrij, volgens Zijnerechtvaardigheid.»



335 WET SER VRIJHEID. VRIJHEID VAN GEWETEN. 835.    Is de vrijheid van geweten een gevolg van de vrijheidvan denken? «Het geweten is eene innige gedachte, die even als alleandere gedachte aan den mensen toebehoort.» 836.    Heeft de mensch het recht de vrijheid van gewetenaan banden te leggen? «Even min als de vrijheid van denken , want God alleenheeft het recht om over het geweten te oordeelen. Indien demenschen door hunne wetten, de betrekkingen regelen dievan mensch tot mensch bestaan, zoo regelt God door de wettender natuur de betrekkingen die tusschen de mensch en Godbestaan ? 837.    Welke zijn de gevolgen als men de

vrijheid van ge-weten aan banden legt? «De menschen te dwingen anders te handelen dan zij den-ken, en er dus huichelaars van maken. De gewetensvrijheidis eene der kenmerken van de ware beschaving en vooruitgang.» 838.    Is ieder geloof eerbiedwaardig, al ware het ook klaar-blijkelijk valsch ? «Elk geloof is eerbiedwaardig, als het oprecht is, en totbetrachting van het goede leidt; het geloof is laakbaar, alshet tot kwaaddoen leidt.» 839.    Is het berispelijk als men andersdenkenden ten op-zigte van hun geloof reden tot ergernis geeft? «Het is gebrek aan Christelijke liefde, en zijne vrijheid vandenken aanranden.» 840.    Randt men de gewetensvrijheid aan

als men een ge-loof, dat de rust der maatschappij kan verstoren, beletselenin den weg legt? «Men kan wel de daden bedwingen, maar het innerlijkegeloof ia ongenaakbaar.* Als de uiterlyke handelingen van een geloof een nadeel van weikeuaard ook aan anderen berokkenen, dan is het tegengaan van deze



336                        3e boek. — 10e hoodstuk. handelingen geen aanslag op de vrijheid van geweten, want het laathet geloof in het volle bezit van zijne vrijheid. 841.    Moet men uit eerbied voor de gewetensvrijheid toe-laten dat verderfelijke leerstellingen verspreid worden, of magmen, zonder die vrijheid aanteranden , trachten hen, die doordeze verkeerde beginselen afgedwaald zijn, op den weg derwaarheid terug te brengen? «Zeker, niet alleen mag men dat doen, maar men is er toeverplicht; maar onderwijs, naar het voorbeeld van Jezus, doorzachtheid en overreding, en niet door geweld, want dit zoudeerger wezen dan het geloof van hen, die men zou willen over-tuigen. Indien er iets bestaat dat men iemand mag opleggen,dan is het zeker het

goede en de broederlijke liefde, maar wijgelooven niet dat het middel om deze ingang te doen vinden,is, met geweld te handelen: de overtuiging Iaat zich niet op-dringen.» 842.    Alle godsdiensten matigen zich aan, de eenige uit-drukking der waarheid te zijn; aan welke teekenen kunnenwij dan die Godsdienst herkennen, die het recht heeft zichals zoodanig voortestellen ? «Dit zal die godsdienst zijn, die de meeste brave menschenen de minste huichelaars vormt; dat wil zeggen, die de wetder liefde in hare grootste reinheid en ruimsten zin toepast.Aan dit teeken zult gij herkennen dat eene leer goed is, wantelke leer, die het zaaien van oneenigheid en het stellen vanafscheidingen tusschen Gods kinderen onderling ten gevolgeheeft, kan niet anders dan

valsch en verderfelijk zijn.» VRIJE WIL. 843.    Heeft de mensch een vrijen wil in zijne handelingen ?«Daar hij vrijheid om te denken bezit, zoo bezit hij ook die om te handelen. Zonder vrijen wil zou de mensch een werk-tnig zijn.» 844.    Is de mensch van af zijne geboorte in het genot vanden vrijen wil?



WET DER VBIJIIEID.                                       337 «Er bestaat vrijheid van handelen, zoodra de wil om tehandelen aanwezig is. In den eersten tijd van het leven is devrijheid bijna nul; zij ontwikkelt zich en verandert van voor-werp met de vermogens. De gedachten van het kind in ver-band met de behoefte van zijn leeftijd zijnde, oefent hij zijnvrijen wil uit op de dingen, die hij noodig heeft.» 845.     Is de instinktmatige aanleg, welke den mensch bijzijne geboorte medebrengt, geen beletsel voor de uitoefeningvan den vrijen wil? «De instinktmatige aanleg, is die, welke de Geest voor zijneincarnatie bezat; naarmate hij meer of minder gevorderd is,kan deze hem tot

laakbare handelingen aanzetten, en hierinzal hij door de Geesten, welke met deze aanleg sympathiseren .bijgestaan worden; maar er bestaat geene onweerstaanbarewegslepende kracht voor hem, die den wil bezit om weder-stand te bieden. Herinner u , dat willen kunnen is.» (Zie n°. 361.) 846.     Heeft het organisme geen invloed op de handelingenvan het leven, en zoo het invloed uitoefent, geschiedt dit danten koste van den vrijen wil? «De Geest wordt zeker door de stof, welke hem in zijneuitingen kan belemmeren, ge?nfluenceerd, dat is de rede,- datzich de vermogens meer vrij ontwikkelen op de werelden, waarde lichamen minder stoffelijk dan op aarde

zijn, maar het isniet het werktuig, dat de vermogens geeft. Men moet boven-dien in deze, de zedelijke van de intellectueele vermogensonderscheiden; indien een man het instinkt tot moord bezit,dan is het zeker zijn eigen Geest, maar niet zijne organen,die dat instinkt bezitten en het hem mededeelen. Degene, diezijn denkvermogen opheft, om zich alleen met het stoffelijke bezigte houden, wordt aan het redelooze vee gelijk, en nog erger,want hij denkt er niet meer aan om zich tegen het kwaadte wapenen, en daar hij dit uit eigen vrijen wil doet, ligtdaarin zijne tekortkoming.» (Zie n° 367 en volgende. Invloedvan het organisme.) 847.     Ontneemt de afdwaling

van het verstand aan denmensch zijn vrijen wil? «Hij wiens verstand door de eene of andere oorzaak geschokt



338                    3e boek. — 10e hoofdstuk. is, is geen meester meer van zijne gedachten, en bezit vandat oogenblik af geen vrijheid meer. Deze afdwaling van hetverstand is dikwijls eene straf voor den Geest, welke in eenander leven ijdel en hoogmoedig kan geweest zijn en een slechtgebruik van zijne vermogens kan gemaakt hebben. Hij kan inhet lichaam van een idioot herleven zooals de despoot in datvan een slaaf, de slechte rijke in dat van een bedelaar her-leven kan; maar door dien dwang, waarvan hij ten volle be-wust is, lijdt de Geest, dit is de werking van de stof.» (Zie371 en volgende.) 848.    Is de afdwaling van de intellectueele vermogens doordronkenschap, eene verontschuldiging voor laakbare handelingen? «Neen, want de dronkaard

heeft zich vrijwillig van zijnverstand beroofd om zijne vuige lusten bot te vieren; inplaats van ééne, begaat hij twee misslagen.» 849.    Wat is bij den mensch in den wilden staat, hetmeest overheerschende vermogen: het instinkt of de vrije wil? «Het instinkt; hetgeen hem evenwel niet belet om in eenigedingen met algeheele vrijheid te handelen; maar evenals eenkind, gebruikt hij die vrijheid tot bevrediging van zijne be-hoeften, en zij ontwikkelt zich met de intelligentie; bijgevolg,zijt gij, die meer verlicht zijt dan een wilde, meer dan eenwilde, voor hetgeen gij doet verantwoordelijk.» 850.    Zijn de maatschappelijke betrekkingen soms niet eenhinderpaal voor de volkomen vrijheid van handelen? «De wereld heeft gewis hare eischen; God is rechtvaardig;Hij

neemt alles in aanmerking, maar laat de verantwoordelijk-heid van de weinige pogingen, die gij aanwendt om de belet-selen te overwinnen, op u rusten.» NOODLOT. 851.    Bestaat er een noodlot voor de gebeurtenissen vanhet leven , in den zin, die men aan dat woord hecht; dat wilzeggen, zijn alle gebeurtenissen vooraf bepaald, en zoo ja watwordt er dan van den vrijen wil? «Het noodlot bestaat alleen daarin, dat de Geest bij zijne



WET DER VRIJHEID.                                       339 incarnatie het ondergaan van deze of gene beproeving zelveheeft uitgekozen; door die te kiezen, schept hij zich eenezekere toekomst, die het gevolg van den toestand zelven is,waarin hij geplaatst wordt; ik spreek van de physische be-proevingen, want wat de zedelijke beproevingen en verleidin-gen betreft, blijft de Geest, zijn vrijen wil van goed en kwaadbehoudende, altijd meester om toetegeven of tegenstand tebieden. Een goede Geest kan wanneer hij hem ziet verflauwen,te hulp komen, maar kan niet zoodanigen invloed op hen uit-oefenen, dat hij zich van zijnen wil zou kunnen meester ma-ken. Een

slechte, dat wil zeggen, mindere Geest, kan, doorhem een natuurlijk gevaar aantewijzen en dit te overdrijven,hem aan \'t wankelen brengen en schrik aanjagen; maar dewil van den ge?ncarneerden Geest blijft desniettemin vrij vanalle banden.i 852.     Er zijn menschen , wien het noodlot. wat zij ook doenmogen, schijnt te vervolgen; ligt ongelukkig te zijn niet inhunne bestemming? «Het zijn misschien beproevingen, die zij moeten ondergaan,en die zij uitgekozen hebben: maar ik herhaal, gij stelt oprekening van het noodlot wat dikwijls niet anders dan de ge-volgen van uwe eigen misslagen zijn. Tracht, dat bij de ram-pen, die gij ondergaan moet, uw geweten

zuiver blijve, engij zult reeds half getroost zijn.» 853.     Sommige menschen ontsnappen niet aan een doode-1 ijk gevaar dan om in een ander te vervallen; hei schijnt alsof zij den dood niet konden ontloopen. Is dit geen noodlot? «Noodlot bestaat in den waren zin van het woord alleenvoor het oogenblik van den dood; als dat oogenblik daar is,hetzij door welk middel ook, dan kunt gij er u niet aan ont-trekken.» — Dus, welk gevaar ons ook moge bedreigen, zullen wijniet sterven als ons uur nog niet geslagen is? «Neen, gij zult niet sterven, en hiervan zijn u duizendevoorbeelden bekend; maar als uw uur van vertrek geslagenis, dan kan niets u daarvan onttrekken.

God weet vooruit,\'door welk soort van dood gij van hier zult gaan, en dikwerf



340                       3e boek. — 10e hoofdstuk. weet uwe Geest het ook, want dit wordt hem geopenbaardals hij het eene of het andere leven uitkiest.» 854.     Volgt er uit de zekerheid van het stervensuur nietvoort, dat alle voorzorgen, die men neemt om den dood teontgaan, nutteloos zijn? «Neen, want de voorzorgen, die gij neemt, worden u in-gegeven met het doel om den dood, die u bedreigt, aftewen-den; zij zijn eene der middelen door welke belet wordt dathij plaats vindt.» 855.     Welke is het doel der Voorzienigheid, wanneer zijons gevaren doet ondervinden, welke geene gevolgen moetenhebben ? «Wanneer uw leven in gevaar gebracht wordt, is dit eenewaarschuwing, die gij zelve verlangd hebt, om u van hetkwaad aftebrengen en u beter te

maken. Als gij aan dat ge-vaar ontsnapt, denkt gij, nog onder den indruk van het ge-vaar dat gij geloopen hebt, al naar mate den meerderen otminderen invloed, die goede Geesten op u uitoefenen, er meerof minder ernstig aan, om beter t? worden. De slechte geest(ik zeg slechte, daarmede het kwaad, dat nog in hem is,bedoelende), mengt er zich in, en gij gelooft dat gij even goedaan andere gevaren zult ontsnappen, en gij geeft wederomaan uwe driften den vrijen teugel. Door de gevaren, welkegij loopt, herinnert God u aan uwe zwakheid en aan debroosheid van het leven. Indien men de oorzaak en den aardvan het gevaar onderzoekt, zal men meestal inzien, dat degevolgen eene straf voor een beganen misslag of voor eenverzuimde plicht zoude

geweest zijn. God waarschuwt u opdie wijze om in uzelven te keeren en u te verbeteren.» (Zie526—532.) 850. Weet de Geest vooruit, door welke soort van doodhij bezwijken zal? «Hij weet dat de aard van het leven, dat hij uitgekozenheeft, hem blootstelt om eerder op deze dan op gene wijzeomtekomen; maar hij kent tevens de worstelingen, die hijom den dood te ontwijken, zal moeten doorstaan, en dat hij,als het Gods wil is, niet bezwijken zal.»



WET DER VRIJHEID.                                       341 857.    Er zijn menschen, die de gevaren van het oorlogsveldtrotseeren met de overtuiging dat hun uur nog niet geslagenis, heeft dit vertrouwen eenigen grond? «Heel dikwijls heeft de mensen een voorgevoel van zijneinde, zooals hij ook een voorgevoel hebben kan, dat hijnog niet zal sterven. Dit voorgevoel ontvangt hij doorzijne Beschermgeesten, die hem willen waarschuwen om zichtot vertrekken gereed te maken, of die zijnen moed aanwak-keren in oogenblikken, waarin hij dien het meeste noodig heeft.Dat vertrouwen kan hem ook geworden door intu?tie van hetbestaan, dat hij gekozen heeft, of van de

zending, die hij opzich genomen heeft en die hij weet dat hij vervullen moet.»(Zie 411—522.) 858.    Hoe komt het dat de menschen, die een voorgevoelvan hun\' dood hebben, er gewoonlijk minder dan anderentegen opzien? «Het is de mensch en niet de Geest, die tegen den doodopziet; hij, die een voorgevoel van zijn dood heeft, denktmeer als Geest dan als mensch: hij begrijpt zijne verlossing,en wacht die af.» 859.    Indien de dood, wanneer die plaatst moet vinden,niet ontweken kan worden, is dit dan ook eveneens hetgeval met alle andere ongelukken, die ons in den loop vanhet leven overkomen? «Het zijn nog al dikwijls zulke kleine dingen, dat wij in-

staat zijn er u voor te kunnen waarschuwen, en dikwijs dooruwe gedachten te leiden u dezelve kunnen doen ontwijken,want wij houden niet van materieel lijden; maar dit is voorhet leven dat gij gekozen hebt van weinig aanbelang. Hotnoodlot bestaat wezenlijk alleen voor het uur, vfaarop gij hierbeneden verschijnen en weder vertrekken moet.» — Zijn er dingen, die noodwendig gebeuren moeten en diedoor den wil der Geesten niet afgewend kunnen worden? «Ja, maar toen gij Geest waart, hebt gij, toen gij uwekeus deed, die vooruitgezien en er een voorgevoel van gehad. Ge-loof evenwel niet dat al wat gebeurt, zoo als men zegt: geschrevenstond; eene

gebeurtenis is dikwijls het gevolg van eene han- 26



342                    3e boek. — 10e hoofdstuk. deling, die gij uit eigen vrijen wil bedreven hebt, in diervoegedat indien gij die handeling niet gedaan had, de gebeurtenisniet zou plaats gevonden hebben. Als gij u den vinger brandt,dan is dat niets; het is het gevolg van eene onvoorzichtigheiden van de stof afhankelijk; alleen zijn het, het groote lijden,de belangrijke gebeurtenissen en die welke op de zedelijkheidinvloed kunnen uitoefenen, die door God voorzien zijn, omdatzij voor uwe veredeling en leering nuttig zijn.» 860. Kan de mensen door zijn wil en door zijne handelingenmaken dat gebeurtenissen, die zouden hebben moeten ge-beuren, niet plaats vinden en omgekeerd? «Hij kan dit, indien deze schijnbare afwijking, in het leven,dat hij zich uitgekozen

heeft, eene plaats kan vinden. Ver-volgens kan hij om goed te doen, zoo als.men moet en dathet eenigste doel van het leven is, kwaad beletten, vooral datkwaad, dat tot nog grooter aanleiding zou kunnen geven.» •861. Weet de man, die een moord begaat, bij het uit-kiezen van zijn leven, dat hij een moordenaar worden zal? «Neen; hij weet, een leven vol strijd kiezende, dat er kansvoor hem bestaat eene zijner natuurgenooten tedooden, maarhij weet niet of hij het doen zal, want er heeft bij hem voorhet plegen van de misdaad meestal nadenken plaats, en de-gene, die over iets nadenkt, behoudt altijd de vrijheid het tedoen of niet te doen. Indien de Geest vooraf wist dat hij alsmensch een moord moet plegen, dan zou hij hiertoe voorbe-schikt zijn.

Weet, dat niemand tot het plegen van een mis-daad voorbeschikt is, en dat elke misdaad en elke handelingwelke ook, vrijwillig en uit eigen vrijen wil gepleegd wordt. «Buitendien verwart gij altijd twee zeer velschillende din-gen met elkander; de voorvallen van het materieele en dehandelingen van het zedelijke leven. Indien er somwijlennoodlot bestaat, dan is het voor die materieele voorval-Jen, waarvan de oorzaken buiten u gelegen zijn, en dievan uwen wil onafhankelijk zijn. Wat de handelingen van hetzedelijke leven aangaat, deze komen altijd uit den menschzei ven voort, die dus altijd de vrije keuze heeft; voor die han-dclingen bestaat er dus nooit een noodlot.»



34a WET DER VRIJHEID. 862. Er zijn menschen, wien niets gelukt, en die bij alleswat zij ondernemen, door een kwade genius schijnen vervolgdte worden; kan men dat niet noodlot noemen? «Het is wel een noodlot, als gij er dien naam aan gevenwilt, maar het is het gevolg van den aard van het leven,dat men uitgekozen heeft, omdat die menschen door een levenvol teleurstellingen wilden beproefd worden, ten einde zichin geduld en onderwerping te kunnen oefenen. Gelooft even-wel niet dat. het noodlottige absoluut is; het is dikwijls eengevolg van den verkeerden weg, welke zij opgegaan zijn, endie niet aan hunnen aanleg noch verstand geëvenredigd

wasHij, die zonder te kunnen zwemmen, een rivier wil overzwem-men, loopt groote kans van te zullen verdrinken; en zoo ishet met de meeste voorvallen in het leven. Indien de menschniets anders, dan hetgeen met zijnen aanleg overeenkomt,ondernam, zou hij bijna altijd slagen; maar wat hem in hetverderf stort, is zijne eigenliefde en zijne eerzucht, die hemzijn eigen weg doen verlaten en hem de begeerte om zekere nei-gingen intewilligen als eene roeping doet beschouwen. Hijmislukt, en het is zijn eigen schuld; maar in plaats van hetaan zichzelven te wijten vindt hij het gemakkelijker er zijnkwaad gesternte mede te beschuldigen. Menigeen zoude eengoede

ambachtsman geweest zijn en op eerlijke wijze zijn broodverdiend hebben, die een slecht dichter zal zijn en van hongersterven zal. Er zoude voor iedereen plaats zijn, indien iedereende zijne wilde innemen.» 863. Leggen de maatschappelijke zeden iemand niet dik-wijls de verplichting op om liever de eene dan de andere wegoptegaan, en is hij in de keuze van zijnen werkkring nietaan het oordeel der openbare meening onderworpen? Iswat men vrees voor de wereld noemt, geen hinderpaal voorde uitoefening van onzen vrijen wil? «Hot zijn de menschen, die de maatschappelijke zeden doenontstaan en niet God; indien zij er zich aan onderwerpen,is dit omdat

die zeden hen aanstaan, en dit is wederom eenehandeling van hunnen vrijen wil, want indien zij wilden,zouden zij er zich aan kunnen onttrekken; waarom beklagen 26*



3e 30BK. — 10e hoofdstuk. 344 zij er zich dan over? Zij moesten niet de maatschappelijkezeden, maar wel hunne dwaze eigenliefde beschuldigen, diehen doet verkiezen liever van honger te sterven dan iets vanhun aanzien opteofTeren. Niemand is hen voor dit offer aande openbare meening gebracht, erkentelijk, terwijl God hende opoffering van hunne ijdelheid zal toerekenen. Dat wil nietzeggen dat gij die openbare meening zonder noodzakelijkheidmoet trotseeren , zooals vele menschen doen, die meer zonder-lingen dan wijsgeeren zijn; het is even onverstandig zich alseen vreemd dier met den vinger te doen nawijzen, als dat hetverstandig is om uit eigen wil en zonder morren aftedalen,als men zich boven op de ladder niet kan staande houden.»

864.     Even als er menschen zijn, wien het noodlot altijdtegen is, zoo zijn er weer anderen, die bevoorrecht schijnen,want dezen gelukt alles; waar ligt dit aan ? «Dikwijls daaraan, dat zij het beter weten aanteleggen rmaar het kan evengoed eene beproeving zijn; de voorspoedbedwelmt hen; zij rekenen op hun geluk, en zij moeten dik-wijls later dienzelfden voorspoed door bittere teleurstellingenboeten , die zij door voorzichtig te handelen hadden kunnenontgaan.» 865.     Welke verklaring kan men geven van het geluk datsommige menschen bij dingen hebben, waar noch wil nochintelligentie iets toe bij kunnen dragen, bij voorbeeld bij het spel ? «Sommige Geesten hebben te voren zeker soort van vermaakuitgekozen; het geluk, dat hen gunstig is, is

eene verleiding.Hij die als mensch wint, verliest als Geest: Het is eene be-proeving voor zijn hoogmoed en hebzucht.» 866.    Het noodlot, dat bij de materieele voorvallen vanons leven schijnt voortezitten, schijnt dus ook een gevolg vanonzen vrijen wil te zijn? aGij hebt zelve uwe beproeving uitgekozen; hoe zwaarderdie is en hoe beter gij die draagt, des te meer verheft gij u.Zij, die hun leven in overvloed en menschelijk geluk slijten,zijn lafhartige Geesten, die op dezelfde hoogte blijven. O okis in de wereld het aantal ongelukkigen veel grooter dan dat dergelukkigen, omdat de meeste Geesten, die beproeving zoeken ,



345 WEI DER VRIJHEID. welke voor hen het meeste vruchten dragen zal. Zij zien tegoed de nietigheid van uwe grootheid en van uwe genietingenin. Buitendien is het gelukkigste leven toch altijd onrustig,altijd vol stoornis: al ware het ook alleen door het nooit ge-heel ontbreken van smarten.» (Zie 525 en volg.) 867. Van waar is de uitdrukking: onder een goed gesterntegeboren zijn, afkomstig? «Oud bijgeloof, dat het lot van ieder mensch met de sterrenin verband waande; zinnebeeld, hetwelk eenige menschen dedwaasheid hebben, letterlijk optevatten.» KENNIS DER TOEKOMST. 888. Kan de toekomst aan den mensch geopenbaard worden ? «In beginsel is

de toekomst voor hem verborgen, en het is^slechts in zeldzame gevallen en bij uitzondering, dat God erde openbaring van toestaat.» 869.    Met welk doel is de toekomst voor den mensch ver-borgen ? «Indien de toekomst aan den mensch bekend ware, zou hijhet tegenwoordige veronachtzamen, en zou hij niet met de-zelfde vrijheid handelen, omdat hij door de gedachte beheerschtzou worden dat indien iets gebeuren moet, hij er zich nietmede behoeft te bemoeien, of wel trachten zou tegen te wer-iten. God heeft niet gewild dat het zoo zijn zoude, opdat ieder-een tot de vervulling der dingen, zelfs van die waartegenhij zich zoude willen verzetten, zoude

medewerken; zoo zijtgij het dikwijls, die zonder er bewust van te zijn, de gebeur-tenissen, die in uw leven zullen voorkomen, zelve voorbereidt.» 870.    Indien het nuttig is dat de toekomst verborgen blijft,waarom staat God er dan somtijds de openbaring van toe? «Als deze vooraf verkregene kennis de vervulling van ietsbevorderen moet, instede van het tegen te werken, door aan-tesporen anders te handelen dan men zonder die wetenschapgedaan zou hebben. Buitendien is het ook dikwijls eene be-proeving. Het vooruitzicht van eene gebeurtenis kan meer ofminder goede denkbeelden doen ontstaan; indien bijvoorbeeld



• 346 3e boek. — 10e hoofdstuk. iemand moet weten dat hij eene erfenis, waarop hij nietrekende, krijgen zal, zal hij er toe kunnen komen om, gedrevendoor: hebzucht, door de blijdschap zijne wereldsche genietingen tevermeerderen, door de zucht om vroeger in het bezit ervante komen, den dood van dengene, die hem zijn vermogenmoet nalaten, te wenschen; of wel zal dit vooruitzicht bijhem goede denkbeelden en edelmoedige gevoelens opwekken.Indien de voorzegging niet vervuld wordt, is dit weder eeneandere beproeving: die van de wijze, waarop hij de teleur-stelling zal dragen; maar hij zal desniettemin de verdiensteoogsten of de schuld dragen van de goede of slechte gevoelens,die het geloof aan de vervulling der gebeurtenis bij hem

heeftdoen geboren worden.» 871. Daar God alles weet, zoo weet Hij ook of een mensch•al dan niet onder een beproeving moet bezwijken; waartoedient dan die beproeving, daar zij niets aan God kan doenkennen dat Hij al niet reeds ten opzichte van dien mensch wist? tMen zoude met evenveel recht kunnen vragen: waaromGod den mensch niet volmaakt en voltooid geschapen heeft,(zie 119) waarom den mensch den tijd der kindsheid doormoet loopen alvorens volwassen te zijn (zie 379). De beproevingheeft niet ten doel God omtrent de verdiensten van dienmensch intelichten, want God weet volmaakt goed wat dezewaard is, maar om aan dien mensch de geheele verant\\voor-delijkheid van zijne daden te laten, daar hij vrij is die al danniet

uittevoeren. De mensch, de keus bezittende tusschen goeden kwaad, zoo heeft de beproeving ten doel, hem tegen de ver-leiding van het kwaad te doen kampen en hem zelve al deverdienste van zijnen tegenstand toetekennen; en alhoewel Godzeer goed vooruit weet of hij al dan niet slagen zal, kan Hijhem, in zijne rechtvaardigheid noch straffen noch beloonenvoor eene daad, die niet gepleegd is geworden.» (zie 258). Hetzelfde heeft plaats bij de menschen. Hoe knap een aspirant ookzijn moge, hoe zeker men ook vau zijn goed slagen moge wezen, rer-leent men hem toch geenen graad zonder een examen afgelegd te heb-ben; dat wil zeggen, niet zonder beproeving te ondergaan; evenzoo



34-7 WET DER VKIJHEID. veroordeelt een rechter den beklaagde alleen voor eene gepleegdedaad, en niet op het vooruitzicht dat hij de daad kan of moet plegen.Hoc meer men over de gevolgen, die er voor den mensch uit dekennis der toekomst zoude voortvloeien, nadenkt, des te meer meninziet hoe wijs de Voorzienigheid geweest is, die voor hem geheim tehouden. De zekerheid van eene gelukkige gebeurtenis zoude hem wer-keloos, die van eene ongelukkige, moedeloos maken; in beide gevallenzouden zijne krachten verlamd worden. Daarom is de toekomst denmensch alleen als een doel aangewezen, dat hij door inspanning be-reiken moet, doch

zonder de proef te kennen, die hij zal moetendoorstaan, om het te kunnen bereiken. De kennis van alle voorvallen,die den weg zal opleveren, zoude hem het initiatief en het gebruik vnuzijnen vrijen wil ontnemen; hy zou zich op het hellend vlak der voor»afbepaalde gebeurtenissen laten medesleepen, zonder van zijne eigenevermogens gebi aik te maken. Als de vervulling van iets zeker is, heeftmen er geene zorg meer voor. THEORETISCH OVERZICHT VAN DE DRIJFVEEREN DERMENSCHELIJKE HANDELINGEN. 872. Het vraagstuk van den vrijen wil, kan als volgtsamengevat worden: De mensch wordt niet door het noodlottot het kwade gedreven; de

daden, die hij pleegt, stondenniet van te voren «geschreven»; demisdaden, die hy begaat,zijn niet het gevolg van een door het noodlot geveld vonnis.De mensch kan, als beproeving en als boetedoening een levenkiezen, waarin hij, het zij door de omgeving waarin hijgeplaatst is, hetzij door bijkomende omstandigheden aan dewegslepende kracht van de misdaad zal blootgesteld zijn,maar hij blijft altijd vrij om te handelen of niet te handelen.Dus bestaat er vrije wil bij hem, in den staat van Geest: inde keuze van het leven en van de beproeving, en in denlichamelijken toestand: in het vermogen om aan de verleiding,waaraan wij ons vrijwillig onderworpen hebben,

toetegevenof weerstand te bieden. Het is de zaak van de opvoeding omdie slechte neigingen te bestrijden; zij zal dit met vruchtdoen, als zij op de volledige studie van de zedelijke natuurvan den mensch gegrond zal zijn. Door de kennis van dewetten, door welke deze zedelijke natuur beheerscht wordt,



348                    3e boek. — 10e hoofdstuk. zal men er in slagen die te wijzigen, zoo als men het verstanddoor onderwijs en het gestel door gezondheidsmaatregelen wijzigt. De van de stof bevrijde en in den staat van omdoling ver-keerende Geest, kiest zijne toekomstige lichamelijke levens,in overeenstemming met den graad van volmaking die hijbereikt heeft, en hierin bestaat vooral, zoo als wij reeds ge-zegd hebben, zijnen vrijen wil. Die vrijheid wordt niet doorde incarnatie vernietigd; indien hij aan den invloed van destof toegeeft, komt dit omdat hij bezwijkt onder de beproevin-gen die hij zelve uitgekozen heeft, en het is om hem be-hulpzaam te zijn om ze te boven te komen, dat hij den bijstandvan God en van de goede Geesten kan inroepen. (Zie

337.) Zonder vrijen wil, pleegt de mensch geen onrecht doorkwaad, en heeft geene verdienste door goed te doen; en datwordt zoo zeer erkend, dat men in de wereld de goed- ofafkeuring, altijd van de bedoeling, dat wil zeggen van denwil afhankelijk maakt; en daar, waar men van willen spreekt,spreekt men van vrijheid. De mensch kan dus geene verscboo-ning voor zijne wandaden in zijn organisme zoeken, zonderafstand van zijne rede en van zijnen staat van mensch tedoen en zonder zich met het redelooze vee gelijk te stellen.Indien hij dat ten opzichte van het kwaad kon doen, zou ditook even eens voor het goede het geval zijn; maar als demensch goed doet, zorgt hij wel dat men hem er de ver-dienste van toekent, en wacht zich wel dat goede

aan zijnorganisme toeschrijven, hetgeen een bewijs is dat hij (niet-tegenstaande het gevoelen van eenige systematici) instinkt-matig, van het schoonste voorrecht van zijn geslacht: vrij-heid van denken, geen afstand doet Het noodlot zoo als dit gewoonlijk bedoeld wordt, veronder-stelt de voorafgegane en onherroepelijke vastelling van allegebeurtenissen van het leven, hoe belangrijk die ook zijnmogen; Indien de loop der dingen zoo ware, dan zou de menscheen werktuig zonder wil zijn. Waartoe zou hem zijn verstanddienen, daar hij altijd in alle zijne handelingen door de machtvan het noodlot zoude beheerscht worden? Zoodanige leerzoude, indien die waar was, de vernietiging van alle zedelijke



349 WET DER VRIJHEID. vrijheid zijn; er zou voor den mensch geene verantwoorde-lijkheid meer bestaan, en dientengevolge noch goed, nochkwaad, noch ondeugden, noch deugden zijn. God, die dehoogste rechtvaardigheid is, zou zijne schepselen niet kunnenstraffen voor misslagen, welke het niet van hen had afgehangenniet te plegen, noch ze kunnen beloonen voor deugden, waar-van de verdienste hen niet toekomt. Diergelijke wet zou buiten-dien de verloochening van de wet van vooruitgang zijn, wantde mensch alles van het lot wachtende, zoude zelve nietsaanwenden om zijnen toestand te verbeteren, daar dit er tochgeene verandering in zoude

kunnen te weeg brengen. Het noodlot is evenwel geen ijdel woord; het bestaat ten op-zichte van den stand, in welken de mensch op aarde geplaatstis, en van de betrekking, die hij er bekleed ten gevolge van hetsoort van bestaan, dat de Geest als beproeving, boetedoeningof zending, uitgekozen heeft; hij ondergaat onvermijdelijk allewederwaardigheden van dat leven en den invloed van allegoede of kwade neigingen waartoe het aanleiding geeft; maarhier houdt het noodlot op, want het hangt van zijnen wil afom al dan niet die neigingen te volgen. De bijzonderheden dergebeurtenissen zijn afhankelijk van omstandigheden, die demensch zelve door zijne

handelingen doet ontstaan, enwaarop de Geesten door de gedachten, die zij hem ingeven,invloed kunnen uitoefenen. (Zie 459.) Het noodlot bestaat dus voor de gebeurtenissen die zichvoordoen, daar deze het gevolg zijn van de keuze van hetleven, door den Geest zelven gedaan; het is mogelijk dat hetniet voor de gevolgen van die gebeurtenissen bestaat, omdathet van den mensch kan afhangen, er door beleid denloop van te wijzigen; het bestaat nooit voor de handelingenvan het zedelijke leven. Het is in den dood dat de mensch op eene absolute wijzeaan de onverbiddelijke wet van het noodlot onderworpen is;want hij kan niet aan het vonnis, waarbij de

duur van zijnleven bepaald is, noch aan de soort van dood, die er eeneinde aan moet maken, ontkomen. Volgens het algemeen heerschende denkbeeld, zoude de mensch



350                   3e boek. — 10e hoofdstuk. alle zijne neigingen in zich zelven patten; zij zouden voortkomenhetzij uit zijn physisch organisme, waarvoor hij niet verant-woordelijk kan zijn, of uit zijne eigene natuur, in welke hijin zijne eigene oogen eene verschooning kan zoeken, door tezeggen dat het zijne schuld niet is dat hij zoo geschapen is.De leer van het spiritisme is blijkbaar zedelijker: zij neemt bijden mensch de eigen vrijen wil aan in zijn geheelen omvang;en hem zeggende, dat hij kwaad doende, aan een kwadeingeving toegeeft, laat zij hem er de geheele veranwoordelijk-héid van dragen, want zij kent hem de macht toe om erzich tegen te verzetten, hetgeen klaarblijkelijk voor hem ge-makkelijker is dan indien hij tegen zijne eigene natuur

tekampen had. Dus bestaat er volgens de leer van het spiritisme,geene onwederstaanbare wegsleping: de mensch kan altijdzijne ooren sluiten voor die geheimzinnige stem, die hem inzijn binnenste tot het kwaad aanzet, zoo als hij die voor dematerieele stem van iemand, die spreekt, sluiten kan; hijkan dit door zijnen wil, als hij aan God daartoe de noodigekracht vraagt, en den bijstand van de goede Geesten inroept.Dit leert Jezus ons in het verheven gebed dat wij \'t Gebeddes Heeren noemen, als hij ons doet zeggen: «Verlaat onsniet in de verzoeking maar verlos ons van den booze.» Deze theorie van de opwekkende oorzaak voor onze hande-lingen, vloeit duidelijk uit het onderwijs der Geesten voort;zij is niet alleen verheven in zedelijkheid, maar wij

voegenhierbij dat zij den mensch in zijne eigene oogen verheft; zijtoont hem zijne vrijheid om een overheerschend juk aftewerpen,gelijk hij vrij is om zijn huis voor onaangename menschen tesluiten; de mensch is niet meer een werktuig dat ten gevolgevan eene van zijnen wil onafhankelijke aandrift handelt, hetis een redelijk wezen, dat luistert, beoordeelt, en uit tweeraadgevingen eene keuze doet. Laat ons hier nog bijvoegen, datniettegenstaande dit alles, den mensch zijn initiatief niet ont-nomen wordt; hij handelt desniettemin uit eigen beweging,daar hij ten slotte niets anders is dan een ge?ncarneerde geest,die onder zijn lichamelijk omhulsel, de goede hoedanighedenen gebreken behoudt die hij als Geest bezat. De misslagen,



WET DEK VRIJHEID.                                        351 die wij begaan, vinden dus hun eerste oorsprong in de on-volmaaktheid van onzen eigenen Geest, die de zedelijke ver-hevenheid, welke hij eens bereiken zal, nog niet bereikt heeft;maar die daarom toch zijn eigen vrijen wil bezit; het lichame-lijke leven wordt hem gegeven om zich door de beproevingen,die hij er in ondergaat, van zijne onvolmaaktheden, te rei-nigen, en het zijn juist die onvolmaaktheden welke hemzwakker en meer toegankelijk voor de inblazingen van deandere onvolmaakte Geesten maken, die er gebruik vanmaken, om te trachten hem in den strijd, dien hij onder-nomen heeft, te doen

bezwijken. Als hij als overwinnaar uitdien strijd terugkeert, verheft hij zich; indien hij bezwijkt,blijft hij wat hij was, niet slechter, niet beter; het is eenebeproeving die herhaald moet worden, en op die wijze kanhet lang duren. Hoe meer hij zich loutert, des te meer zalzijne zwakke zijde verminderen, en des te minder zal hij hen,die hem tot het kwaad willen overhalen, daartoe de gelegen-heid geven; zijne zedelijke kracht neemt naar gelang van zijnezedelijke verhevenheid toe, en de slechte Geesten verwijderenzich van hem. Al de meer of minder goede Geesten stellen te samen, alszij ge?ncarneerd zijn, het menschenras daar; en aangezienonze aarde eene der

minst gevorderde werelden is, bevindener zich daar meer kwade dan goede Geesten. Laat ons dusalles aanwenden om te maken dat wij er niet na dit verblijf opterugkomen, en om waardig te worden op eene betere wereldte gaan uitrusten, op eene van die bevoorrechte werelden,waar onverdeeld het goede heerscht, en op welke wij onsonzen doortocht hier beneden, slechts als een tijd van bal-lingschap zullen herinneren.



ELFDE HOOFDSTUK. X. WET VAN RECHTVAARDIGHEID. LIEFDE EN WELDADIGHEID. 1. Rechtvaardigheid en natuurlijke rechten. — 2. Recht van eigen-dom. Diefstal. — 3. Weldadigheid en liefde tot den naaste. — 4.Moederliefde en kinderliefde. RECHTVAARDIGHEID EN NATUURLIJKE RECHTEN. 873.    Bestaat het gevoel van rechtvaardigheid in de natuur,of is het een gevolg van aangeleerde denkbeelden ? «Het bestaat zoo zeer in de natuur, dat uw gevoel bij degedachte aan eene onrechtvaardigheid in opstand geraakt.Door zedelijke vooruitgang wordt dit gevoel ontegenzeggelijkontwikkeld, maar niet geschonken: God heeft het in \'s men-schen hart gegrift: en dit is de rede, waarom gij dikwijls bijeenvoudige en onontwikkelde menschen

juister denkbeelden om-trent rechtvaardigheid vindt, dan bij hen, die zeer vele kun-digheden bezitten.» 874.    Indien rechtvaardigheid eene wet der natuur is,hoe komt het dan, dat de menschen die wet op zulk eeneverschillende wijze begrijpen, en dat de eene rechtvaardigvindt wat aan de andere als onrechtvaardig voorkomt? «Dit komt, omdat er dikwijls hartstochten onder gemengdzijn, die dit gevoel, even als elk ander natuurlijk gevoel,doen ontaarden en de dingen uit een verkeerd oogpunt doenbeschouwen.» 875.    Welke omschrijving kan men van de rechtvaardigheidgeven ?



WET VAN RECHTVAARDIGHEID, LIEFDE EN WELDADIGHEID. 353 «De rechtvaardigheid bestaat in het eerbiedigen vanieders rechten.» — Waardoor worden deze rechten bepaald? «Door twee dingen: door de menschelijke, en door de na-tuurlijke wet. De menschen de wetten in overeenstemmingmet hunne zeden en met hun karakter gemaakt hebbende,hebben bij deze wetten rechten vastgesteld, die bij den voor-uitgang in verlichting, hebben kunnen veranderen. Zie of uwehedendaagsche wetten, zonder volmaakt te zijn, dezelfde rechtenals in de middeleeuwen huldigen; die verouderde rechten, dieu monsterachtig voorkomen, vond men in dien tijd recht-

vaardig en natuurlijk. Het recht door de menschen vastge-steld komt dus niet altijd met de rechtvaardigheid overeen;door dit recht worden trouwens alleen slechts eenige maat-schappelijke verhoudingen geregeld, terwijl er in het bijzondereleven eene menigte handelingen zijn, die alleen voor derechtbank van het geweten te recht staan.» 876. Op welken grondslag, behalve op het recht dat doorde menschelijke wet gehuldigd wordt, steunt de rechtvaardig-heid die op de natuurlijke wet gegrond is? «Christus heeft het u gezegd : Voor de anderen willen, watgij voor uzelven wenschen zoudt. God heeft in \'s menschenhart de regel van ware rechtvaardigheid gegrift,

door denwensch die iedereen heeft, zijne rechten geëerbiedigd te zien.In het onzekere wat hij jegens zijne gelijken onder gegevenomstandigheden doen moet, moet de mensch zichzelven af-vragen, hoe hij zou wenschen dat anderen onder dezelfde om-standigheden met hem zouden handelen: God kon hem geenzekerder leidsman dan zijn eigen geweten gegeven hebben.» Het criterium der ware rechtvaardigheid is inderdaad, datgene vooranderen te willen, wat men voor zichzelven wenschen zou, en niet• om datgene voor zich te willen, wat men voor anderen zou willen,hetgeen in \'t geheel niet hetzelfde is. Daar het niet natuurlijk is zich -zelven kwaad

toetewenschen, zal men, als men zijn persoonlijken wenschvoor tijpe of als punt van uitgang neemt, er zeker van zijn, nooitiets anders dan goed voor zijnen naasten te zullen verlangen. Ten allentijde, en met elk geloof, heeft de mensch er altijd naar getracht,



354                     3e boek. — 11e hoofdstuk. zijn persoonlijk recht boven te doen drijven; het verhevene van denChristelijhen godsdienst is geweest het persoonlijke recht tot maatstafvoor het recht van den naaste gesteld te hebben. 877.    Doet de noodzakelijkheid, waarin de mensch zich be-vindt om een gezellig leven te leiden, voor hem bijzondereverplichtingen ontstaan ? «Ja, en de eerste van allen is de rechten van zijne natuur-genooten te eerbiedigen ; hij, die deze rechten eerbiedigt zalaltijd rechtvaardig zijn. In uwe wereld, waar zoo vele inen-schen gevonden worden, die de wet der rechtvaardigheid niet,opvolgen, vergeldt ieder met gelijke munt, en dat is de oor-zaak van al de wanorde en onrust van uwe maatschappij.Het maatschappelijk leven

geeft wederkeerige rechten, en legtwederkeerige verplichtingen op » 878.    De mensch kan zich omtrent de uitgebreidheid zijnerrechten een verkeerd denkbeeld vormen, wat kan hem daar-van de grens aanwijzen? «De grens van het recht dat hij onder dezelfde omstandig-heden, aan een ander ten zijnen opzichte, en aan elkanderonderling zou toekennen.» — Maar als iedereen voor zichzelven de rechten van zijnegelijken eischt, wat wordt er dan van de ondergeschiktheidjegens meerderen? Is dat niet bandeloosheid tegenover allegezag? «De natuurlijke rechten zijn, voor alle menschen, van denkleinste tot den grootste, dezelfde; God heeft de eene nietvan eene meer zuivere klei dan de andere gevormd, en voorHem zijn allen gelijk. Die rechten zijn

eeuwig; die, welke demensch gevestigd heeft, vergaan met de instellingen. Buiten-dien gevoelt wel iedereen zijne kracht of zwakheid, en zal wel ieder-een eene soort van inschikkelijkheid betoonen voor hem, die zulksom zijne deugd en wijsheid verdient. Het is van belang dithier voorop te stellen, opdat zij, die zich boven anderen ver-heven achten, hunne plichten, waardoor zy dieinschikkelijk-heid waardig kunnen worden, mogen leeren kennen. Als hetgezag aan de wijsheid gegeven zal worden, zal de onderge-schiktheid er niet door in gevaar gebracht worden.»



WET VAN RECHTVAARDIGHEID, LIEFDE EN WELDADIGHEID. 355 879.    Wat zou het karakter wezen van den mensen, die derechtvaardigheid in haar geheele reinheid betrachte f «Die van den waarachtig rechtvaardige, naar het voorbeeldvan Jezus, want hij zou ook de liefde tot den naaste en deliefdadigheid, zonder welke er geene ware rechtvaardigheidbestaat, uitoefenen.» RECHT VAN EIGENDOM. DIEFSTAL. 880.    Welke is de eerste van alle natuurlijke rechten voorden mensch? «Te leven; daarom heeft niemand het recht het op het levenvan zijn gelijke aanteleggen, noch iets te doen, waardoor zijnlichamelijk bestaan in gevaar gebracht kan

worden.» 881.    Geeft het recht om te leven, ook het recht aan denmensch om zooveel te vergaren dat men, niet meer werkenkunnende, genoeg heeft om van te leven en te kunnen rusten ? «Ja, maar hij moet dit doen zoo als de bijen, in het gezinen door een eerlijken arbeid en niet door als een ego?st op te sta-pelen. Zelfs eenige dieren geven hem het voorbeeld van voorzorg.» 882.    Heeft de mensch het recht om datgene, wat hij doorzijnen arbeid opgegaard heeft, te verdedigen? «Heeft God niet gezegd: Gij zult niet stelen; en heeft Jezusniet gezegd: Men moet den keizer geven wat den Keizer is ? Wat de mensch door eerlijken arbeid vergaart, wordt een

recht-matig eigendom, dat hij het recht heeft te verdedigen, want eigen-dom, dat de vracht van arbeid is, is een natuurlijk recht, even zooheilig als dat om te arbeiden en te leven, 883.    Is de begeerte om te bezitten in de natuur? «Ja, maar als het voor zichzelven alleen is en om zijneeigene lusten te bevredigen, is het ego?sme.» — Is evenwel de begeerte om te bezitten niet rechtmatig,daar degeen, die het noodige heeft om van te leven, niemandtot last is? «Er zijn menschen, die onverzadelijk zijn en die zonder nutvoor wien ook, of om hunne eigene lusten te bevredigen,



356                    3e boek. — 11e hoofdstuk. opstapelen. Gelooft gij dat üod dat met een goed oog ziet?Hij daarentegen, die met het voornemen om zijne natuurge-nooten te hulp te komen, door zijnen arbeid vergaart, brengtde wet der liefde en liefdadigheid in praktijk, en zijn arbeidwordt door God gezegend.» 884.    Welk is het kenmerk van rechtmatig bezit? «Er bestaat geen rechtmatig bezit, dan dat, hetwelk zonderschade aan anderen te berokkenen, verkregen is. (Zie 808.) De wet der liefde en der rechtvaardigheid verbiedende aan anderente doen nat wij niet zonden wenschen dat anderen ons deden, ver-oordeelt alleen daardoor, elk middel om iets te verkrijgen, dat metdie wet in strijd is. 885.    Is het recht van eigendom onbeperkt? «Het leidt geen

twijfel dat alles wat op rechtmatige wijzeverkregen wordt eigendom is, maar, daar zoo als wij ge-zegd hebben de wetten der menschen onvolmaakt zijn, hul-digen deze dikwijls conventioneele rechten, welke door de na-tuurlijke rechtvaardigheid veroordeeld worden; daarom veran-deren zij hunne wetten, naarmate de vooruitgang toeneemten zij beter de rechtvaardigheid begrijpen. Hetgene in ééneeeuw als volmaakt beschouwd wordt, komt in eene volgendebarbaarsch voor.» (Zie 795.) WELDADIGHEID EN LIEFDE TOT DEN NAASTEN. 886.    Welke is de wezenlijke beteekenis van het woordliefde zoo als Jezus dit begrepen heeft? «Welwillendheid jegens allen, toegevendheid voor de onvol-maaktheden van anderen, vergeving van beleedigingen.» De

liefde en weldadigheid zijn de aanvulling van de wet van recht-vaardigheid, want zijn\' naaste lieftehebben, is, hem al het goede tedoen, waartoe wij in staat zijn en dat wij zouden wenschen dat ande-ren ons deden. Dit is de beteekenis van de woorden van Jezus: Hebelkander als broederen lief. De weldadigheid is volgens Jezus niet tot het geven van aalmoezenbeperkt; zij omvat elke verhouding waarin wij tegenover onzen naastegeplaatst worden, hetzij deze onze minderen, onze gelijken, dan wel



TVET VAN BECHTVAAKDIGHEID, LIEFDE EN WELDADIGHEID. 857 onze meerderen zijn. Zij schrijft ons toegevendheid voor, omdat wijdie zelve noodig hebben; zij verbiedt ons de ongelukkigen te verne-deren, in strijd met hetgeen zoo menigmaal gedaan wordt. Laat eenrijk man zich vertoonen; dan heeft men voor hem duizende voorko-mendheden, dnizende oplettendheden; indien het een armmenschis,dan schijnt het dat men het niet noodig acht, zich tegenover hem teontzien. Hoe beklagenswaardiger hij is, des te meer men moest vreezenom door hem te vernederen, zijn ongeluk te vermeerderen. De wezen-lijk goede mensch tracht, door den afstand die

tusschen hen bestaat,te verminderen, zijne minderen in hunne eigen oogen te verheffen. 887.    Jezus heeft ook gezegd; Héb zélfs uwe vijanden lief.Maar is de liefde voor onze vijanden, niet met onze natuur-lijke neigingen in strijd, en komt de vijandschap niet uitge-brek aan sympathie tusschen de Geesten voort? «Men kan zeker voor zijne vijanden geene teedere of vurigeliefde gevoelen; dat is ook niet wat hij heeft willen te kennengeven; zijne vijanden lief te hebben, is hen vergeven en hunkwaad met goed te vergelden, daardoor verheft men zichboven hen; door wraak plaatst men zich beneden hen.» 888.    Wat moeten wij van het aalmoezen geven

denken?«De mensch, welke er toe gebracht wordt om te bedelen, verlaagt zichzelven zoo wel zedelijk als lichamelijk: hij ver-dierlijkt. In eene op Gods wet en op rechtvaardigheid ge-vestigde maatschappij, moet men voor het onderhoud van denzwakke zorgen, zonder dien te vernederen. Zij moet van hendie niet werken kunnen, het bestaan verzekeren, zonder hunleven aan de genade van het toeval en van den goeden wilovertelaten.» — Keurt gij het aalmoes geven af? «Neen, niet het aalmoes geven is aftekeuren, maar de wijze,waarop dit dikwijls gedaan wordt. De deugzame mensch, diede liefdadigheid volgens Jezus begrijpt, gaat de ongelukkigente

gemoet zonder aftewachten dat dezen de hand naar hemuitstrekken.» «De ware liefdadigheid is altijd goedhartig en welwillend;zoo wel in de wijze van doen als in de daad zelve. Eene dienst,die men met kieschheid bewijst, verdubbeld er de waarde van; 27



358                       3e boek. — 11e hoofdstuk. indien die met hoogmoed bewezen wordt, kan de nood er toedwingen die aantenemen, maar het hart wordt er weinigdoor getroffen. «Vergeet niet dat in Gods oog, alle verdienste van eeneweldaad, door er ophef van te maken, ontnomen wordt. Jezusheeft gezegd: Laat uwe linkerhand niet weten \'wat uwe rech-terhand geeft; hij leert u daardoor, de liefdadigheid niet doorhoogmoed te bezoedelen. «Men moet tusschen het eigenlijk gezegde aalmoezen gevenen de weldadigheid onderscheid maken. Het is niet altijd debehoeftigste, die vraagt; de vrees voor vernedering houdt denware arme terug, en deze lijdt dikwijls zonder te klagen;dezen is het, dien de waarlijk menschlievende mensch zonderophef moet

gaan opzoeken.» «Heb elkander lief, dit is de geheele wet; goddelijke wet,door welke God de werelden bestuurt. De liefde is de wetvan aantrekking voor de levende en bewerktuigde wezens —de aantrekking is de wet der liefde voor de onbewerktuigde stof. «Vergeet nooit dat de Geest, welke ook de graad zijnerontwikkeling zijn moge, in zijnen staat het zij van re?ncar-natie of van omdoling, altijd tusschen een meerdere die hemleidt en verbetert, en een mindere te wiens opzichte hij de-zelfde plichten te vervullen heeft, geplaatst is. Wees dusliefderijk, niet alleen door die weldadigheid, die u noopt omuit uwe beurs het geldstuk te nemen om die op een onver-schillige wijze aan hem, die aan u durft te vragen, toetereiken,maar ga de stille armoede te

gemoet. Wees inschikkelijk metde gebreken van uwe natuurgenooten ; inplaats van den on-wetende en den ondeugende te verachten, onderwijst hem entracht hem zedelijker te maken; weest zachtzinnig en welwillendvoor allen die minder zijn dan gij; weest dit zelfs tegen het nie-tigste wezen der schepping, en gij zult aan Gods wet gehoor-zaamd hebben.» H. VlNCENTIUS DB PAULA. 889. Zijn er geen menschen, die door eigen schuld tot«Ie bedelstaf vervallen?



WET VAN ReCriTVAAHDIGHEID, LIEFDE EN WELDADIGHEID. 359 «Zeer zeker, maar indien eene goede zedelijke opvoedinghen geleerd had Gods wet optevolgen, zouden zij niet tot dieuitspattingen, die de oorzaak van hun verderf zijn, vervallenzijn; vooral hangt hiervan de verbetering af, van uwen aard-bol.» (Zie 707.) MOEDERLIEFDE EN KINDERLIEFDE. 890.    Is de moederliefde eene deugd, of wel een instinkt*niatig gevoel aan menschen en dieren gemeen? «Het is het een en het ander. De natuur heeft aan demoeder de liefde voor hare kinderen, in het belang van hunneinstandhouding, geschonken; maar bij het dier blijft deze-liefde tot de stoffelijke

behoeften beperkt; zij houdt op, alsdie zorg nutteloos wordt; bij "den mensch blijft zij gedurendehet geheele leven bestaan, en is zij voor eene toewijding eneene zelfverloochening vatbaar welke deugd wordt; zij over-leeft zelfs den dood, en volgt het kind naar gene zijde vanhet graf; gij ziet dus wel dat in die liefde iets anders is danbij het dier.» (Zie 205—385.) 891.    Als de moederliefde in de natuur is, waarom zijnerdan moeders, die een hekel aan hunne kinderen hebben, endit wel dikwijls van af hunne geboorte? «Het is somtijds eene beproeving, die door den Geest vanhet kind gevraagd is, of eene boetedoening, als hij zelve ineen ander leven een slechte,

vader, of slechte moeder of slechtezoon geweest is (zie 392). In elk geval, kan de slechte moederdoor niets anders dan door een slechte geest ge?nspireerd zijn,welke hinderpalen aan het kind in den weg tracht te leggen,opdat deze onder de beproeving die hij gekozen heeft, mogebezwijken; maar die schending van de wetten der natuur,zal niet ongestraft blijven, en de Geest van het kind zal voorhet te boven komen der hinderpalen beloond worden.» 892.    Indien de ouders, kinderen hebben, die hen verdrietberokkenen, zijn deze dan niet verschoonbaar als zij voor henniet de liefde gevoelen, die zij in het tegenovergestelde gevalzoude gehad hebben? 27\'



360                    3e boek. — 11e hoofdstuk. «Neen, want het is eene taak die hen opgedragen is, enhet is hunne zending om alles aantewenden om hen tot hetgoede terug te brengen (zie 582, 583). Maar die verdrietelijk-heden zijn dikwerf een gevolg van de slechte richting, diezij hen van hunne wieg af aan, hebben doen nemen; zijmaaien dan, wat zij gezaaid hebben.o



TWAALFDE HOOFDSTUK. ZEDELIJKE VOLMAKING. 1. De deugden en ondeugden. — 2. De hartstochten. — 3. Het ego-?sme. — 4. Karakter van den deugzamen mensch. — 5. Zelfkennis. DE DEUGDEN EN ONDEUGDEN. 893.    Welke is de meest verdienstelijke van alle deugden?«Alle deugden hebben hare verdiensten, omdat allen een bewijs van gemaakte vorderingen op den weg van het goedezijn. Er bestaat deugd, telkens als er vrijwillige tegenstandaan de wegslepende verleiding der kwade neigingen gebodenwordt; maar het verhevene der deugd, bestaat daarin: zijneigen belang voor het welzijn van anderen, zonder neven-bedoelingen

opteofferen; de meest verdienstelijke deugd, isdie, welke in de meest onbaatzuchtige liefde haren grond vindt.» 894.    Er zijn menschen, die het goede ten gevolge van eeneplotselinge opwelling doen, zonder noodig te hebben eenigdaarmede strijdig gevoel te bestrijden; zijn deze even ver-dienstelijk als zij, die tegen hunne natuur moeten worstelen,en deze overwinnen? «Bij ben, die niet te worstelen hebben, komt dit, doordienbij hen de vooruitgang reeds gemaakt is; zij hebben vroegergeworsteld en hebben overwonnen; daardoor vorderen bij hende goede gevoelens niet de minste inspanning, en komenhunne handelingen hen als zeer natuurlijk voor; het goed

doen,is voor hen eene gewoonte geworden. Men moet hen dus eerenals oude strijders, die hunnen rang veroverd hebben. «Daar gij nog verre van de volmaaktheid verwijderd zijt,



362 .3e boek. — 12e hoofdstuk. baren die voorbeelden u verwondering door de tegenstelling,en gij bewonderd ze des te meer naarmate die zeldzamer voor-komen; maar weet, dat in de meer gevorderde werelden dande uwe, regel is, wat bij u eene uitzondering is. Het gevoelvan het goede is daar altijd natuurlijk, omdat zij alleen doorgoede Geesten bevolkt zijn, en eene enkele slechte bedoelingzoude er eene monsterachtige uitzondering zijn. Daarom zijner de menschen gelukkig; zoo zal het ook op aarde worden,als het menschdom zich vervormd zal hebben, en de liefde inhare ware beteekenis zal begrijpen en toepassen.» 895.     Wat is, de gebreken en ondeugden omtrent welkeniemand zich kan vergissen, daargelaten, het meest karakte-ristieke

kenteeken van do onvolmaaktheid? «De baatzucht. De zedelijke eigenschappen zijn dikwijls alshet verguldsel, dat men op een voorwerp van koper aanbrengt,en dat de beproeving met den toetsteen niet weerstaat. Eenmensch kan wezenlijke hoedanigheden bezitten, die hem voorde wereld een braaf mensch doen schijnen; maar die hoe-danigheden, ofschoon zij eene vooruitgang bewijzen, kunnenniet altijd sommige proeven doorstaan, en het is dikwerf alleennoodig om de snaar van het eigenbelang aanteroeren, om denbodem der gedachte bloot te leggen. De ware belangeloosheidis zelfs zoo zeldzaam op aarde, dat men die, als zij voor-komt, bewondert als of het een wonder ware. «De gehechtheid aan stoffelijke zaken is een zeker bewijsvan

minderheid, omdat, hoe meer de mensch aan de goederendezer aarde hecht, hij des te minder zijne bestemming be-grijpt; door belangeloosheid daarentegen , bewijst hij, dat hijde toekomst uit een meer verheven standpunt beschouwt.» 896.    Er zijn belanglooze menschen zonder doorzicht, diehetgene zij bezitten bij gebrek van een beredeneerd gebruik,zonder wezenlijk nut wegschenken; maken deze zich daardoorin eenig opzicht, verdienstelijk? «Zij hebben de verdienste der belangeloosheid, maar zijhebben niet die van het goede, dat zij zouden kunnen doen.Indien belangeloosheid eene deugd is, is de onberedeneerdevrijgevigheid altijd ten minste een gebrek aan oordeel. Het



ZEDELIJKE VOLMAKING.                                    363 fortuin wordt evenmin aan den eene geschonken om het wegte werpen, als aan den andere om het in zijne geldkisten wegte sluiten; het is een in bewaring gegeven pand, waarover zijverantwoording zullen moeten doen, want zij zullen aanspra-kelijk zijn voor al het goede, dat in hunne macht was omte doen, en dat zij niet gedaan zullen hebben; voor alletranen, die zij met hun geld hadden kunnen droogen, en datzij aan hen, die het niet noodig hadden, gegeven hebben.» 897. Is hij, die het goede betracht, niet met het doel omop aarde beloond te worden , maar in de hoop, dat het hemin het andere leven

toegerekend zal worden, en dat zijn tou-stand er daar des te beter door zal wezen , berispelijk, en isdie gedachte niet nadeelig voor zijne vooruitgang? «Men moet het goede uit liefde, dat wil zeggen , belangeloosdoen.» —   «Ja, maar toch vormt iederéén den natuurlijken wenschom vooruittegaan ten einde uit de moeielijken toestand van ditleven te geraken: de Geesten zelve leeren ons met dit doelhet goede te doen; is het dan een kwaad, te denken dat mendoor goed te doen iets beters dan op aarde verwachten kan ? «Neen, zeker niet; maar hij, die zonder bijoogmerken, enalleen uit zucht om God, en zijn lijdenden natuurgenoot ge-vallig te zijn het goede

doet, heeft reeds een zekeren graadvan vooruitgang bereikt, waardoor hij vroeger het geluk zalbereiken, dan zijn broeder, die, meer positief, het goede alleenuit berekening doet, en niet daartoe door de natuurlijke warmtevan zijn hart gedrongen wordt.» (Zie 894.) —  Moet men hier geen onderscheid maken tusschen hetgoede dat men aan zijne naasten kan doen en de moeite,welke men aanwendt, om zich van zijne gebreken te ontdoen ?Wij begrijpen, dat het goede te doen met de gedachte datons dit in een volgend leven toegerekend zal worden, weinigverdienstelijk is; maar zich te beteren, zijne driften teöveriwinnen, zijn karakter te verbeteren met het doel

om tot degoede Geesten te naderen en zichzelven te verheffen, is diteveneens een teeken van minderheid? «Neen, neen; door goed te doen, bedoelen wij liefderijk te



364                      3e boek — 12e hoofdstuk. zijn. Hij, die berekent wat elke goede daad hem zoowel in hetvolgend ais in het aardsche leven zal kunnen opbrengen,handelt als een ego?st, maar het is volstrekt geen ego?smezich te beteren met het oog om tot God te naderen , daardit het doel is naar welk een ieder streven moet.» 898.     Is het nuttig, daar het lichamelijk leven slechts eentijdelijk verblijf hier op aarde is, en onze aandacht het meestop onze toekomst moet gevestigd zijn , zich te beijveren weten-schappelijke kundigheden, die alleen stoffelijke zaken en be-hoeften betreffen, te vergaren? «Zonder twijfel; ten eerste stelt u dat in staat om het leedvan uwe broederen te verzachten; vervolgens zal uw Geestspoediger opklimmen, indien hij reeds

in verstand is vooruit-gegaan ; in den tijd, die tusschen de incarnatiën verloopt,zult gij in een uur datgene leeren , waartoe gij op aarde jarennoodig zoudt hebben. Geen eene kennis is nutteloos; allendragen min of meer tot vooruitgang bij, omdat de volmaakteGeest alles kennen moet, en daar de volmaking in alle op-zichten moet bereikt worden, zoo dragen daartoe alle verkre-gene denkbeelden tot de ontwikkeling van den Geest bij.» 899.     Van twee rijke menschen, is de eene in rijkdom. geboren en heeft nooit gebrek gekend; de andere is zijn for- tuin aan zijnen arbeid verschuldigd; beiden gebruiken hetuitsluitend tot bevrediging van hunne eigene genoegens;welke van deze twee is de meest schuldige? «Hij, die het lijden gekend heeft; hij weet wat

lijden is;de smart die hij kent, verlicht hij niet, maar al te dikwijlsvoor hem, herinnert hij zich die zelfs niet meer.» 900.    Vindt degene, die zonder iemand goed te doen , altijdrijkdom opstapelt, eene deugdelijke verschooning inhetdenk-beeld dat hij vergaart om des te meer aan zijne erfgenamente kunnen nalaten ? «Het is een schikking die hij met zijn slecht geweten aangaat.» 901.    Van twee gierigaards, ontzegt zich de eerste hetnoodige en sterft van gebrek naast zijne schatten; de tweedeis alleen voor anderen gierig, voor zichzelven is hij verkwis-tend; terwijl hij om eene dienst te bewijzen of iets nuttigs



ZEDELIJKE VOLMAKING.                                    365 tot stand te brengen, voor de geringste opoffering terugdeinst,is niets hem te kostbaar om aan zijn eigen smaak en lustente voldoen. Vraagt men van hem een dienst, dan heeft hijaltijd geldgebrek; wil hij aan de eene of andere van zijneinvallende lusten voor zichzelven voldoen, dan heeft hij daar-voor altijd genoeg. Welke is nu de meest schuldige, en welkevan deze twee zal de minste plaats in de geestenwereld in-nemen ? «Degene, die geniet: hij is meer baatzuchtig dan gierig;de andere heeft reeds een deel van zijne straf ondergaan.» 902.    Is men te berispen als men rijkdommen wenscht,uit zucht om

goed te doen? «Het gevoel is zeker loffelijk als het zuiver is; maar is diezucht wel altijd belangeloos , en verbergt ze geen persoonlijkbijoogmerk? Is de eerste persoon, wien men wenscht goed tedoen, niet dikwijls ons eigen ik?» 903.    Is men misdadig als men de gebreken van anderenopmerkt ? «Indien het is om ze te hekelen en ze ruchtbaar te maken,dan is men zeer misdadig, want dit is gebrek aan liefde;indien het is om er zelf nut uit te trekken, en om ze zelfte vermijden, dan kan dit somtijds nuttig zijn; maar menmoet nooit vergeten dat toegevendheid voor de gebreken vananderen eene der deugden is, welke in de liefde begrepen is.Voor dat gij anderen

een verwijt over hunne gebreken doet,zie dan eerst zelve of men van u niet hetzelfde zeggen kan.Tracht in het bezit te komen van de goede hoedanigheden diehet tegenovergestelde van de gebreken zijn, die ge in anderengispt, dat is de wijze om zich boven hen te verheffen; indiengij iemand verwijt gierig te zijn, wees gij dan milddadig; indienhet hoogmoed is wat gij hem verwijt, wees gij dan nederigen eenvoudig; indien het is hardvochtig te zijn, wees gij danzachtmoedig; kleingeestig te handelen, wees gij dan groot-moedig in alle uwe handelingen; in een woord, draag zorgdat men de woorden van Jezus niet op u kan toepassen: Hijziet een splinter in het oog

van zijnen broeder, maar ziet debalk, in zijne eigen oogen, niet.»



366                      3e boek. — 12e hoofdstuk. 904.    Is men strafwaardig als men de wonden van de maat-schappij peilt en bekend maakt? «Dit hangt af van de bedoeling, welke ons er toe nooptom dit te doen; indien de schrijver alleen beoogt ergenis tedoen ontstaan, dan is het een persoonlijk genoegen, dat hijzichzelven verschaft door tafereelen te schilderen, die dikwijlsmeer een kwaad dan een goed voorbeeld zijn. De Geest be-oordeelt, maar hij kan voor dit soort van vermaak, dat hijer in schept om het kwaad aan den dag te brengen, gestraftworden.» — Hoe kan men, in zulk een geval, over de zuiverheidvan de bedoelingen en over de oprechtheid van den schrijveroordeelen ? «Dit is niet altijd noodig; indien hij goede dingen schrijft,doe er dan uw

voordeel mede; indien hij slecht handelt, isdit eene gewetenszaak, die hem aangaat. Buitendien, indienhij zijne oprechtheid wenscht te bewijzen, dan is het zijnezaak om de voorschriften door zijn eigen voorbeeld kracht bijte zetten.» 905.    Sommige schrijvers hebban zeer schoone en zedelijkegeschriften uitgegeven die tot vooruitgang van het menschdomstrekken, maar hebben zelve er weinig nut uit getrokken;wordt aan hen als Geest, het goede, dat door hunne werkengesticht is, toegerekend? «Zedekunde zonder daden, is het zaad zonder den arbeid.Wat hebt gij aan het zaad als gij dit geene vruchten vooruwe voeding, doet voortbrengen? Deze menschen zijn des temeer schuldig, omdat zij het verstand hadden om te kunnenbegrijpen; door de

lessen, die zij aan anderen gaven niet zelveoptevolgen, hebben zij van het oogsten der vruchten afstandgedaan » 906.  Is de gene, die goed doet, berispelijk als hij er zich vanbewust gevoelt en het zichzelve bekent? «Daar hij van het kwaad dat hij doet, het bewustzijn maghebben, moet hij dit ook van het goede hebben, ten eindete kunnen weten of hij goed of kwaad handelt. Het is dooralle zijne daden in de weegschaal van Gods wet en vooral



ZEDELIJKE VOLMAKING.                                    367 in die der rechtvaardigheid te wegen, dat hij zichzelven reken-schap zal kunnen geven, of zij goed of kwaad zijn, of hij diemoet goed- of afkeuren. Het kan dus niet berispelijk in hemzijn, bij zichzelven te erkennen dat hij over zijne slechteneigingen gezegevierd heeft en daarover tevreden te zijn, mitshij er niet hoogvaardig door wordt, want dan zou hij daardoorwederom in een ander euvel vervallen.» (Zie 919.) DE HARTSTOCHTEN. 907.    Daar het beginsel der hartstochten in de natuur ligt,is dit dan in zichzelven slecht? «Neen, de hartstocht ligt in de overdrijving gevoegd bijden wil, want het beginsel er van is

aan den mensch tengoede gegeven en kan hem groote dingen doen ten uitvoerbrengen; het kwaad wordt veroorzaakt door het misbruik,dat hij er van maakt.» 908.     Hoe kan men de grens bepalen , waar de hartstochtenophouden goed of kwaad te zijn? «De hartstochten zijn gelijk aan het paard daar men dienstvan heeft als men het in toom houdt, en dat gevaarlijk wordtals het den ruiter beheerscht. Erken dus dat eene hartstochtschadelijk wordt zoodra gij de macht verliest om die te be-heerschen, en dit het eene of andere nadeel voor u zelven ofvoor anderen ten gevolge heeft.» De hartstochten zijn de hefboomen, waardoor de krachten van denmensch

vertienvoudigd worden, en die hem behulpzaam zijn in devervulling van Gods bedoelingen, maar als de mensch in plaats vandie te besturen, zich door hen laat beheerschen, vervalt hij tot uiter-sten, en dezelfde kracht, die in zijne handen het goede kon teweeg-brengen, valt\' op hem terug en verplettert hem. Alle hartstochten vinden hunnen oorsprong, in een gevoel of in eenebehoefte der natuur. Het beginsel der hartstochten is dus geen kwaad,daar het op eene der voorzienende voorwaarden voor ons bestaan ge-grond is. De eigenlijk gezegde drift, is de overdrijving van eene be-hoefte of van een gevoel, zij is gelegen in de overdrijving en niet inde oorzaak;

en die overdrijving wordt een kwaad, wanneer ze het eenof ander kwaad ten gevolge heeft.



368                       3e bolk. — 12e hoofdstuk. Elke drift, die den mensch nader tot het dier brengt, doet hemvan de geestelijke natuur afwijken. Elk gevoel dat den mensch boven de dierlijke natuur verheft, be-wijst het overwicht van den Geest over de stof en doet hem tot devolmaaktheid naderen. 909.    Zou de mensch door eigen inspanning, zijne slechteneigingen altijd kunnen overwinnen? «Ja, en dikwijls met zeer weinig moeite; het ontbreekthem helaas aan den wil. Hoe weinigen onder u, doen daartoeeenige moeite? 910.    Kan de mensch bij de Geesten eene krachtige hulpvinden, om zijne driften te boven te komen? «Indien hij God en zijne goede geniussen met oprechtheider om bidt, zullen de goede Geesten zeker hem te hulp komen,want dit is

hunne roeping.» (Zie 459). 911.    Bestaan er niet zulke hevige en onweerstaanbaredriften, dat de wil onmachtig is, die te overwinnen? «Er zijn vele menschen, welke zeggen: Ik ivü, maar diewil hebben zij slechts op hunne lippen; zij willen, en zijnzeer blijde als het niet gebeurt. Als men gelooft dat menzijne driften niet kan beteugelen, komt dit omdat de Geestdoor den lagen trap, waarop hij staat, daarin genoegen vindt.Hij, die zijne driften tracht te beteugelen, begrijpt zijnegeestelijke natuur; voor hem is zijne driften te overwinnen:een zegepraal van den Geest over de stof.» 912.    Welke is het beste middel om de overheersching vande lichamelijke natuur te bestrijden? «Zich zelven te verloochenen.» HET EGO?SME. 913.    Welke is onder de

ondeugden, degene, die men alsgrondondeugd kan beschouwen? «Wij hebben dit meermalen gezegd, het is het Ego?sme;daaruit komt alle kwaad voort. Ga al de ondeugden na, engij zult zien dat allen hun grond in het ego?sme hebben; gijkunt ze bestrijden zoo veel gij wilt, het zal u nooit gelukken



ZEDELIJKE VOLMAKING.                                    369 ze uitteroeien zoo lang gij de oorzaak van het kwaad nietuitgeroeid zult hebben. Laat alle uwe pogingen dus daaropgericht zijn, want dat is de ware geesel van de maatschappij.Hij, die reeds in dit leven de zedelijke volkomenheid wilnaderen, moet alle gevoel van ego?sme uit zijn hart uitroeien,want het ego?sme is onbestaanbaar met rechtvaardigheid: hetneutraliseert alle andere goede hoedanigheden.» 914.    Het ego?sme op het persoonlijk belang gegrond zijnde,moet het zeer moeielijk zijn om het geheel in \'s menschenhart uitteroeien; zal dit eens gelukken? «Naar mate de menschen meer verlicht in het

geestelijkeworden, stellen zij minder prijs op stoffelijke zaken; daarbijmoet men de menschelijke instellingen, welke het ego?smeonderhouden en aanwakkeren, hervormen. Dit hangt van deopvoeding af.» 915.    Daar het ego?sme, aan het menschelijk geslacht eigenis, zal het dan niet altijd een hinderpaal blijven voor Heheerschappij van het absoluut goede op aarde? «Het is zeker dat het ego?sme uw grootste kwaad is, maardit ligt aan de mindere ontwikkeling van de op aarde ge?n-carneerde geesten, en niet aan de menschheid zelve; en deGeesten verliezen door opvolgende incarnatiën het ego?sme,zooals zij alle andere onreinheden verliezen. Vindt gij dan

opaarde niet één mensch, die vrij van ego?sme is en die deweldadigheid betracht? Er zijn er meer dan gij denkt, maargij kent ze niet, omdat de deugd niet in den helderen dagzoekt te pronken; indien er zoo één is, waarom zouden erdan geen tien; indien er tien zijn, waarom zouden er dangeen duizend en zoo vervolgens, zijn?» 916.    Wel verre dat het ego?sme afneemt, neemt het metde beschaving toe, die het schijnt aantewakkeren en te onder-houden ; hoe zal dan de oorzaak het uitwerksel kunnen uitroeien ? «Hoe grooter de kwaal, hoe afzichtelijker; het was noodigdat door het ego?sme veel kwaads gesticht werdt, ten eindede noodzakelijkheid van de

uitroeing er van te doen inzien.Wanneer de menschen het ego?sme, dat hen beheerscht, at-gelegd zullen hebben, zullen zij als broeders met elkander



370 3e BOEK. — 12c HOOFDSTUK. levende, elkander geen kwaad berokkenen maar den een denander ten gevolge van het wederkeerig gevoel van solidariteithelpen, dan zal de sterke de steun en niet de onderdrukkervan den zwakke zijn, en zal men niemand meer het noodigezien ontbeeren , omdat allen de wet der rechtvaardigheid zullenopvolgen. Het is de heerschappij van het goede, die den Geestenopgedragen is voortebereiden.» (Zie 784.) 917. Door welk middel kan men het ego?sme uitroeien? «Van alle menschelijke onvolmaaktheden is het ego?sme hetmoeilijkste uitteroeien omdat het een gevolg is van den invloedvan de stof, van welke den mensch, nog te dicht bij zijnen oor-sprong, zich nog niet

heeft kunnen bevrijden, en alles: zijnewetten, maatschappelijke instellingen, opvoeding, draagt hetzijne bij om dien invloed te onderhouden. Het ego?sme zal ver-minderen door de heerschappij van het zedelijke op het stoffelijkeleven en vooral door het begrip, - dat het spiritisme u geeftover uwen wezenlijken toekomstigen toestand niet door alle-gorische fictien verwrongen; het goed begrepen spiritisme, alshet zich met de zeden en het geloof vereenzelvigd zal hebben,zal de gebruiken, gewoonten en maatschappelijke toestanden,vervormen. Het ego?sme is gegrond op het gewicht, dat menaan de persoonlijkheid hecht; en het goed begrepen spiritisme,ik herhaal het, doet de dingen van uit zulk een hoogstand-

punt beschouwen, dat het gevoel van persoonlijkheid als \'tware voor de oneindigheid verdwijnt. Door het gewicht datmen aan de persoonlijkheid hecht uitteroeien of ten minstete doen kennen, zoo als het wezenlijk is, wordt noodwendighet ego?sme bestreden.» «Het is door de krenking, welke de mensch door het ego?smevan anderen ondervindt, dat hij dikwijls zelve een ego?st wordt,omdat hij behoefte gevoelt om op tegenweer bedacht te zijn.Bemerkende dat anderen aan zichzelven en niet aan hem den-ken , wordt hij er toe gebracht zich meer met zichzelven danmet anderen bezig te houden. Laat het beginsel der liefde enbroederschap de grondslag der maatschappelijke instellingen,van de wettelijke

betrekkingen van volk tot volk en van menschtot mensch zijn, dan zal de mensch, gewaar wordende dat



ZEDELIJKE VOLMAKING.                       \'            371 anderen aan hem gedacht hebben, minder aan zijn eigen ikdenken: hij zal de goede zeden bevorderende invloed van hetvoorbeeld en van de aanraking met, anderen ondervinden. Bijdie algemeenheid van het ego?sme is er ware deugd toe noodigom van zijne persoonlijkheid, ten nutte van anderen, die eru zelden dank voor wijten, afstand te doen; het is vooralvoor hen, die deze deugd bezitten, dat het rijk der hemelengeopend is; vooral voor dezen is het geluk der uitverkorenenweggelegd, want in waarheid zegge ik u dat op den dag dergerechtigheid degene, die alleen aan zichzelven gedacht zalhebben, afgezondert zal worden, en door zijn verlaten toestandlijden zal.»

(Zie 785.) FËNKLON. Er worden ongetwijfeld loffelijke pogingen aangewend om het mensch-dom vooruit te doen gaan, men moedigt, men drijft het aan, menvereert de goede gevoelens meer dan in eenig ander tijdperk, en tochblijft de knagende worm van het ego?sme nog de geesel der maat-schappij. Het is een wezenlijk kwaad dat op iederéén terngkaatst,waarvan iedereen min of meer het slachtoffer is; men moet het dusbestrijden zooals men eene besmettelijke ziekte bestrijdt, daarom moetenwij doen zooals de geneesheeren: tot de oorzaak van de kwaal opklim-men. Laat men dus in elk deel van de maatschappelijke instellingen,van het gezin tot aan de volken, van de hut tot aan het paleis, alleoorzaken, alle duidelijke of

verborgen invloeden, die het gevoel vanego?sme aanwakkeren, onderhouden en ontwikkelen, opsporen; een*die oorzaken bekend, zal het geueesmiddel zich van zelve opdoen;bet zal er slechts op aankomen die oorzaken, zoo al niet allen te ge-lijk , dan toch bij gedeelten te bestrijden, en langzamerhand zal hetvenijn vernietigd worden. De genezing zal wellicht langzaam gaan,want de oorzaken zyn menigvuldig, maar zij is niet onmogelijk. Menzal trouwens niet in de genezing slagen dan door het kwaad bij denwortel, dat wil zeggen, door opvoeding aantetasten, niet die opvoe-ding, die ten doel heeft geleerden, maar die, welke er toe leidt,brave menschen te vormen. Kene welbegrepen opvoeding is de sleuteltot den zedelijken

vooruitgang; wanneer men de kunst zal verstaanhet karakter te behandelen zoo als men dit het verstand weet te doen ,dan zal men dit eene goede richting kunnen geven, even als mendit aan jonge planten geeft, maar die kunst vereischt veel tact, veelondervinding en een diepe geest van opmerking, het is eene ernstige



378                      3e boek. — 12e hoofdstuk. dwaling te gelooven dat om dit met vrucht te kminen doen, het vol-doende is eene groote mate van kennis te bezitten. Hij die zoo welhet kind van den rijke als dat van den arme, van het oogenblik vanzijne geboorte af aan gadeslaat, en «1 de nadeelige invloeden opmerkt,die op hem werken ten gevolge van de zwakheid zorgeloosheid enonwetendheid, van degene, onder wiens leiding zij geplaatst zyn; hij,die weet hoe dikwijls de middelen, die men gebruikt om hem zede-lijker te maken, verkeerd zijn, kan zich niet verwonderen zoo veelverkeerdheden in de wereld te vinden. Laat men voor het zedelijke,zoo veel ten koste leggen als voor het intellectueele, en

menzalont-waren, dat al mogen er wederspannige inborsten zyn, er toch velenzijn, die niets dan eene goede opleiding behoeven om goede vruchtenvoort te kunnen brengen. (Zie 872.) De mensch wil gelukkig zijn, dit gevoel is in de natuur; daaromarbeidt hij zonder ophouden aan de verbetering van zjjnen toestandhier op aarde; hij spoort de oorzaken van zyne kwalen op, teneindedie te kunnen genezen. Als hij goed begrepen zal hebben dat hetego?sme eene van die oorzaken is, dat door het egoisme hoogmoed,eerzucht, geldzucht, wangunst, nijd, jaloerschheid ontstaat, waardoorhij dikwijls gekrenkt wordt en waardoor onrust in alle maatschappe-lijke betrekkingen geboren wordt, tweedracht ontstaat, het

vertrouwenvernietigd wordt, het altijd noodzakelijk wordt op tcgenweer tegenoverzijnen naasten bedacht te zyn, dat het ego?sme eindelijk van een vriendeen vijand maakt, dan zal hij begrijpen dat die ondeugd onvereenig-baar met zijn eigen geluk, wy voegen er zelfs bij, met zijn eigenveiligheid is; hoe meer hij er door geleden zal hebben, des te meerhij er de noodzakelijkheid van zal inzien om die te bestrijden, zoo alshy\' de pest, het schadelijke gedierte en alle andere plagen bestrijdt;zijn eigen belang zal hem daartoe aanzetten. (Zie 784.) Het egoisme is de bron van alle ondeugden, zoo als de liefde dievan alle deugden is; de eene uitteroeien, de andere te ontwikkelen,moet het doel der pogingen van ieder

mensch zijn, indien hij zyngeluk wil verzekeren zoo wel op aarde als hiernamaals. KARAKTER VAN DEN DEUGDZAMEN MENSCH. 918. Aan welk teeken kan men bij een mensch den wezen-lijken vooruitgang, die zijn geest in de geestelijke hiërarchiemoet doen stijgen, ontdekken? «De Geest toont zijne verhevenheid als alle de handelingen



ZEDELIJKE VOLMAKING.                                    373 van zijn lichamelijk leven eene opvolging van Gods wet zijn,en als hij bij voorbaat het geestelijke leven begrijpt.» De wezenlijk deugdzame mensen is degene, die de wet der recht-vaardigheid, liefde en weldadigheid in zijne grootste zuiverheid oprolgt.Indien hij zijn geweten over de door hem gepleegde daden onderzoekt,zal hij zichzelven afvragen of hij die wet niet geschonden heeft; ofhij geen kwaad gedaan heeft; of hij al het goede gedaan heeft, datin zijn vermogen was; of niemand zich over hem te beklagenheeft en eindelijk of hij aan anderen gedaan heeft, wat hij zou wen-schen dat anderen hem deden.

De mensch, die doordrongen is van het gevoel van weldadigheid enliefde tot den naaste, doet het goede om het goede, zonder hoop opvergelding, en offert zijn eigen belang aan de rechtvaardigheid op. Hij is goedaardig, menschelijk en welwillend voor allen, omdat hijin alle menschen zonder onderscheid van rassen of geloof, broeders ziet. Indien God hem macht en rijkdommen geschonken heeft, beschouwthij dit als een pand , waarvan hij ten goede gebruik moet maken;hy wordt er niet ijdel door, want hij weet dat God, die het hemgegeven heeft, het hem ook weder ontnemen kan. Indien de maatschappelijke toestanden, menschen van hem afhan-kelijk

gemaakt hebben, behandelt hij deze met goedheid en welwil-lendheid, omdat zij zijn gelijken voor God zijn; hij maakt van zijngezag gebruik om hen zedelijk te verheffen, en niet om hen door zijntrots te verpletteren. Hij is toegevend voor de zwakheden van anderen, omdat hij weetdat hij zelfs zoo veel toegevendheid noodig heeft, en hij zich de woor-den van Christus herinnert. Die van ulieden zonder zonde is, werf eeerst den steen op haar. Hij is niet wraakgierig; het voorbeeld van Jezus volgende vergeefthij de beleedigingen, om zich alleen de weldaden te herinneren; wanthij weet dat hem vergeven zal worden zoo als hij aan anderen vergevenzal heblen.

Eindelijk, eerbiedigt hij in zijne natuurgenooten al de rechten,welke de wetten der natuur geven, zoo als hij zoude wenschen dieten zqnen opzichte geëerbiedigd te zien. ZELFKENNIS. 919. Welke is het meest krachtige praktische middel om 28



374                      3e boek. — 12e hoofdstuk. zich in dit leven te verbeteren, en om aan de verleiding vanhet kwaad weerstand te bieden? «Een wijze der oudheid heeft het u gezegd: Ken u zelven.» — Wij begrijpen de wijsheid van die les; maar het is juistzoo moeielijk zichzelven te kennen: hoe kan men tot diezelf*kennis komen? »Doe wat ik zelve bij mijn leven op aarde gedaan heb: nageëindigden dag onderzocht ik mijn geweten, ik ging alles nawat ik gedaan had en vroeg mijzelven af: of ik in geen eeneplicht te kort was gekomen; of niemand zich over mij te be-klagen had gehad, op die wijze ben ik er in geslaagd mijzelvente leercn kennen en intezien wat er in mij verbeterd moestworden. Hij, die eiken avond

zich alle zijne handelingen vanden dag voor oogen wilde halen, en God en zijn bescherm-engel biddende hem te willen inlichten , zichzelven wilde vragenwat hij goed of kwaad gedaan had, zou eene groote krachtverkrijgen om zich te volmaken, want, geloof mij, God zalhem \'bijstaan. Stel u zelven dus vragen, en vraag uzelven afwat gij gedaan hebt, en met welk oogmerk gij in gegeven om-standigheden gehandeld hebt; of gij iets gedaan hebt, wat gijin anderen zoudt afkeuren, of gij niets gedaan hebt wat gijniet zoudt durven bekennen. Vraag u zelven ook dit af: Indienhet God behaagde mij in dit oogenblik opteroepen, zou ik inde Geestenwereld terugkeerende, waar niets verborgen is, hetgezicht van iemand te

duchten hebben? Onderzoek wat gijtegen God, daarna wat gij tegen uwe naasten en eindelijkwat gij tegen u zelven kunt misdaan hebben. De antwoordenzullen rust aan uw geweten schenken, of wel de aanduidingvan eene kwaal, die genezen moet worden, voor u zijn. «Zelfkennis is dus de sleutel voor de individueele verbete-ring; maar, zult gij zeggen, hoe kan men zichzelven beoor-deelen? Heeft men niet de illusi?n der eigenliefde, die de foutenvermindert en verontschuldigt? De gierigaard vermeent alleenzuinig en voorzichtig te zijn; de hoogmoedige gelooft slechtswaardigheid te bezitten. Dit is maar al te waar, maar gijhebt een middel van onderzoek, dat u niet bedriegen kan.Als gij over de waarde van

eene uwer handelingen in het



ZEDELIJKE VOLMAKING.                                     375 onzekere zijt, vraag u zelven dan af hoe of gij die zoudt kwali-ficeeren als zij door een ander gepleegd was; indien gij diebij anderen afkeurt, kan die voor u niet meer gewettigd zijn,want God meet in zijne rechtvaardigheid niet met twee maten.Tracht ook te weten te komen hoe anderen er over denken ,en versmaad het oordeel van uwe vijanden niet, want dezehebben er geen belang bij om de waarheid te verbloemen, enGod plaatst hen dikwijls bij u als een spiegel om u met meeropenhartigheid dan een vriend dit doen zoude, te waarschuwen.Laat dus hij, die de ernstige wil heeft zich te beteren,

zijngeweten onderzoeken, om er alle slechte neigingen in uit teroeien, zoo als hij het onkruid uit zijn hof uitroeit; laat hijde balans van zijnen zedelijken dag opmaken, zooals de koop-man dit van zijne winsten en verliezen doet, en ik geef u deverzekering dat die hem meer dan de andere zal opbrengen.Indien hij tot zichzelven kan zeggen dat de dag goed geweestis, kan hij in vrede zich te ruste leggen, en zonder vrees hetontwaken in een ander leven afwachten. «Stel u zelven bepaalde en duidelijke vragen voor, en vreesniet die te vermenigvuldigen; men kan er wel eenige minutenaan geven om een eeuwig geluk te verwerven. Werkt gij nietalle dagen met het

doel om uzelven rust voor uwen ouden dagte verschaffen? Is die rust niet het voorwerp van alle uwewenschen, het doel dat u vermoeienissen en tijdelijke ontbe-ringen doet verdragen ? welnu ! wat is ide rust van eenige dagen,die nog gestoord wordt door de kwalen van het lichaam, invergelijking bij die, welke den deugdzamen mensen verbeidt ?Is die niet eenige inspanning waard? Ik weet dat velen zeggendat het tegenwoordige zeker, en de toekomst onzeker is; enhet is juist die gedachte welke het ons opgedragen is, bij uuitteroeien; want wij willen u die toekomst zoodanig doen be-grijpen, dat er daarover in uwe ziel geene onzekerheid meerkan blijven

bestaan; daarom hebben wij eerst uwe aandachtdoor verschijnselen, die u treffen moesten , opgewekt, nu gevenwij u lessen, die ieder uwer geroepen is te verspreiden. Hetis met dat doel dat wij het boek der Geesten ingegeven hebben.» H. AUGUSTINUS. 28"



376 3e boek. — 12e hoofdstuk. Vele der door ons begane misslagen, gaan onopgemerkt voor onsvoorbij; indien wij wezenlijk, zoo als H. Augusthms ons den raadgeeft, ons geweten meer ondervroegen, zouden wij zien , hoe menig-maal wij misslagen begaan zonder er aan te denken, omdat wij denaard en de drijfveer van onze handelingen niet opsporen. Dit in denvorm van vragen te doen heeft iets meer bepaalds, dan eeneles, diemen dikwijls niet op zichzelven toepast. Vragen eischen cathegorischebeantwoording door ja en neen, tusschen welke eene kens moet ge-daan worden, het zijn als zoo vele persoonlijke bewijsgronden, en uitde som der antwoorden kan men de som van het goede en van

hetkwaad, dat in ons is, opmaken.



r VIERDE BOEK. VERWACHTINGEN EN TROOSTGRONDEN. EERSTE HOOFDSTUK. AARDSCH LIJDEN EN AARDSCHE GENIETINGEN. 1 Betrekkelijk geluk en ongeluk. — 2. Verlies van geliefde betrek-kingen. — 3. Teleurstellingen. Teleurgestelde liefde. — 4. Tegenzin-wekkende huwelijken. — 5. Vrees voor den dood. — 6. Afkeer vanhet leven. Zelfmoord. BETREKKELIJK GELUK EN ONGELUK. 920.    Kan de mensch op aarde een volmaakt geluk deel-achtig worden? «Neen, want het leven is hem tot beproeving of als boete-doening gegeven; maar het hangt van hem af om zijn lijdente verzachten, en zoo gelukkig te zijn, als dit op aarde moge-lijk is.»

921.    Men kan begrijpen dat de mensch op aarde gelukkigzal zijn, als het menschdom vervormt zal zijn, maar kan ieder-een zich in dien tusschentijd een betrekkelijk\'geluk verzekeren? «Be mensch is meestal de bewerker van zijn eigen leed.Boor de opvolging van Gods wet bespaart hij zichzelven velerampen, en bereidt hij zich een zoo groot geluk als dit bijzijn ruw bestaan mogelijk is.» Be mensch , die goed van het doel van zijn toekomstige bestemmingdoordrongen is, beschouwt het lichamelijke leven slechts als een tijdelijkverblijf. Het is voor hem een tijdelijk oponthoud in een slechte her-



4e BOEK. — Ie HOOFDSTUK. 378 berg; hij getroost zich gemakkelijk de weinige voorbijgaande onaange-naamheden van eene reia, die hem, naarmate hij vooruit beter zijnetoebereidselen zal gemaakt hebben, in een zoo veel beteren toestandplaatsen moet. Wij worden reeds in dit leven voor de inbreuken op de wet, ge-straft door de kwalen, welke de gevolgen van die inbreuken eu vanonze eigen uitspattingen zijn. Indien wij al voortgaande van den eenop den ander tot den oorsprong opklommen van hetgene wij onsaardschongeluk noemen, zouden wij zien dat dat meestal het gevolg is vaneene eerste afwijking van den goeden weg. Door die afwijking zijn wijop eenen slechten weg geraakt, en door gevolg

op gevolg in het on-geluk gestort. 922.    Het aardsche geluk is voor ieder, naarmate zijnenstand, betrekkelijk; wat voldoende voor het geluk van deneene is, is ongeluk voor den andere. Bestaat er evenwelniet eene mate van geluk, die voor alle menschen gelijk is? «Voor het stoffelijke leven is dit: het bezit van het noodige;voor het zedelijke: een goed geweten en vertrouwen op detoekomst,» 923,    Hetgene voor den eene overdaad is, wordt dit niethet noodige voor een ander en omgekeerd, naarmate denstand, waarin men geplaatst is? «Ja, volgens uwe materialistische denkbeelden, vooroordeelen teerzucht en alle uwe belachelijke grillen, over welke de toe-komst recht zal spreken als gij de waarheid

begrijpen zult.Zeer zeker gevoelt iemand, die vijftigduizend inkomen heeften zich tot tien duizend vermindert ziet, zich zeer ongelukkig,omdat hij zulk eene groote vertqoning niet meer kan maken,omdat hij niet meer zooals hij dit noemt, zijnen rang kanophouden, geen paarden, lakeien kan aanhouden, niet allezijne begeerten kan inwilligen enz. Hij denkt dat hij hetnoodige ontbeert; maar oprecht gezegd, gelooft gij, dat hijzoo erg te beklagen is, als er naast hem zijn, die van hongeren koude omkomen en geen dak hebben, waaronder zij hunhoofd te ruste kunnen leggen? Ten einde gelukkig te zijn,ziet de wijze altijd naar beneden en nooit naar boven danom zijne ziel tot het oneindige te verheffen.» (Zie 715.) •



AARDSCH LIJDEN EN AAItDSCHE GENIETINGEN.              379 924.     Er zijn ongelukken, die onafhankelijk van de wijzevan handelen zijn en die den rechtvaardigsten mensch treffen;bezit hij geen één middel om zich daarvoor te vrijwaren? «Dan moet hij zich, indien hij vooruit wil gaan, met ge-latenheid onderwerpen en ze zonder morren dragen; maar hijvindt altijd troost bij zijn geweten, dat hem de hoop op eenebetere toekomst schenkt, als hij datgene doet, wat men doenmoet om die te verkrijgen.» 925.    Waarom begunstigt God met de gaven der rijkdomsommige menschen, welke het ons voorkomt dit niet te heb-ben verdiend? «In de oogen van hen, die

alleen het tegenwoordige zien,komt dit als eene gunst voor; maar weet, dat de fortuin eenebeproeving is, die dikwijls veel gevaarlijker is dan gebrek.»(Zie 814 en volg.) 926.    Is de beschaving, door het doen ontstaan van nieuwebehoeften, geen bron van nieuwe smarten? «De smarten van deze wereld zijn aan de kunstmatigebehoeften, die gij u zelve schept, geëvenredigd. Hij, die zijnewenschen weet te beperken en zonder afgunst hen, die bovenhem zijn, ziet, bespaart zich vele teleurstellingen in dit leven.De rijkste is hij, die de minste behoeften heeft. «G\\j benijdt de genietingen van hen, die gij als de geluk-kigen der wereld beschouwt; maar is het u bekend

wat voorhen weggelegd is? Indien zij alleen voor zichzelven genieten,zijn zij baatzuchtig, en dan zal zich de keerzijde vertoonen.Beklaag hen veeleer. God laat het soms toe dat het den godde-looze wel gaat, maar zijn geluk is niet-benijdenswaardig,want hij zal daarvoor met bittere tranen boeten. Indien derechtvaardige ongelukkig is, is het eene beproeving, die hemtoegerekend zal worden, als hij die met moed draagt. Gedenkde woorden van Jezus: Zalig zijn die treuren, want zij zullengetroost worden.» 927.     Het overtollige is zeker niet onontbeerlijk om gelukkigte zijn, maar hetzelfde kan men niet van het noodige zeggen ;is dus het ongeluk van degenen, die

het noodige ontberen,niet een wezenlijk ongeluk?



380 4e boek. — Ie hoofdstuk. «De raensch is slechts wezenlijk ongelukkig als hij lijdt doorgebrek aan het noodige dat voor het leven en de gezondheidvan het lichaam vereischt wordt. Deze ontbering is wellichteen gevolg van eigen schuld, en dan moet hij dit alleen aanzichzelven wijten; indien het de schuld van anderenis, komtde verantwoordelijkheid op hem neer, die er de oorzaak van is.» 928.     God wijst ons klaarblijkelijk door onzen verschillendennatuurlijken aanleg onze roeping in deze wereld aan. Wordenniet vele ongelukken veroorzaakt doordien wij die roepingniet opvolgen ? «Dit is waar, en het zijn dikwijls de ouders, die door hoog-moed of gierigheid, hunne kinderen den weg, dien de natuurhen

aangewezen had, doen verlaten, en die door deze ver-plaatsing hun geluk in de waagschaal stellen, zij zullen daar-voor verantwoordelijk zijn.» — Dus zoudt gij het goed vinden dat de zoon van een inde wereld hoog geplaatst persoon bijvoorbeeld klompenmakerwerd, indien hij aanleg voor dat vak had? «Men moet niet in het ongerijmde vervallen, en niets over-drijven; de beschaving heeft hare eischen. Waarom zou dezoon van een zoo als gij het noemt hoog geplaatst persoonklompen maken, als hij iets anders doen kan? Hij zal zichaltijd naar de mate van zijne kundigheden nuttig kunnenmaken, indien die kundigheden niet verkeerd toegepast worden.Zoo zal hij in plaats van een slecht advocaat, misschien

eenheel goede werktuigkundige kunnen worden, enz. De verplaatsing der menschen buiten de sfeer van hunne intellcc-tueele ontwikkeling ia zeker eene der menigvuldigstc oorzaken vanteleurstelling. De ongeschiktheid voor de gekozen werkkring is eeneonuitputtelijke bron van tegenspoeden; daarbij voegt zich dan de eigen-liefde, die den gevallen mensch belet om tot eene meer nederigewerkkring zijn toevlucht te nemen, en hem de zelfmoord als het bestemiddel aanwijst om datgene te ontgaan, wat hij eene vernedering noemt.Indien eene zedelijke opvoeding hem boven de dwaze vooroordeelen vanden. hoogmoed verheven had, zoude hij nooit hulpeloos zijn. 929.    Er zijn menschen, die zelfs dan

wanneer rondom hen



AARDSCH LIJ DUN EN AARDsCtIK GENIETINGEN.              381 overvloed heerscht, van alle hulpmiddelen verstoken zijn, enniet anders dan den dood in \'t verschiet hebben; wat moetendeze doen, zich van honger laten omkomen? «Men moet het nooit in de gedachte hebben, zich van hongerte doen sterven; indien de hoogmoed zich niet tusschen debehoefte en den arbeid plaatste, zou men altijd middel vindenom zich te voeden. Men zegt dikwijls er bestaat geen zotambacht; het is niet de stand, die onteerd; men zegt ditvoor anderen en niet voor ziehzelven.p 930.    Het is duidelijk dat men, zonder de maatschappelijkevooroordeelen, door welke men zich

laat beheerschen, altijdhet een of ander werk zoude vinden, dat ons zoude kunnendoen leven, al moest men ook daardoor in stand verminderen;maar er zijn menschen, die geene vooroordeelen hebben, ofze op zijde zetten, die door ziekte of andere van hunnen wilonafhankelijke oorzaken in de onmogelijkheid verkeeren omin hun onderhoud te voorzien? nln eene naar de wet van Christus ingerichte maatschappij,mag niemand van honger sterven.» Bij cene wijze en zorgdragende maatschappelijke inrichting, kan demensch alleen door eigen schuld het noodige ontbreken; maar dieschuld is dikwijls een gevolg van de omgeving, in welke hij geplaatstis. Wanneer

de mensch Gods wet zal opvolgen , zal er cene maatschap •pelijke orde bestaan, gegrondvest op rechtvaardigheid en solidariteit,en de mensch zelve zal ook beter zjjn. (Zie 793.) 931.    Waarom zijn de lijdende klassen menigvuldiger in demaatschappij dan de gelukkige? «Niet eene klasse is volmaakt gelukkig, en wat men alsgeluk beschouwt, verbergt dikwijls grievend verdriet; hetlijden bestaat overal. Om evenwel op uwe gedachte te ant-woorden zal ik u zeggen dat de klassen, die gij als lijdendebeschouwt, menigvuldiger zijn, omdat de aarde eene plaatsvan boetedoening is. Wanneer de mensch de aarde tot eenverblijf van het goede en van goede Geesten

gemaakt zal heb-ben, zal hij er niet meer ongelukkig en zij voor hem hetaardsche paradijs zijn.»



382                       4e boek. — Ie hoofdstuk. 932.     Waarom hebben de boozen door hunnen invloed inde wereld, de overhand over de goeden? «Door de zwakheid der goeden; de boozen zijn geslepen enstoutmoedig, de goeden beschroomd; wanneer deze het zullenwillen, zullen zij de overhand hebben.» 933.     Zoo de mensch dikwijls zelve de bewerker van zijnmaterieel lijden is, is hij dit dan ook van zijn zedelijk lijden ? «Nog meer; want het materieel lijden is dikwijls van zijnenwil onafhankelijk; maar gekwetste hoogmoed, bedrogen eer-zucht, de angstige zorgen der gierigheid, wangunst, jaloersch-heid, in een woord alle driften zijn martelingen voor de ziel.» «Wangunst en jaloezie! Gelukkig zij, die deze twee

knagendewormen niet kennen! Met wangunst en jaloezie, is voor hem,die door deze kwalen is aangetast, geene kalmte, geen rustmogelijk; de voorwerpen van zijne begeerlijkheid, van zijnhaat en spijt, doemen voor hem op als spoken, die hem geenrust laten en hem zelfs in zijn slaap vervolgen. De wangun-stige en jaloersche verkeert in een onophoudelijke koorts. Isnu dit eene benijdenswaardige toestand, en begrijpt gij niet,dat de mensch zich door zijne driften vrijwillig martelingenschept, en dat de aarde voor hem een ware hel wordt? Verscheidene uitdrukkingen schilderen op eene treffende wijze degevolgen van zekere driften; men zegt: bersten van hoogmoed, vannijd vergaan, van nijd of jaloezie

nitdroogen, lust tot eten of drinkener door verliezen, enz.; dit tafereel is maar al te waar. Dikwijls heeftde jaloezie geen bepaald voorwerp tot doel. Er zijn menschen die vannature jaloersch zijn op alles wat zich verheft, op alles wat boven dengewonen loop der dingen gaat, zelfs dan wanneer zij er persoonlijkniet het minste belang bij hebben, maar alleen omdat zij er zelveniet bij kunnen reiken; alles wat hen als boven den horizont zichverheffende voorkomt, hindert hen, en indien zij de meerderheid inJe maatschappij hadden, zouden zij alles tot hun standpunt willenterugbrengen. Het is jaloezie gevoegd hij middelmatigheid. De mensch is dikwijls alleen ongelukkig omdat hij zoo veel gewichtaan de dingen hier

beneden hecht; teleurgestelde ijdelheid, eerzuchten begeerlijkheid maken hem ongelukkig. Indien hij zich boven denengen kring van het stoffelijk leven plaatste, indien bij zijne gedachte



AARDSCIt LIJDEN EN AAR DSC IIE GENIETINGEN.              383 tot de oneindigheid, die zijne toekomst is, verheft, komen hem demenschelijkc wederwaardigheden nietig en kinderachtig voor, even alahet verdriet van een kind, dat bedroefd is over het verlies van eenstuk speelgoed, waarin het zijn grootste geluk stelde. Hij, die slechte al wat tot voldoening van hoogmoed en van grovelusten kan strekken, als geluk beschouwt, is ongelukkig als hij diebehoeften niet kan bevredigen, terwijl degene, die niets overdadigsvraagt, gelukkig is onder omstandigheden, die anderen als groote on-gelukken beschouwen. Wij spreken van den beschaafden mensch, want de

wilde heeft meerbeperkte behoeften en heeft dus niet dezelfde rede voor begeerlijkheiden angst; zijne wijze van beschouwen van alles is geheel verschillend.In den heschaafden stand, beredeneert en ontleedt de mensch zijnongeluk; daarom wordt hij er meer door aangedaan; maar hij kan ookde trooslgronden beredeneeren en ontleden. Deze troostgronden put hijin het Christelijke gevoel, dat hem de hoop op een betere toekomst,en in het spiritisme, dal hem de zekerheid van die toekomst gei ft. VERLIES VAN GELIEFDE BETREKKINGEN. 934.    Is het verlies van hen, die ons lief zijn, niet eenevan die verliezen, die bij ons eene des te rechtmatiger droef-heid

veroorzaken, doordien het onherstelbaar en van onzenwil onafhankelijk is? «Deze oorzaak van verdriet, treft den rijke zoowel als denarme; het is of eene beproeving, of eene boete, en eene w*etvoor allen; maar het is eene troost om met uwe vriendendoor de middelen, die gij bezit, in gemeenschap te kunnenzijn, in afwachting dat gij er eene meer rechtstreeksche enmeer door uwe zinnen waarneembare zult hebben.» 935.    Wat moeten wij denken omtrent de bewering vanhen, die de mededeelingen van gene zijde van het graf alsheiligschennis beschouwen? «Er kan geene heiligschennis bestaan als het met innigeoverpeinzing plaats vindt, en als de

oproeping eerbiedig enmet betamelijkheid gedaan wordt; dit wordt bewezen doordiende Geesten die u liefhebben, dan gaarne komen; zij zijn ge-lukkig door uw aandenken en door zich met u te onderhoudenindien men het lichtvaardig deed, zou het heiligschennis wezen.»



384                          4e boek. — Ie hoo?d3tuk. De mogelijkheid om met de Geesten in gemeenschap te komen iseeiic zoete troost, daar zij ons het middel schenkt om ons met onzebloedverwanten en vrienden die vroeger dan wij de aarde verlieten ,te kunnen onderhouden. Door de oproeping trekken wij hen nader totons, zij zijn naast ons, hooren en antwoorden ons; er bestaat als \'tware tusschen hen en ons geene scheiding meer. Zij staan ons bijmet huunen raad, en betuigen ons hunne toegenegenheid en tevreden -heid, die zij door onze herinnering aan hen, gevoelen. Voor ons ishet eene voldoening hen gelukkig te weten, door henzeloen de bij?on-derhedeu van hun nieuw leveu te vernemen, en de

zekerheid te ver-krijgen , dat wij op onze beurt ons met hen zullen herecnigen. 936. Hoe worden de Geesten, die het voorwerp van onzedroefheid zijn, door de radelooze droefheid van de achterblij-venden aangedaan? «De Geest is gevoelig voor ons aandenken en voor het leed-wezen van hen, die hem lief gehad hebben, maar eene einde-looze en onverstandige droefheid doet hem verdrietig aan,omdat hij in die overdrevene droefheid gebrek aan geloof inde toekomst en aan vertrouwen op God,\' en dientengevolgeeen beletsel tot vooruitgang en wellicht tot wederzien, ziet.» De Geest gelukkiger zijnde dan op aarde, wordt, hem terug te wen-schen: betreuren dat hij gelukkig is. Twee vrienden zyn van

hunnevrijheid beroofd en in dezelfde gevangenis opgesloten: beiden moetenzij eens in vrijheid gesteld worden, maar de een verkrijgt zijne vrij-heid vóór den andere. Zou het nu van den achterblijvende liefderijkzijn, boos te zijn dat aan zijn vriend vóór hem de vryheid gegevenwordt? Zoude het van zijnen kant niet veeleer ego?sme dau toegene-genheid zijn, als hij verlangde dat hij zijne gevangenis en zijn lijdenzoo lang als hij zelfs dit ondergaan moet, met hem zou deelen? Zoois het ook met twee wezens, die elkander op aarde lief hebben; degene,die het eerste vertrekt, is het eerste verlost, en wij moeten hem daar-mede gelukwenschen, en met geduld het oogenblik afwachten, waaropwij het ook op onze beurt

zullen zijn. Wij zullen hier nog een ander voorbeeld bijvoegen: Gij bezit eenvriend, die bij u, in zeer moeielijke omstandigheden verkeert; zijnegezondheid of wel zijn belang eischt dat hij naar een ander land trekke,waar hij het in alle opzichten beter zal hebben. Hij zal voor een tijd



AARDSCn LIJDEN EN AARDSCUE GENIETINGEN.              385 niet meer bij u zijn, maar gij zult altijd briefwisseling met hem kun-nen roeren, de scheiding zal slechts lichamelijk zijn. Zoudtgij, nu hetvoor zijn welzijn is, boos over zijn vertrek zijn. Door de duidelijkste bewijzen, die zij ons geeft van een toekomstigleven, van de tegenwoordigheid rondom ons van hen, die ons lief ge-had hebben, van de voortduring van hunne toegenegenheid en zorg,door ons in staat te stellen ons met hen te onderhouden, biedt onsde leer van het spiritisme bij een der oorzaken van de meest gerecht-vaardigde droefheid de meest verhevene troost aan. Met het spiritisme,bestaat

er geene eenzaamheid meer, geen verlaten toestand; de meesteenzaam levende mensch, is altijd omringd door vrienden , met wiehij zich kan onderhouden. Wij dragen de wederwaardigheden van het leven met ongeduld; zijkomen ons zoo ondragelijk voor dat wij ons niet kunnen voorstellendie te zullen kunnen doorstaan; en toch, wanneer wij die met moedgedragen hebben, indien wij aan ons gemor het stilzwijgen hebbenweten opteleggen, zullen wij later als wij deze aardsche gevangeniszullen verlaten hebben, onszelven gelukwenschen, zootls de krankebij zijne genezing zichzelven geluk wenscht, zich aan eene pijnlijkebehandeling te hebben onderworpen

TELEURSTELLINGEN. ONDANKBAARHEID. TELEURGE-STELDE LIEFDE. 937. Zijn de teleurstellingen, welke men ten gevolge derondankbaarheid en door de broosheid van de vriendschapsbandenondervindt, voor den gevoeligen mensch ook niet een bronvan hartzeer? «Ja; maar wij leeren u, ondankbare en trouwlooze vriendente beklagen; zij zullen ongelukkiger zijn dan gij. Ondankbaar-heid is de dochter van het ego?sme, en de ego?st zal laterongevoelige harten, zoo als hij zelve er een geweest is, vin-den. Denk aan allen die meer goed gedaan hebben dan gijen die met ondankbaarheid beloond zijn. Bedenk dat zelfs Jezusbij zijn leven bespot en

veracht is, voor een bedrieger envolksverleider is uitgemaakt, en verwonder u dan niet dat menook zoo ten uwen opzichte handelt. Laat het goede, dat gijhebt kunnen doen, uwe belooning in deze wereld zijn, en letniet op hetgeen zij, die uwe weldaden ontvangen hebben, er



386                       4e boek. — Ie hoofdstuk. van zeggen. De ondankbaarheid is eene beproeving voor uwevolharding in goed doen; het zal u toegerekend worden, enzij, die u miskend hebben, zullen naarmate hunne ondank-baarheid grooter geweest is, er des te zwaarder voor gestraftworden.» 938.    Zijn de teleurstellingen, die door ondankbaarheid ver-oorzaakt worden, niet geschikt om ons hart te verharden engevoelloos te maken ? «Dat zou verkeerd zijn; want de gevoelige mensch, zoo alsgij hem noemt, gevoelt zich altijd gelukkig door het goede,dat hij doet. Hij weet dat als men zich dit niet in dit levenherinnert, men het zich in een ander leven herinneren zal,en dat de ondankbare er schaamte en wroeging

over gevoelen zal.» — Deze gedachte belet toch niet, dat zijn hart gekrenktwordt; kan dit bij hem de gedachte ook niet doen ontstaan,dat het beter zou zijn, niet zoo gevoelig te wezen? «Ja, indien hij aan het geluk van den ego?st de voorkeurgeeft; en dat is een akelig geluk! Hij wete dan, dat ondankbarevrienden die hem verlaten, zijne vriendschap niet waardigzijn, en dat hij zich te hunnen opzichte bedrogen heeft; endan moet hij ze niet betreuren. Later zal hij er andere vin-den, die hem beter zullen begrijpen. Beklaag hen, die zichslechte handelingen jegens u veroorlooven die gij niet ver-diend hebt, want er zal voor hen een droevige ommekeerkomen; maar laat het u niet krenken: dit is de eenige wijzeom u

boven hen te verheffen.» l)e natuur heeft aan den mensch de behoefte gegeven om lief tehebben en geliefd te worden. Harten te vinden die met \'t zijne sym-pathiseeren, is eene der grootste genietingen, die hem op aarde gegundis; op die wijze schenkt zij hem de eerstelingen van het geluk datroot hem in de wereld der volmaakte Geesten, waar alles liefde enwelwillendheid is, weggelegd is; dit is een genot dat aan den ego?stontzegd is. TEGENZINWEKKENDE HUWELIJKEN. 939.     Daar de sympathiseerende Geesten geneigd zijn , zichmet elkander te vereenigen, hoe komt het dan, dat dikwijls



AAKDSCU LIJDEN EN AAEDSCHE GENIETINGEN\'.              387 de liefde bij ge?ncarneerde Geesten slechts van eenen kant be-antwoord wordt, en de vurigste liefde, die twee wezens elkan-der toedragen, in tegenzin en soms in haat kan veranderen? «Gij begrijpt dus niet dat dit, doch slechts tijdelijk, eenestraf is. Hoevelen zijn er bovendien niet, die gelooven harts-iochtelijk te beminnen, omdat zij slechts op den schijnafgaande, als zij verplicht zijn met de personen te leven,spoedig bemerken dat het slechts eene materialistische voor-ingenomenheid was! Het is niet voldoende ingenomen te zijnmet iemand, die u bevalt en aan wien gij goede eigenschap-pen

toeschrijft; het is door werkelijk met hem omtegaan datgij hem zult kunnen waardeeren. Hoe vele huwelijken zijn erdaarentegen niet, die op het eerste gezicht nooit sympathe-tisch schijnen te zullen zijn, en die wanneer de een den anderheeft leeren kennen en na elkander goed bestudeerd te heb-ben, met eene duurzame en innige liefde eindigt, omdat dieliefde op achting gegrond is. Gij moet niet vergeten dat hetde Geest is en niet het lichaam, die lief heeft; en als de illusienvan het stoffelijke voorbij zijn, ziet de Geest de werkelijkheid. «Er bestaan twee soorten van liefde, die van het lichaam«n die van de ziel, en men neemt dikwijls de eene voor deandere. De

liefde der ziel is duurzaam als zij rein en sym-pathetisch is, die van het lichaam is onbestendig; dat is dereden \' waardoor dikwijls zij, die gelooven met eene eeuwigeliefde te beminnen, elkander haten zoodra de illusien ver-dwenen zijn.» 940. Is het gebrek aan sympathie tusschen wezens, diebestemd zijn met elkander te leven, ook niet een bron van\'lijden, dat des te grooter is, omdat het een geheel levenverbittert? «Zeer zeker; maar het is eene van die ongelukken, waarvangij zelf de eerste oorzaak zijt; vooreerst zijn uwe wetten ver-keerd, want gelooft gij dat God u dwingt te blijven met hendie u tegenstaan ? Verder beoogt gij met die huwelijken meerde

bevrediging van uwen hoogmoed en eerzucht, dan het ge-luk hetwelk men door eene wederkeerige genegenheid geniet,.gij draagt slechts de gevolgen van uwe vooroordeelen.»



388                       4e boek. — Ie hoofdstuk. — Maar is er in zulk een geval niet meestal een onschuldigslachtoffer? «Ja, en voor dien is het eene zware boetedoening; maarde verantwoordelijkheid voor zijn ongeluk zal op hen, die erde oorzaak van zijn geweest, nederkomen. Indien het lichtder waarheid zijne ziel doordrongen heeft, zal hij zijn troostin zijn vertrouwen in de toekomst putte)). Naarmate de voor-oordeelen verminderen, zullen trouwens ook de oorzaken vandie huiselijke ongelukken verdwijnen.» VREES VOOR DEN DOOD. 941. De vrees voor den dood is voor velen een bron vangroote ongerustheid, van waar die vrees, daar zij de toekomstin \'t verschiet hebben? «Zij zijn ten onrechte bevreesd;

maar wat zal ik u zeggen!men tracht hen in hunne jeugd diets te maken dat er eenhel en een hemel is, maar dat het waarschijnlijker is dat zijnaar de hel zullen gaan, omdat men hen vertelt dat, wat inde natuur is, een doodzonde voor de ziel is; als zij dan vol-wassen zijn en een weinig gezond verstand bezitten, kunnenzij dit niet meer gelooven, en worden dan godloochenaars ofmaterialisten; op die wijze brengt men hen er toe te geloovendat er na dit leven, niets meer is. De anderen, die in hetgeloof van hunne kindsheid volhard hebben, verkeeren in angstvoor dat eeuwige vuur, dat hen branden moet zonder hen teverteeren. «De dood boezemt den rechtvaardige geene vrees in, omdathij door het geloof de

zekerheid van de toekomst heeft; dehoop doet hem een beter leven afwachten, en de liefde, wierwet hij opvolgt, schenkt hem de zekerheid dat hij in de an-dere wereld, die hij gaat binnentreden, niemand zal ontmoeten,wiens aanblik hij te duchten zal hebben.» (Zie 730.) De zinnelijke mensch, meer aan het lichaam dan aan het geestelijkeleven gehecht, vindt op aarde stoffelijke wederwaardigheden en genie-tingen; hij zoekt zijn geluk in het kortstondig genoegen, dat de be-



AARDSCH LIJDEN EN AARDSCHE GENIETINGEN.              389 vredjging van alle zijne wenschen schenkt; zijne ziel altijd bezig meten aangedaan door de wederwaardigheden van het leren, ondergaateene eeuwigdurende angst en marteling. Hij is voor de dood bevreesd,omdat hij aan zijne toekomst twijfelt en alles op aarde achter laatwat hem lief is en waarop hij zijne hoop gevestigd heeft. Be zedelijke mensen, die zich boven de door hartstochten kunst-matig opgewekte behoeften weet te verheffen, geniet reeds op aardegenoegens, die aan den zinnelijken mensch onbekend zijn. De gema-tigdheid van zijne wenschen geeft kalmte en rnst aan zijnen

Geest.Gelukkig door het goede dat hij gedaan heeft, bestaan er voor hemgeene teleurstellingen, en de belemmeringen die hem in den wegstaan, maken geen indruk op zijn ziel en laten geene pijnlijke sporenachter. 942.    Zullen sommige menschen dezen raad om op aardegelukkig te zijn, niet een weinig banaal vinden; zullen zijze niet als afgesleten gezegden, als dikwijls herhaalde waarhedenbeschouwen; en ten slotte zeggen dat het geheim om gelukkigte zijn eenvoudig daarin bestaat, zijn ongeluk te weten dragen? «Er zullen er en zelfs velen zijn, die dat zeggen, maar hetgaat met hen als met vele zieken, aan wie de geneesheermatigheid voorschrijft; zij

zouden gaarne zonder medicijnenwillen genezen, doch tevens voortgaan met zich te overeten. » AFKEER VAN HET LEVEN. ZELFMOORD. 943.    Waardoor ontstaat de afkeer van het leven, diezich zonder gegronde rede van sommige menschen meestermaakt? «Gevolg van lediggang, gebrek aan geloof en dikwijls ookgevolg van oververzadiging. «Voor dengene, die zijne vermogens tot een nuttig doelen volgens zijnen natuurlijken aanleg gebruikt, heeft dearbeid niets dors, en gaat het leven spoedig om; hij draagtde tegenspoeden met des te meer geduld en gelatenheid naarmate hij handelt met het vooruitzicht voor oogen dat hemeen hechter en meer

duurzaam geluk wacht.» 944.    Staat het den mensch vrij over zijn eigen leven tebeschikken ? 29



390                       4e boek. — Ie hoofdstuk. «Neen, God alleen heeft dat recht, Vrijwillige zelfmoordis eene overtreding van die wet.» —  Is zelfmoord niet altijd vrijwillig? «De krankzinnige, die zich van het leven beroofd, weetniet wat hij doet.» 945.    Hoe moeten wij zelfmoord, gepleegd uit afkeer voorhet leven, beschouwen? «Dwazen! waarom hebben zij niet gearbeid? Dan zou henhet leven niet tot last geworden zijn!» 946.    Hoe moeten wij denken over den zelfmoord gepleegdom aan de ellende en teleurstellingen dezer wereld te ont-komen? «Arme Geesten, die den moed niet hebben om de ellendevan het leven te dragen! God helpt hen die lijden, maarniet \'hen, die kracht noch moed bezitten. De

wederwaardig-heden van het leven zijn beproevingen of boeten; gelukkigzij, die ze zonder morren dragen, want zij zullen er voorbeloond worden! Wee daarentegen hen, die hunne reddingwachten van hetgeen zij in hunne goddeloosheid, toeval ofgeluk noemen! Het toeval of het geluk, om hunne taal tegebruiken kan hen, wel is waar, tijdelijk gunstig zijn, maarhet is om hen later en met meer gestrengheid de zinledigheidvan die woorden te doen gevoelen.» —   Zullen degenen, die den ongelukkige er toe gebrachthebben deze wanhoopige daad te plegen er de gevolgen vandragen? «O! wat hen aangaat. Wee hen! want zij zullen zich daar-over, als over een moord moeten verantwoorden.» 947.     Wanneer

iemand, die met gebrek te kampen heeft,zich uit wanhoop laat sterven, kan men dit dan als hetplegen van zelfmoord beschouwen? «Het is zelfmoord, maar zij, die er de oorzaak van zijn,of die het hadden kunnen voorkomen, zijn schuldiger danhij, en hem staat toegevendheid te wachten. Geloof evenwelniet dat hij geheel en al vrijgesproken zal worden, als hethem aan vastheid en volharding ontbroken heeft, en als hijzijn verstand niet gebruikt heeft om zich uit den nood te



AABDSCn LIJDEN EN 1 AABDSCHE GENIETINGEN.              391 redden. Wee hem! vooral, als zijn wanhoop uit hoogmoedvoortkomt; ik wil zeggen, als hij eene van die menschen is,bij wien de hoogmoed de hulpmiddelen, die het verstand onsgeeft, verlamt, die zich schamen zouden om door middel vanhandenarbeid in hun onderhoud te voorzien en liever vanhonger zouden sterven dan van hun maatschappelijk standpuntzoo als zij dat noemen, aftedalen! Is het niet honderdmalengrootscher en waardiger tegen het ongeluk te kampen, en hetoordeel van eene beuzelachtige en baatzuchtige wereld te trot-seeren, die slechts hen, dien het aan niets ontbreekt,

genegenis, en u de rug toekeert als gij haar noodighebt? Zijn levenvoor de achting, die ons die wereld toedraagt, opteofferen, isdwaasheid, want zij dankt er u niet in \'t minste voor.» 948.    Is zelfmoord, gepleegd met het doel om zich aan deschande, die op eene slechte daad volgt, te onttrekken, evenberispelijk als die, welke uit wanhoop gepleegd wordt? «Zelfmoord wischt geene misdaad uit, integendeel, er zijner nu twee in plaats van een gepleegd. Als men den moedgehad heeft kwaad te doen, moet men ook dien hebben omer de gevolgen van te dragen. God oordeelt, en kan naar ge-lang van de oorzaak, die er toe geleid heeft, zijne gestreng-heid

verzachten.» 949.    Is zelfmoord verschoonbaar als hij tot doel heeft omvoortekomen dat schande over kinderen of bloedverwanten komt? «Hij, die het met dat oogmerk doet, handelt niet goed,doch denkt goed te handelen, en God zal het hem toerekenen,want het is eene boetedoening, die hij zichzelven oplegt. Doorde bedoeling, die hij er mede heeft, vermindert hij zijne fout,maar hij pleegt er niettemin ééne. Doch neem de misbruikenuit uwe maatschappij weg en ontdoe u van uwe vooroordeelen,en er zullen geene zelfmoorden meer plaats vinden. - Degene, die om aan de schande te ontkomen, zichzelven het levenbeneemt, bewijst dat hij zich meer aan de

achting der menschen danaan die van God laat gelegen liggen, want hij zal met zijne onge-rechtigheden beladen in de Geestenwereld terugkomen, en hij heeftzichzelven van het middel beroofd om die gedurende zijn leven te her-



392                       4e boek. — Ie hoofdstuk. stellen. God is dikwijls minder onverbiddelijk dan de mensen, hij ver-geeft aan het oprecht berouw, en rekent er ons de herstelling vantoe; door zelfmoord wordt niets hersteld. 950.    Hoe moet men de mensch beschouwen, die zichzelvenhet leven beneemt om des te spoediger een beter leven deel-achtig te worden ? tfDit is weer eene andere dwaasheid! laat hij goed doen enhij zal er zekerder komen; want hij vertraagt zijne komstin een betere wereld! en hij zal er zelve om vragen dat levendat hij afgesneden heeft te komen beëindigen. Het heiligdomder uitverkorenen wordt nooit door een fout geopend, welkedie ook zijn moge.» 951.     Is de opoffering van eigen

leven niet dikwijls verdien-stelyk, als zij ten doel heeft om dat van anderen te redden,of voor anderen nuttig te zijn? «Dat is verheven door het doel, en de opoffering van hetleven is dan geen zelfmoord; maar God veroordeelt eene nut-telooze opoffering, en deze kan Hem niet welgevallig zijn; alszij door hoogmoed bezoedeld is. Eene opoffering heeft alleenwaarde door belangeloosheid, endegene, die het offer brengt,heeft soms bijoogmerken, die er in Gods oogen de waarde vanverminderen;» Iedere opoffering ten koste van eigen geluk gedaan, is, ia Godsoogen een in den hoogsten graad verdienstelijke handeling, want hetis de toepassing van de wet van liefde. En daar het leven het hoogstegoed is, waarop

de mensch op aarde prijs stelt, begaat degeen, diedaarvan voor het welzijn van zijne natuurgedooten afstand doet, geenmisdaad: het ia een offer, dat hij brengt. Maar voor dat hij dit vol-voert, moet hij overwegen of zijn leven niet nuttiger kan zyn danzyn dood. 952.    Begaat een mensch zelfmoord, als hij sterft ten ge-volge van het misbruik maken zijner hartstochten, welke hijwist dat zijn leven moesten verkorten, maar waaraan hij geenweerstand heeft weten te bieden, omdat de gewoonte er voorhem wezenlijk natuurlijke behoeften van gemaakt heeft?



AABDSCH LIJDEN EN AARDSCHE GENIETINGEN.             393 «Het is een zedelijke zelfmoord. Begrijpt gij niet dat demensch in dien zin, dubbel strafwaardig is? Er bestaat bijhem gebrek aan moed, en verdierlijking, en daarenboven ver-geet hij God.» —  Is hij schuldiger of minder schuldig dan hij, die zichhet leven uit wanhoop beneemt? «Hij is schuldiger, omdat hij den tijd heeft om zijn zelf-moord te beredeneeren; bij hem, die het oogenblikkelijk doet,bestaat er somtijds een soort van zinsverbijstering, die derkrankzinnigheid nabij komt; de andere zal veel strenger ge-straft worden; want de straf is altijd geëvenredigd aan hetbesef, dat men van zijne

gepleegde fouten heeft.» 953.    Als iemand eene niet te vermijden, verschrikkelijkendood voor oogen heeft, is hij dan misdadig, als hij zijn lijdendooi- een vrij willigen dood eenige oogenblikken bekort? «Men is altijd misdadig als men de tijd door God bepaaldniet afwacht. Is men er buitendien zoo zeker van, al schijntons dat zoo, dat die tijd daar is, en kan men niet op hetlaatste oogenblik eene onverwachte hulp krijgen?» —  Men begrijpt dat in gewone omstandigheden, zelfmoordberispelijk is, maar wij stellen het geval waarbij de dood on-vermijdelijk is, en in welke men het leven slechts weinigeoogenblikken verkort? «Het blijft altijd gebrek aan gelatenheid en

aan onderwer-ping aan den wil van den Schepper.» —  Welke zijn, in dit geval, de gevolgen van die daad?«Zooals altijd, eene boetedoening geëvenredigd aan de om- standigheden en de zwaarte van het vergrijp.» 954.    Is eene onvoorzichtigheid , waardoor zonder nut hetleven in gevaar gebracht wordt, berispelijk? «Er bestaat geen schuld als er geen voornemen of bepaaldbewustzijn bestaat dat men kwaad doet.» 955.    Kunnen de vrouwen, die in sommige landen zich vrij-willig op het lichaam van hunne echtgenooten doen verbran-den, beschouwd worden als zelfmoord te begaan, en dragenzij daarvan de gevolgen ? «Zij gehoorzamen aan een vooroordeel,

en dikwijls meer *



394                      4e boek. — Ie hoofdstuk. aan dwang dan aan hun eigen wil. Zij gelooven eene plichtte vervullen, en dit karakter draagt de zelfmoord niet. Dezedelijke minderheid in welke de meeste hunner verkeeren, ishunne verschooning. Deze barbaarsche en domme gebruikenverdwijnen met de beschaving.» 956.    Bereiken zij hun oogmerk, die, het verlies van hundierbare betrekkingen niet kunnende dragen, zich het levenbenemen, in de hoop met hen hereenigd te worden? »De uitkomst is voor dezen, geheel anders dan zij verwachthadden, en in plaats van met hen, die zij lief hebben, her-eenigd te worden, verwijderen zij zich van dezen voor eenlangen tijd, want God kan een lafhartige daad en den

\'hoonHem aangedaan door aan zijne voorzienigheid te twijfelen,niet beloonen. Zij zullen die oogenblikken van dwaasheid doorveel grooter verdriet dan dat, wat zij vermeenden te doenophouden, moeten boeten, en zullen ter vergoelijking niet devoldoening smaken, waar zij op gehoopt hadden.» (Zie 934en volg.) 957.    Welke zijn in het algemeen voor den Geest, de ge-volgen van den zelfmoord? «De gevolgen van den zelfmoord zijn zeer verschillend; erbestaat geen vaste straf voor en in ieder geval is die afhan-kelijk van de oorzaak, welke aanleiding tot de daad gegevenheeft; maar één uitwerksel, waaraan de zelfmoord niet kanontsnappen is teleurstelling. Overigens is het lot van allenniet gelijk; dit hangt van

omstandigheden af, sommige boetenonmiddelijk voor hun misdrijf, anderen in een nieuw levendat erger zal zijn dan dat, waarvan zij den draad afgesnedenhebben.» De waarneming heeft inderdaad bewezen, dat de gevolgen van zelf-moord niet altijd dezelfde zijn; maar onder deze zijn er, die aan allegevallen van geweldadigden dood, gemeen, en het gevolg van eenplotseling ophouden van het leven zijn. Ten eerste de meer langdurigevolharding, en meerdere vasthoudendheid van deu band, die de Geestmet het lichaam verbindt, daar deze band op het oogenblik, dat dieverbroken wordt, gewoonlijk in volle kracht aanwezig is; terwijl bijnatuurlijken dood deze trapsgewijze verzwakt, en dikwijls reeds ver-



AAKDSCH LIJDEN EN AARDSCHE GENIETINGEN.             395 broken is. Ten gevolge van dien toestand ontstaat de lange duur vande geestelijke bedwelming; en de illusie, die gedurende korteren oflangeren tijd blijft aanhouden, waarbij de Geest in den waan verkeert,dat hij nog tot de levenden behoort. (Zie 155 en 165.) De affiniteit, die tusschen den Geest en het lichaam blijft bestaan,brengt bij sommige zelfmoordera eene soort van terugwerking van dentoestand van het lichaam op den geest teweeg, welke dan ondankszichzelven de gevolgen van de ontbinding gevoelt, en er een gewaar-wording vol van afgrijzen en angst door ondervindt; en die

toestandkan zoo lang aanhouden als het leven, dat zij vernietigd hebben, hadmoeten duren. Dit verschijnsel is niet algemeen, maar in ircen gevnlwordt de zelfmoorder van de gevolgen van zijn gebrek aan moed,ontheven; en vroeg of laat moet hij op de eene of and ere wijze voorzijn misslag boeten. Op die wijze hebben eenige Geesten, die op aardezeer ongelukkig geweest waren, ons gezegd, dat zij zich in een vorigbestaan van het leven beroofd hadden, en zich vrijwillig weer aannieuwe beproevingen hadden onderworpen, om te trachten die metmeer gelatenheid te dragen. Bij anderen is het wederom een soort vangehechtheid aan de stof, waarvan zij zich

te vergeefs trachten te ont-doen, om naar een betere wereld, maar waarvan de toegang hen ont-zegd is, optestijgen: bij de meesten i9 het \'t berouw iets onnnts ge-daan te hebben, waardoor zij niets dan teleurstelling ondervondenhebben. De zelfmoord wordt door de godsdienst, door de zedeleer, door allewijsbegeerte als strijdig met de natuur, veroordeeld; allen zeggen onsin beginsel dat men geeu recht heeft om zich vrijwillig het leven teverkorten; maar waarom heeft meu dat recht niet ? Waarom heeft mengeen vrijheid om eeu einde aan zijn lijden te maken ? Aan het spiri-tismc was het voorbehouden om door voorbeelden van hen, die be-zweken ziju , te

bewijzen, dat het niet alleen als verkrachting van eenzedelijke wet een misdaad is, een overweging, die voor zekere men-schen van weinig gewicht is, maar dat het een domme handeling is,daar men niets bij wint, integendeel; het is niet eene theorie diehet ons leert, maar het zijn feiten, die het ons voor oogen stelt.



TWEEDE HOOFDSTUK. TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN. 1. Het Niet. Toekomstig leven. — 2. Kennis bij ingeving van detoekomstige straffen en genietingen. 3. — Gods tusschenkomst bij destraffen en belooningen. — Aard van de toekomstige straffen en be-belooningen. — S. Aardsche straffen. — 6. Boetedoeningen berouw.—7. Duur van de toekomstige straffen. — 8. Opstanding van het vleesch. —9. Hemel, hel en vagevuur. HET NIET. TOEKOMSTIG LEVEN. 958.    Waarom gevoelt de mensch een instinktmatig afgrijzenvoor het Niet? «Omdat het Niet, niet bestaat.» 959.    Hoe komt de mensch aan het instinktmatige besefvan het toekomstige leven? \'<Wij hebben dit reeds gezegd: de

Geest kende vóór zijneincarnatie alle deze dingen , en de ziel behoudt eene onbestemdeherinnering van hetgeen zij weet en van hetgeen zij in harenstaat als Geest gezien heeft » (Zie 393.) De mensch heeft zich ten allen tijde met de gedachte van zijntoekomst aan de andere zijde van het graf beziggehouden, en dat iszeer natuurlijk. Hoeveel belang hij ook in dit leven stelt, nioet hgtoch inzien hoe kort en vooral hoe onzeker dat leven is, daar hetieder oogenblik afgebroken\'kan worden, en hij nooit rekenen kan opeenen volgenden dag. Wat wordt er van hem na het noodlottige oogen-blik ? Dit is eene ernstige vraag, want er is hier geene sprake vaneenige jaren, maar van de eeuwigheid. Hij, die vele jaren in

eenvreemd land moet gaan doorbrengen, is bezorgd over den staat, in welke



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  397 hij daar geplaatst zal warden, zonden wij dan geen zorg hebben overden staat, die ons deel zal wezen, als wij deze wereld verlaten, daardit voor altijd zijn zal P De gedachte aan het Niet, is iets waarvan da rede een afkeerheeft. De gedurende zijn leven meest onverschillige mensch vraagt, alshet uiterste oogenblik daar is, zichzelven af, wat er van hem wordenzal, en onwillekeurig hoopt hij. Aan God te gelooven zonder het toekomstige leven aantenemen,zonde onzin zijn. Het besef van een beter leven is in het binnenste vanelk mensch aanwezig; God heeft het daar niet nutteloos kunnen plaatsen.

Uit het toekomstige leven vloeit het behoud van onze persoonlijk-heid na den dood voort; welk belang zouden wij er toch bij hebbenons lichaam te overleven, indien ons zedelijk wezen zich in den oceaanvan het oneindige moest verliezen? Voor ons zoude bet \'t zelfde zijnals of wij niet bestonden. KENNIS BIJ INGEVING VAN DE TOEKOMSTIGE STRAFFENEN BELOONINGEN. 960.    Van waar komt het geloof aan toekomstige belooningenen straffen, dat men bij alle volken aantreft? «Het is altijd hetzelfde; Voorgevoel aan den mensch doorden in hem ge?ncarneerden Geest gebracht; want, weet het,het is niet voor niet dat een inwendige stem tot u

spreekt;uwe fout bestaat daarin dat gij niet naar die stem luistert.Indien gij daar dikwijls en goed aan dacht, zoudt gij beterworden.» 961.    Welk gevoel beheerscht de meeste menschen op hetoogenblik van sterven, is het twijfel, vrees of hoop? «Twijfel by de hardnekkige twijfelaars, vrees bij hen, diezich schuldig gevoelen, hoop bij de rechtvaardigen.» 962.    Hoe komt het, dat als de ziel aan den mensch hetbewustzijn der geestelijke dingen schenkt, er dan nog twijfel-aars bestaan? «Er zijn er minder dan gij gelooft; velen doen zich ge-durende hun leven uit hoogmoed als vrijdenkers voor, maarop het oogenblik van sterven zijn het niet meer zulke snoevers.»



398                          4e boek. — 2e hoofdstuk. Een uitvloeisel van het toekomstig leven is: verantwoordelijkheidvoor onze daden. De rede en de rechtvaardigheid zeggen ons, dat bijde verdeeling van het geluk, naar welk elk mciisch haakt, de goedenen de kwaden niet hetzelfde deel zullen krijgen. Het kan Gods wilniet zijn dat sommigen zonder inspanning het goede zullen deelachtigworden, hetwelk anderen alléén door inspanning en volharding bereiken. De gedachte, die God door de wijsheid van zijne wetten, ons vanzijne rechtvaardigheid en goedheid geeft, laat ons niet toe te geloovendat de rechtvaardige en de booze in Zijne oogen denzelfden rang zullenbekleeden, noch er aan te twijfelen dat zij eenmaal,

de eene zijm: be-looniag, de andere zijne straf zal ontvangen voor het goed of kwaaddat zij gedaan zullen hebben; het is daarom dat het aangeboren ge-voel, dat wij van de rechtvaardigheid hebben, ons bij ingeving dekennis van de toekomstige straffen en belooningen schenkt. GODS TUSSCHENKOMST BIJ DE STRAFFEN ENBELOONINGEN. 963.     Bemoeit God zelve zich met ieder mensch? Is Hijniet te groot en wij te klein, dan dat ieder mensch in hetbijzonder, van eenig belang in Zijne oogen zoude zijn? «God laat zich aan alle wezens, die hij geschapen heeft,gelegen liggen; niets is voor zijne goedheid te gering.» 964.     Is het noodig dat God zich aan elk onzer daden ge-legen laat liggen om die te

beloonen of te straffen, en zijnde meeste dezer daden voor hem niet onbeduidend ? «God heeft Zijne wetten waarnaar alle uwe daden geregeldworden; indien gij die schendt, dan is het uwe schuld.Wanneer een mensch eene overtreding begaat zal God zekergeen vonnis tegen hem uitspreken om hem bij voorbeeld tezeggen: Gij zijt gulzig geweest, ik zal u daarvoor straffen,maar Hij heeft eene grens gesteld; ziekte en zelfs de doodzijn de gevolgen van onmatigheid, dat is de straf; zij is hetgevolg van de schending der wet. Zoo is het met alles » Al onze daden zijn onderworpen aan Gods wet, er is er niet éénehoe onbeduidend die ook moge schijnen, welke niet de overtreding vandie wet kan zijn. Indien wij de

gevolgen van die overtreding onder-gaan, moeten wij dit aan niemand dan aan onszelven wijten, want



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  399 op die wijze maken wij\' onszclven tot bewerkers vau ons geluk of vanons toekomstig ongeluk. Deze waarheid wordt duidelijk door de volgende apoloog: "Eenvader heeft aan zijn kind opvoeding en onderwijs, dat wil zeggen,de middelen gegeven om te weten hoe zich goed te gedragen. Hijstaat hem een land af om dit te bebouwen en zegt hem: Ziehier hetvoorschrift dat gij volgen moet, en al de gereedschappen, die noodigzijn, om het land vruchtbaar te maken, en daardoor uw bestaan teverzekeren. Ik heb u het noodige onderwijs gegeven om die voor-schriften te kunnen begrijpen, indien gij die

opvolgt, zal uw land veelopbrengen en u rust voor uwen ouden dag bezorgen; zoo niet, danzal het niets opbrengen en gij zult van gebrek omkomen. Dit gezegdhebbende, laat hij hem zijn eigen wil volgen.» Is het nu niet eene waarheid dat dit land in evenredigheid van dezorg, die aan de bewerking besteed wordt, zal opbrengen, en dat elkenalatigheid in het nadeel van den oogst zal zijn? De zoon zal dusop zijn ouden dag, gelukkig of ongelukkig wezen, al naarmate hij degegeven voorschriften van zijn vader opgevolgd of verwaarloosd zalhebben. God zorgt nog meer voor ons, want hij waarschuwt ons tel-kens of wij goed of kwaad doen; hij zendt ons de Geesten

om ons teinspireeren, maar wij luisteren niet naar hen. Daarbij bestaat ook nogdit onderscheid, dat God aan den mensch altijd door zijne nieuweincarnatiën een redmiddel schenkt, om daarin zijne misdaden van eenvroeger leven te vergoelijken, terwijl aan den zoon van wien wy spreken,geen redmiddel meer overig blijft. AARD VAN DE TOEKOMSTIGE STRAFFEN ENBELOONINGEN. 965.    Hebben de straffen en genietingen der ziel na dendood iets stoffelijks? «Zij kunnen niet stoffelijk zijn, daar de ziel geen stof is:het gezond verstand zegt het. Die straffen en genietingenhebben niets zinnelijks, en toch zijn zij duizende malenheviger dan die, welke gij op

aarde ondervindt, omdat deGeest ééns vrij zijnde, meer voor eiken indruk vatbaar is;zijne gewaarwordingen worden niet meer door de stof ver-stompt.» (Zie 337 tot 257.) 966.    Hoe komt het, dat de mensch zich over de toekomende



400                      4e boek. — 2e hoofdstuk. straffen en genietingen, een zoo dikwerf ruw en ongerijmddenkbeeld vormt? «Verstand, dat nog niet genoeg ontwikkeld is. Begrijpthet kind even goed als de volwassene? Dit hangt buitendienook af van hetgeen hem geleerd is. Het is hierin dat her-vorming noodig is. «Uwe taal is te onvolledig om datgene, wat buiten u is,uittedrukken; men wordt daardoor wel genoodzaakt verge-lijkingen te maken, en die beelden hebt gij voor de werke-lijkheid aangezien; maar naarmate de raensch zich ontwikkeltbegrijpt zijne gedachte, dingen, die hij in zijne taal onmogelijkuitdrukken kan.» 967.     Waarin bestaat het geluk-der goede Geesten? «In alles te kennen; geen haat,

jaloerschheid, wangunst,eerzucht, noch eenige andere der hartstochten te bezitten,die den mensch ongelukkig maken. De liefde die hen ver-eenigt is voor hen de bron der hoogste gelukzaligheid. Zijkennen geene behoeften, geen lijden, noch de zorgen vanhet stoffelijk leven; zij zijn gelukkig door het goede dat zijdoen; het geluk der Geesten is buitendien altijd geëvenredigdaan hunnen trap van verhevenheid. Wel is waar genietenalleen de Zuivere-Geesten de hoogste gelukzaligheid, maar alde anderen zijn niet ongelukkig; tusschen de kwade en devolmaakte bestaan er een oneindig aantal trappen, bij welkede genietingen aan den zedelijken toestand geëvenredigd zijn.Zij die genoeg gevorderd zijn, begrijpen

het geluk van hen,die er eerder dan zij gekomen zijn; zij streven er naar; maardit dient hen tot aanmoediging, en is geene rede voornaijver,zij weten dat het van hen afhangt om dat geluk ook te be-reiken, en zij arbeiden met dat doel, maar met de kalmtedie een goed geweten hen schenkt, en zij gevoelen zich ge-lukkig dat zij datgene, wat de kwaden lijden moeten, nietbehoeven te ondergaan.» 968.     Onder de voorwaarden voor het geluk der Geesten,noemt gij ook de afwezigheid van stoffelijke behoeften; maaris de bevrediging van die behoeften niet een bron van genotvoor den mensch ?



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                 401 «Ja, het genot van het dier, en als gij die behoeften nietkunt bevredigen, dan is het eene marteling.» 969.     Als men zegt dat de Zuivere-Geesten, in den boezemvan God vereenigd zijn, en daar hunne lofzangen zingen, hoemoet men dat dan verstaan? «Dit is eene zinnebeeldige voorstelling, waardoor het be-grip, dat zij van Gods volmaaktheid hebben , afgeschilderd wordt,omdat zij Hem zien en begrijpen, maar men moet dit even-min als zoo vele andere dingen letterlijk opvatten. Alles inde natuur van af de zandkorrel zingt den lof, dat wil zeggenverkondigt de Almacht, Wijsheid en Goedheid van

God; maardenk daarom niet dat de gelukzalige Geesten in eene eeuwig-durende aanschouwing zijn; dit zoude een dom en eentooniggeluk, het geluk van den ego?st zijn; want hun bestaan zoueen eindelooze nutteloosheid zijn. Zij ondervinden niet meerde wederwaardigheden van het lichamelijk leven; dit alléénis reeds een genot; en daarbij, zoo als wij reeds gezegdhebben , kennen en weten zij alles; zij gebruiken het verstand ,dat zij verkregen hebben, om daarmede andere Geesten inhunnen vooruitgang behulpzaam te zijn; dat is hunne werk-kring en een genot tevens.» 970.     Waarin bestaat het lijden der mindere Geesten?«Dit is zoo verschillend, als de

oorzaken die dat lijden hebben doen ontstaan, en is aan hunne graad van minder-heid geëvenredigd, zoo als de genietingen aan die van deverhevenheid der Geesten geëvenredigd zijn; zij kunnen alsvolgt zaméngevat worden: Alles aan anderen te misgunnen,wat aan hun geluk ontbreekt en voor hen onbereikbaar is;het geluk te zien en niet te kunnen bereiken, nijd, naijver,woede, wanhoop over datgene, wat hen belet gelukkig te zijn ;wroeging, onbeschrijfelijke zedelijke angst. Zij hebben dezucht naar alle genietingen, en kunnen die niet bevredigen,en dat pijnigt hen.» 971.    Is de invloed, dien de Geesten op elkander uitoefenen ,altijd goed? «Altijd goed van

den kant der goede Geesten, dit spreektvan zelve; maar de verdorven Geesten, trachten degenen van



402                       4e boek. — 2e hoofdstuk. het pad der deugd en van het berouw aftebrengen, die zijvatbaar achten om daartoe overgehaald te worden, en die zijdikwijls gedurende het leven tot het kwaad medegesleepthebben.» —  Dus bevrijdt de dood ons niet van de verzoeking?«Neen, maar de invloed der slechte Geesten op de andere Geesten is veel minder dan op den mensch, omdat zij de harts-tochten der stof niet tot bondgenoot hebben.» (Zie 996.) 972.     Hoe leggen de kwade Geesten het aan om de andereGeesten te verleiden; daar zij daartoe de medehulp der harts-tochten missen? «Zoo al niet de hartstochten stoffelijk aanwezig zijn, be-staan zij toch bij de achterlijke geesten in gedachte; de

slechtenonderhouden die gedachten door hunne slachtoffers naar dieplaatsen medeteslepen, waar zij het gezicht van die harts-tochten en al wat die kunnen opwekken, voor oogen hebben.» —  Maar waartoe dienen die hartstochten, daar zij in \\ver-kelijkheid geen doel meer hebben? «Hierin bestaat juist hunne kwelling: de gierigaard zietgoud, dat niet in zijn bezit kan komen; de wellusteling,zwelgerijen waaraan hij geen deel kan nemen; de hoogmoedige,eerbewijzen, die hij benijdt en niet genieten kan.» 973.     Welke is de grootste pijniging, die de kwade Geestente verduren hebben? «Het is onmogelijk de zedelijke martelingen te beschrijvendie de straf van sommige misdaden zijn; zelfs hij, die zeondergaat,

zou moeite hebben er een denkbeeld van te geven;maar de verschrikkelijkste is zeker de gedachte dat hij vooraltijd veroordeeld is.» Naar gelang van zijn verstand vormt de mensch zich van de straffenen genietingen der ziel na den dood een meer of minder verhevendenkbeeld. Hoe meer hij zich ontwikkelt, wordt dat denkbeeld des tezuiverder en vrij vau de stof; hg beschouwt de dingen uit een meerredelgk oogpunt, en vat de schilderingen van eene zinnebeeldige taalniet meer letterlijk op. Daar de meer verlichte rede ons\'leert dat deziel een geheel geestelijk wezen is, zegt zij ons daardoor tevens datzij geen indruk kan ondervinden van datgene, wat alleeu op de stof



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  403 invloed uitoefent; maar daaruit vloeit daarom niet voort, dat zij vrijvan lijden ia, noch dat zij voor haar fouten geen straf ondergaat.(Zie 237.) Door de spiritische mededeelingen wordt ons de toestand der zielin het toekomende leven, niet meer als eene theorie voorgesteld,maar wordt voor ons eene werkelijkheid ; zij stellen ons alle toestandenvan het leven aan gene zijde van het graf voor oogen; maar wijzenons die te gelijkertijd aan als het volstrekt logische gevolg van hetaardsche leven, en, al zijn die vrij van het fantastische toestel, datde menschelijke verbeelding er aan heeft toegevoegd, zijn zij

daaromvoor hen, die van hunne vermogens een slecht gebruik gemaakt heb-ben, niet minder zwaar. De verscheidenheid in die gevolgen isonein-dig, maar in het algemeen kan men zeggen: dat ieder gestraft wordtdoor datgene, waarin hij gezondigd heeft; zoo worden sommige ge-straft door altijd het kwaad, dat zij bedreven hebben, voor oogen tehebben; anderen door spijt, vrees, schaamte, twijfel, eenzaamheid,duisternis, scheiding van de wezens die hen dierbaar zijn, enz. 974.     Hoe is de leer van het eeuwige vuur ontstaan?«Het is een beeld, dat men zooals zoo vele andere dingen als werkelijkheid beschouwd heeft.» — Maar kan de vrees er voor niet eene

goede uitwerkinghebben ? »Ga zelve na of er velen gevonden worden, zelfs onderdegenen, die het verkondigen, die daardoor van het kwaadterug gehouden worden. Als gij iets leert wat later door derede verworpen wordt, zult gij een indruk te weeg brengen,die noch duurzaam noch heilzaam wezen zal.» De mensch, in zijne taal den aard van dat lijden niet kunnendebeschrijven, heeft geen krachtiger vergelijking kunnen vinden dan hetvuur, want voor hem is dit de type van het hevigste lijden, en hetzinnebeeld van de krachtigste werking; het is daardoor dat men hetgeloof aan het eeuwige vuur in de ondste tijden terugvindt; de nieuwerevolken hebben dit van de

ouderen overgeërfd, daarom zegt men ookin beeldspraak: het vuur der hartstochten; van liefde blaken; vanjaloerschheid verteerd worden, enz, 975.    Begrijpen de mindere Geesten het geluk der recht-vaardigen ?



404                        4e boek — 2e hoo?dstuk. «Ja, en dat is juist voor hen eene straf; want zij begrijpendat zij daarvan door eigen schuld verstoken zijn; en het isdaardoor dat de Geest, als hij van de stof bevrijd is, naareen nieuw lichamelijk leven verlangt, omdat elk bestaan, alsdit goed besteed wordt, de duur van die straf kan bekorten.Het is dan, dat hij eene keus van beproevingen doet, doormiddel van welke hij voor zijne fouten zal kunnen boeten;want weet, dat de Geest lijdt door al het kwaad dat hijgedaan heeft, of waarvan hij de vrijwillige oorzaak geweestis, door al het goede dat hij had kunnen doen, en nietgedaan heeft, en door cd het kwaad, dat veroorzaakt is, doorhet goede dat hij niet gedaan heeft.

Voor de omdolende Geest, is niets meer achter eenen sluierverborgen; hij bevindt zich als uit den nevel tredende en zietwat hem van het geluk verwijderd houdt; hierdoor is zijnlijden grooter, want hij begrijpt hoe misdadig hij geweest is.Voor hem bestaan er geen illusien meer; hij ziet de dingen,zoo als zij werkelijk zijn.» In den staat van omdoling omvat de Geest aan den eenen kant allezijne vroegere levens, en aan den anderen ziet hij de beloofde toe-komst en begrypt wat hem ontbreekt om die te bereiken. Zoo ziet eenreiziger op den top van een\' berg aangekomen, den weg, dien hyafgelegd heeft, en dien welke hij nog af moet leggen om zijne bc-stemming te bereiken. 976. Is het gezicht van de lijdende

Geesten geen bron vanverdriet voor de goeden, en indien zulks het geval is, watwordt er dan van hun geluk, als dit daardoor verstoord wordt? «Het is geen verdriet, want zij weten dat dit leed eenseen einde zal hebben; zij helpen de anderen om zich te ver-beteren en reiken hen de hand; dat is hunnen werkkring,en voor hen een genot, indien zij daarin slagen.» — Voor zoo ver het vreemde of hen onverschillige Geestenbetreft, kunnen wij dit begrijpen, maar wordt hun gelukniet verstoord door het gezicht van het verdriet en het lijdenvan hen, die zij op aarde hebben lief gehad?



TOEKOMSTIGE STRA?TEN EN GENIETINGEN.                  405 Indien dat Jijden niet door hen gezien werd, zou dit komendoordien zij vreemdelingen voor u geworden zouden zijn; ende godsdienst leert u dat de zielen u zien; maar zij beschouwenuw verdriet uit een geheel ander oogpunt; zij weten dat uwlijden, als gij dit met onderwerping draagt, voor uwen voor-uitgang nuttig is; zij betreuren dus meer uw gebrek aanmoed, waardoor gij ten achteren blijft, dan het lijden opzichzelve, dat slechts voorbijgaande is.» 977.     Daar de Geesten hunne gedachten voor elkander nietkunnen verbergen, en al de handelingen van het leven be-kend zijn, zou daaruit

voortvloeien dat de schuldige altijdzijn slachtoffer voor zich ziet? «Het kan niet anders zijn, het gezond verstand zegt het u.»— Is die onthulling van alle onze laakbare daden, en degestadige tegenwoordigheid van hen die er de slachtoffersvan geweest zijn, eene straf voor de schuldigen? «Eene grootere straf dan men wel denkt, maar alleen totdat hij voor zijne misslagen, hetzij als Geest, of wel alsmensch in een nieuw lichamelijk leven, geboet zal hebben.» Wanneer w\\j zelven in de Geestenwereld zullen zijn, zal ons ver.leden geheel bloot liggende, het goed en het kwaad dat wij ge-daan hebben, ook bekend zijn. Hij die kwaad gedaan heeft, zal danvruchteloos

trachten het gezicht van zijne slachtoffers te ontwijken;hunne onvermijdelijke tegenwoordigheid zal voor hem eene straf en eenegewetenswroeging zonder einde zijn, totdat hij voor zijne misdadenzal geboet hebben; terwijl daarentegen de rechtvaardige, overal alleenden aanblik van vriendschap en welwillendheid zal ontmoeten. Er bestaat op aarde voor den misdadiger geen grooter kwelling da ude tegenwoordigheid van zijne slachtoffers; daarom tracht hij die altijdte ontwijken. Wat zal het dan zijn als de illusien der hartstochtenverdwenen zijnde, hij het kwaad zal begrijpen dat hij gepleegd heeften zijne geheime daden aan het licht gebracht zullen zijn, als

zijnehuichelarij ontmaskerd zal wezen, en hij zich niet aan het gezichtvan zijne slachtoffers zal kunnen onttrekken ? Terwijl de ziel van denverdorven mensch aan schaamte, wroeging en berouw overgegeven zalzijn, zal die van den rechtvaardige een volmaakte kalmte genieten. 978.     Wordt het geluk van de ziel, zelfs na dat zij zich 30



4e boek. — 2e hoofdstuk. 40(3 gelouterd zal hebben, niet verstoord door de herinnering aande misslagen, die zij begaan heeft? «Neen, omdat zij zich van die misslagen vrij gekocht heeft,en zij in de beproevingen, waaraan zij zich met dat doelonderworpen had, de overwinning behaald heeft.» 979.    Zijn de beproevingen, die de ziel nog moet ondergaanom hare reiniging te voleinden, voor haar niet een bron vangroote bezorgdheid , die haar geluk verstoort? «Voor de ziel, die nog besmet is, ja; daarom kan volkomengeluk haar deel niet zijn, dan nadat zij geheel gereinigd zalwezen; maar voor de reeds verhevene ziel, heeft de gedachteaan de beproevingen die zij nog moet ondergaan, nietspijnlijks.» De ziel,

welke reeds een zekeren graad van reinheid bereikt heeft,smaakt reeds gelukzaligheid; een gevoel van aangename zelfvoldoeningdoordringt haar; zij is gelukkig door alles wat zij ziet, door alles wathaar omringt; voor haar wordt de sluier van alle geheimen en wonderender schepping opgeheven en de Goddelijk volmaaktheden worden doorhaar in al haren luister aanschouwd. 980.    Is de band, die de Geesten van denzelfden rang tezamen vereenigt voor hen een bron van gelukzaligheid? «De eendracht der Geesten, die met elkander eenstemmighet goede willen, is voor hen eene der grootste genietingen,want zij vreezen niet dat die door ego?sme verstoord zal wor-den. Zij vormen in die geheel geestelijke

wereld gezinnen, be-:zield met hetzelfde gevoel, en hierin bestaat het geestelijk geluk,«ven als gij u op uwe wereld in categorien verdeelt, en eenzeker genoegen smaakt, wanneer gij met elkaar vereenigdzijt.De reine en oprechte toegenegenheid, die zij anderen toedragen,en die zij zelven ondervinden, is voor hen eene bron vangelukzaligheid, want daar zijn geene valsche vrienden nochhuichelaars.» De mensch geniet reeds op aarde de voorsmaak van dat geluk, alshij zielen ontmoet, met welke hij zich in reine en heilige gemeenschapvan gedachten, vereenigen kan. In een meer gelouterd leven , zal dat



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  407 genot onuitsprekelijk en grenzeloos zijn, omdat hij niets dan sympati-seerende zielen zal ontmoeten, die niet door egoiame zullen verkoelen ; wantalles in de natuur is liefde; het is het ego?sme, dat de liefde doodt. 981.     Bestaat er in den toekomstigen toestand\' van denGeest een verschil voor hem, die bij zijn leven den doodvreesde en voor hem, die hem met onverschilligheid en zelfsmet blijdschap te gemoet gaat ? «Het verschil kan zeer groot zijn ; evenwel wordt het doorde oorzaken, welke die vrees of dat verlangen doen ontstaan,dikwijls uitgewischt. Hetzij dat men den dood vreest.,

hetzijmen die wenscht, kan men door verschillende gevoelens daartoegedreven worden, en het zijn die gevoelens, welke invloedop den toestand van den Geest uitoefenen. Het is bijvoorbeeldduidelijk, dat het bij hem, die alleen den dood wenscht, omdathij daarin het einde van zijne ongelukken ziet, eene soortvan morren is tegen de Voorzienigheid en tegen de beproevin-gen, die hij ondergaan moet.» 982.    Is het noodzakelijk het spiritisme te belijden en aande manifestatien te gelooven om zeker van ons lot in hettoekomstige leven te zijn? «Indien dit het geval ware, dan zoude daaruit voortvloeiendat allen die niet gelooven of die niet in de gelegenheid ge-weest

zijn om ingelicht te worden, onterfden zouden zijn,hetgeen eene ongerijmdheid zoude wezen. Het is door het goededat men zijn toekomstig lot verzekert; en wat goed is, blijftgoed, door welken weg men er ook toe geleid moge worden.»(Zie 165—799.) Het geloof aan het spiritisme helpt ons om ons te verbeteren, dooronze gedachte omtrent zekere dingen in de toekomst te vestigen; het be-spoedigt den vooruitgang der individuen en der massa\'s, omdat hetons de gelegenheid geeft rekenschap te geven van hetgeen wij éénmaalzijn zullen; het is een steunpunt, een licht, dat ons tot gids dientHet spiritisme leert de beproevingen met geduld en

onderwerpingdragen; het houdt ons van daden ierug, die ons toekomstig gelukzouden kunnen vertragen; op die wijze bevordert het dat geluk, maardat wil niet zeggen, dat men zonder dat geloof dat geluk niet zoukunnen bereiken. 30\'



408                       4e boek. — 2e hoofdstuk. AARDSCHE STRAFFEN. 983.    Ondergaat de Geest, die zijne fouten in een nieuwleven boet, geen stoffelijk lijden, en is het dan wel juist tezeggen dat de ziel na den dood, alleen zedelijk te lijden heeft? «Het is wel waar dat als de ziel gere?ncarneerd is, dewederwaardigheden van het leven, voor haar een lijden is,maar alleen het lichaam lijdt stoffelijk. «Gij zegt dikwijls van degene, die sterft, dat hij uit zijnlijden is, doch dit is niet altijd waar. Als Geest lijdt hij geenephysische pijnen meer; maar naar gelang van de misslagen,die hij begaan heeft, kan hij een meer hevig zedelijk lijdenondergaan, en in een nieuw bestaan nog ongelukkiger zijn.De slechte rijkaard zal daar

bedelen en aan alle ontbeeringender armoede ten prooi zijn; de hoogmoedige aan elke ver-nedering; hij, die van zijn gezag misbruik zal gemaakt heb-ben en zijne ondergeschikten met verachting en hardheid zalbehandeld hebben, zal er genoodzaakt worden te gehoorzamenaan een nog hartvochtiger meester, dan hij zelve geweest is.A.1 de kwellingen en wederwaardigheden van het leven zijn,als zij niet de gevolgen zijn van misslagen in dit leven gepleegd,eene boetedoening voor die van een vorig leven. Wanneer gij vanhier zult zijn, zult gij dat begrijpen. (Zie 273, 393, 399.) «De mensen, die vermeent op aarde gelukkig te zijn, om-dat hij al zijne driften bevredigen kan , is degene, die hetminste moeite doet,

zich te beteren. Hij boet reeds dikwijls indit leven voor dat kortstondig genot, maar zeker zal hij erin een volgend even stoffelijk bestaan, voor boeten.» 984.     Zijn de wederwaardigheden van het leven altijd eenstraf voor de tegenwoordige misslagen? «Neen, wij hebben dit reeds gezegd, het zijn beproevingendoor God opgelegd, of door u zelven uitgekozen toen gijGeest waart, en vóór uwe re?ncarnatie, om voor de foutenin een vorig leven gepleegd, te boeten; want de de schendingvan Gods wetten, en vooral van de wet der rechtvaardigheid,blijft nooit ongestraft; indien het niet in dit leven is, zal



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                 409 het noodwendig in een volgend zijn; dat is de rede dat dik-•wijls iemand, die in uwe oogen rechtvaardig is, voor zijnverleden getroffen wordt.» (Zie 393.) 985.    Is de re?ncarnatie van de ziel op een minder ruwewereld, eene belooning? «Het is het gevolg van hare loutering; want naarmatede Geesten zich louteren, incarneeren zij zich op meer enmeer volmaakte werelden, tot dat zij zich van alle stof ont-daan en van alle hunne smetten gereinigd zullen hebben, omeeuwig de gelukzaligheid der Zuivere-Geesten in Gods schootte genieten.» Op de werelden waar het leven minder stoffelijk is dan hier

opaarde, zijn de behoeften minder grof, en is alle lichamelijk lijdenminder sterk. De mensch kent daar de slechte hartstochten niet, dieop de mindere werelden hen tot elkanders vijanden maken. Geenereden tot haat of wangunst hebbende, leven zij met elkander in vrede,omdat zij de wet der rechtvaardigheid, liefde en weldadigheid nako-raen; verveling en zorgen, de gevolgen van wangunst, hoogmoed enego?sme, die plagen van ons aardsch leven, zijn bij hen onbekend. (Zie172—182.) 986.    Kan de Geest, die in zijn aardsch leven vorderingengemaakt heeft, soms weder in dezelfde wereld gere?ncarneerdworden ? «Ja, als hij zijne zending niet heeft kunnen

volbrengen,en hij zelve, kan vragen, om die in een nieuw leven te vol-eindigen; maar dan is het voor hem niet meer eene boete-doening.» (Zie 173.) 987.    Wat wordt er van den mensch, die, zonder kwaadte doen, niets doet om den invloed van de stof afteschudden? «Daar hij geen stap tot bereiking van vooruitgang doet,moet hij een leven, gelijk aan dat wat hij verlaten heeft,hervatten; hij blijft stilstaan, en op die wijze kan hij hetlijden dat hij door de beproevingen ondergaat, van langerduur maken.» 988.    Er zijn menschen wiens leven volmaakt kalm ver-loopt; die, niet verplicht zijnde iets door henzelven tot stand



410                       4e boek. — 2e hoofdstuk. te brengen, daardoor vrij van zorgen zijn. Is dit gelukkige-leven een bewijs dat zij niets voor een vroeger leven te boetenhebben? «Kent gij er zoo velen? Indien gij dit denkt dan vergistgij u; dikwijls is die kalmte slechts schijnbaar, maar als zijhet leven vaarwel zeggen, bemerken zij, dat het hen nietgediend heeft om vorderingen te maken; en aan de luiaardsgelijk, betreuren zij dan den verloren tijd. Weet wel dat deGeest geene kundigheden verkrijgt, noch zich verheffen kan,dan door arbeid; als hij in zijne onverschilligheid indommelt,gaat bij niet vooruit. Hij is gelijk aan hem, die (volgens uwegebruiken) genoodzaakt is te werken, en die met het voor-nemen om niets te

doen, gaat wandelen of slapen. Weet ookdat een iegelijk over de vrijwillige nutteloosheid van zijn levenrekenschap zal moeten geven; deze nutteloosheid is altijd ver-der/elijk voor het toekomstig geluk. De som van het toekom-stige geluk staat gelijk aan de som van het goede, dat mengedaan zal hebben; die van het lijden aan die van het kwaad,dat men gedaan heeft, en van de ongelukken waarvan mende oorzaak is.» 989.     Er zijn menschen, die zonder bepaald slecht te zijn,door hun karakter, allen die hen omringen, ongelukkigmaken, wat is voor hen daarvan het gevolg? «Die menschen zijn bepaald niet goed, en zij zullen er voorboeten door het gezicht van hen, die zij ongelukkig gemaakthebben, en dit zal

voor hen eene wroeging zijn; en zij zullenin een nieuw leven, hetzelfde ondergaan, wat zij anderenhebben doen lijden.» BOETEDOENING EN BEROUW. 990.    Heeft het berouw in lichamelijke of in geestelijketoestand plaats? «Als Geest; maar het kan ook in den lichamelijken toestandzijn, als gij goed het onderscheid tusschen goed en kwaadbegrijpt.» 991.     Wat is het gevolg van het berouw in den geeste-lijken toestand?



TOEKOMSTIGE STRAFFEN* EN GENIETINGEN.                  411 «Het verlangen naar eene nieuwe incarnatie om zich tereinigen. De Geest begrijpt de gebreken, die hem beletten geluk-kig te zijn, daarom haakt hij naar een nieuw leven, waarin hijvoor zijne misslagen zal kunnen boeten.» (Zie 332—975). 992.     Wat zijn de gevolgen van het berouw in den licha-melijken toestand? «.Reeds in dit leven vooruit te gaan , zoo men den tijd heeft omzijne fouten te herstellen. Als het geweten een verwijt doet hoorenen op een onvolmaaktheid wijst, kan men zich altijd beteren.» 993.    Zijn er geen menschen, die alleen aandrift tot hetkwaad gevoelen, en voor berouw

onvatbaar zijn? «Ik heb u gezegd dat men zonder ophouden vorderingenmaken moei. Hij, die in dit leven alleen de aandrift tot hetkwade gevoelt, zal in een ander leven die van het goedehebben, en het is om die reden dat hij herhaaldelijk weder-(jeboren wordt; want allen moeten vooruitgaan en het eind-doel bereiken, maar sommigen in een korten, anderen naeen langeren tijd, naar gelang van hun verlangen; hij, diealleen de aandrift tot het goede bezit, is reeds gereinigd,want hij heeft de aandrift tot het kwaad in een vroeger levenkunnen hebben.» (Zie 804.) 994.     Erkent de bedorven mensch, die bij zijn leven ditniet heeft willen doen, na zijnen dood altijd zijne

misdrijven? «Ja, hij erkent die altijd, en lijdt dan nog meer, wanthij gevoelt al het kwaad, dat hij gedaan heeft, of waarvanhij de vrijwillige oorzaak geweest is. Het berouw komt evenwelniet altijd dadelijk; er zijn Geesten, die niettegenstaande hunlijden, in het kwade volharden, maar vroeg of laat zullenzij den verkeerden weg dien zij volgen, inzien, en zal hetberouw komen. Hen intelichten is het werk der goede Geesten,en waartoe gij ook kunt medewerken.» 995.     Zijn er Geesten, die, zonder slecht te wezen, omtrenthun lot onverschillig zijn? «Er zijn Geesten, die zich met niets nuttigs bezighouden;zij blijven afwachten; maar in dat geval lijden zij in ver-houding

nog meer; en daar er in alles vooruitgang moet zijn,openbaart zich die vooruitgang door leedwezen.» •



412                       4e boek. — 2e hoofdstuk. — Bestaat bij dezen het verlangen niet om hun lijden tebekorten ? «O, zeer zeker hebben zij dat verlangen, maar zij hebbengeen geestkracht genoeg om datgene te willen, wat hen ver-lichting zou kunnen bezorgen. Hoe velen zijn er niet onder udie liever van gebrek omkomen, dan werken?» 996.     Daar de Geesten het kwaad zien dat uit hunne ge-breken voortvloeit, hoe komt het dan, dat er zijn, die hun-nen toestand verergeren en hunnen staat van minderheidverlengen, door als Geest kwaad te doen en de menschenvan den goeden weg aftebrengen? «Zij, die zoo handelen, zijn dezulken, wiens berouw laatkomt. De berouwhebbende Geest kan later zich weder

op nieuwdoor andere Geesten op den weg van het kwaad laten mede-slepen.» (Zie 971.) 997.     Er zijn Geesten, die klaarblijkelijk tot een mindereklasse behooren, en toch voor goede indrukken vatbaar engevoelig zijn voor de gebeden, die men voor hen opzendt.Hoe komt het, dat andere Geesten, die men zou denken meerverlicht te zijn, eene verstoktheid en schaamteloosheid aanden dag leggen, die door niets kan overwonnen worden ? «Het gebed baat niet, dan voor den Geest, die berouwgevoelt; voor degene, die door hoogmoed gedreven, tegen Godin opstand komt, en in \'zijne dwalingen volhardt door dienog te overdrijven, zoo als de ongelukkige Geesten doen,kan het gebed niets te weeg brengen,

en zal dit niet kunnen,dan wanneer de dag zal aanbreken, waarop een begin vanberouw zich bij hen zal openbaren.» (Zie 664.) Men moet niet uit het oog verliezen, dat de Geest na den doodvan het lichaam, niet op eenmaal verandert; indien zijn leven beris-pelijk is geweest, komt dit omdat hij onvolmaakt was, en door dendood wordt men niet onmiddelijk volmaakt; hij kan in zijne dwalin-gen, in zijne verkeerde denkbeelden en vooroordeelen volharden, totdathij door onderwijs, nadenken en lijden verlicht zal zijn. 998.     Vindt de boetedoening in den lichamelijken toestandof in dien van Geest plaats?



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                 413 «De boetedoening vindt gedurende het lichamelijk levenplaats door de beproevingen, aan welke de Geest onderworpenis, en in het Geestenleven door het zedelijk lijden, dat aanden lagen trap waarop de Geest staat, eigen is.» 999.     Is een oprecht berouw gedurende het leven voldoendeom de fouten uittewisschen en bij God vergeving te vinden? «Het berouw draagt bij tot de verbetering van den Geest,maar er moet voor het verledene geboet worden.» — Indien een misdadiger dientengevolge zeide, dat, daar hijtoch in elk geval voor zijn verleden boeten moet, het voorhem niet noodig is, berouw

te hebben, wat zou daaruit voorhem voortvloeien? «Indien hij zich in de gedachte van het kwaad verhardt,zal zijne boetedoening langduriger en zwaarder zijn.» 1000.     Kunnen wij ons, reeds in dit leven, van onze zondeloskoopen ? «Ja, door het kwaad te herstellen: maar denk niet dat giju kunt bevrijden door eenige kinderachtige onthoudingen, ofdoor na uwen dood, als gij zelve niets meer noodig zult heb-ben, giften te doen. God telt het onvruchtbaar berouw niet,dat altijd gemakkelijk is en geen andere inspanning kost,dan zichzelven op de borst te slaan. Het verlies van eenepink om iemand eene dienst te bewijzen, wischt meer zondeuit dan lichamelijke

pijniging gedurende jaren aangewend,zonder ander doel dan zijn eigen ik.» (Zie 726.) «Het kwaad wordt alleen hersteld door het goede, en degenoegdoening heeft niet de minste verdienste als de menscher noch in zijnen hoogmoed, noch in zijne stoffelijke belangendoor getroffen wordt. «Wat helpt het hem tot zijne rechtvaardiging, na zijn doodhet slecht verkregen goed terug te geven, nu het hem vangeen nut meer kan zijn, en hij er het genot van gehad heeft? «Waartoe dient hem de onthouding van eenige onbeduidendegenietingen en van iets overtolligs, als het nadeel, dat hijeen ander berokkend heeft, onveranderd blijft? «Waartoe dient het eindelijk, zich

voor God te vernederen,als hij tegenover de menschen hoogmoedig blijft?» (Zie 720, 721.)



414                       4e boek. — 2e hoofdstuk. 1001.     Steekt er in \'t geheel geene verdienste in, om nazijn dood, zoodanige beschikkingen te nemen, dat er eennuttig gebruik van de goederen die men bezit, door ver-zekerd wordt? »In het geheel geene verdienste, is het woord niet; hetis altijd beter dan niets; maar ongelukkigerwijze is degene,die eerst na zijn dood geeft, dikwijls meer baatzuchtig danmilddadig; hij wil de eer van het goede oogsten; zonder delasten te dragen. Hij, die zich gedurende zijn leven ontbeerin-gen oplegt, heeft dubbel voordeel: de verdienste van de op-olfering en het genoegen de gelukkigen te zien , die hij gemaaktheeft. Maar het ego?sme is daar en zegt hem: Al wat gijgeeft ontrooft gij

aan uw eigen genietingen; en daar hetego?sme harder schreeuwt dan de belangeloosheid en de liefde,blijft hij, het zijne behouden , onder het voorwendsel van eigenbehoeften en van de verplichtingen, die zijnen stand hemopleggen. O! beklaag degene, die het genoegen van te geven,niet kent; hij derft wezenlijk eene der reinste en heerlijkstegenietingen. God heeft, toen hij den mensch onderwierp aande voor zijne toekomst zoo glibberige en gevaarlijke beproevingvan den rijkdom, hem tot vergoeding het geluk willen gevendat de edelmoedigheid schenkt, en welk hij reeds hier opaarde genieten kan. (Zie 814.) 1002.    Wat moet degene doen, die, op het punt van testerven, zijne misslagen erkent, maar aan

wien den tijd nietmeer gelaten is om die te herstellen ? Is in dat geval, berouwvoldoende ? «Het berouw bespoedigt zijne herstelling, doch spreekt hemniet vrij. Heeft hij de toekomst die nooit voor hem afgeslotenwordt, niet vóór zich?» DUUR VAN DE TOEKOMSTIGE STRAFFEN. 1003.     Is de duur van de straffen van den schuldige in hettoekomstige leven, aan willekeur overgelaten, of is die aan deeene of andere wet onderworpen ? «God handelt nooit willekeurig, en alles in het Heelal wordt



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                   415 naar wetten geregeld, die Gods wijsheid en goedheid open-baren.» 1004.     Welke is de maatstaf van den duur van het lijdenvan den schuldige? «De tijd, die er tot zijne verbetering noodig is. Daar destaat van gelukzaligheid en lijden geëvenredigd is aan dengraad van reinheid van den Geest, zoo hangt de duur ende aard van zijn lijden van den tijd af, dien hij noodig heeft,om zich te verbeteren. Naarmate hij vorderingen maakt enzijne gedachten reinigt, vermindert zijn lijden en veranderthet van aard. H. LODEWIJK. 1005.     Komt den lijdenden Geest de tijd even langofkor-ter voor, dan toen hij in

leven was? «De tijd komt hem langer voor; de slaap bestaat voor hemniet. Alleen bij Geesten, die reeds een zekeren trap van ver-hevenheid bereikt hebben, wordt de tijd om zoo te zeggendoor de oneindigheid uitgewischt.» (Zie 240.) 1006.     Kan het lijden van den Geest eeuwig zijn?«Ongetwijfeld ja, indien hij eeuwig slecht bleef; dat wil zeggen dat hij, indien hij nooit berouw gevoelde of zich nooitverbeterde, eeuwig zoude blijven lijden, maar God heeft geeneschepselen geschapen met het doel dat zij voor eeuwig tothet kwaad gedoemd zouden zijn ; Hij heeft ze allen, eenvoudigen onwetend geschapen, en allen moeten in korter of langertijd naar gelang van

hunnen wil, vooruitgaan. De wil daartoekan vroeger of later komen, zoo als er kinderen zijn, diemeer of minder voorspoedig zijn, doch ontstaat vroeg of laatten gevolge der onweerstaanbare behoefte, die de Geest ge-voelt om uit zijnen lagen toestand te geraken en gelukkig teworden. De wet, volgens welke de duur van de straffen ge-regeld wordt, is dus bij uitnemendheid wijs en goedgunstig,daar zij de duur der straf van de inspanning der Geestenafhankelijk maakt; zij ontneemt hem nimmer zijn\'vrijen wil:indien hij er een slecht gebruik van maakt, draagt hij er degevolgen van.» H. LODEWIJK.



416                    4e boek. — 2e hoofdstuk. 1007.    Zijn er Geesten, die nooit berouw gevoelen? «Er zijn er, wiens berouw zeer laat komt; maar te beweerendat zij zich nooit verbeteren, zou de wet des vooruitgangsloochenen zijn, en gelijk staan met te zeggen, dat het kindgeen volwassen mensch worden kan.» 1008.    Hangt de duur van de straf altijd van den wil vanden Geest af, en zijn er geene straffen, die hem voor een be-paalden tijd worden opgelegd? «Ja, er kunnen straffen voor een bepaalden tijd opgelegdworden, maar God, die niets dan het welzijn van zijne schep-selen wil, neemt altijd het berouw aan, en de zucht om beterte worden is nooit zonder vrucht.» H. LODEWIJK. 1009.    Volgens dit, zoude

de opgelegde straffen nooit eeuwig-durend zijn? «Raadpleeg uw gezond verstand, uwerede, en vraag uzelvenaf, of eeuwigdurende veroordeeling voor eenige oogenblikkenvan dwaling niet de ontkenning van Gods goedheid zoude zijn.En wat is inderdaad de duur van het leven al ware die non-derd jaren, in vergelijking met de eeuwigheid? Eeuwigheid,begrijpt gij dat woord goed? lijden, pijniging zonder einde,zonder hoop, voor eenige misslagen! Verwerpt uw verstandzulk een denkbeeld niet? Dat de oude volken den meester vanhet heelal als een verschrikkelijk jaloersch en wraakzuchtig Godbeschouwd hebben, kan men begrijpen; in hunne onkundehebben zij aan de Godheid al de hartstochten van den

menschtoegeschreven; maar dat is niet de God der Christenen, dieliefde, weldadigheid, barmhartigheid, vergeten der beleedigin-gen, als de voornaamste deugden op den voorgrond plaatst:zou Hij zelve, de deugden niet bezitten, die hij als plichtenvoorgeschreven heeft? Spreekt men zichzelven niet tegen, alsmen hem oneindige goedertierenheid en tevens oneindige wraaktoeschrijft? Gij zegt dat God boven alles, rechtvaardig is, endat de mensch Zijne gerechtigheid niet begrijpt; maar recht-vaardigheid, sluit toch geene goedheid uit, en God zou nietgoed zijn als hij het grootste gedeelte van Zijne schepselen



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  417 tot verschrikkelijke eeuwigdurende straffen doemde. Zou Hijde rechtvaardigheid aan zijne kinderen als een plicht kunnenopleggen, als hij hem de middelen om die te hegrijpen nietgeschonken had? is buitendien, van de inspanning van denveroordeelde om zich te beteren, den duur der straffen af han-kelijk te maken niet het verhevenste denkbeeld der rechtvaar-digheid. Dit is de ware beteekenis der woorden: Aan een iegelijknaar zijne werken.» H. AUGUSTINUS. «Tracht door alle middelen, die u ten dienste staan, hetdenkbeeld der eeuwige straffen te bestrijden en uitteroeien;dat denkbeeld dat

godslasterend voor Gods rechtvaardigheiden goedheid, en de vruchtbaarste bron is voor het ongeloof,het materialisme en van de onverschilligheid die zich van demenigte heeft meester gemaakt van af het oogenblik dat hunverstand begon te ontwikkelen. De Geest op het punt van ver-licht te worden,- ja zelfs nauwelijks ontbolsterd, begrijpt erdadelijk de monsterachtige onrechtvaardigheid van, zijne redeverwerpt het, en dan gebeurt het meestal dat hij de strafdie hem tegen de borst stuit, verwerpende, den God, dien hijdit vonnis toeschrijft, tegelijkertijd uit zijn hart verbant;, ditis de oorzaak van de tallooze rampen, die u treffen, en voorwelke wij u het

geneesmiddel komen brengen. De taak, diewij u aanwijzen zal u des te gemakkelijker vallen, omdat zij,wier uitspraken in dezen gezag hebben en wier beslissing doorde verdedigers van dit geloof wordt ingeroepen, allen vermedenhebben hieromtrent een bepaalde^uitspraak te doen; noch deconciliën, noch de kerkvaders hebben dit gewichtige vraagstukbeslist. Indien Christus volgens het Evangelie en zelfs als mende zinnebeeldige woorden van Christus zelf letterlek opvat,de schuldigen met een vuur, dat nooit uitgaat, dat eeuwigis, bedreigd heeft, zoo is er toch in zijne woorden volstrektniets, dat bewijzen zou dat hij ze voor eeuwig veroordeeld heeft. aArme

verdoolde schapen, leer den goeden herder te zien,die tot u komt, die, wel verre van u voor eeuwig uit zijnetegenwoordigheid te willen bannen, u zelve te gemoet gaat,



418                       4e bobk. — \'2e hoofdstuk. om u naar de schaapskooi terug te brengen. Verloren kinderen,verlaat uwe vrijwillige ballingschap; keer tot het vaderhuisterug: de Vader opent zijne armen voor u en is altijd bereidom uw terugkomst in het gezin , feestelijk te vieren.» lameknais. «Strijd over woorden! strijd over woorden! hebt gij nog geenbloed genoeg doen vloeien! moeten de brandstapels dan wederopgericht worden ? Men twist over de woorden : eeuwigheidvan het lijden, eeuwigheid der straffen; weet gij dan niet dathetgeen gij thans onder eeuwigheid verstaat, door de oudenanders begrepen werd? Laat de godgeleerde de bronnen raad-plegen , en hij zal even als gij allen ontdekken dat de

hebreeuw-sche tekst, aan het woord dat de Grieken, de Latijnen en demodernen door lijden zonder einde, zonder genade vertaaldhebben , niet dezelfde beteekenis hecht. Eeuwigheid der straffenkomt overeen met eeuwigheid van het kwaad. Ja, zoo langhet kwaad onder de menschen zal heerschen , zullen de straffenblijven bestaan; het is in dien betrekkelijken zin dat men degewijde teksten moet verklaren. De eeuwigheid der straffen isdus betrekkelijk en niet absoluut. Laat den dag aanbreken,waarop alle menschen door berouw het kleed der onschuldzullen aangegord hebben, en op dien dag zal er geen gezucht,geen knersing der tanden meer zijn. Uw menschenverstand iswel is waar beperkt, maar zoo als

het is, toch een geschenkvan God, en door deze hulp der rede, is er niet één mensch,die te goeder trouw eene andere uitlegging aan de eeuwigheidder straffen zal geven. Eeuwigheid der straffen! Hoe! men zoudan moeten aannemen dat het kwaad eeuwig zijn zal. AlleenGod is eeuwig, en heeft het eeuwige kwaad niet kunnen voort-brengen, als dit het geval ware, dan zou men Hem de heer-lijkste zijner eigenschappen: de hoogste macht, moeten ont-zeggen, want hij, die een vooi zijn werk vernietigend elementheeft kunnen scheppen is niet oppermachtig. O, menschheid!O, menschheid! werp uwe sombere blikken niet meer in dediepten der aarde om er straffen te zoeken; ween, hoop, doeboete, en zoek uw

toevlucht in de gedachte aan een Algoed,Oppermachtig en volstrekt Rechtvaardig God.»           plato.



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  419 «Tot de goddelijke eenheid optestijgen, is de bestemmingder menschheid; om dit te bereiken zijn drie dingen noodig:Rechtvaardigheid, liefde en kennis; drie dingen staan haarin den weg en zijn haar vijandig; onkunde, haat en onrecht-vaardigheid. Wel nu! ik zeg het u in waarheid, gij verloochentdie grondbeginselen, als gij de gedachte aan God door eeneoverdrevene voorstelling van zijne gestrengheid in een verkeerddaglicht plaatst; gij doet dit dubbel als gij bij het schepselde gedachte ingang doet vinden, dat er bij hem meer lank-moedigheid, meer goedaardigheid, meer liefde en

wezenlijkerechtvaardigheid bestaat, dan gij aan het oneindige Wezentoeschrijft; gij vernietigt zelfs het denkbeeld van de hel, doorhet belachelijk en voor uw geloof onaanneembaar te maken,zooals het afzichtelijke schouwspel der pijnigers, brandstapelsen martelingen der middeleeuwen dit voor uw hart is!Hoe! Is het in een tijd dat de blinde weerwraak voor altijduit de menschelijke wetten gebannen is, dat gij hoopt die inhet ideale te kunnen behouden? O! geloof mij, broeders inGod en Jezus Christus, geloof mij, ziet het lijdelijk aan datalle uwe leerstellingen in uw handen te niet gaan, als gij ergeene verandering in brengen wilt, of geef hen een nieuwleven door ze

voor den weldadigen invloed, welke er de Goedenin dezen tijd over uitstorten , toegankelijk te maken. Het denk-beeld der hel met hare gloeiende ovens en kookende ketels,kon in een ijzeren eeuw geduld worden, dat wil zeggen, tevergeven zijn; maar in de negentiende eeuw, is het nietsmeer dan een ijdel spooksel, te nauwernood instaat om kleinekinderen schrik aantejagen, en waaraan zij niet meer geloóvenals zij groot zijn. Door die schrikverwekkende fabelen vol tehouden, doet gij het ongeloof, de bron van alle maatschappe-lijke verstoringen, geboren worden: en ik sidder als ik degeheele maatschappelijke instelling door gebrek aan een billijkestrafvordering

op hare grondzuilen zie waggelen en dreigen ineen te storten. Mannen met een vurig en levendig geloof!voorhoede voor den dag des lichts, aan den arbeid! niet omverouderde fabelen, die voortaan zonder invloed zijn, instandte houden, maar om het denkbeeld van een wezenlijk billijke



420                         4e boek. — 2e hoofdstuk. strafvordering optewekken en te doen herleven onder vormen,die met uwe zeden, gevoel, en met de verlichting uwer eeuwovereenkomen. «Wat is eigenlijk een schuldige? Hij, die door eene afdwa-ling, door eene verkeerde gemoedsbeweging der ziel, van hetdoel der schepping afwijkt dat in de harmonische vereeringvan het schoone en goede bestaat, dat door het toonbeeld voorhet menschelijke, door den Godmensch Jezus Christus ge?dea-liseerd is. «Wat is straf? Het natuurlijk gevolg dat uit die verkeerdebeweging voortvloeit; een som van lijden noodzakelijk om denmensch door het ondergaan van smart, van zijne mismaaktheidafkeerig te doen worden. Straf is

de prikkel, die door het bit-tere, de ziel aanspoort in zichzelven te keeren en naar denveiligen oever terug te keeren. Het doel der straf is geen anderdan herstelling, vrijmaking. Te verlangen dat de straf eeuwigzij voor eene fout, die dit niet is, is alle reden van bestaanvoor die straf loochenen. «O! in waarheid zeg ik u, laat af, vergelijk niet langer inhunne eeuwigheid het Goede, dat wezen van den Schepper,met het kwaad het wezen van het schepsel; het zoude eeneniet te rechtvaardigen straf in het leven roepen, zijn. Beaamtdaarentegen de trapsgewijze uitdelging der straffen en smartendoor overgang op andere werelden, en gij zult door de redevereenigd met het gevoel, de goddelijke éénheid, huldigen.»

PAULUS, APOSTEL. Men wil de mensch door het lokaas van belooningen en door devrees voor straf tot het goede aanspooren, maar indien die straffen zoo-danig worden voorgesteld dat het gezond verstand weigeren moet hette gelooven, zullen zij niet den minsten invloed uitoefenen ; de menschzal integendeel, alles, zoowel den vorm als het wezen, verwerpen.Draagt men hem daarentegen de toekomst op eene logische wijze voor,dan zal hij die niet verwerpen. Het spiritisme geeft hem zulk eenevoorstelling. De leer van de eeuwigheid der straffen, in den volstrekten zin op-gevat, maakt van het Opperwezen een onverzoenlijk God. Zou hetlogisch wezen vau een vorst te zeggen dat hij heel goed, heel wel-



TOEKOMSTIGE STBAFFEN EN GENIETINGEN.                  4*21 willend, heel toegeeflijk is, dat hij niets anders wil dan het geluk vanallen, die hem omringen, maar dat hij tevens naijvcrig, wraakgierig,onverbiddelijk in zijne gestrengheid is, en dat hij drie vierden vanzijne onderdanen voor eene beleediging of om eene overtreding vanzijne wetten, met den dood straft, ja zelfs hen die gedwaald heb-ben doordien zij die wetten niet kenden? Zou het eene niet met hetandere in tegenspraak zijn? En kan God dan minder goed zijn daneen mensch? Eene andere tegenstrijdigheid doet zich hier voor. Daar God allesweet, zoo wist Hij ook toen hij eene ziel schiep, dat zij

zou dwalen;zij is dus van af hare schepping gedoemd geworden om eeuwig onge-lukkig te zijn; is dat mogelijk, rationeel? Met de leer van de betrek-kelijke straffen, wordt alles gerechtvaardigd. Ongetwijfeld wist God,dat zij dwalen zoude, maar Hij geeft haar de middelen om zich dooreigen ondervinding, ja zelfs door hare misslagen te bekwamen; hetis noodig dat zij voor hare dwalingen boet, om vaster in het goedete staan, maar de hoop wordt haar niet voor eeuwig ontnomen, enGod maakt het oogenblik van hare verlossing, afhankelijk, van demoeite, die zij aanwendt om die te bereiken. Dit kan iedereen be-grijpen, dit kan de meest schroomvallige logika

aannemen. Indien detoekomstige straffen uit dat gezichtspunt werden voorgesteld, zoudener veel minder twijfelaars gevonden worden. Het woord eeuwig wordt dikwijls in de gewone spreekwijze als beeldgebruikt, om iets van langen duur, waarvan men het einde niet kanvoorzien aantedniden, hoewel men zeer goed weet, dat dat eindekomen zal. Zoo zeggen wij bijvoorbeeld: het eeuwige ijs der hoogcbergen, der poleu, ofschoon wij, ten eerste weten, dat de stoffelijkewereld een einde kan hebben, en ten andere, dat de toestand van dielandstreek door de natuurlijke verplaating van de as der aarde of dooreene omwenteling in de natuur, kan veranderen. Het

woord ecuwig,wil dus hier niet zeggen, altijd, tot in het oneindige voortdurend.Wanneer wij door een langdurige ziekte lijden , zeggen wij dat er aanons lijden geen einde is, moet men er zich dan zoo over verwonderen,dat Geesten, die sinds jaren, eeuwen, ja zelfs sinds duizenden jarenlijden, dit ook zeggen ? I.aat ons vooral niet over het hoofd zien, dathunne geringe ontwikkeling hen niet veroorlooft het einde van denweg te zien, en zy daardoor in den \\vaan verkeeren, altijd te zullenmoeten lijden, en dat dit voor hen eene straf is. De leer van het materieele vuur, van ovens en pijnigingen, die aande heidensche Tartarus ontleend zijn, heeft de hoogere

godgeleerdheid 31



422                       4e boek. — 2e hoofdstuk. thans geheel laten varen, en het is alleen in de scholen dat deze angst-verwekkende zinnebeeldige tafereelen nog als bepaalde waarheid, dooreenige menschen, die meer ijver dan verstand bezitten, worden voorgesteld;en wel ten onrechte, want die jonge herseneH, eens van hunne vrecpgenezen, kunnen het getal der ongeloovigen vermeerderen. Degodge-leerden erkennen thans, dat het woord vuur een beeldspraak is, enmen daaronder een zedelijk vuur moet verstaan. (Zie 974 ) Zij dieeven als wij de verschillende omstandigheden van het leven en van hetlijden aan gene zijde van het graf door de spiritische mededeelingenhebben nagegaan, hebbeu zich

kunnen overtuigen, dat al moge diestraffen in \'t geheel niet stoffelijk zijn, zij daarom niet minder hevigzijn. Zelfs omtrent de duur der straffen beginnen eeuige godgeleerdendit reeds in den beperkten zin, zoo als wij hiervoren aangehaald heb-beu aauteaemen, en te gelooven dat het woord eeuwig inderdaad alleenop de straffen zelve, als gevolg van een onveranderlijke wet; en nietop elk individu toepasselijk is. De dag waarop de godsdienst deze uit-legging, zoo mede eenige andere, die eveneens het gevolg des voor-uitgangs in verstandsontwikkeling zijn, zal aannemen, zal zij vele ver-doolde schapen tot zich terug doen keeren. OPSTANDING VAN HET VLEESCH. 1010. Is de leer van de opstanding van het

vleesch, debevestiging van de re?ncarnatie, die door de Geesten onder-wezen wordt? «Hoe zoude het anders kunnen zijn? Het is met deze woor-den even als met zoo vele anderen, die in het oog van som-migen onverstandig schijnen, alleen omdat men ze letterlijkopvat, en daardoor tot ongeloof gebracht wordt; maar geefdaaraan eene logische uitlegging, en al degenen, die gij vrij -geesten noemt, zullen ze zonder bezwaar aannemen, juistomdat zij nadenken; want vergist u hierin niet, die vrijgeestenverlangen niets liever dan te gelooven; zij dorsten, ja wellichtmeer dan anderen naar eene toekomst, maar zij kunnen datgene,wat door de wetenschap gelogenstraft wordt, niet aannemen.De leer van het

herhaaldelijk leven stemt overeen met Godsrechtvaardigheid; die leer alleen, kan verklaring geven vanhetgeen zonder haar, onverklaarbaar is; hoe zoudt gij dan



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                  423 •willen dat het beginsel er van niet in de godsdienst zelveaanwezig ware. 401\']. Dus leert de kerk zelve, door het dogma van deop-standing van het vleesch,.de leer der re?ncarnatie? «Dit is duidelijk; die leer is buitendien het uitvloeisel vanveel, dat men onopgemerkt heeft gelaten, en wat men eerlangin dien zin zal opvatten; het zal niet lang meer duren of menzal erkennen dat het spiritisme te bewijzen is door de tekstenvan de heilige schriften. De Geesten komen dan ook de gods-dienst niet omverwerpen, zoo als sommigen beweren; zij komendie integendeel bevestigen, en door onwraakbare

bewijzen be-krachtigen; maar daar de tijd gekomen is om geene zinne-beeldige taal meer te gebruiken, drukken zij zich uit zonderallegoriën te gebruiken, en geven aan de dingen een duide-Jijken en bepaalden zin, die geene aanleiding meer tot ver-keerde uitlegging geven kan. Over eenigen tijd, zult gij daardoormeer oprecht godsdienstige en geloovige menschen vinden,dan nu het geval is.» H. LODEWIJK. Door de wetenschap wordt inderdaad de onmogelijkheid bewezenvan de opstanding, zoo als men die gemeenlijk opvat. Indien de over-blijfselen vau het menschelijke lichaam homogeen bleven, al waren zijdan ook verstrooid en tot stof vergaan, zoude\'men

nog kunnen be-grijpen, dat zij in een gegeven tijd zich weder zouden kunnen ver-eenigen; maar op die wijze gaat het niet. Het lichaam bestaat uitverschillende bestanddeelen: zuurstof, waterstof, stikstof, koolstof, enz.:door de ontbinding, worden deze grondstoffen verstrooid maar om totvorming van andere liahamen te dienen; zoodat bijvoorbeeld dezelfdemolecule koolstof tot de zamenstelling van vele duizende verschillendelichamen zal behoord hebben (wij spreken hier nog maar alleen vande menschelijke lichamen, zonder die van alle dieren in aanmerkingte nemen) en een gegeven individu zal wellicht in zijn lichaammoleculen bevatten die aan menschen

vau de eerste tijden toebe-hoord hebben; en diezelfde organische moleculen, die gij door middelvan uw voedsel in uw lichaam opneemt, zyn wellicht afkomstig vaneen ander individu, dat gij gekend hebt, en zoo vervolgens, tot inhet oneindige. Daar de stof slechts in bepaalde hoeveelheid aanwezigIs, en hare vervorming onbeperkt in aantal is, hoe zou dan elk van 31*



424                       4e boek. — 2e hoofdstuk. die lichamen zich uit diezelfde elementen kunnen reconstrueeren PHiertegen bestaat eene materieele onmogelijkheid. Men kan dus rede-Hjkerwijze de opstanding van het vleeseh, niet unders, dan als eensymbolische voorstelling van de re?ncarnatie aannemen, en dan bevatdit niets, wat aan het verstand aanstoot geeft, niets, wat met deee-gevens der wetenschap in strijd is. Het is waar dat volgens de kerkleer, die opstanding eerst na heteinde der dagen moet plaats vinden, terwijl volgens de leer van hetspiritisme, dit alle dagen gebeurt, maar blijft dit tafereel van hetlaatste oordeel dan nog niet een groot en schoou beeld bevatten, datonder de sluier der allegorie,

eene van die oaveranderlijke waarhedenverbergt, welke geen ongeloovige meer zal ontmoeten, als zij tot hareware beteekeuis zal zijn teruggebracht? Laat men de theorie van hetspiritisme over de toekomst der zielen , en over hun lot ten gevolge derrerschillende beproevingen, die zij ondergaan moeten, rijpelijk over-wegen, en men zal ontwaren, dat met uitzondering van de gclijktij-digheid, het vonnis dat hen veroordeelt of vrijspreekt , geen e fictieis, zoo als de ongeloovigen denken. Merken wij daarbij tevens op dathet, het natuurlijk gevolg van de menigvuldigheid der werelden is,welke thans voor goed erkend is, terwijl volgens de leer van het laatsteoordeel, verondersteld wordt, dat de aarde alleen, bewoond

is. HEMEL HEL EN VAGEVUUR. 1012. Bestaat er ergens in het heelal eene begrensde plaats,die, naar gelang van hunne verdiensten , tot straf of belooningder Geesten bestemd is? «Wij hebben deze vraag reads beantwoord. De straffen\' engenietingen zijn onafscheidelijk aan den graad van volmakingder Geesten verbonden.; ieder hunner put in zichzelven hetbeginsel van eigen geluk of ongeluk; en daar de Geesten overalzijn, zoo bestaat er zoo min voor het eene als voor het andereeen daarvoor begrensde of afgesloten plaats. Wat de ge?ncar-neerde Geesten betreft, deze zijn meer of minder gelukkig, alnaarmate de wereld, die zij bewonen, meer of minder gevor-derd is.» Dus bestaan hel en hemel niet,

zoo als de mensch zich die•voorstelt? «Het zijn slechts beelden; er zijn overal gelukkige en onge-



TOEKOMSTIGE STRAFFEN EN GENIETINGEN.                 425 lukkige Geesten. Evenwel vereenigen die van dezelfde orde zichmet elkander uit sympathie; maar als zij volmaakt zijn, knn-nen zij zich vereenigen waar zij willen. De beperking van de oorden voor straf en belooning tot een bepaaldeplaats bestaat alleen in \'s menschen verbeelding; en is een gevolgvan zijne neiging om alles, waarvan hy het oneindige niet kan be-grijpen, te materialiseeren en te omschrijven. 1013.    Wat moet men verstaan door het vagevuur\'!«Physische en zedelijke smarten: de tijd dei boetedoening. Het is bijna altijd op aarde dat uw vagevuur is, en dat Godu voor uwe zonden

doet. boeten.» Wat de mensch oageeuur noemt is eveneens een zinnebeeld, waar-onder men niet een bepaalde plaats, welke dan ook, moet verstaan,maar den staat der onvolmaakte Geesten, die, tot dat zij geheel ge-louterd zijn, boeten, waardoor zij tot den staat van gelukzalige Geestenmoeten opklimmen. Deze loutering vindt plaats in de verschillendeincarnaties, het vagevuur bestaat in de beproevingen van het lichame-lijke leven. 1014.     Hoe konit het dat Geesten die door hunne taal toonenverheven geesten te zijn, de vragen omtrent de hel en hetvagevuur, door zeer ernstige menschen gedaan, in den geestvan het denkbeeld, dat men er algemeen aan

hecht, beant-woord hebben? «Zij spreken de taal, die door degenen die hen ondervragen,begrepen wordt; als die personen te veel van sommige denk-beelden doordrongen zijn, willen zij die niet op ééns voor hethoofd stooten, ten einde hunne overtuiging geen geweld aante doen. Indien een Geest zonder eenige oratorische behoed-zaamheid aan een muzelman ging zeggen, dat Mahomet geenprofeet is, dan zou hij door dezen slecht ontvangen worden.» — Het is te begrijpen dat dit het geval is van den kant•der Geesten, die ons onderwijzen willen; maar hoe komt het,dat Geesten, die men over hunnen toestand ondervraagd heeft,geantwoord hebben dat zij de

pijnen der hel of van het vage-vuur leden?



426                       4e boek. — 2e hoofdstuk. «Als het mindere Geesten zijn, die nog niet geheel gedema-terialiseerd zijn, behouden zij gedeeltelijk hunne aardsche denk-beelden, en beschrijven zij de indrukken die zij ondervinden,door uitdrukkingen, die hen eigen zijn. Zij bevinden zich temidden eener omgeving, die hen slechts ten halve toelaat detoekomst te peilen, dat is de reden dat omdolende of korte-lings vrijgeworden geesten, spreken zooals zij bij hun levengesproken zouden hebben. Hel kan vertaald worden dooreen leven vol van uiterst zware beproevingen gevoegd bij deonzekerheid omtrent een beter leven; vagevuur, door een levenvan beproeving, maar met het bewustzijn van een betere toe-

komst. Als gij zware pijnen lijdt, zegt gij dan ook niet datgij helsche pijnen lijdt? Het zijn slechts woorden, en altijdzinnebeeldige woorden.» 1015.     Wat moet men door een ziel in nood, verstaan?«Een omdolende en lijdende ziel, die onzeker omtrent hare toekomst is, en die gij verlichting kunt bezorgen, waar zijdikwijls, door zich aan u te openbaren , dringend om verzoekt.»^Zie 664.) 1016.    In welken zin moet men het woord hemel verstaan?«Gelooft gij - dat het eene plaats is zooals de Elyseesche velden der ouden, waar alle goede Geesten met elkander ver-zameld waren, zonder ander verlangen te hebben dan gedu-rende de eeuwigheid een lijdelijk geluk te genieten ? Neen hetis de universeele ruimte, het

zijn de planeten, sterren, en alde verheven werelden, waar de Geesten het genot van allehunne vermogens bezitten, zonder de wederwaardigheden vanhet materieeie leven noch de angsten aan den minderen toe-stand eigen, te verduren te hebben.» •1017. Er is door Geesten gezegd dat zij de 4e, 5e hemelenz. bewonen; wat bedoelden zij daarmede ? «Gij vraagt hen, welke hemel zij bewonen, omdat gij denktdat er vele hemelen zijn, die even als de verdiepingen vaneen huis, boven elkander geplaatst zijn; dan antwoorden ziju in dezelfde taal; maar bij hen beteekenen de woorden 4e of5e hemel verschillende trappen van reinheid en dientengevolgevan geluk. Het is hetzelfde als wanneer men aan een geest



TOEKOMSTIGE STKAFFEN EN GENIETINGEN.                  427 vraagt of hij in de hel is; indien hij ongelukkig is, zal hij,ja, zeggen, omdat voor hem, hel, synoniem met lijden ismaar hij weet zeer goed dat het geen gloeiende oven is. Eenheiden zou gezegd hebben , dat hij zich in den Tartarus bevond » Hetzelfde geldt voor andere soortgelijke uitdrukkingen, zoo als stadder bloemen, der uitverkoreueu, eerste, tweede of derde sfeer, enz.welke slechts allegoriëu zijn, die door sommige Geesten, hetzij alsbeeld, hetzij uit onwetendheid omtrent de werkelijkheid der dingen enbij gemis zelfs van de eenvoudigste wetenschappelijke begrippen, ge-bruikt worden. Volgens

de bekrompen denkbeelden, die men zich vroeger van deoorden bestemd tot straf en belooning maakte, en vooral volgens hetdenkbeeld dat de aarde het middelpuut van het heelal was, dat dehemel een gewelf was, en dat er een sterrensfeer bestond, plaatstemen de Hemel boven en de hel beneden; van daar de uitdrukking:ten hemel opvaren; in de hoogste hemelen zijn, in de hel geworpenworden. Heden ten dage, dat de wetenschap aangetoond heeft dat deaarde slechts een der kleinste werelden onder zoo vele millioenen an-deren, en niet van bijzonder belang is; nadat de wetenschap de ge-schiedenis harer vorming geschetst, en hare zamenstelling

beschrevenheeft, nadat zij bewezen heeft dat de ruimte oneindig is, dat er geenboven of beneden in het heelal bestaat, heeft men het wel moetenopgeven om de hemel boven de wolkeu en de hel in de diepte vanonderaardsche gewesten te plaatsen. Voor het vagevuur had men geenbepaalde plaats aangewezen. Het bleef aan het spiritisme voorbehondeuover alle deze dingen de , voor het menschdom meest redelijke, groot-sche en tegelijkertijd meest troostrijke uitlegging te geven. Men kandus zeggen, dat wij in onszelven onze hel en onzen hemel met onsomdragen; dat wij ons vagevuur in onze incarnatie, in onze lichame-lijke of physische levens, vinden.

1018. In welken zin moeten wij de woorden van Christusverstaan : Mijn rijk is niet van deze wereld ? «Dit zeggende: sprak Christus in een figuurlijken zin. Hijwilde zeggen dat hij alleen over reine en onbaatzuchtige har-ten regeert. Hij is overal, waar liefde tot het goede heerscht,maar de naar de dingen dezer wereld begeerige en aan deaardsche goederen gehechte menschen, zijn niet met hem.»



428                        4e boek. — 2e hoofdstuk. 1019. Zal het rijk van het goede, ooit op aarde kunnengevestigd worden ? «Het goede zal op aarde heersenen, wanneer onder deGeesten die haar komen bewonen, de goeden de meerderheidover de kwaden zullen hebben; dan zullen zij er liefde enrechtvaardigheid die de bronnen van het goede en van hetgeluk zijn, doen heerschen. Het is door zedelijke vooruitgangen door de opvolging van Gods wetten, dat de mensch degoede Geesten tot de aarde zal trekken en de slechten er vanzal verwijderen, maar de slechten zullen de aarde niet ver-laten dan nadat de raenschen er de hoogmoed en baatzucht uitverbannen zullen hebben. «De hervorming van het

menschdom is voorspeld, en gijnadert thans dit oogenblik dat door alle menschen, die aande vooruitgang medewerken, bespoedigd wordt; zij zal doorde incarnatie van betere Geesten, die op aarde een nieuw ge-slacht zal vormen, volbracht worden; dan zullen de Geestender boozen, welke door den dood dagelijks weggemaaid wor-den, en allen die zich tegen den loop der dingen trachtente verzetten, van daar gebannen worden, want deze zoudenonder de goeden, wiens geluk zij zouden verstoren, misplaatstzijn. Zij zullen, op nieuwe minder ontwikkelde werelden,moeielijke zendingen gaan vervullen, waar zij voor hunneneigenen vooruitgang en tegelijkertijd voor den vooruitgang vanhunne nog meer

achterlijke broederen , zullen kunnen arbeiden.Herkent gij niet aan die buitensluiting uit die vervormde aarde,het verheven beeld van het verloren Paradijs en in den menschin zoodanigen toestand op aarde gekomen, en in zichzelvende kiem van zijne hartstochten en de sporen van zijne oorspron-kelijke minderheid medebrengende, het niet minder verhevenbeeld van de erfzonde. De erfzonde uit dat oogpunt beschouwdis eigen aan de nog onvolmaakte natuur van den mensch, dieop die wijze alleen voor zichzelven en voor zijne eigene mis-slagen en niet voor die zijner voorouders verantwoordelijk is. «Gij allen, niet goeden wil bezielde, geloovige mannen,arbeidt dus met ijver en moed aan het groote werk der

her-schepping, want gij zult het zaad, dat gij uitgestrooid zult



TOEKOMSTIGE STKAFFEN EN GENIETINGEN.                  429 hebben, weer honderdvoudig inoogsten. Wee! dengenen, diede oogen voor het licht sluiten, want zij bereiden zichzelvenvele eeuwen van duisternis en teleurstelling; wee dengenen,die in de goederen dezer wereld al hunne vreugde stellen;want zij zullen meer ontbeeringen te verduren hebben, danzij vreugde zullen genoten hebben. Wee! vooral den baatzuch-tigen, want zij zullen niemand vinden, die hen behulpzaamzal zijn in het dragen van den last hunner ellende. H. LODEWIJK.



BESLUIT. I. Degene, die van het aardsche magnetisme niets anders kentdan de gemagnetiseerde eendjes ,\'die men in eene kom metwater heen en weder laat bewegen; kan moeielijk begrijpendat dit speelgoed, het geheim bevat van de inrichting van hetheelal en van de beweging der hemellichamen. Hetzelfde is hetgeval met dengene, die van het spiritisme niets anders kentdan het bewegen van tafels; hij ziet er alleen een uitspanning,een tijdverdrijf in voor een gezelschap, en begrijpt niet datdit eenvoudig en zoo alledaagsche verschijnsel, dat in devroegste oudheid en zelfs bij half wilde volken bekend was,in verband kan staan met de meest ernstige vraagstukken dermaatschappelijke orde. En inderdaad,

welk verband kan ervolgens de zienswijze van een oppervlakkig waarnemer bestaan,tusschen een ronddraaiende tafel en de zedelijkheid en toekomstvan het menschdom? Maar hij, die nadenkt, herinnert zichdat uit den eenvoudigen ketel, waarin water kookt en waarvanhet deksel opgelicht wordt, een ketel, die eveneens van devroegste oudheid af, gekookt heeft, de machtige beweegkrachtvoortgekomen is waardoor de mensch de ruimte doorklieft ende afstanden teniet gedaan heeft. Welnu! gij, die aan nietsbuiten de stoffelijke wereld gelooft, weet dan, dat uit diedraaiende tafels, die uwen verachtenden glimplach opwekken,een geheele wetenschap, en de oplossing van vraagstukkenvoortgekomen is, die nog

geen een\' wijsgeer heeft kunnen op-lossen. Ik doe een beroep op alle tegenstanders, die ter goedertrouw zijn, en ik bezweer hen te zeggen, of zij zich de moeitegegeven hebben, datgene te onderzoeken wat zij afkeurend be-



BESLUIT.                                                431 oordeelen, want in goede logika heeft eene beoordeeling geejiewaarde, dan voor zooverre degene die beoordeelt, datgenekent, waarover hij spreekt. Met iets te spotten dat men nietkent, dat men niet met het ontleedmes van een naauwgezetonderzoeker gepeild heeft, is niet oordeelen, maar een bewijs vanlichtzinnigheid, en geeft een armzalig denkbeeld omtrent eigenoordeel. Indien, wij deze wijsbegeerte als het werk van men-schen-hersenen voorgesteld hadden, zoude zij zeker met min-der minachting begroet zijn geworden, en zou zij de eer vaneen onderzoek door hen, die vermeenen de leiders der opiniete zijn,

verworven hebben; maar zij komt van de Geesten ;welk eene ongerijmdheid! het is ternauwernood dat zij hunnenblik waardig is; men beoordeelt haar naar den titel, zooalsde aap uit de fabel, de noot naar het uiterlijke van den bastbeoordeelde. Neemt zoo gij wilt, de oorsprong niet in aanmer-king, veronderstel dat dit boek het werk van een menschis,en zeg ons dan op uwe ziel en geweten af, of gij er na hetmet ernst gelezen te hebben nog stof tot spotternij in vindt. II. Het spiritisme is de geduchtste bestrijder van het materialisme;het behoeft dus geen verwondering te baren dat het de mate-rialisten onder zijne tegenstanders telt; maar daar het mate-rialisme

eene leer is, die men te nauwernood durft bekennen,(een bewijs dat zij, die het belijden, zich niet zeer sterk ge-voelen en door hun geweten bedwongen worden) verschuilenzij zich achter den mantel der rede en der wetenschap, en.vreemd genoeg, spreken zelfs de ongeloovigsten, in naam van\'den godsdienst, dien zij niet beter kennen noch begrijpen danhet spiritisme. Hun mikpunt is vooral het wonderbaarlijke enhet bovennatuurlijke, dat niet door hen erkend wordt; envolgens hen kan het spiritisme, gegrond zijnde op het won-derbaarlijke, niets anders dan eene bespottelijke verdichtingzijn. Zij bedenken niet, dat als zij zonder uitzondering, hetwonderbaarlijke

veroordeelen, zij dan de godsdienst veroor-deelen; want de godsdienst is op openbaring en wonderen ge-



432                                                  BESLUIT. gsond; en wat is openbaring anders dan bovenmenschelijkemededeelingen? Al de gewijde schrijvers van af Mozes, makenvan die soort van raededeelingen gewag. Wat zijn wonderenanders dan in den hoogsten graad wonderbaarlijke en boven-natuurlijke feiten, daar het volgens de kerk afwijkingen zijn vande natuurwetten; als zij dus het wonderbaarlijke en bovennatuur-lijke verwerpen, zoo verwerpen zij de grondslagen van den gods-dienst zelven. Maar het is niet uit dat oogpunt, dat wij de zaakmoeten beschouwen. Het is de taak van het spiritisme niet teonderzoeken of er al of niet wonderen bestaan , dat wil zeggen teonderzoeken of God in sommige gevallen,

van de eeuwige wetten,die het Heelal beheerschen, heeft kunnen afwijken, omtrentdit punt, laat het ieders geloof geheel vrij; het zegt en bewijst,dat de verschijnselen waarop het gegrond is, van het boven-natuurlijke niets dan den schijn hebben; die verschijnselen zijndit alleen in het oog van eenigen, omdat zij ongewoon zijn envan do bekende feiten afwijken; maar zij zijn niet meer boven-natuurlijk dan ieder ander verschijnsel, dat vroeger eveneenswonderbaarlijk toescheen, doch waarvan thans de verklaringdoor de wetenschap gegeven wordt. Alle spiritische verschijnse-len zijn, zonder uitzondering, het gevolg van algemeene wetten ;zij doen ons eene der machten der natuur kennen, eene totnog toe

onbekende of liever onbegrepen macht, maar die doorde waarneming bewezen wordt tot de orde der dingen te be-hooren. Het spiritisme is dus, zelfs minder dan de godsdienst,op het wonderbaarlijke en bovennatuurlijke gegrond; zij, diehet om die reden bestrijden, bewijzen dat zij het niet kennen,en al waren zij de geleerdste menschen dor wereld, zoudenwij hen zeggen: Indien uwe wetenschap, die u zoovele dingengeleerd heeft, u niet geleerd heeft dat het gebied der natuuroneindig is, dan zijt gij slechts halfgeleerden. III. Gij wilt, zegt gij, uwe eeuw van een waanzin genezen, diede geheele wereld dreigt te zullen overweldigen, zoudt gijliever zien dat de wereld door het ongeloof, dat gij tracht



BESLUIT.                                                  133 te verspreiden, overweldigd werdt? Is het niet aan het gemisvan alle geloof dat men de verzwakking van de banden vanhet huisgezin en de meeste woelingen, die de maatschappijondermijnen, moet toeschrijven? Door het bestaan der zielen hare onsterfelijkheid aantetoonen, wekt het spiritisme hetgeloof aan de toekomst weder op, boezemt het de terneder-geslagenen weder moed in; doet het de wederwaardighedenvan het leven met onderwerping dragen; zoudt ge dit eenkwaad durven noemen? Twee leerstelsels staan tegen elkanderover; de eene loochent de toekomst, de andere verkondigt enbewijst die; de

eene bewijst niets, de andere bewijst alles enspreekt daardoor tot het verstand; de eene huldigt de baat-zucht, de andere strekt tot grondslag van rechtvaardigheid,weldadigheid en liefde tot zijne natuurgenooten; de eerstewijst ons slechts op het tegenwoordige, en ontneemt alle hoop,de tweede troost ons en wijst ons naar het ruime veld dertoekomst; welke van deze twee is nu de gevaarlijkste? Sommige menschen, en onder hen de meest ongelovigen,treden op als verdedigers van broederliefde en vooruitgang;maar broederliefde veronderstelt belangeloosheid, zelfverlooche-ning; met ware broederliefde is hoogmoed onvereenigbaar. Metwelk recht zult gij dan

een opoffering aan iemand opleggenaan wien gij zegt, dat als hij doud is, alles voor hem gedaanis; dat hij morgen wellicht niets meer zal zijn dan eenoud versleten werktuig, dat men in een hoek zal werpen?Welke redenen kunnen er voor hem bestaan om zichzelveneene enkele opoffering, welke dan ook, te getroosten? Is hetniet veel natuurlijker, dat hij gedurende den korten tijd, diengij hem gunt, zoo goed mogelijk tracht te leven? Van daardie zucht om veel te bezitten, om meer te kunnen genieten;uit die zucht ontstaat naijver jegens hen, die meer hebbendan hij, en tusschen dien naijver en de begeerte om anderen,wat zij hebben, aftenemen , ligt maar óéne

schrede. Wat zoudehem hiervan terug houden? de wet? maar de wet achterhaaltniet elk geval9 Zult gij zeggen dat het \'t geweten, het gevoelvan plicht zal zijn ? Maar waarop grondt gij het besef van plicht ?Heeft dit gevoel een reden van bestaan bij het "loof dat alles



434 BESLUIT. met het leven een einde neemt? Met dat geloof is slechts eenegrondregel rationeel en die is: Ieder voor zichzelf; de denk-beelden van broederliefde, geweten, plicht, humaniteit, ja zelfsvan vooruitgang zijn slechts ijdele klanken. O! gij, die zoo-danige grondstellingen verkondigt, gij kent niet al het kwaaddat gij aan de maatschappij doet, en weet niet van hoevelemisdaden gij de verantwoordelijkheid op u laadt! Maar watepreek ik van verantwoordelijkheid? voor den ongeloovigebestaat er geene verantwoordelijkheid; hij vereert alleende stof. iv. De vooruitgang der menschheid vindt zijn eerste oorzaakin de toepassing van de wet der rechtvaardigheid, liefde enweldadigheid; deze wet is gegrond op de

zekerheid van eenetoekomst; neem deze zekerheid weg, en gij ontneemt haarharen grondslag. Uit deze wet vloeien alle anderen voort, wantzij bevat alle voorwaarden voor \'s menschen geluk, zij alleenkan alle wonden der Maatschappij heelen, en de mensch kandan door vergelijking van tijden en volken beoordeelen hoeveelzijn toestand verbetert, naar gelang die wet beter begrepen entoegepast wordt. Indien eene gedeeltelijke en onvolmaakte toe-passing een wezenlijk goed voortbrengt, wat zal het dan nietzijn als hij er den grondslag van alle zijne maatschappelijke in-stellingen van gemaakt zal .hebben! Is dit mogelijk? ja; wantdaar hij tien stappen gemaakt heeft, kan hij er twintig, enzoo vervolgens

afleggen. Men kan dus door het verleden eenoordeel over de toekomst vellen. Reeds zien wij langzamerhandden natuurlijken afkeer die er tusschen volken onderling be-staat afnemen; de slagboomen die hen van elkander scheiden,worden door de beschaving opgeheven; van het eene eind derwereld tot het andere reikt men elkander de hand; eene grootererechtvaardigheid beheerscht de internationale wetgeving; deoorlogen worden hoe langer hoe zeldzamer, en sluiten geengevoel van menschelijkheid uit; eenvormigheid heerscht in dewederzijdsche verplichtingen, het yerschil tusschen rassen en



435 BKSLUIT. kasten wordt uitgewischt, en de menschen van verschillendgeloof, leggen het stilzwijgen aan sektenvooroordeelen op, omzich met elkander te vereenigen in de aanbidding van eenzelfden God. Wij spreken van de volken, die aan de spits derbeschaving staan, (zie 789—793.) Met dit alles, is men nogver van de volmaaktheid verwijderd, en er zullen nog veleoude bouwvallen nedergehaald moeten worden, voor dat delaatste sporen der barbaarschheid verdwenen zullen zijn, maarzullen die bouwvallen zich tegen de onweerstaanbare machtder vooruitgang, tegen die levende kracht, die zelve eene wetder natuur is, kunnen staande houden? Indien

het tegen-woordige geslacht meer gevorderd is dan het vorige, waaromzou dan het aankomende niet meer gevorderd zijn dan hetonze? Het zal door de kracht der dingen zóó zijn; ten eerste,omdat met de geslachten, ook eiken dag eenige kampioenenvoor oude misbruiken verdwijnen , en dat op die wijze de maat-schappij allengskens uit nieuwe elementen, die de oude voor-oordeelen afgelegd hebben, zal bestaan; ten tweede, omdatde mensch vooruitgang wil, en om die te bevorderen dehinderpalen opspoort, en zich tot taak stelt die uit den wegte ruimen. Daar dus de vooruitstrevende beweging niet teontkennen is, zoo kan de vooruitgang in de toekomst niet

meertwijfelachtig zijn. De mensch wil gelukkig zijn, dit ligt inzijne natuur, en hij zoekt alleen vooruitgang om de som vanzijn geluk te vergrooten, zonder dat, zou de vooruitgang voorhem zonder doel zijn; waarin zou voor hem de vooruitgangbestaan, als deze geene verbetering in zijnen toestand te weegbracht? Maar wanneer hij de som der genietingen, die deintelligente vooruitgang hem schenken kan, verkregen zalhebben, zal hij ontwaren dat zijn geluk nog niet volmaaktis, hij zal inzien dat zonder zekerheid in de maatschappelijkebetrekkingen dat geluk onmogelijk is, en die zekerheid kanhij alleen in zedelijke vooruitgang vinden, zoo zal hij doorde kracht der

dingen, zelf tot vooruitgang op dien weg aan-zetten, en zal het spiritisme hem de krachtigste hefboom omdat doel te bereiken in handen geven.



436                                            BESLUIT. V Degenen, die zeggen dat het spiritische geloof dreigt dewereld te zullen overweldigen, verkondigen daardoor zijne macht,want een denkbeeld van allen grond of logika ontbloot kanniet algemeen ingang vinden; indien het spiritisme dus overalwortel schiet, indien het zijne volgers voornamelijk onder deverlichte standen vindt zooals ieder erkent, dan komt ditdoordien het gegrond is op waarheid. Tegen deze richtingzullen alle pogingen van zijne lasteraars schipbreuk lijden, endit wordt bewezen door de bespotting waarmede men hettracht te overladen, doch weiverre dat door die bespottingzijne vlucht belemmerd wordt, schijnt het, dat het daardooreen nieuw leven

verkregen heeft. Deze uitkomst rechtvaardigdgeheel, datgene, wat de Geesten ons zoo dikwerf gezegdhebben: «Hebt geene zorg over dien tegenstand; al wat mentegen u zal doen, zal blijken te uwen voordeele te zijn, enuwe grootste tegenstanders, zullen zonder het te willen, uwezaak bevorderen. Tegen Gods wil, vermag de kwade wil dermenschen niets.» Het menschdom moet door het spiritisme in een nieuwentoestand gebracht worden, in den toestand van zedelijke voor-uitgang, die er het onvermijdelijke gevolg van is. Verwonderu dus niet langer over de snelheid waarmede de spiritischedenkbeelden zich verspreiden; de oorzaak hiervan is de vol-doening, die zij verschaffen aan allen, die ze doorgronden

ener iets anders in zien dan een beuzelachtig tijdverdrijf;/enaangezien men vóór alles gelukkig wil zijn, behoeft men zichniet te verwonderen dat men aan een denkbeeld hecht dat onsgelukkig maakt. De ontwikkeling van die denkbeelden heeft drie verschil-lende tijdperken opgeleverd: het eerste, dat der nieuwsgierig-heid, hetwelk zijn ontstaan aan het vreemde der vérschijn-selen die voortgebracht werden te danken had; het tweedeis dat der redenering en der wijsbegeerte; het derde dat vande toepassing en gevolgen. Het tijdperk der nieuwsgierigheidis voorbij; nieuwsgierigheid duurt slechts eenigen tijd, en



BESLUIT.                                            437 eens bevredigt, laat zij er het voorwerp van rusten om toteen ander over te gaan; anders is het gesteld met zakendie ernstige gedachten en overdenking opwekken. Het tweedetijdperk is begonnen, het derde zal onvermijdelijk volgen.Het spiritisme heeft vooral vorderingen gemaakt sedert mener het wezen beter van begrepen heeft en men er de strekkingvan inziet, omdat het de meest gevoelige snaar hij den menschdoet trillen: die van zijn geluk, en reeds op deze wereld; datis de reden van zijne verspreiding, het geheim van de kracht,waardoor het zegepraalt. In afwachting dat zijn invloed zichover de massa\'s zal

uitstrekken, maakt het degenen die hetbegrijpen, gelukkig. Zelfs hij, die niet één stoffelijk ver-schijnsel bij eene manifestatie heeft bijgewoond, zegt tot zich-zelven: buiten de verschijnselen blijft er nog de wijsbegeerteover, en deze verklaart mij wat nog geen andere mij heeftkunnen verklaren; alleen door redenering vindt ik eene rationeeleverklaring van vraagstukken, die in de hoogste mate mijnetoekomst betreffen; zij boezemt mij kalmte, zekerheid, ver-trouwen in ; zij verlost mij van de kwelling der onzekerheid en bijdit alles, wordt het vraagstuk der stoffelijke feiten slechtsvan ondergeschikt belang. Gij allen, die haar aanvalt, wiltgij een middel om haar met vrucht

te bestrijden ? Hier is het.Geef er iets beters voor in de plaats; vindt eene meer wus-geerige oplossing op alle vraagpunten die zij verklaart: geeftaan den mensch een andere zekerheid, die hem gelukkigermaakt, en begrijpt goed de bedoeling van het woord zekerheid,want de mensch neemt alleen datgene, wat hem logisch voor-komt, als zeker aan; bepaalt u niet; met te zeggen: dat iszoo niet, want dat is al te gemakkelijk; bewijst, niet doorontkenning, maar door feiten, dat het zoo niet is, nooit ge-weest is en zoo niet wezen kan; indien het niet zoo is, zegtons dan vooral wat er in de plaats zou wezen; bewijst ein-delijk dat het gevolg van het spiritisme niet is, de

menschenbeter en gevolgelijk gelukkiger te maken door de toepassingvan de zuiverste evangelische zedenleer, zedenleer, die men veelprijst, maar die men zoo weinig opvolgt. Wanneer gij datgedaan zult hebben, zult gij het recht hebben haar aante- 32



438 BESLUIT. vallen. Het spiritisme is sterk omdat het op de grondbe-ginsels van den godsdienst zelven: God, de ziel, de toekomstigestraffen en belooningen, steunt, vooral ook omdat het diestraffen en belooningen als natuurlijke gpvolg van het aardscheleven leert kennen, en niets van het tafereel, dat zij van detoekomst geeft, door de meest eischende rede kan verworpenworden. Gij, wiens geheele leer bestaat in het ontkennen dertoekomst, wat biedt gij aan tot vergoeding voor het lijden hierop aarde? Gij steunt op het ongeloof, het spiritisme steuntop het vertrouwen op God; terwijl het den mensch tot geluk,hoop, en waarachtige broederliefde uitnoodigt, biedt gij hemhet niet tot vooruitzicht, en het EGorsME

tot troost aan; hetspiritisme verklaart alles; gij niets , het spiritisme bewijst doorfeiten, en gij bewijst niets; hoe wilt gij dan nog dat men zalaarzelen tusschen deze twee leerstellingen, eene keuze te doen? VI. Men zoude zich een zeer verkeerd denkbeeld van het spiri-tisme vormen, als men dacht dat het zijne kracht uit de stoffelijkemanifestatien put, en dat men dus, door deze manifestatiente beletten, het in zijne grondslagen zoude kunnen aantasten.Zijne kracht is gelegen in zijne wijsbegeeerte, in het beroep ,dat het op derede, op het gezond verstand doet. In oude tijdenwas het het onderwerp van geheimzinnige studie, die menzorgvuldig voor het gemeen verborgen hield, heden ten dageheeft het voor

niemand geheimen, het spreekt in eeneduide-lijke taal en zonder dubbelzinnigheid ; bij het spiritisme is nietsmystieks, zijn er geene allegoriën, die verkeerd uitgelegd kun-nen worden; het wil door iedereen begrepen worden, omdatde tijd gekomen is om aan den mensch de waarheid te doenkennen; wel verre van de verspreiding van verlichting vijandigte zijn, wil het dat voor allen; het eischt geen blind gelooven;het wil dat men wete wat men gelooft; door op de rede testeunen zal het altijd sterker zijn, dan zij die op het JViefsteunen. Zouden de hinderpalen, waarmede men zou willentrachten de manifestatien te belemmeren, in staat zijn die te



BESLUIT.                                           439 beletten ? neen, want zij zouden het gevolg hebben van allevervolgingen; zij zouden de nieuwsgierigheid en het verlangenom datgene, wat verboden is, te kennen, opwekken. Men zoudeer daarentegen ongetwijfeld een einde aan kunnen maken, indiendie manifestati?n het voorrecht van een enkel mensch ware,door ze bij dien mensch te beletten, maar ongelukkig voorde tegenstanders, staan zij iedereen ten dienst, en men maakter dan ook bij de kleinsten tot de grootsten, van het paleistot in de hut gebruik van. Men kan er de beoefening van inhet publiek van verbieden; maar men weet dat het juist nietin het publiek is

dat zij het beste plaats vinden. maar welin den huiselijken kring; en daar iedereen medium kan zijn,hoe zou men dan een familie in den huisselijken kring, iemandin de afzondering van de binnenkamer, de gevangene achterde traliën kunnen beletten, buiten kennis der gerechtsdiena-ren, ja zelfs in hunne tegenwoordigheid, gemeenschap metde geesten te hebben. Indien men die in één land verbiedtzal men het dan in een nabijgelegen of in de geheele wereldkunnen beletten, want er is geen land in de twee halfrondenwaar geen medium is? Om alle de mediums gevangen tekunnen zetten, zou men het de helft van het menschdommoeten doen, en ging men er

toe over om alle boeken overhet spiritisme te verbranden, hetgeen niet gemakkelijker danhet andere zoude zijn, dan zouden er den volgenden dagweder nieuwe zijn, omdat de bron er van onaantastbaar is,en men de Geesten, die er de wezenlijke schrijvers van zijn,noch gevangen zetten noch verbranden kan. Het spiritisme is niet het werk van een mensch; niemandkan er zich de schepper van noemen, want het is zoo oud alsde schepping; het is overal, in alle godsdiensten, en in deCatholieke godsdienst nog meer en met meer gezag dan inde anderen, want men vindt bij deze het beginsel terug vanalles: Geesten op eiken trap staande, hunne geheimzinnigeen

duidelijke omgang met den mensch, de beschermengelen,de re?ncarnatie, de emancipatie der ziel gedurende het leven,het tweede gezicht, de visioenen, de verschijningen van allerleiaard, ja zelfs tastbare verschijningen. Wat de duivelen be- 32*



440                                                  3ESLUIT. treft, dit zijn niet anders dan de kwade Geesten, en metuitzondering van het geloof, dat de eersten voor eeuwig totkwaad gedoemd zijn, terwijl de weg ter verbetering aan deanderen niet ontzegd is, bestaat het verschil tusschen dietwee alleen in den naam. Wat doet de hedendaagsche spiritische wetenschap? Zij ver-eenigt alles wat overal verspreid lag tot een geheel, verklaartin duidelijke en verstaanbare bewoordingen wat slechts doorbeeldspraak bekend was; zij ontdoet het van dat gene, watbijgeloof en onwetendheid er bijgevoegd hadden, om alleen dewerkelijkheid en het stellige te behouden; dat is hare rol, enniet die van stichtster; zij wijst aan wat is; zij

rangschiktmaar schept niet, want hare grondslagen behoren tot alle tijdenen tot alle plaatsen; wie zal zich dan sterk genoeg wanen omhaar door hoonende spotternij en zelfs door vervolging te smoo-ren ? indien men haar aan den eenen kant vervolgd, zal zijaan den anderen en op dezelfde plaats, van welke men haarverbannen heeft, weder te voorschijn komen, omdat zij in denatuur is, en omdat het den mensch niet gegeven is eene dermachten der natuur te vernietigen, noch aan Gods besluitenzijn veto opteleggen. "Welk belang zoude men er trouwens bij hebben om de ver-spreiding der denkbeelden van het spiritisme hinderpalen inden weg te leggen? Het is waar dat die denkbeelden de mis-bruiken, die in

hoogmoed en in ego?sme hun oorsprong vinden,aantasten; maar die misbruiken, die voor eenigen voordeeligzijn, zijn nadeelig voor het algemeen, het spiritisme zal dusden grooten hoop voor zich winnen, en zal alleen hen, dieer belang bij hebben, misbruiken te bestendigen, als ernstigebestrijders overhouden. Deze denkbeelden maken daarentegendoor hunnen invloed de menschen welwillender jegens elkan-der, minder begeerig naar stoffelijke voordeelen en meer on-derworpen aan de besluiten der Voorzienigheid, en zijn daar-door een waarborg voor het behoud van orde en rust. VIL Het spiritisme doet zich uit drie verschillende gezichtspun-



441 BESLUIT. , ten voor: die van de feitelijke manifestatiën, de wijsgeerigeen zedelijke beginselen, die er uit voortvloeien, en de toe-passing van die beginselen; van daar drie soorten of lieverdrie graden van ingewijden: 1°. degenen, die aan de mani-festatiën gelooven en zich er bij bepalen die te constateeren;voor dezen is het een wetenschap van ervaring; 2°. zij, dieer de zedelijke gevolgen van begrijpen; 3°. zij, die deze zede-kunde in praktijk brengen of trachten te brengen. Welke nuook het gezichtspunt, uit welke men die verschijnselen be-schouwt, zijn moge, hetzij wetenschappelijk of zedelijk, zaliedereen toch begrijpen dat er een geheel nieuwe

gedachten-loop door ontstaat, die niets anders dan eene grondige wijzi-ging in den toestand van het menschdom ten gevolge kanhebben , en iedereen zal inzien dat deze wijziging niet andersdan ten goede zijn kan. De tegenstanders van het spiritisme kan men eveneens indrie cathegoriën verdeden: 1°. Zij, die uit stelselzucht, alleswat nieuw is, of wat niet van hun afkomstig is, ontkennen,en daarover zonder kennis van zaken spreken. Tot deze klassebehooren allen, die niets aannemen dat buiten de getuigenisder zintuigen ligt; zij hebben niets gezien, willen niets zien,en nog minder iets doorgronden; het zou hen zelfs onaange-naam zijn als zij te duidelijk

zagen, uit vrees te moeten be-kennen dat zij geen gelijk hebben; voor dezen is het spiri-tisme een hersenschim, eene dwaasheid, eene utopie; hetbestaat niet,, daarmede is men er het spoedigste van af; hetzijn ongeloovigen, die niet willen gelooven. Naast dezen kun-nen wij hen plaatsen, die om hun geweten te bevredigen ereen blik in geslagen hebben, om te kunnen zeggen: Ik hebwillen zien, maar ik heb niets gezien; zij begrijpen niet dater meer dan een half uur toe noodig is om zich van eenegeheele wetenschap rekenschap te kunnen geven. — \'2°. Zij,die alhoewel zij zeer goed weten, waaraan zij zich ten opzichtevan de werkelijkheid der feiten te houden

hebben, nochtansdie feiten uit eigenbelang bestrijden. Voor hen bestaat hetspiritisme, maar zij vreezen de gevolgen; zij vallen het aan,als of het een vijand ware. — 3°. Zij, die in de zedekunde



442 BESLUIT. van het spiritisme eene te strenge afkeuring van hunne dadenof neigingen vinden. Het ernstig opgevatte spiritisme zou henhinderlijk zijn, zij nemen het niet aan, noch verwerpen het:zij sluiten liever hunne oogen. De eersten worden gedrevendoor hoogmoed; de tweeden door eerzucht; de derden doorbaatzucht. Men zal inzien dat aangezien deze oorzaken vanoppositie niets degelijks inhebben, zij mettertijd verdwijnenmoeten, want wij zoeken te vergeefs naar een vierde soortvan tegenstanders, die zich op duidelijke tegenbewijzen, dievan eene nauwgezette en ijverige studie van het vraagstukgetuigt, zouden kunnen beroepen; allen stellen er niets tegenover dan ontkenningen; niet één komt met

ernstige en niette weerspreken wederlegging te voorschijn. Men zoude eene te groote verwachting van de raenschelijkenatuur koesteren, als men dacht dat zij op ééns door de spiri-tische denkbeelden zou kunnen hervormd worden. Hunne uit-werking is bij allen, die ze omhelzen, zeer zeker niet dezelfde,noch even sterk; maar welke het gevolg ook zijn moge, is hetaltijd, hoe zwak ook, eene uitwerking ten goede, ware hetalleen door het bewijs te leveren van eene onlichamelijke wereld,waarin de ontkenning der materialistische leerstellingen opgeslo-ten ligt. Dat is het gevolg van de waarneming der feiten zelve ,maar bij hen, die het wijsgeerige spiritisme begrijpen, en er ietsanders in zien dan meer of minder

merkwaardige verschijnselen ,doet het andere uitwerkselen ontstaan; de eerste en meest al-gemeene, is, dat het het godsdienstig gevoel ontwikkelt, zelfsbij dengene, die zonder materialist te zijn, niet anders danonverschilligheid voor de dingen van den geest over heeft. Hetdoet bij hem verachting van den dood ontstaan, wij zeggenniet, het verlangen naar den dood, want wel verre van dat,zal de spiritist zijn leven even goed verdedigen als ieder ander,maar hij verkrijgt een zekere onverschilligheid , die hem zondermorren en zonder leed, een niet te vermijden dood, doet tegemoet gaan, als iets dat door de zekerheid van den staat,die er op volgt, meer een geluk dan te duchten is. Het tweedeuitwerksel, bijna

even algemeen als het vorige, is gelatenheidbij de wederwaardigheden van het leven. Het spiritisme doet l



443 BESLUIT. de dingen uit zulk een verheven standpunt beschouwen , dat hetleven op aarde het drie vierde van zijne belangrijkheid verliest;men wordt niet meer zoo aangedaan door de wederwaardigheden,die aan dat leven eigen zijn : van daar, meer moed bij verdriet,meer gematigheid in zijne wenschen; daardoor ook het ver-drijven der gedachte om zijn leven te verkorten , want hetspiritisme leert, dat men door zelfmoord al datgene verliestwat men er door dacht te winnen. De zekerheid van eenetoekomst, die het van ons zelve afhangt gelukkig te maken,de mogelijkheid om met wezens, die ons dierbaar zijn\', ingemeenschap te kunnen zijn, bieden aan den

spiritist eeneverhevene troost aan; zijn gezichteinder breidt zich tot in hetoneindige uit door den onafgebroken blik, dien hij in hetleven aan gene zijde vdn het graf slaat en waarvan hij degeheimzinnige diepte kan peilen. Het derde uitwerksel is tot toe-gevendheid voor de gebreken van anderen te stemmen; maarhet mag niet verzwegen worden, dat het beginsel van ego?smeen al wat daaruit voortvloeit datgene is, wat bij den menschhet meest vasthoudend en daarom het moeielijkste uitteroeieais; men offert gaarne iets op, mits het niets koste, en vooralals men zich daarvoor niets behoeft te ontzeggen; het geldheeft nog voor den grooten hoop zoo iets

onweerstaanbaaraantrekkelijks, en slechts zeer weinigen begrijpen als het henbetreft, het woord, overtollig: daarom is ook de zelfver-loochening het bewijs van de verhevenste vooruitgang. VIII. Sommige menschen doen de vraag, leeren de Geesten onseen nieuwe zedenleer; iets verhevener dan hetgeen Christusgezegd heeft? Tndien de zedenleer niet anders is dan die vanhet. Evangelie, waartoe dient dan het spiritisme? Deze rede-neerihg gelijkt veel op die van den kalif Omar, toen hij overde bibliotheek van Alexandrië sprak: «Indien zij niets andersbevat dan hetgeen in den Koran staat, dan is zij zonder nuten men moet haar verbranden; indien zij iets anders

behelst,dan is zij slecht, en moet men haar eveneens verbranden.»



444 BESLUIT. Neen het spiritisme behelst geen andere zedenleer dan dievan Jezus; maar nu doen wij op onze beurt de vraag, of demenschen voor de komst van Christus niet de wet hadden,die door God aan Mozes gegeven was ? Vindt men zijne leerniet in de tien Geboden terug? Zal men daarom zeggen datde zedenleer van Jezus zonder nut was? Wij vragen verderaan hen, die het nut van de spiritische zedenleer ontkennon,waarom die van den Christus zoo weinig opgevolgd wordt,en waarom juist zij, die er met recht het verhevene vanverkondigen, de eerste zijn om zijne eerste wet: Be liefdevoor allen, te schenden. De Geesten komen niet alleen diewet bevestigen, maar zij wijzen er ons het praktische

nutvan aan, zij maken waarheden, die slechts onder een alle-gorischen vorm onderwezen waren, Verstaanbaar en duidelijk,en bij die zedenleer, komen zij de meest diepzinnige psycho-logische vraagstukken oplossen. Jezus is het menschdom den weg van het ware ^oede komenaanwijzen; waarom zoude God, die hem gezonden heeft omzijn miskende wet in herinnering te brengen, niet heden tendage Geesten tot hen zenden om er op nieuw en met meerklem aan te herinneren, als zij die vergeten om alles aanhebzucht en hoogmoed opteofferen. Wie zou aan Gods almachtgrenzen durven stellen, en Hem den te volgen weg durvenafbakenen ? Wie weet, of, zoo als de Geesten dit verzekeren,de voorspelde

tijden niet gekomen zijn, en of wij die tijdenniet nabij zijn, in welke slecht begrepen of verkeerd uitge-legde waarheden op eene duidelijke wijze aan het menschdommoeten geopenbaard worden om zijn\' vooruitgang te be-spoedigen? Is er niet iets voorzorgends in die openbaringen,die terzelfder tijd op alle punten der aarde gedaan worden ?Het is niet een enkel mensch, een enkele profeet, die onskomt waarschuwen, het licht breekt aan alle kanten door;het is een geheele nieuwe wereld, die zich aan onze oogenvertoont. Zoo als de uitvinding van de microscoop ons dewereld dei\' oneindig kleinen, die wij niet vermoedden, heeftdoen kennen; zoo als de telescoop ons de duizende werelden,die wij evenmin

vermoeden, heeft doen ontdekken, hebbende



BESLUIT.                                                  445 spiritische mededeelingen ons de onzichtbare wereld geopen-baard, die wereld, -die ons omringt, waarmede wij onop-houdelijk in aanraking zijn en die buiten ons weten deelneemt aan alles, wat wij doen. Nog weinig tijds, en het be-staan van die wereld, zal even zoo onbetwistbaar zijn als dievan de microscopische wereld en van de hemelbollen, die zichin de ruimte verliezen. Is het dan niets, ons een geheelewereld te hebben leeren kennen; ons in de geheimen van hetleven aan de overzijde van het graf te hebben ingewijd ? Hetis waar dat die ontdekkingen, als men er dien naam aangeven kan, eenige

aangenomen denkbeelden in den weg staan;maar hebben niet alle groote wetenschappelijke ontdekkingeneveneens de meest gevestigde denkbeelden gewijzigd, hetonderste boven gekeerd? En heeft onze eigenliefde niet aande evidentie moeten toegeven ? Zoo zal het ook met het spiri-tisme gaan, en eerlang zal het het burgerrecht onder demenschelijke wetenschappen verkrijgen. De gemeenschap met de wezens aan gene zijde van het grafheeft ten gevolge gehad, beter het toekomstige leven te doenbegrijpen , ons dat leven te doen aanschouwen, ons in te\'wijdenin de straffen en genietingen, die wij naar gelang van onzeverdiensten te verwachten

hebben, en juist daarvan hen tot hetspiritualisme terug te voeren, die in ons niets anders dan stof,niets anders dan een van organen voorzien werktuig zagen;daarom hadden wij ook gelijk toen wij zeiden dat het spiritismehet materialisme door feiten gedood heeft. Al had het spiri-tisme geenc andere uitwerking gehad, dan zou de maat-schappij het toch dank verschuldigt zijn; maar het spiritismedoet meer: het toont ons de onvermijdelijke gevolgen vanhet kwaad aan, dientengevolge de noodzakelijkheid van hetgoede. Het aantal van hen, die het tot betere gedachten te-ruggebracht heeft, bij wie het de slechte neigingen uitgeroeiden wie het van het kwaad

afgehouden heeft, is veel grooterdan men denkt, en neemt dagelijks toe; dit komt omdatvoor hen de toekomst niet meer onzeker is; het is niet meeralleen een hoop, het is een waarheid, die men begrijpt, diemen verklaart als men degenen, die ons verlaten hebben,



446                                                   BESLUIT. zichzelven ziet en hoort beklagen of gelukwenschen over het-geen zij op aarde gedaan hebben. Zij, die daarbij tegenwoor-dig zijn, beginnen na te denken en gevoelen de behoefte omzichzelven te leeren kennen, zichzelven te beoordeelen enbetei\' te worden. IX. De tegenstanders van het spiritisme hebben niet nagelatenzich een wapen te smeden uit eenig verschil van gevoelen,dat over eenige punten der leer bestaat. Het is niet te ver-wonderen, dat bij de eerste verschijning van een wetenschap,wanneer de waarneming nog onvolkomen is, en iedereen, dievan zijn eigen standpunt beoordeelt, er zich tegenstrijdigestelsels hebben kunnen opdoen; maar ten

gevolge van eenemeer grondige studie, zijn thans reeds drie vierden van diestelsels gevallen, waaronder om te beginnen dat, hetwelk allede mededeelingen, aan den Geest van het kwaad toeschreef,als of het voor God eene onmogelijkheid zou geweest zijn omgoede Geesten tot de menschen te zenden: ongerijmde leer,omdat zij door de feiten wederlegd wordt; goddelooze leer omdat zij de ontkenning van de Almacht en Goedheid van denSchepper is. De Geesten hebben ons altijd gezegd ons over dieuiteenloopende gevoelens niet bezorgd te maken , want dat ereenstemmigheid komen zal; en die bestaat reeds omtrent demeeste punten en het verschil in gevoelen vermindert bijden dag. Op de vraag:

Waarop moet de onpartijdige en on-baatzuchtige mensch zich gronden om een oordeel te kunnenvellen, zoo lang die eenstemmigheid nog niet verkregen is ?is hun antwoord: «Het zuiverste licht is dat, hetwelk door geen enkele wolkverduisterd wordt; de diamant zonder vlek is degene, diehet meeste waarde bezit; beoordeel dus de Geesten naar dereinheid van hun onderwijs. Vergeet niet dat onder de Geestener zijn, die hunne aardsche denkbeelden nog niet afgelegdhebben; leer ze te onderkennen aan hunne taal; beoordeel zenaar hunne mededeelingen in hun geheel; gaat na of er



147 BESLUIT. logische verbinding van gedachte in bestaat, of er geene on-wetendheid, hoogmoed of kwaadwilligheid in te ontdekken is;in een woord, of hunne woorden altijd de stempel der wijs-heid dragen, die het kenmerk van het ware verhevene is.Indien uwe wereld voor dwaling ontoegankelijk was, zouzij volmaakt zijn, maar hiervan is zij nog verre verwijderd ;gij zijt nog bezig te leeren hoé de dwaling van waarheid tede onderscheiden; om uw oordeel te oefenen en u vorderingente doen maken hebt gij nog de lessen der ondervinding noodig.De eenstemmigheid zal daar geboren worden, waar het goede ,nooit met kwaad vermengd is geworden, het is aan

dien kantdat. de menschen door de kracht der dingen gedrongen, zichweder zullen hereenigen, want zij zullen begrijpen dat daarde waarheid zijn moet. Van welk belang kunnen dan ookeenige uiteenloopende gevoelens zijn, die meer den vorm danden grond betreffen! Merk wel op, dat de grondbeginselenoveral dezelfde zijn en u in een gemeenschappelijk gevoel:liefde tot God en goed doen , moeten vereenigen. Hoe nienzich dan ook de wijze van vooruitgang voorstelt, of hoe ookde normale toestand van het toekomstige leven zijn moge,blijft het einddoel hetzelfde: goed doen; en er bestaan geenetwee manieren om dat te doen.» Indien er onder de volpers van

het spiritisme zijn, die om-trent eenige punten der theorie van meening verschillen, danzijn zij het toch allen over de grondbeginselen ééns; er bestaatdus eenstemmigheid, als men daarvan die weinigen uitzondert,die bij de manifestatien de tusschenkomst der Geesten nogniet willen erkennen, maar die of aan louter physische oor-zaken wijten; welk gevoelen strijdig is met het axioma: Iederintelligente uitwerksel moet een intellingente oorzaak hebben ;of wel ze aan de terugkaatsing van onze eigen gedachtentoeschrijven, hetgeen door de feiten wederlegd wordt. Dean-dere punten zijn van ondergeschikt belang. Er kunnen dus leer-scholen bestaan, die omtrent

punten der wetenschap die nog te-gengesproken worden, trachten ingelicht te worden, doch ermoeten geene tegen elkander wedijverende sekten bestaan; er moetslechts antagonisme bestaan tuschen die sekten, die het goede



418 BESLUIT. willen, en die, welke het kwade doen of zouden willen; ener bestaat niet een ernstig spiritist, doordrongen van de grootezedelijke lessen, die door de Geesten gegeven worden, welkeoverigens zijne denkwijze ook wezen moge, die het kwade zouwillen of aan zijnen naasten kwaad zou willen toewenschen.Indien eene van die sekten dwaalt, zal, indien zij ter goedertrouw onbevooroordeeld liet licht zoekt, dat ook vroeg of laatvoor haar doorbreken; intusschen hebben allen een gemeen-schappelijken band, die hen door dezelfde gedachte vereenigenmoet; allen beoogen hetzelfde doel; het komt er dus weinigop den weg die men volgt op aan, mits die weg er toe leidt;gnene moet, het zij door

stoffelijke het zij door zedelijke dwangzichzelven opdringen en de sekte, die over eene andere hetanathema zou uitspreken, zou juist die wezen welke dwaalde ,want zij zoude klaarblijkelijk onder den invloed van kwadeGessten handelen. De uitspraak der rede, moet als beslissingin het hoogste ressort gelden en men zal door gematigdheidbeter van de zegepraal der waarheid verzekert zijn, dan doorbittere en door nijd en naijver vergiftigde geschriften. Degoede Geesten prediken alleen eendracht en liefde tot dennaaste, en nooit zijn er uit een zuivere bron, kwaadwilligeof met de liefde strijdige gedachten voortgekomen. Hooren wijhieromtrent en tot slot den raad, die de Geest van denH. Augustinus ons geeft.

«Lang genoeg hebben de menschen elkander in den naamvan een God van vrede en barmhartigheid verscheurd en ver-vloekt, en door zulk eene heiligschennis, beleedigt men God.Het spiritisme is de band , die allen eenmaal zal vereenigen,omdat het de menschen wijzen zal waar waarheid en waardwaling is; maar nog lang zullen er schriftgeleerden enfarize?n zijn, die het zullen loochenen , zoo als zij den Christusgeloochend hebben. Wilt gij dus weten onder den invloedvan welke Geesten de verschillende sekten zijn, waarin dewereld verdeeld is? Beoordeel ze naar hunne werken en naarhunne grondbeginselen. Nooit zijn de goede Geesten de aan-drijvers tot kwaad geweest; nooit hebben zij moord of ge-

weld aangeraden of gewettigd; nooit hebben zij part ijlinrit,



BESLUIT.                                                  449 dorst naar rijkdommen en eer, noch de onmatige zucht naaraardsche goederen opgewekt; alleen zij die goed, menschelijken welwillend voor allen zijn, zijn hunne lievelingen, en ookdie van Jezus, want zij volgen den weg, dien hij hun, omtot hem te komen, aangewezen heeft. H. AUGtSTFNUS.



INHOUD. Bladz. Voorbericht van den Vertaler ...... V. Bericht bij deze nieuwe uitgave ..... VII. Inleiding .......... IX. Voorbereidende aanmerkingen ...... LVI. EERSTE BOEK. De Grondoorzaken. EERSTE HOOFDSTUK. — God......1 God en het oneindige. ........ 1 Bewijzen voor het bestaan van God ...... 2 Eigenschappen der Godheid ....... 4 Panthe?sme ,......• ..8 TWEEDE HOOFDSTUK. — Algemeene elementen van het heelal .......... 8 Kennis van de eerste oorzaak der dingen ..... 8 Geest en stof. ...,...•• 9 Eigenschappen der stof . • • , • • • .12Algemeene ruimte ......... 14 DERDE HOOFDSTUK. — Schepping.....15 Vorming der werelden . . .                 . • • .15

Vorming der levende wezens . .                 • • • .16 Bevolking der aarde. Adam.....•         .18 Verscheidenheid der mensch en rassen .                 •                          .19 Veelheid der werelden              .                 • • • • .19 Beschouwing en overeenstemming der bijbelschc verhalen over deschepping .                          . •                 • • • .21



Mud/.. 25. 25. 27. 29 VIERDE HOOFDSTUK. — LevensbeginselBewerktuigde eii onbcwerktuigde wezensLeven en dood .....Intelligentie en natunrdrift TWEEDE BOEK. Spiritische of Geestenwereld. EERSTE HOOFDSTUK. — Over de Geesten Oorsprong en natuur der Geesten . Normale primitieve wereld Vorm en alomtegenwoordigheid der Geesten Perisprit         .... Verschillende orden van Geesten Spiritische rangopvolging. 3181 33843686 37465054545560 6363656871717278798385858790 93 (beginnende met n°. 114) Vooruitgang der Geesten. Engelen en duivels .TWEEDE HOOFDSTUK. — Incarnatie der Geesten Doel der incarnatie. ...... De ziel ......... Materialisme . . .DERDE HOOFDSTUK. —

Terugkeer uit het lichamk HET GEESTENLEVEN ...... De ziel na den dood .                 . . Scheiding van ziel en lichaam ..... Spiritische bedwelming ...... VIERDE HOOFDSTUK. — Menigvuldigheid van het una Re?ncarnatie ..... Rechtvaardigheid der reincaruatie Incarnatie op de verschillende werelden Vooruitgaande transmigratie Toestand der kinderen na den dood . iGeslacht der Geesten Bloedverwantschap, afstamming Physiesche en zedelijke gelijkenis Aangeboren denkbeelden . VTJFDE HOOFDSTUK. — Bemerkingen over dk meni HEID VAN HET LEVEN.            .....



III Bladz. ZESDE HOOFDSTUK. — Het Gkestenleven.                          . 105 Omdolcnde Geesten ........ 105 Werelden van overgang. . . . . . . .108 Gewaarwordingen. Gevoel en lijden der Geesten . . .110 Proeve eener theorie over de gewaarwordingen bij de Geesten . 115 Keuze der beproevingen ........ 122 Betrekkingen aan gene zijde van het graf . . . .130 Sympathetische en afkeerigc verhouding der Ge?sten. Geestelijkewederhelften ........ Herinnering van het lichamelijk bestaan .... Gedachtenviering van Afgestorvenen. BegrafenisZEVENDE HOOFDSTUK. — Terugkeer tot het aardsche leven Voorboden der terugkeer ...... Vereeniging van de ziel met het

lichaam. Misgeboorte Zedelijke en intellectueele vermogens .... Invloed van het organisme ...... Idiotisme. Krankzinnigheid ...... De kindsheid        ........ Aardsche sympathie en tegenzin ..... Het vergeten van het verleden .....ACHTSTE HOOFDSTUK. — Vrijheid der Ziei, . De slaap en de droomen ...... Geestelijk bezoek tusschen in leven zijnde personen . Geheime overbrenging der gedachte. .... Lethargie. Katalepsie. Schijndood ..... Somnambulisme ........ Geestvervoering ........ Tweede gezicht ........ Theoretisch overzicht van het somnambulisme , de Geest-vervoering en het tweede gezichtNEGENDE HOOFDSTUK. — Bemiddeling dkr Geesten in de

LICHAMELIJKE WERELD          ...... Het doordringen in onze gedachten door de GeestenGeheime invloed der Geesten op onze gedachten en daden.Bezetenen ......... Convnlsionaires ........ Toegenegenheid der Geesten voor sommige menschenBeschermengelen. Beschermende, gemeenzame of sympathetischeGeesten..........206 *



IV Bladz. Voorgevoel ........                      217 Invloed der Geesten op de gebeurtenissen van het leven .        .218 Invloed der Geesten op de natuurverschijnselen . . .    222 De Geesten gedurende het gevecht......    225 Verbond met kwade Geesten .......    227 Geheime macht. Talismans. Toovenaars ......    228 Zegeningen en verwenschingen ......    230 TIENDE HOOFDSTUK. — Werkkring kn zending dkr Geesten    231 ELFDE HOOFDSTUK. — De drie bijken der natuur . .    240 De delfstoffen en de planten .......    240 De dieren en de mensch .......    242 Zielsverhuizing .........    250 DERDE BOEK. Zedelijke wetten. EEKSTE HOOFDSTUK. — Goddelijke of natuurlijk*: Karakter van de natuurlijke wet . Kennis

van de natuurlijke wet Goed en kwaad ...... Verdeeling der natuurlijke wetTWEEDE HOOFDSTUK. — Wet van aanbidding Doel der aanbidding ..... Uiterlijke aanbidding ..... Leven van bespiegeling ..... Het gebed ....... Polythe?sme . . . . . Offeranden ....... DERDB HOOFDSTUK. — Wet van den arbeid Noodzakelijkheid van den arbeid Grens van den arbeid. Kust ....VIERDE HOOFDSTUK. — Wet van voortplanting Bevolking der aarde ..... Opvolging en volmaking der rassen. Beletselen voor de voortplanting Huwelijk en Celibaat ..... Polygamie ....... VIJFDE HOOFDSTUK. — Wet van instandhouding 254254255259263265265265267268271273277277279281281281283284285



Bladz. Instinkt van instandhouding ....... 286 Middelen tot instandhouding . . .                 .                      286 Genot van de aardsche goederen ...... 289 Het noodige en het overtollige . . .                 . .291 Vrijwillige ontberingen. Kastijding van het vleesch . . . 291 ZESDE HOOFDSTUK. — Wet van vernieling . . .295Noodzakelijke en niet gewettigde vernieling .                 . .295 Vernielende plagen ........ 297 Oorlogen .......... 300 Moord...........301 Wreedheid..........301 Het tweegevecht ....         .... 303 De doodstraf         ......... 304 ZEVENDE HOOFDSTUK. — Wet der Samenleving . . 307Noodzakelijkheid van het maatschappelijk leven .                 . 307 Leven van

afzondering. Gelofte van stilzwijgendheid. .             308 Familiebanden......         . . . . 309 ACHTSTE HOOFDSTUK. — Wet van den vooruitgang . 311Natuurstaat . . . . . . ... . 311 Loop van den vooruitgang ....... 312 Ontaarde volken ......... 315 Beschaving . .                 . . .         . . . .318 Vooruitgang van de menschelijke wetgeving . . . .320 Invloed van het Spiritisme op den vooruitgang . . .321 NEGENDE HOOFDSTUK. — Wet van gelijkheid . . 324Natuurlijke gelijkheid ........ 324 Ongelijkheid van aanleg. ....... 324 Maatschappelijke ongelijkheid....... 325 Ongelijkheid der rijkdommen ....... 326 Beproevingen door rijkdom en door gebrek .                 . . 328 Gelijkheid

der rechten van man en vrouw .... 329 Gelijkheid voor het graf ....... 330 TIENDE HOOFDSTUK. — Wet der vrijheid . . . 332Natuurlijke vrijheid ........ 332 Slavernij . . . ...                 . . . 333 Vrijheid van denken ........ 334 Vrijheid van geweten ........ 335 Vrije wil . . . . .                 .                 .         . JJ36 Noodlot........ . . 338



Bladz.345 Kennis der toekomst Theoretisch overzicht van de drijfveeren der menschelijk hiin- delingen ....... ELFDE HOOFDSTUK. — Wet van rechtvaardigheid EN WELDADIGHEID ...... Rechtvaardigheid en natuurlijke rechten . Recht van eigendom. Diefstal.        .... Weldadigheid en liefde tot den naasten .Moederliefde en kinderliefde ..... TWAALFDE HOOFDSTUK. — Zedelijke volmakingDe deugden en ondeugden ..... De hartstochten ....... Het ego?sme         . . . Karakter van den deugdzamen mensch Zelfkennis ........ VIERDE BOEK.Verwachtingen en troo stgronden. EERSTE HOOFDSTUK. — Aardsch lijden en aardsche genietingen ....... Betrekkelijk gelnk en ongeluk .... Verlies van geliefde betrekkingen

.... Teleurstellingen. Ondankbaarheid. Teleurgestelde liefde Tegenzinwekkende huwelijken..... Vrees voor den dood ...... Afkeer van het leven. Zelfmoord ....TWEEDE HOOFDSTUK. — Toekomstige strafpen entingen ........ Het Niet. Toekomstig leven ...... Kennis bij ingeving van de toekomstige straffen en belooningen Gods tusschenkomst bij de straffen en belooningen . Aard van de toekomstige straffen en belooningen Aardsche straffen . Boetedoening en berouw. Duur van de toekomstige straffen Opstanding van het vlecsch Hemel. Hel en Vagevuur BESLUIT 347 352352355356359361361367368372373 377377383385386388389 396396397398399408410414422424429



vn ZINSTORENDE DRUKFOUTEN. Op  blz.  XXI de 12de regel van ouder staat: sommige, lees: sommige. »     «         2 (ie 9<le regel vau onder staat: uitwerkel, lees: uitwerksel. »      »      46 de 17de regel van boven staat: hem, lees: hen. •      •      46 tusschen de I9*e en 208tc regel vau boven leze meu : Vooruitgang der Geesten. •      - 61 de 7dD regel van boven staat: Gelakig, lees: Gelukkig. • 64 de 5^e en 6de regel val, onderen staat: vertoon. lees:ver- toonen.» 126 de 11de regel vau boven staat: ersierde, lees,: versierde.167 de 15de regel van onderen staat: hoovaardigen, lees: ver- hoovaardigen. •      • 192 de 8s\'e regel vau boven staat: voortbreuging,

lees: over- brenging.» « 202 de 7de regel van boven staat: onafhankelijkheid, lees: ai\'han-kelijkheid.203 de laatste regel staat: evinden, lees: bevinden.» 285 de 10de regel van onderen staat: voor, lees: door.« » 312 de 16de regel van boven staat: te hulp te komen, lees: te hulp komen.» • 327 de 13de regel van onderen staat: bet, lees: het. •      • 331 de 3de regel van ondereu staat: za, lees: zal. " " 392 de 18de regel van boven staat: niet welgevallig zijn; lees:niet welgevallig zijn, g

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

