
Geschiedenis der Kerkhervorming in Noord-Nederland

https://hdl.handle.net/1874/235753

https://hdl.handle.net/1874/235753


fr\\w I^O\\M GESCHIEDENIS KERKHERVORMING NOORD-NEDERLAND F. D. J. MOORREES, Predikant te Vianen. (Volksgeschrift bekroond door de Evangelische Maatschappij.) ?! VIERDE DRUK. - - i





\'f lCl,b GESCHIEDENIS DER KERKHERVORMING IN NOORD-NEDERLAND DOOR F. D. J. MOORREES, Predikant te Viunen. (Volksgeschrift bekroond door de Evangelische Maatschappij.\' -- BIBLIOTHEEKNED. HERV. KERK VIERDE DRUK. P. NOORDHOFF, uitgever, GRONINGEN.. *u_ .                      1905. f?fy





VOORBERICHT. Den 88ten April 1880 vergaderde de Commissie, door hetHoofdbestuur der Evangelische Maatschappij benoemd (zijnde deHoofdbestuurders van Hoorn, Herderschee en Gooszen, bijge-staan door de welwillende medewerking van den HoogleeraarAcquoy) tot beoordeeling van de antwoorden op de prijsvraagbetreffende eene voor het volk bruikbare geschiedenis van de Her-vorming in de Nederlanden. De Commissie had uitspraak te doen over drie opstellen: N°. 1. Luctor et emergo. N°. 2. Niets is den mensch zoo dierbaar als datgene, wat hij door strijd en lijden verkregen heeft.N°. 3. Alles kan de Staatsiuel regelen en dwingen, maar hetgodsdienstig en zedelijk leven der volkeren .... dat nooit.Keizer Maximiliaan van Oostenrijk. Over N°. 1 was het eenparig

gevoelen, dat het niet beant-woordde aan de bedoeling der vraag. De schrijver heeft destaatkundige geschiedenis te veel op den voorgrond gesteld en inde breede lijst daarvan de historie der godsdienstige ontwikke-ling te weinig doen uitkomen, terwijl de prijsvraag kennelijkbedoelde eene duidelijke beschrijving van de wijze, waarop vanlieverlede de Hervorming hier te lande zich eene plaats in hethart des volks verworven heeft. Met de literatuur der kerkelijke geschiedenis des vaderlands isde schrijver niet genoegzaam bekend, en hier en daar lijdt zijnevoorstelling aan onnauwkeurigheid. Evenwel werd hulde gedaan aan den kalmen, waardigen toonvan zijn geschrift, die hem deed kennen als een beschaafd man,vrij van alle effectbejag.



4 Wat N°. 2 aangaat, de inhoud bleek onvoldoende te zijn,wijl het den schrijver aan de noodige kennis van onze vaderland-sche kerkhistorie in het tijdperk der Reformatie ontbrak, en devorm kon niet tot aanbeveling strekken, wijl het doel om leven-dig en populair te zijn kennelijk voorbij was gestreefd, nu eensdoor het aanwenden van romantische opschriften, dan eens doorhet onrustig schetsen van allerlei tafereelen, dan weer door hetgebruiken van platte woorden en uitdrukkingen, die zelfs in eenleesboek voor het volk met de waardigheid der historiebeschrij-ving onbestaanbaar zijn. Dat van de ingekomen antwoorden N°. 3 verreweg het bestewas, werd door al de leden der Commissie aanstonds erkend.Maar zij hadden veel meer dan dezen betrekkelijken lof. Deschrijver

heeft zijn terrein met helderen blik overzien. Er wasin zijn opstel eene klaarheid, die , vooral in een geschrift voorhet volk bestemd, een eerste vereischte mag worden geacht.Zeer verdienstelijk in dit opzicht werd ook genoemd, dat aanhet einde van ieder hoofdstuk een overzicht van het daarin be-handelde gegeven wordt. Evenwel had de Commissie eenige opmerkingen, die haar dedenaarzelen om onvoorwaardelijk den uitgeloofden prijs toe te kennen. De slotsom der beraadslaging over dit veelszins verdienstelijkwerk is geweest, dat de Commissie geen bezwaar heeft gemaakttot bekroning over te gaan, in de vooronderstelling, dat deschrijver de gemaakte opmerkingen zou goedkeuren en daarnaareenige noodzakelijke verbeteringen aanbrengen. Bij opening van het

verzegelde naambriefje, bleek schrijverte zijn: de WelEerw. Heer F. D. J. Moorrees, predikant te Vianen. De twee andere naambriefjes werden ongeopend verbrand.



Onze vaderen waren gewoon, de herinnering van degroote gebeurtenissen der zestiende eeuw te verlevendigendoor het lezen en herlezen van de martelaarsboeken.Voorzeker een krachtig middel tot opwekking van hetgodsdienstig gevoel. In die Martelaarsboeken vonden zijniet alleen de namen der martelaars naar tijdsorde gerang-schikt, met de bijzonderheden van hunne rechtspleging enterechtstelling, maar ook de platen, waarop brandstapels,moordschavotten en andere vreeselijke dingen waren afge-beeld. Het waren boeken, waarin als met bloedige lettersstond geschreven: zoo ontzettend veel heeft de grondves-ting uwer kerk aan het voorgeslacht gekost! houdt watgij hebt, opdat niemand uwe kroon roove! Die martelaarsboeken zijn nog niet vergeten maar inte-gendeel door eene

nieuwe uitgave in duizenden exemplarenonder ons volk verspreid. Zij worden nog gelezen enherlezen , zij strekken nog tot voedsel voor het geestelijkleven van menig huisgezin. Jammer evenwel, dat die boeken slechts op zich zelfstaande geschiedenissen mededeelen. De lezer mist daar-door den samenhang der gebeurtenissen en den loop harerontwikkeling. Om daarin eenigszins te gemoet te komenen een geregeld overzicht van de geschiedenis der Her-vorming in Noord-Nederland te geven, is dit boekjeopgesteld. Men vindt hier het verhaal van de merkwaardigsteverschijnselen en gebeurtenissen, die ten deele reedsvroeger maar grootendeels in de zestiende eeuw op kerke-lijk gebied hebben plaats gevonden. Met vermijding vanal te groote uitvoerigheid is in dit boekje eene

poginggewaagd om een aaneengeschakeld verhaal te leveren vanden gang der denkbeelden, die de toenmalige christenheid



6 hebben bezig gehouden en beheerscht. Niet, zooals deMartelaarsboeken doen, op alle landen van Europa, maaruitsluitend op Nederland vestigt dit boekje het oog, enwel op het Noordelijk gedeelte van Nederland, in deneigenlijken zin des woords, op ons vaderland, op dieprovinciën, die tot het Koninkrijk der Nederlanden be-hooren. Als inleiding slaan wij een blik op de bewegingen inhet kerkelijk leven gedurende het laatste tijdperk dermiddeleeuwen, om vervolgens de eigenlijke geschiedenisder Hervorming te schetsen en bij het jaar 1579, deUnie van Utrecht, ons verhaal te eindigen. Moge de belangstellende lezing en overdenking opwekkentot eerbiedig aanbidden van de wegen Gods en tot ern-stig op prijs stellen van onze duurgekochte Protestantschevoorrechten. Ziehier den inhoud van

de Geschiedenis der Hervormingin Noord-Nederland. Inleiding. Kerkelijke verschijnselen in het laatste tijdperkder middeleeuwen. Hoofdstuk I. Tijdperk der Sacramentisten. HOOFDSTUK II. Tijdperk der Anabaptisten. Hoofdstuk III. Tijdperk der Gereformeerden. HOOFDSTUK IV. Volharding der Gereformeerden in denworstelstrijd met Spanje en hunnezegepraal.



INLEIDING. Kerkelijke verschijnselen in het laatste tijdperk dermiddeleeuwen. Niets is onjuister dan de voorstelling, dat Luther ophet onverwachts als uit de wolken zou zijn komen vallenom verwarring aan te richten. Alsof de christenheid totop dat noodlottig tijdstip in een volmaakten toestand hadverkeerd! alsof zij zich nooit over haar leidslieden had tebeklagen gehad ! alsof die leidslieden, pastoors, priesters,bisschoppen, of hoe zij verder heeten mochten, steeds doorkennis, door voorbee?digen wandel, door liefdevolle zorgvoor hunne gemeenten hadden uitgemunt. Neen, maar klachten, rechtmatige en billijke klachtenover de geestelijkheid zijn er reeds jaren vóór Lutheropgegaan; het volk heeft zich onder zijne geestelijkenvaak diep ongelukkig gevoeld, vaak te vergeefs gebedenom

wegneming van zijne grieven en ieder teeken vanontwikkeling met vreugde begroet. Ook zijn er kloekemannen opgestaan, die den fakkel der verlichting hoogverhieven en door woord en voorbeeld op zuivering vanleer en wandel aandrongen. Laat ons slechts letten ophetgeen in den loop der jaren is geschied. 1. Geert Groote en de broeders en zusters desgemeenen levens. Geert Groote — ziedaar een bekenden naam! Wij zullendien naam blijven gebruiken, ofschoon de nieuwste onder-zoekingen hebben geleerd dat hij eigenlijk Gerrit de Grootof Gerrit Groot gespeld wordt. Deze man heeft grooten



s invloed op zijnen tijd uitgeoefend en werkelijk veel goedsgesticht. Was hij een geleerde? dat juist niet, ofschoonhij een geletterde opvoeding genoten had en op de hoogtevan de wetenschap zijner dagen stond. Was hij dan eenaanzienlijk kerkvorst? Ook dat niet, immers hij heeftnooit eenen anderen dan den ondergeschikten rang vandiaken in het kerkelijke leven bekleed. Wat dan, munttehij uit door welsprekendheid? Hij kon uitnemend goeden krachtig tot het volk spreken, maar redenaar vanberoep was hij niet. Hij was een Johannes de Dooper, die het: bekeert u!bekeert u! nadrukkelijk aan zijn volk herinnerde. Tochkon hij niet, als Johannes de Dooper. een Nazireër vanzijne geboorte af worden genoemd. Zoon van WernerGroot, burgemeester te Deventer, had hij aan de hooge-

school te Parijs gestudeerd in de godgeleerdheid en het ker-kelijk recht en den titel van meester in de vrije kunsten ver-worven. Daardoor opende xich voor hem de weg tot eeneaanzienlijke plaats in de toenmalige wereld en het scheenaanvankelijk, of hij zich die plaats zou laten welgevallen.De kennismaking evenwel met Hendrik van Calcar, priorder Karthuizers van het klooster Monnikenhuizen bij Arn-hem, bracht hem tot andere gedachten. Hij liet zijne langehaarlokken inkorten, legde zijnen fraaien mantel af, ont-deed zich van zijn met zilver versierden gordel, en namzijnen intrek in het klooster. Geruimen tijd oefende hijzich aldaar onder gedurig vasten en bidden. Voortaandroeg hij niets anders dan eene grove pij en getroosttezich al de ontberingen van het gestrenge leven der

Kart-huizers. Toen werd hij tot diaken bevorderd en ontvingvan den Utrechtschen bisschop het recht om overal teprediken. Van het jaar 1380 tot 1383 reisde hij als volks-prediker rond. Waar hij zich liet hooren, overal boeidehij scharen volks aan zijne lippen. Vaak predikte hij twee,soms drie malen op éénen dag. Als hij bepaald had, na hetmiddagmaal weer te zullen optreden , dan bleef hij gewoon-lijk, zonder zelfs iets te gebruiken, in de kerk om tebidden, of hij wandelde peinzend het kerkhof om, totdathet volk terugkwam. Het was eene hoog ernstige taal,



9 die hij deed hooren. De gebreken zijns tijds tastte hij aanmet krachtige hand, en, of het priesters gold of leeken,hij spaarde hen niet. Zoo sprak hij de geestelijken, die,naar de gewoonten dier dagen, in verboden omgang methunne huishoudsters leefden , in dezer voege aan: „Gij zijtschatbewaarders der kerk. uitdeelers der geestelijke aflaten,middelaars Gods en der menschen, die Gode de gebedender menschen en den menschen de gave Gods aanbiedt!Gij allen, die aldus zondigt, beseft toch uwe taak!" Maar wat wilde hij dan met zijne boetprediking? Demenschen drijven naar het Karthuizer-klooster, in hetwelkhij zelf den weg der middeleeuwsche vroomheid had leerenbewandelen? Indien dat zijn streven ware geweest, zou hijniets nieuws hebben gesticht.

Hem zweefde echter eennieuw denkbeeld voor den geest. Voor allen, die zich meternst op een leven van devotie, d. i. vroomheid, wenschtentoeteleggen, opende hij een ander toevluchtsoord. Zijn eigenhuis en erf in de Bagijnstraat te Deventer wijdde hij aaneene godsdienstige bestemming toe en nam daarin zulkemenschen op, die, zonder kloosterlingen te zijn, hunne vol-making door persoonlijke oefeningen, peinzen, bidden, lezen,schrijven en studeeren zochten te bevorderen. De eersten,die in het huis van Meester Geert werden opgenomen,waren weduwen en jonge dochters. Zij ontvingen dennaam van zusters des gemeenen d. i. gemeenschappelijkenlevens. Eerst was haar aantal te Deventer zestien. Weldragroeide het tot honderd vijftig aan. Dat

voorbeeld vondelders navolging en langzamerhand zijn er niet minder danacht en zestig zulke „maagdenhuizen" in deze en naburigelanden verrezen. Geert Groote bepaalde zich niet tot de uitvoering vandit denkbeeld, maar hij vestigde ook zijne aandacht opde leerlingen der zoogenaamde kapittelschool te Deventer.Hij begon met hen schrijfwerk te laten verrichten en steldevervolgens uit eigen middelen een jaarlijksch inkomen tothun onderhoud vast. Kloris Radewijns uit Leerdam, even-als hij meester in de vrije kunsten, en tevens vicaris derSt. Lebuinus-kerk te Deventer, voegde zich bij deze leer-lingen. Op zekeren dag zeide hij tot Groote: „Geliefde



10 meester, wat zou het ons schaden, dat ik en deze schrij-vende leerlingen het geld, dat wij wekelijks ontvangen,bijeenleggen en gemeenschappelijk leefden?" „Beproefthet", was het antwoord, „in naam des Heeren, ik zal uwbeschermer zijn." Van dien tijd af woonde Radewijns met de leerlingensamen in een huis van Groote. Zij vormden de Broeder\'schap des gemeenen levens. Zij waren volstrekt geen mon-niken, maar hielden zich toch allen met hetzelfde werk,namelijk schrijven en studeeren, bezig. Aan Floris Rade-wijns waren zij gehoorzaam, en ofschoon niemand tegenzijn wil in de broederschap behoefde te blijven, verbeurdemen toch, zonder geldige reden vertrekkende, zijn aandeelin het geld ten behoeve der algemeene kas. Weldra breiddedeze Broederschap zich in

verschillende steden uit enopenden de broeders nevens hunne Fraterhuizen ook dus-genoemde Fraterscholen. Het spreekt van zelf, dat zijdoor hun schrijfwerk grooten invloed hadden op de ver-spreiding van godsdienstige en stichtelijke boeken, terwijlzij door het onderwijs der jeugd een krachtigen stootgaven aan de ontwikkeling des volks en aan cene meeralgemeene beoefening van de letteren. En zag de geestelijkheid het streven van Geert Grootemet toejuiching aan? Voor zoover zijne boetredenen degeestelijken persoonlijk betroffen, waren zij tegen hemingenomen en wisten te bewerken dat hem het recht vanprediken ontnomen werd. Zijne vrienden wendden echterpogingen -aan, om dat vonnis op te heffen en den geliefdenmeester in zijne eer te herstellen. Voor dat hun

zulksgelukte, was Groote reeds gestorven. Hij bezweek opvier en veertigjarigen leeftijd aan de pest in 1384. Metstervenden mond wees hij Radewijns als zijn plaatsver-vanger aan. Hij stierf als een goed geloovig zoon derkerk, godvruchtig en kalm, gelijk hij geleefd had. Zijnlijk werd onder heete tranen naar de kerk gedragen, waarhij zoo dikwijls het woord Gods had gepredikt. Dochzijn geest bleef leven en doordringen en in duizend hartenhoogere begeerten wekken naar die oprechte vroomheid,die alleen rust vindt in God.



II 2. Klooster en kloostervereenig-ing vanWindesheim. In zijne laatste levensjaren uitte Geert Groote den wensch ,dat een gedeelte der broeders eene door de kerk goedge-keurde orde aannemen en tot dat einde een kloosterbouwen zou. Welke orde zij moesten aannemen? Dieder Karthuizers ? Neen, want de Karthuizers waren alte streng afgezonderd van de wereld. Die der Cistercien-sen? Ook deze niet, want de Cisterciensen waren volgensGeert Groote aan al te moeilijke regels gebonden. Maardie der Reguliere Kanunniken, want die kwamen hetmeest met de richting van de broeders des gemeenenlevens overeen. Twee jaren na den dood van Groote, dusin 1386, is er werkelijk zulk een klooster gesticht en welte Windesheim in de parochie van Zwolle, onder de dio-cees van

Utrecht. Daar verrees onder de leiding vanFloris Radewijns eene kerk, een drietal huizen en eenebakkerij, en toen deze gebouwen voltooid waren, werd deinrichting als een klooster van Reguliere Kanunniken doorden bisschop van Utrecht erkend. Het leven van demannen, die zich daar vereenigden, was zeer eenvoudig.Evenals de broeders te Deventer ontvingen zij dagelijksniet meer dan eene bepaalde hoeveelheid brood en bier.Drie malen in de week aten zij vleesch, drie dagenvoedden zij zich met eieren en melkspijs, des Vrijdagswerd er bijna geheel gevast. In hunne kleeding werd geende minste opschik geduld. Zij droegen witte mantels metzwarte kappen, of, als zij niet tot de geordende monnikenbehoorden maar slechts tijdelijk het klooster bewoonden,grijze pijen met een

zwarten gordel en een zwarten kap.Hun dagelijksch werk was zeer onderscheiden: metselen,timmeren, landbouwen, huiswerk verrichten, brood bakken,bier brouwen, maar ook boeken afschrijven. In kortentijd waren er 35 dikke boekdeelen, zorgvuldig op perka-ment geschreven, gereed, met duidelijke letter, de meestberoemde kerkvaders behelzende. Vooral legden zij zichop het verbeteren van taal- en schrijffouten toe. Tot dateinde leenden zij van verschillende boekerijen exemplaren



12 van hetzelfde werk en rustten niet, voordat de tekst dooronderlinge vergelijking van de verschillende handschriftenzooveel mogelijk verbeterd was. En wat zij zoo metgroote inspanning tot stand gebracht hadden, dat diendedan weer om voor anderen nuttig te zijn. Het waren dus werkzame menschen , die Windesheimerkloosterbroeders, van wie een gunstige naam in den landeis uitgegaan. Hunne orderegelen, zeden en gewoontenwerden langzamerhand door anderen overgenomen, die ofreeds in bestaande kloosters verblijf hielden maar hervor-ming zochten, of geheel nieuwe kloosters in het aanzienriepen. Zoo verrees vijf jaren na het Windesheimerklooster dat van Marienbron bij Arnhem, en dat van hetNieuwe licht bij Hoorn, terwijl het klooster Eemstein bijDordt, dat

reeds vroeger gesticht was, zich met de Win-desheimer broeders in nadere betrekking stelde en eenhunner tot prior koos. Deze vier kloosters, waarbij zich later nog vele anderenvoegden, werden tot een- kapittel van Reguliere Kanun-niken vereenigd , dat Windersheim tot middelpunt behield.Zij volgden allen dezelfde regels, leefden op dezelfde wijzeen waren in kleeding en gebruiken niet. van elkanderonderscheiden. Overal oefenden zij een heilzamen invloeduit en gaven het voorbeeld van een werkzaam, eerbaar,matig en aan God toegewijd leven. Zij werden dan ookdoor hooggeplaatste geestelijken in bescherming genomen,ja zelfs door de Pausen geëerd Als een proeve van de verbetering, die het kapittelvan Windesheim in andere kloosters heeft tot standgebracht, zij

vermeld de abdij van Luinkerk bij Franeker.Deze abdij, berucht door de vechtpartijen harer bewoners,was in het begin der vijftiende eeuw zoo verwilderd, datde Utrechtsche bisschop moest ter hulp geroepen wordenom er de orde te herstellen. Inderdaad, toen bleek het,dat de Luinkerker kloosterlingen noch in armoede, nochin kuischheid, noch in gehoorzaamheid aan eenigen regelleefden. Zij droegen wel witte mantels maar hadden nooiteenige gelofte afgelegd. Zij hielden zich met vechten bezigen leefden verder naar lust en welgevallen. Nadat de



13 Utrechtsche bisschop uitgesproken had, dat deze kloos-terlingen geen monniken waren, hunne mantels moestenafleggen en het klooster verlaten, werd aan de Windes-heimer broeders de taak opgedragen om het klooster teverbeteren en de nieuw aan te nemen bewoners in te lijvenin de orde der Reguliere Kanunniken. Deze taak hebbenzij vervolgens naar eisch volbracht. Een der mannen, die bij zulke gelegenheid den meestenijver openbaarde, was Johannes Busch, van Zwolle geboortigen aldaar door de broeders des gemeenen levens onder-wezen. Deze man heeft gedurende veertig jaren zich schieronafgebroken bezig gehouden met het verbeteren van dekloosters. Dat hij daarbij wel eens met groote moeielijk-heden te worstelen had, laat zich gereedelijk verwachten.Zoo

was er een klooster in Hannover, waar het evenordeloos toeging als te Luinkerk bij Franeker. Buschbracht daar eene geheele verandering teweeg en werd er totproost verkozen, maar zoo weinig smaak hadden die mon-niken in het opvolgen van zijne regels, dat er allerleiboosaardige plannen tegen zijne veiligheid werden gesmeed.De een wilde hem met een mes te lijf, de ander strooideerwten op de trap, de derde zocht des nachts zijne celbinnen te dringen. Toch ging Busch met zijn arbeid voorten smaakte de voldoening dat hij zijn doel bereikt enjaren lang met genoegen in dat klooster gewoond heeft. In de zestiende eeuw is de Windesheimer kloosterver-eeniging gaan kwijnen, terwijl de kloosters zelven van destaatkundige beroeringen veel te lijden hadden. In 1572werden door

geheel Overijsel de kerken van haar zilver,goud, beelden en altaren beroofd. Ook de kerk te Win-desheim onderging dat lot. Zes jaren later moest hetkapittel 400 goudguldens aan oorlogskosten betalen, ver-volgens werd bevel gegeven, de kloostergebouwen te ont-ruimen. De monniken vertrokken naar elders en weldrastond het klooster van Windesheim ledig. Het werd gesloopt.Het kapittel zelf is na het vervallen van dit en vele anderekloosters wel blijven bestaan, maar toch van zijne betee-nis en waarde beroofd. Het had ook zijne eigenlijke taakvolbracht. Kloosters te verbeteren was geene behoefte



14 meer, toen de kloosters in deze landen plaats maaktenvoor een geheel nieuwen \'toestand, die de vrucht derkerkhervorming zou zijn. 3. Johannes Brugman. Johannes Brugman was geboortig van het vriendelijkstadje Kempen in Kleefsland. Van zijne levensomstandig-heden is niet alles in bijzonderheden bekend, o. a. weetmen niet met zekerheid wanneer hij geboren is, vermoe-delijk in het jaar 1400. Ook van zijne eerste vorming isniet veel te verhalen. Hij zelf heeft zich in later jarenbeklaagd, geen van de broeders des gemeenen levens totleermeester gehad te hebben. Dan zou hij misschien voorafdwalingen zijn bewaard gebleven. Thans, door licht-zinnige jongelingen omringd, was hij zelf lichtzinniggeworden en ofschoon hij in een klooster de geloftevan

kuischheid, armoede en gehoorzaamheid had afgelegd,was hij aan die gelofte niet getrouw gebleven, maar alszoovelen zijner dagen een religieuse, gelijk hij zich uitdrukt,zonder religie geweest. Nog in tijds waren hem de oogen geopend. In eenObservantenklooster opgenomen, had hij een beter levenzoeken aan te vangen en van die gezegende veranderinggetuigenis afgelegd in een door hem vervaardigd geestelijklied, waarvan de aanhef luidt : Adieu der wereld minne, adieu, \'t is al gedaan,Ik heb in mijne zinnen, wat nieuwes aan te gaan,Ik wil gaan aventuren te gaan een anderen gang,Al zou \'t mij worden zure. Och! eeuwig is zoo lang! In het Observantenklooster te St. Omer heeft hij veelkennis van de Schrift en de kerkvaders opgedaan. Daaris hij zich ook

zijne roeping als volksprediker bewust:geworden. Sedert dien tijd heeft hij zich als pater Brugman, nueens hier, dan daar laten hooren, terwijl hij in de kloos-ters zijner orde voor langer of korter tijd verblijf hield.Zoo heeft hij zich te Gouda, te Amsterdam en te Nijme-



15 gen opgehouden. In laatsgenoemde stad is hij op ruimzeventigjarigen leeftijd overleden. Niet lang voor zijndood schreef hij aan een vriend : „de palen der brug zijnvergaan en voor het bruggemannetje blijft niet meer overdan ten grave te dalen". Tot de heiligen der Kerk is hij niet gerekend maarwel hebben zijne tijdgenooten hem den lof gegeven vaneen devoot en godvruchtig vader, een medearbeider desAllerhoogsten in het terechtbrengen van zielen te zijn. Twintig jaren lang was Johannes Brugman de geliefdevolksprediker, die in steden en dorpen zijne stem verhieftegen de heerschende gebreken des tijds. Ontucht, ont-wijding van de heilige dagen, speelzucht, wraakgierigheid,ja wat niet al, werd door zijne wel bespraakte tonggekastijd, en dat zonder aanzien des

persoons en met eenuitslag die buitengewoon mag heeten. Te Bolsward werd tengevolge van zijne prediking hetdobbelen en andere boeverij van regeeringswege verboden.Te Culemborg wist hij het zoover te brengen, dat de jaar-markt van St Jansdag op een gewonen dag werd verplaatst.Te Amsterdam, waar de geestelijkheid naijverig was op zijnroem, en met behulp der overheid hem zocht te weren,predikte hij met zulk een gevolg dat er oproer zou zijngewekt, indien zijne prediking niet ware toegelaten. InGaasterland overreedde hij de Schieringers en Vetkoopersde wapenen neder te leggen en zich met elkander te ver-zoenen. Tot dat einde stelde hij midden in de vergade-ring een kind, welks vader kort te voren door zijne mede-burgers vermoord was. „Kindeke"

sprak hij tot den wees,„hebt gij liefde tot den vrede en wilt gij, als gij eenmaalgróót zijt, afstand doen \'van alle voornemen tot wraakover den doodslag uws vaders? Zoo steek dan tot teekenuwe rechterhand omhoog!" Het kindeke deed zulks. Hetvolk stond verbaasd en Brugman maakte van den ont-vangen indruk gebruik, door hun toe te voegen: nu dan,waar dat kind u het teeken geeft, hoe liefelijk een werkhet werk der verzoening is, gaat heen en doet alzoo!" Brugman was in waarheid een volksprediker. Hij hieldvan platte taal en van zinnelijke voorstellingen. Ook



i6 schreeuwde hij hard en maakte heftige gebaren, maarjnist daardoor hing het volk aan zijne lippen en beefdevoor zijn machtig woord. Van zijn preekwerk is er slechtséén sermoen overgebleven en dat handelt over Psalm 25vs. 1 de geestelijke tafels. Het is een vreemdsoortigmengsel van treffende invallen en zonderlinge beschouwingen.Brugman handelt over het spijzigen van de schare metde brooden en de visschen , en over het genot des avond-maals. Ook schildert hij het genot van de vreugde deshemels. De hemel is een kasteel, waarin de verschillendezalen de onderscheidene soorten der zaligen bevatten.„Zusters!" zoo spreekt Brugman zijne hoorderessen aan,J(ik zal u. iets van de hemelvreugde zeggen; niet dat ikdaar geweest ben", laat hij volgen, maar hij is

overtuigd,als hij daar komt, dan zal hij niets anders doen dangapen en kijken (teekenen van verbazing geven.) Tochstelt hij zich voor dat daar een kelder is, waarin vatenmet.malvezij, wijn en romenij, en Jesaja, Jeremia, Danielen andere profeten en Jezus in hun midden, om hun wijnte schenken, terwijl David door harpspel de vreugde ver-hoogt. Ook eene rechtzaal zal daar wezen, waar Petrus,Paulus en de andere apostelen als raadslieden Gods zijngezeten; ook eene bibliotheek, waar de doctoren en deleeraars in het boek des levens lezen, dagelijks nieuwewijsheid ontdekkende. „Toen" — vervolgde Brugman —r„na al die heerlijke dingen hoorde ik ook in de verte eenallerzoetst geluid/ van stemmen en pijpkens (fluiten). Ikdacht: wat mag dat zijn? en ik kwam voor het aller-

hoogste kamerken. Dat was gesloten. Toen klopte ikdaarvoor. Zij vraagden mij: wie zijt gij ? ik antwoordde:hier is Brugman. De Heer wil dat ik van alles wat zienzal. Maar zij wilden mij niet inlaten. Ik zag toen dooreen reetje. Daar waren Agnes, Catharina, Barbara,,Urzula en allen die om den naam haars lieven Bruidegomswil gemarteld waren, om de reinheid te behouden. Och!hoe wonderlijk waren die bruiden des Lams versierd, vanhet hoofd tot de voeten, en hoe wonderlijk schoonedingen hadden zij om den hals. Toen vroeg ik haar,wat lieden zijt gij en hoe zijt gij hier gekomen? en zij



i7 antwoordden: weet gij het niet? Er staat geschreven:„Zalig zijn de reinen van hart, want zij zullen God zien". Ziedaar een kleine proef van den preektrant van Brug-man. Zoo predikte, zoo schreef hij. Naar onzen smaakonvoldoende, maar voor het volk in zijnen tijd recht geschiktom grooten roem te oogsten. Het praten als Brugmanis dan ook een spreekwoord van ons volk gebleven totop dezen dag. Het is waar, de geschiedschrijvers uit de eeuw derreformatie hebben weinig tot zijn lof gesproken, maarhet is in onzen tijd duidelijk in het licht gesteld, datBrugman wel geen baanbreker geweest is voor het lichtder reformatie, maar toch in prediking en geschriften deware vroomheid hartelijk heeft aanbevolen. 4, Johan Wessel Gansfoopt, wegbereider derHervorming.

Een der beroemdste leerlingen van de Broeders desgemeenen levens was Johan Wessel Gansfoort, zoon vaneen bakker uit Groningen, die reeds als knaap en jonge-ling toonde met bijzonderen lust tot wetenschap bezieldte zijn. Op de school der Broeders te Zwolle leerde hijzooveel Latijn, als noodig was om de kerkvaders te ver-staan. Ook maakte hij kennis met een LatijnschenBijbel en met het stichtelijk volksboek: de navolging vanChristus, dat door Thomas a Kempis geschreven is. DezeThomas a Kempis, een vrome monnik, was in die dagenprior van het klooster der H. Agnes bij Zwolle en werdmenigmaal door den jeugdigen Gansfoort bezocht. Hetschijnt echter dat de eentonige, sombere dampkring vanhet klooster niet de plaats was voor een geest, zoo

vrijen krachtig als de zijne. Vasten, lichaamskastijding enhet houden van strenge regels, hoe hoog ook in de middel-eeuwen geprezen, hadden voor Gansfoort geene aantrek-kelijkheid. Hij kwam weldra in botsing met de mannenvan den stempel van Thomas a Kempis, en bij gevolgbesloot hij elders een toevluchtsoord te zoeken. NaarMOORREES, Kerkhervorming.                                                 2



i8 Keulen trok hij heen. Daar was een beroemde schoolvan godgeleerden, daar kon hij studeeren en magister inde vrije kunsten of dokter in de godgeleerdheid worden.Evenwel te Keulen vond hij weinig degelijke geleerden,meestal bekrompene , oppervlakkige, onverdraagzame man-nen, van wie weinig nieuws was te leeren. Gelukkig voorhem dat hij in die dagen de schriften van Ruprecht vanDeutz, een helder denkend schrijver uit de 12e eeuw,leerde kennen, en dat geleerde Grieken, zich te Keulenophoudende, hem in het Grieksch en geleerde Joden hemin het Hebreeuwsch onderrichtten. Zoo doende breiddede kring zijner kennis zich uit en werd hij tevens eenberoemd man, aan wien eene hoogleeraarsplaats in de wijs-begeerte te Heidelberg kon worden opgedragen. Hoogleeraar

wilde hij nog niet wezen. Eerst moest hijParijs zien, Parijs den zetel der scholastieke wijsbegeerte,het middelpunt van den wetenschappclijken strijd dierdagen. Wessel sloot zich bij de partij der Nominalistenaan, want hij vond daar eene vrijere richting, een meerwetenschappelijken zin dan bij hunne tegenpartij, de Rea-listen. \') Vele Parijsche geleerden deelden zijne gevoelensen vereerden hem hoog om zijn helder inzicht. Voortskwam hij in kennis met een aantal aanzienlijke personen,b. v. met Frans de Rovere, generaal der Minorieten, dielater onder den naam van Sixtus IV Paus geworden is.Toen Wessel Gansfoort bij zijn verblijf te Rome, eenigejaren daarna, dezen Paus ontmoette, verzocht hij om eenenGriekschen en Hebreeuwschen Bijbel uit de boekerij vanhet Vaticaan.

„Waarom vraagt gij niet om een bisdomof iets dergelijks?" zeide de Paus. „Omdat ik zoo ietsniet noodig heb", antwoordde Wessel. Neen, kerkelijke eereambten had de man niet noodig,die zich in de geleerde wereld den naam van magister \') Realisten waren die Godgeleerden, die de leer, hun door deKerk gegeven , trachtten te bewijzen met gronden , aan het menschelijknadenken ontleend. De Nominalisten oefenden kritiek op de wijs-geerige bespiegelingen der Realisten en kwamen langs dien weg toteene vrijere opvatting van de kerkleer zelve.



\'9 contradictionis (meester in het disputeeren) had verworven.Zoo groot was zijn roem als geleerd en wijsgeerig denkergestegen. Na een zestienjarig verblijf te Parijs en eenereis door Italië vestigde hij zich te Heidelberg. Nu hadhij daar wel professor willen wezen, maar volgens deneisch der Heidelbergers zou hij eerst de priesterwijdinghebben moeten ontvangen. En daartoe kon hij niet be-sluiten. Na dus als bijzonder persoon te Heidelbergeenigen tijd in Latijn , Grieksch, Hebreeuwsch en Philo-sophie les gegeven te hebben , keerde hij in 1480 terugnaar het land zijner geboorte en is er tot zijn dood in1489 toe gebleven. De toenmalige Utrechtsche bisschopDavid van Bourgondië mocht hem gaarne lijden en be-schermde hem , waar het noodig was , voor

de listen vannaijverige geleerden. Wessel Gansfoort hield bij afwisselingzijn verblijf in de abdij van Aduard, te Groningen of teZwolle. Als de bisschop te Vollenhove op het kasteelvertoefde, liet Wessel zich daar ook onder zijne gastenvinden. Voorts komen onder de vrienden van Wessel denamen voor van Jakob Hoek of Angularius, deken vanNaaldwijk, Rudolf Agricola en Gosewijn van Halen, dieallen door heldere kennis uitmuntten en hervormingsgezindwaren. Maar anders kunnen wij niet zeggen, dat Wessel zelfiets gedaan heeft, om het sein tot reformatie te geven.Hij was er ook zeker de man niet voor. Kreupel in zijngang, kortzichtig van oogen, miste hij lichamelijk degeschiktheid om zich veel in het openbaar te bewegen enbehoorde hij meer in de

studeercel thuis. Ook wenschtehij geene omverwerping van den bestaanden toestand. Desacramenten wilde hij behouden; de geestelijke stand,meende hij, kon nuttig zijn; kloosterleven was een middelom te leeren beseffen, dat de Heer goed is. Wel vattehij alles dieper op dan zijne tijdgenooten en drong hij tothet wezen der dingen door, terwijl de slotsom van zijnnadenken mondeling aan zijne leerlingen medegedeeld ofin zijne geschriften neergelegd werd, maar gedurende zijnleven is hij niet voor een bestrijder van de kerkleergehouden. Eerst in later jaren, toen zijne geschriften, 2*



20 door Luther verzameld en in druk gegeven, ijverig gelezenwerden, is de ruime, vrije geest die daaruit spreekt,gevaarlijk voor de Roomsch Katholieke kerk geacht enzij» Wessels schriften onder de verboden boeken gerang-schikt. Luther verklaarde van hem, dat hij sprak alseen machthebbende, die naar de profetie door God zelvenwas geleerd. Ook Melanchthon beschouwde hem als denheraut van den nieuweren tijd en Erasmus prees nietslechts zijne geleerdheid maar ook zijne gematigdheid. TeGroningen bleef zijn geest voortleven in Gosewinus vanHalen, hoofd van het Groninger Fraterhuis en in RegnurPraedinius, rector der St. Maartenschool. Vooral op de beschouwing van de leer des Avondmaalsheeft Wessel grooten invloed gehad. Hij meende toch,en te recht, dat de persoonlijke

gemoedsstemming in hetAvondmaalvieren alles afdoet. Niet aan eene vreemde,buiten ons omgaande handeling hangt ons zieleheil, maarin ons moet het koninkrijk der hemelen zich vestigen.Niet de priester is de hoofdpersoon in het sacrament, maarChristus zelf. Wat baat derhalve dat Avondmaalvieren,dat de zaak alleen als eene ceremonie beschouwt? „Christus\'„dood", zegt Wessel, „is een plaatsvervangend zoenoffer„der Goddelijke gerechtigheid en zijn leven is geheel en„al eene openbaring van Gods liefde. Wie zijn leven„dagelijks overpeinst, dien is hij waarlijk altoos nabij„in den geest. Zoo bestaat er dus eene inwerking van„het Goddelijke in ons, beter, heerlijker dan de kerkelijke„Avondmaalsleer predikt. Er bestaat een voortdurend,„geestelijk genieten van Christus\' tegenwoordigheid.

Dat„is te verkiezen boven het ontvangen van zijn gewaand„lichaam uit des priesters hand. Het ware eten van„Christus\' lichaam is gelooven; het ware drinken van zijn„bloed is tot Hem gaan !" Ziedaar iets uit den overvloed van vrije, heldere beschou-wingen, die wij in Wessels schriften vinden en waarmedede latere hervormers zoozeer instemden, dat Luther zelfsbetuigde: „mijne vijanden zouden kunnen denken, dat ikal mijn beschouwingen aan Wessel heb ontleend". In zijnelaatste levensdagen werd hij nog al eens door twijfelingen



21 overmeesterd en gevoelde zich dan zeer bezwaard, maarkort vóór zijn einde legde hij 4 Oct. 14S9 aan een zijnervrienden de troostvolle verklaring af: „ik dank God: alde nietige bedenkingen zijn verdwenen; ik weet thansgenoeg, want ik blijf bij Christus en dien gekruist!" 5. Mystieken, Rederijkers en Humanisten. Onder onze voorouders vonden van oudsher die schrij-vers grooten bijval, die met een vreemden naam Mystiekenheeten. Men bedoelt daarmede die vromen, die zich ver-diepten en als het ware verloren in de beschouwing derontfermingen Gods. Een hunner was de edeldenkendeBrabantsche priester Johan Ruijsbroek, gestorven in 1381.God lief te hebben was hem het een en het al. Godsliefde te genieten en in dat genot alle aardsche vreugden leed te

vergeten, van die liefde te getuigen, haar overte storten in anderen was het doel van zijn leven. Hijschroomde niet de vrijer denkende menschen, al werdenzij voor ketters uitgekreten, te stellen boven de ontrouwedienstknechten, die misschien uitwendig de geboden derkerk hielden, maar inwendig verre van God leefden. Hijzeide, dat rechtvaardig genoemd moesten worden al wiein gemeenschap met God wandelen, om het even waarzij zich bevinden, in huis, op straat of in het klooster.Volgens hem bestaat het ware berouw daarin, dat menvan harte en oprecht om Godswil tot alle deugden zichbekeert, en haat, wat men weet dat Gode mishaagt.Daarbij spaarde hij de priesters niet. „Christus en deapostelen", zeide hij, „waren arm aan aardsche goederengeweest en rijk

in hemelsche deugden, doch de priestersvan zijn tijd waren rijk in goud en arm in deugd. Onderde twaalve was er slechts één bedorven mensch, thansdaarentegen vindt men onder honderd priesters nauwelijkseen, die Christus navolgt". „Ach — klaagde hij — „voorde verbetering der zielen wordt niets gedaan, alleen naaropenbare wanbedrijven doet men onderzoek en daarvoormoet geldboete worden betaald. Hoe r<j!-:r de bedrijvers



22 der boosheid zijn, hoe meer zij moeten betalen en dankunnen zij weer een jaar lang den duivel dienen. Zooworden de zonden niet verminderd maar vermeerderd enzoo heeft ieder wat hij verlangt: de duivel heeft de ziel,de bisschop het geld en de ongelukkig bedrogene vooreen oogenblik zijn genot". Een niet minder vermaard Mystiek schrijver is Thomasa Kempis, kweekeling van de Deventer Fraterschool, diebehalve vele andere stichtelijke schriften een bock getiteldde Navolging van Christus heeft opgesteld. Meer dantwee duizend uitgaven zijn er van dat boek bekend, deelsin het oorspronkelijk Latijn, deels in verschillende nieuweretalen. Het wordt telkens opnieuw uitgegeven en is doorde Roomsch Katholieke kerk als een lezenswaardig ge-schrift openlijk geprezen. Hoezeer op Roomsche

leestgeschoeid en kloosterdeugd aanprijzend, grijpt het denlezer aan door den eenvoud, den ernst, de liefde totChristus, de opwekking tot zelfverloochening, lijdzaamheiden gebed, die het geheel doorademen. Op den Agniten-berg bij Zwolle, waar thans eene school en een kerkhofis, stond weleer het klooster, dat 72 jaren lang tot woon-plaats van den vromen Thomas strekte. Zijn gebeenterust thans in de St. Michielskerk der Roomsgezinden teZwolle. Vergeten wij , als er van het geestelijk leven dier dagensprake is, ook de Rederijkers niet, de beoefenaars derRhethorica of welsprekendheid, die eerst in binnenkamershunne vertooningen hielden, maar weldra ook in het open-baar op marktpleinen en kerkhoven, op wagens en daartoeopgerichte stellaadjen. In hunne kluchten voerden zijbijzonder

gaarne de gebreken der domme , trage , schraap-zuchtige geestelijken ten tooneele en de misbruiken derkerk. Dikwijls behandelden zij godsdienstige onderwerpenen oefenden grooten invloed op de volksmenigte uit. Bijeen wedstrijd te Antwerpen behandelden zij eens de vraag:wat is de allernoodzakelijkste en grootste verborgenheid engenade, die God tot des menschen welzijn heeft verordend?En te Gent moesten zij de vraag beantwoorden: wat denstervenden mensch den meesten troost ver schaft f Daarop



23 antwoordde de kamer van Violieren te Antwerpen: deverrijzenis des vleesckes door Christus1 lijden, dood en op-standing; terwijl die van een andere Vlaamsche gemeenteantwoordde: het vertrouwen dat Christus en zijn Geest umededeelt. Waarlijk! zulke antwoorden getuigden vanernstig nadenken over het Evangelie en van diep indringenin het Christendom. Het moet aan een onzer historie-schrijvers toegestemd worden, dat zulke vragen goedeteekenen waren van oprecht Christelijk geloof en van hetstreven dier Rederijkers om op iets hoogers het oog tevestigen dan op de bijgeloovige plechtigheden, waaraande kerk zooveel waarde hechtte. Eindelijk noemen wij de Humanisten of de beoefenaarsder oude Gricksche, Latijnsche en Hebreeuwsche talen,die niet

in monniken-latijn, maar zuiver klassiek hoogstbelangrijke werken schreven en zich voorstanders vanware geestverlichting betoonden. Onder hen behoortRudolf Agricola of Huisman, in 1442 te Baflo geboren.Zijne eerste vorming was hij aan de Fraterschool te Gro-ningen verschuldigd. Van daar is hij gaan studeeren aanbuitenlandsche hoogescholen en aan eene dezer scholen, diete Heidelberg, is hij professor geworden. Tot zijn doodtoe in 1485 heeft hij daar gearbeid en aan een talrijkeschaar van leerlingen liefde tot wijsbegeerte, welsprekend-heid en fraaie letteren ingeprent. Dat hij een geopendoog had voor de verbastering der Christenkerk laat zichbegrijpen, en, ware hem een langer leven vergund geweest,hij zou in geschrifte nog veel goeds gesticht hebben,

maarzijn vroegtijdig afsterven maakte de uitvoering van velezijner letterkundige plannen onmogelijk. Toch werkte zijnverlichte geest voort in zijne leerlingen, waaronder Alex-ander Hegius, een Westphaler van afkomst. Deze bekwameman, die bijzondere gaven had om de jeugd te onder-wijzen, heeft 33 jaren lang aan het hoofd der school teDeventer gestaan. Het getal zijner leerlingen klom totover de zeshonderd en bereikte zelfs het fabelachtigehooge cijfer van tweeduizend. Dat het hem boven allesom kennis en wetenschap te doen was, blijkt uit zijnenagelaten schriften. Het Nieuwe Testament werd door



24 hem beoefend, niet zoozeer om zich zelf als wel omdathet een deel van de Grieksche letterkunde was; maar ookals zoodanig opgevat, werkte die beoefening het verspreidenvan licht en waarheid in de hand en bereidde de hartenvoor het zaad des Goddelijken woords. Desiderius Erasmus was de beroemdste leerling van He-gius. Indien iemand dan heeft hij de behoefte aan her-vorming in het hart zijner tijdgenooten opgewekt, ofschoonhet hervormen zelf zijne zaak niet was. „Ik", zeide hij,„verkies liever in sommige opzichten te dwalen danonder het tumult, dat aan het hervormen verbonden is,voor de waarheid te strijden. Niet op den kansel alsvolksprediker, niet aan het hoofd eener beweging als volks-leider was zijne plaats, maar als geleerde in het boek-vertrek, als schrijver aan de lessenaar,

met papier en pen.Wat heeft de wereld niet aan hem te danken! Zijne totvijfmaal toe herhaalde, telkens herziene uitgave van dengrondtekst des Nieuwen Testaments, zijne aanteekeningenop het Nieuwe Testament, uitmuntende door heldereschriftverklaring en keurigen stijl, zijn Lof der zotheid,dat de oogen heeft geopend voor de dwaasheden en zede-loosheden der kloosterlingen, zijne samenspraken, waarinhij handelt over opvoeding der jeugd, bidden, biechten,vasten, gebruik en misbruik der spraak enz. zijn allenzeer geschikt om een levend, beoefenend Christendom aante prijzen. Vooral komt zijn keurig boeksken: Hand-wapen voor den Christen krijgsman in aanmerking. „Wijhebben allen een strijd" zoo vangt Erasmus aan, „dochniet met een onoverwonnen vijand maar met zulk een,die reeds

ten onder is gebracht, en Jezus Christus is onsHoofd, door Wien hij zeker ook in ons zal overwonnenworden. Zorg gij slechts, dat gij tot dat lichaam behoort,en gij zult alles vermogen door en in dat Hoofd. In uzei ven zijt gij zwak doch in Hem vermoogt gij alles.Ieder overwint, behalve hij die niet heeft willen overwinnen.De genade van den Helper is nooit aan iemand onthouden.Zoo gij slechts zorgt, dat gij u zelf aan Zijne genade nietonttrekt, hebt gij alreeds overwonnen. Hij zal voor ustrijden en Zijn bijstand u toerekenen, als ware het uwe



25 verdienste. U past het, de geheele overwinning Hem dankte weten, die het eerst en alleen vrij van zonde, der zondedwingelandij verbroken heeft." Aldus predikt Erasmus den Heer Jezus Christus, schetstons het Christelijk leven als een leven van Christus in onsen van ons in Christus en doet dat innig en helder. Ennu moge het waarheid zijn, dat een man, die zoo schreef,den hoogen moed miste, om eene beweging in het levente roepen, zooals Luther heeft gedaan, het is toch niettegen te spreken, dat hij gedurende zijn rusteloos werkzaamleven als schrijver aan duizenden zijner tijdgenooten totzegen is geweest. Daaronder noemen wij Gerrit Geldenhauervan Nijmegen omtrent 1482 geboren en na te Leuvengestudeerd ze hebben, tot aanzienlijke ambten

geroepen,eerst als kapelaan van keizer Karel V, later als secretarisen biechtvader van den Utrechtschen bisschop Filips vanBourgondië. Zoowel in die betrekking als toen hij in1526 naar Wittenberg gezonden was, om daar den staatvan kerk en school in oogenschouw te nemen, betoondehij zich een ijverig vriend der hervorming. Hij ging zelfsopenlijk tot de vrienden van Luther over en schroomdeniet op zijn hoogvereerden vriend Erasmus als op eengeestverwant van Luther te wijzen. Erasmus was evenwelop zulk eene lofspraak weinig gesteld en zou liever gezienhebben, dat Geldenhauer zijn naam verzwegen had. Gelukkig voor Geldenhauer, dat hij steun bij anderevrienden vond. De reeds genoemde Utrechtsche bisschopnamelijk, in 1516 door den invloed des Keizers

op denzetel verheven, was aanvankelijk vrijzinnige gevoelens toe-gedaan. Niet slechts vonden schoone kunsten, bouw-,schilder-, beeldhouwkunst in hem een edelaardigen bescher-mer maar hij bevorderde ook letterkundige studiën enwerd door den dankbaren Erasmus zijn Maecenas betiteld.Hij schroomde niet de lezing van den Bijbel aan te bevelenen zijn inhoud te verheffen boven alle kerkelijke overleve-ring. Hij bestreed den ongehuwden staat der priesters ensprak met zijne vertrouwde vrienden dikwijls over hetverminderen van de heilige dagen, het aanstellen van goedeen het weren van zwetsende en domme predikers. Jammer



26 intusschen dat de bisschop het bij zulke vrijzinnige gesprek-ken en betuigingen gelaten heeft. Het vervolg der geschie-denis leert ons, dat toen keizer Karel zich tegen dehervorming had verklaard, bisschop Filips dat voorbeeldgevolgd en ook een ketterjager geworden is. Toch zouop den duur de geest van den nieuweren tijd niet tebelemmeren zijn, de geest der waarheid, der vrijheid endes rechts, bestemd om op onzen bodem den stoot tegeven aan de vestiging van eene nieuwe kerk en van eennieuwen staat. 6. Overzicht van het behandelde tijdperk. En wat dunkt u thans, belangstellende lezer! is er in demiddeleeuwen zooveel rust geweest? juichten alle menschende geestelijken toe? waren zij onbepaald ingenomen methunne werkzaamheid was er geen verzet, geene vijandschap,geen

strijd? Maar denkt dan nog eens aan de strafpredikatievan Geert Groote tegen zijne overheden in de geestelijkebediening? Ziet de bemoeiingen der Windesheimer broederstot verbetering van de kloosters! leent het oor aan destem van pater Brugman! stelt u de werkzaamheid vanWessel Gansfoort, van Mystieken, Rederijkers en Huma-nisten voor, en gij kunt niet anders dan getuigen: ja,het gistte in die middeleeuwsche wereld. Er werd gewerkt,gewoeld, geworsteld om verandering. De edelste geestengevoelden zich in de bestaande orde der dingen hoe langerzoo .minder thuis. Het oude was aan het voorbijgaan:ziet, er moest een nieuwe tijd geboren worden.



HOOFDSTUK I. Tijdperk der Sacramentisten. Met dit hoofdstuk vangen wij het verhaal van de eigenlijkgezegde hervorming der kerk in de Nederlanden aan engeven het den naam van tijdperk der Sacramentisten. Deze naam klinkt misschien vreemd in de ooren en wordtook niet in alle volksgeschriften over dit onderwerp aan-getroffen, maar hij is toch aan de geschiedenis ontleend engeeft te kennen, waarover in die eerste jaren der zestiendeeeuw de strijd hoofdzakelijk is gevoerd. Doch laat onsgeregeld verhalen. 1. De Augustijner monniken in Dordrecht. Luther had gesproken. In 95 stellingen had hij zichtegen den Godonteerenden en menschverlagenden aflaat-handel verklaard. Een geduchte strijd was aangevangenen allerwege werd het oog op dezen

strijd gevestigd. Hetduurde niet lang, of ook in de Nederlanden vonden Lutherswoorden weerklank en wel het eerst in een der kloosterszijner orde, namelijk in het Augustijner klooster teDordrecht. Hendrik van Zutphen, prior aldaar, had te Wittenberggestudeerd en vriendschappelijk met Luther omgegaan.Hoe zou hij thans zwijgen? Hij was er diep van over-tuigd, dat Luther uit het innigst gevoel gesproken enslechts vrede gevonden had in het geloof, dat rechtvaardigtvoor God, zonder de aflaten der kerk. De Dordtscheprior sprak daar dikwijls over met zijne kloosterbroeders,en ziet, daar worden de monniken Pieter van Ferrewaarde,Cornelis van Riemelswaal en Gerrit de Man ook voor deze



28 denkbeelden gewonnen. Zij herhalen in den biechtstoelen op den kansel de woorden van Luther. Zij willen ookniet meer van aflaten hooren, maar van berouw, vangeloovig aannemen der goddelijke genade in Christus. Deprediking wordt gretig aangehoord en vindt bijval bij deburgerij, maar Floris Oem van Wijngaarden, de pensionarisder stad, wiens geslacht meer dan twee eeuwen aan hetAugustijner klooster verbonden was geweest, gevoelde zichveel te innig gehecht aan de leer, steeds door de kerkzijner vaderen beleden dan dat hij zich in al die nieuwig-heden vinden kon. Hij drong aan op de verwijderingvan de kettersche monniken en toen de kerkelijkeoverheid te langzaam naar zijn zin te werkging, over-reedde hij de stadsregeering, zelve de handen aan hetwerk te slaan en eenige

hervormingsgezinde burgersgevangen te zetten. Het bleef echter bij deze ééne daadvan geweld. De burgers werden weldra weder losgelaten,terwijl de kettersche monniken de vlucht naar Wezel namen.Toen echter kort daarna een Dominicaner predikheer inde stad verscheen om tegen Luther te prediken, warener nog een aantal burgers, die dat niet gedoogden. Menschoolde samen, wilde den Dominicaner te lijf en zou hemgesteenigd hebben, indien hij niet ontvlucht was. Voordie oproerige tooneelen werden de Augustijner monnikenaansprakelijk gesteld; het prediken werd hun verboden,de prior ontslagen en een ander in zijne plaats benoemd.Daarmede was de lust, om de gevoelens van Luther openlijkte verbreiden, te Dordrecht onderdrukt. Heimelijk mogenvelen er bij gebleven zijn,

maar in de eerstvolgende jarenwerd er daar ter stede niet veel meer van gehoord. Er waren echter ook elders voorstanders van Lutheropgetreden. De bestuurders en leeraars der Fraterscholenmoeten daaronder gerekend worden. Immers tot hunonderwijs behoorde schriftverklaring, uitlegging van Evan-gelie en Epistels. Welk eene gelegenheid voor die mannenom te toonen, dat zij beter inzicht in de Latijnsche enGrieksche talen hadden dan hunne pastoors. Zij kwamendaardoor onder verdenking van ketterij en zagen zich vanlieverlede beperkt tot het leeren van spraakkunst, redeneer-



29 en redekunst. Het laat zich echter denken, dat zij devoorkomende gelegenheid dikwijls aangrepen om hunneleerlingen tot verlichte denkbeelden over te halen. Mannenals Hinne Rode (Rodius) aan de Fraterschool te Utrecht,Willem de Volder (Gnafeus) in den Haag en HermanBusch (Buschius) te Delft werkten op die wijze mede totverbreiding van de nieuwe denkeelden, doch zij warengeen Luthers, noch in gaven, noch in karakter, noch ininvloed op het volk. De werking, die er van hen uitging,was meer beperkt; ook waren zij de mannen niet, om inhet openbare leven als leidslieden van de schare op tetreden. Daartoe leefden zij te veel in de boeken, te weinigmet het volk, te veel in hunne eigene studiën, te weinigvoor de geestelijke behoeften van anderen. Zij kondenaan de

hervorming in sommige harten den weg banenmaar de nieuwe opvatting van het Evangelie tot de zaakdes volks maken — neen, dat vermochten zij niet. 2. Volksgesehriften van dien tyd. Meer dan de bestuurders en leeraars der Fraterscholenvermochten de geschriften, die het volk in handen kreeg.Velen daarvan zijn in den loop des tijds verloren gegaan,velen ook opzettelijk ten vure gedoemd. Zoo geschieddereeds ten jare 1521 te Utrecht met de geschriften vanLuther, die op bevel des bisschops openlijk op de Neudezijn verbrand. Toch is het een en ander der toenmaligevolksgeschriften tot onze kennis gekomen. Tot de stich-telijke volksboeken dier dagen behoorden de navolgende:Hoe men den berg van Calvariai opklimmen zal; Van devijf wonden onzes lieven Heer en;

Wandeling van een Christenmet Jezus; Handboekje van de bekeering eens menschen. \') \') Voeg daarbij: Summa der godliker Scrifturen, een boekje in1523 in het Nederduitsch verschenen, en thans door den Amster-damschen hoogleeraar van Toorenenbergen op nieuw in het lichtgegeven. (Uit het middel-nederduitsch in hedendaagsch Hollandschovergezet, is een volksuitgave verschenen bij E. J. Brill te Leiden,onder den titel: Wat een Roomsch geestelijke in 1523 aan de Christen-menschen leerde).



30 In een dezer boekjes staat „verdraag een hard woord„geduldig om mijnent wil, zegt de Heer, want dat is mij„liever en u nuttiger dan of gij vijf dagen in de week„vasttet op water en brood, tien jaren lang! Spreek van„uwen medemensch geen kwaad, zegt de Heer, want dat„is mij liever en u beter dan of gij zoo lang barrevoets„gingt, dat men op eiken voetstap uw bloed zag! Wat»g\'j van m\'j begeert, zegt de Heer, van goederen, van„eten, van lijf en ziel, bid mij daarom, want dat is mij„liever en u beter, dan of Maria, mijne moeder en alle„heiligen voor u baden!" Ziedaar uitmuntende voor-schriften , van den geest des Evangelies doortrokken, endie het volk in het goede spoor leidden, al wordt ook inhetzelfde boekje de banvloek uitgesproken over hen, diehet vasten en de boetedoeningen

verwaarloozen. Zoo is het ook in den Ziekentroost, waarin de vraagvoorkomt: gelooft gij dat gij niet kunt behouden wordendan door den dood onzes Heeren? en het antwoord: Neen,niet anders dan door zijnen dood," waarop dan deze woor-den volgen: „Zoo loof en dank God levenslang en zetuwe hoop op niemand anders en beveel uzelven aan denHeer Jezus en wil de Overste Rechter u veroordeelen,zoo zeg: Heer! den dood van Jezus zet ik tusschen mijen Uw oordeel en anders waag ik geene tegenwerping.Zegt God dan: gij hebt verdoemenis verdiend! dan mogeuw antwoord zijn: Uwe ontferming o God! en den doodUws. zoons plaats ik tusschen mij en U!" Ook al weergeheel iets anders dan wat de aflaatpredikers dier dagenpredikten. Tegen hen trekt de Divisiekroniek, te

Leidenuitgegeven, te velde en schrijft: Och! och! wat grootesommen gelds en hoe menig honderd duizend gulden komtjaarlijks uit Duitschland te Rome. Het is geen wonder,dat wij aan goud en zilver gebrek krijgen, als het in zulkezakken vol dagelijks opgedragen en geplukt wordt. In „de Gouden kroon van Maria", te Deventer gedrukta° 1516 vindt gij het verhaal van een monnik, die na zijndood aan een anderen monnik verschijnt en hem klaagt,dat hij ondanks zijn aflaatbrief voor eeuwig verdoemd is.„Hoe!" zegt de ander met verbazing, „was dan die brief



3i niet in orde ?" Wel zeker, luidt het antwoord, maarChristus had er zijn zegel niet aan gehecht. Nog eenkloosterbroeder, aan wien weder een verdoemde zich ver-toont, krijgt op soortgelijke vraag tot bescheid: „de briefwas wel in orde maar ik, ongelukkige, ben gevallen inhanden van een duivel, die niet anders dan Duitsch engeen Latijn verstaat; daarom heeft mijn Latijnsche briefniet kunnen beletten, dat die duivel mij met zich naar dehel heeft gesleept." Aldus de schrijver in de GoudenKroon van Maria. Onder de schriften dier dagen noemen wij ook denPreekbundel van Nicolaas Peters, voor wien alles zichoplost in dezen grondregel: God geeft vergiffenis van zondenen eeuwige zaligheid door Christus uit louter genade zonderverdiensten des menschen. De instellingen der kerk:

vasten,bedevaarten enz. worden niet hoog aangeschreven. Vanhet kloosterleven wordt gezegd: „Jezus, ofschoon hij op„den berg placht te bidden, bleef evenwel niet op den„berg wonen, gelijk de monniken doen, maar hij ging„weder van daar, opdat hij steeds bereid zou zijn, de„lijdende menschen te helpen. Jezus wil niet dat de mensch„steeds in stilte en rust blijve, maar dat hij frisch daaruit„te voorschijn kome, om zijne naasten te dienen en te„gerieven, waar hem menige strijd ontmoet." Ziedaareene taal naar het Evangelie, anders dan de verheerlijkendeaanprijzing van de kerk, anders dan de sermoenen deraflaatpredikers; de harten gingen open, die woorden tegemoet! Weg met de zoo weinig bevredigende leer derKerk, zulke boeken moest de schare lezen. 3. Pogingen tot

hervorming in den Haag en te Delft. Sedert 1520 was zekere Wouter, de Luthersche monnikgenaamd, te Delft aan het prediken. Hij had het geeste-lijk gewaad afgelegd en predikte in burgerkleeding, eerstin huiselijke kringen, vervolgens in grootere gezelschappen.Met edele verontwaardiging trok hij te velde tegen denaflaathandel, die toen ter tijd in de St. Laurenskerk teRotterdam gedreven werd. „Hoe!" zeide hij „indien ver-



32 geving van zonden voor geld te koop gesteld wordt, hoezou God, die de Heer is van hemel en aarde, Zijnenzoon in het vleesch gezonden hebben om door zijn bloedonze zonden te verzoenen!" In alles zocht hij het zuivereEvangelie te verkondigen en hij deed dat onder de toe-juiching van velen zijner medeburgers. Te Delft slootFrederik Hondebeke (Canirivus) rector der Latijnsche schoolzich bij hem aan, in den Haag Cornelis Hoen (Honius)advocaat bij het hof van Holland en andere invloedrijkepersonen. De advocaat Hoen vestigde vooral het oog opde leer des Avondmaals. De afgoderij, die er gepleegdwerd met dat Avondmaalsbrood, stuitte hem tegen deborst. Dikwijls deed hij zich zelven de vraag, of dan hetbrood door de wijding des priesters werkelijk in het lichaamdes Heeren veranderde en

of de Goddelijke Zaligmakerinderdaad in het gewijde brood moest aangebeden worden ?Hij stond telkens in twijfel omtrent dit geloofsartikel enkwam van lieverlede tot de slotsom, dat de woorden derinstelling: dat is mijn lichaam, dat is mijn bloed betee-kenen moeten en niet anders beteekenen kunnen dan: datis het onderpand, het teeken van mijn lichaam. Weldrawerd zijne opvatting het eigendom zijner hoorders. Boven-dien vond hij een krachtigen steun in een geschrift, datbehoorde tot de nalatenschap van Jacob Hoek (Angularius),voorkomende in diens briefwisseling met Wessel Gansfoort.De aangenomen leer der kerk werd daarin bestreden enaan des Heeren woorden deze uitlegging gegeven: datbrood is m zooverre mijn lichaam, als ik, door het u aante bieden, zinnebeeldig mijne eigene

persoonlijkheid aanu geef en gij, door het te eten, die persoonlijkheid in uopneemt. Zooals gezegd is, deze opvatting vond in den kring derHaagsche en Delftsche vrienden luiden bijval. Het was ofHoen het woord gevonden had, dat zijne geestverwantenzochten en weldra werd deze opvatting van de leer desAvondmaals in vele plaatsen met warmte aanbevolen. Maar zou zij nu ook door de geleerdsten hunner hervor-mingsgezinde tijdgenooten, zou zij door een man als Lutherworden toegestemd ? Ziedaar wat men wenschte te weten.



33 Hinne Rode werd uit Utrecht naar Wittenberg gezondenmet een uitvoerigen brief van Honius, behelzende de mede-deeling van de geschriften van Wessel Gansfoort en eenverzoek om voorlichting in zulk een gewichtig punt. Waswerkelijk het brood des Avondmaals niets anders dan eenteeken van \'s Heeren lichaam, de wijn een teeken vanzijn bloed? Het antwoord van Luther luidde ontkennend.„Neen", zeide de Duitsche hervormer, die zich in ditopzicht van de leer der Roomsche kerk niet geheel konlosmaken, „het woord spreekt al te duidelijk: dit is mijnlichaam en dit is mijn bloed! daarbij moet wel degelijkaan \'s Heeren lichamelijke tegenwoordigheid gedacht wor-den!" Aldus getuigde Luther, die, naar hij meende, langen ernstig over dit aangelegen geloofspunt had nagedacht;en

wat zouden nu de vrienden uit Holland en Utrecht?....Zich buigen voor het woord van den Wittenbergschenhoogleeraar en hun gevoelen laten varen ? Of hem tegen-spreken en zich aan hunne eigene opvatting houden ? Zijbesloten tot het laatste en lieten zich door geene geleer-den , hoe ook genaamd, aan het wankelen brengen. Hetwas en bleef hunne overtuiging, dat het Avondmaal eenegedachtenisviering behoort te zijn van \'s Heeren lijden ensterven. Zij hadden genoeg van de schepselvergoding,zij moesten eene geestelijke opvatting van het Avondmaalvasthouden. Daarom voortaan de weg gevolgd, dien WesselGansfoort in zijnen tijd reeds had aangewezen! Bij hunne toehoorders in verschillende plaatsen vond dezeleer onverdeelden bijval. De afgoderij met het

gewaandelichaam des Heeren had velen reeds lang tegen de borstgestuit. Zij verlangden naar den tijd, dat zij beter, vrucht-baarder, gezegender Avondmaal zouden vieren. De leerdes Sacraments werd voortaan de hoofdzaak in den strijd.Zij werd in prediking en geschriften steeds besproken, zijstond op den voorgrond der beschuldigingen, die tegen dehervormingsgezinden werden ingebracht, zij gaf den naamaan den strijd. Immers voortaan werden allen, die zichtegen de heerschende kerkleer verzetten, Sacramentisten,Sacramentarissen of Sacramentariërs genoemd. Moorrees, Kerkhervorming.                                            3



34 4. De btybel, meer algemeen als volksboek gebruikt. Opmerkelijk is het, dat tegelijk met de vrijere denk-beelden van Hoen en anderen ook de Bijbel meer in handenvan het volk is gekomen. Geheel onbekend aan de Neder-landsche Christenheid was de Bijbel in vroeger tijden niet.Een deftig burger te Leiden maakte een eigenhandig af-schrift van den geheelen Bijbel, dat hij anno 1462 in dePieterskerk beschikbaar stelde voor ieder lid der gemeente.Jan Jacobs van der Meer en Mauritius IJemants hebbenvoor het eerst den Bijbel in het Nederlandsch gedrukt.Men bedenke echter dat daarmede slechts bedoeld wordende Kanonieke en Apocriefe boeken des Ouden Testaments,met uitzondering van de Psalmen. Het ontbrekende moestaangevuld worden uit de Psalmboeken, de Evangeliën enEpistelen van het

kerkjaar. Dat alles intusschen was volgens de Latijnsche overzettingen had in menig opzicht verduidelijking noodig. Wel nu!die verduidelijking werd gegeven. Nauwelijks had Lutherhet Nieuwe Testament in het Hoogduitsch overgezet, ofdaarvan verscheen eene Nederduitsche bewerking, gedruktbij Adriaan van Bergen te Antwerpen. Een jaar later,in 1524, verscheen reeds eene tweede uitgave, en kortdaarop bij Doen Peterszoon te Amsterdam een derde.Terzelfder tijd zag te Delft ook eene vertaling volgensErasmus het licht; nog eene andere volgde; ja, menberekent dat er in acht jaren tijds 25 uitgaven van hetNieuwe Testament zijn verschenen. Welk eene vraag moet er dan naar die boeken geweestzijn! hoevele exemplareu moeten er van zijn verkocht! watmoeten ze druk zijn gelezen! Was eerst het Nieuwe

Tes-tament verschenen, weldra volgde het Oude. In 1525 gafPetrus Kaetz te Antwerpen de Profeten en Apocriefen inhet licht, vervolgens de Geschiedkundige Boeken. Jacob vanLiesveld was de uitgever, die 6 Sept. 1526 te Antwerpeneen nieuwen Bijbeldruk uitgaf, geheel volgens de overzettingvan Luther. Daarop volgde alweer een tweede. Er waseen lust om te lezen, grooter dan wij ons kunnen voor-stellen. Het blijkt ook uit de voorrede voor een der Bijbel-



35 drukken , hoe diep men de beteekenis des Bijbels gevoelde.„Nu kan" — aldus staat daar te lezen — een armmensch, die in zonde dood is en met de helle voor deoogen, niet kostelijker hooren dan al zulke liefelijke bood-schap van Christus, alzoo dat zijn hart van gronde moetlachen en vroolijk worden, voor zoover het gelooft datde boodschap waar is." In eene andere voorrede staat:„wij durven niet zorgen (bevreesd te zijn) dat wij te ver-geefs zullen komen, want de Heer is nu bij de zijnensterker dan hij voortijds lichamelijk tegenwoordig was bijde Joden , want hij heeft ons de allerzuiverste aderkensvan zijnen geest in het Nieuwe Testament gelaten. Daarmogen wij heengaan, zoo dikwijls ons lust. Die mogenwij altoos bij ons dragen. Daar hebben wij de fonteinonzes Zaligmakers,

waaruit wij anders niet scheppen nochvinden dan onze zaligheid." Waarlijk, daar is water geschept uit die bronaderen.Vier uitgaven van den geheelen Bijbel, vijf en twintigvan het Nieuwe Testament in acht jaren tijds! Wat eenkennis moet er zijn verspreid, wat een oordeel kon erworden gevormd over verschillende gevoelens, over leerin-gen voorgedragen door mannen des behouds en mannenvan den vooruitgang Van de Schelde tot den Dollart werdde Bijbel het eigendom van hen, die hem begeerden. Han-delaar en ambachtsman, burger en boer kwam bijeen totbespreking van de waarheid. Vrouwen namen deel aandie samenkomsten. Rectoren der Latijnsche scholen enadvocaten, pastoors en kloosterbroeders stonden aan hethoofd der beweging. Waartoe zou dat alles leiden? Daar

kwam uit den vreemde krachtige aanmoedigingtot een vrij en onpartijdig onderzoek bij Uit Emden inOost-Friesland werd vernomen, dat graaf Edzard de boekenvan Luther vrij liet lezen. Menig koopman keerde uit Emdenmet die boeken huiswaarts. Te Antwerpen, waar zich ook,evenals te Dordrecht, een Augustijner klooster bevond, wer-den door de monniken Luthers gevoelens krachtig aangepre-zen. Te Bremen was ook een groot deel der bevolking voorde hervorming gewonnen. Wezel had eene school, waaraanvrijzinnige leeraars onderwijs gaven en hertog Jan van Gulik



36 en Cleve stond aan de predikers binnen zijne landpalentoe, het woord Gods te verkondigen. Aan de Witten-bergsche hoogeschool studeerden vele Nederlandsche stu-denten. Zij brachten liefde voor de leer van Luther inhun vaderland mede. Van zoo verschillende zijden werdin die dagen de geest gewekt. O! het moeten dagen vanzeldzame geestdrift voor de belangen der menschheid zijngeweest! Onze vaderen namen ruimschoots deel daaraan ;en toen de vervolging tegen het Woord was uitgebroken,de vrijheid op allerlei wijs was beperkt geworden en deAntwerpsche monniken Voes en Van Essen te Brusselals martelaars gestorven waren, haastte Luther zich eenbrief te schrijven, waarin hij deze lofspraak tot de her-vormingsgezinden in de Nederlanden richt: „nu is weerde tijd gekomen dat wij de

stem der tortelduif hoorenen de bloemen opengaan. Welk eene vreugd mijne lief-sten! dat gij de eersten zijt, waaraan wij dat beleven;want u wordt het gegund, het Evangelie niet alleen teerkennen, maar ook om Christus\' wil schade en schande,angst en nood te verdragen , ja! voor Hem uw bloed testorten." 5. Plakkaten tegen de hervorming:. Reeds spraken wij van het uitbreken der vervolging envan het bloed der martelaars. Helaas, droevige blad-zijden in het boek onzer geschiedenis, maar die nietkunnen overgeslagen worden! Nederland, wij bedoelenNoord-Nederland , was destijds onder het bestuur deelsvan Keizer Karel V, deels van den Utrechtschen bis-schop, Filips van Bourgondie, deels van den Gelderschenhertog Karel van Egmond. De Keizer regeerde over Hol-land en Zeeland (aanvankelijk;

later breidde zijn gebiedzich verder uit), de bisschop over Utrecht en Overijsselen de hertog over Gelderland, Groningen, en Friesland.Deze drie vorsten duldden de hervorming niet. Zij legdende vrijheid aan banden en gaven strenge bevelen. Het eersteplakkaat was dat van Karel V en werd 29 April 1522 inHolland en Zeeland afgekondigd. Het bevatte een verslag



37 van den rijksdag te Worms, waar Luther in den rijksbangedaan was, voorts het bevel, Luthers schriften te ver-nietigen en geen boeken op te stellen, te drukken, tekoopen en te verkoopen, aan de zijnen gelijk. De bis-schop van Utrecht gaf dezelfde bevelen en Karel vanGelder, die een boekje liet opstellen, waarin de hervor-ming werd beschreven als de komst van den antichrist,dreigde ook met de strengste maatregelen van bedwang.Het zag er dus met de zaak der vrijheid treurig uit, maarin het vervolg van tijd bleek meer en meer, dat het ge-makkelijker was, plakkaten af te kondigen dan uit tevoeren, De Keizer had aan meester Van der Hulst,raadsheer in het Hof van Brabant, de uitvoering opge-dragen. Deze raadsheer, een wereldlijk persoon, had devolle

macht, om ketters te vervolgen. Naar goedvindenzou hij hen kunnen verbannen, ter dood brengen en hunnegoederen verbeurd verklaren. Van zijne vonnissen wasgeen hooger beroep, tenzij de Voorzitter van den grootenRaad te Mechelen er zijne goedkeuring aan onthield. De Staten van Holland, het Hof en de burgerij haddenin die uitgebreide rechtsbevoegdheid van Van der Hulstveel bezwaar en drongen er op aan, dat het plakkaatalthans geene terugwerkende kracht zou hebben. Dienwensch verkregen zij, maar overigens werd er in de aan-stelling van den geloofsrechter niets veranderd. De raads-heer had echter geen moed om door te tasten, hij durfdealthans geen vonnis vellen, hoewel hij wist dat de ketterijhand over hand toenam. De Keizer liet vervolgens

een tweedeplakkaat uitvaardigen om alle nieuwe Testamenten en andereverboden geschriften te verbranden en geene boeken te druk-ken, te koopen of te verkoopen dan die door de overheidwaren goedgekeurd. Toen waagde meester Van der Hulst het,den advocaat Hoen, als van ketterij verdacht, uit zijnewoning in den Haag te doen oplichten en naar de gevangeniste Geertruidenberg over te brengen. De landvoogdesse even-wel , des Keizers tante, was er ontevreden over, dat Van derHulst den Voorzitter van den grooten Raad niet geraadpleegdhad en gaf daarom last, dat de gevangene terstond zoulosgelaten en naar den Haag teruggevoerd worden.



3» Het duurde lang, eer de zaak in den Haag behandeldwerd. Meester Van der Hulst liet weken lang op zichwachten, betuigende dat hij uit vrees voor oproer niet inden Haag durfde verschijnen. De landvoogdesse stondhem toe, in plaats van in den Haag, in eene andere stadrecht te spreken. Dat was evenwel niet naar den zin vande Staten van Holland, die den gevangene volstrekt nietwilden uitleveren en een protest bij de landvoogdesse in-dienden. Tengevolge daarvan schorste zij meester Vander Hulst en bewerkte vóór het eind des jaars zijne ont-zetting uit het ambt, hem toevertrouwd. Gedurende dien tijd had Hoen met eenige andere man-nen gevangen gezeten, zonder iets van een rechterlijkonderzoek te hooren. Zou het optreden van een nieuwenrechter daarin verandering brengen ?

Zouden het voortaangeestelijke rechters zijn ? Wie kon het zeggen! De Keizerscheen voor alle dingen de macht aan zich te willen hou-den en eene gehecle verandering in het bisschoppelijkbestuur der kerk te beramen. Het spreekt van zelf, datonder het twisten over rechtsbevoegdheid de ketters inaantal wonnen en hunne kans vermeerderde om ongestraftte blijven. Van de zijde der geestelijken geschiedde nietsom het oude geloof aan te bevelen dan dat er tegen deketters gepredikt werd. De stadsregeeringen ijverden voorhare eigene rechtspraak en wilden niet voldoen aan deneisch der regecring om de gevangene ketters naar elderste voeren. De Keizer mocht al zeggen, dat ketterij eenemisdaad van gekwetste majesteit was, de steden blevenbij haar gevoelen. Menige stadsregeering

beveiligde daar-om de ketters tegen allen overlast, of, als zij zich daar-toe niet gerechtigd achtte , dan haastte zij zich door ei-gene rechtspleging den Keizer vóór te zijn. Gelukkigvaak voor de ketters, die uit handen hunner regentenlichter straf ontvingen dan hun anders zou opgelegd zijn.Zoo zou David Jorisz te Delft in 1528, nadat hij aan dekerkdeur een schotschrift tegen de geestelijken had aange-plakt, volgens uitspraak der schepenen vrijgekomen zijn metzes weken in zijn huis en een jaar lang binnen zijne stad teblijven, terwijl het Hof des Keizers hem veroordeelde tot



39 de geeseling en het doorpriemen van zijne tong, benevensboete en ballingschap. Hoeveel geschrijf, hoeveel getwist,hoeveel onderhandeling was er niet aan de uitvoering vaneen vonnis verbonden! De schepenen bekommerden zichover de bedoelingen des Keizers niet, zij zorgden slechts voorhunne privilegiën. Tastte de Keizer die aan, dan werktenzij hem in het uitvoeren van zijne plakkaten tegen. Omdie reden is het zoo vreemd niet, dat ondanks des Keizerswil de ketterij allerwege bleef toenemen, ja dat Erasmusin 1525 moest getuigen: het grootste deel des volks kentde leer van Luther en wordt dagelijks meer van de kerkafvallig. 6. Het eerste doodvonnis, te Utrecht ten uitvoergebracht. Ondanks de moeite, daaraan verbonden, zette de Keizerzijn plan door. De

plakkaten moesten uitgevoerd worden,en wat de Keizer wilde, dat wilde de bisschop van Utrechtook, en juist de stad Utrecht zou de eerste zijn om dengeloofsmoed van eenen ketter aan het licht te brengen.In het laatst van 1521 werd Herman Gerrits, pastoor vande St. Jacobskerk voor de kettermeesters ontboden. Reedswas de houtmijt opgericht, die met ontzettende gewisheidaankondigde, dat hier zou doorgetast worden. Reeds stondhet volk in groote menigte om den brandstapel geschaard,toen de beschuldigde priester te midden van eene grooteschare zijne gevoelens herriep en zich opnieuw aan denPaus van Rome onderwierp. Helaas! het was den overi-gens goeden en achtenswaardigen man onmogelijk, denschrik des doods te overwinnen. De liefde tot het

levenbewoog hem aan zijne gevoelens ontrouw te worden.Toch waren er onder de leden zijner gemeente, die zichstandvastiger hielden en de doodsgevaren trotseerden. Eendier standvastigen was Willem Dirks, stadskuiper in deViesteeg, de Roode kuiper bijgenaamd. Hij werd ookvan ketterij verdacht en in het verhoor genomen. Het



40 bleek dat hij op de gildekamer openlijk had durven zeg-gen, dat een bisschop, ja! dat ieder priester behoordegehuwd te zijn. Op de Katrijnenpoort werd hij gevangengezet, daar hij een brief ontvangen had, beginnende metdeze woorden: „Lieve broeder in Christus." Daaruit werdafgeleid, dat hij met Luthers leer had omgegaan. Voortskwam ook aan het licht, dat hij had durven zeggen:Sint Petrus is nooit Paus geweest; biechten is onnoodig;bedevaarten zijn onnut, aanroepen van Maria en Heiligenis ongeoorloofd en het hoogwaardig Sacrament is nietsdan brood. Zijne rechters zeiden: het kwam hem als leekniet toe, zulke dingen te verkondigen. Willem Dirkshervatte: hem even goed als den apostelen , die visschersgeweest waren. Zij noemden zijne taal Godslasterlijk,maar hij

betuigde: alles uit Paulus en de Evangeliën tekunnen bewijzen. Het einde der rechtspraak was het doodvonnis. Dekettersche man werd ten brandstapel weggevoerd Op deaansporing van een monnik, die hem begeleidde, om devoorspraak van Maria in te roepen, antwoordde de mar-telaar: wat meent gij ? was Maria dan iets anders danmijne vrouw of die van een ander?" . . . „Maar zij wasdan toch eene moeder vol genade!" r?ep de monnik.„Neen" luidde het antwoord. „Gods genade alleen hadhaar gesterkt!" En in zijne weigering om Maria aan teroepen volhardende, sloeg de martelaar de oogen opwaartsen smeekte: „Vader! in uwe handen beveel ik mijnengeest!" Weldra werd hij door de vlammen van denbrandstapel aangegrepen en tot asch verteerd. Dat ge-schiedde in de maand

Juli van 1525. Met hem opent zichde rij dier bloedgetuigen, die voor de hervorming hetleven hebben gelaten. Willem Dirks was niet een geleerde,maar een man uit het volk, ruw, onbeschaafd, maarmoedig, standvastig. Waarlijk! zijn leven en sterven be-wijst, hoe diep de hervorming in den burgerstand begonin te dringen. Dieper, steeds dieper zou zij, als eene plantdes hemels, daarin wortel schieten, totdat zij niet meerzou uit te roeien zijn.



4* 7. Het leven en sterven van Jan de Bakker (Pistorius). Een bekende naam uit de geschiedenis dier dagen is dievan Jan de Bakker uit Woerden. Door den Utrechtschenrector Hinne Rode opgeleid, had hij reeds vroeg vrijzinnigegevoelens ingezogen, Te Leuven tot pastoor gevormdkreeg hij eene aanstelling tot kapelaan te Woerden. Weldrableek het, dat de Roomsche kerk van dezen vrijzinnigenkapelaan niet veel goeds te wachten had. Hij werd vanketterij beschuldigd en gevangen gezet. Op voorspraakder gemeente, die hem om zijne rondborstigheid en eerlijkkarakter lief gekregen had, ontslagen, verwijderde hij zichuit zijne woonplaats en leidde een tijd lang een zwervendleven. Door zijn hart gedrongen om terug te keeren,zette hij zijne prediking in denzelfden geest

als vroegervoort en werd tot boetedoening veroordeeld. In plaatsvan zich te onderwerpen ging hij opnieuw in den vreemdezwerven, en in het diepst geheim hier en daar zijne geest-verwanten bezoeken en toespreken. Toch hing zijn hartnog altoos aan zijne Woerdensche gemeente en waagdehij het nogmaals zich daar te vestigen. Hij wekte echterde niet onverklaarbare ergernis zijner rechters door eennieuwen, stouten stap. Hij — de kapelaan van Woer-den — trad in het huwelijk De vrouw, aan wie hij zichverbond, was noch rijk noch schoon noch aanzienlijk,maar hij had haar lief en wilde het bewijs geven dat hijzich niet langer aan de wet van het priesterschap gebon-den rekende. Hij arbeidde nu ook voor zijn dagelijkschbrood, oefende het bakkersbedrijf uit of zocht

andere bezig-heid. Toen er echter vanwege den Paus een nieuwe aflaatnangeboden werd, trok hij zijn geestelijk ambtsgewaadweder aan en zette zich te Woerden in den biechtstoelneder. Het vuur der edelste verontwaardiging blaakte inzijn gemoed en menig nadrukkelijk woord werd door hemgepredikt. Hij vond echter geen genoegzamen steun bijde gemeente om voort te gaan, boog voor zijne kerkelijkeoverheid het hoofd en liet er zich toe bewegen om openlijkschuld te belijden en de genade der Roomsche kerk in teroepen. Hij, een schuldbelijdend zoon der Roomsche kerk,



42 hij, de vurige, de door onderzoek en nadenken verlichteman! Neen, dat was hem op den duur onmogelijk. Hijmoest zich weldra weer aan kettersche uitspraken schuldigmaken, en in handen van de geloofsrechters vallen. Dezewaren thans Coppin, Rosemond en Ruard Tapper, delaatste uit Noord-Holland. Zij namen Pistorius *) te \'s Gra-venhage in het verhoor. Daar vielen zij hem inzonderheidover zijn huwelijk aan. Hij verdedigde dien stap omdathem, zooals hij zeide, de gave der onthouding niet ge-schonken was. „Maar hij had toch de priestergelofteafgelegd!" O ja, maar in onkunde. „Nu ja, maar deketterij moest uitgeroeid worden." En Jezus h^eft gebodendat men het onkruid niet zou uitroeien! „Ja, maar Ananiasen Saffira waren toch uitgeroeid." Hebt gij, o inquisiteur.\'de zelfde wondermacht

als de apostel Petrus ? „Maar wijhebben geene macht om u te ontslaan." Neen, maar gijlevert ons over aan den wereldlijken rechter. Aldus was in korte trekken de loop van het gesprektusschen de geloofsrechters en Pistorius. Daags na ditverhoor schenen de rechters gunstiger jegens hem gestemden drongen er op aan, dat hij schuld belijden zou. Hetscheen dat hij er toe te bewegen was, maar op het be-slissend oogenblik ontwaakte in hem de vurigste geloofs-moed en op de bedreiging: wij zullen u tot den brandstapelveroordeelen, luidde zijn krachtig bescheid: welaan, ver-vult de maat uwer vaderen, opdat al het rechtvaardigebloed op u kome, dat van Abel af is gestort! Men beproefde nog, of het mogelijk was hem door deninvloed zijns vaders tot andere gedachten te brengen;maar deze, een

oud man, was zelf zoo vast overtuigdvan de deugd zijns zoons en beriep zich tot verdedigingvan het door hem gesloten huwelijk zoo stoutmoedig ophet Nieuwe Testament, dat de inquisiteur toornig uitriep:„zooals de vader is, zoo is de zoon." „Ja", hervatte de oudeman, „het Nieuwe Testament ken ik; want dat heb ik gele-zen." Van toen af werd Pistorius in een akelig kerkerhol op •) Aldus luidt gijn hollandsche naam De Bakker in het Latijn.



43 de Voorpoort in den Haag opgesloten. Met brood en watermoest hij zich vergenoegen. Gelukkig voor hem, datslechts een houten beschot hem van zijnen medegevangeneGnafeus scheidde, zoodat zij samen konden spreken. Overhet geheel was Pistorius kloek en kalm gestemd. Eenzijner medegevangenen, die van de koude hinder had,dekte hij met zijnen mantel. Zijn vader, die hem bezocht,moedigde hem aan zeggende: „ik bid u, mijn allerliefstezoon! dat gij van het woord Gods niet wijkt. Ikwil u gaarne opofferen, zooals Abraham zijnen zoon Isaakdeed." In den nazomer kwam de landvoogdesse in den Haag,vergezeld van den stadhouder Antonie Van Lalaing. Eeneplechtige zitting van den inquisitieraad werd in de grooteHofzaal gehouden.

Men wees Pistorius op de smart, diezijne vrouw en ook zijne ouders over zijnen dood zoudengevoelen, maar het geloovig en heldhaftig antwoord luidde:„hoe het hun gaan zal, beveel ik aan God Almachtig,die de zorg voor hen op zich heeft genomen." Aan RuardTapper deed hij belijdenis van zonden. Wat zijn huwe-lijk betreft, daaromtrent had hij geene gewetenswroeging.Dat was in zijn oog geen zonde. Zijne rechters echterverklaarden hem vervallen van zijn geestelijk ambt. Hijhad het Pausdom bestreden, Luthers lessen gevolgd, hetvasten overtreden, den ongehuwden staat geschonden, enop grond van dat alles werd hij als ketter aan de wereld-lijke macht overgegeven. De wereldlijke macht aarzeldeniet, terstond daarop het doodvonnis uit te

spreken. Pistorius, gedost in een kort geel kleed, met een zots-kap op het hoofd, werd weggeleid naar het Buitenhof.Door de Voorpoort gaande, waar Willem Ottens uitUtrecht, Gerrit Van Wormer en Bernard ook gevangenzaten, riep de martelaar uit: „broeders! ik ga voor, zooblij alsof ik ter bruiloft ging!" Zij gaven hem tot ant-woord: „broeder! strijd vromelijk, wij zullen u volgen!"Daarop hieven zij eenen lofzang aan. Die tonen uit denkerker klonken roerend schoon. Pistorius werd nu aanden paal gebonden, die boven de houtmijt uitstak. Hijontblootte zijne borst, waarop de scherprechter een zakje



44 buskruit vasthechtte, hem voor die daad vergeving vragende.„Vergeving!" zegt Pistorius, „het is u reeds vergeven,want ik wist reeds voor een jaar, dat dit mijn eindewezen zou!" Toen hief hij den 3istenpsalm aan en ver-zuchtte : „o God! Vergeving voor hetgeen zij mij mis-doen." Het buskruit ontploft. De martelaar uit eendoordringenden kreet. De vlammen flikkeren, het houtknettert. Pistorius is niet meer. De rosse gloed desbrandstapels verkondigt aan de Haagsche Burgerij dat erkettergericht gehouden is. Verschrikkelijke terechtstelling,wel geschikt om den moed in de harten te dooven! Jan de Bakker is in het laatst van Augustus 1525 terdood gebracht. Doorgaans wordt hij de eerste Noord-Nederlandsche bloedgetuige genoemd. Ten onrechte. Hijis de eerste geweest in het graafschap Holland, doch WillemDirks,

gelijk wij zagen, is in het bisdom Utrecht hemeenige weken voorgegaan. En hoe liep het af met de drie andere reeds genoemdegevangenen en met Gnafeus? Zij zijn niet tot den brand-stapel veroordeeld, maar tot gevangenschap. Er moetechter bijgevoegd worden, dat geen dezer mannen denonuitbluschlijken moed van Pistorius heeft bezeten. Zijzijn allen in meerdere of mindere mate aan hunne belij-denis ontrouw geworden. Gelukkig echter voor de goedezaak der hervorming, dat, waar zij aarzelden, anderendes te krachtiger zouden optreden om standvastig te blijventot den einde toe. 8. Verboden boeken. Plakkaat volgde op plakkaat tegen kettersche boeken.Eerst werd de uitlevering van die boeken ge?ischt, toenhet drukken verboden, tenzij de inhoud vooraf was goed-gekeurd, daarna het koopen of verkoopen

van buitens-lands gedrukte boeken strafbaar gesteld en eindelijk dedeken van Naaldwijk aangewezen, om al wat er gedruktwas na te zien en te keuren. Sedert 1529 werden zij, die kettersche boeken onderzich hielden, tot de straffe des doods veroordeeld met



45 verbeurdverklaring van hunne goederen, terwijl even strengestraffen bedreigd werden aan hen, die portretten van Lutherof spotprenten van de maagd Maria in hun bezit hadden,en die beelden stuk braken. Ondanks deze plakkaten ging\'het volk zijn gang, het bleef kettersche geschriften lezen.Duizenden van die vlugschriften zijn ten vure gedoemd enspoorloos verloren gegaan. Aangaande dezulken, waarvaner hier of daar in bibliotheken een enkel nommer is be-waard gebleven, moet dikwijls gegist worden naarden tijdhunner herkomst, daar zij, noch van den naam des druk-kers noch van de plaats van uitgaaf, voorzien zijn. Tochkunnen wij met eenigen grond zeggen, dat tot deze ge-schriften vertalingen van Luthers werken behoorden envan andere Duitsche hervormers,

voorts de disputatietusschen de kettermeesters en Pistorius, de uitlegging vanhet geloof in God den Vader, de verklaring van denprofeet Baruch, de troostelijke zendbrief en de postille.In een dezer boekjes wordt vrijmoedig erkend, dat er opaarde niet meer dan ééne heilige, algemeene, christelijkekerk is, namelijk de gemeenschap der vrome geloovigemenschen, die door den Heiligen Geest verzameld zijnde,dagelijks in de Sacramenten en het Woord Gods versterktworden. In het Boek Baruch staat als slotwoord dittweeregelig vers: O mensch, wil u wachten voor afgoderijgroot of klein, den Heer uwen God aanbidt en dientallein. De Troostelijke Zendbrief bevat uitnemende woorden enschrijft: „is het, dat wij leden van Christus\' lichaam zijn,dan moeten wij ons niet verwonderen,

zijns lijdens enkruises deelachtig te worden. Is ons Hoofd met doornengekroond geweest, zoo kunnen wij tot het lichaam nietbehooren, tenzij dezelfde smart ons ter harte ga. Is onzeKoning naakt geslagen, bebloed, bespot, bespogen enopgehangen, zoo mogen wij hier in deze wereld ook nietaltijd onze hartsgenoegens smaken". In de Postille wordtde kerkleer heftig bestreden en het Avondmaal voorge-steld als de volkomen gemeenschap met Jezus en de toe-eigening van de door Hem verworven voorrechten. Door zulke geschriften werd de geest der hervormings-



46 gezinden gevoed en gesterkt, terwijl daaraan werdentoegevoegd liederen en zangen, ook voor het grootste deelverloren gegaan, maar met enkele uitzonderingen. Zoo istot onze kennis gekomen het lied van het arm schaepke,zijnde de klacht van eenen ongenoemde, die de geloofs-vervolging tijdig ontvlucht is. Ick arm schaep aan de groene heijde, Waar zal ick henengaen ? Van vrienden en magen moet ik scheijden En alleen op Cristum staen. Ende mij op Hem verlaten. Al der wereld Jolijt En mach mijner siele ni?t baten. Sij hebben een schaepke gegetenSij en sijn noch niet versaed,Dat wordt haar nu verwetenDaerom zijn zij dus kwaed,Dat zij ons hebbsn verdrevenUijt mijn vaders landMet grooter schandGod de Heer wil \'t haar vergeven. Ick bidde u, ghij edel Heeren !Wilt gij Gods

oordeel ontgaen,Dat ghij u toch wilt bekeerenEn sien wat ghij hebt gedaen ,Gij brandt Gods uitverkoren !Om seker geldDat men u telt,Wilt gij Gods Woord versmoren. 9. Godsdienstgesprek te Groningen. Groningen, toen nog onder de macht van Karel vanEgmond, hertog van Gelderland, was eene stad, waar velevrijheidlievende geestelijken woonden. Het zaad doorWessel Gansfoort gestrooid, was welig opgegaan en hadzich voorspoedig ontwikkeld. Willem Frederiks, pastoorder St. Maartenskerk, een vriend van Erasmus en voor-stander van verlichting, die Gansfoort nog gekend had,arbeidde aldaar in denzelfden geest voort. Hij was het,die ten jare 1523 de geestelijken zijner parochie en den



47 rector der St. Maartensschool aanmoedigde, om in hetstrijdperk te treden tegen de Dominicaner-monniken eneen godgeleerd twistgesprek te houden. Dat godsdienst-gesprek had in het Dominicaner-klooster plaats en wasniet onbelangrijk. De prior der Dominicanen nam bij diegelegenheid de verdediging van zes stellingen op zich, dieover de wereldlijke macht des Pausen, zijn gezag in ge-loofszaken, de verhouding van de Kerk tot den Staat,en het vervolgen van ketters handelden. Wij zullen datgesprek, dat in het Latijn gevoerd werd en van grondigekennis der heilige Schrift en der kerkvaders blijken gaf,niet in zijn geheel verhalen maar als proef iets mededeelenvan de redeneering van Timmermans, een der vrijzinnigegeestelijken, die zich verzette tegen de stelling, dat dekerk geroepen is, de

ketters ter dood te doen brengen.„De zwaarste straf" zeide Timmermans, „die de Kerkmag opleggen , is afsnijding van de gemeente, en Christusheeft nooit geleerd dat zijne discipelen het zwaard mochtengebruiken. Men moet de dwalenden liever door verdraag-zaamheid en gezond onderwijs terecht brengen, en, zijnzij niet terecht te brengen, dan late men hen over aanhunnen eigen Heer. Dat leert de apostel in i CorintheV en 2 Corinthe II; en de Heer berispte zijne discipelen,toen zij begeerden dat er vuur uit den hemel zoude neder-dalen om de Samaritanen te straffen. Niemand mag vooreen ketter gehouden worden dan hij, die openlijk doorapostolisch gezag van dwaling overtuigd , zijne leerstellingenniet wil laten varen. Den zoodanige moet boete wordenopgelegd , opdat hij , uit de kerk

verdreven , alleen blijveen door schaamte overmeesterd tot betere gezindheid kome.Zoo heeft de apostel gehandeld met Hymeneus en Alexan-der, die hij niet met den dood gestraft heeft volgens ITimotheus i vs. 20. Op deze woorden riep Laurentius,de prior der Dominicanen verwonderd uit: „waaraan ont-leent gij die fabel en waar kan ik dat lezen?" Timmer-mans antwoordde: „kent gij dan het boek van Tertullianusover het vervolgen van ketters niet, en weet gij niet,dat de apostel Titus III vs. 10 beveelt: vermijd denketterschen mensch na de eerste en tweede vermaning.



48 „En zou het ons dan bevolen zijn, den zoodanige te dooden?" En nu wees hij hun vervolgens op het voorbeeld vanTertullianus, die voor de Donatisten was tusschen beidengetreden en op dat van Martinus van Tours, die devoorspraak der Gallische ketters was geweest. Voortsbewees hij hun, dat de zwaarste straf, die de kerkkon opleggen, de afsnijding van de gemeente, niet doorden priester maar door de gemeente zelve moet uitgesprokenworden. Al te maal schoone en juiste, in het Evangelie ge-gronde opmerkingen, zal men zeggen, maar waartoemoest dat leiden? Wat was de vrucht van het gods-dienstgesprek ? Die is niet duidelijk aan te wijzen. Hetgodgeleerd gesprek moest dienen, om de geestelijkenzelven tot bewustheid te brengen van de meerdere ofmindere beteekenis en

kracht hunner bewijsvoeringen. De prior der Dominicanen heeft te Groningen niets meerin het belang der Roomsche kerkleer ondernomen, maarwel is er eene kerkordening ingevoerd, die alle geeste-lijken verplichtte het rechte, heldere Evangelie Gods,met uitlegging van de schriften der Apostelen te prediken,zoodat ieder mensch daaruit kon geleerd, en niemandbehoeft geërgerd te worden. Toch waren die Groninger geestelijken niet de grond-vesters van een nieuwen toestand. Zij wisten zelven nogniet, werwaarts zich te wenden. Aan het verlaten vande Roomsche kerk dachten zij niet. Veel zou er nogmoeten -gebeuren, voordat de gemeente tot het besluitkwam, om zelve iets nieuws te beginnen. Veel onrust,overspanning, dweperij zou de hoofden en harten beroeren.Zware

verdrukking zou er moeten doorgestaan worden;en ofschoon Groningen vóór de komst van Alva geenbrandstapel heeft zien oprichten en de Evangelischevrijheid zich daar gemakkelijker dan elders heeftkunnen ontwikkelen, zijn er nog jaren verloopen, voor-dat men ook daar tot een wel geordenden toestand heeftkunnen overgaan. Dezelfde opmerking kan gemaakt worden omtrent Fries-land, dat in 1523 aan de erflanden van Keizer Karel aan-



4$ gtehecht\', de gestrengheid zijner plakkaten in de eerstvol*-gende jaren nog niet heeft gevoeld. Het wemelde er welvan vrijheidlievende geestelijken en het volk mocht deleerstellingen van Luther wel hooren, maar het kwamnog niet tot eene scheuring met de kerk. Ook in Fries-land zou nog veel onrust, overspanning, dweperij dehoofden en harten beroeren, ook daar zou veel bloedworden gestort. Sedert 1526 is de inquisitie in Frieslandhare werkzaamheid begonnen. Toen werden twee burgers uitStavoren wegens ketterij veroordeeld tot ballingschap. Eenander Friesch burger, die „de reine jonkvrouw Maria, demoeder Gods" schandelijk gelasterd had, werd de tongmet een ijzer doorboord. Kettersche boeken werden inFriesland verboden en in 1530 werd Wijbrand Janszoontot asch

verbrand. Met dat al kon de Keizer ook daarzijn doel niet bereiken. Ook in Friesland drong het lichteener gezuiverde kennis van het Evangelie ondanks allehinderpalen telkens verder door.                  •\' 10. De uitvoering der plakkaten In Gelderland,Noord-Brabant en Zeeland. De hertog van Gelderland wilde van geen nieuwighedenin het stuk der religie weten. In 1529 ging er van hemeen plakkaat uit tegen alle lieden, gezetenen, vreemdelingen,?mannen of vrouwen, die met Luthersche ketterij besmetwaren en binnenshuis of in herbergen en bijeenkomsteniets deden of spraken dat naar ketterij zweemde. Zij moestenzonder genade ter dood gebracht en hunne goederen ver-beurd verklaard worden. Naar men zegt is hij zoo strengte werk gegaan dat hij iemand, die een kettersch

liedgezongen had, aan den scherprechter zond met bevel, omhem zonder vorm van proces in zijn eigen huis te onfr-hoofden. De vrijzinnige pastoor Geldenhauer te Tiel, deons reeds bekende vriend van Erasmus, die aandrongop de viering des Avondmaals onder gebruik van brood«n wijn, kon het dan ook niet volhouden maar werdgedwortgen zijne prediking te staken en naar Duitschlandte vluchten. Eene vrouw te Tiel, op haar. sterfbed deMoorrees, Kerkhervorming.                                            4



So genademiddelen der kerk weigerende en het sacramentdes altaars verachtende, werd veroordeeld. Haar lijk isopgegraven en door beulshanden verbrand. De pastoorte Grave zag zich verplicht, wegens zijne vrijzinnigeprediking het land te ruimen. Te Nijmegen werden tweevrouwen van deftigen stand op den brandstapel gebrachtom hare Luthersche gevoelens. Te Venlo werd aan Jacobvan Lowendael, de Lutheraan bijgenaamd, de tong meteen priem doorstoken. Te Arnhem werden ketterschegeestelijken onthoofd, verbannen of verdronken. Arnoudvan Cuijck, rector van de Fraterschool te Doesborg werdonthoofd en zijn lijk verbrand. Op dezelfde wijze ginghet in de overige Geldersche steden. De hertog had hetvoornemen aangekondigd, de Lutheranen uit te roeien,en waarlijk! hij heeft het

zijnen hervormingsgezindenonderdanen ontzettend bang gemaakt. Tegelijkertijd zette de Keizer de uitvoering van zijneplakkaten in Brabant en Zeeland met gestrengheid voort.Volgens zijne bevelen mocht er niet geredetwist wordenover de Heilige Schrift, geen ketter mocht worden geher-bergd. Vooral ging de regeering de geheime samenkom-sten te keer en ook het optreden der Rederijkers, die inmin of meer bedekte termen door toespelingen of dubbel-zinnigheden, hunnen afkeer van de kerkleer lucht gaven.Ware des Keizers plakkaat naar de letter uitgevoerd, danzou elk burger, die een verboden boek in zijn huis had,zonder het vrijwillig uit te leveren, onthoofd moeten zijn.Toch woedde de overheid buitengewoon fel, en bracht,door vrees aan te jagen, de zwakke gemoederen tot afval.Zoo

geschiedde het te \'s Hertogenbosch, waar negen vande twaalf wegens de „verdoemde ketterij van Luther"aangeklaagde burgers openlijk in de Sint Janskerk hunnegevoelens herriepen. Laat ons deze menschen niet hard vallen!Op het plein vóór het raadhuis stond reeds de houtmijtopgericht en kettersche boeken werden er op verbrand. Ishet dan niet te begrijpen, dat zij op zulk een gezichthuiverend terugtraden? Maar des te eerbiediger noemenwij de namen van den speldemaker Joost, zoon van GerritDe Lepper, die onthoofd, en van Peter Hoorns eenen



5i wever (beiden uit Vucht), die levend verbrand is. De laatsteverklaarde niets anders, zegt het oud verhaal, dan dat hijgaarne wilde sterven. Welk eene geloofsgetuigenis, roerenddoor haren eenvoud! De snijder Emond werd onthoofden de pottebakker Joost insgelijks , betuigende tot in destervensure: „ik heb nergens mee omgegaan dan met hetWoord Gods." Te Bergen op Zoom werden in 1529 viermannen om hunne gevoelens onthoofd en twee vrouwenlevend begraven. De hoofden werden, om tot een afschrikte strekken, op staken gezet. Met een paar priesters te Middelburg, ook wegensketterij aangeklaagd. liep het nog al gunstig af, misschienomdat zij zich gewonnen gaven, maar in 1530 werden ertoch vier menschen in Zeeland onthoofd. Zij hadden,zoo het

heette, kwalijk gesproken van „het Sacrament,het fondament van ons Christengeloof." Te Veere wasgroote opgewektheid tot het bijwonen van vergaderingen,scholen genaamd, waar de godsdienstige vraagstukkenbesproken werden. Iemand uit het volk verklaarde diescholen niet te willen verzuimen, al moest het hem devriendschap van zijne liefste betrekkingen kosten. Diescholen werden gehouden bij Cornelis den kuiper, Fransden mandemaker en Berend den schoenmaker, terwijlzekere Claas uit Holland de voorganger was Allesging daar hoogst eenvoudig toe: de voorganger zat bijzijne hoorders aan tafel, en om de zaak te verbloemen,werd het samenzijn met een maaltijd besloten; maar datdie scholen vrucht droegen, bleek, uit het gezegde van hetvolk op straat.

Eens bij het rondgaan eener processiedurfde Adam Tonissen uitroepen: „ginds brengt men deijdele kas van den profeet Baal aan 1 dat brood is niet„Gods lichaam, dat in de ciborie opgesloten ligt! Zijzouden Hem opsluiten! Hij wil niet opgesloten zijn; maar„God zeide aan het Avondmaal, slaande op zijn lichaam„met de hand: hoc est corpus meum." Aldus sprak hetvolk op straat. Paschen werd een jaarmarkt genoemd, goedom aan de papen geld te bezorgen. De mis! . . . .„ik voel aan mijn beurs dat het mis is" spotte hetvolk. Priesterschap! . . . . „ik heb zelf grooter macht 4*



52 dan al de priesters!" Kloosterleven ! ..\' I : „er uit, uit diékerkers." Vagevuur! .... „dat bestaat slechts in het holvan- des priesters tasche." Laatste oliesel! .... „hetheeft de kracht van olie, daar men de schoenen meesmeert." Ruwe taal, kennelijk uit den mond van demannen des volks, maar deze waren de kracht der her-vorming in de Nederlanden. Het was de zaak des volks,en daarom hebben mandemakers, smeden, timmerliedener zich voor laten geeselen, branden en onthoofden. Te Zuidland op Voorne had eene vrouw bij gelegenheidvan een processie uitgeroepen: „ziet dat is der papen God,"en geweigerd de knie te buigen. Anderen waren haar indie oneerbiedigheid gevolgd. Twee der vurigste Sacramen-tarissen werden veroordeeld. Adriaan Cram is de tong door-priemd en Catelijne Bouwens is in den

Haag verbrand,tegelijk met den martelaar Antonie Frederiks uit Naardenen Cornelis Wouters, die onthoofd werd, uit Dordt. Deze Wouters, een ongeletterde man, had vroeger zijnekettersche gevoelens herroepen, doch later zijne herroepingdiep betreurd en schriftelijk teruggenomen. Voor de ge-loofsrechters ontboden betuigde hij gaarne voor zijn geloofte zullen sterven, niet alleen een korten dood, maarveel pijn en een langen dood te willen lijden, opdat eeniegelijk zou mogen weten, dat zijne herroeping vanvroeger hem leed had gedaan. De rechters, medelijdenmet een man gevoelende, dien het blijkbaar zoo hoogeernst was, lieten hem nog tijd om zich te bedenken, maarhij bleef bij zijn gevoelen en werd onthoofd. 11. Terechtstellingen in Holland. ; Te Rotterdam werden bij Cornelis Pietersz samenkom-sten

gehouden onder voorgang van een metselaar uitDelft, een behoeftig maar welbespraakt man. Dezeleerde ook dat de hostie gewoon brood is en de misniet anders dan „beestenmissie" en het kruisbeeld . . . .„daar hangt het eene hout aan het andere" riep hijspottend uit. Vasten ! . . . . waartoe het vasten ? „hetvasten is anders niet dan hoofdbreken, want God heeft V



53 voor ons allen genoeg gedaan." Aldus luidde de hoofd-som zijner ruwe maar voor het volk verstaanbare prediking.Zijn vader, dezelfde.gevoelens toegedaan, werd gegeeselden voor drie jaren gebannen; hem zelven werd de tongdoorpriemd, toen werd hij aan de kaak gesteld en voorzes jaar gebannen. En hoedanig was de toestand te Delft en in den Haag?Hoen was in de gevangenis overleden, Hondebeke hadDelft verlaten, Gnafeus, na herhaaldelijk gevangen gezetente hebben, was naar het buitenland gevlucht. Toenkwam David Jorisz aan het hoofd der Sacramentarisseilte Delft, maar om zijn heftig protest tegen de afgoderijmet een wonderdoend Mariabeeld in de Nieuwe Kerk werdhij gevangen gezet en nadat hij zijne straf ondergaan had,vertrok hij naar elders. Delft en den Haag aldus vanvoorgangers en

leidslieden verstoken , zetten nog wel hetonderzoek des Evangelies voort maar meer dan vroegerin het geheim. Ook op de dorpen, zooals te Ter Heide,werden de Sacramentisten vervolgd. Eene vrouw die zichtegen de hostie uitgelaten en ketters geherbergd\' had,werd veroordeeld te pronk te staan en hare woonplaatsuitgedreven. Zoo begreep de keizerlijke regeering hare taak:Met ijzeren arm zocht zij de hervorming te onderdrukken,en overal stuitte zij op den geest des volks. Zij kon denkleinmoedigen vrees aanjagen, den kloekmoedigen strafopleggen, den vurigen van geest den marteldood doenondergaan. Straks zouden weer anderen de stem verheffenen getuigen, van hetgeen zij uit de Heilige Schriften enden mond der hervormers vernomen hadden. In den omtrek van Leiden werden druk bezochte ver-

gaderingen gehouden van mannen en vrouwen, waarbij devoorgangers dezelfde gevoelens omtrent het Avondmaalverkondigden als elders. De knecht vau een leidekker teLeiden verklaarde ronduit: of hij den ouwel at uit de handdes priesters of een gewoon stuk brood, dat alles was het-zelfde." Hij werd veroordeeld om te pronk te staan meteen rok, waarop voor en achter een kelk stond afgebeeld,en om met eene brandende waskaars in de hand opSt. Jansdag voor de processie uit te loopen. Een kleer-»



54 maker, die een geschrift aan de Pieterskerk had aangeslagenmet groote en zware ketterijen tegen het hoogwaardigSacrament, werd eveneens te pronk gesteld en bovendiengegeeseld. Te Haarlem trad zekere Georgius op, leeraar in hetkerkelijk zangkoor en verhief zijne stem tegen den aflaat-handel, die bij gelegenheid van het jubeljaar 1525 gedre-ven werd. Hij vond zelfs bij de familie en vrienden vanden schout grooten bijval maar zag zich toch verplicht, destad te ontvluchten. Te Krommeniedijk woonde de priesterCornelis Pietersz, die in verlichten geest predikte en eenblinden ketterschen balling uit Leiden herbergde. Beide man-nen trokken tevelde tegen het vereeren van heiligen en hetontsteken van waskaarsen en hielden vol, zoolang zij kon-den , in den omtrek, aan de Zaan, te prediken. Geheel Noord-

Holland telde vele Sacramentisten, en te Enkhuizen, ofschoonde kettermeester Ruard Tapper daar woonde, werden velevluchtende ketters gastvrij opgenomen, verborgen gehoudenen met scheepsgelegenheid naar het buitenland vervoerd. TeHoorn werd Jan Cornelisz. Winter als een onverbeterlijknieuwigheidszoeker wegens het verspreiden van geestelijkegeschriften gevonnisd. Hij is te Utrecht onthoofd. Ophet schavot zong hij nog den lofzang: ,,Wij loven U, oGod, wij prijzen Uwen naam." Bij den regel: „Profeten,martelaars vermelden daar Uw eer," daalde het zwaarddes beuls op hem neder. Te Amsterdam begreep de stadsregeering zelve hande-lend te moeten optreden en vaardigde eene keur uit,waarbij tepronkstelling of boete werd opgelegd aan hen,die vrijbrieven van de geestelijken aannamen tot het

sluitenvan een geheim huwelijk. De geestelijken verzetten zichtegen deze stadskeur en bewerkten bij den Utrechtschenbisschop, dat de stad met de kerkelijke straf van ban eninterdict bedreigd zou worden. De bisschop zond werkelijkzulk een bedreiging maar durfde haar toch niet uitvoeren,daar de keizer hem liet weten, dat, als hij zijn woordniet introk, beslag op al de goederen en inkomsten derHollandsche geestelijkheid gelegd zou worden. Zoo weinigwerkten de geestelijke en wereldlijke macht in dit geval



55 samen I Er volgden telkens moeielijkheden. De stads-regeering was tegen de geestelijkheid en de geestelijkheidriep den bisschop tehulp. De bisschop bedreigde de stad,totdat de keizer aan den twist een einde maakte. Datalles werkte den afkeer van de geestelijkheid en de neigingtot ketterij in de hand. Invloedrijke Amsterdamsche bur-gers lazen de geschriften der hervormers, stelden vrijzinnigepastoors zeer op prijs, huisvestten kettersche vluchtelingenen weerstreefden de uitvoering van de plakkaten. Grooteuitbreiding kreeg de nieuwe leer in de stad, en zij zouzich nog krachtiger hebben doen gelden, ware er geengebrek geweest aan bekwame voorgangers. Helaas, die warenniet te verkrijgen. Menigeen was reeds het land uitgevlucht,die anders met de leiding der gemeente belast

had kunnenworden. Thans moesten de Sacramentisten zichzelven stich-ten. Vonnissen werden weinig gewezen. De belangrijkstewaren deze vier: De schoenmaker Jan IJsbrands werdvoor zes jaar uit de stad verbannen omdat hij in de kerkgeroepen had: „Ik wil maar heengaan: ik heb al langgenoeg verleiders van God \') gehoord." Albert Dirks hadin den vastentijd vleesch gegeten en werd gegeeseld Dekuiper Jan Pauluszen had tegen het Sacrament gesprokenen moest met een harnas aan, behangen met papierenaflaten, aan de processie op Sacramentsdag deelnemen.Hillebrand van Zwol, die het Sacrament voor gewoon broodhad uitgekreten, moest met een priem door zijn tong aande kaak staan en de stad ruimen. Deze vonnissen werdendoor het bestuur der stad gewezen. Het

Hof van Hollandliet Jan Dirks geeselen, de tong doorpriemen en te pronkstaan omdat ook hij het Sacrament had geminacht ende slotenmaker Wolfert kreeg hetzelfde vonnis met twintiggulden boete, omdat hij tot een priester gezegd had: „hetzou wel een onwijze God zijn, die als een ouwel tusschenuwe priesterhanden zou komen." Wat verder de steden en dorpen van Noord-Hollandbetreft, het wemelde er van Sacramentisten. Bijzondere *) Verleiders van God, of dwaalleeraars.



vermelding verdient ééne deftige burgervrouw-uit Monnikkendam, Wendelmoet Claesdochter\' genaamd, die haar;geloof met den marteldood bezegeld heeft. Zij was be-schuldigd van verkeerde gevoelens tegenover het Sacramenten vele andere instellingen der kerk, kunnende veel bewijs-plaatsen uit de H. Schrift aanhalen. De plakkaten eischtenharen dood, maar het Hof had medelijden. Haar bloed-verwant Jansz, onderpastoor te Gouda, zocht haar totandere inzichten te brengen. Vergeefs! Zij volhardde in,hare gevoelens. Toen werd zij zes maanden te Woerden,gevangen gehouden. Op nieuw verhoord, betuigde zij hetSacrament te houden voor brood en meel en „als gijlieden",zeide zij tot hare rechters, „het voor God houdt, zeg ikdat het een duivel is." Zij verlangde geen biechtvadermaar biechtte

bij Christus. Wie haar dat geleerd had,zeide zij niet, maar noemde slechts den Heer, van wiensschapen zij er één was. Veel bezoek ontving zij in denkerker. Eene welmeenende vrouw smeekte haar: „lievezuster, zwijg toch en houd uwe gevoelens voor u zelve."„Neen", was het antwoord, „ik kan niet zwijgen ; of zijmij morgen verbranden dan wel in een zak steken en ver-drinken , dat is hetzelfde. Zooals de Heer het voorzien,heeft, zoo moet het geschieden " Dominicaner monnikentraden binnen met het kruisbeeld. „Dat is mijn God niet"riep zij in heftige gemoedsbeweging uit, „het is een anderkruis waardoor ik verlost ben. Werpt dit in het vuur enwarmt er u bij, het is een houten God." Een der monnikenbeproefde nog eens haar tot andere gedachten te brengen.„Heb ik u niet gezegd", was haar

antwoord, „dat gij mijniet van mijnen God zult aftrekken!" Zij werd tot den brandstapel veroordeeld. Op de gerechts-plaats keerde zij zich nog eens tot de saamgeschooldemenigte, zeggende: „ik bid u, als ik iemand misdaan ofvertoornd heb, dat gij het mij vergeven wilt!" De aan-blik van de houtmijt bracht haar niet tot wankelen. De beul,door hare standvastigheid bewogen, riep haar toe: „moeder,blijf bij God en laat u van Hem niet aftrekken." Neenzij liet zich niet van God aftrekken. Zelve trad zij toetot den worgpaal, ontknoopte haren halsdoek en wierp



57 zich den strop om. „Wendelmoet!" zegt een der monniken,„Wilt gij als een Christenmensen sterven?\'\' „Ja ik" her-vatte zij. „Verloochent gij dan alle ketterij? is het u leeddat gij gedwaald hebt?" vraagt de monnik. „Ik heb vroe-ger gedwaald" antwoordt de geloofsheldin, „en dat doetmij leed, maar thans dwaal ik niet meer, ik ben op denrechten weg en blijf bij God!" Het waren hare laatstewoorden. De doodelijke strik werd vastgesnoerd. Devlammen stegen op. Wendelmoet Claesdochter had dengeest gegeven. 12. Overzicht van het behandelde tydperk. Zullen wij nog aarzelen te erkennen, dat de hervormingde zaak des volks was geworden ? Hoe zouden anderszoovelen de bangste verdrukkingen voor de nieuwe leerhebben uitgestaan? Het was de zaak van hun leven ge-worden. Zij

wilden er me? overwinnen of sterven. Enhet waren niet vele wijzen naar het vleesch, niet velemachtigen, niet vele edelen, die zich aan deze zaak ver-bonden , maar het onedele der wereld en het verachte heeftGod uitverkoren, en hetgeen niets is, opdat Hij hetgeeniets is, te niet zou maken, i Cor. i vs. 26 en 28. En wisten die kleedermakers , die wevers, die mande-makers, wat zij wilden? of stond hun dit nog niet klaarvoor den geest ? . Vrijheid wilden zij om naar de uitspraakhuns gewetens God te dienen, vrijheid om zich te ont-slaan van dat juk van menschenleeringen, dat on verdragelij kwerd, vrijheid om zich aan de H. Schrift te houden alsregel des geloofs en vooral om zich los te maken vandie schepselvergoding, die in de leer des Avondmaals zulkeene ergernis gaf. Overigens

wisten zij niet, wat zij verderzouden doen. In de hitte der vervolging konden zij daarniet aan denken. Ook ontbrak het hun aan bevoegdeleidslieden. Zij waren aan dwalende schapen gelijk, weer-loos aan den wolf ten prooi gelaten. Het was het eerste,tafereel van het bloedig treurspel. Nog veel zou er moeten,volgen, voordat er een nieuwe Kerk, en een nieuwe Staatkonden tevoorschijn treden.                        ?•,..? .< . „          ( ,:.; \'.Ir- ,:. : !               ::-?:..          . : ?? :..,;;• ;.\' ; . -, ; \',fc ut ^^^—^^^—^—^—                   t .     ,_.     ^



HOOFDSTUK II. Tijdperk der Anabaptisten. Het was een wonderlijke tijd — die tijd van Luther.Een gevoel van groote en ontzachelijke dingen greep demenschen aan. Zij leefden in dezelfde stemming, waarinde apostel Paulus verkeerde, toen hij de woorden neer-schreef: „het oude is voorbij gegaan, ziet het is alles nieuwgeworden!" Ja, nieuw en ongehoord waren de daden vanLuther. In stoutmoedigheid had hij alles overtroffen , watooit door een dienaar der kerk was ondernomen. Hij hadaan den Paus de gehoorzaamheid opgezegd en den Pause-lijken banbrief als een nietswaardig stuk papier aan devlammen prijs gegeven. In zijne prediking stoorde hijzich aan geene bisschoppen of kardinalen. Hij sprak steedszijne overtuiging uit, ontleend aan de Heilige Schrift enhij deed dat, behalve in zijne

mondelinge prediking, ingeschriften vol geest en vol leven. Maar waar moest datheen ? Een man als Erasmus kon er zich volstrekt nietmee vereenigen. Hij zag niets dan onheil tegemoet. „Ikverkies," zoo schreef hij, „de nog bestaande inrichting derkerk boven het verwekken van nieuwe volksbewegingen,die menigwerf op geheel iets anders uitloopen, dan ophetgeen men zich voorstelt. Met mijn weten ben ik nooiteen leeraar der dwaling geweest noch een aanvoerder vanoproermakers, en dat zal ik ook nooit worden." Aldus de bedachtzame en schroomvallige Erasmus, diezich bewust was niet voor kerkhervormer in de wiegte zijn gelegd; maar of hij al behoedzaam terug trad,



59 wat baatte het in dien tijd van geweldige beroering dergeesten ? Het volk had zich reeds lang van de denkbeel-den der hervormers meester gemaakt en zou die reedsspoedig, helaas! op hoogst onberaden wijze zoeken tenuitvoer te brengen. Waar nu een Luther zelf de teugelsin handen kon houden, daar bleef de menigte binnen depalen, en dat te eer, terwijl het keurvorstelijk zwaard vanFrederik den Wijze van Saksen het werk van Luther be-schermde; maar in andere streken, waar geen Luther zijnedoordringende stem verhief en geen keurvorst de zaak derbedachtzame hervorming beschermde, aan welke gevarenstond de door de nieuwe denkbeelden bedwelmde schareniet bloot! Welke uitspattingen van dweepzucht warenniet te vreezen ! Welke verwarring zou er niet door woei-geesten aangericht

worden! Onze vaderlandsche bodemzou daarvan getuigen. De Anabaptisten of Wederdooperszouden door hunnen overspannen ijver en hunne buiten-sporige denkbeelden aan den geleidelijken voortgang derhervorming groote hinderpalen in den weg leggen. En was het vreemd , dat zulke afdwalingen plaats vonden ?Sedert Karel V al zijne krachten inspande om de kettersuit te roeien, was er voor verlichte predikers, die het volkgaarne hoorde, geene veiligheid meer. Sommigen warenreeds als martelaars gevallen, sommigen hadden, doorhunne gevoelens te herroepen, zich voor een dergelijk lotin veiligheid gesteld, velen waren in ballingschap gegaanen weer anderen hadden zich schroomvallig teruggetrokken.Wie bleven er ten slotte over om het volk te leeren ?Slechts hier en daar een enkele. De

heilbegeerige scharewas aan zich zelve overgelaten en moest in de boekenvoedsel zoeken voor haren geest. Het liefst namen zij denBijbel ter hand, zooals die, gelijk wij reeds gezien hebben,telkens beter en vollediger, in het licht werd gegeven. Enwat lazen zij daarin ? de woorden van de oude Godsge-zanten, profeten en apostelen. Al lezende vergeleken zijzich — arme schapen zonder herder — met dat oudeIsraël, dat door de ellende der woestijn was heengewor-steld en het liefelijk Kanaan binnengeleid. Zou er ookvoor hen zulk een Kanaan te vinden zijn ? Of zij zagen



6o hun beeld in die gemeente uit alle tongen en. talen, dieden Heer werd toebereid daar boven in het hemelsch.Jeruzalem. Telkens werd hunne verbeelding getroffen doorde aankondiging van den .Antichrist, wiens rijk zou over-:,wonnen worden, en van de laatste dagen, die aanstaandewaren. Hoe! als die dagen reeds gekomen waren, en deAntichrist reeds zijne macht ontwikkelde! Zij gaven achtpp de teekenen des tijds en vergeleken daarmede de uit-spraken des Bijbels. De Heer komt! Hij komt haastiglijk !Hij zendt Zijnen engel voor Zijn aangezicht henen! Debazuin slaat! de dooden ontwaken\' wij wachten nieuwehemelen en eene nieuwe aarde ! Met zulke voorstellingen hielden vele menschen in diedagen zich bezig en overspanden zich dermate, dat zijwerkelijk meenden , die teekenen des

tijds aanwezig te zien.Allen, die zulke gevoelens toegedaan waren, sloten zichbij elkander aan en noemden zich Bondgenooten, leden vanhet heilig verbond, dat het Godsrijk op aarde verwezen-lijken zou. De vurigsten uit hun midden traden als predikersop, trokken voort van stad tot stad, al roepende: hetkoninkrijk Gods is nabij gekomen ; doet boete en bekeertu! Zelven arm en behoeftig, zochten zij liefst de armenen behoeftigen op en spraken van het verderf der wereld,van het leven des geloofs en van de werken der liefde.Het was hun aan te zien, dat zij gereed waren, goed enbloed ten offer te brengen voor hetgeen zij verkondigden.En zij sleepten door hunne geestdrift alles mede en teldenhunne vrie\'nden en aanhangers wel haast bij duizenden;maar hunne vijanden noemden hen

Anabaptisten of Weder-doopers, omdat zij den doop der volwassenen tot voor-waarde stelden van het deelgenootschap aan dat wareGodsrijk, waarvan zij de nadering voorspelden. 1. Anabaptisten buiten ons vaderland. Toen Luther op den Wartburg gevangen zat, werd zijnwerk door Carlstad krachtig voortgezet. Deze dreef de gees"telijken uit de kerken , rukte beelden en versierselen van hetaltaar weg en eischte volledige vrijheid van eeredienst. Hoe-.



6t zeer die ijver opzien "baarde, hij beteekende niets bij déonrust, teweeggebracht door de overkomst van eenige vreem-delingen, de Zwickauer profeten genaamd, Nicolaas Storchen Thomas Muntzer, die goddelijke openbaringen voor-wendden en profeteerden, dat binnen zes of zeven jaar deTurk geheel Duitschland zou bemachtigen , dat alle priesterszouden doodgeslagen worden en geen zondaar zou ontkomenaan het verderf. Was dat alles geschied, dan zou hetzichtbaar Godsrijk op aarde een aanvang nemen. Ziedaarhet eerste optreden der dweepzieke secte, en al was heteen zoo helder denkend en krachtig volksman als Luthermogelijk den schadelijken invloed dier stellingen te Witten-berg binnen weinige dagen te beteugelen, de dwepers zettentoch elders hunne prediking voort en

brachten in anderestreken groote opschudding teweeg. Muntzer wist zich in Thuringen aanhang te verwervenen trok met gewapende benden tegen de wettige vorstenop. „Hoort toe" zoo luidde zijne taal, „laat uw zwaardniet koud worden van bloed. God zelf treedt u voor!"In de taal der profeten wist Muntzer zijne Scharen toe tespreken en tot wilde geestdrift op te winden. Onder hetaanheffen van psalmen en geestelijke liederen drongen deongeoefende benden voorwaarts : „Kom, o heilige Geest,kom o Heer onze God !".... zoo zongen zij, maar toende kanonnen van den hertog van Brunswijk losbrandden,toen was het spoedig met de dwepers gedaan. Zij sneu-velden ten getale van bijna 4000, én Muntzer de leugen-profeet, die zich beroemd had de vijandelijke kogels in deplooien van zijn

mantel te zullen opvangen, werd uit eenebedstede, waarin hij zich schuil hield, te voorschijn ge-haald en door beulshanden omgebracht. Nicolaas Storchzwierf nog eenigen tijd door Silezië en Beieren rond, zijneleer verkondigende, totdat hij door eené* doodelijke ziekteaangetast en weggenomen werd. Muntzer had zich gedurende zijn reizen en trekken ookte Waldshut in Zwitserland opgehouden en daar een aantalvolgelingen om zich heen verzameld. Zij bestreden denkinderdoop en achtten iets anders noodig. GeorgeBlauwrok ,een hunner vrienden, sprak van eene ingeving Gods, volgens



62 welke een iegelijk zonder uitstel zich op nieuw zou latendoopen, om aldus wedergeboren uit den Heiligen Geest,een geheel rein, zondeloos leven aan te vangen. Hij zelfging de schare voor en liet zich doopen. De aanwezigenvolgden dat voorbeeld en van toen af werden zij Anabap-tisten of Wederdoopers genoemd. Er hadden in andereZwitsersche steden de ergerlijkste tooneelen plaats. „Weeu Zurich ! wee u Babyion !" riepen de Anabaptisten over-luid op de straten. Te Sint Gallen onthoofdde een Weder-dooper zijn eigen broeder, zoo hij zeide, omdat God hethem geboden had, en die broeder onderwierp zich aan degruwzame strafoefening in het vaste geloof, dat hij er Godme? verheerlijkte. Hier en daar werden beelden en altarenvernield, op eigen gezag deelde men

het Avondmaal uit,de leeraarstand werd overbodig geacht, de Godgeleerdewetenschap als onnut afgekeurd en aan allerlei inbeeldingwaarde gehecht. Dat ging naar het gevoelen der anders zeer vrijzinnigeZwitsersche regeering te ver, en er brak een storm van deheftigste vervolging tegen de Anabaptisten uit, zoodat danook velen hunner geëindigd zijn op het schavot. Een der meest begaafde Anabaptisten, Melchior Hoff-mann genaamd, reisde naar Zweden om zijne leerstellingenvoort te planten. Hij predikte te Stockholm over deOpenbaring van Johannes en bracht de gemoederen inhevige spanning. Het werd hem echter niet vergund,aldaar eene gemeente van wedergeborenen te vestigen.Neen, hij werd gevangen genomen en ter dood veroordeeld ,doch begenadigd op

voorwaarde, dat hij onverwijld hetland verlaten en nimmermeer op Zweedschen bodem eenvoet zetten zou. Toen zwierf hij door Duitschland enhield zich eenigen tijd te Emden in Oost-Friesland op. Al-daar was hij rusteloos bezig om eene gemeente te vesti-gen. Ook bezocht hij in 1532 onze vaderlandschegewesten en doopte vele menschen, die naar hem Mel-chiorieten worden genaamd. Onbeschrijfelijk was degeestdrift, die zijne woorden wekten, en toen hij kortdaarop te Straatsburg werd gevangen gezet, toen heette het:„die Melchior, hij is de groote profeet en apostel! hij zal,



63 voordat de groote dag des Heeren genaakt, in de Neder-landen verschijnen om het ware Evangelie te prediken."Melchior Hoffmann is echter niet meer in de Nederlandengekomen. Te Straatsburg is hij in handen der wereldlijkeoverheid gevallen en, in plaats van, zooals voorspeld was,met honderd vier en veertigduizend ware godsgezanten dewereld door te trekken en haar te veroveren, is hij in denkerker gestorven. 2. Anabaptisten in Nederland. Hoffmann had Jan Trijpmaker, een Nederlander vangeboorte, tot herder der Anabaptisten te Emden aangestelden deze man had het herderschap aanvaard, maar zichweldra genoodzaakt gezien naar Amsterdam uit te wijken.Intusschen vond hij ook te Amsterdam eene welbereideaarde voor zijne

prediking. Ook daar waren menschen,die de wederverschijning des Heeren tegemoet zagen en destichting van het ware Godsrijk op aarde; die niet terbiecht gingen noch ten hoogtijde, maar zich lieten doopenen in Trijpmakers gemeente inlijven. De stadsregeeringachtte het echter gevaarlijk deze menschen hun gang telaten gaan. Zij waren wel vreedzaam en Godvruchtig, zoodathun niets kon te last gelegd worden, dan dat zij Godskoninkrijk zochten\' en in hunne samenkomsten lazen enspraken over het Evangelie. Maar zij weken dan tochvan de vastgestelde kerkleer af en moesten om die redenin het oog gehouden worden. Dat was het juist watTrijpmaker begeerde. Hij wilde van zich doen spreken.De gelegenheid om te ontvluchten liet hij

ongebruikt voorbij-gaan. Met acht zijner metgezellen is hij gevangen geno-men en daar zij er niet toe te bewegen waren om hunnedenkbeelden te herroepen, werden zij allen onthoofd. Jan Matthijsen, bakker te Haarlem, drukte het voetspoorvan Trijpmaker en Hoffmann. Had de laatste zich voorden profeet Elia uitgegeven, Matthijssen wilde Henoch zijn,de tweede getuige, waarvan in Openbaring XI sprake is.Weldra stond hij aan het hoofd van een aantal dolzinnige



\'Sa -en gevaarlijke dwepers. Hij verliet zijne bejaarde echtgenooteom rriet eenc jonge, schoonc, brouwersdochter te Am ster-dam te leven. Vandaar zond hij eenige zoogenaamde apos-telen, twee aan twee, uit om zijne leer te prediken. Bar-tholomeus Boekbinder en Dirk Kuiper doopten op zijn lastin Friesland, terwijl Jan Beukelszoon, een kleermaker\' uitLeiden, gewoonlijk Jan van Leiden genoemd, en GerritKnipperdollinck van Amsterdam naar Munster vertrokken.Deze stad, waar zes van de zeven kerken aan de hervor-mingsgezinden afgestaan waren, was uitgekozen om er eennieuw Jeruzalem te stichten. Toen Jan van Leiden en GerritBoekbinder in Munster aangekomen waren, begonnen zijterstond hunne leerstellingen te prediken en het aankohdi-gen van een nieuw Godsrijk

prikkelde vele menschenom hunne partij te kiezen. De raad der stad meendeechter tusschen beiden te moeten komen en zette de tweeprofeten de poort uit. Zij kwamen echter door eenandere poort de stad weer in, verzekerden hunne vrien-den, dat God hun bevolen had het werk te voltooien enwisten de voordeden aan hunne leer verbonden, zoo aan-lokkend voor te stellen, dat hun aanhang steeds toenamen ook de predikant Rothmann zich aan hunne zijde schaarde.Zij werden meester van geheel Munster en zonden apos-len uit naar alle plaatsen , met uitnoodiging aan alle geloofs-genooten om zich met hen te vereenigen. Ook naar Hol-land vertrokken deze zendelingen en nobdigden alle Ana-baptisten uit, zich naar Hasselt aan het Zwarte Water tébegeve\'rr en van daar gezamenlijk

naar Munster op tetrekken. En waarlijk! hoe vreemd het ook klinke, zijvonden bij velen een geopend oor. Niettegenstaande de\'bedreiging der overheid, die zulke uittochten wilde verhin-derén, verzamelden duizenden zich, om naar het nieuweJeruzalem uit te trekken. Meer dan dertig schepen.,opgepropt met mannen, vrouwen en kinderen, uit Amstel-land en Waterland" stevenden over de Zuiderzee naar Has-selt, de aangewezen plaats van samenkomst. Om oolcanderen op te wekken, dat voorbeeld te volgen, liepen desanderen daags vijf dwepers op den middag naakt en metbloote zwaarden door Amsterdam, roepende: wee! wee! doet



65 boete en gaat naar Munster, de tweede stad Davids, dieden kinderen Gods gegeven is!" Zij werden echter gevat,naar Haarlem gevoerd en aldaar met den dood gestraft.Het ging thans niet, als vroeger met de Sacramentisten,in wier gevoelens de stedelijke overheid weinig gevaar zag;maar om deze woelgeesten onschadelijk te maken, werktenalle overheidspersonen, hooger en lager geplaatsten, gaarnemede. Immers, het gold hier de orde, de rust, de wei-vaart van geheel de maatschappij. Zij, die in de schepenop reis gegaan waren, werden op des Keizers last aange-houden. De voornaamsten werden als verleiders deroverigen, te Kampen onthalsd, doch de vrouwen en kin-deren vrijgelaten. Ook te Amsterdam werden gestrenge maatregelen tegende

Anabaptisten genomen. Zij, die bij hunne leer blevenvolharden, werden met den dood gestraft; zij, die her-riepen , kwamen vrij, doch moesten barrevoets, blootshoofds,in linnen gekleed en met eene toorts in de hand, een om-gang door de stad doen. Vanwege den Keizer werd alomin de Nederlanden verboden, Anabaptisten te huisvesten,te verbergen of te verzwijgen, en eene belooning toege-wezen aan hen, die zulke lieden vatten en overleverden,of kennis gaven van de plaats hunner vergaderingen. Delandvoogdes stelde op eene algemeene dagvaart te Mechelenaan de Staten voor, de plakkaten te verscherpen en denbisschop van Munster tegen de oproerige Anabaptisten tehelpen. Dat laatste wilden de Staten niet, doch welpogingen in het werk stellen om

den voortgang der nieuweleer te stuiten, voor zoover zulks zonder nieuwe plakkatenmogelijk was. Intusschen was Jan Matthijsen te Munster aangekomenen aldaar als onbeperkt alleenheerscher opgetreden. Deburgers, die met zijne onzinnige dweperij niet te doen wildenhebben, werden met vrouw en kinderen verdreven, hunnegoederen verbeurd verklaard en alle boeken, behalve deBijbels, verbrand. De Anabaptisten kozen overheidspersonenuit hun midden , maar aan Jan Matthijsen van Haarlem wasalles ondergeschikt. Hij beval als profeet in den naam desHeeren, dat elk zijn goed en verdere kostbaarheden in hetMoorrees, Kerkhervorming.                                            5



66 Raadhuis zou komen nederleggen. Alle goederen werdentoen gemeenschappelijk eigendom verklaard. Groote voor-raadschuren van krijgs- en mondbehoeften werden aange-legd en geregelde troepen uit de weerbare manschap derAnabaptisten samengesteld. Matthijsen verstond de kunst,het volk in een opgewonden toestand te houden en altijdte wijzen op het heerlijk verschiet, dat zich van nabij aanhet oog vertoonde. Voordat echter die aardsche geluk-zaligheid kon genoten worden, werd de stad Munster doorharen bisschop Frans von Waldeck belegerd en hevigbestormd. Matthijsen bleef vol moed. Hij had eene god-delijke openbaring ontvangen, dat hij bij een uitval alzijne vijanden dooden zou. De speer van Gideon was hemdaartoe gegeven. Toen hij echter aan het hoofd van eenebende soldaten de

vijandelijke troepen tegemoet trok,vond hij, in plaats van de overwinning\', die hij zich voor-gesteld had , den dood op het slagveld. 3. Verdere buitensporigheden der Anabaptisten. De dood van Matthijsen, zou men zeggen , zal een schokgegeven en aan de overspanning te Munster een eindhebben gemaakt, maar neen, in Matthijsen\'s plaats tradJan van Leiden op Welsprekend en vol geestdrijverijwist hij zich zelven en anderen op te dringen, dat Mat-thijsen gesneuveld was als slachtoffer van de heilige zaak,die thans door hem zou" voortgezet worden, en tevens,dat hij volgens eene openbaring des hemels de zwangereweduwe van Matthijsen huwen moest. Dat geschiedde.Het volk liet zich zonder moeite bewegen om hem alsprofeet te herkennen. Hij verkoos uit zijne volgelingennaar het getal der stammen

Israëls twaalf rechters enzou zelf de Mozes, de wetgever zijn. Zijn vriend Knipper-dollinck, die burgemeester geweest was. kreeg een anderambt. Hij werd beul, en zou dagelijks in de gelegenheidzijn, bewijzen van zijn bekwaamheid te geven. Daar ontvangt de goudsmit Jan Duizendschoon eene godde-lijke openbaring, dat Jan van Leiden Koning moet worden enin het nieuwe Jerusalem op Davids troon zitten. Hij zal de



6/ geheele wereld aan zich onderwerpen. Aanstonds juichthet volk deze woorden toe: Beukelszoon — Jan Beukels-zoon van Leiden moet koning zijn! En de tot koning uit-geroepene werpt zich op de knieën, dankt God voor dezegenade, verzekert aan het volk, dat aan hem dezelfdeopenbaring als aan Jan Duizendschoon is ten deel gevallenen neemt den koningstitel aan. Hij zet zich een goudenkroon op het hoofd, kleedt zich in zwart fluweel, rijk metedelgesteenten versierd, hangt zich een gouden keten om,en laat op zijn gordel schrijven: God is mijn macht. Metgouden sporen aan rijdt hij op een fraai getooid paard doorde stad, gevolgd door een talrijken stoet. Voor hem uitgaan twee bedienden of pages, die zijne kroon, zijn Bijbelen zijn zwaard dragen. Hij laat geld munten, met zijnebeeltenis voorzien, en neemt

op zijnen troon gezeten,geheel het voorkomen van eenen koning aan. Hoe ishet mogelijk! roepen wij uit, dat zulk eene buitensporig-heid heeft kunnen toegejuicht worden ! waren de menschentoen door waanzin aangetast! of laat het zich daaruitverklaren, dat bij gemis aan verstandige leidslieden, hetvolk om voor eene kerk, die niet meer aan de behoeftenvoldeed, eene betere in de plaats te krijgen, zich lietmeeslepen en verleiden tot zinnelooze proefnemingen? Inelk geval is het opmerkelijk, dat niet de wijzen en ver-standigen, maar lieden van minder ontwikkeling zich aandeze proefnemingen waagden. En nog had de buitensporigheid van koning Jan haar top-punt niet bereikt. De goddelijke instelling van het huwelijkwerd door hem met voeten getreden, want ook de zinne-lijkheid moest bevredigd worden. Hij

voerde de veelwijverijin: Abraham, Jacob en David hadden wel meer dan éénevrouw gehad, waarom dan hij niet! Nevens zijne vrouw, deweduwe van Matthijsen, die den naam van koningin droeg,koos hij nog veertien vrouwen en op zijn voorbeeld ver-genoegde in het nieuwe Jeruzalem niemand zich meer metééne vrouw, maar ieder gaf zich over aan de schandelijkstedriften. Nonnen werden met geweld uit de kloosters, jonge,ongehuwde vrouwen uit de huizen gehaald en gehuwd. Hetwas eene verregaande losbandigheid. En wee dengene, die



68 eenig blijk van misnoegen openbaarde of van verraad ver-dacht werd! Onmiddellijk was het zwaard van Knipper-doliinck getrokken. Zelfs eene van \'s konings bijwijvenontging den dood niet, toen zij het waagde eenigen twijfelomtrent de goddelijkheid zijner zending te opperen, janvan Leiden zelf sloeg haar het hoofd af en danste als eendolzinn\'ge met zijne andere vrouwen om haar bloedig lijk.Munster was nu eenmaal tot hoofdstad van het nieuweGodsrijk verklaard. Dat moest de zetel der regeeringblijven , maar andere steden moesten ook onderworpenworden, opdat ook zij in de zegeningen van Sion zoudendeelen. Daartoe werden 28 apostelen uitgezonden, metname naar Amsterdam, Deventer en Wezel. 4. Nieuwe bewegingen binnen de vaderlandsche grenzen.Einde van het Munstersche

schrikbewind. Toen de gezanten van den Munsterschen geestdrijver teAmsterdam kwamen, was de stadhouder des keizers daaraanwezig. Hij had den schout Hubertsz afgezet en geban-nen, omdat deze te flauw was in het opsporen van deketters. Twee Anabaptisten werden gegrepen en hetgerucht zeide, dat de stadhouder in den nacht tweehonderdburgers uit hun bed zou doen oplichten. De Amsterdam-mers, dit als eene inbreuk op hunne rechten beschouwende,verwekten eene opschudding, die wel door den schepenJoost Buik gestild werd, maar toch aanleiding gaf tot hetbezetten van den Dam. Ook liep het gerucht, dat destad door de Anabaptisten zou overrompeld worden; evenals Leiden reeds in groot gevaar had verkeerd. Ware hetplan met laatstgenoemde stad gelukt, dan zou zij aan vierhoeken

in brand gestoken zijn. Vijftien mannen werdentengevolge van die roekelooze onderneming onthalsd envijf vrouwen verdronken. In de toenmalige dagen van spanning bracht zekereDirk de Snijder Amsterdam in rep en roer. Hij noemdezich een profeet en hield vergaderingen ten huize vanAagje Jansz in de Zoutsteeg. Op zijn voorbeeld trokkenzes mannen en zes vrouwen de kleederen uit en gingen



69 gen geheel naakt door de stad onder het geroep : wee !wee ! de wrake Gods, de wrake Gods! Op ééne vrouwna werden zij allen gevat en zoo ver ging hunne waan-zinnigheid dat zij bij het verhoor weigerden, kleederen aante trekken, want „de waarheid moest naakt zijn, en diekleederen — zij waren niet anders dan het slijk dezerwereld." Dansende en zingende gingen eenigen hunnerden dood te gemoet. Ook Dirk de Snijder werd onthoofden Aagje Jansz in de deur harer woning opgehangen. Nietten onrechte vermoedde men, dat dit woest bedrijf meteen aanslag op Amsterdam in verband stond. Spoedigtoch lieten zich duizend Anabaptisten zien, die voorgavenuit Friesland en Henegouwen te komen. Zij sloegen zichbuiten de stad neder maar trokken

weldra weer af, omdatzij geen kans zagen, de stad te overmeesteren. Jan van Gelen predikte de buitensporige stellingen vanJan van Leiden in Friesland. Onder zijne aanvoeringwerd door driehonderd dwepers het klooster Bloemkampbij Bolsward ingenomen, beelden en altaren vernield, dehostie op den grond gesmakt onder den uitroep: Ziedaarden God der goddeloozen! Terstond werden de woeste-lingen door den stadhouder belegerd. Zij verdedigden hetklooster met de hardnekkigheid der wanhoop, doch moestenzich ten laatste overgeven, en toen werd al, wat weer-stand bood, over de kling gejaagd. Met de overigen, 62mannen en 70 vrouwen en meisjes, trok het krijgsvolk inzegepraal Leeuwarden binnen en gaf hen aan den rechterover, die de

schuldigen liet onthoofden en in het waterwerpen en van geene genade wilde weten, tenzij voor dekleine kinderen. Jan van Gelen had zich door de vluchtnaar Amsterdam gered. Zijn plan was met een aantalzijner volgelingen de stad te overrompelen, doch dat moestnatuurlijk geheim blijven. Met zekeren Hendrik Goedbeleid, zijnen vriend, bepaaldehij den nacht van 10 op 11 Mei 1535 tot het volvoeren vanzijn aanslag. Men koos dien nacht, omdat dan het jaar-feest van het Kruisbroedersgild werd gevierd. Weldra wasde burgerwacht overrompeld en waren de Anabaptistenmeester van het stadhuis en van den Dam.



yo De burgemeester Pieter Kolijn trok met een vendelburgers tegen hen op, doch moest onverrichter zake af-trekken. Op den terugtocht werd hij zelf gedood. Bur-gemeester Reekalf nam toen het bevel op zich. Hij lietde ingangen der straten naar den Dam met zeilenbespannen en door balen wol versperren om zich tegenhet vuur der vijanden te dekken. Met het aanbrekenvan den dag tastte hij den woesten hoop aan, die dennacht psalmzingende had doorgebracht. Twaalf hunnerwerden gevangen genomen en drie dagen later werd hunbij vonnis van de overheid het hart uit het lijf gescheurden in het aangezicht geworpen. Voorts werden zij onthalsd,gevierendeeld en hunne hoofden aan de poorten op stakententoongesteld. Jan van Gelen , die de bende in den waan had gebracht,dat de stad vóór tien

uur in hare macht zou zijn, vluchttenaar den toren, maar werd daar door een kogel doodelijkgetroffen. Kort daarop vertoonden zich driehonderd boerenuit Benschop voor de wallen. Het waren Anabaptisten, ge-komen om de oproermakers daar binnen te versterken. Zijmoesten onverrichter zake aftrekken en hun heil zoekenin overhaaste vlucht. Bij de terechtstelling der schuldigenwerden binnen de stad 116 mannen en 25 vrouwen gedooden onder de eersten ook Jan Van Kampen, een derapostelen uit Munster. Ofschoon hij standvastig ontkende,deel aan het oproer genomen te hebben, werd hij toch terdood veroordeeld. Afgrijselijk is hij gepijnigd. De beulstelde hem een uur lang te pronk, rukte hem de tonguit, hieuw hem vervolgens eerst de rechterhand af, toenhet hoofd, wierp den romp in het vuur

en stelde hoofd enhand op de Haarlemmerpoort ten toon. De vrouw, in wierwoning hij onder een hoop turf ontdekt was, werd voorhet stadhuis opgehangen en eene andere vrouw insgelijks,omdat zij Van Kampen gehuisvest had. Ziedaar afgrijselijke strafoefeningen, doch die niet van degeloofsrechters uitgingen , maar door de stedelijke overheidbevolen waren en door duizenden, vooral onder de gegoedeburgers, werden toegejuicht. Het waren immers geene ver-standige menschen - die Anabaptisten! het waren omver-



7i werpers van de bestaande orde, dolle dwepers, onstui-mige woelgeesten! Wie kon daarmede vrede houden ? En nu te Munster. De stad werd door het leger vanharen bisschop al nauwer en nauwer ingesloten. Weldravertoonden zich honger en gebrek in de verschrikkelijkstegedaante. De walgelijkste dingen werden verslonden.Koning Jan had wel verschijning op verschijning, en deedbelofte op belofte, maar met dat al werd de toestandellendiger. Toch vleiden de ongelukkige inwoners zichmet eene wonderdadige verlossing en konden daarom temidden der grootste ellende luidruchtige feesten vieren:immers koning Jan had in den naam des Heerenverlossing voorspeld. Maar vonden zijne voorspellingennog geloof? Een der Anabaptisten opende de poorten en de belege-raars

geraakten binnen de stad. Wel bood Koning Jangeduchten tegenstand, maar te vergeefs. Hij, met Knip-perdollinck en Krechting, vielen den vijand in handen. Degewezen koning werd in eene ijzeren kooi het land rond-gevoerd, waar men hem voor geld liet kijken. Toen ditzeven maanden geduurd had, werd hij met zijne tweemedeplichtigen op afschuwelijke wijze ter dood gebracht.Men neep hun een uur lang met gloeiende tangen hetvleesch uit het lijf en stak hun ten laatste een zwaarddoor het hart. Hunne lijken werden in ijzeren kooiengelegd en deze aan den toren der Lambertikerk opge-hangen, waar de kooien nog te zien zijn. Welke barbaarsche terechtstellingen, maar ook welkegruwelijke afdwalingen! Wij zouden wenschen dat dezetooneelen geen plaats hadden

gevonden; maar wat zullenwij zeggen ? het is, zooals Joel zegt: niet zonder vreese-lijke dingen, bloed, vuur en rookdamp, verschijnt dedoorluchtige dag des Heeren. Niet anders dan mistastenden gedurig dwalend betreedt het menschelijk geslacht denweg, die naar hooger ontwikkeling en volmaking voert. 5. Doopsgezinden. In 1535 was het rijk der Anabaptisten te Munster te



72 gronde gegaan, doch daarmede waren niet alle Doopersof Bondgenooten van het aardrijk verdwenen. Nog blevener velen over en een groot aantal hunner kwam te Bocholtin Westphalen bijeen, om over hunne geestelijke belangente spreken. Al behoorden alle mannen , die daar elkan-der ontmoetten, niet rechtstreeks tot de Munsterschesekte, zij waren er toch aan verwant en meenden , dathet koninkrijk van Jan Beukelsz niet zou gevallen zijn,als zijne vrienden in andere steden hem slechts geholpenhadden. De ruwste mannen uit hunnen kring met Janvan Batenburg aan het hoofd hielden vol: het Godsrijkmoest gesticht worden met het zwaard in de vuist, enwaarom zouden zij in die troebele tijden niet beproeven,hoever zij het daarmee konden brengen ? De Melchio-rieten (aanhangers van Melchior

Hoffman) daarentegenwaren van een ander gevoelen, en bij monde van MatthijsBlauwaart van Middelburg veroordeelden zij de gruwe-lijke plannen der Batenburgers. Zij wilden wel geloovenaan de spoedige oprichting van het Godsrijk op aardemaar zonder dat zij zich zelven geroepen achtten, hetzwaard der wraak te ontblooten. Het waarachtig Chris-tendom in het leven te bevorderen — ziedaar hunnetaak. De Obbonisten eindelijk, volgelingen van zekerenObbo Filips van Leeuwarden , hoezeer ook overtuigd, datzij het Christendom moesten bevorderen, geloofden niet,dat het Godsrijk zich ooit op zulk eene schitterendewijze vestigen zou, maar dat de gemeente Gods wel altijdeene vervolgde en lijdende zou blijven. Zoover liepende gevoelens der Doopers uiteen en de vergadering teBocholt leidde tot niets.

De Batenburgers zonderden zich voor goed van de overigenaf, zetten hun dweepziek roovers- en moordenaarswerk voort,maakten met hunne woeste benden Twente, de Graafschapvan Zutphen en Oppergelder onveilig en eindigden met tevallen door het zwaard der overheid. En toch, hoever ookafdwalende, meenden zij in hunnen dweepzieken ijver Godeeen dienst te doen. Van de Melchiorieten verbonden velenzich aan David Jorisz, den reeds genoemden voorstander derhervorming te Delft, die langzamerhand de meest buiten-



73 sporige denkbeelden ontwikkelde. David Jorisz hield zichzelf voor den derden koning David, grooter dan Isa?\'szoon, grooter dan Christus. Door zijne aanhangers alskoning geëerd, met de rijkste geschenken overstelpt, enzelfs nog, nadat hij vernedering had ondergaan, voor eenGodsgezant gehouden, om wiens wil men moedig het vuurdes brandstapels trotseerde, heeft hij jaren lang zijnevreemdsoortige rol gespeeld, zonder iets wezenlijk goedstot stand te brengen. Andere Melchiorieten hebben zichaan Hendrik Nicolaas aangesloten, ook een geestdrijver,die eene gemeente stichtte, het Huis der Liefde genoemd,en de meest buitensporige denkbeelden koesterde. Wederomanderen sloten zich aan eene vereeniging van eenzijdigvrome gevoelsmenschen onder Hendrik Jan van Barne-veld aan.

De meest bezadigden echter schaarden zich om MennoSimons heen en werden in ons vaderland Doopers of Doops-gezinden, ook wel Mennisten of Mennonieten genoemd.Menno Simons (geboren te Witmarsum in 1496, overledenin 1561) wordt beschreven als een bescheiden en nederigman, die als priester te Witmarsum vlijtig de HeiligeSchrift bestudeerde. Hij werd overtuigd van de onschrift-matigheid van den kinderdoop en stemde in dit opzichtmet de Anabaptisten in. Overigens verklaarde hij zichheftig tegen de uitspattingen der Munsterschen. In 1536legde hij zijne priesterlijke bediening neer en trad in hethuwelijk. Aanvankelijk bleef hij te Witmarsum wonen enbinnen de muren van zijn eigen huis in de diepste stilte zijnegeestverwanten opwekken en vermanen, maar weldra was hijaldaar niet

veilig meer en moest zich elders vestigen. VeleDoopers hadden toen reeds het oog op hem gevestigd en hemgevraagd, of hij hun herder wilde zijn. Dat verzoek willigde hijin , en van toen af werd Groningen het middelpunt van zijnewerkzaamheid. Van daar uit bezocht hij zijne geloofsgenoo-ten in den omtrek, doopende, vermanende en zijne gedach-ten omtrent de verwezenlijking van het Godsrijk uitsprekende.Dit alles geschiedde te midden van doodsgevaren, wantzelfs menschen, die hem hadden geherbergd, werden terdood gebracht. Er was dan ook een plakkaat uitgevaar- f C. Donders*"* \' uw*..*10371



74 digd , dat elk, die heer Menno in zijn huis of op zijn erfontving, en eten en drinken gaf, als ketter aan lijf engoed gestraft zou worden. De vervolgde man wist echtermet omzichtigheid en vastberadenheid de lagen zijnerspeurhonden te ontkomen. Nadat hij zich eerst in Groningen en later in Amster-dam opgehouden had, begaf hij zich tot het voeren vaneen Godgeleerd gesprek naar Emden in Oost-Friesland.Eenmaal te Emden zijnde bleef hij aldaar gevestigd,ofschoon hij nog telkens in alle stilte de Nederlandschegewesten bezocht. Meer echter dan door deze bezoekenwerkte hij op zijne vrienden door geschriften. In 1533kwam er een groot boek van hem in het licht, hetFondamentboek geheeten, dat een machtigen invloed opde vorming en ontwikkeling van de Doopsgezinde ge-meenten heeft

uitgeoefend. Daarbij werd hij in zijnenarbeid krachtig bijgestaan door Dirk Filips en anderevrienden in Friesland. Er traden allerwegen in het ge-heim menschen tot hunne denkbeelden toe. In eenzamewoningen, schuren en stallen hielden zij vaak tot zelfs temiddernacht hunne vergaderingen. Er werden toesprakenof vermaningen gehouden, soms werd de doop en hetavondmaal bediend. Het Nieuwe Testament werd gelezenen verklaard en het bondgenootschap van al deze vriendentelkens uitgebreid. Tot eer van Menno en zijne geestver-wanten moet worden getuigd, dat zij alle overspannenvoorstellingen der Anabaptisten hebben laten varen en datzij als herdoopten en wedergeborenen een bescheiden, stilen ingetogen leven leidden. De regeering des lands beschouwde hen echter als gevaar-lij

ke onruststokers en nieuwigheidszoekers en vaardigde destrengste plakkaten tegen hen uit. Wat wisten de keizerlijkegeloofsrechters van een onderscheid tusschen Anabaptisten enDoopsgezinden? Zij waren in hun oog allen ketters en boos-doeners en moesten met geweld ten onder gebracht en uit-geroeid worden. De Doopsgezinden waren intusschen zoo volgeestdrift voor hunne gevoelens, dat zij zich vervolging enmarteling getroostten en bij honderden voor hun geloof terdood lieten brengen. Ook zij hebben hunne martelaarsboeken



75 en daarin vele aandoenlijke voorbeelden van onverschrok-ken moed en innig vromen zin. Laat ons eenigen noemen. 6. Doopsgezinde martelaars en Doopsgezindegemeenten. In 1545 werd Frans van Bolsward als Doopsgezinde ver-oordeeld om levend verbrand te worden. Hij hoorde ditvonnis onverschrokken aan en dankte zelfs zijne rechters,dat zij hem gelegenheid gaven om tot zijnen Vader in dehemelen te gaan. Op den weg naar de strafplaats zag hijvele menschen in tranen, maar hij vermaande hen bedaardte blijven. Op den brandstapel bad hij: „Heere God,wil mijne ziel ontvangen en leid haar in uwen vrede." Elisabeth, uit een klooster ontvlucht en te Leeuwardendoor Doopsgezinden opgenomen, werd voor de geloofs-rechters gebracht en gevraagd, wat zij geloofde van

denkinderdoop, daar zij zich had laten herdoopen. „Neen,mijne heeren!" antwoordde zij „ik heb mij niet wederlaten doopen; ik heb mij eenmaal laten doopen op mijngeloof, want daar staat geschreven. dat den geloovige dedoop toekomt." Toen vraagden de rechters: „zijn onzekinderen verdoemd, omdat zij gedoopt worden ?" „Neen",hernam Elizabeth, „dat zij verre van mij, dat ik de kin-deren oordeelen zou." „Zoekt gij dan de zaligheid nietin den doop?" zeiden de rechters. „Al het water der zee"betuigde Elizabeth „kan mij niet zalig maken, maar dezaligheid is bij Christus en Hij heeft mij bevolen, God liefte hebben boven alles en mijnen naaste als mij zelve." Toenwerd gevraagd of de priesters ook macht hebben om dezonden te vergeven? „Hoe zou ik dat gelooven", riepElizabeth uit „Ik zegge dat

Christus de eenige priester is,door wien de zonden vergeven worden." En gij zegt, washet antwoord, dat gij alles gelooft wat met de Schrift over-eenkomt, houdt gij dan Jacobus\' woorden niet? „Ja"sprak Elisabeth, „zou ik niet!" Nudan, Jacobus zegt: ga totde oudsten der gemeente, dat zij voor u bidden en uzalven." „Maar mijne heeren!" zeide Elizabeth „woudt gijdan zeggen dat gij van die gemeente zijt?" O! verklaarden



76 de rechters, gij behoeft zeker biecht noch Sacrament! „Neen",was het antwoord, „ik beken wel dat ik overtreden hebde ordonnantiën van den Paus, die de Keizer met plakkatenbevestigd heeft, maar bewijst mij in eenig artikel, dat ikovertreden heb tegen mijnen Heer en God". Toen werdde scherprechter geroepen om haar de duimijzers op beideduimen te zetten , totdat het bloed uit hare nagels uit-sprong. Zij echter stond deze en andere folteringen moe-dig door en werd eindelijk te Leeuwarden verdronken. Pieter Wijtzen, een metselaar, 27 jaar oud, die om zijneDoopsgezinde gevoelens geworgd werd , schreef nog kortvoor zijn dood aan zijne huisvrouw: „mijne lieve uitver-korene vrouw! blijf bij God en vermeng u niet met deboozen, want „is het dat de rechtvaardige wijkt, zoo zalMijne ziel geen welbehagen in hem

hebben", zegt de Heer.De tijd mijns verscheidens schijnt nabij te wezen. MetGod — zoo moet het geschieden! Als de scheiding komt,zoo vrees niet maar bewaar uwen mond \'). Blijf bij Godsgenade die u gegeven is". Reetse Ayses, een man uit Beetsterzwaag betuigde uitde Heilige Schrift dat er eene reine gemeente wezen moet,dat het gehouwene, vierkant gebeitelde steenen moetenzijn, die aan het huis Gods toegevoegd worden, waarvanChristus de hoeksteen is. Hij werd veroordeeld om ver-dronken te worden en zijne goederen werden verbeurdverklaard. Behalve zijne ouders liet hij eene treurendeweduwe en een halfjarig zoontje na. In den kerker schreefhij nog aan zijne huisvrouw: zie mijne beminde huis-vrouw! wees om mij niet bezwaard, maar troost u in denHeer, want Hij is mijn helper en vertroost mij. Ik

weetsomwijlen nauwelijks, dat ik gevangen ben, als ik denkaan de beloften Gods en dank Hem , dat hij mij daartoeverkoren heeft. Is het dat wij volstandig blijven totden einde toe, zoo wordt ons de kroon des levensbeloofd en zullen wij met witte kleederen bekleed wordenen op den berg Sion staan met alle Gods uitverkorenen \') Bewaar uwen mond, dat is: wees op uwe hoede bij het noemenvan personen, breng onze geloofsgenooten niet in ongelegenheid.



77 en zingen dat goede nieuwe lied. Och, beminde vrouw!ik kon u om geen goederen der wereld verlaten, maarChristus zegt: wie niet verlaat vader, moeder, broeder,zuster, huis, hof, vrouw, kind en zijn eigen leven, die ismij niet waardig. Zie, al ben ik hier gevangen, het zalu niet zijn tot oneer, maar tot prijs Gods. Ik ben zeerbezwaard om u en mijn kind. Wilde onze lieve Heer datin zijn rijk halen, het zou mij tot groote blijdschap wezen,en is dat niet, moge het dan in Gods vreeze opwassen.Wees om mij niet bezwaard, maar troost u in den Heer.Ook ik bid u uit het binnenste mijner ziel dat gij den Heeruwen God de dagen uws levens niet verlaten zult. Ochlieve, ik ben om mijn kind zoo zeer bezwaard en bedroefd,dat ik niet weet, waar dat ik heen zal en bid den EeuwigenAlmachtigen God

dag en nacht daarover. Heb goedenmoed en troost u in Hem. Of het Hem behaagde, datwij weer bij elkander kwamen! daartoe helpe Hij u enmij, dat wij mogen zalig worden-" Aldus schreef hij enonderging den marteldood met blijmoedig bewustzijn, dathij het geloof had behouden. Geen wonder, dat het volk bij het aanschouwen vanden dood van zulke martelaars wel eens heeft uitge-roepen: indien dat geen Christenen zijn, dan zijn er geenop de geheele aarde. Het bloed dezer martelaars is ookhet zaad der Doopsgezinde gemeenten geweest. Allerwegennam het aantal van zulke gemeenten toe, vooral in Fries-land , Groningen, Holland, ja tot in Zeeland en Vlaanderen. Van Leendert Bouwens, oudste bij de Doopsgezinden enijverig voorstander van hunne gevoelens, is bekend dat

hijgedurende zijn reizen en trekken naar allerlei plaatsen eengetal van tienduizend volwassenen gedoopt heeft, waarvanalleen in Friesland zesduizend. Het is wellicht niet ver bezijdende waarheid aan te nemen, dat gedurende de regeering vanKarel V de helft van de hervormingsgezinde NederlandersDoopsgezinden waren. En toch hebben de Doopsgezindennooit de volkskerk kunnen worden, maar zijn zij eene af-gezonderde, op zich zelve staande, van krachtigen invloedontbloote schare gebleven, die ondanks hare vele, goede,uitnemende eigenschappen, niet op den voorgrond onzer ge-



78 schiedenis trad maar eenigszins schuw in de schaduw bleef.Scheen het ook al in het midden der zestiende eeuw, datde geest onzes volks bijzonder sterk tot hunne gevoelenswerd aangetrokken, straks zou het blijken, dat niet voorMenno Simons maar voor een geheel ander man de taakwas weggelegd, den stempel zijns geestes in ons volk inte drukken en een stoot te geven aan den verderen loopder gebeurtenissen, die van onberekenbare gevolgen isgeweest. Het beginsel, vanwaar de Doopsgezinden uitgingen,werkte er toe mede om hunnen invloed te beperken. Zijwilden het zuivere Godsrijk zijn, afgezonderd van dewereld, in zeden, gebruiken, instellingen en denkbeeldenduidelijk van de overige menschen onderscheiden. Nietdat zij eene omverwerping van den bestaanden

toestandzochten of eene losmaking van alle maatschappelijke banden,maar zij trokken zich terug uit de wereld. In eigen kringeneene heilige gemeente op aarde te vormen — ziedaarhunne hoogste begeerte! Geene wapens te dragen, geenoverheidsambt te bekleeden, geen krijgsmansstand te helpenvormen, geene geordende leeraars aan hun hoofd te stellen,geene eeden te moeten zweren, maar op elkanders ja enneen als op eenen eed te kunnen staat maken — ziedaarhun ernstig streven. Zij verlangden in stilte hunnen Goden Heer te dienen, aan ijverigen arbeid hunne krachtente wijden en op stemmigheid in levenswijs, op eenvoud inkleeding en op strenge zeden zich toe te leggen. Nuspreekt het van zelf, dat zij zoodoende ook niet op den voor-grond konden treden. Indien zij geen

overheidsambt wildenbekleeden, dan kon ook uit hun midden geen regeerings-persoon opstaan ! Indien zij geene wapenen wilden dragen,dan konden zij ook niet strijden in den kamp voor vrij-heid en onafhankelijkheid! Indien zij geen leeraarsstandbegeerden, dan kon er ook van wetenschappelijke beoefe-ning der Godgeleerdheid onder hen geen sprake zijn. Zijveroordeelden zich zei ven tot eene ondergeschikte rol ophet tooneel der groote gebeurtenissen des tijds en hadden hetaan hunne eigene beginselen te wijten, dat zij niet meegeteldwerden. In hunnen eigen kring kregen zij weldra te worste-



79 len met allerlei kleingeestig geharwar en getwist. Indientoch stemmigheid in kleeding en leefwijs boven alles gold,hoever moesten zij zich in die richting bewegen? „Geenruim en wereldsch leven leiden" had Menno Simons ge-zegd ; maar wat dan ? mochten zij schoenen met zilverengespen dragen even als andere burgers, danspartijen bij-wonen , bruiloften , doopmalen en begrafenissen vieren ; ofwas dat alles verboden ? en indien sommigen hierin vrijeren ruimer waren dan anderen, moesten eerstgenoemdendan uit de gemeente gebannen worden ? en zoo ja,hoever moest die ban uitgestrekt worden? Nog bij hetleven van Menno Simons ontbrandde over dergelijkevragen menige twist. De twist veroorzaakte scheuringen de scheuring bleek

welhaast onherstelbaar te zijn. Mensprak van Franekers en Waterlanders, van Vlamingen enFriezen, en wijdde zich des te ijveriger aan vaak zeerkleingeestige en beuzelachtige twistpunten, naarmate men,bij gebrek aan degelijker onderwerpen, des te meer tijden gelegenheid daartoe vond. Toch kweekten diezelfde doopsgezinde gemeenten onbe-rekenbaar veel goeds. Zij stelden het geloof op denvoorgrond, dat zich in de werken openbaart; zij zochtennaar den geest, die het leven van den zondigen menschherschept en heiligt. Het Christendom was hun geenezaak des verstands maar des gemoeds, en Christen tezijn was volgens hunne opvatting niet een ijveren voor deleer, maar het kruis dragen achter Christus met verzakingvan de wereld. IJverig in

hun beroep, nauwgezet eneerlijk in hunnen handel, waarheidlievend in hunnewoorden, spaarzaam in hunne levenswijs, genoten zijhet vertrouwen van allen, die met hen in aanrakingkwamen. Zij muntten uit door onderlinge herbergzaamheiden blijmoedig weldoen aan den lijdenden natuurgenoot enondervonden in den tijdelij ken zegen , dien zij genoten,in den bloei hunner ondernemingen en den voorspoedvan hunne stoffelijke belangen de waarheid van het Schrift-woord : „die Mij eeren, zal Ik eeren, zegt de Heer". Daarbij stelden zij tegen de bitterheid der vervolging,.die zij moesten ondergaan, zulk een eene lijdzaamheid over,.



8o dat zij ons den tijd der eerste Christenen voor den geestroepen en hunne vijanden beschaamden. Waarlijk, alswij terugzien op de uitspattingen der Anabaptisten en wijdenken dan aan hetgeen de geschiedenis vermeldt vande Doopsgezinden, dan komen deze laatsten ons voor alshet gelouterd zilver uit de smeltkroes van den zilversmid.De vuurproef was buitengewoon sterk. Eerst zag menniet anders dan borrelend schuim maar daaronder bevondzich het gezuiverd metaal. 7. Merkwaardige persoonlijkheden buiten denkring der Anabaptisten. Wij mogen de beschouwing van dit tijdperk niet ein-digen, zonder een oogenblik onze aandacht gewijd tehebben aan die mannen, die gelijktijdig met de Anabap-tisten leefden maar zelfstandig hunnen weg gingen. Albepaalde hun invloed zich tot een

kleinen kring, tochverdienen zij met eere genoemd te worden. Ook is hetwaarschijnlijk, dat hun optreden voor de belangen vanGods Koninkrijk veel vruchtbaarder is geweest dan al deonstuimige tooneelen, door de Anabaptisten te voorschijngeroepen. Wij hebben namelijk het oog op Angelus Me-rula, Anastasius Veluanus, Petrus Bloccius, JohannesSartorius en Cornelis Kooltuin. Angelus Meruia — zijn Nederlandsche naam is Engelde Merle — was een Briellenaar van geboorte, uit wei-gestelde ouders gesproten. Zijn naam leeft in Den Brielnog altoos in dankbare herinnering voort, omdat hij deStichter is van het weeshuis aldaar. Angelus Meruia waseen geleerd man, die, toen hij het kerkelijk notarisambtin zijne geboortestad bekleedde, het onderzoek des Nieu-wen Testaments in den

grondtekst ijverig ter hand namen later gedurende zijne herderlijke bediening als pastoorte Heenvliet de vrucht daarvan aan zijne gemeente mede-deelde. Zonder de Roomsche kerk, in wier dienst hij ar-beidde, te verlaten, had hij toch ernstige grieven tegen haar. Hij keurde de leer der verdienstelijke werken af. Het wasbijgeloof in zijn oog, zich door lichaamspijn, door het dra-



8i gen van een haren kleed, door boetedoeningen met Godte willen verzoenen. Aflaten beschouwde hij als zwarelastering tegen Christus en zijn dierbaar bloed. Maria,de moeder des Heeren , hoe hoog hij haar overigens achtte,was voor hem noch voorspraak noch middelares. Hijhield het voor onzeker, of de heiligen ons kunnen hoorenen leerde, dat men ook zonder hunne tusschenkomst ge-nade bij God kan verkrijgen. De rechte vereering derheiligen was naar zijn oordeel een leven aan het hunnegelijk. Heiligenbeelden beschouwde hij als houten blokken,die in zijne kerk te Heenvliet geduld werden, maar metde vermaning, er geene goddelijke eer aan te bewijzen. Ziedaar de denkbeelden, die Meruia telkens krachtigeren helderder ontwikkelde, totdat de alom geachte

manop zijn zeventigste jaar in handen der geloofsrechters viel.Uit zijne geschriften werden 152 artikelen van beschuldigingopgemaakt en hij zelf naar den Haag gevoerd. Zeventienmaanden hield men hem daar gevangen en toen werdzijn vonnis uitgesproken. Men veroordeelde hem tot levens-lange gevangenis, openbare herroeping van zijne gevoelensen de proceskosten. Maar herroepen . . . ! „O mijnGod," riep de grijsaard uit, „zal dan iemand, die aanden rand des grafs staat, den dood vreezen en Uwe waar-heid afzweren? Verre, verre zij dat van mij". Hij werdopnieuw gekerkerd, van Den Haag naar Leuven vervoerden eindelijk naar Bergen in Henegouwen, alwaar 25 Juli1537 de brandstapel voor hem opgericht stond. Op wegderwaarts betuigde hij, dat zijn bloed de vlam

niet zouuitblusschen, tegen de vervolgers der waarheid opgerezen,maar dat die vlam zich integendeel tot een onuitblussche-lijk vuur zou uitbreiden. Nabij den brandstapel gekomenverwierf hij de gunst, om voor zich zelven te mogen bidden.Knielend, met opgeheven handen, beval hij zijnen geestaan God. Toen zonk zijn lichaam een weinig naar derechterzijde over. De beul schoot toe en ving hem op,meenende, dat zwakte of vrees hem deed bezwijmen. Hetwas niet alzoo. Hij had den geest gegeven. De vlammendes brandstapels waren overbodig geworden. Toch eischtede ruwe menigte, dat de brandstapel zou worden aange-MOORREES, Kerkhervorming.                                                6



82 stoken. De asch werd door den wind over de veldenverstrooid, maar de ziel des vromen martelaars was op-genomen in de eeuwige heerlijkheid. Jaarlijks wordt de dag zijns doods door de weezen inhet Brielsche weeshuis dankbaar gevierd. Oefende Meruia als pastoor te Heenvliet, zonder eenaanvoerder te zijn in den strijd, een verlichtenden en be-zielenden invloed op zijne omgeving uit, datzelfde kanook getuigd worden van den toenmaligen pastoor te Gar-deren, Jan Gerritsz. Verstege of Anastasius Veluanus, diekrachtig voor de denkbeelden der hervormers ijverde.Jammer evenwel, dat, toen hij te Arnhem voor zijnerechters stond, de moed hem ontbrak, om zijn geloofgestand te doen. Hij herriep al wat hij vroeger had ge-schreven. Weldra echter had hij berouw over deze zwak-heid en

keerde tot zijne vorige gevoelens terug. Daar hijintusschen zijn leven wilde redden, ontvluchtte hij Gelder-land en wist naar Duitschland te ontwijken, alwaar hijgelegenheid vond tot het schrijven en uitgeven van zijnboek der Leeken Wegwijzer, dat als godsdienstig huisboeknaast het Nieuwe Testament aan duizenden grootelijksvan dienst heeft mogen zijn. Zoo was het ook met den letterkundigen arbeid vanPetrus Bloccius, schoolmeester of rector te Leiden, dieongeveer ter zelfder tijd een boek schreef over de tweehonderd ketterijen in de Roomsche kerk, waarin de oudeleer der Apostelen telkens wordt overgesteld tegen denieuwe leer der Papisten. Ook dit boek heeft veler oogvoor het licht der gezuiverde leer geopend. En zouden wij niet met een enkel woord JohannesSartorius gedenken?

Reeds als twintigjarig jongeling hadhij te Amsterdam onderwijs in de oude talen gegeven enroem daarmede ingeoogst, maar zijne vrijzinnige gevoelenswaren oorzaak, dat hij gevangen naar Den Haag werdgevoerd. Na een tijd lang in den kerker te zijn opge-sloten geweest, werd hij weer op vrije voeten gesteld enhervatte aan de nieuw opgerichte school te Noordwijkzijne lessen. De uitgave van een geschrift over het geloof,dat rechtvaardigt wikkelde hem echter in moeielijkheden



83 en noodzaakte hem, den vaderlandschen grond vaarwel tezeggen en zijne woonplaats naar Bazel over te brengen.Daar wijdde hij zich geheel aan de studie toe en gaf ge-leerde werken ter verklaring des Bijbels in het licht.Steeds voortstudeerende werd zijn geest allengskens meerverlicht en zijn verlangen krachtig gewekt, om alsprediker der nieuwe leer in het land zijner geboorte opte treden. Hij zette zich te Delft als leeraar neder,maar moest zich eindelijk van daar terugtrekken naardatzelfde Noordwijk, waar hij eenmaal de oude talen on-derwezen had. Door geschriften en lessen is hij vóór velenzijner tijdgenooten een leidsman tot het Evangelie geweesten van zijne Noordwijksche school zijn , gelijk tijdgenootenverzekeren, meer geleerden uitgegaan, dan er eenmaalhelden te voorschijn waren gekomen uit het

Trojaanschepaard. Laat ons ook Cornelis Kooltuin noemen, als kapelaaneerst te Alkmaar, later te Enkhuizen werkzaam. Vrij-moedig durfde deze geestelijke de leer der mis en derheiligen-vereering bestrijden. Weldra viel hij door zijneprediking de kettermeesters in het oog, en, ware de bur-gerij van Enkhuizen niet zijne voorspraak geweest, hijzou terstond gevonnist zijn. Nu kwam hij met eene duch-tige bestraffing vrij. Zijne rondborstige prediking gaf hijechter niet op maar zettte die met ijver voort, totdat hetbevel van den geloofsrechter Tapper, een Enkhuizer vanafkomst, hem dwong naar elders uit te wijken. Een tijdlang vertoefde hij nog te Alkmaar, vormde daar in stilteleerlingen, zooals Jan Arendsen, die later als hagepreekeris opgetreden, doch zag zich eindelijk verplicht, het landte ontwijken. De gemeente te Emden in

Oost-Frieslandverleende hem gaarne eene schuilplaats, terwijl hij doorde uitgave van zijn Evangelie aan de armen het zieleheilder Noordhollandsche geloofsgenooten bleef bevorderen. Ziedaar dus het lot van ernstige, bekwame, gemoede-lijke mannen. Hun bleef slechts de keus tusschen eengewelddadigen dood of ballingschap. Het was der keizer-lijke regeering niet genoeg, de woelingen der Anabaptistente beteugelen en de schare der Doopsgezinden met bloedige 6*



84 plakkaten te vervolgen, maar zij woedde tegen alle gees-telijke en wereldlijke lieden, die eene vrije opvatting vanhet Christendom volgden. Den dood aan de ketters! . . .ziedaar des Keizers bevel. En toch zou hij zijn doel nietbereiken, want een Meerdere dan hij had gesproken: Zijzijn de Mijnen, Ik zal hunne zaak beschermen. 8. Overzicht van het behandelde tydperk. Aan bloedige plakkaten heeft Keizer Karel het nietlaten ontbreken. Sedert dat eerste bevel, waarin gezegdwerd, dat de Anabaptisten of Wederdoopers niet in genadezouden aangenomen worden maar dat er strafoefening ge-schieden zou, anderen ten exempel, zonder eenige dissi-mulatie, gunst of uitstel, volgden de verordeningen elkandermet kleine tusschenpoozen op. Steeds werden deze soortvan ketters, van wat stand of

conditie zij waren, vervallenverklaard in de verbeurte van lijf en goed en tot deuiterste straffen veroordeeld, ja de laatste maal nog metde uitdrukkelijke bijvoeging, dat andere ketters, indienzij hunne dwalingen herriepen, met ballingschap gestraftzouden worden, maar de Anabaptisten en Doopers nietdan met den hals. Het was alsof de Keizer hen van denaardbodem wilde verdelgen. Voor zoover zulks de eigenlijk gezegde dolzinnige dwe-pers betrof, vonden deze strenge maatregelen genoegzaambijval bjj de gezeten burgerij. Zij begreep, dat de geest-drijvende Munsterschen, Batenburgers en dergelijken aller-gevaarlijkste sekten waren, wier euveldaden onder hetbereik van den wereldlijken rechter vielen; maar toen deKeizer steeds bleef volhouden, dreiging en moord tegenalle ketters te blazen,

maakte hij veler misnoegen gaan-de. Vooral geschiedde zulks door het strenge plakkaatvan 1550, dat van het invoeren der Inquisitie meldingmaakte. Volgens genoemd plakkaat mochten de Inquisi-teurs een iegelijk, in wat staat hij gesteld ware . ondereede ondervragen en door allerlei middelen niet alleen totde verborgenheden der huizen maar ook der gemoederenzoeken in te dringen. Zulk eene Inquisitie vervulde de



35 harten met doodelijken schrik en wekte alom verbittering.Wilde de Keizer desniettemin doortasten, hij moest weten,of het raadzaam was, de heftigste verontwaardiging zijneronderdanen op te wekken. Doch Karel V was vermoeidvan zijne reeds langdurige regeering, teleurgesteld ookdoor de vele tegenspoeden, die hij had ondervonden engaf in den jare 1555, gelijk bekend is, te Brussel kroonen schepter aan zijnen zoon Filips over. Hij deed datechter niet zonder dien zoon op het hart te drukken,dat hij steeds hetzelfde spoor moest volgen. En Filipsbetoonde zich een zoon, zulk eenen vader waardig. Hijwist van geene genade, waar het ketters gold en ver-scherpte steeds de gegeven plakkaten. O, hij zou betergedaan hebben, het verstandig woord van zijn

overgroot-vader, keizer Maximiliaan, te betrachten: alles kan destaatswet regelen en dwingen, maar het godsdienstig engeestelijk leven der volkeren — dat nooit. —



BIBLIOTHEEKNED. HSRV. KERK HOOFDSTUK III. Tijdperk der Gereformeerden. Bij het verhaal van dat koortsachtig en overspannenzoeken en tasten naar het volmaakte Godsrijk, dat denAnabaptisten eigen was, dringt zich de gedachte aanons op: hadden onze vaderen in die dagen slechts eenbekwaam leidsman gehad en zich kunnen aansluiten aaneene groote persoonlijkheid, voor hoeveel ellende warenzij behoed gebleven! Slechts al te lang helaas, bleef deschare der hervormingsgezinden aan zich zelve overgelaten.Of zal men zeggen: maar zij hadden toch de HeiligeSchrift en konden dus tot de bron der Christelijke waar-heid gaan! Het is zoo, zij hadden dat boek der boekenin hun bezit, en lazen het ook; maar — de Schrift moetin gezonden zin opgevat worden, en daartoe is ontwik-

keling des geestes noodig. Op de vraag: verstaat gij ook,hetgeen gij leest? moet niet met den kamerling behoevengeantwoord te worden: hoe zou ik dat kunnen; ik hebniemand, die mij onderricht! Allerminst was dat eengewenschte toestand in die dagen, toen men zich van de lei-ding der Roomsch-Catholieke geestelijken had losgescheurd,maar zonder nog recht te weten, wat nu te beginnen.Voorzeker was er toen eene groote, krachtige persoon-lijkheid noodig, die door geestesgaven uitmuntte, eenman wiens karakter vertrouwen inboezemde, die het derzoekende en tastende schare durfde toe roepen: daarheeno mijne broeders en zusters, daarheen!



87 Zulk een man was de Geneefsche kerkhervormer JanCalvijn, de grondvester, leidsman en vader der Gerefor-meerde kerken in Zwitserland en elders. Calvijn zochtniet, als de Anabaptisten, naar een heilig Sion, dat aanallerlei overspannen verwachtingen beantwoorden moest,maar hij sloeg het oog op de dagen der Apostelen envroeg: hoe is in die eerste eeuw de gemeente des Heerenbestuurd ? wat waren haar verordeningen ? welke leerstel-stellingen volgde zij, wat was haar doelwit en doorwelke middelen zocht zij dat doelwit te bereiken? Opdeze vragen vond hij het antwoord in de Heilige Schriften ontwikkelde dat in een uitvoerig, degelijk, voortreffelijkboek, getiteld Calvijn\'s Institutie, hetwelk het leerboekgeworden is van de Godgeleerde school, door hem inhet leven geroepen. —

De republiek Gen?ve, in wiermidden hij woonde en werkte, bood hem ruimte inovervloed aan, om zijne denkbeelden aangaande kerk enkerkbestuur ten uitvoer te brengen. Niet, als Luther,zag hij eenen keurvorst aan het hoofd zijns volks, metwiens landsvaderlijk bestuur hij rekening moest houden.Hij kon naar eigen overtuiging met volle vrijheid door-tasten en handelen. Aldus heeft hij op het fondamentvan Apostelen en Profeten, waarvan Christus de uiterstehoeksteen is, eene kerk gesticht, vrijgemaakt van depauselijke heerschappij, geschoeid op de leest der eerstechristengemeenten, die door haar strenge tucht, haarvurig geloof en haar krachtige belijdenis de bewonderingheeft opgewekt van tijdgenoot en nageslacht. Vraagt gij naar den invloed, dien hij op de Nederland-sche

christenheid heeft uitgeoefend, denk dan aan degeschriften, die er van hem zijn uitgegaan, aan het voor-beeld door zijne Geneefsche kerk gegeven en aan deleerlingen, die hij heeft gevormd. Niet, dat Jan Calvijnzelf in onze gewesten is geweest of persoonlijk met onzevaderlandsche gemeenten in aanraking is gekomen, maarzijne leerlingen en geestverwanten hebben op verschillendewijze door woord en werk zijne opvatting der reformatie,het Calvinisme, in de Nederlanden inheemsch gemaakt.Laat ons daarop het oog vestigen.



88 1. Gemeenten van vluchtelingen te Emden, te Londen,in den Paltz en te Wezel. Reeds bij herhaling maakten wij gewag van lieden,die om des geloofswil het land ontweken. Waar togenzij heen? Naar oorden, waar zij veilig waren. Zoo washet in Oost-Friesland, onder het bestuur van den vrijheid-lievenden graaf Edzard, later van zijnen zoon graaf Ennoen diens weduwe gravin Anna. Derwaarts stroomdenhonderden verdrukte en vervolgde Nederlanders, waar-onder de reeds vroeger genoemde Cornelis Kooltuijn uitAlkmaar, die later te Emden als leeraar opgetreden is.Het aantal vluchtelingen werd gedurig grooter, zoodat ereen tijd kwam, dat de rivier de Eem vol lag met schepen,die den steven naar de gastvrije Oost-Friesche steden,vooral naar Emden, richtten. En wie er aankwam,

rijkof arm, geestelijke of leek, werd met hartelijke liefdeontvangen. Terecht mag boven eene der deuren van degroote kerk te Emden een vaartuig uitgebeiteld staanmet deze woorden daaronder: Gods kerke vervolgd, verdreven,Heeft God hier troost gegeven. En wat vonden zij in Oost-Friesland? eene Hervormdekerk, door Johannes a Lasco bestuurd en geordend. Dezevoortreffelijke man was in het kerkbestuur van Calvinis-tische beginselen uitgegaan, had de Oost-Friesche kerk opdezelfde wijze als die van Gen?ve ingericht en een cate-chismus vervaardigd naar het voorbeeld van Calvijn. Geenwonder dus, dat de Nederlandsche vluchtelingen in Oost-Friesland met de gevoelens van Calvijn doortrokken werden.Zij leerden zich te voegen naar zulke vormen van hetkerkelijk leven, als

door Calvijn aangegeven zijn. DezelfdeJohannes a Lasco, die als kerkbestuurder van Oost-Friesland opgetreden was, heeft ook te Londen tot deNederlandsche vluchtelingen in nauwe betrekking gestaan.Reeds sedert 1537 hadden zich te Londen uitgewekenen om



89 des geloofswil, uit Vlaanderen gevestigd en aldaar op zichzelf staande gemeenten gevormd. Onder de regeering vankoning Eduard VI ontvingen deze gemeenten grootevoorrechten. Twee kerkgebouwen werden aan haar afge-staan, waarvan het eene , behoorende tot een voormaligAugustijnerklooster, nog heden ten dage door de Holland-sche gemeente te Londen wordt gebruikt. Weldra werd Engeland een gewenscht toevluchtsoordvoor de verdrukte Nederlanders en groeiden deze gemeentenaan tot een getal van vier duizend zielen, meestal nijverefabrieksarbeiders uit Antwerpen, Henegouwen en Vlaan-deren. Nu werd op des konings begeerte Johannes aLasco uit Emden ontboden, om eene kerkorde te ont-werpen. Deze hield zich gedurende de jaren

1550 tot1553 daarmede bezig en was als opperbestuurder aan hethoofd der kerk geplaatst, terwijl vier leeraars, bijgestaandoor ouderlingen, de gemeente dienden. De Franschsprekenden ontvingen den Catechismus van Calvijn ende kerkelijke formulieren van Straatsburg, en de Vlaamschsprekenden de Christelijke ordonnantiën van Micron en denOost-Frieschen catechismus. Bij de godsdienstoefeningenwerd de psalmberijming van Johannes Utenhove, eenballing uit Gent, ingevoerd. Voorts was de Gereformeerdegemeente der Nederlanders, gelijk zij heette, onafhankelijkvan de Engelsche kerk en werd door den koning, diezich niet anders dan het recht van toericht had voorbe-houden, tot zelfstandigheid verheven. Profeten of doctorenwerden aangesteld om

wekelijks bijbeloefeningen in demoedertaal en voorlezingen over Oud- en Nieuw-Testa-ment in het Latijn te houden. Diakenen belastten zichmet de zorg voor de armen, en Vergaderingen van leer-aars, ouderlingen en diakenen dienden om de gemeentete besturen. Wij treffen te Londen eene gemeente aan,in welke alle dingen met orde geschiedden, die om haarbestuur, om haren eeredienst, om de grondbeginselen,waarvan zij uitging, waardig is, gekend te worden ende kiem van verdere ontwikkeling zichtbaar in zichdroeg Jammer dat hare voorspoedige uitbreiding na den dood



9o van Eduard VI, door koningin Maria, de bloedige bijge-naamd, gewelddadig belemmerd is. Die vorstin woeddezoo vreeselijk tegen de Hervormden, dat de geschied-schrijver Van Meteren getuigt: „wij zelven hebben opééne reis dertien mannen en vrouwen samen levend zienverbranden". Toen namen duizenden de vlucht en ver-spreidden zich overal heen. Een aantal begaf zich overzee naar Denemarken. Koning Christiaan duldde henechter niet in zijne staten, omdat zij in hunne gevoelensomtrent het avondmaal van de Deensche Protestantenverschilden. Zij waren dus verplicht zich naar Duitsch-land in te schepen en kwamen na het doorstaan vanontelbare moeilijkheden in Oost-Friesland aan. Hun aantalwas echter te groot om daar op den duur te blijven;

zijmoesten verder Duitschland in en zijn eensdeels te Wezel,anderdeels te Frankfort opgenomen. Johannes a Lasco behoorde tot de laatsten en vond deuit Londen verdreven Fransch sprekende gemeente reedste Frankfort gevestigd. Ook aan hem en zijne mede-ballingen werd aldaar een toevluchtsoord gegund ; evenwelslechts kort, want de ijverige Lutheranen betwistten hemhet recht om, op andere wijze dan zij, den doop te be-bedienen, het avondmaal te vieren en godsdienstoefeningte houden. Zij werden dus genoodzaakt Frankfort teverlaten en naar den Paltz te wijken , waar zij onder hetgebied van den Gereformeerden keurvorst te Heidelberg, teFrankendaal en elders eene woonplaats vonden. Vooral- te Frankendaal bloeide weldra eene talrijkegemeente,

die in nauwe betrekking op ons vaderlandheeft gestaan, want haar leeraar Casper van der Heideheeft er dezelfde kerkorde ingevoerd, die vroeger reedsbij de gemeente onder het kruis te Antwerpen aange-nomen was, en Petrus Dathenus, insgelijks predikantaldaar, is de man geweest, aan wien onze vaderen eenemeer volledige psalmberijming dan die van Utenhoveen eene overzetting van den Heidelbergschen Cate-chismus zijn verschuldigd. Men kan dus zeggen, datdie gemeenten onder het kruis, zoo te Emden, te Lon-den, als in den Paltz, de grondslagen hebben gelegd van



9i het gebouw der kerk, dat eenmaal in de Nederlandschegewesten zou opgetrokken worden. Ook aan Wezel komt eene eereplaats toe onder de gast-vrije steden, die den ballingen herberg verleenden. Eerstin 1545 en later in 1556 zetten zich velen uit Vlaanderenen Londen daar neder. Op hunne verklaring, dat zijnoch in Calvijn noch in Luther maar in Christus geloofden,werden zij welwillend opgenomen en hebben er Waalsche,Engelsche en Hollandsche gemeenten gevormd. In belij-denis en kerkorde zijn zij echter Calvinisten gebleven. Eenige jaren later werd in diezelfde stad Wezel deeerste algemeene synode der Hervormde of Gereformeerdekerken onder het kruis gehouden, en toen nog weereenige jaren later de tijdsomstandigheden zoo

veranderdwaren, dat de ballingen naar de Nederlanden durfdenwederkeeren, hebben zij den Raad der stad plechtig dankbetuigd en tot gedachtenis twee kostbare zilveren bekersvereerd met het opschrift: „ik was een vreemdeling en gijhebt mij geherbergd," en: „bewaar o Heer, het beroemdeWezel, de herberg uwer kerk." Waarlijk, indien Nederland in de zestiende en zeven-tiende eeuw gastvrijheid aan ballingen bewezen heeft,dan was dat niet anders dan dankbare en getrouwe na-volging van de broederlijke liefde, aan zijne uitgewekenburgers en burgeressen bewezen. 2. Koning Filips II van Spanje en de Roomsch-Catholieken in de Nederlanden. Intusschen was Filips II van Spanje in 1555 aan deregeering gekomen. Meer dan iemand was hij een

trouwezoon der Roomsche kerk, ja hij had zich voorgesteld, deketterij zooveel mogelijk uit te roeien. Van hem toch ishet sterk sprekend woord afkomstig, dat hij liever in hetgeheel niet dan over ketters wilde regeeren. Na het over-lijden zijns vaders vereerde hij diens nagedachtenis doorhet houden van een optocht te Brussel, waarbij de kerkwerd voorgesteld onder de gedaante van een opgetuigdschip, dat zich statig voortbewoog door de straten. De



92 bemanning bestond uit drie zinnebeeldige personen: geloof,hoop en liefde. Het geloof met een avondmaalskelk inde eene en een rood kruis in de andere hand, zeteldemidden op het dek; de hoop in eene bruine monnikspijstond, op een zilveren anker leunend, aan den voorste-ven, en de liefde, schitterend in een vuurrood kleed, meteen vlammend hart in de hand, was gezeten aan hetroer. Alsof Keizer Karel zich door dat drietal christen-deugden steeds had laten besturen! Wij zouden zeggen:juist het tegenovergestelde. Geloof, hoop en liefde haddenbedroefd het aangezicht van zijne regeering afgewend envoor hem het gelaat bedekt; maar koning Filips kende geenander geloof dan het geloof in de alleenzaligmakende kerk-leer, geene hoop, dan die op de macht der plakkaten engeene liefde dan

verlangen naar de zegepraal van Rome.Daarom was zijn vader een uitstekend vorst geweest enwilde de zoon niet minder zijn dan hij. Filips\' eerste regeeringsdaad was het opnieuw afkondigenvan het plakkaat van 15 50 tot groot misnoegen van deStaten dezer gewesten; doch in plaats van zich daaroverte bekommeren, bleef hij op de naleving der plakkatenaandringen en gaf daartoe aan zijne stadhouders geheimebevelen. Ook verordende hij de vestiging van nieuwebisdommen, de invoering der besluiten van Trente envan de inquisitie. Door deze verordening greep hij recht-streeks in de belangen der Roomsch-Catholieke kerk in. Nieuwe bisdommen waren in het oog der Nederlandersartikelen van weelde, die zij wel missen konden. Haddenzij aan den bisschop van Utrecht niet genoeg? moest datbisdom

nu tot een aartsbisdom verheven en daarnaast bis-schopszetels te Haarlem, Deventer, Leeuwarden, Gronin-gen, Middelburg en \'s Hertogenbosch opgericht worden?En waar zouden de 3000 ducaten te vinden zijn, die elkdezer kerkvorsten jaarlijks behoefde? Uit de tienden enandere kerkelijke goederen der rijke abdijen en voorts uitde kas des lands. De Roomschen — en deze maakten nog altijd meerdan vier vijfden des volks uit, en daaronder de deftigste enrijkste lieden, — waren volstrekt niet met deze maat-



93 regelen ingenomen. Uit de abdijen rezen bittere klachtenover de vermindering van hare inkomsten. De hoogeregeestelijken namen het kwalijk, dat hun gebied werdingekrompen en dat de regeling dezer nieuwe kerkelijkeindeeling geheel buiten hen was omgegaan. De statenkeurden het strijdig met hunne rechten, dat zulke diepingrijpende veranderingen zonder hunne goedkeuring wer-den ingevoerd. Het ergerde dien aanzienlijken heeren,dat daardoor recht van zitting in de staatscolleges aanvreemdelingen moest verleend worden. Iedereen begreep,dat Filips II geen ander doel kon hebben dan als despootover de Nederlanden te regeeren. En als hij nu een in-nemend mensch geweest ware, die door zijne persoonlijk-heid de harten voor zich had weten te winnen, maarneen, hij was

terugstootend, leelijk van gedaante enbovendien schuw, wantrouwend en opvliegend van aard.Zijn levensdoel was alles te kneden en te vervormen naarhet despotiek Spaansch regeeringsstelsel. Daarom kwamhet niet in hem op, met de omstandigheden, di-n land-aard, de gewoonten, wenschen, rechten en vrijheden desvolks te rade te gaan. Hij had de privilegiën der edelen ,steden en gemeenten bezworen, maar wat golden bij hemeeden en beloften! Hij eerbiedigde ze slechts voor zoo-ver zijne denkbeelden omtrent het staatsbestuur er medeovereenstemden. Intusschen waren het geene onmondigen, met wie hijzich te bemoeien had. De 17 Nederlandsche gewesten,?die de Keizer, zijn vader, na 25-jarige inspanning onderéénen schepter had vereenigd, zoo rijk dat zij meer danhet vierdubbele

van de goud- en zilvermijnen van Peruen Mexico aan de Spaansche schatkist opbrachten, warenfier op hunne rechten. Wij merkten reeds op, met welk een tegenzin zij hetbesluit omjrent de vestiging van nieuwe bisdommen ont-vingen. Nog grooter was hunne ontevredenheid over hetaanhouden van Spaansch krijgsvolk in het land. En wasdan de eigen schutterij niet voldoende om de rust tebewaren? of moesten de bloedplakkaten met kracht engeweld uitgevoerd worden en waren daartoe die vreemde



94 krijgsbenden noodig? De Staten vreesden het ergste endrongen op het vertrek der gehate vreemdelingen aan,ja zoo sterk, dat Filips bij eene woordenwisseling over ditonderwerp toornig uitriep: „ik ben ook een vreemdeling,wil men mij misschien ook wegjagen!" Nu, zoo bedoelden de Staten het niet. Zij waren nogsteeds bereid, hunnen heer hulde en gehoorzaamheid tebewijzen, maar als er iemand verwijderd moest worden,dan wenschten zij, dat het Antonio Perenot zou mogenzijn, de bisschop van Mechelen, die bij de nieuwe ker-kelijke indeeling tot aartsbisschop verheven en door denpaus tot kardinaal benoemd was. Deze heerschzuchtigeman, algemeen bekend als de heer van Granvelle, was devertrouweling van Filips en nadat deze zich naar Spanjeingescheept had,

de raadsman zijner halve zuster Margare-tha, thans als landvoogdesse opgetreden. Hij werd beschouwdals de gevaarlijkste vijand van de Nedeilandsche rechtenen privilegiën. Aan hem werden alle hatelijke maatre-gelingen, die de regeering nam, toegeschreven. Op zijneverwijdering werd aangedrongen, ja, het scheen of detoestand des lands verbeteren moest, zoodra slechts diegehate vreemdeling zou verwijderd zijn. Toch was dat niet het geval. Granvelle vertrok, maarhet regeeringsstelsel van Filips bleef onveranderd. Descherpste plakkaten tegen Anabaptisten , Lutheranen, Sa-cramentisten en andere ketters werden telkens afgekondigd.Het was een stelsel van schavotten en beulen, van ver-klikkers en geloofsrechters, dat ook de kleinste vonk vanvrijheid uitdooven moest.

Eenige verzen uit een ketterschliedeboek over te schrijven werd met den dood gestraft.Vóór twee, drie, ja vóór zestien, achttien jaren eene ket-tersche samenkomst bijgewoond te hebben, was voldoendeom iemand op den brandstapel te brengen. Ja zelfs, een heili-genbeeld scheef aan te zien, werd eene halsmisdaad gerekend. Wat bleef er onder den druk van zulke plakkaten vande aloude vrijheden en voorrechten over? De Roomschenzelven waren bekommerd en zagen zulke strenge maat-regelen met leede oogen aan. Maar wat moesten zij danwel denken van het afkondigen der besluiten van Trente?-



95 Volgens deze moesten de namen van alle ingezetenen,hunne bedienden en verdere huisgenooten opgeschrevenworden met vermelding van hunne meerdere of minderetrouw in het kerk gaan, het hoogtijd vieren, de mis enz.Dat wekte ieders verontwaardiging en gramschap op.Over niets anders werd er gesproken dan over de inqui-sitie. Waar ook, op straat, in den winkel, op de markt,overal, op het slot van den edelman en in de hut vanden arme werd er geklaagd. Het ware beter, meendemen, dadelijk te sterven dan in zulk een staat te levente midden van spionnen en verklikkers, die woord endaad bespiedden, ja gedachten en gelaatsuitdrukking ophet ongunstigst trachtten uit te leggen. Hier en daar dreigde een volslagen oproer. Vlugschrif-ten, vliegende blaadjes, spotprenten werden

dagelijks inhet licht gegeven. Te Antwerpen stond een stuk aange-plakt, dat Filips voor het gericht van het Duitsche Rijkgedaagd moest worden. In die sterk bevolkte stad heerschteschrik en ontsteltenis. Kooplieden, fabrikanten en werk-lieden maakten plan, om het land uit te wijken, als warede pest er uitgebroken. Groot en klein vatte tegenzin op tegen een vorst, diezoo meedoogenloos te werk ging; en toen straks de hoopop verzachting der plakkaten in rook vervloog, kwam detijd, dat het volk, hoe lijdzaam anders van aard, zich als degetergde leeuw ophief en aangordde tot den beslissendenstrijd. 3. Gereformeerden in Antwerpen, Vlaanderen enHenegouwen\'). Hebben wij ons voorgesteld, uitsluitend op Noord-Neder-iand het oog te vestigen, wij kunnen niet geheel van hetZuiden zwijgen, omdat

vele Gereformeerde gemeentenzich juist aldaar ontwikkeld en mannen aan haar hoofdgehad hebben, die voor het Noorden tot grooten zegenzijn geweest. Het laat zich begrijpen, dat de naar Enge-land en Duitschland uitgeweken Vlamingen vele betrek- \') Meer bijzonderheden dienaangaande komen voor in: Moorrees,Kerkhervorming Zuid-Nederl. Te Leiden bij Adrlani, 1904, bl. 42 67.



96 kingen met hunne achtergebleven familie en vrienden onder-hielden en in hunne brieven een beschrijving gaven vanhet kerkelijk leven, dat zij in den vreemde leidden. Debegeerte om op vaderlandschen bodem datzelfde leven aante kweeken, werd daardoor krachtig opgewekt. Maarhoe dat buiten het oog der alles bespiedende ketterrichterste doen ? Het moest geschieden, zonder opzien te baren.Geestdrijvers lieten zich met die bedachtzame pogingenniet in. Nieuwsgierigen gaven zich op den duur ook zoo-veel moeite niet. Slechts de waarlijk belangstellende enheilbegeerige zielen sloten zich aan elkander aan en stichttenin het verborgene kleine gemeenten, die naar het voorbeeldder uitgeweken geloofsgenooten werden ingericht en inwaarheid gemeenten onder liet kruis konden heeten. Volg-

den zij, gelijk sommigen deden, de leer van Luther, danheetten zij „van de Confessie", en volgden zij Calvijn,dan werden zij „van de Religie" genaamd. Op gezettetijden hielden zij vergaderingen om Gods woord te hoorenverkondigen, gemeenschappelijk te bidden en Doop enAvondmaal te vieren. Toen de inquisiteurs te Rijssel in1556 Boudewijn Oguier vraagden, wat men in de verga-deringen der ketters deed, antwoordde hij: „als wij allenin \'s Heeren naam vergaderd zijn om Zijn woord te hooren,dan vallen wij op de aarde neder op onze knieën, in oot-moedige harten onze zonden voor Gods aangezicht belij-dende. Daarna bidden wij, dat het woord Gods oprechten rein gepredikt moge worden. Wij bidden ook vooronzen \'heer den koning en voor zijnen raad, opdat degemeente in vrede moge

geregeerd worden. Ook wordtgij, mijne heeren! niet vergeten, want wij hebben u ookin gedachtenisse als onze heeren en oversten, biddendeonzen goeden God voor u en voor de gansche stad, op-dat God u in alle deugden onderhouden zou. Ziet dat zijnde stukken, die wij bedrijven. Dunkt u, mijne heeren, datwij zoo groot kwaad doen, zoodanige vergadering houdende ?Waar heeft men ooit gelezen, dat diegenen, die bijeenkwamen om voor de regeering des lands te bidden, dendood waardig waren? Bovendien, begeert gij de gebedente hooren, die wij doen, ik ben bereid u die te zeggen."



97 Toen viel Oguier op de knieën en begon de gebeden uitte spreken die uit zijne ziel oprezen, met zooveel vuur,dat er nooit zulk een brand des geestes noch zoo sterkeberoering in hem is te zien geweest, zoodat velen van derechters de tranen uit de oogen vloeiden. Daarna op-staande van het gebed zeide hij: „ziet mijne heeren, datis het, wat men in onze vergaderingen doet." Roerendegetuigenis! En toch heeft deze man vol van den geestdes gebeds en der genade den brandstapel moeten beklimmen.Ja, maar hij deed het, tegelijk met zijn vader, moederen broer, op God verheerlijkende wijze. Reeds tijdens de regeering van Karel V had zich teAntwerpen eene gemeente van Calvinisten verzameld. Zijwordt in de schriftelijke stukken dier dagen als de ge-meente la Vigne (de Wijngaard) aangeduid.

Een harereerste leeraren was Caspar Van der Heyde. Toen in1558 de vervolging in Antwerpen uitbrak, was hij op hetpunt van gevangen genomen te worden, maar omdat menhem geknield in het gebed had aangetroffen, had menhem vrij gelaten; de diaken Anthonie Verdikt en deouderling Robolt daarentegen waren om het leven gebracht.Voorts werd er een prijs van 300 gulden op het hoofdvan eiken leeraar en van 50 gulden op dat van eikenouderling of diaken gesteld, tengevolge waarvan Van derHeijde het raadzaam achtte naar Duitschland uit te wijkenen zich aan de Frankendaalsche gemeente te verbinden. Met dat al bleef de gemeente te Antwerpen in stand,ja breidde zich telkens uit. Op meer dan twintig plaatsenhield zij samenkomsten. Zoo gebeurde het, dat CharlesDe Niëlles in 1560 in zijn

huis aan het preeken was,toen de opstijgende vlam des brandstapels door de ven-sterruiten gezien werd. „Knielt" sprak hij toen „broeders,laat ons voor die arme martelaars bidden." Zijne gebedenwaren vurig. Er vloeiden heete tranen. De vergaderingging uiteen. Eenigen vielen in het naar huis gaan hunnenvervolgers in handen, en de slotemaker Hallewijn, detapijtwerker Leheu, de wapensmid Jansen, de schilderAdriaan en de kleedermaker Hendrik moesten het be-koopen met den dood. De overigen ontkwamen hetMoorrees, Kerkhervorming.                                            7



98 gevaar, om reeds den volgenden avond, van vele anderenvergezeld, weer godsdienstig bijeen te komen. Welk een moed in die gemeenten onder het kruis! maarzij hadden ook leeraars aan haar hoofd van zeldzamegeestkracht, waaronder Adriaan van Haemstede, de schrij-ver van het bekende Martelaarsboek, Herman Moded ofde Strijcker, en Jan Taffin. Opmerking verdient het dat,terwijl er tevens eene Luthersche gemeente te Antwerpengevestigd was, tot welke vooral vele Duitsche koopliedenbehoorden , de meest doortastende ijver en offervaardigheidbij de Gereformeerden gezien werd, die daarom ook hetfelst zijn bestookt geworden. Het is ons doel niet de geschiedenis der Gereformeerdegemeente te Antwerpen van den aanvang tot het eindete schetsen, evenmin die der andere gemeenten in

dezuidelijke Nederlanden, maar met een enkel woord wijzenwij op Gent en Doornik. In de talrijke en bloeiende gemeente te Gent (zij wordtla Glaive, het Zwaard genoemd) treffen wij Petrus Dathe-nus als leeraar aan. Hadden de bloedplakkaten dien maneen geruimen tijd gedwongen, buiten het land te vertoe-ven en zich aan de Frankendaalsche gemeente te wijden,zoodra hij er gelegenheid toe vond, keerde hij naar Vlaan-deren terug en bracht er zijne Psalmberijming en de over-zetting van den Catechismus mede. Zijne vurige welspre-kendheid, ofschoon tamelijk ruw, viel zoozeer in densmaak der Vlaamsche gemeenten, dat hij voor grootescharen -predikte en die allen met geestdrift bezielde. TeGent, Antwerpen, Maastricht, Vlissingen en elders tradhij op en eindelijk zette hij zich metterwoon te

Gentneder, waar men hem kende als den leeraar met den ros-sen baard, totdat de verdere loop der gebeurtenissen hemop nieuw naar Duitschland verdreef. Naast hem vinden wij een tijdlang Herman Moded ofde Strijcker, een man van zeldzame stoutmoedigheid. Hijmoet onverschrokken geweest zijn tot roekeloosheid toe.Kort nadat aan alle hoeken der straten een plakkaat wasafgekondigd, waarbij op het hoofd van eiken leeraar hon-derd pond Vlaamsen gesteld was, durfde hij tot den



99 president van Vlaanderen doordringen, zeggende: „mijn-heer, zie, hier ben ik. Wilt gij honderd pond verdienen,hier ben ik." En toen de bevende president, het ergstevreezende, zich zoo spoedig mogelijk trachtte te verwij-deren , werd hem door Moded toegeroepen: „stel schelmenen dieven op geld, maar mij niet." Werd deze onverschrokken taal door Moded gesprokenin het besef, dat hij eene eerlijke zaak voorstond, dat-zelfde besef gaf aan Petrus Brullius, leeraar te Doornik(la Palme genoemd en een tijd lang de bloeiendste vanal de gemeenten) den moed om als martelaar te sterven.Vrienden hadden hem in eene mand neergelaten, om zijneontvluchting mogelijk te maken. Daar valt een stuksteen en verbrijzelt een zijner beenen. Onder hevigepijnen blijft

hij liggen, totdat zijne vijanden hem ontdek-ken. Meedoogenloos sluiten zij hem in de gevangenis ennadat hij vier maanden zwaar gefolterd is, beklimt hijmet denzelfden moed den brandstapel, waarmede hij steedszijne gevoelens verkondigd heeft. 4. De geloofsbelijdenis dep Gereformeerde gemeenten. Naarmate de Gereformeerde gemeenten zich krachtigerontwikkelden, werd ook de behoefte grooter, om hareleerbegrippen duidelijk voor te stellen en aan hare geloofs-belijdenis een vasten vorm te geven. Er waren toch vande zijde harer tegenstanders zulke zware beschuldigingentegen haar ingebracht. Zij waren uitgemaakt voor op-roerlingen , die niets liever wilden dan alles \'t onderst bovenkeeren en zich niet alleen aan alle gezag onttrekken maarook

hunnen souverein den schepter uit de handen wringen.Die beschuldigingen mochten den Anabaptisten gegoldenhebben, maar op de Gereformeerden behoefde dat niettoepasselijk te worden gemaakt. Er rees althans in hethart van Guido De Brés, leeraar der Gereformeerden teValenciennes of Valencijn het verlangen op, om uitdruk-king te geven aan het gemeenschappelijk geloof zijnerbroeders en zusters onder het kruis. Deze Guido De Brés,geboortig uit Henegouwen, had te Gen?ve gestudeerd en



IOO het onderwijs van Calvijn genoten. Geheel in den geestzijns leermeesters ingedrongen, was hij onder zulke leidingtot leeraar geordend en met heiligen ijver te Rijssel ente Doornik opgetreden. In September 1562 laatstgenoemdestad verlatende, deden zijne vrienden hem uitgeleide enbegaven zich onder weg met hem in een bosch, omeen laatst gebed op te zenden, toen een aantal gewapen-den met den bisschop van Doornik aan het hoofd, henoverviel. Velen hunner werden gevangen genomen, maarDe Brés had gelegenheid gevonden om te ontsnappen.Doch waarheen zich nu gewend? waar zich in veiligheidgesteld ? In het vast geloof dat God hem riep om doods-gevaren te trotseeren, vestigde hij zich als leeraar teValencijn, bestuurde daar de gemeente en stelde er

eenegeloofsbelijdenis op voor allen, die wenschten te levenvolgens de zuiverheid van het Evangelie onzes HeerenJesu Christi. Die geloofsbelijdenis werd aan zijne ambt-genooten in andere plaatsen ter verbetering en aanvullingmedegedeeld en op eene vergadering van Gereformeerdegemeenten onder het kruis, te Armenti?res in 1563 ge-houden, goedgekeurd en aangenomen. Zij had niet ten doel, tot vasten geloofsregel van alleGereformeerde gemeenten te dienen maar wel om aan dewereld te toonen, dat deze gemeenten zulke afschuwlijkeen goddelooze denkbeelden niet koesterden, als hare vij-anden beweerden. Daarom werd zij voorafgegaan dooreen brief aan koning Filips, waarin Guido De Brés namenszijne geloofsgenooten de gemeenschappelijke zaak bepleit. „Ware het ons

vergund" zoo luidt de aanhef, „onsvoor Uwe Majesteit te vertoonen, om ons te verdedigenop de beschuldigingen, die tegen ons worden ingebracht,wij zouden dezen verborgen weg niet bewandelen, om uhet bitter zuchten van uw volk te doen hooren door eenegeschrevene belijdenis; maar aangezien onze vijanden ude ooren met zoovele valsche berichten hebben vervuld,dat het ons niet alleen onmogelijk is, voor uw aangezichtte verschijnen maar wij ook uit uwe landen worden ver-jaagd, vermoord en verbrand, zoo vergun ons, genadigsteHeer! in den naam van God althans dit, wat geen mensch



101 kan weigeren aan de dieren, dat wij ons klagelijk roepenals van verre tot uwe ooren laten komen, opdat, indienUwe Majesteit, na ons gehoord te hebben, ons schuldigoordeelt, de vuren in uw koninkrijk worden verdubbeld,de martelingen en tormenten klimmen, doch, als daaren-tegen onze onschuld u mocht duidelijk geworden zijn, wiju tot schut en hulp mochten hebben tegen de woedeonzer vijanden. Want, helaas, Sire, als het genoeg is,iemand te beschuldigen en elk middel van verdediging denaangeklaagde ontnomen wordt, wie zal dan rechtvaardigbevonden worden?" Na deze treffende inleiding werpen zij de beschuldigingvan oproer verre van zich af en verzekeren, dat zij in hetwoord Gods geleerd worden, dat elke overheid van Godis, en dat, wie de overheid

wederstaat, zich verzet tegende ordonnantiën Gods. Zij beroepen zich op de geduldigdoorgestane vervolgingen en betuigen niets anders te be-geeren dan verlof om Gode te geven, wat Godes is enwat Hem niet kan geweigerd worden, omdat Hij menschentot zijne onderdanen vormt. Maar zij worden ook ketters, vijanden van Gods kerkgenoemd. Was daar reden toe? Koning Filips moge datzelf beoordeelen, als hij hunne belijdenis leest, eene belij-denis, die zich aansluit aan de woorden van apostelen enkerkvaders en slechts de menschelijke overlevering derlatere tijden afkeurt en bestrijdt. Laat de Koning erslechts kennis van nemen, en hij zal er toe gebracht wor-den, de onschuld te handhaven van hen, die tot dusvermeer verdrukt dan verhoord zijn geworden. Koning

Filips heeft dat verweerschrift waarschijnlijknooit ingezien , en anders heeft het hem toch niet bewo-gen, om een gunstig oordeel over zijne Gereformeerdeonderdanen uit te spreken. Zij bleven in zijn oog onrust-stokers, woelgeesten, vijanden van Gods kerk. Voor de-zulken was eigenlijk iedere andere doodstraf onvoldoende;zij moesten levend verbrand worden. Was daarom het opstellen van de geloofsbelijdenis eeneovertolligheid ? Waarlijk niet. Dat verweerschrift predikteaan de toenmalige wereld, dat Gereformeerden volstrekt



102 niet op gelijke lijn gesteld mochten worden met Ana-baptisten. „Wij verwerpen — zegt artikel 36 — dewederdoopers en andere oproerige menschen en in hetalgemeen degenen, die de overheden en magistraten aan-tasten en de justitie om willen stooten, invoerende ge-meenschap van goederen en verwarrende de eerbaarheid,die God onder de menschen gesteld heeft." Gij hoortin die woorden nog een nagalm van de scherpe pro-testen, die door alle weidenkenden tegen de gruwelenvan Munster zijn ingebracht. Weg, weg met die af-schuweiijke dwaalgeesten! — zoo getuigt Guido De Brés— mijne ziele kome niet in hunnen raad! Overigens is de geloofsbelijdenis er op aangelegd , omde instemming der Gereformeerden te betuigen met deoude conciliën van Nicea en latere, ten einde

daardoorhun Christelijk karakter in het oog der toenmalige we-reld te wettigen. „Hunne zaak — zoo staat er inart. 37 — die nu tegenwoordig van vele rechters enoverheden als kettersch en goddeloos verdoemd wordt,zal bekend worden de zaak des Zoons Gods te zijn." Uit dit oogpunt beschouwd, blijft de geloofsbelijde-nis een schoon gedenkstuk van het mannelijk en krach-tig geloof dier dagen. Wil men er echter de uitdruk-king in blijven zoeken van het geloof der volgendeeeuwen, ook zelfs van onzen tijd, dan geraakt menaan het dwalen, en de mannelijke, krachtige getuige-nis van Guido De Brés wordt voor verstand en hart eenknellende band. 5. Gereformeerden en hunne consistoriën in deNoordelijke gewesten. Omtrent denzelfden tijd dat zich in het Zuiden Gerefor-meerde gemeenten

vormden, geschiedde zulks ook in Hol-land en Zeeland, zonder dat men nauwkeurig alles kanbeschrijven, wat met den oorsprong dier gemeenten samen-hangt. Men denke evenwel niet, dat zij van den beginneaan bijzonder talrijk waren. De Roomsch Catholiekenvormden nog altijd twee derden der bevolking, waartoe de



io3 deftigste, rijkste en aanzienlijkste burgers behoorden. Deoverigen waren in Holland, Zeeland en Friesland grooten-deels tot de Doopsgezinden toegetreden. Hier en daarhielden sommigen de leer van Luther vast en slechtshet overblijvende negende deel des volks kan Gerefor-meerd worden genoemd, maar dat Gereformeerde deelhad de bijzondere gave, om inwendig goede orde opde zaken te stellen en naar buiten zich krachtig te doengelden. Het was, of in dat opzicht de geest van Calvijnin hen leefde en werkte. De Gereformeerden hadden hunne predikanten; in denbeginne waren het meest reizende predikanten , die zichnu hier dan daar lieten hooren, veelal vroegere monnikenen priesters, ofschoon er zich ook handswerklieden, zoo-als glasschilders en mandenmakers, onder bevonden.

Dezepredikanten waren mannen uit het volk, zonder eigenlijkegeleerdheid, maar met natuurlijke welsprekendheid enbovenal met heilige bezieling en vurig geloof. Voortshadden de gemeenten hunne kerkeraden of consistoriën,die bestonden uit ouderlingen en diakenen. In gemeen-ten, waar men vaste predikanten had, behoorden ookdezen er toe, en dan bekleedden zij tevens in de ver-gaderingen het voorzitterschap. Het aantal ouderlingenen diakenen was grooter of kleiner naarmate van demeerdere of mindere talrijkheid der gemeente. De ver-gadering werd gehouden bij een der leden aan huis, dietevens secretaris was en het lidmatenboek hield. Dediakenen bedeelden de armen uit de giften, die onderde preek in een zakje of bordje werden ingezameld. Depredikanten werden vanwege hunne kerkeraden

onder-houden door heiligegeest-meesters. Ook had men loopersof kosters, die boodschappen overbrachten. Zoolang depredikatiën nog in het geheim gehouden werden, ge-schiedden die boodschappen ook zeer in het geheim,maar toen men wat meer durfde wagen, plakten dekosters geschreven aankondigingen openlijk aan. De Gereformeerden hadden hunne bijbels en kerkboe-ken. Wij hebben reeds vroeger van de eerste bijbel-overzettingen en bijbeldrukken gesproken. Laat ons nu



104 nog daarbij voegen, dat de eigenlijk gezegde bijbel derGereformeerden te Emden is uitgegeven ten jare 1559 enalgemeen bekend staat als Bijbel der Deux Aas. Dezebijbel is menigmaal herdrukt en om de vele ophelderendeverklaringen (\') bijzonder geliefd en veelvuldig gebruikttot den tijd der Staten-overzetting in 1637 toe Sedertden jare 1563 is onder de Gereformeerde gemeenten deHeidelbergsche Catechismus als leerboek voor jong en oudin zwang gekomen. Drie jaren later gaf Dathenus zijnePsalmberijming in druk, tegelijk met eene nieuwe over-zetting van den Catechismus, voorts de vereischte formu-lieren en een bundel gebeden. Aldus was alles vereenigd, wateene welgeordende gemeente in haar kerkboek noodig heeft. Waren nu de kerkeraden of consistoriën

aanvankelijkzuiver kerkelijke lichamen, die zorgden voor het predikendes Woords, de bedeeling der armen, de bediening vanDoop en Avondmaal, de kerkelijke huwelijksinzegening enhet uitoefenen van de kerkelijke tucht, langzamerhandkregen zij ook staatkundige beteekenis en knoopten ver-standhouding met edellieden aan, die destijds zich be-gonnen aan te gorden tot verzet tegen de Inquisitie.Van weerszijden gevoelde men behoefte aan elkanderssteun. De kerkeraden hoopten met behulp der edelenden Koning tot toegevendheid te stemmen, en de edelenbeschouwden de kerkeraden als een niet te versmadensteun uit den boezem des volks. Die kerkeraden bestonden immers uit lieden van doortas-tende beginselen. Men wist, dat zij niet opzagen tegen open-baar verzet, als de

regeering trots recht en rede, weigerde (\') De ophelderende verklaring, aangeteekend bij Nehemia 3 vs. 5,heeft aan het geheele boek den vreemden naam gegeven van Bijbelder Deux Aas. Men leest aldaar de volgende woorden: »bij hembouwden die van Thekoa: doch hare gheweldigen en brachten harenhals niet ten dienste harer heeren.» De kantteekening zegt: de armenmoeten het kruijce draagen, de rijken en geven niets: deux aas enheeft niet, six cinque en geeft niet. Quatre dry. die helpen vrij.Deux aes (2 en 1 bij het werpen van de dobbelsteenen) heeft niet,six cinque (6 en 5) geeft niet, quatre dry (4 en 3) die helpen vrij,d. i. mild en vrijgevig. Hiermede wordt de middelstand bedoeld, diemild hulp verleent.



io5 toe te geven. Had de Koning als heer der Nederlanden pri-vilegiën bezworen, dan moest hij, zoo beweerden de consis-toriën, zijnen eed ook houden. Deed hij dat niet, danmoest men, zoo beweerden zij verder, zich eerst metverzoekschriften tot hem wenden, en, indien zulks nietbaatte, dan behoefde men zich verder, al was hij ookkoning, niet meer om hem te bekommeren. Het was nueenmaal met de Christenheid zoo ver gekomen, dat deoude Roomsche kerk hare behoefte niet meer bevredigenkon. De heiligste overtuiging dreef velen aan, om zichtegen de pauselijke oppermacht te verzetten. Welnu, zijhadden ook het recht en achtten zich zelfs verplicht, depauselijke kerk te verlaten en, als koning Filips door in-quisitie zijn volk wilde dwingen, dan bleef er voor

eer-lijke harten slechts één uitweg over: God meer te ge-hoorzamen dan menschen Zoo dachten de consistoriën Zoo werd hun geleerddoor hunne vurigste predikanten. Het zou eenmaal destelregel van het Calvinisme worden: de Kerk moet onaf-hankelijk zijn van den Staat. Voor het oogenblik gingende Consistoriën nog niet zoover. Zij ijverden slechtstegen den druk van de inquisitie. Wij zullen verder zienmet welk een gevolg. 6. Prins Willem van Oranje en de Neder-landsche Edelen. Tot dusver vonden wij bepaaldelijk bij den burgerstandde vrienden en aanhangers der hervorming, thans moetenwij den naam van een edelman noemen, en wel den door-lnchtigsten van allen — den naam van prins Willem vanOranje. Het heeft God in Zijne voorzienigheid behaagd,

dienvoortreffelijken staatsman aan de zaak der hervorming teverbinden en juist in diezelfde jaren, waarin de Gerefor-meerden zich ontwikkelden, is hij op het staatstooneelverschenen. Prins Willem, geboren I4 April 1533 teDillenburg, was de zoon van graaf Willem van Nassauen gravin Juliane von Stolberg. Op elfjarigen leeftijd



ioó kwam hij aan het hof des Keizers, en ofschoon zijneouders de gevoelens van Luther toegedaan, en zelfs metvurige overtuiging toegedaan waren, moest hun zoon teBrussel in de Roomsche kerkleer opgeleid worden. Watwas er van den Keizer anders dan groote gestrengheid inde godsdienstige opleiding zijns kweekelings te wachten!De prins ontwikkelde zich gunstig. Zijn doordringend ver-stand, zijn helder oordeel, zijn scherpzinnige geest en zijnevoorzichtigheid strekten hem tot aanbeveling bij den Keizer.Nauwelijks twintig iaren oud werd zijn raad reeds dikwijlsingewonnen. Elk vierde hem om zijne begaafdheden, elkvleide, elk ontzag hem. Overigens deelde prins Willem inal de genoegens van het toenmalige hofleven, verkeerde aanmaaltijden, bij tournooien, maskeraden, jachtvermaken entoonde zich

volstrekt niet begeerig naar ernstiger opvattingvan het leven. Toch waren er twee trekken in zijn karakterdie de hoop wettigden, dat hij zich aan het ijdel hoflevenontworstelen en tot een groot, zelfstandig staatsman vormenzou, namelijk zijne liefde tot vrijheid en zijn afkeer van allevervolging om des geloofswil. Sedert de troonsbestijgingvan koning Filips werd hij geroepen, in den Raad van Statezitting te nemen. Daar leerde hij den toestand des landsnader kennen. Later, als gijzelaar van den Koning naarParijs gezonden, had hij eene merkwaardige ontmoeting inhet bosch van Vincennes, die hem den naam van denZwijger gegeven en op zijne toekomst beslissenden invloeduitgeoefend heeft. De koning van Frankrijk namelijkdeelde ^?em in vertrouwen eene heimelijke overeenkomstmede, tusschen genoemd

land en Spanje gesloten, tendoel hebbende, al de aanhangers van de nieuwe leer uitte roeien. Prins Willem bewaarde het geheim, maar nazulk een blik in de staatkunde van twee machtige konink-rijken geslagen te hebben, rijpte er in zijne ziel een voor-nemen , om al die menschen, die ter dood en ten verdervebestemd waren, zoo mogelijk te redden. Door koning Filips tot Stadhouder van Holland en Zeelandaangesteld, ving hij met eene gematigde uitvoering vande plakkaten aan, waarschuwde dezen en genen, diegevaar liepen den inquisiteurs in handen te vallen, gaf hun



io7 de gelegenheid om te ontvluchten, zocht de invoering vannieuwe bisdommen te keeren en sprak in den Raad vanState als zijn gevoelen uit, dat de koning het stelsel der bloed-plakkkaten afschaffen moest. De dertigjarige prins, doordeelneming in het lijden des volks tot ernst gestemd, gevoeldezich aangetrokken tot de beginselen der hervormers Hij waslos geworden van de Roomsche kerk en begon belang te stellenin de samenkomsten der ketters. Maar bij wie zich aan tesluiten? bij de Lutherschen, omdat zijn stamhuis te Dillen-burg Luthersch was en zijne vrome moeder hem in die leerwas voorgegaan ? Of bij de Gereformeerden, omdat hij inzijne omgeving voortreffelijke Calvinisten, zooals Filips vanMarnix en Franciscus Junius, leerde kennen ? Prins Willemverlangde niet

aan den leiband van eenige kerkelijke partijte loopen. Hij zocht naar vrijheid in zijne denkwijze, gelijkhij aan anderen dezelfde vrijheid gaarne vergunde. In god-geleerde bespiegelingen verdiepte hij zich niet. Intusschen moest hij zich dan toch ergens bij aansluiten, wanthoe kon het anders blijken, dat hij de zaak der hervorming wastoegedaan? En zoo besloot hij, na eerst eene sterke voorliefdetot de Lutherschen te hebben getoond, zich aan te sluitenbij de Nederlandsche Gereformeerden, van welke kerk hij invervolg van tijd lidmaat geworden en te Dordrecht bij denpredikant Bartholdus Wilhelmi (in Oct. 1573) aangenomen is. Doch laat ons de gebeurtenissen niet vooruitloopen. Terwijlprins Willem sedert zijne aanstelling tot stadhouder desKonings in Holland en Zeeland hoe langer

zoo meer voor dezaak der hervormden werd gewonnen , waren er ook andereedellieden, die zich aan zijne zijde schaarden. Een hunner,de Zeeuwsche edelman Filips van Marnix, heer van SintAldegonde, werd des prinsen boezemvriend en neemt, omzijne groote gaven zoowel als om zijn karakter, onder demannen van dien tijd eene eereplaats in. Ook Lodewijk vanNassau, broeder van prins Willem, hoog geroemd om zijnridderlijken aard, Floris van Culemborgh, Hendrik vanBrederode en vele anderen deelden dezelfde inzichten. Uitden kring dier hervormingsgezinde edelen kwamen er inOct. 1565 eenigen te Brussel in het huis van den graaf vanCulemborgh bijeen, om de belangen des lands te bespreken.



io8 Hunne vergadering werd geopend door het gebed var»den Calvinistischen predikant Franciscus Junius, eenenman van groote kunde, welsprekendheid en zeldzamenmoed, zoodat hij reeds menig doodsgevaar getrotseerdhad. Door dezen man stonden de edelen rechtstreeks inverband met de kerkeraden der Gereformeerden, die hungroot consistorie te Antwerpen hadden en belangstellendhet oog gevestigd hielden op hetgeen te Brussel tot standzou komen. Een door de edelen onderteekend schriftelijkverbond kwam aldaar tot stand, waarbij men elkanderbeloofde, de invoering van de Inquisitie, onder welkennaam ook, met alle macht te zullen bestrijden. Zoodra van dat verbond iets was uitgelekt, verspreiddezich het gerucht, dat de adel was opgestaan. De land-voogdesse te

Brussel zat in groote ongerustheid, en harevrees nam nog toe, toen op 5 April 1566 bijna vierhon-derd edelen, ofschoon ongewapend, met Lodewijk vanNassau en Hendrik Van Brederode aan het hoofd, tothaar kwamen, hoffelijk voor haar bogen en den heer VanBrederode lieten voortreden, om met kordate toespraakuit aller naam een smeekschrift te overhandigen. Daarinwerd verzocht om opschorting der inquisitie tot den tijdtoe, dat de Koning anders zou hebben geordonneerd. Het is bekend, hoe dit smeekschrift beantwoord werd,en dat het optreden der edelen aanleiding heeft gegeventot het ontstaan van den Geuzennaam. Aanvankelijkschenen de edelen doel te zullen bereiken maar weldrableek het, dat de landvoogdesse besloten had, met degrootste gestrengheid de ketters

te vervolgen. 7. De Hagepreeken. Omstreeks denzelfden tijd, toen de edelen zich met hunsmeekschrift tot de landvoogdesse wendden, begon het volkin Vlaanderen de eerste godsdienstige vergaderingen tehouden, aanvankelijk in de bosschen en op het veld,waar soms duizenden bij elkander naar de prediking lui-sterden en psalmen aanhieven. In de maand Juni 1566



ic>9 werden deze vergaderingen reeds in de buitenwijken vanAntwerpen, Gent en Doornik gehouden. Landvolk enstadspoorters wapenden zich met snaphanen, pistolen, helle-baarden en knuppels, om zich te verdedigen. De Room-sche geestelijken trokken op hunne kansels allerheftigsttegen die zoogenaamde hagepreeken te velde en verkondig-den, dat de Koning, zoo hij die preeken toestond, wegensmedeplichtigheid aan ketterij door den paus ter verant-woording zou geroepen worden. De landvoogdesse lietnog in Juli een plakkaat uitvaardigen, dat den dood be-dreigde aan hervormde predikanten en aan hen, die ge-meene zaak met hen maakten. Verbanning wachtte deroekeloozen, die gewapend ter preek gingen, de

overigehoorders zouden naar het goedvinden der overheid gestraftworden. Het volk morde heftig tegen dit plakkaat, dat in strijdwas met de gegeven belofte. Immers de landvoogdessehad beloofd, de vervolging te zullen staken, totdat zij denwil des Konings zou vernomen hebben. Te Antwerpen wei-gerde de stadsregeering het plakkaat af te kondigen. Het ge-tal menschen, dat aldaar de hagepreek bijwoonde, groeidedan ook gestadig aan en was tot dertig duizend geklommen.Te Doornik durfde een handwerksman, als leeraar optreden-de, openlijk God te danken, daar hij, na drie jaren lang hetevangelie in kelders en verscholen plaatsen verkondigd tehebben, het thans bij helder zonlicht mocht doen. BuitenGent meende een

baljuw eene poging te kunnen aanwendenom de vergadering te storen en dreef zijn paard op demenigte aan, een bloot zwaard in de eene en een geladenpistool in de andere hand houdend, maar het volk greepnaar steenen en knuppels en dreef dien baljuw op de vlucht. Intusschen maakte Floris graaf van Culemborgh gebruikvan zijne souvereine rechten en ruimde de Gasthuiskerk teCulemborg voor den prediker, Schele Gerrit genaamd, in.Dat deed velen uit den omtrek naar die stad stroomen,om aldaar de nieuwe leer te hooren. Weldra volgde deeerste hagepreek in Noord-Holland. De afspraak daartoewerd gemaakt buiten de St. Anthonie-poort te Amsterdam,alwaar Jan Ar?ndsz, de mandemaker, met eenige Amster-



110 damsche burgers tot het besluit kwam, alle gevaar envreeze des doods ter zijde te stellen en de openbare pre-diking te beginnen. Den i4den Juli had die eerste hage-preek even buiten Hoorn plaats. Jan Arendsz. liet detoegestroomde menigte eerst een psalm zingen, daarnabidden. Toen predikte hij. De burgemeester van Hoorn,terzelfder tijd in het naburig Reguliersklboster met eenigeedelen ter maaltijd, verbaasde zich over de stoutheid desvolks en sloeg de samenkomst gade, doch durfde haarniet storen. Het voorbeeld van Hoorn werd 21 Juli teOverveen bij Haarlem, onder het gebied van den heervan Brederode, nagevolgd. In tijds werd het voornementot het houden van die preek te Amsterdam ruchtbaar ge-maakt. Het wekte de levendigste belangstelling op en destadsregeering wist geen beter middel, om de

samenkomstte doen mislukken, dan het valsche bericht uit te strooien,dat een Amsterdamsch burger terzelfder tijd aan den Over-toom zou preeken. Deze burger, Reinier Kant genaamd,was echter door dat verzinsel volstrekt niet in verwarringgebracht. Hij vroeg of de burgemeester opzettelijk leugensverspreidde en vertelde aan ieder die het wilde hooren,dat er niet aan den Overtoom, maar te Overveen geprediktzou worden. Intusschen was de man, die dat werk zou verrichten,de prediker Pieter Gabriel, heimelijk binnen de stadHaarlem gekomen. Er was van zijne komst zeker weliets ruchtbaar geworden, althans de stadsregeering werdmet klekgeklep des avonds nog bijeengeroepen. Zij lietde poorten sluiten, zoodat de Amsterdammers, die reedsin groot getal te Haarlem overnachtten, niet naar Over-veen konden komen.

Sommigen lieten zich van de stads-muren zakken en zwommen de grachten over, anderenontsnapten door middel van eenige aldaar aangevoerdeschuiten. Te elf uur gingen echter de poorten open enPieter Gabriel, zoowel als al het volk, dat hem wildehooren, kon de stad verlaten. Toen zij te Overveenaankwamen, vonden zij in het veld eene verbazend grooteschare vereenigd, waarvan de meesten den nacht onderden blooten hemel hadden doorgebracht. Ten behoeve



III van den prediker werden twee stokken in den grond ge-stoken en met een derden aan elkander verbonden , opdathij steun voor zijne handen zou hebben. De menigtezong en bad en hoorde de leerrede aan. Het was overde woorden: „uit genade zijt gij zalig geworden door hetgeloof, en dat niet uit u, het is Godes gave, niet uit dewerken, opdat niet iemand roeme; want wij zijn Zijnmaaksel, geschapen in Christus Jezus tot goede werken ,welke God voorbereid heeft, opdat wij daarin zoudenwandelen" Ephez. II vs. 8 tot 10. Gabriel\'s woord waseene getuigenis van geest en van kracht, eene bezielderede, die bijna vier uren aanhield, en, hoewel uitgesprokenin de heete middagzon, toch de aandacht van de hoordersspande.

Welk een genot, zulk eene prediking onder dentoevloed van zoovele duizenden aan te hooren! welk eengenot bij zulk eene gelegenheid met elkaar te zingen ente bidden. Wat in die dagen buiten Hoorn en Haarlem geschiedde,had bijna overal in den lande plaats. In Gelderland,Overijssel, Utrecht, ja allerwege werd hagepreek gehou-den. Te Gorkum werd er bij eene van die samenkom-sten ook een kind gedoopt. De burgemeester van Gorin-chem was er bij tegenwoordig en gebruikte \'s middagsmet den prediker, die den doop bediend had, het mid-dagmaal. Het spreekt van zelf, dat de moed des volksdoor dit alles telkens hooger steeg en het land in dezeldzaamste spanning verkeerde. Die spanning bereiktehaar toppunt in

eene gebeurtenis van anderen aard, dieonmiddellijk volgde. 8. De Beeldenstorm. Is het wonder, dat de menschen, die in den zomer bijgunstig weder godsdienstoefening in het open veld gehoudenhadden, bij het naderen van den herfst naar andere plaatsenvan samenkomst gingen uitzien, en toen, als van zelf hetoog lieten vallen op die groote en ruime kerkgebouwen,waarin de Roomsche geestelijkheid haren dienst verrichtte,die kerkgebouwen met hunnen breede zuilenrijen en statige



112 gewelven, hunne slanke boogvensters en sierlijke toren-spitsen, alles zoo verheffend en schoon Maar de altaren,de beelden, de reliquieënkasten en ontelbare sieradiën be-hoorden daar immers niet te huis! Er stond immers in deSchrift: gij zult u geen gesneden beeld maken. De apostelenen eerste christengemeenten hadden niets van dien aardgewild. Beelden en altaren brachten immers niets totstichting bij. Neen, maar de ondervinding had geleerd,hoe jammerlijk de Christenheid door die uitwendige vormenaan het dolen, aan het aanbidden van hout en steen en aanschepselvergoding, was geraakt. Geen wonder, dat de Gereformeerde predikers wel eenseen woord over de wenschelijkheid van zuivering der kerk-gebouwen lieten hooren. Of zij het ook geweest zijn, die denbeeldstormers bijlen, mokers,

en knuppels in de hand gegevenhebben, is niet stellig te verzekeren, maar men mag hetvoor waarschijnlijk houden. De heethoofden althans zullener wel niet onschuldig aan zijn geweest. Hoe dat zij, op14 Aug. 1566 liep in de omstreken van St. Omer, Bailleul,Menen en Kortrijk eene bende woestelingen te hoop, enbegon de kerken te plunderen, de kloosters te verbrandenen de geestelijken te mishandelen. 15 Aug. wendde de woestehoop zich naar Iperen en zette daar het werk der verwoes-ting voort. Al de kloosters en kerken aldaar werden uit-geplunderd. Van Iperen ging het verder in Vlaanderen. 18 Aug. sloeg de dolle woede der beeldstormers naarAntwerpen over, en 20 Aug. was de heerlijke Lieve Vrouwe-kerk -aldaar inwendig geheel vernield. Met zware hamerswaren orgels, altaren, heiligenbeelden tot

puin en gruisgeslagen (*). Zoo snel verspreidde zich het gerucht vandat vernielingswerk, dat reeds den 23sten te Amsterdameenige brokken van te Antwerpen gebroken altaarbladenvertoond zijn geworden. Toen lieten de burgemeesters van Amsterdam de geeste-lijken waarschuwen, dat zij hun kostbaar kerkgereedschap (*) Doch inzonderheid voorwerpen die tot bijgeloovige vereeringleidden werden vernield, b. v. het beeld van Jezus werd verbrijzeld,dat van de medekruiselingen gespaard.



"3 moesten bergen. De verschrikte pastoors wisten niet, hoespoedig zij aan die waarschuwing gevolg zouden geven.Goud- en zilverwerk, kelken, misgewaden, sacramenthuisjesbrachten zij in veiligheid. Dat werd door de burgerijgezien en wekte achterdocht. Sommigen vielen de pas-toors aan en dwongen hen, hunne schatten terug tebrengen. Anderen liepen naar de Oude en Nieuwe kerk.In laatstgenoemde viel niets onordelijks voor, maar in deOude kerk ging het anders toe. Daar wierp de volks-menigte steenen naar de altaren, brak beelden stuk enbedreef velerlei moedwil. De Schout deed vergeefschemoeite om het volk uiteen te drijven; de beeldstormershadden de overhand. Te \'s-Gravenhage, verhaalt men, waren twee mannenzoo onversaagd, dat zij van den president van het

Hofwerklieden durfden vragen om de beelden weg te ruimen.Door dien maatregel had alles een geregelden gang.Woester ging het werk te Delft, Leiden, Harderwijk,Elburg en meer andere plaatsen toe. Op Walcheren,zegt men, bleef geen enkele kerk ongeschonden. TeUtrecht daarentegen stond men bij verdrag de St. Jacobs-kerk af. Ook in Friesland en Groningen is het veelminder heftig toegegaan; maar over het algemeen zijn erweinig kerken ongedeerd gebleven. Schandelijk! roepen de Roomsche schrijvers uit, heilig-schennend! die heerlijke kunstgewrochten te vermorzelen!Wat wilden de beeldstormers toch? de Christenheid terug-voeren tot de eeuw der barbaarschheid? Neen, is ons ant-woord, maar zij streden voor hooger belangen, dan diedoor snij-, beeldhouw- en schilderkunst zijn

te bevredigen.Zij streden voor de zuivere aanbidding Gods volgens deneisch des gewetens, voorgelicht door de H. Schrift. Wasde kerkelijke overheid voor hunne smeekstem doof geble-ven, dan moest zij het nu ook maar aan zich zelve wijten,dat de volksmenigte de kerkgebouwen zuiverde en daarbijte werk ging op eene wijze, die alle maat overschreed. Wij betreuren, dat in die beeldstormerij kunstgewrochtenzijn verloren gegaan, ofschoon niet alle vermorzelde beeldeneven groote kunstwaarde hadden; maar wij merken het tochMoorrees, Kerkhervorming.                                            8



114 met erkentelijkheid op, dat, al is het door middel vanzulk vernielingswerk, het volk zijne rechten heeft doengelden en eene groote schrede voorwaarts gewaagd totverkrijging van die vrijheid des gewetens, die elk Christenliefhebben en op hoogen prijs stellen moet. 9. De mislukte krijgsonderneming derGereformeerden. Vóór de gebeurtenissen van 1566 hadden de Gerefor-meerde gemeenten onder het kruis, vertegenwoordigd doorhare consistoriën of kerkeraden, er niet aan gedacht zichtegen den Koning te verzetten, maar nu zij de duizendenallerwegen hadden zien heensnellen tot de hagepreeken,waren zij zich van hare kracht bewust geworden endurfden iets meer ondernemen. In navolging der edelenhadden zij zich vereenigd tot een verbond of compromis,het verbond der kooplieden genaamd.

Dat verbond dag-teekent waarschijnlijk van de laatste dagen van het jaar1565. De Zuid-Nederlandsche kerkeraden beloven daarinplechtig, de hand aan elkander te zullen houden en niette dulden, dat hun eenige moeite of overlast worde aange-daan ter zake van den godsdienst hunner harten. Zijnemen God tot getuige van hunne oprechtheid, Hem bid-dende dat Hij hun verleene raad, kracht en beleid omdit verbond niet slechts in schrift te handhaven maar erook hunne lichamen en goederen voor ten offer te brengen.Toen nu de beeldstorm het verbond der edelen uit elkan-der had doen spatten en de landvoogdes eene aanzienlijkekrijgsmacht samenbracht om de ergste oproermakers tetuchtigen, beraadslaagden de kooplieden over de vraag,of een deel der Nederlanders met wapengeweld tegen

deoverheid zou mogen opstaan, indien deze de privilegiënschond en onrecht pleegde. Het antwoord luidde beves-tigend. Doch waar een opperhoofd, geld en troepen tevinden? Geld was genoegzaam voorhanden. Immers nogkort te voren hadden zij den koning 30 tonnen gouds aan-geboden, mits hij vrijheid van godsdienst verleende. Troepenwaren voor geld aan te werven. Maar een opperhoofd ....



"5 wie wilde dat zijn? De prins van Oranje niet; ten eersteomdat hij toen nog niet besloten was tot de Gereformeerdegemeenten toe te treden, ten andere omdat hij het ervoor schijnt gehouden te hebben, dat het nog de tijdniet was, om tegen Koning Filips op te staan. Toenviel het oog der kooplieden op Hendrik van Brederode,den aanvoerder der Edelen, en deze verklaarde zich bereidhet opperbevel over de aan te werven troepen te voeren.Nog zonder de bevelen van Brederode af te wachtenhadden de Gereformeerden in Vlaanderen de wapens op-gevat en onder het zingen van een Geuzenlied: Slaat op de trommele van dirredomdijneSlaat op de trommele van dirredomdom zich op weg begeven naar Valencijn, dat door de troepender landvoogdes belegerd werd. Doch wat vermag eeneordelooze bende tegen

geoefende en goed aangevoerdesoldaten! Binnen veertien dagen was zij verstrooid. Inmiddels was het krijgsplan der consistoriën ontworpenen aan Jan van Marnix, heer van Toulouse opgedragen,het eiland Walcheren te bezetten. Toen dat echter doorde waakzaamheid der landvoogdes mislukte, was genoemdeheer genoodzaakt met zijn krijgsvolk bij Oosterweel tegen-over Antwerpen te landen. Vergeefs zag hij naar hulpvan de Gereformeerden binnen Antwerpen uit. Prins Willem,die zich aldaar ter stede bevond , hield de poorten geslotenen was volstrekt niet te bewegen om eenigen bijstand teverleenen. Jan van Marnix met zijn krijgsvolk is danook als \'t ware onder de oogen van den prins terneerge-sabeld. Tien dagen later viel ook Valencijn de troepender landvoogdes in handen. De stad gaf zich over

opvoorwaarde, dat het leven der burgers gespaard zouworden; maar, helaas, zij ondervond dat er op hetwoord van den vijand niet te rekenen viel. Valencijn isuitgemoord en uitgeplunderd*). De opsteller der geloofsbe-lijdenis Guido de Brés, werd naar de galg verwezen.Hij ontving dat vonnis als eene blijde boodschap en *) Zie Gesch. Kerkherv. in de Zuidel. Nederl. bl. 97 tot 99. 8*



n6 bereidde zich blijmoedig voor op het sterven, alsof hij terbruiloft ging. De Brés stelde er prijs op, de reden tenoemen, waarom hij zoo rustig kon slapen in zijn vunzigenkerker, opdat ook anderen daar nut uit mochten trekken.Die reden was — een goed geweten. „Ziet wel toe"zeide hij tot zijne medegevangenen „dat gij niets tegen uwgeweten doet. Uwe vijanden zullen alles in het werkstellen, om u te doen wankelen, doch dan zoudt ge eenbeul in uw binnenste hebben en een hel in uw gemoed.Broeders, wat is het eene goede zaak, eene goede cons-cientie te kweeken!" Guido de Brés knielde op hetschavot om zijn gebed te doen, maar de beul rukte hemovereind en sleepte hem op den doodsladder. Met denstrop om den hals vermaande de martelaar het volk, zich «eerbiedig te gedragen jegens de

overheid en niet te wijkenvan het woord van God, dat hij hun zuiver had verkon-digd. Nog zette hij zijne rede voort, toen de beul hemvan den ladder stiet en aan zijn leven een eind maakte *), Zoodra Valencijn was uitgemoord, scheen de moed derGereformeerden in Vlaanderen uitgebluscht. Brederode,die zich te Antwerpen niet kon staande houden, wasnaar zijne stad Vianen gegaan en had later gelegenheidgevonden om binnen Amsterdam te komen, opdat hij deburgerij aldaar tot zijne partij zou overhalen. Vergeefs!Wel wist hij er zich twee maanden lang staande tehouden, maar eene poging om Amsterdam te dwingenmislukte. Toen bleef er voor den eersten Edele vanHolland niets\' anders over dan zijn heil te zoeken invrijwillige ballingschap. Tegelijkertijd werden de meest verontrustende

tijdingenuit Spanje vernomen. De koning, zeide men, had gezworenbij de ziel zijns vaders, dat hij de beleediging, den beeldenen heiligdommen aangedaan, zou afwasschen met het bloedder Nederlanders. Een leger onder den hertog van Al vazou gezonden worden om de euveldoeners te straffen. Deprins van Oranje wachtte de komst van dat leger niet af, *) Zie Geschiedenis der Kerkhervorming in de Zuid-Nederlandenbladz. 97--101,



U7 maar maakte zich tot vertrek gereed. 11 April 1567verliet hij zijn paleis te Antwerpen. Met zijne hofhouding,zijne edelknapen, bedienden, paarden en wapenen ging hijheen, den weg op naar Breda. Duizenden deden hemuitgeleide en afscheid nemende luidde des prinsen groet:„wie Gods woord liefheeft, volge mij." Vier dagen later verliet hij Breda en trok over Gravenaar Dillenburg in Nassau. Nauwelijks was hij vertrokken,of allerwegen maakte men zich tot vluchten gereed. Talvan edelen volgden hem, kooplieden haastten zich ookom te vertrekken. Men nam wat men vinden kon , schepen,wagens, karren; men trok te paard of te voet. Oudersmet kinderen aan de hand, moeders met zuigelingen inden arm. Men zocht zich te bergen voor den Spanjaard,wiens naderende komst werd

te gemoet gezien. En ge-lukkig wie nog vluchten kon, want niet lang zou hetduren, of de vlucht zelf werd met den dood bedreigd,terwijl aan schippers en voerlieden , insgelijks op doodstraf,verboden werd, vluchtelingen behulpzaam te zijn. Treurige afloop van die eerste poging om zich van deInquisitie vrij te maken. Het scheen, of het werk derreformatie vernietigd was. Vernietigd! neen, God heeftniet gewild, dat de uitgestrooide zaden van evangelischlicht en leven in ons volk verloren zouden gaan. Eerstmoest er nog een vreeselijke storm woeden, maar temidden daarvan zouden die zaden zich ontwikkelen totzegen voor tijdgenoot en nageslacht. 10. Overzicht van het behandelde tijdperk. Hoe opmerkelijk is de loop der thans beschouwde ge-beurtenissen! Juist als de behoefte aan

leiding en voor-lichting het grootst is, doet de invloed van Calvijn zichgelden. Die invloed dringt rechtstreeks uit Frankrijk inde Zuidelijke Nederlanden en zijdelings uit Engeland enOost-Friesland in de Noordelijke Provinciën binnen. Aanhet regelen der kerkelijke gemeenten wordt thans deaandacht gewijd. Het is niet langer een zoeken entasten in den blinde, maar men weet, dat men naar het



US voorbeeld van Gen?ve kerken stichten kan. Die kerkenontwikkelen zich op leerstellig en liturgisch gebied. Enhet zijn niet enkel geringe lieden — die zich daarbijaansluiten; ook de edelen, ja de edelsten in den lande.Er wordt doorgetast, en krachtig openbaart zich de steedsklimmende beteekenis der Gereformeerden. Zij schuilenniet langer in het verborgene. Het kruis der verdrukkingwerpen zij van zich af. Zij eischen openbaarheid. Zijvergaderen in de open lucht. Reikhalzend zien zij naarbezit van eigen bedehuizen uit. Nog één stap, en zijvergruizelen de altaren en beelden, zij vestigen zich in debestaande Roomsche tempels .... maar neen, niet doorgeweld zullen zij hun doel bereiken. Niet dan doorbloedige verdrukking wordt eene kerk groot op aarde.Die dag der verdrukking is voor de

Gereformeerde kerkenin Nederland niét uitgebleven.



HOOFDSTUK IV. Volharding1 dep Gereformeerden in den worstelstryd met Spanje en hunne zegepraal. Meer dan dertig jaren lang had Karel V de hervormingmet geweld onderdrukt, meer dan dertig jaren lang hadzijne dweepzucht en staatkunde het bitterste lijden aanduizenden zijner onderdanen aangedaan. Desniettemin wasde nieuwe leer hoe langer zoo meer het dierbaar kleinoodvan het volk geworden, en ofschoon Koning Filips, inden trant van Rehabeam, Salomo\'s zoon, openlijk ver-klaarde: „mijn vader heeft u met geesels geslagen, maarik zal u met schorpioenen kastijden," het Nederlandschevolk deinsde voor de schorpioenen van den Spaanschenkoning niet terug maar aanvaardde den hachelijken kamp.Door Spanje\'s tirannie tot den opstand gedwongen, be-vochten de

Nederlandsche gewesten ?n de godsdienstige ?nde burgerlijke vrijheid. Daardoor krijgen de gebeurtenissendie wij beschrijven, hoe langer zoo meer een staatkundigkarakter en vloeit de geschiedenis der kerkhervorming metdie van de grondvesting der Nederlandsche Republiek inéén.Wij zullen echter niet verder, dan hoog noodig is, het ge-bied der staatkunde betreden en ons bepalen tot het verhaalvan die gebeurtenissen, die de Gereformeerde kerken totde openlijk erkende volkskerk in Nederland hebben gemaakt.



120 1. De hertog van Alva en de Raad van beroerten. Het gerucht, dat de Koning van Spanje een leger zouzenden, om de heiligschennende Nederlanders te straffen,had waarheid gesproken. De hertog van Alva was vanwege koning Filips belast met de taak, om de beeldstormerste straffen en den Roomschen godsdienst te herstellen.Deze benoemde tot dat einde een raad van beroerten,door het volk met den naam van bloedraad bestempelden niet zonder reden in onze vaderlandsche geschiedenisals werktuig der gruwelijkste dwingelandij berucht geworden.De raad van beroerten moest vonnis spreken over allen,die in de volksbeweging der laatste jaren betrokken warengeweest, en, vermits de inquisitie in Spanje schier alleNederlanders den dood schuldig had verklaard, vloeidedaaruit een

onnoemelijk aantal rechtsgedingen voort. Inden aanvang was de raad van beroerten uit 12 ledensamengesteld, 2 Spanjaards en 10 Nederlanders, maar demeesten hunner namen aan de zitting geen deel, zoodatAlva ten slotte slechts op één der raadsheeren rekenen kon.Die eene trouwe handlanger der dwingelandij was deSpanjaard, Jan de Vargas, een man, bloeddorstig enmeedoogenloos gelijk Alva zelf. Hij vond er geen bezwaarin, om zonder medewerking van de overige raadsledeneen doodvonnis uit te spreken. Niets slechts de beeld-stormers maar ook zij, die aan het verbond der edelendeel genomen, de hagepreeken bijgewoond, de leeraarsgeherbergd en de geuzenliederen gezongen hadden, in-zonderheid zij die leden der consistoriën waren geweest,werden voor den bloedraad gedaagd.

Het was geen kerkelijke rechtbank, die volgens deregelen der Roomsche kerk de ketters moest vonnissen,maar een burgerlijke vierschaar, ingesteld met het oogop de voorafgegane staatsberoeringen. Men verhaalt datVargas gewoon was te zeggen: „de kettersche Nederlandershebben de kerken geschonden, de Roomsche Nederlandershebben dat heiligschennend werk niet verhinderd: daaromhebben zij allen den dood verdiend." Een verbazend groot aantal menschen, Roomschen en



121 Onroomschen, zijn door den raad gevonnisd, sommigenop grond van de gebeurtenissen van 1566, sommigen opgrond van hetgeen zij vroeger, misschien jaren geleden,gesproken, gedaan of toegelaten hadden. Te vergeefstrachtte men Alva te verbidden. Hij was van ijzer enstaal. Op vastenavond van 1568 deed hij midden in devroolijkheid, waaraan het volk zich bij zulke gelegenhedenovergaf, 800 menschen tegelijkertijd oplichten en aldushunne vroolijkheid in wanhoop verkeeren. Soms werdener in ééne zitting van den bloedraad tachtig menschen terdood veroordeeld. Onder zestig Utrechtsche burgers, dieter dood verwezen waren, behoorde de 84Jarige weduwevan Diemen, die indertijd een Geuzenleeraar geherbergdhad. Het oude mensch werd op een

stoel gebonden enonthalsd. De 70jarige hopman Pieter Kaars uit Amsterdammoest naar de Spaansche galeien. Een vrouw die harepantoffel naar een Mariabeeld geslingerd had, met haredienstmaagd, die van deze daad de stilzwijgende getuigewas geweest, werden verdronken. Zoo willekeurig enwreed ging het in den bloedraad toe. Alva getuigt zelfdat hij gedurende zijn zesjarig bewind 18,000 menschenheeft laten ombrengen, en hoevele vonnissen er ook uit-gevoerd zijn, nog waren in 1573 vijftien duizend zakenonafgedaan gebleven. Het waren voor alle Nederlandersbange dagen. Zij hadden eigenlijk geen oogenblik ver-ademing en moesten voortdurend vreezen, bij den halsgevat te zullen worden. Ook in hunne beurs werd diep getast. De gewone be-

lastingen waren ontoereikend voor de schatkist. Er werdeene nieuwe belasting van den honderdsten, den twintigstenen den tienden penning ingevoerd. De honderdste penningvond geene tegenkanting, de Algemeene Staten keurdendie goed. De twintigste echter, dat is vijf ten honderdvan alle roerende goederen, vond bezwaar, terwijl detiende, dat is tien ten honderd, zoo dikwijls roerend goedvan de eene hand in de andere overging, het misnoegenten top voerde. Ketter of geen ketter, ieder gevoelde,dat moest tot geheelen ondergang van handel en nijver-heid leiden. Tien ten honderd, zoo menigmaal roerend



122 goed verkocht werd — het was ongehoord. Alva scheenwel een zoon van den Mammon, wiens gouddorst niet telesschen was, een verscheurende wolf, die met het bloeddes volks zich vet mestte. Voeg daarbij de kostbare en ge-weldige kasteelen, die hij liet bouwen om de belangrijkste ste-den in bedwang te houden, kasteelen te Utrecht, Groningen,Vlissingen en Antwerpen, en het laat zich genoegzaambegrijpen dat de verbittering van het gansche volk telkenshooger rees. Zelfs ijverige Roomschgezinden werden op Alva verbit-terd, ja met den diepsten afkeer van hem vervuld. Zijspraken openlijk den wensch uit, dat God zijn hart ver-anderen mocht. Zij, die vluchten konden , vluchtten naarhet buitenland om even als de prins van Oranje beteretijden af te wachten. Uit Vlaanderen,

Brabant en Zeelandtogen fabriekanten, kooplieden en geleerden naar Engelandheen. Zij brachten hunnen handel en hunne fabriekenderwaarts over tot onberekenbare schade van het land,dat zij verlieten. Uit \'s Hertogcnbosch vluchtte wel eenderde deel der bevolking naar Kleefsland. In Kleef, Goch,Duisburg en Wezel zetten zij zich met vele andere uitge-wekenen neder en wonnen er hun brood met allerlei neringen bedrijf. Naar Emden richtte zich het oog van duizendenin Noord-Holland, Friesland, Groningen en Ommelandenheen. Zij vonden er goede herberg. Uit Enkhuizenkwamen er des winters over het ijs wel 350 burgers aan.Dat er onder de uitgewekenen waren, die van wraakzuchtgloeiden en in de bitterste taal aan hunnen boozen harts-tocht lucht gaven, laat zich gereedelijk

denken. Het wasimmers zulk een vreeselijke tijd, dien zij hadden door-leefd! Vrienden en magen hadden zij door de Spanjaardszien vermoorden, zelven waren zij van hunne goederen be-roofd, uit hunne huizen verdreven, aan hunne zaken ont-trokken, en thans in den vreemde aan allerlei ellende tenprooi! Zij moesten wel eene zeldzame mate van zacht-moedigheid bezitten, om onder zooveel lijden, door men-schen hun aangedaan, kalm te blijven. En toch warener innig vrome zielen , die hunne schouders geloovig bogenonder het kruis en zeiden (het zijn woorden uit een brief



123 van een balling): „Zoo is Gods handelwijze: die hij tenhemel voeren wil, die stoot Hij eerst ter helle ; en die Hijlevend maakt, die doodt Hij eerst. Laat ons niet treuren.God is met ons, en Hij houdt Zijn woord. Hij zal dechristelijke leer gewisselijk voortgang laten hebben; laatons Hem bidden en vast gelooven!" 1. De Synode onder het kruis te Wezel en te Emden. Een treffend teeken van het levend geloof, dat deballingen bezielde, zijn de kerkelijke vergaderingen, in denvreemde gehouden. Die zwaar beproefde mannen envrouwen, die hun goed verloren hadden. gevoelden datzij voor de toekomst moesten zorgen en dat in het oordder ballingschap de band der onderlinge liefde versterkten goede orde op alles gesteld moest worden. Kwam erdan eenmaal een betere

tijd, dan waren zij ook aanstondsmet alles gereed en konden zich in het vaderland vestigen. En wie waren het, die zich tot het houden van dezekerkelijke vergaderingen gedrongen voelden? in welke krin-gen heerschte de krachtigste werkzaamheid? Komt dieeer aan de Doopsgezinden toe? of treden de Lutherschenmet nieuwe aanvoerders op? wijzen zij aan de schare eenenieuwe, nog niet betreden baan? Neen, het zijn de Ge-reformeerden, die overal heen oproepingen zenden enafgevaardigden van hunne gcloofsverwanten onder het kruisnaar Wezel samenroepen. Het aantal ballingen was zoogroot geworden dat men vragen moest, waar de Gerefor-meerde kerken meer te zoeken waren, buiten of binnende grenzen der Nederlanden. Regeling en aaneensluiting

wasderhalve noodig, om vastheid aan het geheel te geven; endaar het achtergebleven deel onder den druk van Alva\'sschrikbewind gedwongen was stil te zitten, waren de bal-lingen de aangewezen personen om werkzaam op te treden. Het zijn 38 ballingen, die op 3 Nov. 1568 te Wezel tersynode samenkomen. Wij tellen daaronder den beroemdenPhilips van Marnix, heer van St. Aldegonde, godgeleerdeen staatsman tegelijk, vriend en vertrouweling van Oranje,Jhr. Willem van Zuylen van Nijeveld, heer van St. Arends-



124 berg, drossard van Culemborg, en Jhr. Petrus de Rijckeuit Gent. Het voorzitterschap werd opgedragen aan PetrusDathenus, den welsprekenden leeraar uit Frankendaal,den dichter der Psalmberijming, terwijl wij nevens hemden vermaarden Herman Moded, een der eerste Hage-prekers uit Vlaanderen en Cornelis Walraven, leeraar uitArmentiers en Sylvanus uit Antwerpen aantreffen. Moetenzij beschouwd worden als afgevaardigden van onderscheidenkerken? Aan wettelijke afvaardiging was toen nog niette denken, maar de aandacht zal van zelf gevallen zijnop de moedigste en bekwaamste mannen. Zij maken plan-nen, die verdere uitwerking behoeven en waarop de goed-keuring der gemeenten moet worden gevraagd. Zij gaanuit van het denkbeeld, dat die kerken, zooals zij in hetgeheim in Henegouwen,

Vlaanderen en Holland bestaan,één lichaam zullen vormen, verdeeld in klassen, terwijlliet opperbestuur berust bij eene synode. Overigens zaliedere kerk eene ruime mate van vrijheid genieten enzelve b- v. bepalen hoe dikwijls de doopeling met waterbesprengd moet worden , of de doop voor of na de preekzal worden bediend; of er bij het bevestigen der leeraarshandoplegging plaats zal hebben en dergelijke zakenmeer. De leeraars zouden op voordracht der kerkeradendoor de gemeente uit dubbeltallen gekozen worden. Degebeden zouden of naar het Geneefsche formulier öf naarvrije inspraak gedaan, de psalmen van Dathenus gezongenen de kinderen uit den Heidelbergschen Katechismus, enwat de Fransch sprekenden betreft uit den Geneefschen,onderwezen worden. Ziedaar iets van hetgeen de ballingente

Wezel tot welstand der kerken noodig achtten. Hetwaren echter geene voorschriften, die zij durfden geven.Neen, dat veroorloofden de tijden niet. Het zeide reedsveel, dat zij het oog op de toekomst durfden vestigen.Voor het oogenblik moest er geduld geoefend en in stiltevoortgearbeid worden. Drie jaren later werd er eene nieuwe poging gedaan entegen 5 Oct. 1571 eene synode te Emden uitgeschreven.Deze synode met Caspar Van der Heijde, leeraar te Ant-werpen , als voorzitter en Polyander, leeraar te Emden,



125 als schrijver aan het hoofd , was meer dan die te Weseluit werkelijk afgevaardigde leeraars en opzieners der con-sistorién samengesteld en durfde artikelen vaststellen , diedoor alle Gereformeerde kerken geëerbiedigd moesten wor-den. Ook zij hield hoopvol den blik op de toekomstgevestigd. Het is opmerkelijk, dat de mannen te Emdenhet wijd en zijd verspreide lichaam der kerken verdeeldenin eene Duitsche, eene Engelsche en eene Hollandscheprovincie , door synoden te vertegenwoordigen, wier afge-vaardigden zich jaarlijks tot eene nationale synode ver-eenigen moesten om de onderlinge eenheid te bevorderen.De Nederlandsche provincie zou vier onderdeden tellen :de Waalsche , de Vlaamsche, de Brabantsche en de Noord-Nederlandsche.

Waarlijk, als wij die plannen vernemenen denken aan hetgeen daarvan geworden is, dan mogenwij wel zeggen: de mensch wikt, God beschikt! DieVlaamsche en Brabantsche Gereformeerde kerken, waar-van toen nog sprake kon zijn, hoe spoedig zijn zij voorhet geweld der Roomsche staatsmacht bezweken! *) WaalscheGereformeerden zijn tot op onzen tijd toe gebleven, maarniet in de streken, waar zij oorspronkelijk behoorden.Ook daar heeft Rome getriomfeerd. Slechts in Noord-Nederland hebben Gereformeerde kerken inderdaad ge-bloeid. En de onderlinge eenheid der Duitsche, Engelsche enHollandsche kerken — wat zullen wij daarvan zeggen? Ookdaarvan is in den loop der eeuwen weinig tot stand gekomen.Toch getuigde het van den ruimen blik en

den edelenzin der ballingen, dat zij zich zulk eene toekomst durfdendenken. Het doet ons goed , hen in Alva\'s bange dagenaldus te hooren beraadslagen. Voorts maakten zij eenelijst op van buiten dienst zijnde en van nog niet geordendeleeraars, waaruit vacante gemeenten zich konden voorzien,voerden het stelsel van geregelde briefwisseling met nabu-rige gemeenten in, ontwierpen het plan tot beschrijvingvan de geschiedenis hunner kerken en bespraken de wen-schelijkheid van eene nieuwe bijbelvertaling. *) Zie Geschiedenis der Kerkhervorming in de Zuid-Nederlandenbladz. 172—195.



126 Men denke echter niet, dat de synode te Emden tijdenshare zittingen eenig aanzien genoot. In alle stilte en alsin het geheim, om bij de Spaansche regeering niet in hetoog te vallen, hielden de afgevaardigden hunne samen-komsten. Er is in de Emdensche geschriften dier dagenbijna niets van de synode medegedeeld. Dat de verga-derde ballingen nochtans eene kerkorde samenstelden,getuigt van hunne inwendige kracht. Zij gevoelden zichgeroepen om iets groots te worden. Zij geloofden, daaromvergaderden zij. 3. Betere vooruitzichten sedert de inneming van denBriel door de Watergeuzen. De dageraad der vrijheid verscheen met de innemingvan Den Briel door de Watergeuzen, i April 1572. Welkeene heuchelijke gebeurtenis! Nauwelijks was het ge-rucht daarvan tot in de oorden der

ballingschap door-gedrongen of de uitgewekenen gingen er aan denken , opte breken uit hunne tijdelijke woonplaatsen en naar hetvaderland terug te keeren. Immers, waar het juk vanAlva werd afgeworpen, daar trad ook de Gereformeerdekerk openlijk op. Zulks geschiedde het eerst in Den Briel. De Water-geuzen waren er nu juist de mannen niet naar, om beza-digd te werk te gaan. Die woeste zeeschuimers haddener smaak in, kerken te schenden, beelden te breken,priesters te mishandelen en kloosters te berooven. In strijdmet den lastbrief, die voorschreef, niemand hinder,letsel of stoornis aan te doen, veroorloofden zij zich hieren daar grove buitensporigheden. Toch werd hunne komstals een begin van verlossing beschouwd en in ongeloofelijkkorten tijd sloten een aantal steden zich bij de

BrielscheWatergeuzen aan. Reeds den 9den April was Vlissingenvoor de zaak der vrijheid gewonnen, Enkhuizen volgde,Zalt-Bommel trad ook toe, straks Oude water, Gouda,Leiden, Dordrecht, Gorinchem. Delft, Den Haag enSchoonhoven. Weldra ontplooiden al de West-Frieschesteden de Geuzenvlag. Hetzelfde geschiedde met de meestesteden in Zeeland, Overijssel, Gelderland en Friesland.



12/ Het was of de burgerij slechts op de roepstem van DenBriel gewacht had, om op te staan en aan den hertogvan Alva den oorlog te verklaren. En overal, waar die omwenteling plaats greep, daartrad ook de Gereformeerde kerk openlijk op. De ge-vluchte leeraars werden teruggeroepen. Nieuwe leeraarszocht men te verkrijgen. Kon men ze niet voor goed aaneenige plaats verbinden, dan leende men ze tijdelijk vanelkander. De vroedschappen namen de kerkgebouwen inbezit en stonden ze aan de Gereformeerden ten gebruikeaf. Van het bedienen der mis mocht geen sprake meerzijn. Het volk , dat thans op den voorgrond trad, wenschtevrijheid niet alleen van het juk van Alva maar ook vandat van Rome. Het duldde de geestelijken, die aan denpaus getrouw bleven,

wel in zijn midden, maar onderbeding van zich stil te houden en volstrekt niet met denvijand te heulen. Den i9den Juni 1572 kwamen de Statenvan Holland binnen Dordrecht bijeen en verbonden zichtot voortzetting van de heilige zaak. Prins Willem werdtot wettig stadhouder van Holland en Zeeland uitgeroepenen tevens als beschermer en hoofd des volks erkend.En deze, die zich reeds zooveel opofferingen voor dezaak des volks had getroost, die zijne kleinodiën, zijnzilverwerk en huissieraad te geld had gemaakt maar totdusver in zijne krijgsondernemingen tegen Alva ongelukkigwas geweest, greep met geestdrift de taak, hem opge-dragen, aan. Hij verzamelde troepen en viel daarmee in de zuidelijkeNederlanden. Zou hij de steden in het Zuiden niet kun-nen bewegen

om het kloeke voorbeeld, door het Noordengegeven, na te volgen? Hij hoopte het, want hij hadnog altijd goede verwachting van het Brabantsche enVlaamsche volk. Reeds is Roermond veroverd, Mechelen,Dendermonde, Oudenaarde, zijn ingenomen, Gent, Brugge,Brussel zelfs schenen gunstig gezind, toen plotseling uitFrankrijk als een donderslag de tijding overkwam, datde Protestanten in den vreeselij ken Bartholomeusnachtvermoord waren. Het was, of die tijding de opgewektegeestdrift op eenmaal uitdoofde. Prins Willem\'s troepen



128 waren door schrik bevangen en tot verdere ondernemingenvolstrekt onbekwaam. De veldheer werd tot den aftochtgedwongen en zag in weinige dagen de vrucht van zijnkrijgstocht verloren gaan. Al de steden van Henegouwen,Brabant en Vlaanderen werden weer door Alva\'s troepeningenomen en, uit gebrek aan die taaie veerkracht, dieden Geuzen van Holland en Zeeland eigen was, gingenze voor de zaak der vrijheid verloren. De prins moest zich, na zijne troepen afgedankt te heb-ben , naar Noord-Holland begeven en een tijd lang temidden der burgerij van Enkhuizen vertoeven. Vandaarreisde hij over Haarlem naar Delft en vestigde zich inlaatstgenoemde plaats als stadhouder. Maar ach, welkeJobstijdingen werden hem daar geboodschapt! Zutfen enNaarden door de

Spaansche troepen op het allerwreedstuitgemoord, Overijssel. Gelderland en Friesland geheel inhunne handen, terwijl steden als Utrecht en Amsterdamnog steeds aan Alva\'s zijde bleven en eindelijk Haarlem,na een langdurig beleg en groote dapperheid van de zijdeder burgerij , voor den Spanjaard bezweek! In die be-nauwde tijden richtte Jhr. Diderik Sonoi tot den prins devraag, of hij niet met eenige groote mogendheid eenvast verbond gesloten had, om de Nederlanden uit dezennood te redden. Daarop volgde dit treffend, uit het diepstvan een godvruchtig hart gewelde antwoord: „gij vraagtnaar mijne verbintenis met andere vorsten! Vóór hetaanvaarden van den strijd heb ik een vast verbond metden Protentaat der Protentaten aangegaan, met God al-machtig, die nooit Zijn

dienaren teleurstelt en gewisselijkZijne en hunne vijanden te schande maakt". Het was omstreeks denzelfden tijd, dat prins Willemopenlijk tot de Gereformeerde kerk overging en zich nogin nauwere betrekking dan vroeger tot de zaak van Hol-land en Zeeland stelde. Wie gevoelt niet, dat hij daar-door des te dierbaarder aan zijne onderdanen werd ! Zijhingen hem aan als hunnen vader en stelden onbeperktvertrouwen in zijn edel karakter. Vader Willem noemdenzij hem. Vader Willem „dat edel bloed", „die vaderexcellent" zoo heette hij ?n toen ?n later in de volkszangen.



129 Waren die tijden gekenmerkt door de allergruwelijkstewreedheid van de Spaansche soldaten, ook door de Wa-tergeuzen en het krijgsvolk van den Prins is meermalenwreedheid gepleegd; en indien de Roomschen beweren,dat de Geuzen onverantwoordelijke daden verricht hebben,kunnen wij hen niet geheel ongelijk geven. Barbaarschwas de handelwijze der Geuzen met de 17 priesters, diehun te Gorinchem in handen vielen en die zij op dengsten juii [ij72 in Den Briel ter dood gebracht hebben.Afkeurenswaardig was de handelwijs van den graaf Vander Mark, heer van Lumei, die te Schoonhoven tweemonniken liet worgen en den hoog bejaarden Delftschenpastoor Cornelis Muis te Leiden ophangen; verfoeilijk dedaad van Michel Krok, een van Lumei\'s ondergeschikten,die eenen

priester neus en ooren afsneed en na vele mis-handelingen eindelijk liet onthalzen. Hetzelfde ongunstigeoordeel spreken wij uit over de soldaten van prins Willem,als zij te Roermond eenige oude priesters vermoorddenen te Oudenaarde zestien geestelijken met gebonden handenen voeten in het water wierpen. Zulke barbaarschhedenschandvlekken de mannen, die ze bedreven! Maar alsRoomsche schrijvers onzer dagen die enkele wanbedrijvengelijk stellen met al de wreedheden op last der Inquisitieaan de Protestanten aangedaan, dan zijn wij verplichtdaartegen op te merken, dat er een groot onderscheid istusschen het eene bedrijf en het andere. De Inquisitie moordde uit beginsel en op grond vankerkelijke wetten, maar de Geuzen deden het uit harts-tocht, in strijd met de ontvangen

bevelen en dikwijlsuit weerwraak. Welke uitgezochte folteringen haddenzij zelven verduurd! welk een ellendigen dood haddenzij hunne liefste betrekkingen zien sterven! Geen wonder,dat de zucht naar wraak de ziel der woeste krijgsliedenin vlam zette en hen het „oog om oog, tand omtand" in toepassing deed brengen. Het waren vreese-lijke tijden: wat was er toen van den krijgsmansstand tewachten! 9 Moorrees , Kerkhervorming.



130 4. De eerste Gereformeerde synode op vaderlandschenbodem te Dordrecht 1574. Welkom is ons die eerste synode te Dordrecht, zoospoedig na de inneming van Den Briel. In 1571 verga-derden de afgevaardigden der Gereformeerde kerken nogbuiten onze grenzen, en 16 Juni 1574 reeds te Dordrecht.Zoo was dan de dag der vrijheid gekomen. Op de vreese-lijke gebeurtenissen, die wij vermeldden, waren gunstigeromstandigheden gevolgd. Had Haarlems burgerij, in weer-wil van hare dapperheid, zich aan den Spanjaard moetenovergeven, niet alzoo die van Alkmaar. Van Alkmaarbegon de victorie, Noord-Holland bleef zijne onafhanke-lijkheid met goed gevolg verdedigen. De Spaansche vlootop de Zuiderzee werd door de schepen der Geuzen over-meesterd, en nog voor het einde des

jaars 1573 werd deblijmare vernomen, dat de hardvochtige hertog van Alvamet zijnen handlanger De Vargas voor goed het landzouden verlaten. Dat vertrek van Alva schonk aan onsvolk verademing, en al deed ook zijn opvolger donRequesens nieuwe pogingen om het geschokt gezag vanSpanje te herstellen, de leidslieden der Gereformeerdekerken begrepen thans niet langer te mogen dralen methet bijeenroepen van eene synode, die orde op de zakender gemeente moest stellen. De stad Dordrecht werd tot plaats van samenkomstgekozen, "maar niet, even als Emden, voor de vertegen-woordigers van binnen- en buitenlandsche kerken. Hetzou thans slechts eene synode der Hollandsche en Zeeuw-sche kerken zijn. Deze kerken, vertegenwoordigd dooreen klein getal afgevaardigden onder

voorzitting van den-zelfden Van der Heijde, die ook in de synode te Emdenvoorgezeten had, bleven van 16 tot 28 Juni 1574 bijeen.Het was hun niet te doen om, zooals de Emdenschesynode gewild had, Oost-Friesche, Paltzische, Kleefscheen Engelsche kerken nauwer aan elkaar te verbinden,maar zij bepaalden zich tot hunnen eigen kring en ver-deelden Holland en Zeeland in 14 klassen. De geloofsbe-



131 lijdenis van Guido de Brés werd als formulier van eenheidaangenomen en de Heidelbergsche Catechismus als leerboekerkend. Overigens hielden zij rekening met de omstandig-heden des tijds en toonden een open oog te hebben voorde behoeften van stad en land. Bestond feitelijk nog deRoomsche kerk met hare priesters en heiligdommen, hetwas het streven der afgevaardigden te Dordrecht, tegenhet pausdom op te treden. Diep in het gemoed des volkszochten zij de overtuiging in te prenten, dat de Gerefor-meerde kerken lijnrecht tegen de schepselvergoding enhet uiterlijk vertoon des pausdoms overstaan. Te betreuren is het, dat zij deze denkbeelden niet heb-ben zoeken uit te drukken in hout en steen. Zij haddenzelven kerken moeten bouwen en daarbij te rade gaanmet de behoeften van hun

geloof. Nu bleef hun nietanders over dan zich te behelpen met veel te groote,voor het gehoor ondoelmatige gebouwen. Zij vergenoeg-den zich met de voormalige Roomsche kerken. Een Ge-reformeerde Bouwstijl is er niet ontstaan. Hadden zij voor de bouwkunst geen oog, anders washet gesteld met de zorg voor de leer en den eeredienst.Van monniken en priesters, die predikanten wilden worden,werd eene openlijke afzwering van de Roomsche leer ge-?ischt, de bevestiging door het opleggen der handen, alstot bijgeloof leidend, afgeschaft, de in zwang zijnde avond-biduren, als riekend naar den Roomschen vesper verboden,lijkpredikatiën en gebeden bij begrafenissen afgekeurd,orgelspel bij het psalmgezang niet toegelaten, feestdagen,behalve den Zondag, evenmin veroorloofd. Doop, Avond-maal ,

godsdienstoefening — alles zooveel mogelijk ver-eenvoudigd. Het volk moest kunnen gevoelen en tasten,dat het Gereformeerde geloof geheel iets anders is danhet Roomsche: de hoogste eenvoud in de vormen van deneeredienst tegenover Rome\'s pracht en praal, de streng-ste opleiding tot geestelijke aanbidding tegenover Rome\'szinnelijke godsvereering. Niet minder streefden de synodale mannen van 1574naar eenheid in leer en belijdenis. Zij eischten dat leeraars,ouderlingen en diakenen het formulier van eenheid zouden 9*



132 onderteekenen, dat ook de schoolmeesters zulks zoudendoen. Immers zij meenden, dat zulk eene eenheid noodigwas om de Gereformeerde kerken groot en krachtig temaken. Overigens wenschten zij de gansche kerk te be-sturen zonder inmenging der regeering. Zij verlangdennaar eigen keus leeraars te benoemen en ook in hetkiezen van afgevaardigden naar classis en synode volkomenvrij te zijn. Het vervolg der geschiedenis doet echterzien, dat deze volledige onafhankelijkheid van de regeeringniet zoo voetstoots is toegestaan. Neen, de Staten deslands waren bevreesd voor de al te groote macht derkerkelijke collegiën. Het stuitte hun tegen de borst,dat de consistorien de kerkelijke tucht dikwijls met nietsontziende gestrengheid uitoefenden. Het wekte tegenzin,dat de

predikanten openlijk van den predikstoel de ledenvan de vroedschap allerscherpst bestraften. Vandaar datde Staten zich verplicht achtten, kerkelijke wetten naarhunnen smaak te ontwerpen om de heerschzucht derkerkelijke mannen tegen te gaan. Jammer, dat er zulkeen strijd der partijen ontstond, maar toch ook goed datbeiden zoo standvastig ijverden voor hetgeen zij het bestekeurden; want zoo doende heeft de eene de andere be-dwongen en zijn zij in den regel voor uitersten bewaard.Doch het was in 1574 nog de tijd niet, om over deverhouding tusschen Kerk en Staat een goed oordeel tevellen; het was oorlog met Spanje. Datzelfde jaar hadreeds in April de tijding gebracht van Lodewijk vanNassau\'s -necrlaag op de Mookerheide en in Mei vanLeiden\'s tweede beleg. 5.

Stichting van de Leidsche hoogeschool. Terwijl de Gereformeerde gemeenten steeds in aantal toe-namen, nam ook de behoefte aan bekwame en wel onder-wezen leeraars toe. In den beginne toch waren het meestalongeletterde mannen zooals mandemakers, wevers, glasschil-ders enz. Het ontbrak zulken predikers geenszins aangeestdrift en zeggingskracht. Zij boeiden de schare vaak



133 onweerstaanbaar aan hunne redenen; maar, hoe uitnemendhunne gaven waren, op den duur bleken zij onvoldoendte zijn. Er was ook godgeleerde wetenschap noodig enalgemeene ontwikkeling des geestes, zooals alleen hetacademisch onderwijs die geven kan. En waar die tezoeken? Te Leuven was wel eene godgeleerde schoolgevestigd, maar de lessen, daar gegeven , waren uitsluitendRoomsch en konden slechts tot opleiding van Roomschepriesters dienen. In het Noorden moest de plek aange-wezen worden, geschikt om eene school voor godgeleerdente stichten. Die plek is gevonden te Leiden. Viermaanden na het heuchelijk ontzet der lang belegerde stadis daar, 8 Februari 1575, de hoogeschool gesticht. Reeds vóór dien tijd was van het oprichten

eenerhoogeschool in Holland sprake geweest Het was echterbij voornemens gebleven. In December 1574 trad Goudabij de Staten te voorschijn met verzoek om zulk eeneschool binnen hare muren te vestigen. Zij verklaardezich tot groote opofferingen bereid. Welwillend werd ditverzoek door de Staten opgenomen, maar toch na rijpberaad afgewezen. Geene burgerij, die zooveel aanspraakop dit voorrecht had als die van Leiden, nadat zij zoostandvastig den nood en den last des oorlogs had verduurd;en de prins van Oranje, die aan de Leidenaars had be-loofd: ik zal aan u, uwe kinderen en kindskinderen denken,drong dan ook ten sterkste op de keus van Leiden alsacademiestad aan. Aldaar werd dus eene vrije school gesticht, niet slechtsvoor één vak van kennis maar ten

dienste van de weten-schap der Godheid, des rechts, der medicijnen, der phi-losophie en der doode talen. De wetenschap der Godheidwordt het eerst genoemd, en zonder twijfel lag het in deplannen van den Prins om daarmede aan de behoefte derGereformeerde kerken te gemoet te komen. Voortaanzouden de aanstaande leeraars te Leiden wetenschappelijkgevormd worden. 8 Februari 1575 trok een schitterend uitgedoste stoetlangs de voornaamste straten. Eerst eene koets, waarineene vrouw in \'t wit, vertoonende de H. Schrift met de vier



134 vier Evangelisten nevens zich, dan Justitia te paard, om-stuwd door vier rechtsgeleerden, vervolgens Medicina metvier beroemde geneeskundigen, eindelijk Minerva, tusschenwijsgeeren en dichters in, terwijl Apollo en de negenMuzen volgden. Deze zinnebeeldige optocht getuigde vanhetgeen de hoogeschool eenmaal voor de wetenschapworden moest. In de Pieterskerk werd voorts eene gods-dienstige toespraak en een plechtig gebed gehouden, endaarmede de nieuwe school aan de hoede des Allerhoog-sten aanbevolen. Men stelle zich evenwel niet voor, dat er reeds vanden aanvang af een voldoend getal hoogleeraars te vindenwas, noch dat er eene groote menigte van jongelieden teLeiden samenvloeide! Hoe zou zulks in die zorgelijke,ja bange tijden mogelijk zijn geweest!

Of trok de Span-jaard in 1575 niet moordend en plunderend het land door!Hij verwoestte Noord-Holland, wendde zich naar Gelderlandom Buren in den brand te steken, overviel Oudewater enmoordde dat uit, nam Schoonhoven in, kreeg de schansenbij Krimpen en Papendrecht in bezit en heroverde geheelZeeland. De toestand werd zoo wanhopig, dat de Prins,die anders niet spoedig den moed verloren gaf, den daaropvolgenden winter den voorslag deed, om dijken en dam-men door te steken, met vrouwen, kinderen en tilbarehave scheep te gaan en elders een nieuw vaderland tezoeken. Hoe zou zich in die dagen de pas gestichte hoogeschoolin groot?n toevloed van jongelieden hebben kunnen ver-heugen! Neen, dan moesten er eerst betere tijden aan-lichten. En toen die kwamen, is

de krachtige ontwikkelingder hoogeschool ook niet achtergebleven. Daaraan heeftgedurende een tiental jaren medegewerkt de beroemdehoogleeraar Franciscus Junius, Fransch edelman van ge-boorte, leerling van Calvijn en sedert 1566 als welsprekendprediker te Antwerpen en elders bekend. Hij verhaalt inzijn levensbericht, hoe hij, opgevoed door lieden, die metGod en goddelijke dingen den spot dreven, eens het NieuweTestament had opengeslagen en bij de woorden bepaaldwerd Joh. I vs. 1 „in den beginne was het Woord."



135 „Ik las," zoo beschrijft hij het gebeurde „een deel vandat hoofdstuk en werd zoo ontroerd, dat ik terstond degoddelijkheid van het daar geschrevene gevoelde en zijnealle menschelijke welsprekendheid te boven gaande majesteitMijn lichaam beefde, mijn gemoed was ontsteld, den ganschendag was ik zoo aangegrepen, dat ik niet meer wist, wieik was. Gij, o Heer mijn God, Gij zijt mijner gedachtiggeweest in uwe grondelooze barmhartigheid en hebt hetverloren schaap tot uwe kudde teruggebracht." Aan eenman, die zulk een gevoel had voor de verhevenheid derHeilige Schrift en die haren levenwekkenden inhoud zoodiep in zich had opgenomen, werd de vorming der studentenin de godgeleerdheid toevertrouwd. Mochten van zijnonderwijs geene gezegende vruchten verwacht worden?

Vooral sedert de stichting van het Staten-College in 1593nam het aantal studenten toe. Dat college verschafte aan30, later aan 60, jongelieden van goeden aanleg dochvan weinig bemiddelde ouders huisvesting en opleiding tothet leeraarsambt. Het heeft jaren lang te Leiden bestaanen een groot aantal leeraars aan de kerk geleverd. Inhet tijdperk, waar wij ons mee bezig houden, was daarvanechter nog geene sprake. Toen waren de leeraars nogmeestal uitgewekenen, die teruggeroepen werden, of ookwel pastoors, die tot de Gereformeerde leer toetraden of,zooals wij in den aanvang van dit hoofdstuk zeiden, on-geletterden. Thans evenwel was er eene hoogeschoolgesticht en daarmede het uitzicht geopend op den toevoervan wetenschappelijk ontwikkelde mannen. 6. De Pacificatie van

Gent in verband metkerkelijke zaken. Intusschen, al hield onder nameloos lijden de Gerefor-meerde burgerij van Holland en Zeeland de Geuzenvaanomhoog, prins Willem richtte nog menigmaal zijn bliknaar het Zuiden. Moesten dan die schoone gewestenvoor zijne vlag verloren gaan ? moesten Vlaanderen,Henegouwen geheel en al Spaansch worden? was zooveel >



136 edel martelaarsbloed vergeefs geplengd? Kon Noord enZuid niet vereenigd zijn? waren er geene gemeenschappe-lijke belangen meer? Wel zeker die belangen waren er,en zij zouden ten nutte van de zaak der vrijheid aange-wend worden, zoodra het slechts mogelijk was. Hetgeschikte oogenblik daartoe was de dood van don Requesensen de muiterij der Spaansche soldaten. Toen die woestebenden, klagend over wanbetaling, het platte land vanVlaanderen brandschatten, de steden bedreigden, Maastrichten ten laatste ook Antwerpen met gruwelen van roof enmoord vervulden, toen werd uit éénen mond de vraagvernomen: waarom dat wreede krijgsvolk niet uit het landgedreven? Waarom ons niet vereenigd tot gemeenschap-pelijken strijd? Van deze stemming des volks werd doorden Prins

gebruik gemaakt en na langdurige onderhande-ling kwam op 8 November 1576 de Pacificatie van Genttot stand, waarbij Brabant, Vlaanderen, Henegouwen,eenige steden in Namen, Mechelen en Utrecht zich metHolland en Zeeland — uitgezonderd Amsterdam, Haarlem,en andere plaatsen, die nog in de macht des Spanjaardsbleven — vereenigden, om de vreemde soldaten uit te drij-ven en de algemeene Staten te verzoeken, orde op \'s landszaken, inzonderheid op den godsdienst, te stellen. Hoe verheugde zich prins Willem in het sluiten vandit verbond! Het verlevendigde het uitzicht op verbroede-ring van al de Nederlandsche gewesten. Voortaan zoudenzij gezamenlijk strijden tegen den gehaten Spanjaard endes te grooter kans op zegepraal hebben. Wel moest ereene bepaling worden opgenomen,

dat de Roomsche gods-dienst zou gehandhaafd blijven, maar dat betrof Hollanden Zeeland niet. Deze beide gewesten, voor zoover zijniet Spaansch waren, konden vrijelijk voortgaan het Ge-reformeerde geloof te belijden. Voorts zouden de doorden hertog van Alva verbeurd verklaarde goederen aande oorspronkelijke eigenaars teruggegeven worden. DePrins werd dus in het bezit van zijne goederen hersteld;desgelijks de graaf van Culemborg en een aantal andereNederlanders. En wat vooral van groote beteekenis was,— de bloedplakkaten werden geschorst. Onderzoek naar



137 iemands geloofsovertuiging zou vooreerst niet meer wordengedaan. Men moest slechts in het oog houden, dat, metuitzondering van het grootste deel van Holland en Zee-land, de Roomsche kerk nog steeds de volkskerk was,tegen welke niets vijandigs mocht ondernomen worden. Dit verbond tusschen het Noorden en het Zuiden waswerkelijk velen ten zegen en bracht eene menigte uitge-wekenen terug in het vaderland. Jammer slechts dat despanning tusschen Roomsch en Onroomsch het heeft doenuiteenspatten. Iedere partij maakte zich op hare beurtaan overtreding van de vastgestelde bepalingen schuldig.De Staten van Holland en Zeeland legden aan de Room-schen allerlei moeielijkheden in den weg. Zij wildenslechts die Roomschen toelaten, die beloofden geene

an-dere religie te zullen uitoefenen, gebruiken of invoerendan die door de overheid openlijk werd toegelaten ; endaar deze het Gereformeerd geloof verdedigde, werd hetverblijf in de meeste plaatsen van Holland en Zeelandaan de trouwe aanklevers van het pausdom onmogelijkgemaakt. Dat was prins Willem althans zeer slecht naarden zin! In het Zuiden roerden zich inzonderheid de vroegeruitgewekenen en thans wederkeerende Gereformeerden. Zijeischten volledige vrijheid van belijdenis. Zij vonden hetergerlijk, dat er te Brussel eene Unie gesloten werd tothandhaving van het Roomsche geloof. Zij morden enklaagden luid. Hunne stemming werd nog ongunstiger,toen in Juni 1577 zekere kleedermaker Pieter Panis teMechelen ter dood veroordeeld werd, omdat hij

eeneGereformeerde preek had bijgewoond. Een doodvonnisom des geloofswil en dat terwijl de uitvoering der plak-katen was geschorst! De volksmenigte kwam in deheftigste beweging; zij verwachtte dat het uitgesprokenvonnis zou ingetrokken worden, maar welk eene moeiteook werd aangewend, alles te vergeefs. Pieter Panis werdin het openbaar onthalsd. Is het vreemd, dat de oude bitterheid in volle krachtte voorschijn trad? De uitgewekene maar teruggekeerdeburgers waren hun vroeger lijden nog niet vergeten. Zij



138 dreigden hunne Roomsche overheid en matigden zichallerlei vrijheden aan. In Gent hielden zij vergaderingenvan vier, vijf, zes honderd menschen op onderscheidenplaatsen. Te Antwerpen werden de scherpe ordonnantiënder overheid in den wind geslagen. Zelfs te Amsterdam,tot dusver zoo getrouw in het handhaven van het Room-sche geloof, werden in die troebele dagen schout en wet-houders uit de stad geleid onder den uitroep: „voert zenaar den galg, daar zij zoo menigeen aan geholpen hebben."De kerken werden in Mei 1578 aan de Roomsche geeste-lijkheid ontweldigd en door de Gereformeerden ingenomen.Drie dagen later had datzelfde tooneel ook te Haarlemplaats, waar in het woest gedrang binnen de muren derGroote Kerk zelfs een priester doodgeslagen werd. Zoohandelden

de verbitterde en opgewonden Gereformeerden.Ergernis van weerszijden! Toen werd na eindelooze on-derhandelingen door den prins van Oranje een ontwerpvan Geloofsvrede aangeboden, volgens hetwelk alle mis-handeling ter zake van den godsdienst zou vergeven envergeten worden, terwijl een ieder vrij zou blijven omnaar het hem geschonken inzicht God te dienen. In hetbenoemen van overheidspersonen zou er niet op geloofs-gezindheid maar alleen op bekwaamheid gelet worden.Buiten Holland en Zeeland zouden de Gereformeerden deRoomsche heilige dagen door het sluiten hunner winkelsen het doen stilstaan van handwerk en koopmanschapvieren, terwijl overal, op verzoek van honderd burgers,hetzij Gereformeerde, hetzij Roomsche, godsdienstoefeningzou moeten toegelaten

worden. Wie erkent in dat staatsstuk niet een milden, edelen,verdraagzamen geest? Geheel en al de geest van prinsWillem, die er altoos op had aangedrongen, dat er vrij-heid van godsdienst zoowel voor Roomschen als voor On-roomschen zou zijn en de openbare kerken evenzeer aande eersten als aan de laatsten zouden ingeruimd worden.Maar zijne denkbeelden vonden nog geen weerklank in deharten zijner tijdgenooten. De ijverige Roomschen wildener op geenerlei manier van hooren of spreken. Hunnekerk was de alleenzaligmakende en duldde geene andere



139 nevens zich. De ijverige Gereformeerden dachten, welbeschouwd, evenzoo, want zij hielden staande dat de eereGods niet gedoogde, openlijk den afgodsdienst der Room-schen toe te laten. Niemand, die zoo heftig tegen den Prins uitvoer alsDathenus, destijds leeraar te Gent. Hij strooide uit datde Prins een man was, die om God noch godsdienst gafmaar van staatsbelangen en staatkundige berekeningenzijnen afgod maakte. „Ik heb" zoo verklaarde Dathenus,„nergens in de Schrift of in de kerkelijke historie gele-zen dat een christelijk vorst ooit de openlijk uitgeroeideafgoderij weer in eere hersteld heeft of die met een goedgeweten in eere herstellen kan." Overal, waar de statenRoomsch waren, weigerde men den godsdienstvrede in tevoeren, en waar de overheid Gereformeerd was,

deedmen het evenmin. De heftigste tooncelen hadden er teBrussel, Gent en andere steden en dorpen plaats. Plun-dering, gevangenneming en wat niet al. Helaas, hetwerd met eiken dag duidelijker, dat er van gemeenschap-pelijken strijd tegen Spanje niets kon komen. Het Zuidenen het Noorden zouden elk huns weegs moeten gaan.Het Zuiden was grootendeels Roomsch en zag naar eenRoomschen beschermer uit. Het Noorden, met nameHolland en Zeeland, was grootendeels Gereformeerd enschaarde zich om prins Willem heen, en deze behoordekrachtens zijne eigene belijdenis en geheel zijn verledenaan het Noorden toe. 7. De synode der Gereformeerde kerken teDordrecht in 1578. Terwijl de klove, die er tusschen Roomsch en On-roomsch gaapte, hoe langer zoo dieper werd, sloten

deGereformeerde kerken in Holland en Zeeland zich des tenauwer aaneen en ziende op de uitbreiding, door de Pa-cificatie van Gent verkregen en op de aanwinst van zulkeaanzienlijke steden als Amsterdam en Haarlem, gaven zijuitvoering aan vroeger genomen besluiten en riepen eenesynode bijeen.



140 Het zou ditmaal niet eene provinciale maar eene generalezijn. Afgevaardigden uit Brabant, Vlaanderen, Gelderland,Friesland, Holland en Zeeland zouden zitting daarin hebben.Het was toch zonneklaar, dat zich ? in al die gewestentalrijke gemeenten gevestigd hadden. Reeds waren velekerkgebouwen openlijk in bezit genomen. De zaken warenevenwel nog niet overal naar wensch geregeld, en hoearmelijk werd bij gebrek aan leeraars in den dienst deswoords voorzien. Waarlijk raad en voorlichting haddende consistoriën noodig en de generale synode, die van 2tot 18 Juni 1578 te Dordrecht zitting hield, deed geenovertollig werk, toen zij de inwendige aangelegenhedender kerk met zorgvuldigheid behandelde, en op de leer,den eeredienst, het bestuur en de tucht goede orde stelde. Haar

voorzitter was Petrus Dathenus, de welbekendeCalvinist, de krachtige ijveraar voor het geloof. In hoofdzaak bevestigde deze synode, wat reeds vier jarenvroeger in dezelfde stad besloten was. Zij behield de ge-loofsbelijdenis van Guido de Brés als formulier van eenheid,en drong er krachtig op aan, dat er bij de aanstelling vanleeraars, waaronder vele voormalige pastoors, zou toegezienworden, of zij wel zuiver en bestendig waren in de Gere-formeerde leer en oprecht van leven. De psalmberijming vanDathenus werd bij voortduring in gebruik gehouden. Mendenke evenwel niet, dat Dathenus in zijne hoedanigheid vanvoorzitter dit besluit heeft doorgedreven, want hij was zelfmet zijne berijming weinig ingenomen en erkende dat zij ingrooten haast vervaardigd, ja, als eene ontijdige geboorte

hemafgedwongen was. Het gebruik der orgels werd ook op dezesynode afgekeurd, eveneens het klokgelui bij sterven en be-graven. Waalsche en Nederlandsche kerken werden wegensde verscheidenheid der talen, wat haar bestuur aangaat, vanelkander afgescheiden, alhoewel zij in de leer eenstemmigbleven. Ook was de aandacht der vergadering bijzonder ge-vestigd op de samenstelling van kerkelijke geschriften. EeneHistorie der Nederlandsche hervorming, eene volledige uitgaafvan het Boek der Martelaren, eene verbeterde vertaling vanCalvijn\'s Institutie, het drukken van traktaatjes en boven alleshet uitvaardigen van eene zuivere Bijbeloverzetting werd



141 verlangd. In het kort, er werd op deze synode eenekerkordening ontworpen, die waakzaamheid en leven,samenhang en eenheid in het gansche lichaam der Gere-formeerde kerken bevorderen moest. Vraagt men, of deze synode, die zich de nationalesynode der Nederlandsche, Duitsche en Waalsche kerkenzoowel in- als uitlandsche noemde, werkelijk uit afgevaar-digden van al die landen was samengesteld? Uit Kleefs-land waren twee Gereformeerde leeraars gekomen, Dathenuswas afgevaardigd uit den Paltz, maar de overigen warenallen uit de Nederlandsche gewesten. Het verband tusschende wijd uiteen verspreide kerken, dat in 1571 te Emdenmet zorg gelegd was, werd dus in de samenstelling dezersynode wel niet geheel uit het oog verloren, maar hetbleek toch reeds bij deze

gelegenheid, dat de Gerefor-meerde kerken zich in de Zuidelijke Nederlanden allesbehalve krachtig ontwikkelden. De stedelijke overheid van Dordrecht ontving de synodalemannen hoffelijk en bewees hun achting en liefde. Bij hetregelen van de verhouding tusschen Kerk en Staat hield deSynode het beginsel in het oog, dat de kerk meesteresse inhaar eigen huis behoort te zijn. Toch was zij niet vijandigjegens de Staten gezind, maar willigde in sommige opzichtenhunne wenschen in, en bood eindelijk de op schrift gesteldekerkorde aan de heeren aan, die vriendelijk bogen en betuig-den: „als wij haar willen zien, zullen wij er u wel om vragen." Tijdens de vergaderingen der synode bevond de prinsvan Oranje zich voortdurend in de Zuidelijke Nederlanden.Met groote vreugde had men hem in 1577 te

Antwerpen,te Brussel en te Gent ontvangen, ja, in deze laatste stadmet den geloofsheld Judas den Maccabeër vergeleken endoor huldebetoon des volks verheerlijkt. Tot Ruwaardvan Brabant was hij uitgeroepen en hooger nog zou hijgeklommen zijn, had de ijverzucht der groote heerenzulks niet verhinderd. Deze wilden niet beneden hemstaan. De Prins, eigenlijk slechts de zoon van eenDuitschen Graaf uit Dillenburg; en zij ... de machtigeheeren, hertogen, prinsen uit Brabant en Vlaanderen.Liever den aartshertog Matthias of den hertog van Anjou



142 met het algemeen stadhouderschap bekleed dan den prinsvan Oranje! Ziedaar de oorzaak, waarom de verderebemoeiingen des Prinsen in de Zuidelijke Nederlandenmet onvruchtbaarheid geslagen werden. Bovendien wasde talrijke partij der Gereformeerden te Gent onder aan-voering van den heer Johan van Hembijze, een heftigenvolksleider, alle palen te buiten gegaan en had zich aanallerlei buitensporigheid overgegeven. Dat kon van dezijde der tegenpartij, die zich Malcontenten noemden, nietongewroken blijven en er brak in hetzelfde jaar 1578 inVlaanderen eene soort van burgeroorlog uit, waarin departij der Gentenaars het onderspit dolf. Van dien tijd af beraadslaagden de Roomsche Statenover het sluiten van eene nieuwe Unie. Den 5den Jan.1579 werd deze Unie, onder de

leiding van den nieuwenSpaanschen landvoogd, Alexander Farn?se, hertog vanParma, te Atrecht gesloten. Volgens deze overeenkomstzou de Roomsche godsdienst gehandhaafd blijven maartevens de uitvoering der plakkaten geschorst. Voortsbeloofde de koning van Spanje aan allen, die tot datverbond toetraden, algeheele vergiffenis en herstelling dervroegere privilegiën. De Zuidelijke Nederlanden lieten zich, helaas, voordeze overeenkomst winnen. Zij bogen zich opnieuw onderhet Spaansche juk. Zoo scheidden zij zich van de alge-meene zaak der vrijheid af en sloten weer vriendschapmet Filips II. Treurige uitslag van zooveel ernstigepogingen door prins Willem aangewend, om het Zuidenmet het Noorden onder dezelfde banier te vereenigen. 8. Toestand der Roomsche kerk in de

NoordelijkeNederlanden. Het wordt tijd nog eens het oog op de Roomsche kerkin het Noorden te vestigen, die bij den aanvang vanFilips\' regeering meer dan twee derden der bevolkinguitmaakte en daaronder de deftigste en rijkste lieden. Wijvernamen reeds dat de Nederlandsche abten de besluiten



143 des Konings omtrent de bevestiging der nieuwe bisdommenmet tegenzin begroetten, maar hebben zij desnietteminbisschoppen gekregen ? is Utrecht een aartsbisdom geworden ?Zijn er te Haarlem, te Deventer, te Leeuwarden, teGroningen, te Middelburg en te \'s-Hertogenbosch bis-schopszetels gesticht? Dat is geschied, doch niet zonderheftige botsing en velerlei strijd. In 1561 trad volgensbesluit des Konings, daartoe gerechtigd door den toen-maligen paus Paulus IV, Frederik Schenk, heer vanToutenburg, als eerste aartsbisschop van Utrecht op,terwijl het vereischte aantal bisschoppen was benoemdgeworden; maar van de zes benoemden konden voor hetoogenblik slechts die van Haarlem, Middelburg en denBosch hun ambt aanvaarden, de

overigen moesten wachtenop gelukkiger dagen. Doch wanneer zouden die dagen voor de Roomschekerk in Nederland komen? Van 1561 tot 1566 verloor,zooals wij zagen, de Kerk dagelijks aan macht en invloed.De leer der Hervormers won allerwegen veld. Openlijktraden de hagepreekers tot onder de oogen der hoogegeestelijken op. De gruwel van den beeldenstorm woeddetot in de aartsbisschoppelijke stad. Hoe diep zullen toende Nederlandsche kerkbestuurders zijn verslagen geweest!welk eene heiligschennis in de oogen van al die mannen,die geene zaligheid buiten het pausdom kenden! de al-taren, de beelden, de banieren, de schilderijen vergruisden vermorzeld! Op hun standpunt zullen zij den hertogvan Alva als redder hebben begroet,

gezonden om devervallen hutte Davids weder op te richten! De hertog van Alva verleende hun zijn sterken arm.Hij hielp hen de geschonden kerken herstellen, altaren,beelden, sieradiën vernieuwen, zorgde voor het geregeldbezoldigen der bisschoppen en weldra werden de nogopenstaande zetels te Deventer, Leeuwarden en Groningenvervuld. De hulp, door den hertog van Alva verleend,was slechts van korten duur. Daar treden de Watergeu-zen op. Zij geven door de inneming van Den Briel hetsein tot den opstand en in alle steden, waar zij bijvalvinden, worden de kerken opnieuw van altaren, beelden



144 en andere kostbaarheden beroofd en voor den dienst vanhet pausdom onbruikbaar gemaakt. In het jaar 1566 wasdat slooperswerk door het onstuimig gepeupel verricht,in 1572 geschiedde het met medeweten van de nieuw op-getreden overheid en met haar goedvinden zelfs. Hetmoest strekken om de kerk voor de prediking, den doopen het avondmaal der Gereformeerden in te richten.Welk eene smart voor allen, die in gemoede aan hetpausdom hingen! het bedienen van de mis was verboden,processiën mochten niet meer gehoudeu worden, heiligen-beelden werden weggenomen, kloosters moesten ontruimden tot andere doeleinden gebezigd worden. Het deed oogen hart der oprecht geloovige Roomschen ontzettend pijn-lijk aan, dat hunne heerlijke kerkgebouwen, die pronk-stukken der gothieke

bouwkunst, zoo geheel geschiktvoor hunnen weidschen, statelijken, schitterenden eeredienst,van allen tooi beroofd werden en de witselkalk de kleurenop muren, pilaren en gewelven overdekte! nergens eenkruisbeeld meer, om bij te knielen; nergens een altaarom het offer des Heeren op te dragen; geen schilderij,geen koorkleed, geen wierookvat! alles hol en ledig indekerken! Zelfs de heerlijke Domkerk te Utrecht, destatige St. Bavo te Haarlem, de fraaie St. Cunera teRhenen en zooveel andere eerbiedwaardige gewrochtender middeleeuwen inwendig van allen tooi beroofd! Hetviel den gemoedelijken Roomschen zwaar. Zij zagen metweemoed die kerken aan en beschouwden ze als ontzieldelichamen., lijken in een wit doodskleed gehuld, bestemdter begrafenis. De geestelijke goederen werden gebruikt om

Gerefor-meerde leeraars te bezoldigen, scholen te stichten en oor-log te voeren. De afval van de Roomsche kerk werddagelijks grooter. Op vele plaatsen verwisselden de dorps-pastoors hun koorkleed zonder lang beraad met denleeraarsmantel. Zij werden doorhunne dorpelingen eenvoudigtotpredikantenaangesteld. Op meer dan ééne plaats geschieddehet, dat de pastoor aan zijne gemeente bekend maakte: wijzullen aanstaanden Zondag de mis voor het laatst volgensde oude manier bedienen, om den daarop volgenden Zondag



145 over te gaan tot den dienst des Gereformeerden ge-loofs. Het werd met eiken dag duidelijker, dat in Holland enZeeland het pausdom van heerschende kerk, die hetgeweest was, afdaalde tot den staat van verdrukte enlijdende kerk. Het aantal Roomschen werd in het oogvallend kleiner. Don Requesens moest reeds in 1574verklaren, „dat de Katholieken zeer verminderden, som-migen vertrokken en dat in hunne plaats kwamen ketters,die groote naarstigheid doen om de jonkheid te verleidenen de kinderen dwingen tot hunne scholen te gaan,waar onderwijs in hunne verdoemelijke opiniën gegevenwordt." Aldus Requesens. De Roomschen zijn, gelijk wij zagen,nu en dan wreedaardig gepijnigd en ter dood gebracht.Voor zoover zij geduld werden, mochten zij hunnen

gods-dienst niet in het openbaar uitoefenen. Naar achteraf-gelegene plaatsen moesten zij terugtrekken. Hunne ge-meenten versmolten, hunne bisschopszetels bleven onbezet.De aartsbisschop van Utrecht overleefde zooveel smarten ellende niet lang. In 1580 op zijn kasteel bij Wijkte Duurstede stierf hij van hartzeer en verdriet. Wel iszijn lijk naar Roomsch gebruik in de Domkerk bijgezet,maar die kerk werd toen reeds door de Gereformeerdenin bezit genomen. Sedert dien tijd hield Utrecht op, dezetel van den aartsbisschop te zijn. Een aantal Roomsche geestelijken vluchtte naar hetbuitenland om daar een werkkring te vinden. IJverigeleeken volgden hun voorbeeld. Velen namen dienst bijden Spanjaard en streden in de Spaansche gelederentegen de legers der Staten.

En juist dat overloopen totden vijand heeft voor de Roomschen in Holland, Zeelanden de overige gewesten wrange vruchten gedragen, wantsedert dien tijd vertrouwde men hen niet meer. De Statenzagen in hen de spionnen van Spanje, waarvoor mensteeds op zijne hoede zocht te zijn. Zij werden, enwaarlijk niet zonder reden, met argwaan bejegend. Toch is de diep vernederde en verdrukte Roomschekerk in de Nederlanden tot heden toe in wezen ge-MOORREES, Kerkhervorming.                                           10



146 bleven, ja zij heeft zich met veerkracht opgericht. \')Wel een teeken, dat er ook in onze vaderlandschegewesten steeds menschen worden aangetroffen, die juistin de Roomsche kerkleer en in haar kerkpraal de meestebevrediging van hunne godsdienstige behoeften vinden. 9. De Gereformeerde kerk sedert de Unie van Utrecht openlijk erkend als volkskerk in de Vereenigde Provinciën. Sedert 1578 treedt graaf Jan van Nassau, eenig overge-bleven broeder van prins Willem, in onze geschiedenis open wel als stadhouder van Gelderland, tot welke waar-digheid hij door de Staten van dat gewest gekozen was.Met hart en ziel het Gereformeerde geloof toegedaan,ijverde hij in Gelderland allerwege voor de vestiging vangemeenten. Hij moedigde de oproerige bewegingen

derGereformeerden aan en verheugde zich in het verbrijzelenvan beelden en altaren. Onder zijn bestuur vestigdenzich in Nijmegen, Arnhem, Zutphen en Harderwijk ge-regelde gemeenten met eigen leeraars, terwijl plaatsenvan minder omvang, zoodra er slechts leeraars opdaag-den, het voorbeeld dezer steden volgden. Was het wonder, dat de Prins zijne aandacht op dezenijveraar voor het Gereformeerde geloof gevestigd hield !In hem had hij den rechten man gevonden om een naderverbond, van de noordelijke gewesten met Holland en\'Zeeland tot stand te brengen. Dat verbond, in vergade-ringen te Arnhem, Geertruidenberg en Gorinchem aanvan-kelijk besproken, werd eindelijk in December 1578 teUtrecht voorloopig opgemaakt en den 23steu Januari 1579in het groot

Kapittelhuis van de Utrechtsche Domkerkplechtig gesloten. De verbonden staten waren Gelderland,Zutphen, Holland, Zeeland, het Sticht van Utrecht, ende Friesche Ommelanden tusschen Eems en Lauwers. \') Daarbij lette men op het gelijktijdig bestaan in ons vaderland van.de kerk der Bisschoppelijke klerezie en de Roomsch Katholieke kerk.



147 Later zijn de overige noordelijke Staten en nog eenigesteden uit het zuiden toegetreden en 13 Mei 1580 is deUnie ook door den prins van Oranje goedgekeurd. Dat de Prins hooge waarde aan de Unie hechtte, blijktuit de woorden, waarmede hij haar aanbeveelt, zeggendetot de gemachtigden: „onderhoudt uwe Unie wel, zietnaarstig toe, dat gij niet alleen met woorden en geschriftenmaar inderdaad ten uitvoer legt, wat het bundelke pijlenmet éénen band samengesnoerd in uw zegel (zinspeling ophet wapen der Unie: de leeuw met den bundel van zevenpijlen in zijn klauw) medebrengt en beduidt." De Unie bepaalde, dat de Provinciën ten eeuwigen dageverbonden zouden blijven, alsof zij maar een enkel land-schap waren, onverminderd de bijzondere privilegiën , vrij-

heden, rechten en gewoonten van ieder landschap, stadof ingezetene. Aangaande den godsdienst luidt artikel 13dat die van Holland en Zeeland zich zullen gedragen naarhunlieder goeddunken en de overige Provinciën zich mogenregtdeeren naar den inhoud van den godsdienstvrede, ofanders zulke orde zullen mogen stellen, als zij tot rust enwelvaart der provinciën, steden en particuliere leden, totbehoud van hun geestelijk en ivereldlijk goed dienstigachten, terwijl niemand ter oorzake van zijn godsdienstzal mogen achterhaald of onderzocht worden, zooals reedsin de Pacijicatie was bepaald. Ziedaar hoogst belangrijke bepalingen. Aan Holland enZeeland werd nu voor goed geschonken, wat de Pacifica-tie van Gent slechts voorloopig had toegestaan: zij mochtenten

opzichte van den godsdienst naar hun goeddunkenhandelen. En welk was hun goeddunken? Dat behoeftniet twijfelachtig te zijn. Deze beide Provinciën vondengoed, de uitoefening der Roomsche leer, als contrarieerendemet den Evangelio, te doen ophouden. Zij verklaard, n zichbelijders van het Gereformeerde geloof. En de overigegewesten ? Zij moesten overal, waar honderd Gerefor-meerde huisgezinnen zulks eischten, vrijheid van gods-dienstoefening toestaan of zoodanige verordeningen maken,als voor rust en welvaart dienstig zouden worden geacht.- Er was dus bij de Unie van Utrecht nog wel geen



148 sprake van eene heerschende leer, maar het is zeker, datde Gereformeerde kerken er zich alles goeds van mochtenbeloven. Zoo krachtig breidden zij zich dan ook onderden invloed dier bepalingen uit, dat reeds vier jaar laterde vraag moest besproken worden, of het niet geradenwas, artikel 13 der Unie met algemeene stemmen te ver-anderen, aangezien alle gewesten door Gods genade deevangelisch Gereformeerde religie eendrachtelijk haddenaangenomen. Wel is op deze vraag geen besluit genomen, maar zijbewijst genoegzaam , tot welken kerkdijken toestand menin de Noordelijke Nederlanden gekomen was. De Gere-formeerde kerk was de volkskerk geworden. De Roomscheheeft moeten zwichten, voor haar is de Gereformeerde inde plaats getreden. Hoogst

opmerkelijke uitkomst, verkregen door de taaievolharding der burgerij, de standvastige trouw van Oranje,den onwankelbaren geloofsmoed der martelaars, den ijverder eerste predikers en de levenskracht, die in de begin-selen der Gereformeerde leer schuilt. Levenskracht in de beginselen der Gereformeerde leer!Onwillekeurig staat men bij deze woorden stil en vraagt:wat wordt daarmede bedoeld? de eigenaardige opvattingder Gereformeerde kerk aangaande Gods volstrekte sou-vereiniteit en zijne vrijmachtige genade! Schuilt daarinzooveel levenskracht? Of is het verkeerd, juist in deleer de kracht der kerk te zoeken? In die bange jaren ,toen de Gereformeerde kerk zich vestigde, zal de Godge-leerde bespiegeling toch wel niet op den voorgrond hebbengestaan! Is nochtans de

Gereformeerde leer met voorliefdedoor een groot en krachtig deel onzes volks aangenomen,dan moet zulks vooral daaraan toegeschreven worden, datdie leer van de grondstelling uitging: de eenige die overons heerschen mag, is God door middel van Zijn woord.Verwonderlijke veerkracht deelde die grondstelling aan dezielen mede; rustelooze ijver om zich te ontworstelen aande geweldenarij van den Spaanschen koning en aan demacht van het pausdom. Tegelijkertijd viel de inrichting van de Gereformeerde



149 kerk bijzonder in den smaak van ons volk. Zelven zichtot gemeenten te vereenigen, mannen uit eigen kring totouderlingen en diakenen te verkiezen, aan dezen de be-roeping van predikanten op te dragen, geene heerschappijover elkander toe te laten, niet in rang, alleen in ambt deneen boven den ander te stellen — ziedaar wat de Gerefor-meerde kerk volkskerk heeft doen worden, omdat die eigenwerkzaamheid zich gereedelijk aansloot aan den Neder-landschen vrijheidszin. Wil dat nu zeggen, dat het geheele volk tot de Gerefor-meerde kerk is overgegaan ? Neen, daar bleven altijd Room-sche gemeenten, zij het ook met steeds verminderend zielental.In Friesland en Holland trof men voortdurend Doopsgezindenaan, en velen

hunner, al mochten zij het zwaard niet voeren,ondersteunden toch de oorlogvoerende Vereenigde Provinciënmet groote sommen gelds. Op eene enkele plaats, zooals teWoerden, was een Luthersche gemeente. Te Utrecht vondmen in die dagen de kerk van Huibert Duif huis, eene kerkdie geheel op zich zelve stond, en door milden, verdraag-zamen geest uitmuntte boven velen. Maar de meeste men-schen traden tot de Gereformeerde kerk toe en onderwierpenzich aan hare verordeningen. Hare belijdenis werd aan dejeugd geleerd, hare psalmen werden door de gemeente ge-zongen , haar geest drong in de harten door, haar stempelwerd in [het kerkelijk leven ingedrukt. Het volk vanNoord-Nederland is een Gereformeerd volk

geworden. 10. Besluit. Onze taak is afgewerkt. Wij hebben de geschiedenis derHervorming in de Nederlanden, bepaaldelijk in de Noorde-lijke gewesten, geschetst. Moge onze schets den lusthebben opgewekt naar kennismaking met uitvoeriger ge-schriften. Immers eerst, als wij tot de bijzonderhedenafdalen, beginnen de gestalten uit het verleden voor onste leven, een iegelijk naar haren aard. Dan eerst dringenwij in de diepte der historie in. Toch kan deze schets er toe strekken om ons van dengang der gebeurtenissen een helder denkbeeld te doen



ISO verkrijgen en tot het verstaan van onze Martelaarsboekengoede diensten bewijzen. Zij maakt ons opmerkzaam op degestadige ontwikkeling der denkbeelden en richtingen in dezestiende eenw en beantwoordt de vraag, hoe het komt, dattoen in de Nederlanden de zaak der Hervorming triomfeerde,juist het Gereformeerde geloof volkseigendom is geworden. Wij zijn gewoon den tijd, waarin wij zelven leven, eenveel bewogenen te noemen en elkander af te vragen, of erwel ooit zulk een tijd van ver uiteenloopende gevoelens isgeweest. Maar wat getuigt de schets, die wij ontwierpen ?waren er in de zestiende eeuw geene uitersten? was ertoen geene beroering? wat predikt ons het optreden derSacramentisten ? wat zegt het Munstersch schrikbewind ?.. .de beeldenstorm, de hagepreek, het

gewapend verzet derGereformeerden? waren dat geene vreemdsoortige gebeur-tenissen ? denkt aan Pistorius, Jan van Leiden, MennoSimons, Meruia, Dathenus; . . . waren dat geen ver uit-eenloopende persoonlijkheden? De zestiende eeuw magmeer nog dan de negentiende eene veel bewogene heeten. En in die fel beroerde eeuw had prins Willem tot zin-spreuk gekozen: Saevis tranquillus in undis, d. i. gerustte midden der woedende baren. Schoone zinspreuk, maarook waarheid? waarheid in zijn leven?... Inderdaad, hijwas gerust te midden der stormen, die loeiden. Moedigschreed hij voorwaarts, ofschoon doodsgevaren dreigden.De grond waarop hij bouwde, was een vast en onwankel-baar vertrouwen op God. Heil orrs, indien de gebeurtenissen van onzen tijd ook onsniet schokken in ons

kinderlijk vertrouwen op God. Hij ishet, DIE HET BRUISEN DER ZEEËN STILT, HET BRUISENHARER GOLVEN EN HET RUMOER DER VOLKEN, Psalm65 vs. 8. Hij heeft gezegd: „MIJN RAAD ZAL BESTAAN,EN IK ZAL AL MIJN WELBEHAGEN DOEN" Jesaja 46 VS II.Uit de Openbaring van Johannes klinkt de stem derbazuin ons bemoedigend in de ooren: DE KONINKRIJKENder wereld zijn geworden van onzen heer en vanzijnen Christus, en Hij zal als koning heerschenIN ALLE EEUWIGHEID. Openb. 11 vs. 15. i. .;



12>T H O TJ r>. BlzINLEIDING. Kerkelijke verschijnselen in het laatste tijdperk der middeleeuwen.         7. 1.    Geert Groote en de Broeders en Zusters des gemeenenlevens.................\'.         7. 2.    Klooster en kloostervereeniging van Windesheim . .       11. 3.    Johannes Brugman.............       14. 4.    Johan Wessel Gansfort............       17. 5.    Mystieken, Rederijkers en Humanisten......       21. 6.    Overzicht van het behandelde tijdperk......       2(5. HOOFDSTUK I. Tijdperk der Sacramentisten.............       27. 1.    De Augustijner monniken te Dordrecht......       27. 2.    Volksgeschriften van dien tijd.........       29. 3.    Pogingen tot hervorming in den Haag en te Delft. .       31. 4.    De Bijbel, meer algemeen als volksboek gebruikt. .       34f 5.   

Plakkaten tegen de hervorming.........       36. 6.    Het eerste doodvonnis, te Utrecht ten uitvoer gebracht.       39. 7.    Het leven en sterven van Jan de Bakker (Pistorius) .       41. 8.    Verboden boeken..............       44. 9.    Godsdienstgesprek te Groningen........       46. 10.    De uitvoering der plakkaten in Gelderland, Noord-Brabant en Zeeland.............       49. 11.    Terechtstellingen in Holland..........       52. 12.    Overzicht van het behandelde tijdperk......       57. HOOFDSTUK II. Tijdperk der Anabaptisten.............       58. 1.    Anabaptisten buiten ons vaderland.......       60. 2.    Anabaptisten in Nederland..........       63. 3.    Verdere buitensporigheden der Anabaptisten ....       66. 4.    Nieuwe bewegingen binnen de vaderlandsche grenzen.Einde van het

Munstersche schrikbewind.....       68. 5.    Doopsgezinden...............       71. 6.    Doopsgezinde martelaars en Doopsgezinde gemeenten.       75. 7.    Merkwaardige persoonlijkheden buiten den kring derAnabaptisten...............       80. 8.    Overzicht van het behandelde tijdperk......       84.



152 HOOFDSTUK III. Blz.Tijdperk der Gereformeerden............ 86. 1.    Gemeenten van vluchtelingen te Emden, te Londen, in den Paltz en te Wezel........... 88. 2.    Koning Filips II van Spanje en de Roomsch-Catholieken in de Nederlanden............. 91. 3.    Gereformeerden in Antwerpen, Vlaanderen en Hene-gouwen................. 95. 4.    De geloofsbelijdenis der Gereformeerde gemeenten. . 99. 5.    Gereformeerden eu hunne consistoriën in de noorde- lijke gewesten...............     102. 6.    Prins Willem van Oranje en de Nederlandsche edelen     105. 7.    De Hagepreeken..............     108. 8.    De Beeldenstorm..............     111. 9.    De mislukte krijgsonderneming der Gereformeerden . 114.10. Overzicht van het behandelde tijdperk......117. HOOFDSTUK IV. Volharding der Gereformeerden in den worstelstrijd met

Spanje en hunne zegepraal.............119. 1.    De hertog van Alya en de Raad van beroerten. . . 120. 2.    De Synode onder het kruis te Wezel en te Emden . 123. 3.    Betere vooruitzichten sedert de inneming van den Briel door de Watergeuzen..........     126. 4.    De eerste Gereformeerde synode op vaderlandschenbodem te Dordrecht, 1574..........     130. 5.    Stichting van de Leidsche hoogeschool......     132. 6.    De Pacificatie van Gent in verband met kerkelijke zaken.      135. 7.    De Synode der Gereformeerde kerken te Dordrecht in 1578.................139. 8.    Toestand der Roomsche kerk in de noordelijke Neder-landen.................. 142. 9.    De Gereformeerde kerk sedert de Unie van Utrechtopenlijk erkend als volkskerk in de vereenigde Pro-vincién..................146. 10. Besluit..................149.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

