
Het kruis des Verlossers

https://hdl.handle.net/1874/235773

https://hdl.handle.net/1874/235773




/V-, yV^ 1*2 ?^5/



tJf/fn BIBLIOTHEEK UNIVERSITEIT UTRECHT lül 2948 390 0



I I



HET KRUIS DES VERLOSSERS. BIBLIOTHEEKNED. HERV. KmK 6            * zo \'S C &S*





loftQ ió^ Cis HET KRUIS DES VERLOSSERS. DOOR J. H. GUNNING. VIJFDE DRUK. WSr Christus tnusendmal in Buthlehem goborcnünd nicht in dir, so bist du doch verloren. \'s GBAVENHAGE, W. A. BE SCHOOR.





Aan de nagedachtenis van ontslapen vriendente \'s Gravenhage. Mijn herinnering noemt Uwe namen met inniger dankbaar-heid dan ik kan uitdrukken in woorden, toch niet te verstaandoor wie U niet hebben gekend. Met eenigen Uwer had ikeen gemeenschap in Christus, die liet mij tot een sterkendegedachte maakt, dat gij in der tijd dit boekje hebt gelezen engoed gekeurd. Blijde met de bescheiden taak die mij hier nogte vervullen overblijft, reikhals ik er toch naar, met U vóórden Troon onzen Heiland beter te loven en onzen God vol-komen te »dienen<. (Openb. 22 : 1—5).



Voorrede voor den vierden druk. Indien do begeerte van den geachten heer Uitgever om ditgeschrift nog eens der Gemeente aan te liieden. mag geldenals gevolggeven aan een werkelijk verlangen der Gemeentezelve, zoo ontvang ik met het ter perse leggen van dit geschriftde hoogste eere die mij hier beneden kan te beurt vallen.Namelijk dat de Gemeente des Heeren ten vijfden male \')begeert te lezen wat ik over het Kruis des Verlossers, nutwintig jaren geleden, geschreven heb. Het is mij een troostvolbewijs dat ik het waarlijk uit haar geloof, d. i. uit de eeuwigewaarheid die de Heilige Geest leert, in hoe gebrekkigen vormdan ook, heb mogen schrijven; want partijgunst draagt mij

niet.Mijn geloof is in die twintig jaren het zelfde gebleven, alleenonvoorwaardelijker en vaster aan het heilig Schriftwoord aan-gesloten. Wat ik toegevoegd heb, draagt daarvan de blijken. Als titel heb ik weder het oorspronkelijke >Het Kruis desVerlossers* geplaatst. Ook is weggelaten wat er in later uitgaven,niet tot bevordering der harmonie, (ik zie het nu) was bijge-voegd, zoodat de gemeente in hoofdzaak het oorspronkelijk boekjeterug ontvangt waar tot mijn innige blijdschap een zegen op gerust \') Op den titel staat „vijfde druk". Maar met de ooixpronkeiyke, hierniet meegerekende, uitgave genomen zou het de zesde druk z(jn



heeft voor velen. Daarentegen is de inhoud van een voorlezingover »De heilige Schrift het hoek van het Kruis«, omdat, waarik haar hield, de uitgave met eenigen aandrang gevraagd werd,ter geschikter plaatse, naai\' ik hoop, hier ingevoegd; zoomedeals aanhangsel een stukje over «Zelfverloochening\' (in deMagdalena van dit jaar) hetwelk velen, naar mij gezegd is, nogeens wensohen te lezen. Als samenvatting van alles geef iknog, gevolgd naar Theremin. de woorden met welke ik dievoorlezing besloot: Des Hoogstens Geest sterkt onzen geest de pennonOm op te zweven als niet aad\'laarnwieken:Om \'t eeuwig Licht, als bij een uchtendkriekenVan waarheidsglans uit reiner sfeer, te

kennen. Ook m« kan zulk een opvaart wel gelukken,Als ik tot Gods aanschouwing mvi verheffenEn \'t heilig Schoon van verre mag beseffen;Toch blijft des vleeschos zwakheid m\\j nog drukken. En zoo als de Ad\'laar, mo? van op te stijgen,Straks weer omlaag zweeft naar des bergtops ceder,En rust vindt op den hoogste van zfln twijgen - Dus, als met inwaarts plooien van heur veder,Daalt mijn gedachte om zich ter rust te neigen,En zet zich op den stam des Kruises neder. \'sHage, Januari 1881.



Na vier en twintig jaren wordt van verschillende zijden onnieuw een uitgave van dit boekje begeerd. Het is mij totgroote blijdschap, door het voldoen aan dit verlangen aan heteinde mijns levens te mogen betuigen dat, wat ik met dengloed dei\' eerste liefde in mijne jeugd schreef, ook vóór depoort dei\' eeuwigheid wordt beaamd. Als ik deze bladzijdenherlees, vind ik wel meermalen een vooruit-nemen van wateerst bij dieper ervaring mag gezegd worden. Dit is mij totverootmoediging. .Maar nu. verder gekomen, zeg ik toch dat diewoorden waar zijn. «eer veel meer dan ik heb kunnen uit-drukken. Ik spreek nu tot een jonger geslacht. Met vreugderoep ik hun toe: mijne vrienden, als het bloed trager vloeit,de

gedachten minder levendig worden, de fantasie haar veer-kracht verliest, het geheele leven zijn kracht voelt afnemen,dan blijken de idealen der jeugd uiet — zooals velen zeggen— ijdel te zijn. Alleen, zij worden gezift, en, wat er waarsen eeuwigs in was op elk gebied, dat blijft gewaarborgd inden Eéne die niet met de wereld verbleekt, Jezus Christusden eeuwigen Heiland. Arnhem, 1904.



Er is op aarde eene Gemeente van Jezus Christus, ondermenigerlei naam en vorm de wereld doorgaande. Zij is er ge-weest van den beginne en zal blijven tot het einde, want haai\'eeuwige Koning kan niet zonder onderdanen zijn. Haar levenis die Koning zelf. Zijn uitgangen zijn van eeuwigheid, zijnliefde reikte zichtbaar naar beneden tot in den smaad vanGolgotha. In zijn sterven aan het kruis voor een verlorenwereld is hei leven der Gemeente. Want had zij dat kruis.«lat bloed der verzoening niet, de gemeente zou niets hebbenom te belijden en om te leven. Neem Christus\' zoenofferandeweg, gij vernietigt dan niet slechts den eenigen troost in levenen sterven, maar ook

den Christus zelven. Immers hij wordtdan een wetgever, een leeraar, een voorbeeld. Maar weldra ge-voelt men dan, geen historischen persoon meer uoodig te hebben :het «godsdienstig beginsel« is voldoende — en wat men over-houdt is een ledig begrip, ten onrechte »idee« genaamd. Ditalles behoort echter tot een dorre godgeleerde of wijsgeerigeschool: de gemeente weet van al dit afgetrokkene niets. Zijkent alleen Jezus Christus, die hare zonden gedragen heeft ophet hout, en door wiens striemen wij genezen zijn. Wij zijnsamen genezen en levend gemaakt. Geloofd zij God, ook ik magmede getuigen in dat groote koor, dat alle eeuwen dóór zijnstem opheft om den

eeuwigen Heiland, het vleesch gewordenWoord te prijzen. Enkele van die tonen wil ik in deze blad-zijden wedergeven. Veel meer dan dat ik eertijds een zondig mensch was en 1



2 mij nu genade geschied is, kan ik nog niet zeggen. Ik maaker dan ook in de verte geen aanspraak op, het Kruis des Ver-lossers voldoende te beschrijven. Wat ik van mijn Heiland keu,is iets zeer aanvankelijks en gebrekkigs, en als ik het duidelijkzal beschrijven dan moet ik het vele malen vergrooten, andersware het te klein om voor mijne broeders te kunnen zichtbaarwezen. Ik heb het van Boven ontvangen uit het midden dergemeente aan welke ik het weder teruggeef. En in die ge-meente zijn er velen voor wie mijn woorden slechts teekeningzijn van ervaringen aan de hunne gelijksoortig, doch bij henmet veel meer leven en kracht vervuld, dan tot nog toe bijmij. Trouwens, hoewel deze heilige zaak hare

vastheid buitenons heeft in do geschiedenis, van welke zij middelpunt en kernis, toch houd ik het altijd voor iets zeer persoonlijks, van denzoendood des Verlossers te getuigen. Als ik eene getuigenishoor, die beweert, van deze zaak te spreken in voorwerpelijkevolledigheid; die beweert een voor eiken geloovige geldendetheorie der verzoening; aan te bieden, dan wordt liet mijzeer bang. In den Bijbel vind ik hierover veel meer theoriëndan het getal der apostolische schrijvers bedraagt. De leer derverzoening staat in velerlei, moeielijk tot een afgepast geheelte vereenigen, uitspraken verstrooid in de heilige Schrift.Eigenlijk is er geen theorie in; slechts wordt het verzoende,herstelde leven getoond. Men ziet in

de heilige mannen dievan den Heere Jezus getuigen, dat in hun geestelijk levenalles op die verzoening rust, omdat de betrekking\' van God totden mensch die van een verzoend Vader is geworden. Met elklater getuige, aan wien barmhartigheid geschiedde, is het even-zoo, met elk in zijne mate. En mijn »theorie« zoo goed als die



3 van elk ander geloovige op het apostolische getuigenis steunende %.en daarvan afhankelijk, is echter eene andere in deze, eeneandere wederom in andere omstandigheden des geestelijken /levens. Voor allen die hierover spreken willen, is ten allen tijde \'vnoodig een verbrijzeld hart en biddende verzinking der ziel in fde liefde des Heilands: maar overigens zijn de stemmingen ei. V.omstandigheden duizendvoudig, en even veelvuldig de »theoriën<. jNiemand meene dus dat ik er ook maar eenigszins aanspraakop maak, de beteekenis van Jezus kruis met de hierna volgendearme woorden uit te putten. Wel tracht het verstand onophoudelijk deze heilige donkerheidmet zijn

kaarslicht op te helderen. Maar telkens op nieuw moethet ervaren dat zulk een poging slechts dient om haar eigenevruchteloosheid te bewijzen, indien ten minste verstaan nietzal gelijk zijn aan verkleinen of vernietigen door ver-zwakkende uitlegging van allerlei aard. Een apostolisch woordspreekt van de sterke roeping en tranen onder welke de Heerin Gethsémaué gehoorzaamheid geleerd heeft. Gehoorzaam-heid, dat is: onderwerping aan des Vaders onbegrepen \') wil. \') De bedenking die ik meermalen togen dat woord onbegrepen hoorde,is mij eon merkwaardig bewijs, hoe weinig nog ook waarlijk vrome christenenmet de Menschheid des Heeren vollen en waarachtigen

ernst durvenmaken, niettegenstaande onze zaligheid daaraan hangt (niet aan de leer-bepaling gelukkig, zoo min als aan die zijner Godheid, maar aan de waar-heid, die zeer veel hooger ligt!). Die uitdrukking bedoelt het volgende:de volkomen ontledigins van goddelijke heerlijkheid (Phil. II: 7) brachtbij den Zone Gods hier op aarde ook ontlediging van goddelijke alwetend-heid met zich. Anders ware zijne menschheid niet waarachtig geweest, enhad hij ons niet do Voorganger op den weg des G e 1 o o f s kunnen wezen,gelijk hij toch, Hebr. XII : 2, in samenhang met het vorige hoofdstuk,



4 Was zijn kruis voor Hem zelven een daad van stil onder-worpen geloof, o dat wij ons dan niet aanmatigen het anderste beschouwen dan als het voorwerp van stil onderworpengeloof. Heeft de Heer de ontzettende noodzakelijkheid van datlijden als de onbegrepen wil des Vaders in werkelijkheid uitdrukkelijk genoemd wordt als de kroon, de overste Leidsman van al dievroegere helden welke in hun geloof bewijs bezaten van de dingen diezij niet zagen. Gelijk zijn geheele heiligheid niot was van een van danaanvang af voltooide volmaaktheid, maar een voortgang des ganschenlevens, voortgang niot van onhoiligheid tot heiligheid, maar van onont-wikkelde reinheid, dóór aaulioudendon strijd, tot volkomen

gehoorzaamheid(Hebr. II : 10. Cap. V : 7—9): evon zoo is zijn menscheiyk weten niet ge-weest eene van den aanvang af voltooide alwetendheid maar een voort-gang des geheelen levens: voortgang, niet van de dwalingen dos wauus,des ongeloofs, des halfgoloofs tot do daartogonoverstaande volkomenheid,neen, maar van onontwikkelde eenheid met God, óók op het gebied desdenkens, door aanhoudend toenemendo ervaring des levens, tot volkomenMacht, óók des verstands, over hemel en aarde, Matth. 28 : 18. Hier opaarde zien wij in hem een hoiligln\'k gewild niet-weten, omdat hij allewetenschap alléén langs den weg dos zedelflken voortgangs zich wildetoeeigenen. In de volheid van do „zalving des

Geestes, waardoor hü alledingen wist," (1 Joh. II : 20) wilde Hü afzonderlijke dingen nietwerktuigelijk weten. Deze bedenking blijft mij echter eerbiedwaardig wegensde bezorgdheid die er in spreekt, dat aan de Godheid des Heeren te kortgedaan worde. Daarom wil ik er aan herinneren, dat b. v. een zoo beslistverdodiger van de Godheid des Heeren als Otto von Gerlach in zijne Bijbel-verklaring (zie Mark. XIII : 82, Phil. II : 7, on elders) ovenoens de waar-heid, dat de Heer hier op aarde niet alwetend was, handhaaft. En uiteigen ervaring voeg ik er bij, dat ik eenigo voorbeelden ken van geloovigen,welker gevoel ik door deze stelling aanvankelijk kwetste, maar die na veelonderzoek en nadenken daarover, mij

bepaald betuigd hebben dat de Heerhun nu, daar zij tegen deze waarheid geen bezwaar meer hadden, veelhooger stond, veel dierbaarder aan het hart was geworden.



5 aanvaard zonder daarvan ai te doen, zoo willen wij eerbiedighet hoofd buigen in meer dan éénen zin, en de nood-zakelijkheid van dat heilig lijden als den onbegrepen wildes Vaders in onze gedachten aanvaarden, zonder daarvanaf te doen. Evenwel, al bevat het verstand deze verborgenheid niet,er is toch een levenwekkende indruk van haar uitgegaan tothet hart der gemeente van alle eeuwen. Wanneer in de menigte der gemeenteleden die uit alle tijdenen onder verschillende denkrichtingen waarlijk wedergeborenzijn, zich ieder zooveel mogelijk aan het eenzijdige van zijnbijzondere persoonlijke gesteldheid ontheft; en wanneer zij dan /trachten een zooveel mogelijk

eenstemmigen lofzang te doen fhooren omtrent hetgeen zij weten van de genade des Heilands, Vdan komt die lofzang, zooveel ik zie, hierop neder: Hi.i heeftons GODE gekocht met zijn bloei). Onze vrede ligt bepaald inhet volbracht-zijn van Zijn werk. Het was vroeger onzeellende dat wij onze rechtvaardiging in onze heiligmaking lietenopgaan] dat wij meenden slechts telkens voor zóóver gerecht-vaardigd te zijn als wij ons geheiligd gevoelden. Daarentegen,sedert wij bekeerd zijn weten wij, aan de verdoemenis vol-strekt ontheven te wezen, naardien wij in Christus zijn. Dezewetenschap nu wint in helderheid en zaligheid naar mate wij,met de noodzakelijkheid der wederliefde,

niet meer naai- hetvleesch leven maar naar den geest. Ja onze vrijmoedigheid omvan den Christus vóór ons te getuigen, steunt alleen daarop, dat wij Hem door zijn aanvankelijk vernieuwingswerk inons als een Levende hebben leeren kennen; en elke anderevrijmoedigheid houden wij voor een valschen waan. Desniettemin,



6 het is alleen de helderheid en zaligheid, maar niet de diepstezekerheid van die wetenschap, en evenzoo, het is alleen degegrondheid van onze vrijmoedigheid tegenover de wereld,maar niet tegenover God, welke aanwint en groeit met demate onzer heiligmaking. Ware het anders, zoo waren wij ge-wisselijk verloren. Want het is immers onze ervaring dat naarmate wij in heiligmaking vooruitgaan, wij des te meer ineigen oog achteruitgaan. Hoe meer Christus in ons wast, hoeminder wij worden voor ons zelve. Hoe helderder licht in ons,hoe grooter duisternis daar tegenover. En wij stellen ons voordat wij op ons sterfbed, als wij bijna volmaakt zullen wezen,met meer oprechtheid en behoefte dan ooit te voren

om vol-tooiing ook van de eerste beginselen van alle werk der ge-nade in ons zullen vragen. Op dezen aan allen gemeenschappelijken grondslag nu trektde Heilige Geest in ieder het gebouw zijner bijzondere er-varingen op. Voor _mij is de godsdienst in zijn diepste wezenniet anders dan geestdrift, enthusiasme, God in ons meeren meer woning makende; en het zedelijk leven in zijne een-voudigste uitdrukking niets anders dan het pogen om aan diegeestdrift getrouw te blijven, om de lichtpunten des geestelijkenlevens niet voor inbeelding en overspanning te laten verklaren,maai\' ons in God meer en meer zelfstandig te vestigen. Godzegt tot ons in de uitverkoren hoogte-punten des geestelijkenlevens: U is

de Christus geboren. En nu is onze taak, die stemniet te vergeten al verdween ook het schitterlicht, maar heente gaan dóór de nacht, totdat wij op den kalmen middag hetkindeke waarlijk vinden ter plaatse waar de engel ons heengewezen had.



7 Men misversta mij niet als ik van geestdrift spreek. Zij isniet hetzelfde als opgewondenheid en overspanning, maar juisthet tegendeel daarvan. De ware geestdrift is de sterkstmogelijke veroordeeling van geestdrijverij. Er is grootekalmte, geen opgewondenheid in haar. In de opgewondenheidgeraakt men buiten zich zei ven, gelijk het gewone spraak-gebruik zeer juist zegt. In de geestdrift daarentegen vindtmen zichzelven terug. Kent gij — opdat wij dit door eenbenaderende vergelijking ophelderen — kent gij het onnoem-baar genot dat u vervult, als gij door wetenschappelijk onder-zoek eene waarheid, die u tot nog toe onbekend was, ontdekkenmoogt? Wat is het toch dat u

den boezem doet hijgen en unoopt om op te staan en neer te knielen, of een lofzang aante heffen in den geest? Het is, dat gij in de natuur de ordeterugvindt welke het wezen van uw eigen geest is: dat gijharmonie opmerkt tusschen uw geest en het geschapene rondomu: dat gij uw eigen geest, uzelve terugvindt in dedingen die u omgeven. Welnu, deze heilige vreugde van zich-zelven terug te vinden is juist het eigenlijk wezen van de ge-meenschap met God. In waarheid tot zichzelven te komen, ente zeggen: ik zal opstaan en tot den Vader gaan (Luc. 15: 17),dat gaat altijd samen. Door den Geest te leven, in Christus tezijn, dat is (behalve meer) ook zichzelf te zijn: niet

langeronzelfstandig doorgangspunt voor andere werkingen, maar zelfhandelende, en ook niet uit gewoonte, d. i. uit een motief dattot het verleden behoort, maar uit de nu werkende bezielingkracht te hebben. De Heiland zegt naar waarheid: «zon-der mij kunt gij niets doen«, want buiten Hem »doen« wijin den grond niets wezenlijks, maar wordt er slechts door



8 vreemde krachten, als het ware dóór ons heen, iets gedaan. Zulke geestdrift heeft daarom dan ook niets geineen metonpraktische gevoels-prikkeling of overspannen bevindingsleven.Zij leent niet die strakke afgetrokken scheiding tusschen denouden en den nieuwen mensch, waarbij de nieuwe mensen inzijn eigen bestaan zich zou verlustigen, maar tegelijk den oudenmensch laten voortgaan zich aan de begeerlijkheden des vlee-sches over te geven. Neen: gelijk zij de zonde niet duldt maarten bloede toe bestrijdt, zoo geeft zij juist de geschiktheid omzich in het gewone practische leven met kalme vastheid opzijn plaats te gevoelen. Op zijn plaats, doch niet te huis. Neen,het eigenlijke burgerschap is in de

hemelen. Maar zou mi hetgedurig verzinken van don blik in de diepte van die hemelenons aan de aarde vreemd maken? Ik meen dat, integendeel,hoe hooger onze aanschouwing in deze hemelen opstijgt, wijdes te beter en nauwkeuriger op aarde onzen eigenlijken toe-stand leeren kennen. Want deze gemeenschap met God is niet droomen, maarwaken en helder beschouwen van de dingen der geestelijkeen der stoffelijke weield. Wakend blijven in de kracht devSgebeds, der levende stroomen van boven. Waken als kinderendes daags: de dag is reeds voor hen aangebroken. Hun oogeuzijn aanvankelijk aan het licht gewend; daarom als het vollelicht zal komen, zullen die oogen zich niet pijnlijk toesluitenen

afwenden, maar zich vreugdevol en heiligglansend opendoen.De volle dag, de groote Dag des Heeren komt niet plotselingen onverwacht als een dief over hen. De openbare wederkomstdes Heeren Jezus in heerlijkheid is slechts de voltooiing vanzijn geestelijk gekomen-zijn in de zijnen. Het geheele leven



9 des geloovigen is eigenlijk een wachten. Een kalm maar inonuitsprekelijke verheffing hopen op hetgeen de hoogste ver-wachting der gemeente en der schepping is — hetgeen aanbeider streven en zuchtend verlangen vervulling geeft, hetgeende stoutste fantasie overtreft en toch allerzekerste werkelijkheidis —? op de wederkomst des Heeren Jezus in heerlijkheid. Nudeze verwachting is geen opgewonden verbijstering, gelijk hetongeloof daarvan lastert. Juist integendeel is zij het bad waarinde koortsachtiggloeiende opgewondenheid die uit de aardschevlam opschiet, met heilzame overmacht wordt ne?rgedompeld— en het buigzaamsterke staal rijst uit die blussching op! De

vaste grond van deze verwachting ligt in hetgeen ver-vuld en volbracht is. De zekere waarborg voor die toekomstis het verleden, waarvan de Heilige Geest met de Bruid getuigt.Wilt gij de getuigenis van deze ervaring hooren? >Dit is mijn éénige troost, beide in leven en sterven, datik met lichaam en ziel, beide in leven en sterven, niet mijr.maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus eigen ben.die met zijn dierbaar bloed voor alle mijne zonden vol komenlij A.betaald en mij uit alle geweld des duivels verlost heeft.« Welkis dat geweld des duivels? Het is de ergste dood, die deialledaagsche ongeloovige zedelijkheid. Hoe verlost hij daarvan?Door in den geloovige een klein

beginsel van zijn eigen zelf-verloochening en offervaardigheid in de plaats van deze baat-zucht te stellen. Aldus lost hij in de zijnen het wonderbaar vraagstuk op:hoe z elf verloochening en z e 1 f 1 i e f d e met elkaar ge-paard kunnen gaan — zelfverloochening, die het eigenlijk wezenvan het leven des geloofs is, en zelfliefde die naar \'s Heeren



10 woord toch de maat moet zijn van onze liefde tot den naaste.Hoe gaan deze twee dat) verbonden? Alzoo, dat wie in Christusis, zichzelven liefheeft, doch niet langer als zijn eigen maal-ais zijns Heeren eigendom en tot Diens verheerlijking. Zoo heefthij het middelpunt van zijn wezen niet langer in zichzelvenmaar aanvankelijk lm iten zich, in zijn Heer; opdat het allengsweder in hem kome, namelijk in de mate waarin Christus-zelf,die altijd het middelpunt blijft, in hem eene gestalte ver-krijgt. Immers de Heer is en blijft in eeuwigheid onze Midde-laar: maar Hij gaat steeds verder voort met van Middelaarbuiten ons, Middelaar in ons te worden, en alzoo vervullingte geven aan zijn onuitsprekelijk diepzinnige

belofte: *de urekomt dat ik niet meer door gelijkenissen tot u spreken zal,maar u vrij uit van den Vader zal verkondigen. In dien dagzult gij in mijnen naam bidden: en ik zeg u niet dat ik denVader voor u bidden zal, want de Vader zelf heeft n lief,dewijl gij mij liefgehad hebt.<- Naar deze ervaring streef ik, omdat ik een zeer klein beginvan dat beginsel in mijn beste oogenblikken in mij bespeur. De «broeder* dien ik in mijn geschriftjen doorgaande toe-spreek, staat voor het oog mijns geestes in den levensvormder jongelingsjaren, des krachtvol manlijken leeftijds. \') Jongeling, gij onderzoekt en bewondert zoo veel. Gij kuntmet zooveel inspanning de heerlijke geheimen der wetenschap *) H\\j is nu reeds ontslapen.

Ik groet hem uit de verte als nu aanvan-kelijk aanschouwende wat w(j samen geloofden toen ik hem als jonge manvoor het eerst deze bladzijden toezond.



11 doorvorschen, met zooveel drift naar een kunstgenot grijpenals ware het de zaligmakende genade Gods zelve. Gij kunt inzoo warme geestdrift ontvlammen voor wat goed en edel is.En gij hebt recht daarin. Het leven-zelf is niet veel waardindien het niet verlicht wordt door geestdrift en bewonderingvoor iets, dat ons meer is dan het leven. Maar of uwe geest-drift voor kunst, wetenschap en het edelste levensgenot, of diegeestdrift de ware zij, dat moet blijken uit deze proef, of zijzich het hoogste voorwerp kiest wanneer het haar voorgesteldwordt, dan wel of zij dat met weerzin voorbijgaat om zichaan het mindere vast te hechten. Want de wereld is vol, helaas! van idealisten

die hun ideaalvergoden zoolang het in de wolken zweeft, omdat het dan geenopofferingen eischt; maar die liet ontwijken, ja ter dood toehaten en vervolgen zoodra het in vleesch en bloed vóór hentreedt en zegt: volg mij en sterf voor mij. Nu is er eenez;iakdie geschied is door geheel Judea, beginnende van Galilea.namelijk met Jezus van Nazareth, wien God gezalfd heeft metden Heiligen Geest en met kracht: welke het land doorgegaanis, goeddoende en genezende allen die van den duivel over-weldigd waren, want God was met hem; welken zij gedoodhebben, hem hangende aan een hout. Welnu! ik stel u als het hoogste dezen Christus, den Ge-kruisigde vóór. Wat zegt nu

uw geweten, uw hart\'? Uit zoovele bronnen hebt gij reeds gedronken. Tot zooveel zijt gijreeds gekomen. Kom dan nu ook tot den Rabbi van Nazareth.en hoor wat uw binnenste u zegt. Het is er nu de tijd, dejuiste tijd toe. Gedenk uwen Schepper (want tot Christuskomende zult gij bevinden dat gij niet tusschen u en God in het



Il\' midden zijt staande gebleven, maar waarachtig tot God gekomenzijt), gedenk uwen Schepper in de dagen uwer jongelingschap,éér de kwade dagen komen. Weet gij welke die kwade dagenzijn? Ik zag in Zwitserland herbergen die vroeger kloostersgeweest waren. Godgewijde hymnen hadden er in vorige dagenweergalmd. Maar nu joeg de gansene wereld er uit en in metijlende haast, en de arme reiziger moest zich zeer in achtnemen, om niet door de >vergissingen<> van den man aan hetbuffet onophoudelijk geplunderd te worden. Ik zag er in devallei van Lauterbrunnen den Staubbach. Van een hoogtevan meer dan 9000 voeten stort zich het frissche water in dediepte, en schijnt een prachtvollen

waterval te beloven. Maarhelaas! het water raakt weldra los van de rots, de windonderschept het, en slechts een stuivende nevel komt op deweilanden neer. Och ik zeg niet dat gij altijd, wat het uitwendig leven betreftlichtzinnig zult blijven indien gij aldus de eerste liefde verlaat,het klooster tot herberg doet worden en dien bruisenden stroomtot een stuifbeek. Neen, zoo gij u niet bekeert, kunt gij tochlatei\' wel een stemmige, achtbare huisvader wezen. Misschienzelfs een godsdienstig man, bij wien slechts weinigen be-merken dat lüj den nieuwen mensch over den ouden heen aan-getrokken heeft. Gij kent Jacuies uit Shakespeare\'s As youlike it: den geblaseerden hoveling die zich vroeger tot walgenstoe aan

de genietingen der wereld heeft verzadigd, en later,noch in ongeluk op zijn plaats, bij alles verdrietig en onbe-vredigd blijft. Gij herinnert u hoe meesterlijk de dichter meteen los daarheen geworpen woord hem op het laatst tot denplotselings bekeerden Hertog doet gaan, om met hem een



13 kluizenaarsleven te beginnen, want »van zulke bekeerden isveel te leeren.« En dan keert Jaques zich van den dans af,in de stemmigheid die in »de wereld« op hare wijze het boozeziet, zonder die »wereld« in het eigen hart te hebben opge-merkt. Dan buigt hij zich onder het gezag van hen die hijvoor bekeerd houdt, en bootst hun levenswijze na.... Ik bezweer u doe zoo niet. Wijd nu, nu uwe jeugdige levens-krachten den Heere Jezus toe, en begin nu, nu alle dagen nietHem te sterven. ATerzaak nu niet uwe behoefte aan het waar-achtige leven, in afwachting van het latere schijnleven: maarwerp nu in de kracht des Heiligen Geestes het schijnleven weg-en kom tot het

waarachtige leven. Kom tot het Kruis vanGolgotha. Mocht door mijn teekening iets van de heilige heerlijk-heid van dat kruis u kenbaar worden. Mocht gij er toe besluiten dat Kruis tot uitgangspunt vanuw geestelijk leven te stellen. Dan kan ik u rijke winst enheiligen strijd beloven. Want bij Christus den Gekruisigde zultgij antwoord vinden op al het streven van uw bruisend gemoed,bevrediging voor al de naamlooze behoeften waarvan gij zwoegtin de fantasiën die langs u heenvliegen te nacht, als gij be-peinst hoe uw leven beteekenisvol en hoogopgaand zou kunnenworden. Maar de weg tot die bevrediging is de weg desKruises. Met den doop waarmede Jezus gedoopt is, moet

gijgedoopt worden, en den drinkbeker dien Hij dronk moet ookgij drinken. De ernstige kruisdoop tot dooding des vleeschesmoet over al uwe idealen heen gestort worden: dan zullen zevatbaar zijn om te worden verwezenlijkt. Dan zal het zijn gelijkgij begeert — indien er ten minste iets waarachtig adelijks inuw streven is — voor uzelf het lijden en de opoffering, voor



1-1 uwe bedoeling de zegepraal. W?l u indien gij met de zonenvan Zebedeiis (Matth. 20 : 22), als u deze kruisweg voorgesteldwordt, durft antwoorden »ik kan« — gesteund op hooger krachtdan zij toenmaals schijnen gekend te hebben. Immers gij zultgevonden hebbeo het groote geheim van eeuwig jong te blijven :van ook in de grijsheid te mogen ontkomen aan die verouderingdes geestes, welke erger is dan de dood. Een schemerend voorgevoel hiervan heeft de diepzinnigeGrieksche mythe die Hébe, de toovergestalte der eeuwige jeugd,met den Hercules der zwoegende en worstelende menschheideerst dan laat verbonden worden, wanneer hij den kelk derlevenservaring tot den laatsten druppel geledigd

en door devlammen der zelfverloochening heen het hooger leven begroetheeft. Maar wat hier nog slechts een schemerend voorgevoel is,daarvan smaakt ieder van Gods uitverkorenen in Christus dewezenlijk volheid. Want de Heer geeft den moede kracht, envermenigvuldigt de sterkte dien die geene krachten heeft.. Dejeugdigen zullen moede en mat worden, en de jongelingenzullen gewisselijk vallen! Maai\' die den Heer venvachten zullende kracht vernieuwen; zij zullen opvaren met vleugelen gelijkde arenden: zij zullen loopen en niet moede worden, zij zullenwandelen en niet mat worden. Door de genade Gods moge hetook uwe ervaring zijn. Want om dezer dingen wil is het demoeite waard, te leven; ja

wie dezen Christus vinden mochtdie heeft genoeg hier beueden geleefd, die heeft het doel vandit aardsche aanzijn bereikt.



I. Wees mij gegroet gezegende dag, die naar waarheid GoedeVrijdag heet! Met beving verheugt zich mijn hart in het voor-uitzicht van weder voor de gemeente en in haai\' midden temogen getuigen van mijn eenigen troost in leven en sterven,en in de stille toestemming van alle kinderen Gods in onsmidden de getuigenis te vernemen, dat Hij er velen met mijdoor zijn dood van den dood heeft vrijgemaakt. Doch een weemoedige gedachte komt hier bij mij op. Ikdenk thans niet aan de lichtzinnigen, van wie de gemeenteder heiligen weenende zegt, dat zij vijanden van het kruis vanChristus zijn. Neen, maar ik denk aan anderen die niet verrezijn en toch het kruis der Verzoening

niet met volle overgavedes harten omvatten kunnen. Wat is het dat hen verhindert?Niet dat zij aan de verzoening met God geen behoefte gevoelen;niet dat zij niet in Jezus den eenigen Naam die ter zaligheidgegeven is, zouden begeeren te erkennen. Maar zie, het kruisvan Golgotha en de apostolische verkondiging van dat kruis ishun verduisterd door droeve dwalingen. In hunne jeugd hebbenzij de leer der Vaderen in strengen of verzachten vorm gehoord,en hebben daarna Christus in het midden der gemeente beledenen ook menigmaal zijns doods gedacht met de schare. Dochsedert dien tijd is er veel over hen heen gegaan. In allerleiervaring der wetenschap en des

levens zijn ze vooruitgekomen,maar hun kennis van de waarheid die in Christus is bleef verre



16 bij de overige wetenschap of ervaring ten achteren. Dit is nietbuiten hun schuld geschied. Met smart erkennen zij dat, maarop het oogenblik is het niet anders. En als zij nu hooren vanverzoening door het bloed des kruises, van de straf die ons denvrede aanbrengt en die op Hem was, van zijn striemen doorwelke ons genezing is geworden, van de plaatsvervangendegerechtigheid des Zoons van God, dan zijn hun deze klankenvreemd, buitensporig en verward klinkende, met hun denk-beelden van Gods volmaaktheid en van \'s menschen behoeftenin strijd. Met benauwden weerzin keeren zij zich van dit, zoozij meenen, spitsvondig stelsel af — maar toch hebben zij daargeen vrede bij; zij vragen naar licht,

zij strekken zich uit naarde waarheid. Dit is een toestand die de diepste belangstelling verdient.Vele meenen dezulken als ongeloovigen of toch als niet ge-loovenden te moeten beschouwen, omdat zij nog niet tot be-paalde belijdenis der waarheid, gelijk zij naar Gods Woord is,gekomen zijn. En zeker de volle waarheid is slechts ééne, endie is beschreven in het Woord van God, de Heilige Schrift,en wij kunnen niemand ten volle als in de waarheid zijndebeschouwen, die dat Woord niet aanneemt in al zijn volheid.Maar kent gij dan niet de gisting onzer hoogstmerkwaardigedagen, door welke alle vraagstukken op nieuw getoetst, alleovertuigingen waarin een groot deel van de menschheid eeuwenlang berust

heeft, op nieuw in kwestie gesteld worden?Twijfelzucht, stofvergoding heeft daarin haar spel, zonder twijfel:maar daarmede is niet alles verklaard. Neen, voor een grootdeel is dit verschijnsel in verband met den diepen ernst, waar-mede de keur der menschheid in onze dagen zich de waarheid



17 zoekt toe te eigenen. — ja toe te eigenen als een waarlijkmet ons binnenste vereenzelvigd en levenwekkend eigendom.Voorwaar, in liet streven van deze zoogenoemd twijfelzuchtigenis vaak oneindig meer geloof dan bij velen, die slechts naargoedbegreusde teekening van geloofsovertuigingen vragen endaarnaar bepalen of iemand geloovig zij of niet. Hoort een ge-lijkenis. Pizarro, de veroveraar van Peru, hield met den koningvan dat ongelukkige land, met den Inca Atahualpa, een samen-komst. De Spaansche priester Valverde treedt op en bewijst denheidenschen koning in slecht vertolkt Spaansch, dat Christusde wereld heerschappij aan den Paus heeft opgedragen,

en datdeze alle landen der nieuwe wereld aan den Spaanschen koningheeft geschonken, derhalve dat de Inca zich aan dezen koning-heeft te onderwerpen. Atahualpa beroept zich verontwaardigdop zijn voorvaderlijk recht, en eischt dat de priester hem zijnvordering op beter gronden zal bewijzen. Valverde brengt, deHeilige Schrift te voorschijn, en reikt ze den Inca over metde verzekering dat alles daarin staat. De koning houdt hetboek aan zijn oor, zegt weldra: »het zwijgt, het zegt mij niets!«— en werpt het onverschillig ter aarde. En de priester roeptdat het Evangelie ontheiligd is, en de Christenen nemen bloedigewraak op Atahualpa en zijn volk. Ziet gij niet wat ik bedoelmet

deze gelijkenis? Het is waar, den Heere Christus behoortnaar het Woord Gods de geheele wereld toe: wij moeten haarvoor Hem opeischen, en Hij zal haar ten erfdeel outvangen.Maar menig tegenstander, goedwülig, ja koninklijk als Atahualpa,is diep overtuigd van het recht zijner natuurkundige, maat-schaplijke of andere vooroordeelen, hem sedert jaren door huise-lijke of wetenschaplijke opvoeding toegebracht. Daar komt gij



18 tot hem met het heilige Boek en met een taal die Mj nietverstaat, en eischt dat hij zich onderwerpe. Hij zegt dat ditboek hem zwijgt; hij werpt het ter aarde — en gij roept wraakover den ongeloovige. Maar beseft gij dan niet dat het uweschuld is, ja de uwe, als gij nagelaten hebt de uitspraken vandat boek in verband te brengen tot den geestelijken luchtki?ngwaarin uw tegenstander leeft? Waarlijk den geloovigen ontbreekthet daarom zoo vaak aan overredingskracht, omdat het hunaan de liefde ontbreekt uit welke grondigheid in het overwegenvan de bezwaren des tegenstanders voortvloeit; en van deuitspraak dat de natuurlijke mensch niet verstaat de dingendie des Ocestes van God zijn, behoorde geen

geloovige terveroordeeling van een tegenstander gebruik te maken, danwanneer het aan hém zelven gebleken wrare dat de geestelijkemensch de natuurlijke en alle andere dingen w?l verstaat. Ikmoet nog meer van deze menschen zeggen, naar hetgeen zichsedert jaren van veelvuldige ervaring aan mij opdrong. Datvelen van hen het evangelie verwerpen, kan ik niet alleenverontschuldigen, maar moet het bij niet weinigen zelfs hoog-achten. Want zij hooren zich het evangelie gehalveerd en ver-minkt verkondigen, als een stelsel zonder kracht en majesteit.Maar hunne ziel is te ernstig, te krachtvol dan dat zij in zulkeen stelsel behagen zouden hebben; en zij hebben een inwen-dig besef dat het waarachtig

Evangelie iets beters, iets kern-achtigere wezen moet — doch wie zal er hun den weg toewijzen? Met weerzin keeren zij zich af van die theologie, welkede grenzen tusschen het heilige en het onheilige uitwischt,om bij de natuurkundigen en »beschaafden« te bedelen omerkenning van hare stellingen. De grondig-ontwikkelden onder



19 hen verachten deze oppervlakkige vrijzinnigheid, die om geloofen wetenschap beide te bevredigen, aan beider eischen te kortdoet. Maar bovenal, de ernstige mannen, de godvreezendenonder hen hebben een afkeer van do laffe lichtvaardigheiddezer schijn-christelijke wereldbeschouwing. Voorwaar (zoospreken zij met manlijken ernst in hun binnenste), wij wetenniet of er een persoonlijke, een sprekende, een wonderdoendeGod bestaat. Maar dit ééne weten wij: indien er iets is datonze toewijding verdient, dan moet het een God zijn die niet,gelijk de afgoden van Babel, door zijne vereerders gedragenwordt, maar een die hen draagt (Jesaia4G), niet een schep-ping van

menschelijk vernuft maar een Schepper van almach-tige majesteit, door geen menschelijk nadenken volkomen tebevatten. Daarom keeren deze achtbare twijfelaars zich af vande halveerende stelsels, die zij voor de diepte van hun levens-ernst onvoldoende bevinden, en de volle waarheid kennen zijnog niet.... O nog eens, ik reik denzulken de hand, honderd-maal liever dan aan zoo menig dusgenoemd geloovige, die vanden ernst dezer worstelingen geen denkbeeld heeft. Ik reikhun de hand, niet uit de hoogte maar als medestrijder, doorsmartvolle herinneringen aan hen verwant. Niet om hen gerustte stellen, maar om hun te zeggen: komt, niet tot mij en mijneverklaringen,

maar tot den Christus-zelven die u zoekt. WantChristus verstaat het, tot u af te dalen. Hij begrijpt het moderneleven, en waarlijk Hij veracht en veroordeelt het niet gelijkzoovelen die daar Hem me? denken te verheerlijken. Dat ge-heele moderne leven toch is eigenlijk een strijd tusschen hetgezag (den godsdienst) en de vrijheid (de wetenschap), voorzoover deze beide machten zich eenzijdig en verkeerd stellen



20 (want in haar zuiverheid kunnen ze niet tegen elkaar opstaan).Dan toch zijn ze als de Jood en de Griek in Paulus\' tijd. DeJood, zegt hij, »verlangt een teeken«, d. i. hij predikt dengodsdienst als een bovennatuurlijk gebod, zonder aanknoopingaan \'s menschen behoefte. Daarentegen de Griek «zoekt wijs-heid», begeert het natuurlijk-menschelijke, zonder aan denheiligen God te denken. Deze twee staan dus tegen elkaar invijandschap. Maar nu komt Christus en is »de vrede« tusschenhen beiden (Ef. 2 : 14—16). Namelijk hij »doet de vijand-schap in zijn vleesch te nict«: hij >verzoent die beide metGod in één lichaam door het kruis.« Zie dat kruis, zoo heiligstreng, zoo volstrekt veroordeelt het beide de

strakheid vanden Jood en de oppervlakkigheid van den Griek. Een ontzet-tend, beslissend doodvonnis gaat er van uit over beide, maai\'hoe? Wel is waar gij, o Griek, moet nabij komen en nietIsraël tot u: »gij zijt nabij geworden« zegt Paulus. Maar-door het bloed van Christus« — d. w. z. omdat Israël inChristus mensch is geworden, de niemve mensch, in wiendoor de afdaling der onuitsprekelijke liefde al het boven-natuurlijke natuurlijk werd en zoo al het afstootende voorden heiden verloor. Door Christus worden Jood en heideneerst met God (vs. 16) en dan met elkander verzoend. Doorden Zoon, door het kruis, worden Jood en heiden beidekinderen, leggen onder tranen der verteedering over dezeoneindige

liefde alle hardheid tegen elkaar van beide zijdenaf. Om het in de termen van onzen tijd uit te drukken:Christus aan het kruis is orthodox, ja, zeker; maar hij ishet op zulk een wijze dat de behoefte van het moderne leven,de behoefte aan liefde, aan zedelijken ernst: aan volle natuur-



21 Jijkheid van al het bovennatuurlijke, ten volkomenste bevredigd?wordt. En nu mijn broeder! als deze Christus u gepredikt wordt,dan moet het blijken of gij inderdaad al of niet de waarheidzoekt, of het u al of niet -werkelijk om het leven en den waar-achtigen vrede te doen is. Gij zegt: ik zoek oprechtelijk dewaarheid. Het is w?l, maar de toekomst zal de proef leverenof gij waarlijk oprecht zijt, of niet. Want niet uwe oprecht-heid maar de waarheid zal u vrijmaken. Zoo gij misschientot hen behoort die steunen op de oprechtheid van hun zoeken,als op een zedelijke verdienste die hen zal aangenaam makenbij God, dan zijt gij diep te beklagen. Bij dezulken toch ver-nietigt deze

toestand van lieverlede zichzelf: zoo men zichgerust stelt omdat men toch *de waarheid z o e k t<, dan houdtweldra dat zoeken-zelf op, want ach! men meent reeds genoegte hebben aan het zoeken. Onder de macht der begoochelingwelke meent te kunnen eten van den honger en te kunnendrinken van den dorst, onder de macht van deze zelfverblindingverdwijnt de ootmoed, de heilzame onrust, de droefheid naarGod, de hijgende smart. Maar zij bij wie deze smart blijft, zijzullen begrijpen dat zij niet van hun honger, maar alleen vande waarachtige spijze kunnen eten. Niet van de gezochte maai\'van de gevonden en tot eigendom gemaakte waarheid zullenzij heil verwachten,

en ik begroet hen met eerbiedige liefde enworstel biddend met en voor hen mede om rust en vertroosting. Zal ik hun, die aldus gesteld zijn, deze vertroosting kunnengeven ? Door de genade mijns Gods ben ik der zekerheid deel-achtig, die in het kruis van Golgotha als in het middelpuntonzer behoudenis roemen leert. Ik geloof van ganscher harte



22 aan de verzoening door het bloed des kruises en aan de plaats-vervangende gerechtigheid mijns Middelaars, en weet dat mijnezonden door zijne verdiensten bedekt, mijne schulden door zijnezoenofferande uitgedelgd zijn, anders zou ik, helaas! van wan-hoop verslonden moeten worden. Ik weet ook dat niemandanders dan de Heilige Geest het mij, en allen die het weten,geleerd heeft, ons van zonde en van Jezus\' gerechtigheid over-tuigende. Zal ik dan in staat zijn door mededeeling en uiteen-zetting mijne broederen die naar licht verlangen, te helpen\'?Ja toch: want hetgeen ik van den Heiligen Geest geleerd heli,dat heb ik naar Gods Woord van de gemeente geleerd in wiede Heilige Geest is en

spreekt. En gelijk andere broeders mijtot verheldering mijner inzichteu a!s gezegende middelen hebbengediend, zoo verwaardigt dezelfde Geest mij wellicht, wederomvoor zoekende broederen tot voorlichting te wezen. In datvertrouwen en met die bede wil ik eenige woorden spreken;niet om alles uit te leggen, niet om de begrippen nauwkeurigte ontleden, maar om, al is het in vluchtige woorden, tochhet een en ander te trachten aan te raken dat misschien lichtwerpen kan. Allereerst vraag ik u, mijn broeder, of wij het samen éénszijn hierover dat wij de geschiedenis van Jezus Christus, gelijkde Bijbel ons haar overlevert, aannemen; dat de apostolischegetuigenis omtrent zijn persoon en werk in evangeliën

enbrieven gegeven, voor ons vast staat? In onze van twijfelzuchten valsche kritiek doorknaagde eeuw is die vraag noodig.Want al wat wij hier hebben te besprekenis geschiedenis,



2H heilige geschiedenis. Het is feit buiten ons éér het inons komt als kracht en leven. Vergeet dat nooit: al onzezekerheid ligt daar in, ja de eeuwige vrede hangt daarvan af.De menschen die zeggen: »het Nieuwe Testament is niet tevertrouwen, de Schriften zijn niei echt«, nemen slechts dekritiek tot voorwendsel. De reden der afwijzing van debijbelsche waarheid ligt dieper dan een bloot wetenschaplijkevraag. Maar om u toch met een enkel woord rekenschap tegeven, waarom ik, ook wetenschaplijk, met volkomen zekerheidaan de bijbelsche berichten geloof geef, wijs ik n op hetgeenaan de geschiedenis van Jezus voorafgaat en op hetgeen uiten na haar volgt. Israël, hoe

men ook de kritiek over zijnoorkonden denke, Israël zoekt God in den mensch. De ge-schiedenis der christelijke kerk, hoe men ook omtrent de kritiekover haar oudste oorkonden denke, verkondigt luide Godin den mensch. Israël is een opwaarts gaande helling, en vauhaar hoogtepunt af loopt de christelijke kerk als een neder-waarts gaande helling; zoodat er een klein, heerlijk hooglandtusschen beide ligt. Welnu, wat moet dat hoogland zijn\'? Langsde helling opwaarts wordt steeds geroepen: »ik zoek, ik zoek!«Langs de helling nederwaarts wordt gezongen: »wij hebbengevonden, wij hebben gevonden!« Wat kan er dan anderstusschen beide liggen dan : »het is geschied, hij is

verschenen?*Ja mijn broeder! Gou is geopenbaard in het vleesch. Ik stemu toe, het is een mysterie, maar het te loochenen is een onge-rijmdheid. Beter is het de historie niet te begrijpen, dan haargeesteloos de oogen uit te steken. Want ja, hier is het oog, het licht, het middelpunt derlüstorie, zoo wij de historie kennen niet als een toevallig samen-



24 voegsel van gebeurtenissen maai\' als éénheid, als uitvoering vanGods eeuwigen Raad. God wil zich met zijn schepping, door allereerst met haarHoofd, de menschheid, vereenigen. Daartoe sloot Hij, nadat heteerste Verbond in het Paradijs verbroken was, met Israël zijngenadeverbond, opdat de zegen daarvan tot de geheele mensch-heid overgaan zou. Aan Gods zijde zou dat verbond, natuurlijk,getrouw vervuld worden. Maar hot zondig Israël, hoe zou hetkunnen getrouw zijn? Niet anders dan door God zelf, door-dat Hij zelf, als mensch den eisch des Verbonds vervulde.Daartoe diende dan liet zaad, dat God aan Abraham gaf, endoor hetwelk Hij zelf in Israël was. Want dat zaad was deChristus, de

wortel Israëls; — immers niet alleen is deChristus uit Israël, maar evenzeer is Israël uit Cliristus.om Christus\' wille tot bestaan geroepen. Israël is het volkGods omdat het Cliristus\' volk is. Het Verbond, waaruit ditvolgde, was zelf openbaring van de eeuwige eenheid tusschenden Vader en den Zoon. Naar die eenheid, wij kunnen zeggennaai\' dat Verbond, gaf de Vader den Zoon als Middelaar over,en deed dus het volk des Middelaars in zijn volle liefdedeelen: en met diezelfde liefde gaf de Zoon zich den Vaderover, om Hem volkomen te gehoorzamen, en om zijn volk,in zichzelven, tot volkomen zaligheid te leiden. Zoo rust dande uitverkiezing der Gemeente, verre van willekeurig te zijn,op Gods eigen heilig

wezen. Die verkiezing is vrij, volmaaktvrij in zichzelve, daar de zonde in en door den Zoonoverwonnen is en er dus op zijn verkiezing (hij toch is eigen-lijk de éénig Uitverkorene, Jes. 42 : 1, de anderen slechtsin hem) geen willekeur kleeft: en daarom is die verkiezing



25 ook vrij tegenover ons zondaren, daar zij »in Christus« (Ef. 1 : 4)is en dus volmaakt heilig. Nu kwam Christus om Gods wil te doen (Hebr. 10 : 9).Gods Wil en Raad kwam lüj volbrengen; niet slechts de wetvan Mozes, maar den geheelen Raad Gods. Hij kwam dentegenstand der wereld in heiligheid des levens overwinnen.Deze overwinning moest de wereld niet van zich afstooten tothaar veroordeeling, neen zij moest die wereld winnen en be-houden. Van daar het lijden van Christus: hij wilde dewereld niet oordeelen, en liet zich dus door haar oordeelen.Zoo is hij e n met den Vader, e n met de menschen verbondengebleven, en heeft deze beide, die hopeloos onderling

gescheidenwaren, weer met elkander vereenigd, zooals wij later zullen zien. Deze heerlijke waarheid der eeuwige verkiezing werpt ophet verzoeningswerk van Christus den rechten glans. Gij zietdat die verzoening van God zei ven uitgaat: Hij wordtniet door iets buiten Hem er toe bewogen. Dit doodslijden desZoons volgt uit het eeuwig plan der wereldregeering Gods(Hand. 2 : 23: 1 : 27, 28.) God straft de zonde naar zijngerechtigheid (2 Cor. 5 : 21. Rom. 8:3; 3 : 25), en ditlijden neemt Christus, als Hoofd der menschheid, op zich. Hijvolbrengt Gods wil en des menschen schuld beide. Zie nu hetgroot en zalig onderscheid tusschen deze twee, of gij alleendes menschen behoefte

aan zaligheid in aanmerkingneemt, dan of gij eerst en vooral op Gods eere in de vol-voering van zijn eeuwig Raadsbesluit ziet. Dit onder-scheid is: in het eerste geval hebt gij u aan Christus over-gegeven — maar hoe wankel en onbetrouwbaar is die grond!In het tweede heeft God zelf u eeuwig aan Christus, en



26 Christus aan u gegeven. O heerlijke troost! in Gods eeuwigwelbehagen is ons leven, ons behoud gegrond, en kan daaromniet falen maar moet ten einde toe tot stand komen. Ja teneinde toe. Want niet alleen tot rechtvaardigheid is Christus onsvan God geworden, maar ook tot heiligmaking en volkomenverlossing. Niet slechts den aanvang van ons heil, maar ookde voltooiing tot het einde toe heeft onze Middelaar op zichgenomen. Ik kan niet meer verloren gaan in eeuwigheid, omdatGod getrouw is en zijn verbond onverbreekbaar. Dit te ge-looven is: het tot mijn eigendom te maken. En nu, nadat wij den grond onzes heils in de eeuwige VerkiezingGods hebben overwogen, nu zien wij in dit middelaarschap

vanJezus Christus tevens de vervulling onzer diepste behoefte. Kent gij de «goddelijke Komedie« van Dante? Haar derdedeel (het Paradijs), in zijn geheel niet het schoonste, doetechter het gansche gedicht op de laatste bladzijden zoo heerlijkmogelijk sluiten. Dante, tot de hemelsche heerlijkheid toegelaten,ziet daar in het goddelijk wezen de beeltenis desmenschen. Hoor het hem aanbiddend beschrijven: O eeuwig Licht, slechts dour Uzelf gedragen, Gü zelf slechts kunt u kennen en bevatten;Gekend en kennend blijft ge uzelf behagen! Den omtrek nu, dien hier mün oog kon schatten, In U, gelijk \'t weerkaatste licht geboren,Tracbtto ik eerbiedig met m(jn blik te omvatten. \'k Zag in dien kring des Menschen

beeltnis gloren, En zich daarin met z\\jno kleuren malen;\'k Heb in dien aanblik mjj geheel verloren.



?11 Als hij, die van den cirkel wil bepalen De kwadratuur, maar nooit haar kan ontdekken,En steeds, daar hij \'t verband niet vindt, blijft dwalen, Zóó moost ook dit gezicht mijn weetiust wekken. Hoe beeld en kring hier beiden samenhangen,En hoe daar plaats in is voor \'sraenschen trokken, Dat kon geen eii;cn vleugelslag erlangen. Maar eon genndostraal trof zóó mijn oonen,Dat hij volde e d aan al mijn zielsverlangen. Verbeeldingskracht verliest hier haar vermogen:Als \'t rad, harmonisch wuntlend zonder marren, Wordt wensch en wil vereend door Hem bewogenWiens liefde went\'len doet ?n z n ?n starren. \') Wat beduiden deze heerlijke woorden? De mensch zoekt God,

den hemel, in de wereld, en wil danbij Hem rusten. Daarom bouwt hij Hem een heiligdom, enbegeert dan voor zichzelf daar bij Hem een rust. »De menschvindt een huis, de zwaluw een nest waar zij haar jongen legt.bij Uwe altaren, Heer der heirscharen, mijn Koning en mijnGod. Welgelukzalig zijn ze die in Uw huis wonen, zij prijzen0 gestadiglijk.* Maar die woonstede kan de mensch niet bouwenvoor zijn God, neen God zal haar bouwen voor hem. (2 Sam.7 : 11). De mensch zoekt in het heiligdom niet de plaats opzichzelve, maar den mensch, den priester die in dezen tempelwoont en dient. Met de persoonlijkheid Gods toch wordthet hem nooit volkomen ernst zoolang hij haar

niet in de Vert. van Dr. J. C. Hacke van Mijnden.



28 beeltenis des menschen ziet, gelijk de incarnatie-mythen vanalle volken bewijzen. En omgekeerd wordt het den menschevenmin ernst met zijn eigen persoonlijkheid zoolang hij haarniet in God ziet, haar niet kent als in God gegrond. Want nietsdat niet in God gegrond zij, heeft volkomen recht van bestaan,d. i. onsterflijkheid, eeuwig leven. En zoo blijkt de mensch-wording Gods, de vleeschwording des Woords, niet een wonder-lijk, onredelijk bijbelsch leerstuk te zijn dat slechts op gezag zoumoeten aangenomen worden, maar vervulling van de hoogste,edelste behoefte onzer natuur. Maar als uwe gedachte nu van den persoon des Middelaarstot zijn werk overgaat, dan weet ik, mijn broeder, dat er nogeen

niet minder gewichtige bedenking in uw binnenste sluimert.Aan vergeving, aan verzoening met God hebt gij behoefte. Datdie behoefte nog niet bevredigd is, dat gij meer noodig hebtdan gij nu nog bezit, dit gevoelt gij. Dat het vriendelijk beeldvan Christus, gelijk het Evangelie dit beeld tot u brengt, uverkwikt en aantrekt, gij ontkent het niet. Maar toch, toch, jaaarzelend spreekt gij het uit, want gij beseft dat uwe bedenkinghet geheele christelijke geloof zou doen vallen indien ze waar-heid sprak.... maar gij kunt de gedachte niet van u weren,die daar fluistert: »Waartoe de Middelaar? Is God dan niet barmhartig envergevensgezind uit zichzelve ? Waarom kan ik mij niet terstondin zijne armen werpen, roepende:

Vader ik heb gezondigd —en van Hem hooren: Ik heb u vergeven\'? Waartoe deze —alsik het dan oprechtelijk zeggen zal wat in mij oprijst — waartoedeze hinderlijke tusschenpersoon ?« Ach, ik versta deze bedenking. Hoe lang heeft zij mijn eigen



29 gemoed vervuld en mij den vrede benomen! Ik versta haar.Ik weet uit eigen herinnering met welke wijduitgestrekte ge-dachten zij samenhangt. Hoe zal ik haar beandwoorden ? Ten volle kan ik dit nu nogniet doen. Want zoolang gij deze bedenking oppert, duld datik het u zegge zonder het u nog te kunnen bewijzen, zoolangkent gij uwe eigene diepste behoeften nog niet. Eerst moet iku van Christus den gekruisigde spreken, en tot u zeggen: datis geschied, en zoo goed mogelijk u uitleggen hoe en waaromhet geschied is. Want eerst bij dat kruis, eerst als gij verkeertonder deze verkondiging, kan bij u het besef van uwe diepstebehoeften ontwaken. Dit zijn de wonderbare

wegen Gods in dechristelijke verkondiging: gij komt tot die verkondiging, nogmeenende dat gij leeft. En geen redenecring is in staat u vanhet tegendeel te overtuigen; slechts schemering van een besefvan gevaar bestaat er nog maar bij u, voldoende om u tenminste te doen besluiten om aan die verkondiging het oor teleenen. Dan heft die verkondiging aan, en zegt: door Christus\'zoendood is u het leven geschonken. Die boodschap kan spoor-loos langs u heengaan, zonder vrucht achter te laten. Maarook kan er iets daarbij geschieden wat ik beschrijf met dewoorden: de Heilige Geest heeft het levend gemaakt in zijnhart; er was behoefte en oprechtheid in zijne ziel. Gij

stemtniet toe, dat dit de werking van den Heiligen Geest behoeftte zijn, en gij kunt dat ook niet toestemmen, want alleen deervaring leert het ons.... Genoeg, bij die verkondiging vanChristus\' zoendood zal het óók kunnen geschieden dat zij in-dringt in uw hart, en eerst dan, eerst dan wanneer gij waarlijkbegint te gelooven dat u het leven door dien dood van Christus



30 geschonken is, eerst dan begint gij te gevoelen: waarlijk ikwas dood — terwijl het dan, hetzij allengs, hetzij meer plotse-ling u bekend wordt: ik ben levend geworden! Eerst door hetgeschonken leven beseft gij de mate van den overwonnen dood;eerst door het vervuld zijn van uwe behoefte peilt gij deschrikkelijke diepte dier gewezen behoefte. O hoe worstel ikmet de taal om u deze dingen duidelijk te maken .... waar-mede zal ik ze vergelijken? Herinner u hoe soms in den droomeene geschiedenis van vele dagen en weken door u doorleefdwordt, on liet laatste van dit alles, geleidelijk op het voor-laatste volgende, is een liefelijke klank die tot u komt; gijontwaakt, en zie het was een beminde stem die u

wakkerriep: en met verbazing bepeinst gij dit wonder, hoe deze stem,in dat ééne oogenblik roepende en u wekkende, uwe droomendevoorstelling bliksemsnel door die geheele reeks van gebeurte-nissen en toestanden als met achterwaarts gaande beweginggeleid heeft. Herinner u hoe gij een vriend hadt, van wien gijjaren lang dacht dat hij uw vriend niet was. Gij hebt hemmeestal ontweken, nooit recht begrepen, vaak verdacht —eindelijk komt een woord, eene daad van hem u zijn wezenten volle verklaren; gij ziet in de diepte van dat wezen debrandende liefde voor u, voor u den ondankbare; en nu vaarteen licht met teruggaande beweging over al uwe vroegereherinneringen heen, en zij allen beschamen

u; en bij iederevan die herinneringen ziet gij dat er toenmaals een gevaarboven u gezweefd heeft van voor altoos van die liefde afge-keerd te worden, en elke van die vlijmende herinneringen gaattoch vergezeld van het heerlijk besef, dat dit gevaar nu ge-weken is en gij onscheidbaar voortaan aan zijn liefde verbonden



I 31 blijven zult. Denk dit en dergelijke dingen in, mijn broeder!en zij zullen u iets, iets ook slechts maar toch iets, verklarenvan den zin des profetischen woords: «Zekerlijk, nadat ikbekeerd ben heb ik berouw gehad, en nadat ik mijzelven j/?ben bekend gemaakt, heb ik op de heupe geklopt.« Daarom, zoo gij vragen mocht waartoe gij den Middelaarzoudt noodig hebben, daar gij immers wel onmiddellijk tot Godkunt gaan? dan kan ik u wel zeggen dat een zondenvergevingzonder meer, zonder Middelaar en offer, een willekeurige,dus niet heilige vergeving zou zijn; een vergeving waarbijGods toorn en haat tegen de zonde, noodzakelijke keerzijdevan Gods liefde tot den zondaar,

zou te kort komen; een ver-geving die ook zelfs uwer menschelijke waardigheid zou te natreden, daar die waardigheid beter gehandhaafd is als gij dooruwe zonde verloren gaat dan als gij een willekeurige vergevingontvangen zoudt. Maar hiermede zou ik u toch nu nog geenvoldoend andwoord geven: niet omdat ik het niet weet, maaromdat gij niet begrijpen kunt wat alleen na ervaring begrepenwordt. Doch iets kan ik u reeds nuandwoorden. Hoor mij aan. Voor en aleer gij werkelijk met God verzoend zijt, kunt gijin eeuwigheid niet tot Hem komen alleen uit uzelve. Wantwat ontbreekt u? u ontbreekt niets, dan alles. Ü ontbreektwaarachtige liefde tot God; liefde met uw gansche

hart, metgeheel uwe ziel, met geheel uw verstand, met al uwe krachtvoor God. Iets anders nu, iets minders dan die liefde kan umet God niet vereenigen, ja kan den afstand die daar is tusschenu en God geene enkele schrede minder maken. Dat gij dieliefde thans niet bezit, dit stemt gij toe zoo gij ernstig zijt.Maai\' kunt gij u tot die liefde inspannen, kunt gij ze ver-



82 krijgen tot vrucht van gemoedelijk ernstig pogen? 0 misleid uniet. Liefde laat zich niet dwingen. Uwe bezitting volkomenweg te schenken en uw lichaam ter verbranding over te geven,ja daartoe kunt gij gedwongen worden door anderen of dooruzelven. Maar tot het kleinste sprankjen van liefde kunt gijnoch uzelven dwingen noch gedwongen worden door de krachtdes ganschen heelals. Slechts éöne kracht kan u tot die liefde,ja tot volkomen liefde dwingen; eene kracht die sterker is danhet heelal, namelijk de liefde Gods. Om liefde te kunnen doenontstaan moet men eerst liefde geven: om volkomen liefde tewekken moet God eerst u volkomen liefde bewijzen. Zeg nuniet, zoolang gij Christus niet kont, dat

God u genoeg liefdebewezen heeft om uwe liefde te kunnen wekken, namelijk doorzijne gaven van het leven, de gezondheid, de geestvermogens,de wereld... . Houd op, gij liegt, gij liegt. Dit alles heeft \\geen waarachtige liefde bij u gewekt, gelijk gij zoo even zelferkend hebt. Dit alles kan geen waarachtige liefde bij u /wekken, want het maakt u toch niet gelukkig en het is uwe fhoogste liefde niet waard. Dit alles hebt gij ontvangen en \\^het heeft u toch niet volkomen gelukkig gemaakt, want immersheeft het geen volkomen liefde bij u gewekt. "Want — en ziedaar de oplossing van het raadsel — dit alles,leven, gezondheid, geestvermogens, wereld, die alles is geenvolkomen liefdebetoon Gods. Volkomen

liefdebetoon is nietsanders dan mededeeling van zich zelve. Let wel, niet van zijnegaven, niet van alle zijne gaven, maar van zich zelven. Heeft God dan meer dan zijne gaven, heeft God danmeer dan alle zijne gaven, heeft God dan zichzelven ge-geven ?



33 Ja, zegt de christelijke gemeente, ja Hallelujah, dat heeftHij gedaan. Hoe heeft Hij dat dan gedaan? vraagt gij. Ik and woord u nog niet. Want gij kunt dit andwoord nogniet aannemen. Ik voer n uit de hoogte van Gods wezen tot de diepte vanuw eigen wezen terug. Namelijk tot de diepte van uwe zonde. Van do kennis der zonde hangt het af, hoe iemand verderover elk deel der waarheid Gods denkt. Men zegt: er zijn inde gemeente verschillende »richtingen*: daar zijn orthodoxen,evangelischen, modernen — alsof dit alles slechts een verschilvan «inzicht" of »meening« ware. Neen, er zijn menschen diehun zonde kennen en ook zul ken die haar niet kennen. Naariemands

kennis van de zonde hebt gij al of niet te hopen datgij hem van do waarheid van Gods Woord zult overtuigen.Om iemand te overtuigen is niet slechts noodig juistheid vanbetoog, maar vooral een juiste stand van den geest zelf waar-door hij de zaak in kwestie van uit het ware middelpunt derdingen beschouwt. Ieder mensch, ook de verwardste geest,bezit werkelijk in de diepte van zijn wezen (al weet hij hetzelf niet) een harmonisch geheel van wereldbeschouwing, methetwelk de gedachten die hij denkt, minder of meer in over-eenstemming zijn. Wat bij die grondbeschouwing niet pastmoge hij een oogenblik, zoolang een mensch of boek hemoverreedt en beheerscht, laten

gelden, eerlang laat hij het tochweer varen. Alleen wat met dien innerlijken toestand strookt,hecht bij hem duurzaam. Nu komt de mensch alleen door dekennis van de zonde in \'t rechte middelpunt te staan, van 3



34 waar uit alle dingen in \'t ware licht worden gezien. Wantkennis van de zonde is besef van de heiligheid des Ideaals,d. i. van het licht dat alle dingen in hun rechte houdingtoont. En nu mijn broeder, gij hebt met den eersten Adam eene vgemeenschap van zonde en van schuld. Wat in den aanvangis geschied dat werkt over de gansche verdere ontwikkelingdoor. Dit gansche menschelijke geslacht waartoe gij en ik be- /hooren, is door de zonde aan den dood en het verderf onder- lworpen, en staat schuldig en verwerpelijk voor God. Die zonde is erfzonde. Dat wil zeggen, het menschdomibestaat niet uit losse enkelingen maar is één organisch geheel \\naar afstamming en aard. De zonde is oorspronkelijk

daad vanhet geslacht en van zijn stamvader, en wordt daarna doorpersoonlijke toeëigening daad en eigendom van u en van iederenenkelen mensch. Want al wat organisch leeft, bezit een hoofd; zoo ook demenschheid. Haar hoofd is Christus, krachtens Schepping enVerlossing beide. Naar het recht der Schepping: alle din-gen, bovenal de menschheid, zijn in den eeuwigen Zoon ge-grond, door het Woord heeft de Vader alles geschapen. Hijis de grond, dus ook het doel, der schepping. Hij is der wereldredelijke grond, d. i. uit het bestaan zelf des Zoons, uit zijnbetrekking tot den Vader, volgt het bestaan der wereld. Diewereld heeft dus vatbaarheid en aanleg om zijn heerlijkheidte openbaren. Is dit doel

bereikt, dan zijn natuur en geestéén, en is God volkomen in de wereld geopenbaard. Doch ooknaai- het recht der verlossing is Christus het Hoofd der mensch-heid. Hij is de »Zoon des menschen«, die aller leven verstaat,



35 in zich opneemt en draagt. Uit deze eenheid van het mensch-dom in Hem verklaart zich de idee der toerekening, overAvelke wij later meer bepaald handelen, maar welke wij ookbuiten het gebied der geloofswaarheid werkzaam zien in deonmiskenbare Nemesis die de geschiedenis van familiën,dynastiëu, volken beheerscht. Doch ook een natuurlijk hoofd bezit de menschheid inAdam, den eersten mensch. De eenheid der natuurlijke mensch-heid ligt in hem, daarom werd de zonde van dezen éénenmensch door persoonlijke toeëigening, gelijk we zeiden, tot dezonde van allen. Zoudt ge soms dit loochenen, omdat uwverstand het niet vat? Vruchteloos, wa:it uw geweten

betuigthet toch. Zoodra hetgeen de menschen «godsdienstig gevoel»noemen, dieper door u onderzocht wordt en aan \'t woordkomt, openbaart het zich als de stem van het geweten, enin God ziet gij dan den strengen Wetgever, in de eeuwigheidhet oordeel. Maar nu, als uw geweten waarlijk ontwaakt is, mijn broe-der! dan hebt gij niet genoeg aan de vergeving der zondenbuiten den Middelaar, over welker mogelijkheid wij hierspreken. Want zie, uwe zonde is niet iets wat gij door eenberouw en goed voornemen voor de .toekomst plotseling af-schudden kunt, maar eene daad, oorspronklijk in vrije zelf-bepaling volbracht en daarom zich duurzaam aan den persoondes zondaars

hechtende. Daarom blijft ook de verledenzonde voor uwe rekening. Gij hebt haar lang vergeten, maarvoor God blijft zij bestaan, en zelfs van elk ijdel woord zultgij ten dage des gerichts rekenschap geven. Een donker ge-voel daarvan spreekt in uw geweten. Immers als gij waarlijk



36 berouw hebt, gevoelt gij dubbel de straf waardigheid der zonde,en denkt er niet aan om juist door dat berouw kwijtscheldingvan schuld en straf te erlangen. Gij gevoelt dan dat Godsheiligheid vergelding eischt, en dat zijne liefde nooit magopgevat worden in een zin die ook maar in \'t allergeringsteaan zijn heiligheid zou te kort doen. Gij beseft dan hoe hetgevoel van schuld uwe vrijmoedigheid verlamt, en dat deredeneering: ->God zal mij wel vergeven als ik mij ver-beter* — hierop afstuit dat gij geen kracht noch vrijmoedig-heid hebt om u te verbeteren dan nadat de gemeenschapmet God hersteld is. Noen, zelfs indien God een verklaringgedaan had (Hij kon het niet en heeft het niet gedaan) datHij de

zonde vergeven had zonder voldoening aan zijn ge-rechtigheid, gij zoudt het, als uw geweten waarlijk ontwaaktwas, öf niet kunnen golooven, öf als gij het geloofdet, uwgeloof aan Gods heiligheid verliezen en tot verstomping vauuw zedelijk besef vervallen. Kortom, niet slechts Gods Woordmaar evenzeer de eisch van uw geweten, als het waarlijkaan \'t woord komt, eischt dat er geen vergeving zij zondervoldoening aan Gods gerechtigheid. Hallelujah! die voldoening is gegeven. Wij zagen dat de geheele menschheid in zonde en verderfgevallen, de »geheele wereld voor God verdoemelijk« is doorden samenhang die alle menschengeslachten tot één verbindt. Maar in die onafgebroken, door alle tijden

voortloopende ont- •wikkeling der zondige geslachten is een nieuw aanvangspuntgesteld. De tweede Adam is gekomen, rein en heilig, en is<het begin der tweede schepping geworden; en ook hier is Ihet gelijk in de eerste schepping, dat al het volgende dat zich



37 tiit Hem ontwikkelt, aan zijne hoedanigheid deel heeft. In deneersten Adam zijt gij van nature, in den tweeden Adam moogtgij zijn door het geloof. Maar dit is het onderscheid tusschen het zondige natuurlijkeleven en het leven des geloofs, dat het eerste onvrijwillig is:een last met wiens drukking op u gij geboren zijt; en hettweede is het leven der vrijheid, omdat het is eene gave desHeiligen Geestes, welke het beginsel der zelfstandigheid is.Het heeft niet ter uwer keuze geslaan, al of niet in zondenontvangen of geboren te worden. Maar wel wordt het ter uwerkeuze gegeven of gij God dienen of het beste deel erlangenzult in den geloove, of niet. »Want indien door de

misdaad»van éénen de dood geheerscht heeft door dien éénen, veelmeer> zullen zij die den overvloed der genade en der gave der>rechtvaardigheid ontvangen, in het leven heerschen door dien»éénen, Jezus Christus.« Door demisdaad van Adam heers chtde dood over allen, die uit dezen stamvader voortkwamen:een donkere, noodlottige natuurmacht, een doodsgeweld doethen bukken. Maar die door Jezus Christus leven, heerschenzelve in dat leven der genade. In alles wat tot uw natuurlijkleven behoort, kunt gij alleen schijnbaar, maai\' niet werkelijkiets doen uit vrije beweging. In dat alles zijt gij bepaald doorden natuursamenhang die u omgeeft. Deze

natuursamenhangdie u omringt, en waarvan ook uw eigen natuurlijk leven naarziel en lichaam een gebonden schakel, een onzelfstandig lidis, wordt door u niet begrepen noch beheerscht. Terwijl gijzijn invloed ondergaat en van uwe zijde daarop terug werkt,zijt gij uws zelfs niet volkomen bewust; gij handelt slechtswillekeurig, maar niet vrij. Maar zoo gij zult wedergeboren zijn,



38 dan zult gij vrij wezen. Wat een werk is van uwe zondige natuur,dat is in den diepsten grond uw eigen werk niet hier beneden. Immers de zonde behoort niet tot uwe eigene, van God ge-schapene, wezenlijke natuur. God heeft u naar zijn beeld ge-schapen, en al wat zondig in u is, dat is verloochening vanuwe eigenlijke met Hem verwante natuur. Door de zonde wordtgij onvrij, komt gij onder de macht des kwaads, onder demacht des duivels: door deze macht wordt in u gewerkt, en uweigenlijk met God verwant wezen werkt niet, maar ligt gebonden. Zoolang gij niet wedergeboren zijt kan uw eigen wezen nietwerken, want het is en blijft gebonden. En zoolang gij nietzoekt rechtvaardig te zijn voor God,

zoolang dus liet hoogsteideaal u niet boven alles gaat, verkeert gij in een nederwaartsgaande beweging; dooft gij eerst het hoogste, de behoefte aangemeenschap met God, daarna en daarom het lagere, het gees-telijk gevoel, verstand, allengs in u uit. Uwe roeping is, Godswet te vervullen, heilig te zijn. IsraSl heeft, naar luid dergeschiedenis, dit niet kunnen doen. Zoudt gij het kunnen omdatuw stand van beschaving en algemeene ontwikkeling die vanhet oude Israël zoo verre overtreft? Maar dat ware tegen dewaardigheid der menschelijke natuur, dat zij door uitwendigeomstandigheden, door een atmosfeer van beschaving die ousomringt of door iets dergelijks, zou in staat gesteld wordenom het hoogste en

edelste te volbrengen, namelijk aan Godswet te gehoorzamen, vrij te zijn. Gij kunt het niet zoolang gijniet aan uw natuurlijk aangeboren bestaan ontheven zijt: wantzoolang dit niet geschied is, kunt gij zelf niet werken, slechtsvoor vreemde krachten en invloeden ten werktuig strekken.Eén werk is er slechts dat in den diepsten jjrond uw eigen



39 werk, een werk der vrijwilligheid, der liefde is. En dat is, inChristus te gelooven. Want dat geloof is geheel en al van denaanvang tot het einde een werk des Heiligen Geestes. En deHeilige Geest alleen is werkmeester der zelfstandigheid, dervrije werkzaamheid, anders gezegd: der liefde. God wil geenandere toekeering tot Hem dan welke zij een werk der liefde,dat is: der vrijheid. Daarom geldt voor Hem geen ander geloofdan hetwelk zij eene genadegave des Heiligen Geestes, eenvrijwillig geloof. Die waarlijk gelooft zal er niet meer naar vragen of hetgeloof een werk Gods, dan wel of het een eigen werk dermenschen zij. Want de hoogste zelfstandigheid des

?nenschenbestaat da;\'ir alleen waar de Heilige Geest, de groote Verbrekeraller banden, hem vervult en bezielt — met andere wooiden,waar hij gelooft. Het geloof is in zijn aard en wezen de hoogstedaad des menschen, ja een oneindig waagstuk - hoe zou hetdan iets anders dan een werk des Heiligen Geestes kunnen zijn ? Wederom, het geloof is de blik, de eenvoudige blik derliefde op Jezus. Eigengerechtigheid benevelt den blik onzesgeestes, zoodat wij den Heiland niet zien, slechts den histori-schen kouden vorm zijner gestalte. Maar hemzelven ziet hetoog, wanneer het hart door schuldbesef gebroken, door hongeren dorst naar de verloren gerechtigheid begeerig

gemaakt is- - welnu, als wij Jezus Christus zien mogen, is het dau nietde kracht des levens, der eeuwige liefde die uit zijn oogstraalt, is het niet die kracht door welke wij eigenlijk hem zien?Zoodat ook hier blijkt dat het alleen de Heilige Geest is,van den Heer tot ons uitgaande, door wien wij zien en ge-looven.



40 En nu, laat mij u uiteenzetten wat er geschied is. oplat deHeilige Geest dat geloof in u zou kunnen werken. Gij hebt gehoord van een drama dat zich eigenlijk in denhemel voltooide, om dan op aarde te worden nagespeeld. DeVader berekende dat de zonde der mensohheid haar tot hetbetalen van een oneindige schuld gehouden had gemaakt. Naarzijn liefde zou Hij die schuld willen kwijtschelden, naar zijngerechtigheid kon Hij niet. Ziet, daar verscheen de Zoon enverklaarde dat hij die schuld zou betalen. Het verdrag werdmet zijn bloed geteekend — en gelijk hij daartoe gehoudenwas. zoo versoheen hij ter bestemder tijd op aarde, en betaaldede schuld. Alzoo was hier geschied wat op aarde met een

ofanderen schuldeischer geschieden zou. Deze heeft in zijn boekgesteld de som die hij in te vorderen heeft. De schuldenaaris onvermogend tot betaling, en moet nu gestraft worden. Plot-seling verschijnt een derde, en verklaart dat hij de schuldoverneemt. Wat raakt het nu den schuldeischer, of de sehiü-denaar met dezen edelmoedige in betrekking staat, of niet\'?Wat zou lüj er naai\' vragen of die schuldige ook later aan zijnbevrijder dankbaarheid zal betoonen, of niet? doet de bevrijddeschuldenaar dat, zoo veel te beter, maar de hoofdzaak is dathij, schuldeischer, zijn geld ontvange; en na dat geld werkelijkontvangen te hebben is lüj voldaan en de zaak is geëindigd. In deze vergelijking bestrijden wij den

onvolkomenvorm, die u terecht weerzin en een pijnlijk gevoel inboezemt.Die vorm van een rechterlijk contract verdonkert de waarheiddat alles wat tusschen God en ons geschiedt, persoonlijkis. Bij de menschen is de rechter immers slechts een tijdelijkeverpersoonlijking van de wet. Eigenlijk spreekt die rechter



41 niet, maar alleen de wet. Is het vonnis geveld, zoo gaan alleuuit elkander en zien niet meer de een naar den ander om.Maar Gods rechterlijke vrijspraak laat den vrijgesprokene nietonverschillig heengaan, neen zij neemt hem juist in de kinder-lijke betrekking tot God op. Hij ontvangt nu juist den HeiligenGeest, die hem ten innigste met zijn Vader en Verlosser ver-bindt. Maar wachten wij ons w?l van om den vorm ook dekern zelve, gelijk het ongeloof doet, te bestrijden. Die kernis de waarheid dat Christus ons verlost heeft van den vloekder wet, een vloek geworden zijnde voor ons, daar wij allenliggen onder het oordeel des woords: vervloekt is een iegelijkdie niet blijft in alle

de woorden der Wet Gods, dat hij die doe. Laat ons die waarheid wel beschouwen. Laat ons trachteneenigszins helder te maken de bedoeling van de belijdenis dei-gemeente, dat Jezus Christus zich in onze plaats onder hetgericht Gods gesteld, ja aan de strafeischende gerechtigheidGods voldoening gegeven heeft. Vooreerst, het strijdt niet tegen elkaar dat het Gode doorChristus\' zoenofferaude eerst mogelijk is geworden ons lief tehebben, en dat toch de geheele zending des Zoons een werkvan \'s Vaders liefde was. Herinneren we ons wat blz. 25 enz.de heerlijke waarheid der eeuwige Verkiezing ons leerde. Ditwillen we hier nader toelichten. God toornt heiliglijk over

denzondaar, en die toorn Gods is door Christus weggenomen, Godis met ons verzoend! En nu kan God ons liefhebben met eenhooger, inniger liefde nog, dan die Hij oorspronkelijk had endie Hem tot de zending van den Zoon bracht. Hoe nu, vraagtgij, is er dan in God zelven een verandering denkbaar? Ver-mag dan het werk van Christus een wijziging aan te brengen



42 in het wezen van Hem bij wien »geen verandering is nochschaduw van omkeering?« Ik andwoord u: misbruik dat woordvan Jakobus, (hetwelk op iets geheel anders ziet) toch nietom in God een levenlooze strakheid, naar den trant derongeloovige wijsbegeerte, te stellen. God is Persoon. Overzijn ondoorgrondbaar wezen oordeelen we niet. Maar in zijnopenbaring aan ons kan uit de volheid zijns levens de rijksteverscheidenheid zich toonen. Schepping en verlossing zijn tweeverschillende daden: en Gods eigenschappen of deugden zijnniet slechts hetzelfde, van twee zijden door ons gezien, maarwerkelijk van elkaar verschillend, schoon met elkander nietin tegenspraak. Zoo is vergevende liefde en heilige

toorn wel één in Godswezen, maar toch verschillend in werking en houding jegensons. Wij gelooven vast aan die hoogere éénheid, doch makende vermetele aanspraak niet, de verscheidenheid welke wij inGod zien, door onze begrippen tot éénheid te kunnen herleiden.Zoo leeren we dan, dat door het verzoenend doodslijden vanJezus Christus de verhouding van God tot de menschheidinderdaad is veranderd; en dat die verandering niet slechts inonzen toestand, in onze beschouwing ligt, maar door hetwerk van Christus ééns voor altijd is geschied. Wie geen zoo-danige werking in God kan aannemen, voor zijn beschouwingkan er ook geen werking van God uitgaan; en God wordtdan onpersoonlijk, de

doode »substantie« van Spinoza, eenstrakke éénheid, een bewegingloos hoogste Zijn, waarbij »allebepaaldheid als beperking« wordt afgewezen. Een anderen Godhebben wij, zijner genade zij eeuwig dank! Een God dieliefheeft en toornt, die handelt en het gebed hoort, wien de



48 zonde der menschen »smart aan zijn hart, en wien het berouwtover zijn kinderen.« En zoo gelooven we ook dat Christus\'ver-lossingswerk, van God zei ven uitgegaan, zijn heiligentoorn, onder welken wij hadden moeten verzinken, heeft wegge-nomen en ons behoudenis aangebracht. Ja God is met ons ver-zoend, doch naar zijn eigen eeuwigen Raad (1 Petr. 1 : 20). »MoestGod dan bloed zien?« vraagt men, en duidt in den afschuw waar-mee men die vraag doet, haar ontkennende beandwoordiug als vanzelf sprekende aan. Ik schroom de ontzetting van den vragerniet, en andwoord: ja, God moest bloed zien. Aan Israël werdin den Pascha-nacht bevolen, het bloed des

lams aan de deur-post te strijken, en de Heere God verklaart: »dat bloed zalulieden tot een teeken zijn aan de huizen waarin gij zijt.<Een teeken nu dient vuor hem die het ziet, dus hier voorJehova, niet voor Israël dat »in zijn huizen is.« Daarom ver-volgt God: wanneer ik het bloed zie, zal Ik uliedenvoorbijgaan, en er zal geen plaag onder ulieden ten verdervezijn, wanneer Ik Egypteland slaan zal.« Eerst omdat Jehovadat bloed zag en aanzag, was het voor Israël een vaste gronddes vertrouwen*. Ik bid u, mijn broeder! erger u niet aandeze waarheid. Laat u haar niet ontnemen door bedenkingenvan het oppervlakkig gevoel dat aan het diepe woord: »zonderbloedstorting geen

vergeving« zich stoot. En wat mijn ver-kondiging hier aangaat, beoordeel haar in samenhang met watik u verder te zeggen heb. God wil dan dat aan zijn gerechtigheid genoeg gedaauworde. Doch dat wil Hij niet tegenover zijn liefde, maai\'om zijn liefde. Gerechtigheid en liefde zijn één in God. Dieeenheid is voor den zondaar bedekt zoolang hij niet met God



44 verzoend is. Zoolang zijn geweten slaapt, droomt hij vermetelvan een liefde Gods zonder heiligheid. Ontwaakt het, dansiddert hij voor een heiligheid zonder liefde. En ook al gelooven wij aan de eenheid van Gods wezenin zijn eeuwig Raadsbesluit, het blijft voor ons nadenkentoch altoos hierboncden een mysterie, een afgrond door geengemakkelijke redeneering, die buiten het leven omgaat, teoverbruggen. Beschouwen we dan eerbiedig het verzoenings-werk des Heilands in dat licht. Jezus Christus heeft in onzeplaats aan Gods gerechtigheid voldaan. Maar deze in deplaats stelling zullen wij niet bloot uitwendig mogen opvatten,willen wij aan de heiligheid van den eisch Gods niet te kortdoen. Immers

uwe schuld, o mensch! welke God van u tevorderen heeft, uwe schuld die gij te betalen hebt, is liefde.En een ander, wie hij ook zij, kan wel een geldschuldvoor u betalen zoo dat gij zelf daardoor vrijkomt, gelijk in devergelijking welke wij beschreven. Maar in uwe plaats lief-hebben — hoe zou dat mogelijk zijn? Door welke toewijdingdes harten van een ander, van wien dan ook, zou ooit uweschuldigheid betaald kunnen worden terwijl gij zelf intusschenuw hart verre bleeft houden? In welken zin is dan op to vatten wat wij hier verkondigen ? Op de zonde moet volgen het noodzakelijk gevolg der zonde,dat is: hare straf. Dat is een zedelijke noodzakelijkheid, ge-grond in de orde die het gansch heelal te zamen

houdt enzonder welke dat heelal uit elkander zou vallen. Die nood-zakelijkheid is dus heilig boven alles, en in Gods eigen wezengegrond. Denk dit in: het Recht is in Gods eigen wezen, d. i.in de volmaakte heilige liefde, gegrond. Houd deze waarheid



45 vast tegenover het oppervlakkig geroep van velen, die niet vanRecht kunnen hooren of zij denken terstond aan een koudedorre noodzakelijkheid, een noodlottige strakheid die alle be-weging der liefde buiten sluit. Juist het tegendeel is waar.Gij zult het inzien zoodra gij verstaat dat het populair voor-oordeel, naar hetwelk Gods recht hier te veel is, integendeelaan dat recht te geringe beteekenis, te beperkte aanspraaktoekent. God heeft niet alleen recht tegenover u, maarook, en vooral, recht op u. God eischt zijn recht: God wilgeliefd worden, want Hij heeft u, o niensch! naar zijn beeldgeschapen, en omdat het alzoo de eisch uwer eigene van Hemgeschapen natuur, de eisch

zijner scheppende liefde is dat gijHem zult liefhebben, daarom is het Gods recht op u, dat gijHem uwe liefde zult betalen. Hij wil dit, Hij eischt dit, opdatHij u zou kunnen blijven liefhebben; opdat de gemeenschapder liefde die u geschapen heeft en in wier genot alléén gijzalig kunt zijn, u bijblijve; opdat zijn heilige liefde ongehinderdnaar u heen en door u heen stroome en, uwe liefde wekkendeen door uwe liefde ontvangen en beantwoord, u zalig maketen eeuwigen leven. Doch zie gij zondigt, gij keert uw hartniet open en ontvankelijk naar Hem toe, maar vijandig vanHem af. Zijn liefde wil in u stroomen, maar zij vindt zichbelemmerd, tegengehouden. Wat nu? O zijne liefde blijft

liefde;maar de heiligheid dier liefde, die altijd haar wezen uit-maakte (heiligheid is altijd het wezen der liefde Gods) deheiligheid van Gods liefde openbaart zich nu als gerechtig-heid, en met de geheel en al zedelijke noodzakelijkheid welkewij aanduidden, eischt die gerechtigheid dat gij haar onder-gaan, dat gij aan haar voldoen, dat gij straf lijden zult.



46 En gij, o mensch! kunt aan dien eisch niet voldoen. Gijzoudt moeten sterven in dezen gloed. Want die eisch der liefdeGods welke /.ich als gerechtigheid openbaart, is tweeledig.Eerstelijk zal bij uzelf het verbroken evenwicht tusschen hetkwaad en zijn gevolgen hersteld moeten worden: gij zult ver-gelding, straf moeten lijden. Maar ten andere, evenzeer, gijzult Gode terug hebben te geven wat Hem door uwe zondenontnomen is, uwe liefde des harten en den open toegang zijnerliefde tot uw hart, om u gelukkig te maken. En nu, hoe zullendeze twee eischen met elkaar in overeenstemming komen ? Hoczal de veroordeelde misdadiger er toe komen om den Rechter,dien hij zijn doodvonnis hoort bekrachtigen,

om den hals tevallen en hem liefde te betoonen? O zie hier hoe de barm-hartigheid Gods zoowel beleedigd is als zijne gerechtigheid.En het is ook, dank zij der grondelooze genade! evenzeer degerechtigheid Gods geweest als zijne barmhartigheid, door•welke de oplossing van dit sclirikkelijk raadsel, de ver-zoening in dezen strijd gevonden is. God heeft de Verzoeninggegeven. De Zone Gods, mensch geworden, ons in alles gelijkuitgenomen de zonde, heeft met ons alle de lichamelijke engeestelijke gevolgen der zonde, dat is: de vergelding dei-zonde, gedragen en gedeeld. En in dat dragen van de ver-gelding, de straf, den vloek der zonde heeft hij God blijvenliefhebben met volkomen ongekrenkte liefde, en

is gehoorzaamgeweest tot in den dood des kruises, zoodat hij nu voorts allendie in hem gelooven, die met hem in levensgemeenschap treden,zoodat het recht der wet, de eisch der wet in hen vervuldwordt, eene oorzaak van eeuwige zaligheid worden kan. Ziehierde aanbiddelijke vereeniging van gerechtigheid en liefde in God.



47 Zijne gerechtigheid eischt volkomen voldoening aan zijnheilige wet; en zijn wet drukt datgene uit wat éénig en alleenden mensch kan doen zalig zijn; zij eischt dat de menschdoor de liefde in zijn gemeenschap leve, en derhalve zalig zij.God is onverbiddelijk in zijn eisch, dat gij zirit zalig zijn, datis, dat gij aan zijn wet, aan de levensvoorwaarde van uw eigennaai\' Gods beeld geschapen wezen, voldoen zult. God eischtdat aan zijn gerechtigheid door u genoeg gedaan worde, metandere woorden: Hij wil volstrekt dat gij zult heilig zijn — omdatHij de liefde is. Omdat Hij de liefde is, vlamt zijn toorn overuwe zonde, en zal haar gcwisselijk door zijn wraakvuur verteeren;omdat God

naat datgene wat u rampzalig maakt, uwe zonde. God toornt over uwe zonde, en over den zon daar-zei ven,zooverre hij aan zijne zonde vasthoudt. Wacht u voor de ver-zwakkende opvatting die, op grond dat de liefde Gods degrondslag van het verlossingsplan is, ontkent dat God ookmet ons verzoend moest worden gelijk wij met God. Zeker-lijk, daar is geen waarachtige heilige liefde zonder toorn: enGods toorn is niet een menschelijke, licht opvlammende maai\'ook spoedig weder bedarende hartstocht, maar volmaakt heiligen standvastig en blijvende op den zondaar die den Zoonongehoorzaam is en daarom het leven niet zien zal. Daar moetvoldoening gesclüeden aan

Gods toorn, want Hij is de vol-komen heilige Liefde die niet aflaat van hare verdoemendekracht tegen uwe zonde te oefenen. Ja uwe zonde zal onder het vlammend vuur zijner wrakeverteeren, de vraag is slechts alleen: zult gij zelf daarmedeverteerd worden door u aan uwe zonde vast te hechten eumet haar getroffen te worden, of wel zult gij u inwendig af-



48 scheiden van uwe zonde, zoodat zij nu een lastige, een ver-vloekte kerker voor u wordt in welken gij blijft zuchten tot-dat het bliksemvuur des hemels dien kerker in vlammen zeten gij, wel met gezengde kleederen maar ongedeerd, in vrij-heid komt? En die voldoening aan zijn gerechtigheid, die onverbiddelijkhaar recht en uwe zaligheid eischt, door wien zal zij gegevenworden? God zelf kan en zal haar alleen geven: entoch moet het tevens door den mensch zelven geschieden. Demenschheid zelf moet uit eigen beweging tot God terugkomen.Ja uit eigen beweging. Want alleen in de liefde tot God isuwe zaligheid en derhalve cle voldoening aan Gods gerech-tigheid. En de liefde is vrijwillig, of zij is geen

liefde. Gijzult u moeten bekeeren. hetwelk niet is do vernietigingvan uwen wil onder een onbegrepen macht, maar juist devrijmaking van uw wil die nu nog onder de zonde gevan-gen ligt. Daarom zal God do menschheid, de afgevallen menschheid,niet als door een tooverslag op eenmaal bekeeren. Dat warevernietiging van het wezen der bekeering zelve, hetwelk inde vrijwilligheid der toekeering bestaat. Ook vroeger herschiepHij het menschdom niet plotseling na het strafgericht van denzondvloed. Maar Hij verkoos één man om de stamvader vaneen nieuw geslacht te zijn, opdat door de aansluiting der liefde,door den erfzegen des geloofs, de gerechtigheid van Abraham,den vader der geloovigen, over allen

komen zoude. Abraham was een zondaar, en het werk, in hem begonnen,was onvolkomen. Maar de tweede Adam, het hoofd dernieuwe schepping, is gekomen als het beginsel van een nieuwe



19 ontwikkeling, opdat, gelijk bij den eersten Adam, datgene watin Hem was over allen komen zoude die in Hem zijn. Hijnu is de Mensch, de Mensch bij uitnemendheid; en zoo dezondige menschheid in hem is door de liefde de vrijwilligheiddes geloofs, zal datgene wat in hem is ook tot de menschheidovergaan. Welnu, iu de zwarte massa der menschcngeschiedenis ver-toont zich één lichtpunt, het is de geschiedenis van Jezus vanNazareth, op Golgotha voltooid. Overal op de gansche massarust Gods rechtvaardige toorn, hier is een rustpunt voor zijnwelbehagen. Want deze mensch heeft aan Gods gerechtigheidvoldaan. Geen wezen dat u vreemd is, o zondaar! maar

demensch, de mensch, staat in Christus weder rein voor God. Dat is geschied door zijn gansche leven, één samenhangendoffer der volmaakte gehoorzaamheid aan God. Zijn geheele leven is volkomen vrije onderwerping aan desVaders wil, gehoorzaamheid die in geregelden voortgang, inontwikkeling zonder stoornis, altijd volkomener en ten slottevolmaakt wordt/ Zijn laatste lijden is de kroon van zijn ge-heele leven. In dat geheele leven was Hij, naar des Doopersaanwijzing, het Lam Gods geweest dat de zonde der werelddroeg. Met andere woorden zijne gebondenheid onderden vloek van de zonde der wereld, die naar Gods raad ophem rustte, was gedurende dat gansche

leven zijn vrije keuzegeweest. Dit lijden nu, deze gebondenheid, dit dragen vandezen last is bij uitnemendheid groot in zijn laatste levensureu,en bij uitnemendheid groot derhalve de vrijheid, de gehoor-zaamheid van Gods Zoon. Dit blijkt u uit aandachtige beschou-wing van elk uur, elk oogenblik van dat lijden. Neem als i



50 voorbeeld de ure der gevangenneming in den hof, en hoor zijnkoninklijk woord tot de krijgslieden: »Dit is uwe ure en demacht der duisternis: en dit alles is geschied opdat de schriftender profeten zouden vervuld worden.« Zie, het is hunne ure,maar toch eigenlijk hunne ure niet, want zij zijn onder demacht der duisternis: de Satan heeft macht over hen, terwijlzij macht over hem hebben. Maar ook de Satan is niet vrij:neen, de schriften der Profeten wijzen uit, dat dit alles slechtsvervulling is van Gods raad — God heeft macht over denSatan. Aan deze macht nu geeft zich de Heer vrijwillig over.Alzoo is in dezen hof een aaneenschakeling van gebondenheden:Jezus is uitwendig gebonden onder de

boosdoeners; dezenonder den Satan: de Satan onder God — maar één is er dievolkomen vrij is, en dat is hij die in sterke boeien gekneveldwordt weggevoerd. Eén is er volkomen vrij, en dat is hij diezich volkomen aan God heeft onderworpen. Omdat hij zichvolstrekt heeft onderworpen daarom is hij volstrekt vrij. Omdathij in den volsten zin moest lijden, daarom lijdt hij vrij-willig. Zoo vervult zich het hoogheerlijk woord waarin hij degeheele eenzelvigheid van zijn eigen vrijen wil met den wilen het gebod des Vaders heeft uitgesproken: »Niemand neemtmijn leven van mij af, maar ik leg het van mij zelven af. Ikheb macht het leven af te leggen en het wederom te nemen;dit gebod heb ik van mijn Vader ontvangen.

? Dringend noodig is het dat gij het gansche leven desHeeren in verband tot zijn dragen van de zonde der menschheidbeschouwen, en zijn hoogepriesterlijk offer niet alleen tot delaatste dagen van dat leven beperken moogt. Reeds terstondbij zijn doop in den Jordaan getuigt hij van zijn roeping om



5] >aUe gerechtigheid te vervullen.« Bij zijn verzoeking in dewoestijn is het hem duidelijk geworden, dat de duivel inder-daad alle koninkrijken der wereld en hun heerlijkheid inzijne macht hoeft (en niet bloot met die macht ijdelen praalzonder werkelijk bezit heeft getoond) — maai- hij is ook be-slist om zich door deze overmacht, zooals ze zich in de zondezijns volks en in de vijandschap der overheden zal openbaren,te laten verpletteren en alzoo zijn arbeid in Israël van denaanvang af te maken tot het »dragen van de zonde« waaropJohannes de Dooper zijn eerste discipelen wijst. Daar zich ookin de lichamelijke krankheden en nooden de macht der zondeopenbaart, zoo leert

ons Mattheus, in zijn achtste hoofdstuk,terecht in de genezende en helpende barmhartigheid des ver-lossers de vervulling opmerken van Jezaia\'s profetie: »Hijheeft onze krankheden op zich genomen en onze ziekten, ookonze zonden gedragen.« Alle profetisch woord, alle koninklijkemachtsoefening des Heeren rust op den grond van zijn hooge-pi?esterlijk dragen van de stompzinnigheid, de vleeschelijkhoid,zondelust, hardnekkigheid zijns volks, die hij telkens in dekracht dezer verzoenende liefde geestelijk overwint, dikwerfniet zonder tranen en zwaarlijk zuchten en ontroering desgeestes. Zoo verwierf de Zoon des Menschen macht reeds hierop aarde om de zonden te

vergeven. Maar de zonde Israëlsen der wereld, slechts een korten tijd door de in Jezus ge-openbaarde macht van genade en waarheid teruggedrongen,hervat zich weder en valt met doodelijken haat op hem aan.De Heer ziet het duidelijk dóór, ja hij ziet met steeds toe-nemende helderheid den Satan, den overste dezer wereld alsde ziel van al deze vijandschap, als sprekende tot hem: gij



52 hebt mij in den aanvang afgewezen, welnu, ondervind dan nuook wien gij u tot vijand gemaakt hebt! Evenwel verslapt hijniet, maai\' laat den vijand alle machten van volk, overpries-ters, romeinsche overheid, tegen hem opzetten en den eerstenmenschenmoord in het paradijs aan den moord van den twee-den Adam verbinden, zoodat alzoo de zonde der geheele wereldvoltooid wordt en in deze voltooiing zich tegen Jezus\' levenkeert. Hij lijdt den dood, van God verlaten: ja het is aanzijn kruis de eerste maal, dat zich de straffende gerechtigheidGods volkomen openbaart, want alle straffen Gods over dezonde der menschheid hadden tot nog toe »onder de verdraag-zaamheid Gods« gestaan. Maar hier ook,

waar alle deze zon-den slechts volbrengen wat »Gods raad en wil te voren bepaaldhad dat geschieden zou«, hier toont zich dus de volkomenoverwinning van den Satan en de zonde, daar alle raad dei-boosheid door de kracht van Jezus\' heilige sohuldverzoenendeliefde slechts dient om den raad der wijsheid en genade Godste doen bestaan en vervuld worden, en het slachtoffer vanal deze overheden en machten als zoenoffer voor de zondender wereld over deze zelfde machten te doen triomfeeren. Zoo toont zich des Heilands hoogepriesterlijk lijden den gan-senen tijd zijns levens door, en heeft de Heer, gelijk eenAvondmaalsformulier zoo schoon betuigt, van den beginne zijnermensclrwording tot aan het

einde toe den toorn Gods, onderwelken wij eeuwig]ijk hadden moeten verzinken, op aarde voorons gedragen. En brengt ons niet de prediking der Apostelendat zoenoffer des Heeren in het nauwst verband met alle huneigen ervaringen omtrent zijn gansche leven? Zie, nadat zijdoor de wederverschijning des Verrezenen hebben gezien dat



53 alle macht der boosheid niets andere heeft vermocht dan hemtot heerlijkheid te brengen, wijst hij hen in die veertig dagennog bijzonderlijk op de vroeger wel vaak aangehaalde maaraltijd misverstane profetie der heilige Schrift; zoodat de jongerenzien dat dit alles niet anders is dan de voltrekking van hetvoor eeuwen geopenbaarde raadsbesluit des Vaders. En daarzij in hun laatste ontrouw, verloochening en verlaten van denMeester zien dat hun eigen zonde even zoo wel als de zondeIsraëls hem aan de vijanden overgeleverd en aan het kruis ge-bracht heeft, en toch daarna ervaren mogen dat de Verrezenehen weder als zijn broeders groet, in hun midden treedt enhen

weder aanneemt, zoo kunnen zij de verzoenende beteekenisvan zijn lijden en sterven met hun eigen oogen zien en metde handen tasten. Eindelijk als nu do uitstorting des HeiligenGeestes al deze dingen in hen levend maakt, wordt voortaande verzoening en schulduitdelging in Jezus\' offerande door henals de diepste ervaring van hun eigen leven, als do volkomen-ste oplossing van het raadsel der wereldgeschiedenis, en ookals de groote kracht ter wereldoverwinning gepredikt; en dezalving des Heiligen Geestes die alle dingen weten doet.ontvangt een ieder die in den geloove niets weten wil danJezus Cliristus en dien gekruisigd. - Doch niet minder als het voor de

Apostelen noodzakelijkwas, is het zulks voor de gemeente van alle tijden geweest,en is het ook voor ons evenzeer noodzakelijk, het doodslijdendes Heeren Jezus in nauw verband met zijn geheel voorafgaandleven te beschouwen. Menigeen heeft er wel een duister gevoel van, dat in onzeprediking gelijk zij gewoonlijk is, in onze Evangeliebeschouwing



54 en in ons geestelijk leven in \'t algemeen hot leven desHe er en, de tijd zijner omwandeling hier op aarde, niet vol-doende gewaardeerd wordt. Het zijn echter niet alleen deafzonderlijke trekken in het heilig leven des Heeren,die als levende toonbeelden der zedelijk-godsdienstige waarheidons van belang zijn: maai\' vooral dat leven in zijn geheel,in zijn éénheid en samenhang beschouwd. En wel daarom,omdat eerst de samenvattende beschouwing van het leven desHeeren in zijn geheel, ons de noodzakelijkheid van zijnverzoenend lijden en sterven waarlijk langs den historischenweg leert inzien. Waarom toch was het lijden en sterven desHeilands noodzakelijk? Zie, als gij dit vraagt, wordt gij in hetand

woord dat gij ontvangt doorgaands dadelijk tot bespiegelingenover schuldbetaling, over zonde en genade, over Gods barm-hartigheid en heiligheid gebracht. Deze bespiegelingen, zoo zijwaarlijk aan de heilige Schrift ontleend zijn, drukken dan ookinderdaad die noodzakelijkheid uit en doen ons den aard vanliet lijden en sterven op zich zelve kennen. Ook wij stellen unaar de mate van ons licht zulke bespiegelingen vóór. Dochnimmer mag vergeten worden dat die noodzakelijkheid van\'s Heeren lijden en sterven allereerst op historischen grondons duidelijk zijn moet, indien onze bespiegelingen niet in delucht zullen hangen, maar waarlijk verklaring zijn van het-geen geschied is. O verlaat dan niet, wanneer gij

over dezedingen denkt en spreekt, de tastbare, in vleesch en bloed, indien bepaalden tijd, in Galilea en Judea geopenbaarde en invier Evangelieverhalen beschreven werkelijkheid dier ge-scliiedenis. Wat leert zij u dan als één geheel genomen? Datde arbeid van Jezus gedurende deze drie jaren niets tot red-



55 ding van Israël, in zijn geheel beschouwd, had uitgewerkt;gelijk het ook de Evangelist Johannes met diepe smart aan heteind van zijn verhaal omtrent dien arbeid en alvorens tot hetverhaal van het daarop gevolgd 1 ij d e n over te gaan, in samen-vattende slotsom verklaart (Cap. 12 : 36—41). Het is omdatde mensehelijke natuur, van welke de Israëlitische slechts eenbepaalde openbaring is, aldus verdorven bleek te wezen, datzij deze heilige en heiligende driejarige werkzaamheid desZoons van God niet in zich op kon nemen om er door ver-nieuwd en gered te worden? Helaas integendeel, zij wierp hemuit. Maar wat dan nu? Zal hij nu het stof van de voetenschudden, en

met een getuigenis tegen de grondelooze en redde-looze verdorvenheid des volks en der mensehheid zijn werk be-shüten en heengaan? O neen, want hij is de volkomen liefde.En deze volstrektheid der liefde heeft nu, daar alle anderewegen haar door de verstoktheid des volks toegesloten zijn,nog slechts één weg open, en aarzelt ook geen oogenblik dienweg in te gaan. Het is de weg des lijd en s. Kan hij deverdorvenheid der menschen niet overwinnen door haar teoverwinnen, welnu, hij zal haai- clan overwinnen door vanhaar overwonnen te wrorden~ Ziedaar de verheven para-dox, de goddelijke noodzakelijkheid van dat lijden. Stel u eenman vóór, die een drenkeling in de

zee naspringt. De onge-lukkige, in plaats van zich te laten vastgrijpen en optrekken,verweert zich in zelfverblinding tegen deze reddende liefde.Indien dan nu hij die hem nagesprongen is, den drenkelingzoo stijf vasthield dat hij zich met hem in de diepte lietnedertrekken, gij zoudt zijn zelfopoffering doelloos noemen, enterecht. Maar stel u in plaats van deze kreupele vergelijking



56 zulk een toestand vóór, (die in liet lichamelijke zeker nietdenkbaar is, maar wel in het geestelijke, waar het sterven,door de volkomen liefde ondergaan, juist haar herlevenwezen kan) — een toestand waarbij de redder juist daardoordat hij zich door den ander laat nedertrekken in den dood.zich tot het leven weder opheft en den ander mede door dezenwonderweg heen tot het leven tetugvoert; stel n dit vóór, engij hebt een afschaduwing van liet lijden en sterven irwsHeeron. < Vast staat hem het besluit om Israël en de mensch-heid te redden: en wil de monschheid zich nu niet langs denweg der liefde dien hij drie jaren lang had betreden, latenredden : dringen zij zijn liefde door de overmaat hunner boos-

heid terug, welnu, hij die, naar de heiligheid der liefde Godsin hein, den menschelijken geest nooit geweld aandoet maardien bekeeren wil, hij zal deze boosheid ook niet als dooreen tooverslag terugdringen en haar aldus slechts in schijnoverwinnen. Neen, hij zal dat geheel en werkelijk doen.Daartoe is het noodig dat luj zich door haar late overwinnen-De ?nenschheid onafscheidbaar vast gegrepen hebben, zal hijzich door haar laten nedertrekken in den dood, want dezeboosheid moet zich geheel uitwerken en daardoor zichzelvevernietigen.\' De kracht der liefde moet zich voortaan niet inwerken (in den gewonen zin des woords) maar in lijdenopenbaren: in lijden dat de hoogste werkzaamheid is ondereen

nieuwen, thans noodzakelijk geworden vorm. Indien Jezusnu met werken voortging, zou hij daardoor de menschheidmoeten oordeelen, dus aan het welverdiend verderf overgeven;en dit wil hij niet, dus laat hij zich door haar boosheid oor-deelen opdat zij dit ten slotte zelve inzie en tot zelfveroordeeling,



57 tot bekeering kome. Toen de menschheid haar eigen goddelijkebestemming, de herstelling van het beeld Gods in haar, doorversmading van het uitgedrukte Beeld der zelfstandigheid Godsvolstrektelijl; verwierp en dus ophield aan zichzelve te ge-looven, toen heeft hij haar niet losgelaten. Hij heeft niet op-gehouden aan de menschheid te gelooven, toen zij niet meeraan zichzelve. d. i. aan hare bestemming, die in Jezus alslevend vleesch en bloed vóór haar stond, gelooven wilde. Hijheeft aan liare bestemming, aan hare redbaarheid, en dus aanhaai1 geloofd en vastgehouden dóór den dood heen. J Ziedaar hoe op grond der historie de noodzakelijkheid vanhet lijden en

sterven des Heeren, gelijk ook zijn opstandingdaarin gegrond is. zich afteekent. Omdat nu de Apostelen (ophen komen wij elders in deze bladzijden nog terug) dezeverdorvenheid der ?nenschelijke natuur en ook hun eigen deelhebben daaraan, hun eigen verdorvenheid, niet inzagen;daarom konden zij den overgang huns Heeren van het wer-ken tot het lij don niet begrijpen, en werden aan hem ge-ërgerd.yOok zij, zijn beste vrienden, verzaakten en verloochen-den hem, opdat zij alzoo hun eigen grondelooze verdorvenheidzelf zouden loeren inzien en aldus op grond van eigenervaring bekwaam worden om de beteekenis van het lijdenen het offer lnms Heeren te verstaan./

Daarom is het beeldder Apostelen in de laatste dagen van het leven des Heerenvoor ons van een zoo zeer groote beteekenis. Want als gij, o zondigmensch, de noodzakelijkheid van dat lijdeusoffer waarlijk ver-staan wilt, moet gij aan uzelf de ervaring maken waarin deApostelen u zijn voorgegaan. Xjjj moet in uzelf ondervindendat de werkende liefde des Heeren alléén u niet redden



kan. Neen, noch zijn woord, hoewel het geest en leven is,noch de wondennaeht zijner heilige liefde, hoewel zij het vol-maakte voorbeeld is, kan u aan uw verderf ontrukken./ Wanthet ontbreekt u aan de kracht om haar aan te vatten\' en vastte houden, omdat het u ontbreekt aan ontvankelijkheid omhaai\' in u op te nemen. Die ontvankelijkheid toch kan alleenontstaan door waarachtige kennis van uwe verdorvenheid;en zie, deze wordt eerst door het lijden des Heeren, dataldus op grond der historie noodzakelijk gebleken is, vooru openbaar. O, daarom geeft acht op het geheole leven enwerken des Heeren; dan wordt u de reden openbaar, waaromdat werken noodzakelijk tot lijden overgaat; dan hebt gijde

noodzakelijkheid van Jezus dood in de feiten der geschie-denis zelve vóór u gesteld; en dan zal uw eigen geweten uverder nopen deze geschiedenis zelf mede te doorleven, nietdoor het spel eener terugroepende fantasie, gelijk gij met elkeandere geschiedenis doet, maar door dat gij u aan de schuldvan Israël en der menschheid medeplichtig erkennen zult. ~1 Welk een hartaan grijpen de ernst, niet waar? verkrijgt daar-door het lijden des Heeren voor ons. Onder de heerschappijder weekelijkheid die maar al te veel door onze maatschap-pelijke en kerkelijke toestanden bevorderd wordt, hebben wijden lijdenden Verlosser meestal vóór ons als den Man vansmarte, het Lam ter slachtbank geleid en zijn mond

nietopenende, onder de pijn der doornekroon, der boeien en gee-selslagen, straks der kruisiging. Deze beschouwing heeft ookhaar recht: alleenlijk zij is slechts het zinnelijke, het uit-wendige in het lijden des Heeren. Maar ontzenuwend is hetvoor \'t geestelijk leven wanneer, gelijk zoo veelvuldig gebeurt,



59 een «gevoelige* prediking met hare geprikkelde meewarigheidover het onderworpen lijden en het slachtoffersgeduld vanJezus uitweidt, en alzoo in hem slechts doet opmerken debron van vertroosting en gelatenheid in leed en verdriet, ofook van een weekelijk aangenomen schulduitdelging, die hethoofd in smeltenden weemoed doet huigen. Neen het lijdendes Heeren is de hoogste daad zijns levens, voor ons eenaanschouwing van doordringenden ernst, die alle dergelijkeslapheid verbant. Zoo moge nu verder op dezen grond het doodslijden desHeeren Jezus zich voor onze eerbiedige bopeinzing verhelderen. Wat is dan Jezus dood op zich zelve beschouwd? Ik waaghet

niet u deze geheimenis ten volle te verklaren; ik kan ingeen enkel opzicht, en dus ook hier niet, met mijne kennismijn geestelijk leven in zijn geheel vooruitsnellen. Daarom,dewijl er nog vele onreinheid in mij is, begrijp ik den dooddes Heeren slechts zeer aanvankelijk nog. Maar laat mij uenkele hoofd trekken mededeelen. Gij zijt naar Gods beeld geschapen. Leven en met Godverbonden zijn is oen voor den mensch, naar zijn oorspron-kelijken aanleg waarvan uw geweten getuigt. Maar uw geweten getuigt eveneens dat gij van God zijtafgeweken: uw wil heeft zich tegen Hem gekeerd. Uwen Godhebt gij verlaten. God hoeft ons de ontzaglijke gave der vrijekeuze gegeven. Het

stond aan ons (hoe, is een volstrekte ver-borgenheid) die aanvankelijke vrijheid •) van keuze of tot de \') Dat mou b\\j do uitdrukking vryheid van keuze of kiosvrOhcid het-zelfde woord vrfjheld gebruiken moet, hotwelk in zijn waren zin alleenTan den toestand der verbondenheid met God door do noodzakelijkheid



(JU waarachtige vrijheid te ontwikkelen, welke bestaat in de noodzake-lijkheid der verbinding met God door de liefde, of tot willekeuren gebondenheid onder de zonde. Dit laatste, helaas! is geschied. De mensch heeft een verkeerde zelfstandigheid tegenoverGod begeerd, daarom is hij slaaf der zonde geworden. Naareen valsche vrijheid buiten God heeft hij gestreefd, daarom ishij gebonden geworden onder de macht des kwaads. En wat is het noodzakelijk gevolg daarvan\'? Ach, het levenuit God hebben wij niet gewild, en nu geschiedt ons naaronzen wil. Het leven dat wij niet willen, moeten wij verliezen.En daar onze wil, het middelpunt van ons geheele wezen,buiten God is, zoo moet ook onze geheele

toestand buiten God,van God gescheiden, den dood overgeleverd zijn. De dood isde bezoldiging dei\' zonde, niet volgens een afgetrokken gebodGods dat in geen betrekking zou staan tot de noodzakelijketoedracht der dingen, maar juist volgens die noodzakelijkheid,dewijl het gebod Gods nooit iets anders is dan volstrekt over-eenkomstig met het wezen der dingen over welke het gebodgaat: immers is het wezen der dingen niets anders dan hetmtvloeisel van den heiligen wil Gods. Of men zegt dat ietsuit den aard der zaak met noodwendigheid voortvloeit, danwel of men zegt dat iets geschiedt volgens het gebod Gods,dit is één en hetzelfde. Want de >aard der zaak« is zoo alshij is en niet anders, om geen

andere reden dan omdat God,die alle ding »naar zijn aard« schiep en leven liet, het zoobepaald heeft; bepaald, niet naai- onheilige willekeur, maar der liefde gebruikt kan worden, heeft tot veel iri?sverstand aanleiding ge-geven. Wjj bekommeren er ons hier niet om.



(il volgens de heilige noodzakelijkheid, dat is: naai\' de volstrekteviijmacht van zijn volmaakt en heilig wezen. Daarom kan hetniet anders of de dood moet de bezoldiging, het loon derzonde zijn: de dood die zich voltooit in den tweeden eneeuwigen dood. Want zoo volkomen vrijmachtig is God, datHij zelfs in zijn schepselen vrijheid schept en duldt, ja datHij die vrijheid duldt ook waai- ze zich tegen Hem keert. Dehoogste vrijmacht toch bestaat niet in alles onder dwingendeovermacht te doen bukken, maar in het scheppen van vrijheiden zelfstandigheid, ook wanneer ze zich tegen haar Schepperkeeren mocht. In deze verdraagzaamheid Gods nu openbaartzich zijn eeuwige

vrijmacht. De waarheid dat er een verdoemenis bestaat is de meestvolstrekte openbaring, allereerst voorzeker van de gerechtig-heid des driemaal Heiligen, doch daarna ook evenzeer van deverdraagzaamheid Gods. Want die verdraagzaamheid gaatzoo ver, dat zij datgene wat de mensch zelf kiest, nadat allehulpmiddelen en lokkingen der liefde die behoudens \'s men-sehen vrijheid mogelijk zijn, uitgeput zijn geworden, hem meteen bloedend hart (wij spreken op menschenwijze) laat kiezenen verkrijgen. Tegen de trekking van oneindig vele liefde-koorden in wil de zondaar volstrekt rampzalig wezen: welnu tenslotte wordt hij het dan ook: de dood is de bezoldiging der zonde.

Aanvankelijk echter is dat slechts de tijdelijke dood. Endóór dien dood heen is terugkeer tot God nog mogelijk. Wantzie, indien wij den dood wilden en konden ondergaan zoo alshij van God bedoeld is4 dan zou de straffe des doods ons totverzoening kunnen strekken en de verwijdering van God zoujuist door den dood kunnen eindigen.



62 Immers, wie gestorven ware den dood vrijwillig aanvaar-dende gelijk God hem bedoelt, als bezoldiging der zonde; wiegestorven ware vrijwillig boetende voor de zonde, en waarlijkwillende bezwijken onder den last van Gods toorn, die zouinderdaad, volgens het Apostolisch woord, gerechtvaardigd zijnvan de zonde. Die zon van allen samenhang met de zonde onmet hare straf ontheven zijn. Aan hem zou de dood, na aldusaanvaard te zijn, verder geen punt van aanvatting hebben; dedood zou in hem moeten wijken voor het leven; hij zou ge-heiligd en verzoend tot het leven wederkeeren en heerlijkheidontvangen bij God. Een zwakke vergelijking uit het dagelijkschleven heldere deze waarheid een weinig

op. Uw kind, o mensch. is ongehoorzaam tegen u geweest: enindien gij liefde voor uw kind hebt, zoo ontvlamt uw toornheiliglijk tegen zijn zonde, en gij straft uw kind. Wanneer nudat kind die straf niet slechts uitwendig en morrend ondergaat,maar in en onder de straf zijn wil verandert en met uwheiligen wil vereenigt, zoo is de voltrekking der straf tevenshet einde der verwijdering tusschen u en uw kind, en vol-komen liefde keert aan beide zijden terug. Maar juist bij dezevergelijking blijkt de vreeselijke diepte onzer verdorvenheid.Wij zijn als het kind dat weerspannig en verhard de strafalleen uitwendig ondergaat, zijn eigen wil er geenszins berouw-vol mede vereenigt, en daarom ook na de straf in de verwij-

dering van den Vader en in zijn ellende volhardt. Onzen eigeniondigen wil te veranderen, dat ligt buiten onze macht. Wantonze wil is het diepste in ons; dus een nog dieper steunpunt,dat een hefboom zou kunnen in staat stellen om dien wil tewrikken, hebben we in ons niet. Den dood te willen als be-



63 zoldiging der zonde gelijk God dien wil, dat vermogen wijniet. Wij ondergaan den dood als een uitwendige, onweder-staanbare noodzakelijkheid: maar met zijn diepsten grond, metden toorn Gods die het zondige leven verteert, vereenigen wijonzen wil geenszins. Daarom is onze dood voor ons geen ver-zoening met God en kan het in eeuwigheid niet zijn. Hierin nu ligt, o mensch! het onontkoombare uwer eeuwigeellende. Eerst als gij dit begrijpt en erkent, mijn broeder! endeze verschrikkelijke noodzakelijkheid door uwe ziel laat vlijmen,eerst dan kan ik u spreken van Jezus van Nazareth en vanhet offer zijns levens door den dood. Zijn wil is volkomen één niet des Vaders

wil. Zijn leven isvolstrekt ongestoorde gemeenschap met God, is het volle waar-achtige Leven. Welnu, was hem het leven niets anders dande volkomen ongestoorde gemeenschap met God, wat kan hemde dood dan anders geweest zijn dan het verscheuren van dienband, dan een verlaten worden van God? Daarom heeft hijdan ook in zijn kruiswoord: Eli, Eli, lama sabachtani niet,gelijk eene verzwakkende uitlegging wil, slechts een gevoeluitgesproken, dat niet met zijn werkelijken toestand in over-eenstemming wezen zou. Neen, hij was van God verlaten enovergelaten aan de macht des doods. Aan de macht des doods! En in wie openbaarde zich diemacht, die op hem

aanstormde en zijn heilig leven vernietigde?In de zonde van Israël dat hem uitwierp, in de zonde derheidensche wereld die hem overleverde, en in beider diepstengrond, de vijandschap des Satans die hem de verzenen ver-morselde terwijl hemzelven de kop werd vertreden. Als devertegenwoordiger der mensohheid, als haar plaatsvervanger



(14 leed hij de gevolgen, de straf der zonde van de ganschemenschheid die hem overstortte, en gaf zijne ziel, zijn leventot een rantsoen voor velen over. Hier van God verlaten dronkhij tot den laatsten droppel den kelk van Gods toorn — enhij verliet daarbij zijn God niet, maar hield met het »MijnGod, mijn God!« aan den Vader vast. Ziedaar dus voor heteerst een sterven dat aan de voorwaarde voldoet op welkeéénig en alleen, gelijk wij gezien hebben, het sterven kan zijnde volkomen verzoening der zonde, de volkomen hernieuwingvan de gestoorde gemeenschap met God. Gij hebt ons woord > plaatsvervanger« gehoord en gij /.ijtteruggedeinsd, niet waar mijn broeder? Want gij denkt aande dogmatiek die

gij verworpen hebt en wier herinnering ubij de woorden » plaatsvervanging* en »toerekening« met diepenweerzin aan een koopmans verdrag doet denken, aan eenekwitantie tusschen God en de menschheid gewisseld. O ver-vloekt zij de heiligschennis die uit versteende lava wiskunstigefiguren houwt en dan zegt: dit is de werking des vulkaans!Als ik spreek van plaatsvervanging dan trilt mijn ziel tot inhare binnenste diepte bij de aanschouwing van een wonderder volkomen goddelijke liefde, en zij hoort onuitsprekelijkedingen die het een mensch niet gegeven is, hier beneden vol-ledig uit te spreken. Zal ik u door benaderende vergelijkingdit heilig wonder duidelijk pogen te maken\'? Zoo denk danaan die

verrukkelijke, door gemeene naturen niet te begrijpengeheimenis van het rijk der liefde, waardoor in de samenleving,in de vriendschap, in het huisgezin, de diepste zielen ten allentijde voor en door en in de plaats van de oppervlakkige lijden.Denk aan de smart der moederliefde, die de moeder voor haar



85 bedreigden lieveling oneindig feller dan heinzelven doet lijden.Denk aan Arnold Winkelried, die de Oostenrijksche speren,tegen de harten der Zwitsers gericht, tezamenvat en tegen deeigen borst drukt om den zijnen doortocht te geven. Denk aanhet lijden, dat om den wille der zondige en ongelukkige wereldu in vroeger ongekende mate ten deel werd, sedert gij be-gonnen zijt ook maar een weinig de wereld in Christus liefte hebben, en meet naar de overblijfselen der verdrukking vanChristus welke zijn uitverkorenen om den wille en in de plaatsvan anderen lijden, de volheid zijner plaatsvervangende, dat is:oneindig liefdevolle, smarten af. O zeker, is het lijden des

Verlossers een oordeel Gods overde zonde, dan laat het apostolische »voor ons« zich in geenanderen zin dan in dien eener plaatsvervangende liefde ver-klaren. Uwe schuld, o zondaar! heeft Hij gedragen en geboet.Een gericht, neen het gericht Gods over de zonde heeft zijnheilig leven verteerd. Met niets minder dan dit zijt gij te redden.                  * Doch hiermede zijt gij dan ook behouden. Behouden, dat is:ingevoegd in de gemeenschap der levendgemaakten, wien devernieuwende kracht der liefde van Christus tot ervaring isgeworden. Voor allen is Christus gestorven. Ja voor allen,en naar de uitdrukkelijke verklaring des Woords (Rom. 14 : 15;1 Cor. 8 : 11; 2 Petr. 2:1) ook

voor hen die verloren gaan.Juist daarom worden alleen zij behouden, die gelooven;omdat het oordeel der verwerping noodzakelijk komt over wiezoo onmetelijke genade verwerpt. Juist omdat die genade alge-meen is, daarom is zij particulier. Omdat zij boven en buitenu vaststaat, daarom zult gij der snoodste zonde schuldig zijn 6



66 indien gij u haar niet tot eigen zalige ervaring laat worden. Want voorzeker, alleen uit uwe eigen ervaring kunt gij debeteekenis van Jezus lijden en sterven verstaan. Het plaatsvervangend werk van Christus is het werk vaneene liefde die zich geheel in haar voorwerp overplaatst, ge-lijk alle liefde in den grond plaatsvervangend van aard is.Daarom kunt gij dan ook dat werk niet begrijpen tenzij gijin hem gelooft; met andere woorden, tenzij gij hem in uontvangt en u aan hem overgeeft. Want uwe overgave aanhem moet dezelfde zijn als de zijne aan u (Rom. 14 : 8, 9).Meen niet dat ik door dezen eisch de heiligschennis zoubegaan van onze liefde met de zijne te willen gelijk stellen.O neen, het eeuwig

onderscheid tusschen beide blijft daarinbestaan, dat de liefde van Christus de oorspronkelijke is, ende uwe slechts mogelijk wordt in de kracht van de zijne:dat Christus zich aan u overgaf om u te dragen, gij u aanhem om van hem gedragen te worden: hij geheel en volmaakt,gij zeer aanvankelijk en onvolmaakt. Maar niettemin, de eerevan Christus eischt dat de liefde welke in u gevonden wordt,een uitvloeisel van de zijne en dus met haar gelijk van natuurzij: dat er in de rank geene levenskracht stroome dan welkezij voortgevloeid uit den wijnstok: dat de liefde vanChristus, de liefde waarmede hij u heeft liefgehad en diein u tot een levend beginsel is geworden, u dringe om vooren met hem te sterven, gelijk hij

voor u gestorven is (2 Cor.5 : 14). Ja, zoo groot is de overeenkomst tusschen uwe weder-liefde en de liefde van Christus die haar oorsprong is, dat ookuwe liefde gelijk de zijne het karakter van eene voldoenendeofferande aan Gods gerechtigheid heeft. Acht dit woord niet



87 te stout, mijn broeder! meen niet dat ik der geheel éénigebeteekenis van Christus\' offerande te na zou komen; de Heerbeware ons voor zulke heiligschennis! Maar mijne bedoelingis deze: Tot uwe bekeering behoort de door geheel uw levenzich uitstrekkende boete. De gevolgen uwer zonde die gijbegaan hebt, zult gij in vrije onderwerping als tuchtiging Godshebben op u te nemen. Bij Zaccheus wordt als bewijs voorde oprechtheid zijner bekeering met recht opgemerkt, dat hijbereid is terug te geven wat hij den naaste moge ontvreemdhebben. Zoo wordt ook gij, die u bekeert, geroepen om voortaanmet alle macht terug te geven wat gij Gode en den naaste ont-houden hebt,

uwe liefde. Natuurlijk bedoelen wij niet in denletterlij ken zin des woords een schadevergoeding: wantalzóö zoudt gij nooit tot vrede komen, en den gelegden grondslagvan Christus\' albetalende offerande weder omverwerpen. Neen deverdienende oorzaak uwer zaligheid is in eeuwigheid geen anderedan Christus offerande, die ééne offerande door welke hij ineeuwigheid volmaakt heeft hen die geheiligd worden. Maai\'d i t slechts bedoelen wij: aan het gericht Gods hebt gij in dengeloove uw leven over te geven, opdat in het vuur zijnerheiligheid het hoogere leven daaruit ontwikkeld worde. Dekinderen dezer wereld hebben een kortstondig berouw, enmeenen met deze vluchtige

opwelling zich de vergeving hunnertekortkomingen op voldoende wijze van God te koopen. Maai\'de kinderen Gods weten van den aanvang af dat al hunnezonden in Christus\' bloed mtgedelgd en verzoend zijn en hunin eeuwigheid niet meer schaden kunnen: en niet ondanksdeze wetenschap, maar van wege haar, hebben zij hungansche leven lang berouw. Sedert zij weten, dat God hun de



68 zonden volkomen heeft vergeven, achten zij ze voor zich zelveonvergeeflijk, gelijk Paulus nog aan den avond zijns levens,op zijn vroegere zonden terugziende, zich den voornaamste derzondaren noemt, wien barmhartigheid geschied is. Zoo is het geheele leven des geloovigen, naar het onver-gelijkelijk schoone begin van Luther\'s 95 stellingen, ééneaanhoudende boete en bekeering. Dat is Christus in ons, dieons doet sten-en en herleven. Doch alleen de Heilige Geestdie deze dingen werkt, kan ze ook leeren verstaan. Daarom, alleen voor den geloovige wordt deze geheimenisopengesloten. Alleen Christus in ons leert ons den Christusbuiten en vóór ons verstaan. Daarom, wanneer wij van

de«toerekening* van Christus\' verdienste aan ons zullen spreken,zoo roepen wij andermaal met nadruk: Vervloekt zij de dog-matieke rekengeest die ook op het gebied van deze heiligedingen de wateren des oceaans met de vuist wil meten envan de hemelen met de spanne de maat nemen en de bergenwegen in een schaal en met de toonladder het Hallelujah desHeiligen Geestes in de harten der wedergeborenen controleert!En nu laat ons ook van deze dingen, gelijk van de vorige,een weinig stamelen zoo goed ons mogelijk is. II. Gerechtvaardigd ben ik uit den geloove. Gerechtvaardigdgansch en al. Niet daarom, dat God als het ware mijn heilig-making vooruitziende, de toekomstige ontwikkeling reeds

nu



H9 als bestaande aanmerkt. Neen, God ziet mij nu in Christus alsrechtvaardig, geheel afgezien daarvan of ik het ééns in niij-zelven zal wezen. Want ik heb Gode in alles recht tegenover mij gegeven.Het kruis is ook in mij geworden wat het op zichzelf is envoor Christus was, de overgang uit dit natuurlijk leven tothet vernieuwde, gereinigde, verheerlijkte. Door de genade benik overgeplant in de sfeer van het hoogste, heerlijkste recht:want »de genade heerscht door rechtvaardigheid.« Omdat ikgansch en al uit deze genade behouden ben, en uit nietsanders dan genade, daarom heb ik nu in Christus recht op alwat nog aan mijn volle zaligheid, gerechtigheid,

verheerlijkingontbreekt; en ik treed vrijmoedig toe tot den Troon der genadeom dit overblijvende te vragen. Nu is al het vreemde, uitwendige verdwenen. Ik ben mijzelfen bewaar mijzelven (1 Joh. 5 : 18). Velen zeggen: >op detoegerekende gerechtigheid van Christus te bouwen, dat is eentraag steunen op iets dat buiten ons is, en wij zullen tochzelf moeten werken!« Maar ik ondervind juist het omge-keerde. Vroeger, toen ik door mijn deugd of godsdienstigheidwilde behouden worden, steunde ik op het vreemde, op deomgeving, de omstandigheden, de personen, de gedachtenrondom of de daarvan afhankelijke stemmingen in mij. Ikleefde niet maar werd geleefd. Maar nu ik

weet dat Christusmijn vloek, den vloek der uitwendigheid mijner plichtsbetrach-ting gelijk ze door de wet noodzakelijk was, heeft gedragen,nu ben ik zelf, door Christus in mij, tot handelen in staat.Juist het vreemde is nu weggenomen, en ik begin zelf alleste doen. Eerst in Christus word ik vrij, ben niet langer slechts



70 doorgangspunt, maar leef en werk van het vrijgeworden mid-delpunt mijner eigen persoonlijkheid uit. Het is noodig dit te betuigen, en het te plaatsen tegenovereen beschouwing die al te afgetrokken het eigenpersoonlijkleven ter zijde stelt. Immers van de «rechtvaardiging door hetgeloof« bestaat er in de gemeente ook een prediking, die voor-zeker goed gemeend is en, wanneer zij door een waarachtiggeloovige tot u gebracht wordt, ook haar gewichtig (hoewelslecht uitgedrukt) bestanddeel van waarheid heeft, maar dieevenwel zeer geschikt is om door misverstand op een gevaar-lijk dwaalspoor te leiden. Zoo heb ook ik vroeger tot de ge-meente gezegd: »Geloof, geloof! redeneer niet, gevoel

niet,bekommer u om uwe blijdschap of smart niet, geloof slechts,dat is alles! Zoo gij eenmaal weet dat de verdienste desMiddelaars u toegerekend is, zijt gij behouden en hebt nietmeer op u zelve, maar alleen op Hem te zien in naakt enblind geloof.« In deze verkondiging erken ik ook nu nog een gewichtigbestanddeel van waarheid. Namelijk voorzeker, de grond vanonze behoudenis ligt niet in ons, maar in Hem. Niet voorzoover wij in heiligheid gevorderd zijn, voor zóóver slechtszijn wij behouden, maar geheel en al en voor eeuwig van denaanvang des geloofs af. Inderdaad, het kan niet gedurig en sterk genoeg wordengezegd — onze behoudenis ligt niet in onze heiligmaking,maar in Christus; zelfs niet in

ons geloof, maar in hem opwien dat geloof ziet. Dien die niet werkt, maar gelooft inHem die den goddelooze rechtvaardigt, wordt zijn geloof ge-rekend tot gerechtigheid. Vreest gij dat deze overtuiging aan



71 trage lijdelijkheid zou voedsel kunnen geven? Ach clan hebtgij den aard en het wezen van het geloof nog geenszins gevat.Immers dat geloof kan niet anders dan tot werkzaamheidleiden. Want dat geloof is niet, gelijk sommigen zeggen, eenverstandsovertuiging op welke, in het gunstige geval, eenewerkzaamheid des levens volgen kan, maar op welke ook inhet ongunstige geval, werkeloosheid en lijdelijkheid zou kunnenvolgen. Neen, dat geloof is zelf een leven, een beginsel vankracht en toewijding. De heiligmaking is niet zoo zeer gevolgals wel ontplooiing van dat geloof, de wijze waarop zich hetgroeiende leven van dat geloof naai- buiten openbaart. Maar,nog eens, niet

in dat (overigens noodzakelijke) gevolg, maarin de bron, in Christus zelven, ligt ons heil en onze vrede.Ach mijn goede werken zijn een gebouw dat telkens omstortna een eindweegs opgetrokken te zijn: een staf die telkensafbreekt bij de handen, als ik meen er nu wel, als op ietsbeproefds, op te kunnen steunen. Telkens als ik een eindweegsmeen gevorderd te zijn, komt eene of andere ontdekking mijdoor de tuchtigende trouw mijns Gods weer noodzaken op datalles met tranen den dood, ja den dood te schrijven, en opnieuw als een bedelaar, naakt en gewond, als een des doodsen der verdoemenis schuldige, te vluchten in de gerechtigheidvan Jezus alléén. En daarom, als

ik sterven ga, en een broeder mij zal willenvragen hoe ik rechtvaardig voor God ben\'? dan hoop ik tezullen andwoorden met het GOste andwoord van onzen Cate-chismus : «Alleen door een oprecht geloof in Jezus Christus,alzoo dat, al is het dat mij mijne conscientie aanklaagt dat iktegen al de geboden Gods zwaarlijk gezondigd en derzelver



72 geen gehouden heb, en nog steeds (zoo vaak ik deze vastig-heid verlaat) tot alle boosheid geneigd ben: nochtans God,zonder éénige mijne verdienste, uit louter genade, mij de vol-komen genoegdoening, gerechtigheid en heiligheid Christischenkt en toerekent, even als liadde ik nooit zonde gehadnoch gedaan, ja als liadde ik zelf alle de gehoorzaamheid vol-bracht die Christus voor mij volbracht heeft, zoo verre ikzulke weldaad met een geloovig harte aanneme.« En daarna,zoo men iets op mijne grafzerk zou willen beitelen dat voorhen die mij gekend hebben de herinnering aan mij verleven-digen moest, ik zou niet willen dat het uitdrukte wat ik ge-weest was en gedaan had, maar alleen wat mijns

Heilandsgenade voor mij in samensluiting met do gemeente gedaanheeft, volgens de apostolische belijdenis: God bevestigt zijneliefde jegens ons, dat Christus voor ons gestorven is als wijnog zondaars waren: veelmeer dan ziülen wij, nu gerechtvaar-digd zijnde door zijn bloed, door Hem behouden worden vanden toorn. Want indien wij, vijanden zijnde, met God verzoendzijn door den dood zijns Zoons, veelmeer zullen wij, verzoendzijnde, behouden worden door zijn leven. Maar als ik vroeger van het naakt en blind geloof rede-neerde, zoo vergat ik daarbij dat het »gelooven zonder zien<niet is: gelooven zonder grond, maar: gelooven op grond vanniet zienlijke, inwendige geestelijke bevestiging der

waarheidin onze ervaring. Ik dank mijn getrouwen God dat Hij mij erafgebracht heeft van, uit weerzin tegen de valsche bevinding,ook de ware en noodzakelijke bevinding voorbij te zien;en van, uit weerzin tegen een ijdel hechten aan de wisselendestemmingen des gevoels, te vergeten dat het evenwel



73 boven alles aankomt op de gesteldheid des harten. Enthans, als ik het zoo genoemd naakt en blind geloof hoorroemen, andwoord ik: o lieve broeder, neem u in acht dat gijtoch geen ander geloof moogt laten gelden dan zulk een geloofdat de Heilige Geest in het hart werkt, en de HeiligeGeest is toch geen stomme geest, maar Hij spreekt en zucht enroomt immers in het hart der geloovigen. Zekerlijk ja, daaris een naakt en blind geloof, en indien ik dat niet had de, ikware lang in mijne aanvechtingen en bestrijdingen verslondenen zou er nog dagelijks in verslonden worden: daarom heb ikzoo even van het andwoord in den Catechismus en van dat woordvan Paulus

gesproken. Maar dat naakt en blind geloof zult gijnooit kunnen verkrijgen door uw doorborend gevoel van smartover de zonde eenvoudig tor zijde te zetten gelijk gijschijnt aan te raden, maar alleenlijk door het gestadig teoverwinnen langs geen anderen weg dan dien van gehoor-zaam te luisteren naar de stem des Heiligen Geestes, als HijJezus heerlijkheid op nieuw aan uw binnenste verklaart. Endaarom roep ik met alle kracht: weg, weg met den valschenwaan van een Christus vóór ons, die van den Christus in onszou zijn af te scheiden. Tenzij dan dat gij u van dezen Chris-tus tot den Waarachtige bekeert, gij zult geene rust vindenvoor uwe ziel. Immers, daar is geene rust

dan in de ver-geving der zonden. En ook deze boom kan alleen aanzijn vruchten, aan de werking van het aanvankelijk stervender zonden in u, gekend worden. Meen niet dat gij deze zaligezekerheid hebt, eer gij, op dezen grond, met vastheid moogtverklaren: één ding weet ik, dat ik blind was en nu zie:dat ik dood was en nu leef. Dat Christus waarlijk vóór u is,



74 moet daaruit bewezen worden dat Hij de kracht hebbe omook in u te komen en zich u mede te deelen. Ook ik wilgeen «christendom des gevoels.« Hoe groote verwoestingendat beklagelijk stelsel aanricht, hoe de Satan daardoor de zielenbelet om tot vollen vrede en blijdschap in Christus te komen,hoe deze arme dobberaars hun gansche leven gebonden blijvenonder de dienstbaarheid van regen en zonneschijn, van teeke-nen die hun getoond en Schriftwoorden die hun toegesprokenworden, van stelsels der vaderen en der kinderen, van oudeen nieuwe schrijvers, van toestemming of veroordeeling derkeurmeesteren die den bekeeringsweg bepalen — dat alles zieik dagelijks voor mijn oogen. Ja het is mij

een gedurig lijdenfirn den wille van broederen die ik lief heb, ook terwijl zijmij niet als broeder erkennen kunnen omdat ik met hen nietmedespreek. Doch als ik dat gevoels-christendom bestrijd, danis het niet omdat ik m inde r wil dan het gevoel, maar omdatik meer wil dan het gevoel, namelijk omdat ik wil Christusin den diepsten grond des harten. En daar kan hij wonenomdat hij verhoogd is; daar kan hij wonen door den HeiligenGeest. Ja, hooggeprezen zij de genade des Heiligen Geestes,die zijn oorspronkelijk recht dat Hij heeft op elke menschelijkeziel, door alle benevelde verkondiging heen weet te handhaven.Wilt gij weten hoe daarbij zijne gangen zijn? Vaak zijn die gangen vriendelijk en zachtopgaande.

Dikwerfwordt het na?eve zachtinnige geloof der kindsheid als inrechte lijn en zonder schokken of pijn tot ware bekeeringvoortgeleid. En dit is een kostelijk voorrecht, een liefelijkschouwspel voor de oogen der menschen en van Gods engelen.Toch is er ook daar een tijd, hetzij korstondig hetzij over vele



75 maanden of jaren uitgestrekt, waarin al het werk der gewoonteen der overleveringen van de jeugd, hoe ook geheiligd, evenweldeze vuurproef moet doorstaan dat het tot zelfstandig eigen-dom des harten wordt: een tijd van overgang, bepaaldelijkdaaraan kenbaar dat het besef van zonde en de behoefteaan genade eene vroeger niet ervaren innigheid verkrijgt.En deze vuurproef, wij houden er ons overtuigd van, zal hoogst-zelden geheel onmerkbaar zijn voor een gemoed, aan ernstigezelfbewaking gewoon. Maar er is ook een andere, een veelmoeielijker weg tot datzelfde doel — een weg van wien ikweet dat de Heilige Geest hem met sommigen of met velenhoudt. O steil

en eenzaam is dat pad. »Den vleeschelijken Christusmoet de ziel verliezen. Ik wil zeggen, den Christus, gelijk hijhaar vleeschelijk, door een min of meer benevelde verkon-diging of door berusting in van der jeugd af aan gehoorde over-leveringen is bijgebracht, dien Christus moet de ziel eerst ver-liezen. Hij moet voor haar sterven, en zij moet door de moeie-lijke, soms angstvolle, zifting henen gaan welke de apostelenbij den dood van hun Meester ondervonden, toen hij naar hetvleesch hun ontrukt werd om later geestelijk en verheerlijkttot hen weder te keeren. Zij moet hare zonde leeren kennenen inzien hoe die zich tegen Christus gekeerd heeft, en hem,juist hem die haar tot

den dood toe heeft liefgehad, juist hemaan den dood over heeft geleverd. Bij dat doorborend besefzou zij zich verwijderen en niet kunnen stand houden onderhet kruis. Ach velen houden het inderdaad niet uit bij datkruis, omdat zij in hun eigen kracht er toe zijn genaderd.Als het bliksemvuur der beschuldiging tegen hunne zonde,



76 oneindig feller clan het vuur van Sina?. van dat kruis uitgaat,dan wijken zij ontzet terug, en komen later tot deze schrik-kelijke gezonkenheid, dat zij het éénig oogenblik huns levenswaarin zij volkomen oprecht voor God hebben gestaan, vooreen oogenblik van overspanning, melancholie, verbijstering ver-klaren. Maar zoo de ziel stand houdt op Golgotha, en haarzondig natuurlijk leven door dat vuur laat verteren, gevoelt zijweldra dat met en in dat vuur der wrake tot haar uitgaat deoneindige gloed der liefde van Jezus, die uit den dood hetleven schept en de veroordeeling in vrijspraak verkeert. En alsde Heilige Geest aldus heeft gesproken dat daar geen ver-doemenis meer is voor degenen die in Christus

zijn, als Hijaldus het gevallene weder opgericht en het gestorvene totnieuw leven bezield heeft, o vrees dan bij die ziele niet meervoor geestdrijverij en voor eigendunkelijk verwan-en van deinspraak des Heiligen Geestes met den hoogmoed van hetvleesch. De wereld daar buiten zal deze beschuldiging ijverigdoen hooren, en, helaas! in menigvuldige zwakheden en zondendes aanvankelijk gereinigden een welkome rechtvaardiging voorharen laster vinden. Maar wanneer de ziel zich weder bezint,en op nieuw verootmoedigd in het stof buigt, dan erkent zijook weder in hare onuitsprekelijke pijngevoeligheid de stemdes Heiligen Geestes, en onderscheidt haar van alle vleeschelijkedwaalstemmen. De Heilige

Geest, eerst buiten haar staande,veroordeelt ter dood al het vleeschelijke dat aan haar over-blijft. Daarna in haar komende vervangt Hij zijn bestraffing-door zalvende vertroostende liefde, en maakt weder zalig enlevende.« \') \') Baumgarten (gedeeltelijk).



77 Merk op. mijn broeder! wat ik tot u spreek omtrent hetbestraffende werk des Heüigen Geestes eerst buiten ons endan in ons. Merk het op, ten einde andwoord te hebben opeene tegenwerping die, ik weet het zeer wel, in uw binnenstefluistert. Mij dunkt, gij spreekt tot mij in dezer voege: »Gijhebt mij nu wel omtrent »plaatsvervanging« en «toerekeningeenigszins nader ingelicht, ten minste aanleiding tot nadenkengegeven. Maar toch, als gij zoo sterk spreekt van uwe zalig-heid en vrede alléén op de verdienste van Christus te bouwen,alléén op de vergevende genade Gods in Hem, en niet opiets dat in uzelve zij — dan komt liet mij voor dat gij des-niettemin voedsel geeft aan

een traag vertrouwen op vreeradeverdienste, en alzoo aan de strenge eischen der zedelijkheid,ja in den diepsten grond aan de vlekkelooze heiligheid Godste kort doet.« Hiertegen betuig ik u clat het verzoeningswerk van Christus,gelijk ik het u heb voorgesteld, aan de eischen der zedelijk-heid en aan de heiligheid Gods niet te kort doet, maar juistdeze met den nadniklijksten ernst handhaaft. Bezin u nogmaalsomtrent uzelve en uwe zedelijke behoeften. De groote vraaagis, of de heiligheid Gods buiten u zij, tegenover u staandemet hare beschuldigende stem, dan wel of zij in u zij als uwlevensbeginsel. Van nature is zij buiten u. Dat wil zeggentoen gij, langer of korter geleden,

van lieverlede begonnen zijternst te maken met de eischen uws gewetens, toen hebt gijbevonden dat gij onheilig en schuldig waart. Inderdaad, zoo-lang gij niet bekeerd zijt staat de heiligheid Gods tegen uover, en verklaart u schuldig. Schuld en ellende nu gaan altijdte zamen. Want de heiligheid Gods staat allerwege uitgedrukt



78 in de ordeningen zijner almacht. Staat de eerste tegen u over,dan staan ook de tweede tegen u over, en gij zijt ongelukkigen ellendig. Immers, gelukkig te zijn, dat beteekent nietsanders dan in vrije liefde met de ordeningen der Almacht insamenstemming te wezen. Maar zoolang gij niet bekeerd zijt,wilt gij iets anders dan de eischen der heiligheid, dan deordeningen der almacht Gods. Gij gevoelt wel dat dit eenongelijke strijd is. Daarom tracht gij die heiligheid Gods teontvluchten door van de wet Gods, welke de uitdrukking Zijnerheiligheid is iets af te nemen. Om uzelven rust te geven trektgij het ideaal, hetwelk de wet Gods u voorhoudt, veel ofweinig neder tot de hoogte welke gij met uwe inspanningenter

zedelijkheid meent te kunnen of te zullen kunnen berei-ken. Dit moogt gij b. v. u verduidelijken uit het dagelijkschespraakgebruik, volgens hetwelk de meeste menschen veel lievervan hun plicht, dan van de wet Gods spreken. Merk welop hoe de ernstige ongeloovige spreekt. Hij zegt: mijn plichtgebiedt mij dit of iets anders. Hij durft niet zeggen: Mijnewet gebiedt het mij, want hij gevoelt wel dat zoolang hij vanplicht spreekt, hij van hetgeen hem eigen is, mag spreken,en zijn persoonlijke behoeften, wenschen en omstandighedenin rekening brengen; maar dat hij dit moet nalaten zoodra hijvan de wet Gods spreekt. Deze wet toch betuigt terstond aanzijn geweten haar volstrekt, haar stellig en onbepaald gebie-

dend karakter. Zie daarom tracht gij onwillekeurig, ten be-hoeve van uwe eigene rust, iets van die wet Gods af te nemen.Maar weet gij wel wat gij daarmede doet? Die wet Gods isde uitdrukking van zijn heiligheid, dat is: van zijn eigenwezen. Gij wilt dus niet dat God volkomen zij wat Hij is,



70 namelijk de Heilige. God echter laat zich niet verminderen ofveranderen — daarom uw wensen keert zich in zijn eigenlijkengrond tegen het bestaan van God zelve. Gij hebt meermalen(met diepen afschuw) de lütspraak gehoord dat gij »van naturegeneigd zijt God en den naaste te haten. <* Welnu, ik betiügu met een beroep op uw eigen geweten, dat die uitspraakwaarheid is. Ja, gij haat God in den diepsten grond —nietvan uw eigenlijk wezen, maar — van uw zondig bestaan.Laat uw afkeer tegen deze uitspraak u niet tot hartstochtelijkezelfmisleiding vervoeren. Velen lezen allerlei overdreven schil-deringen b. v. van zichzelf-verteerende gierigheid; en dan, be-vindende dat

zij toch waarlijk niet zulke menschen zijn dieliever sterven of schandelijke dingen doen clan zichzelven hetnoodzakelijkste gunnen, roepen zij uit: Goddank, ik ben geengierigaard. Zoo ook denken velen bij >haat« aan vlammendenhartstocht en verbeten of losbrekende woede; en zulk een ge-voel jegens God niet in zich vindende, roepen zij wraak overden laster die tot schande der christenheid zegt dat de menschvan nature geneigd zou wezen God te haten! Oordeel gijkalmer en ernstiger. Haat is de wensch dat hij dien menhaat, niet bestonde. Nu is God heiligheid, heilige liefde. Welnu,zoolang gij die ondeelbare heiligheid Gods, welke te vermin-deren zooveel is als haar

vernietigen, zoolang gij die heiligheidGods niet wilt, haat gij haar, haat gij God zelven, in siddering-wekkende kalmte en onwetendheid omtrent uzelve. Dat nu deze dingen waarheid zijn, dat ziet gij bij het kruisvan Golgotha. Hier openbaart zich volkomen het eigenlijkwezen der zonde. Hier openbaart zij zich als haat tegen God.Gelijk de Christus zegt: zij hebben mij en den Vader gehaat.



80 Zoo als het zien van een lijk onwillekeurige huivering\' bij uwekt omdat gij, hoe ongeloovig ook, hoe ook met uwe rede-neeringen aan de natuur-nood zakelijkheid vastgestrikt, evenwelu nooit geheel kunt doofmaken voor de stem des gewetensdie roept dat de dood de bezoldiging der zoude is; evenzoo ishet kruis van Golgotha iets tegenstrijdigs, iets nameloos stui-tende voor u, omdat het u onwillekeurig toeroept: zoo heiligis God! En hier openbaart zich uw haat. Kunt gij dezen krui-seling eenvoudig als lijder, als slachtoffer beschouwen (en zeervelen belezen zich daartoe), dan is dat kruis u een aandoenlijkzinnebeeld, en wekt bij u een liefelijke, weemoedige droefheid.Het wordt u de heiliging der smart, de

dichterlijke verheer-lijking der zichzelf verloochenende liefde. Maar predik ik ubij dat kruis: dat hebt gij, gij gedaan, en dat was noodig totuwe verzoening met God, dan vertoonen zich de levensbe-wegingen van uw haat. Daarom, gelijk ik vroeger gezegd heb,houden velen het niet uit bij dat kruis, en vlieden in diepenweerzin vandaar. Doch nu, zoo gij dat niet doet, zoo gij nietwegvlucht maar den Gekruisigde in u opneemt, dan neemtgij de heiligheid Gods in u op. Dan komt die heiligheid in u.Zij wordt niet ter zijde gezet. Zij gaat geen verdrag met debarmhartigheid aan, zoo min in u als in God zelven. Neen,zij komt in u en openbaart zich als liefde, als het kwaadverteerende en wegbrandende liefde. Het oordeel

van die hei-ligheid staat niet langer buiten u, u verdoemende; maar dat oordeel,die scheiding tusschen het goed het kwaad, komt in u. Zoo is hetverzoeningswerk van Christus de verheerlijking der heiligheidGods. Zoo doet het aan de eischen der heiligheid niet te kort,maar vervult die, niet buiten u alleen maar ook in u.



81 Wanneer God reeds in het Oude Verbond den aard vanhet Nieuwe, dat komen zal, aldus beschrijft: »Ik zal Mijnewet in hun binnenste griffelen en in hunne harten zalIk haar inschrijven, want Ik zal hunne ongerechtighedenvergeven en hunner zonden niet meer gedenken« — wat be-teekent dit dan anders, dan dat de Wet als het ware op zaligewijze voor ons lager zal dalen, dat zij van dreigend getui-genis boven en tegenover ons, eene stem der heiligheidin ons zal worden, of met andere woorden al wederom: devergeving der zonden de bron der heiligmaking? Ziehier, mijn broeder! hoe dit geloof aan den »vrede doorhet bloed des kruises« niet eene wiegeling des gevoels is,

eenspelen met onverstaanbare klanken, een zwelgen in mystiekeaandoeningen zonder praktische kracht. Het bloed van Christusis de zelfovergave van Christus in den dood. Deze overgave doodt den dood in hemzelven, het Hoofd, endan ook in ons, zijn leden. De Heilige Geest, door wienJezus zelf zich onstraflijk Gode heeft opgeofferd, leert ookons datzelfde te doen in zijne kracht. De wil wordt vrij: deboeien van vrees en lust, die hem krachteloos maakten, wor-den geslaakt. Want de vreeze verdwijnt waar de macht desdoods gebroken is; en daardoor verbleekt meteen de aantrek-kelijkheid der wereld, die in den diepsten grond slechts terug-werking van de vrees voor den

dood is. Slaat de geest vrijnaar het eeuwig en heilig schoon do wieken uit, zoo taalt hijnaar lager genot niet meer. Wij eigenen ons door het geloofniet slechts Christus\' dood, maar ook zijn leven toe. Ook wathij deed in zijn aardsche omwandeling wordt onze daad,behoort ons toe die nu wandelen mogen in liet sterkend zon- 6



82 licht van Gods welbehagen. Hem, onzen God, hebben wij liefmet al onze kracht en al ons verstand, hoezeer nog slechtsin beginsel. Den naaste, eveneens in beginsel, hebben wij alsonszelve lief. Wij dragen zijn lasten mede, en vervullen alzoode wet van Christus. Alleen toch wie dit inderdaad praktischdoet, leert het verruklijkste wat in \'s menschen gedachte kanopgenomen worden, de leer der verzoening, verstaan. En thans hoop ik, met beroep op al het voorgaande en alspraktische samenvatting daarvan, een woord te kunnen sprekentot hen die lijden aan eene geestelijke krankheid welke zeeralgemeen is. en welke ook mij de diepste belangstelling in-boezemt van wege zeer gewichtige en pijnlijke

herinneringen. Ik vraag u: Zijt gij een kind van God ? Hebt gij vrede metGod gevonden? Zijt gij verzekerd van in Christus een nieuwschepsel te zijn ? En terstond zie ik eene wolk over uw gelaat,een verlegen onzekerheid in uwe uitdrukking. Gij andwoordt:ik hoop van de barmhartigheid Gods, dat dit mij eenmaal ge-schonken zal worden. Aan levendige belangstelling ontbreekthet mij waarlijk niet. Ik vraag veel, zeer veel van den Heerdat Hij mij zijn vrede moge schenken. Ik lees dikwerf deHeilige Schrift en vele goede boeken, opdat ik in eene goedostemming konie. Voorts, ik oefen mij in een wandel naar Godsgeboden in ootmoed en liefde.... Maar nu dring ik dieper bij u door. Ik bid u om volkomenoprechtheid

in de blootlegging uwer moeilijkste toestanden.Of wel, ik spoor u ernstig aan uwe behoudenis te zoeken, ikverlaat u voor een tijd — gij zijt over uzelve nog meer be-



83 kommerd geworden, en als wij elkander wederzien openbaartgij mij nogmaals uwe bevindingen omtrent uzelve. Helaas! gij wordt gedrongen, ongeveer het volgende te be-lijden : >Met somberheid erken ik dat ik eigenlijk buiten God leef.Ik bemerk de grootste koelheid, eene akelige onverschilligheidin mij. Het gebed heb ik niet lief, ik doe het plichtmatig enhet is mij eene vermoeiende inspanning, bijna zeide ik op-schroeving, van mijn gevoel, zoodat ik eigenlijk blijde ben alsik er van opstaan mag. Ik verval dagelijks in duizend zonden,en durf bijna heden niet meer om vergeving vragen omdatik zeker weet dat ik ze morgen weder, en evenzeer, bedrijvenzal. Gij meent

misschien dat ik angstvol worstel tegen dezonde. Ach, ik ben moede tot den dood toe, ik worstel niet.Mijne woorden zijn ingetogen, ja gemoedelijk-ernstig, ja stich-telijk misschien; ik ga in de wereld voor «ernstig* door —maar mijn leven is in zijn diepsten grond bij alle deze treurig-heid lichtzinnig en zonder toewijding aan God. Toch, indienmij eenig bepaald offer gevraagd werd, indien ik den vrededer ziel dien ik mis, zou kunnen koopen voor eenige inspan-ning of moeite of pijn — ja indien ik door lichamelijke tuch-tiging of iets dergelijks de gemeenschap met God verkrijgenkon, de Heer weet hoe gaarne ik het dierbaarste dat ik heb,er voor zou willen geven. Kortom, ik ga niet

vooruit, en vreesdaarom achteruit te gaan. Ik verkeer in een onuitsprekelijkvermoeienden kringloop van geestelijke en wereldsche bemoei-ingen, en ben in geen van beide met mijn volle hart. Ik benkoel en afgemat en als \'t ware te zeer gewend aan mijn toe-stand om er levendig over te treuren. Maar indien hetgeen ik



84 omtrent dien toestand met volle overtuiging weet, zich ookafdrukte in mijn gevoel, gij zoudt mij niet zoo kalm tegen-over u zien nederzitten, maar gij zoudt mij zien opstaau enmet een stroom van tranen uwe hand zien vatten en smeeken:o bid met mij dat Gods ontferming mij ellendige verlosse vanhet lichaam dezes doods.« Ja uw toestand is droevig, uw weg is somber en zwaar.Gij gevoelt het, ten halve Christen te zijn, dat is erger danvan den Heer vervreemd te wezen. Gij hebt te veel van zijnewaarheid gevoeld, dan dat gij niet weten zoudt dat een halvegemeenschap met Hem niet ten leven is, maar ten doode enten oordeel. Wat zal ik u zeggen? Ik zal u zeggen eenvoudiglijk: Gij gelooft niet. Ik weet wel

dat gij met smartelijk ongeduld hierop aud-woordt: ach ik geloof volkomenlijk alles wat mij Gods Woorden zijne getrouwe verkondiging omtrent den weg des heilsvoorstelt. Ik geloof aan de schulduitdelgende kracht van hetbloed des Middelaars, aan de noodzakelijkheid van het ver-nieuwend werk des Heiligen Geestes; ik geloof alle dingenten volle.... Maar ik moet u wederom andwoorden: neen lieve ziel, gijbedriegt u zelve, gij gelooft niet. Ach meent gij dat ik hetniet bespeur, zelfs al ware het alleen uit de verlegen-gemoe-delij ke stembuiging waarmede gij toestemt wanneer ik u devolheid van Jezus voorstellen ga. 0 erken het, bij alle dezeuwe toestemmingen ligt de droeve klacht op den bodem vanuw hart:

men zegt zoo veel van de liefelijkheid der gemeen-schap van Jezus, en ik weet niets daarvan. Men spreekt zoovaak van de hartvernieuwende kracht zijner genade, waarom



85 is zij omtrent mij dan zoo krachteloos ? Bedriegen deze menschenzich toch niet? Beelden zij zich toch wezenlijk niets in? ikmeen toch ook te gelooven. Toch meen ik u te moeten zeggen: gij gelooft niet. Verstamij w?l. Mogelijk is het, dat gij toch w?l gelooft — namelijkindien gij mij uw toestand verkeerd hebt afgeteekend: indiengij, in uwen dorst naar heiligheid het onvolmaakte uwer hei-ligmaking zóó sterk hebt gekleurd, dat gij daardoor verduisterten ontkent het werk der genade dat reeds in u is aangevan-gen. Dit zou geenszins onmogelijk zijn; vele waarlijk geloo-vigen verkeeren in deze dwaling, en men moet hen aansporenen bidden om datgene te wagen wat voor de

groote menigteder halfchristenen zoo gevaarlijk en noodlottig is, omdat zijhet in verkeerden zin doen — men moet hen bidden omtoch te gelooven aan hun eigen geloof! Maar indien ik u wel heb verstaan, neen, dan gelooft gijniet. Gij hebt mij in den aanvang gezegd dat gij hoopt enbidt dat God u nog eenmaal zijn vrede in Christus zalschenken. Welnu, zoolang gij aldus op de toekomst ziet,miskent gij de groote waarheid des geloofs, de groote verkon-diging waar alle vrede en zaligheid op rust — deze, dat Godalle deze dingen niet schenken zal maar geschonken heeft,ja ook II geschonken heeft, en geschonken heeft vooreeuwig, want anders dan voor eeuwig schenkt Hij het

nooit.Ook u, onverschillige, hoogmoedige, wereldsche, dubbelhartige,ook u is vergeving, genade, rechtvaardiging in Christus ge-schonken. De vraag is alleen, of gij die gave hebt aange-nomen, daar zij anders u tot verzwaring van uw oordeel zougegeven zijn (Hebr. 10 : 29). Waarachtig en volkomen heeft



86 ook u het bloed van Jezus Cliristus, Gods Zoon, van alle zon-den gereinigd. Dit is de gewisse waarheid, zonder eenige voor-waarde hoegenaamd. Gij nu wilt dier genade deelachtig wor-den: daartoe wilt gij bidden, lozen, zuchten, strijden, over-peinzen, uwe stemming op velerlei wijze dwingen — kortomgij wilt er voor werken «zooveel in uw vermogen is,« opgeestelijke wijze. Maar ik herhaal u het apostolische woorddat den vrede verkondigt die alléén de ziel behouden kan:dien die niet werkt maar gelooft in Hem dienden godde-looze rechtvaardigt, wordt zijn geloof gerekend tot gerech-tigheid. Dien, die niet werkt, die niet werkt! Amen.Halleluja! het is geschied en daarom staat het geschreven.Hier moet gij

komen, hier bij het kruis waar alles volbrachtis. En uwe ziel zal niet eerder leven, vóór zij in den geloovede heilige zekerheid aanneemt waarvan Gods Woord getuigenisgeeft: met éóne offerande heeft hij in eeuwigheid volmaaktdegenen die geheiligd worden! Het komt er op aan, niet om iets te doen, maar om iets teontvangen, te gelooven. Niet onze daden allereerst, maarons hart wil de Heer: niet de betooning onzer liefde aller-eerst, maar onze liefde zelf, die niet anders dan terugslag opde zijne kan wezen: met andere woorden, ons geloof, datniet anders dan op zijn werk kan rusten. Rechtvaardigingdoor het geloof-alléén, omdat het geloof is do innigste dieptevan het binnenste waar de geheele Christus met

zijn volkomengerechtigheid door den Heiligen Geest nog ongeschonden wonenkan. Want zoodra de geest uit dit heiligdom zich waagt inden stroom der wereld, zich overzet in woord en werk, heeftterstond in dezen besmetten dampkring hierbeneden de vol-



S7 komen gerechtigheid een einde, en onreinheid en onvredevangt weder aan. Rechtvaardiging dan door het geloof alleen,uit Gods genade. Ja uit genade zijt gij zalig geworden doorhet geloof, en dit, deze zaligwording, niet uit u, het is Godsgave; niet uit de werken, opdat niemand roeine. Maar denk niet dat ik zou meenen, hiermede uw bezwaarte hebben weggenomen. Ik zie integendeel zeer wel dat gijtreurig het hoofd schudt, en mij dit andwoord te gemoet voert: »Gij redeneert over het geloof op eene wijze die mij wan-hopig zou maken. Ik weet óók wel dat het, gelijk gij zegt,aankomt op het Geloof-alleen. Maar dat Geloof kan ik, nocheenig mensch, mij zei ven opdringen.

Gij zegt wel dat ik nietsmoet doen, maar gelooven. Doch gevoelt gij dan zelf nietdat uwe woorden mij desniettemin klinken als eene onbarm-hartige w e t s-vordering onder een anderen vorm : dat ookhier wederom de eisch tot mij komt: doe dat, en gij zultleven, dat is: beklim de loodrechte steilte, doorwaad denoceaan. Geloof slechts, geloof slechts! O mijn vriend, wees gijtoch niet onder die meesters van Israël die met dezen eischde zielen tot wanhoop brengen door hun den vollen beker desheils te toonen, en hem clan op eene hoogte neder te zettendie wij niet bereiken kunnen, om daarna huns weegs te gaan.Gedenk aan Job en zijne vrienden. Ach, niet zijn

schrikkelijkeverliezen, niet zijn booze zweeren, niet zijn verlatenheid brachthem tot de hoogste wanhoop: toen zijne vrienden kwamenmet hun bittere vertroostingen, met hun onbarmhartigeverklaringen, toen stroomde de felle smart onweerhoudbaarnaar buiten en hij vervloekte den dag zijner geboorte... .« O mijn broeder, ik versta u. En meer dan dit, ik erken de



SS gegrondheid uwer klacht. Deze uw smart hel) ik, misschienonder anderen vorm dan gij, maar toch hetzelfde, jaren langdoorleefd. Ik zal u een and woord geven dat, in onze veelszinsdorre dagen, niet dikwijls gegeven wordt, doch waarvan ikuit velerlei ervaring zeker ben dat het waarheid spreekt. Ik schreef twee jaren geleden: \') »\\Vat ik noodig heb, is»een Dienaar des Woords die, zoo als hij daar staat als van»\'sHeeren wege door de Kerk gezonden, hare boodschap als»\'s Heeren Woord tot mij sprekende, mij bij boetvaardig»geloof ook vergeving mijner zonden aankondigt, en voorts ons»zamen, telkens naar behoefte des tijds, in den ganschen Raad»Gods verplaatst. Want mijne zonde is te groot dan

dat ik»haar vergeving uit eigen of anderer gedachten omtrent Gods»barmhartigheid en genade, of zelfs uit een Boek, den Bijbel,»mij toeëigeneu kan. De Heer zelf, langs zijn eigen door hem«gestelden weg, moet mij haar persoonlijk toespreken, en Hij»wil het, geloofd zij zijn ondoorgrondelijke ontferming!» Mijn broeder, om de zalige rustige zekerheid te hebbenwelke gij mist en met zeer wettige smart begeert, hebben wijeen Kerk noodig die op \'s Heeren gezag en uit zijn Naam,door de Dienaren die Hij stelt, ons de vergeving der zonden \') In eeu boekje: „Verlagen wij onszelve niot!" een woord tot de her-vormde Gemeente (Nijmegen, firma ten Hoet 1902). Wie de gewichtigewaarheid verstaan wil, hier in dit

gedeelte van nnjn geschrift „Het Kruisdes Verlossers" behandeld, dien verzoek ik dringend, dit andere geschrift,hier genoemd, te lezen Wat de l>oop, znn beteekenis op zichzelf, en meerbepaald voor de verzekordheid des geloofs, beteokent, heb ik daar uiteen-gezet. Met beroep op die bladzijden behandel ik nu hier dezelfde zaakbeknopter.



89 verkondigt. En onze hervormde kerk (andere protestantsche zijnniet beter, maar ik heli alleen met de onze te doen) kan ditniet doen, want zij belijdt, als Kerk, in haar levend geheel,den Naam des ITeeren niet. Daarom kan zij geen broederlijkeIiefdetucht oefenen, en dus ook de gemeente niet als Gemeente,als gedoopte geloovigen, maar slechts als »hoorders« of hoog-stens als «geliefden« toespreken. En daarom kan de predikingdie gij hoort, wel warm persoonlijk geloovig en in dien zinstichtelijk, welsprekend en gezegend zijn, maar zij kan niet,bij monde van den Dienaar des Woords, in naam der Kerken al zoo in Naam des Heeren, u het hemelrijk ontsluiten,d. i. >u

geloovige verkondigen en openlijk betuigen dat u,»zoo dikwijls gij de beloftenis des Evangelies met een waar»geloof aanneemt, waarachtiglijk al uwe zonden van God om»de verdiensten van Christus vergeven zijn — navolgende welk»getuigenis des Evangelies God beide in dit en het toekomende»leven oordeelen wil.« (Catech. Zond. 31). En toch, dat hebtgij noodig. Alleen de lieer zelf, door den HeiligenGeest, kan u van uw persoonlijken heilstaat verzekeren. Hijkan dat ongetwijfeld ook wel buiten de Kerk doen, en doethet werkelijk om den nood onzer tijden bij zeer velen. Haardit neemt niet weg dat de weg, door hemzelven in zijn Woordgewezen, is de Kerk, die hare leden uit

\'s Heeren Naam enin zijn volmacht toespreekt en geestelijk bedient. Dat de Kerkdie roeping verzuimt, is oorzaak van onnoemelijk veel schadeen kwijning des geestelijken levens in de Gemeente. Alleenin het Doopverbond dat de Drieëenige God met u sloot, hebtgij een «zegel en ongetwijfeld getuigenis dat wij een eeuwigverbond der genade, persoonlijk, met onzen God hebben; en



90 hierin ligt uwe zekerheid. \') Want hierin heeft de Heer zelfvan uit den hemel u persoonlijk, met noemen van uwen naam,tot kind van God verklaard. En zoo de Kerk haren plicht deedvan Gods heiligheden, haar toevertrouwd, in goede tucht naarzijn Woord te bewaren, zou zij zich de belofte mogen toe-fiigencn dat »wat zij op aarde bond of ontbond, in de hemelenzou gebonden en ontbonden zijn;« en gij zoudt bevoegdheid enplicht hebben, u als gedoopte voor Gods kind te houden endaarmeo al de bezwaren waaronder gij zwoegt, te overwinnen.Dit sta voorop en zij ons een gedurige reden tot smeeking datde Heer zijn heilige ordeningen in de kerken, ook in de onze,weer tot gelding brenge, en tot

medewerking als daartoepogingen worden aangewend. Maar ondanks dit gemis laat de Heer, zeiden we, toch deleden zijns Lichaams niet verlegen, al is het dat Hij, om onsongeloof, even als weleer te Nazareth, de krachten niet kandoen die hij zoo gaarne zou toonen. Herinner u wat we schre-ven hl. 2C dat «Christus ons niet alleen tot rechtvaardigheidvan God geworden is, maar ook tot heiligmaking en verlos-sing* 1 Cor. 1 : 30. Let in dezen tekst vooral op het heerlijkwoord «geworden.« Niet slechts ons tot rechtvaardigheidenheiligmaking gegeven is Christus, maar geworden, Hijzelf, persoonlijk. Hij heeft zichzelf u in uwen Doop gegevenom u alles te zijn, tot volkomen verlossing toe. Dit is de \') Hem die eeu

duidelijke uiteenzetting van de beteekeni.s dos II. Doopsvoor ons geestelijk leven begeert, verwas ik, behalve op het bekende, doorMr. Groen van Prinstorer op nieuw uitgegeven boekjo van Wormser, ookop H. Cremer, Taufe, Wiedergeburt und Kindertaufo in Kraft des HeiligenGeistes (Gütersloh, by Bertelsmann 1901).



(tl hoogheilige verborgenheid vol goddelijken troost, de verborgen-heid van de gemeenschap der leden met het Hoofd, de>mystieke eenheid« van Christus en de zijnen die zijn Lichaamzijn, ranken van den wijnstok die hijzelf, hijzelf is. Hoe dik-wijls wij hem ook loslaten, hij laat ons nooit los. >Ik ben degoede Herder: ik geef mijn schapen het eeuwige leven, enniemand zal ze uit mijn hand rukken. Mijn Vader die ze mijgegeven heeft, is meer dan allen, en niemand kan ze rukkeniiit de hand mijns Vaders. Ik en de Vader zijn één.« Gode zijlof en dank! het Steunpunt onzes geestelijken levens ligt nietin onszelf, maar in Christus. Niet in ons gevoel, maar in zijnetrouw. Hij zelf is ons

»de hope der heerlijkheid,» Hij die allemacht heeft in hemel en op aarde. In zijn persoon ligt dezekerheid van ons heil eeuwig gewaarborgd: hij is, bij al onzewankolingen en ontrouw, niet slechts de waarheid en het leven.maar ook de weg die ons draagt, die altijd tot ons reikt enons tot zijn gemeenschap terugbrengt. Op zijn persoon wijs ik u dan. Zijn hemelsch woord:Komt herwaarts tot mij, gij allen die vermoeid en beladenzijt, ik zal u rust geven! — dat woord, in de dagen zijnsvleesches gesproken, is met hein verhoogd, en hij spreekt ooknu nog van den Troon tot u en tot mij: »Kom herwaarts totmij, ik zal ii rust geven. Welke rust? De rust van u met vol vertrouwen op hem

tekunnen verlaten. Wat Christus ook nu, in zijn verhooging aan\'s Vaders rechterhand, voor ons is, dat is op te maken uit zijnaardsche om wandeling. Want deze Christus, die hier op aardewandelde in de velden van Galilea en te Jeruzalem, deze engeen andere, is thans verhoogd en wil door den Heiligen Geest



92 in ons een gestalte bekomen. Ja, een gestalte, Hijzelf. Wanthet is uit hem (Ef. 4 : 16) dat het geheele Lichaam waarvanook gij lid zijt, opwast tot mannelijke volwassenheid (id. vs. 13).AVij wassen in alle dingen naar hem toe (id. vs. 15), naarhem heen, zijn Toekomst verwachtende. Naar die Toekomstuitziende groeien wij voort. Verzuimt dan de Kerk, helaas!haren plicht van, zoolang de Heer en ziju Koningrijk niet totopenbaring gekomen zijn, de gemeenschap des Hoofds met dezijnen te vertegenwoordigen, zoo blijft hij, het Hoofd, ofschoondoor onze gemeenschappelijke schuld belemmerd, toch machtigom ons te bewaren en in zijn genade te doen opwassen. Ditis uwe zekerheid, dat hij getrouw is. Wie dit

verstaat, hem onderwijst de Heilige Geest, en mijnarme woorden heeft hij niet van noode. Hij leeft onder veiligeleiding. Want zekerlijk, wij moeten steeds op nieuw tot Christuskomen, ons leven in hem verliezen, met Christus sterven enopstaan; maar niet wij moeten dat éérst zelf doen: het isin den diepsten grond God-zelf die ons inplant in den Zoon.Het is in den diepsten grond niet zoo zeer een zedelijk besluitvan ons zelve, maar de bovennatuurlijke, van den HeiligenGeest uitgaande werking van Jezus\' dood en verrijzenis, waaropons nieuw leven berust. Eene daad Gods toch moet aan onsgeschieden zoo onze blijdschap welgegrond zal zijn: wantalleen Gods daden, en niet de onze, zijn volkomen. Alzoo,

uaan Christus over te geven, dat is eenvoudig, steeds opnieuwden Heiligen geest der liefde, die in Christus offerande ademt,te laten doorwerken in uw hart, nadat gij u onder zijn Kruishebt geplaatst. Daar moet gij sterven zonder genade aan hetoude natuurlijke leven, want gij ziet dat uwe zonde Hem aan



93 het Kruis heeft gebracht, en in zijn verbloeding ziet gij in destroomen van de zonde der menschheid uwe eigene zonde opHem aangolven, maar in het vuur zijner onmetelijke liefde, diesterker is dan deze dood, tevens gebroken, vernietigd worden.De hoogste openbaring der zonde wordt hare volkomene neder-laag. De vloek der wet wordt vernietigd in Hem die dezenvloek draagt, een vloek geworden zijnde voor ons. Onder deverterende stralen van Christus\' kruis wordt do oude menschder zonde gedood; doch niet de geheele mensch gaat daarbijte gronde, maar de nieuwe mensch, die niets anders is danChristus zelf, staat als de ziel, als het wezen uws nieuwenlevens, in

u op. üwe heiligmaking wordt niet een aanhangselvan uw geloof, maar eenvoudig de steeds eiken dag opnieuw,als Israëls manna in de woestijn, van Boven geschonken ont-wikkeling van uw geloof dat den Christus in u heeft opge-nomen. Door de verdoemenis der zonde is de zondaar behouden.God is met u verzoend en gij met God. Het bloed des krmsesreinigt u door dagelijksch besprengen, al voort, van alle zonden,en zoo wordt door de genade der schuldvergeving de levens-vernieuwing tot heiligheid uw deel. En nu zijn, hoop ik, de bedenkingen die het hart der kin-deren dezes tijds gedurig opwerpt, wederlegd. Ik ben u in aldeze inwendige problemen, deze

twistgedingen met eigengevoel en verstand gevolgd, mijn broeder! omdat gij ze nueenmaal opwierpt of er u door hadt laten verontrusten. Metden eenvoud der apostolische verkondiging hebben ze eigenlijkniet te maken. Deze weet in haar majestueuze stelligheid



01 weinig of niets van dergelijke vragen. Welnu tot die predikingdes Woords en tot haren heerlijken eenvoud keer ik nu metu terug. »Zij die geloofd hebben, gaan in de rust.« De HeiligeGeest heeft ons op de prediking der apostelen langs welkenweg dan ook. doen acht geven, en van het oogenblik af datwij, hoe aanvankelijk ook nog, naar die prediking onze aandachtneigden, waren we in den grond reeds geloovig. Van nu aanhadden wij niets verder te doen clan te gelooven, d. i. ons tehouden aan de nieuwe wereld die opging voor ons oog, en teluisteren naar den Heiland die als middelpunt van deze nieuwewereld ons te gemoet trad. Nu moet het dan ook uit hebbenmet de bekommerde vraag: »ben ik wel

waarlijk een geloovige,of ben ik het eigenlijk niet?« Honderden plagen zich steedsmet die vraag, en zien niet in dat zij daarmee toch eigenlijknog aan het oude intellectualisme (de verstandsheerschappij)van den natuurlijken mensch blijven voet geven, namelijk doorzooveel te hechten aan hun bewustheid van geloof. Zij zienom naar hun geloof, en houden juist daardoor op van te ge-looven, d. i. van op Jezus te zien: gelijk een kind dat, omde trekken van zijn silhouet op den muur te zien, zijn hoofdomwendt en juist door die beweging zijn op den muur geteekendetrekken uitwischt. Doe gij zoo niet. De geneesheer zegt u: »zie,gij zijt gezond geworden, treed naar buiten in de lentelucht!«— Welnu, vermoei u nu

niet langer en bederf uwe gesteldheidniet door nog altoos te vragen: voel ik mij wel waarlijk ge-zond? — maar treed naar buiten en adem de veerkrachtigegenezende lucht in. Deze eenvoudige gehoorzaamheid is de ge-loofshouding die u voegt, en ook alleen heilzaam is. »Zie gij zijtgezond geworden, zondig nu niet meer en ga heen in vrede.«



95 Ook met de vraag: »is het geloof een gave Gods of mijneigen werk?« — heeft het nu uit. Juist als ik geloof dat heteen vrije genadegave Gods is (want zoo is het!) als ik datwaarlijk eenvoudig erken, juist dan ben ik tot vrijheid be-krachtigd. Want zie, als onbekeerd mensch leefde ik in toon-looze onverschilligheid. In zoele, ongezonde windstilte dobberdeik heen en weer. Het Woord Gods was voor mij een »woord, <een meening, een stelsel, orthodox of liberaal of hoe dan ookgenoemd, maar in elk geval iets dat ik even kalm op mijnkamer kon overwegen of er met een ander over redetwisten,al ware het een of ander punt uit de geschiedenis van Noor-wegen of Nineveh. Deze

onverschilligheid was — ik zie hetnu in — een sterke inwendige tegen weer tegen dat Woordhetwelk ik hoorde of las. Want dat Woord i s wel altoos levenden krachtig, dat evangelie is een kracht Gods tot zaligheid,dat sakrament is van levensmacht vervuld. Alleen maar, hetkan dit alles niet kenbaar maken dan aan het geloof. Entoen ik niet geloofde, waande ik zeer kalm, vriendelijk, ver-standig onpartijdig te zijn: doch ach, het was inderdaad devij andschap tegen God, welke het «bedenken des vleesches«— den gewonen alledaagschen gang des natuurlijken levens —ten alle tijde kenmerkt. Nu is dat anders. Ik heb mij bekeerd,d. i. afgekeerd vau het verleden waarin ik tot nog

toe mijnleven zocht, en toegekeerd tot de nieuwe, heerlijke wereld dei-opstanding. Nu eeist ben ik waarlijk zelf handelende ge-worden. Tot nu toe dreef mij de onbekende macht der vijand-schap tegen God. Geloofd zij zijn genade, dat heeft nu uit, enik ben nu, omdat ik der vrije genade haar recht laat, eerstwaarlijk vrij geworden. Nu, uit God geboren, bewaar ik mij-



96 zelve (1 Joh. 5: 18) en de Booze vat mij niet. houdt mij uietvast. Wie klagende zegt: »och, God moet het mij geven!» —die heeft de kracht der heerlijke waarheid dat het God is, diewillen en volbrengen in ons werkt, nog niet gevoeld. Hij»zou« nog slechts willen: hij wil nog niet. Nu roemen wij in het Krms van Christus. Dit »roemen «waarvan Paulus aan het slot van zijn brief aan de Galatiersspreekt, is een wandelen op de hoogten des geestelijken levens,een aanschouwen van het Ideaal. Dit roemen is nu echter nietover de stralende schoonheid der heerlijkste dingen van dezewereld, poëzie, kunst, wetenschap, aardsche macht. Het is eenroemen in het kruis: omtrent alle aardsche idealen, ook deschoonste,

edelste, zielverheffendste, is ons binnenste ont-tooverd: de brekende, doodende macht des kruises is er overheen gegaan en heeft ze voor goed van hun bedrieglijken glansberoofd. De krachten der ziel die vroeger aan het najagen vanvelerlei droombeelden, aan het heimelijk voorspiegelen vanallerlei levensbevrediging verspild werden, komen nu vrij enkunnen, als troepen die geen nuttelooze posten meer te ver-dedigen hebben, nu onder den rechten Aanvoerder dienst doen. Dezelfde onverschillige berusting als in het leven zelf,heerschte vroeger ook in ons denken. Wij beweerden dat dewaarheid, de volle waarheid, nu eenmaal niet te bereiken is:en ook achter die schijnbaar kalme en verstandige

redeneringwas in den grond vijandschap tegen God verborgen. Want wijachtten dat de tegenstrijdigheden die door ons denken niet teoverwinnen waren, haar grond in de werkelijkheid zelvehadden: en daar deze werkelijkheid door God, den Schepper,geordend is, maakten wij inderdaad dus God tot oorzaak der



97 zonde, tot »leugenaar« (1 Joh. 1 : 10). Thans echter, onder hetKruis, blijkt het ons dat al deze duisterheden niet uit onschul-dige beperktheid van ons wezen van zelf voortvloeien, maardat zij ongerechtigheden zijn, en onze zonde tot wortelhebben. In volkomen tegenstelling met de wijsheid dezer eeuw diede «worsteling om het leven,* de overwinning van het krach-tigste verkondigt, leert het Kruis dat de zwakheid overwint,zoo zij de zwakheid der liefde is. Want hier laat de almachtzich gansch en al tot machteloosheid maken. God overwintdoor den vijand volstrekte overmacht over zich to laten. Hetgroot probleem des denkens nu is ten allen tijde geen anderdan dit: hoe kan

er vrijheid zijn? Zoo God almacht is,hoe kan er dan iets nevens of onder Hem werken dat nietHijzelf is, ja dat dus ook des noods tegen Hem zou kunnenhandelen ? Met de schepping begint dit raadsel, want de scheppingis het stellen van iets dat niet God is en tocli een zekereeigen macht heeft. Hoe kan dat zijn? Hoe kan God iets uitzijn eigen hand loslaten, zoodat het op zichzelf, meer of minder,komt te staan? Spinoza lost liet raadsel op door het feit teontkennen. God laat inderdaad niets uit zijn handen, zegt Mj.Er is geen kreatuurlijke vrijheid, God is en doet alles. Dewijsheid van anderen, die van Spinoza verwerpende, beweertwel dat er toch vrijheid is, hoe dan ook, doch

kan haar nietverklaren. Hier aan het Kruis echter toont zij zich in haarvolle macht. Hier schijnt zij dan ook God te overwinnen, zijnwereldbestuur te vernietigen, en zoo alles tot den vreeselijkstenchaos terug te brengen. Doch zie, juist het tegendeel is hetgevolg. Juist hier wordt de macht der verkeerde vrijheid, des 7



98 kwaads, overwonnen door haar vollen eisch te ver-krijgen. Hier ligt de Almacht onder den voet: »0 grootenood, God is dood!« en hier, hier triomfeert Hij dóór diendood heen, en aan de andere zijde, in de opstanding, wordenstof en geest, die vroeger raadselachtig gemengd waren, vanwelke aan het kruis de eerste de laatste scheen te overwinnen,nu volkomen gescheiden. Aan het kruis sprak de stof, de ge-vallen natuur, tot den geest: lig onder mij, opdat ik u doode.In de opstanding spreekt de geest tot de stof: lig onder mij,opdat ik u levend make, verheerlijke. Hier blijkt dus hetWonder te zijn wat het altoos in \'t verborgen is, namelijk:de vijandsliefde op natuurlijk terrein, d. i. het vergevend engenezond

door-breken van de macht der liefde dóór die deshaats, des geestes dóór die der gevallen natuur. Hier komtalzoo aan den dag dat het Wonder niet een ongerijmdheid is,ja zelfs geen raadsel meer, maar de oplossing van alle raadselen :en dat het ontkennen van het wonder niet alleen onzedelijk,maar ook in den hoogsten zin onredelijk, on wetenschap-lijk is. »God is de eeuwige noodzaaklijkheid,« zegt het verstand:en het geweten voegt er bij dat die noodzaaklijkheid de ver-oordeelende heiligheid is. »God is de eeuwige liefde« zegthet hart. Buiten Christus staan deze twee tegenover elkaar.Verstand en geweten zeggen dan: God, de natuurwet, deonverbiddelijke noodzakelijkheid, kan niet vergeven: en hethart

is dan eveneens dwalende en zegt: God kan niet andersdan vergeven. Want beide beoordeelen God dan naar zijnwezen op zichzelf, onafhankelijk van een feitelijke betooningwelke zij niet erkennen. In het Kruis nu is dit onmogelijke



99 en dit noodzakelijke tot de éénheid van het werkelijke, vanhet feit gekomen. Het Kruis verkondigt dat Gods hoogstealmacht is die der liefde, die de vrijheid des schepsels nietbeperkt maar schept. En eveneens, dat de menschelijke wilslechts vrij wordt als hij daar is om een anderen wil, dienvan God, te volbrengen; gelijk het oog eerst waarlijk ziet alshet een ander Oog ontmoet en daarin verzinkt. Dus vormen alde stralen onzer denk-tegenstellingen, in het kruispunt inéén-vloeiende, daarachter het eeuwig Licht der waarheid. Jezus isde Middelaar ook onzer in zondige beperktheid worstelendegedachten, die hij in zijn Kruis tot éénheid brengt. \') Want aan de andere zijde, aan

de zijde der opstanding, dei-verheerlijking, is door den Heiligen Geest de gedachte totdaad geworden, het verstand verzoend met het hart waaruitde bronnen des levens zijn, het leven tot licht geworden. Ookverstandelijk begraaf ik mij in Christus\' dood en kom met ge-reinigde kennis aan de zijde der opstanding weer te voorschijn,niets verder begeerende te weten dan Jezus Christus en diengekruisigd. Zoo is het Kruis ons de oplossing van het wereldraadselgeworden. Het predikt opstanding langs den weg der zelfver-nietiging. En zoo velen als er naar dezen leefregel (Gal. 6:16)zullen wandelen, over hen zal zijn vrede en barmhartigheid,als over het Israël Gods, het ware

Israël dat worstelende alsJakob in Pniël den nieuwen naam, het nieuwe leven ontvangt. \') Ik trachtte dit aan te toonen in: De eenheid des leven», naar Spinoia\'sAmor intellectualis (Nijmegen, ten Hoet 1908) waarheen ik voor verdereuitwerking van deze gedachte de vrijheid neem te verwijzen.



100 »De straf die ons den vrede aanbrengt, was op hem: en»door zijn striemen is ons genezing geworden.« Het ware,eigenlijke denkbeeld van »straf« is dat van handhavingder geschonden gerechtigheid; hei-stelling van hetheilig evenwicht -waaraan de wereld hangt. Doch daarin ligtdan opgesloten het denkbeeld der tucht, der opvoeding enverbetering, genezing van den gestrafte. Want de straf, zoo zijwaarlijk is wat zij wezen moet, ziet niet alleen op de misdaadals afgetrokken feit dat op zichzelf staat; maai- ook op denpersoon die de misdaad pleegde. Eerst als deze verbeterden genezen is, zal het verbroken evenwicht der dingen waarlijken ten volle hersteld zijn. Daarom is bij onzen Heiland Kruisen

Opstanding noodzakelijk één. Hij leed in onze plaats destraf der geschonden gerechtigheid Gods. Verbetering behoefdeGods Heilige natuurlijk voor zichzelf niet. Maar wegens deninnigen band die hem als het Hoofd des Lichaams met ons,zijn leden, tot één samenvoegt, heeft liij in zijn leden ver-betering, vernieuwing noodig. Gelijk een mensch, als zijn handof voet gekwetst is, niet zegt: «mijn hand of voet heeft pijn,doch dat deert mij niet!« maar: »ik, ik heb pijn aan mijn»haud of mijn voet!« — zoo is Christus niet alleen aan hotkruis de Plaatsbekleeder, maar ook in zijn opstanding deBehouder des Lichaams. Ook hier geldt de groote regel: »Eerstde Eere Gods, daarna en daarin, als noodzakelijk gevolg,

debehoudenis en zaligheid der menschen.« Dat hij gestorven is,dat is hij der zonde eenmaal gestorven; en dat hij leeft, datleeft hij Gode. Alzoo ook gijlieden, houdt het daarvoor dat gijwel der zonde dood zijt, maar Gode levende zijt in ChristusJezus onzen Heer. Verdicht, verstoffelijk de zonde tot zicht-



101 baarheid, dat ze handtastelijk merkbaar worde, zie, dan is zijde dood. Verdicht de Kruis vrucht tot zichtbaarheid, dat zemerkbaar te voorschijn trede, zie, dan is zij de opstanding.Zoo is dan het kruis, met zijn daar in gesloten opstanding,onze leefregel. Die leefregel luidt dan: »de zonde zal over u niet heersenen,want gij zijt niet onder de wet maar onder de genade.« Degenade is de macht die niet slechts vergeving der zondenwerkt, maar het geheele leven van Christus in ons een gestaltedoet verkrijgen. De tucht des Heiligen Geestes voltooit watChristus in ons begonnen heeft. Namelijk het middelpunt vanons leven, denken en willen is nu niet meer in onszelve,maar in

Christus overgeplant: zoodat de zonde, helaas! nogwel in ons is en blijft, maar wij zelve zijn er niet meer. Deonedele gasten zwelgen en drinken in het oude huis, maai\' wijzijn er uit weggegaan: wij zijn »in den hemel gezet.« Deeerste man, het vleesch, dat ons door de wet bond, is gestor-ven (Eom. 7 : 1—6) en wij zijn eens anderen Mans, desHeeren Jezus Christus. Maar wie van Hem zijn, die hebbenhet vleesch gekruist met de lusten en begeerlijkheden (Gal.5 : 24). Zoo dikwijls als wij buiten de onneembare vesting-dezes nieuwen levens treden, en nalaten op Jezus te zien,overwint ons de vijand gemakkelijk, en wij zondigen weder.Maar de Genade is sterker dan de wet. Die

genade is depersoonlijke verhouding van God tot ons. Onmiddellijk, invrijmachtig welbehagen der liefde, grijpt God telkens weer,herstellend en levenbewarend, in ons geestelijk bestaan in.Door dat dit elk oogenblik geschiedt, is er gestadigheid, vast-heid in ons geestelijk leven. Maar die vastheid is derhalve



102 niet in onze sterkte, neen in de trouw Gods: gelijk de regel-maat van \'t geen wij de natuurwetten noemen, niet ligt in devastheid der dingen maar in de onveranderlijkheid Gods. DeHeilige Geest toont ons telkens in het Kruis weer onzen vloeken onzen dood, maar tevens onze vrijspraak en verlossing vanalle macht der zonde. Dit zoo laten zijn als het is, Gode ditrecht geven, dit is te »gelooven«. Wij hebben dus, om tegelooven, niet telkens weer een zekeren korter of langer wegvan voorbereiding noodig. God bereidt, voorzeker, in ons harten leven het tijdperk des geloofs vóór. Maar dit behoort totzijn verborgen leidingen. Wij voor ons hebben elk oogenbliktoegang tot den Troon, die een «troon van genade«

is gewor-den. In dit persoonlijke ligt ook de zekerheid van onskennen van God en zijn waarheid. »Ik ben verzekerd«, zegtPaulus, »dat niets mij van de liefde Gods in Christus scheidenkan.« Die zekerheid ligt in Gods onfeilbare getrouwheid. Hieris de »macht«, hun die Jezus aannemen, gegeven (Joh. 1: 12).Hier worden alle krachten des geestes van den druk der zondeverlost, en in de hemelsche atmosfeer worden wij weer vrijen oorspronkelijk, worden wij onszelf. Vandaar de »groote blijdschap« des nieuwen levens. Wijstreven niet naar het ideaal, maar leven van het bereiktideaal uit. »Weet gij niet dat zoovelen wij in Christus Jezus gedooptzijn, wij in zijnen dood gedoopt zijn? Wij zijn dan met hembegraven

door den doop in den dood — tot toeëigening vanChristus\' dood met al zijn vruchten — opdat gelijk Christusis opgewekt van de dooden door de heerlijkheid des Vaders,wij ook alzoo in nieuwigheid des levens wandelen. Want, ééne



103 plant met Hem geworden in de gelijkmaking zijns doods— door het geloof in Hem overgezet, met Hem saamgewassentot éénheid van ervaring, recht en kracht —? zullen wij hetook zijn in gemeenschap aan zijn opstanding. Ook wij, gestor-ven zijnde, hebben afgedaan met de zonde, houden het daar-voor dat wij der zonde gestorven maar Gode levende zijn inChristus Jezus onzen Heer. Christus maakt ons niet slechts rein maar houdt ons ookrein. Heerlijk, onbeperkt is de levenshorizont die zich aldus voorons opent. Wanneer door overgave aan de eeuwige Liefde dieons tot in den dood heeft bemind, de engliartigheid der zelf-zucht uit ons verdwijnt, dan heeft onze wil

geen grens danin God die oneindig is. Zoo heeft dan de vrije vlucht vandien wil geen perken meer. Wij leven dan niet meer ophetgeen God geeft, maar op hetgeen Hij is, op >>allewoord dat van Gods mond uitgaat.« En wie is Hij\'? Hijis de driemaal Heilige. Ik kan niet genoeg daaropnadruk leggen dat het Kruis des Verlossers de verheer-lijking der heiligheid Gods is. In dat kruis heeft God»de zonde veroordeeld in het vleesch (van Christus) opdat hetrecht der wet vervuld zou worden in ons.« Gods heiligheid,vroeger onze schrik, is nu onze eenige troost en hoop ge-worden — ziedaar de zalige verandering, door het Kruis aan-gebracht. God kan den zondaar niet anders en op

geen anderengrond ontmoeten, dan als rechtvaardige Rechter: en zóó ont-moet Hij hem op Golgotha. In de geschiedenis van Israëlontmoet Hij hem als onderwijzende, geduldige Rechter. InGalilea, bij Jezus\' eerste openbaar optreden, als liefelijk lok-kende Rechter. Bij Jeruzalem, op den intocht, als weenende



104 Rechter. Op Golgotha als bloedende, stervende Rechter, smee-kende: mij dorst naar uw heil! In de gave en leiding desHeiligen Geestes, als levendmakende Rechter, in de overwinningdie zijn heiligheid hehalen zal. Ja in den Heiligen Geest vindenwij God niet alleen in wat Hij werkelijk is, maar in al watwij kunnen begeeren dat Hij ooit voor ons zijn zal. God isHeilige Geest, dat wil zeggen: God is niet alleen werkelijk-heid, maar ook Ideaal. Doch zijn hoogste ontplooiing kan altijdslechts toonen hetgeen Hij is, want Hij zegt vooralle toekomstgelijk voor het heden: »Ik hen die Ik ben.« Onze hoogstezaligheid is te weten dat Hij is die Hij is. en dat Hij, ditzijnde, nooit anders zijn zal ot\' zijn kan. Want daardoor

alleenzullen wij ten laatste behouden worden, als, wat in ons nogonreins overbleef, weggezengd door de laatste stralen van Godsrecht, geheel zal verdwijnen en niets zal overblijven dan hetzalig werk zijner genade; en alzoo, naar het heerlijk Schrift-woord, de >genade zal heersenen door rechtvaardigheid tot heteeuwige leven, door Jezus Christus onzen Heer.< Maar is deze overwinning reeds aanwezig\'? Zijn er clan geen verzoekingen en smarten meer ? O lijdende, zwoegende ziel, hoe zou ik u beleedigen met ditte zeggen. Het hart kent zijn eigen bittere droefheid. Ja dediepste smarten zijn zonder naam. Daar zijn trillingen der zielof schrijnende wonden die zeer bepaald van het bestaan eeneralmachtige

hulp overtuigen, omdat wij er lang onder bezwekenwaren, zoo het niet naar waarheid geschreven stond: »Hijondersteunt mij door zijn arm ten dage der verbrijzeling; Hijbergt mij in het binnenste zijner tent tot het onweder is voor-bijgegaan.» O kom hier, ik ken uw lijden bij eenige ervaring.



105 Niet waar, met uw lijden, met uw onvervulden wensch, metuwe gapende bloedende wonde schijnt u het leven één grootijsveld toe. Dat is het voor u ook werkelijk. En op dat ijs-veld moet gij nu treden in het geloof dat er bloemen op ont-luiken zullen voor uw voet. Dat vale, troostelooze leven moetgij nu aanvatten, niet met stomme onderwerping, maar metvrijwillige liefde: het moet uw lust worden. Of wel, hier isde beker met het u onuitsprekelijk dierbare, dat van u afge-vergd wordt. Treed met dien beker aan den rand der zee.Werp hem daarin zonder hem aan de lippen te zetten. Endenk er niet heimelijk bij: hij zal mij toch teruggebrachtworden. Vlei u niet dat de eeuwigheid

u ditzelfde genot,in dezen aardschen vorm, zal terugschenken. Een sentimen-teel en hemel maak u niet. Houd ook de smart over het gemis nietkrampachtig\' vast. Neem niet straks terug wat gij nu ver-loochent, door in de eenzaamheid het verband van de wondelos te wikkelen en in uw binnenste te wroeten met de wel-lust der krijtende smart. Neen, ook dat niet. Gij hebt testerven aan dit alles, te sterven aan uzelve. Welnu, o mijn broeder, zie in Jezus dat er geen smart is,neen geen enkele, of men komt haar in zijn kracht te boven.Uwe droefheid, met het oog op hem gedragen, is barenssmart:haar zal niet blijdschap vervangen, maar zij zal zelve totblijdschap worden (Joh. lb\'

: 16—23). Hij die de opstan-ding en het leven is, kan door stervensmoed weer levenslustin u doen ontluiken. Misschien zijn de kiemen tot levenslustdoor langdurige droefheid in u verstorven. Gedenk dan aanSarah, »in wie de moeder verstorven was,« en toch heeft deHeer haar tot een blijde moeder gemaakt. Ook in u is het



106 Hem niet te wonderbaar, die kiemen tot vruchtbaarheid tebrengen. Geef Hem de eere, Hij is almachtig, immers Hij isde Liefde. Ook van hetgeen verloren is in uwe vatbaarheidvoor levensvreugde, geldt het woord: de Zoon des menschenis gekomen om te zoeken, te zoeken van uit het diepste puin,en dan te behouden wat verloren was. Hij is gekomen om denoceaan uwer smarten te treden op de zwoegende borst, en ookvoor u dat schrikkelijk pad begaanbaar te stellen tot aan deoverzijde. Hij is verschenen om eiken dood te niet te doen, datis: om het woord onherstelbaar voor eeuwig weg te vagen. De smart wordt niet ontkend, maar in het leven opge-nomen bij het kruis. Hier ontstaat die gelijkmatige

vrooüjkeernst, waarbij men voelt dat een na veel strijd behaalde over-winning de achtergrond is. Een vasten met gezalfden hoofde. \') Met dat al, ja zeker, is het een vasten. De Bruidegom isnog niet gekomen: daarom vasten de bruiloftskinderen. Maarzij verwachten den Bruidegom, den Koning. In die verwach-ting hebben zij liefde voor de wereld, die zijn eigendom wordt,en vervangen »den strijd om het bestaan,« de natuurkeus vanhet sterkste, door het zoeken van het zwakste om hetin liefde te dienen. »Stil alle vleesch voor het aangezicht desHeeren.« De Koning komt! Bij die zalige verwachting heeft Gods Woord een glans voorhet leven achter en vóór ons: zoowel over wat reeds volbrachtis, als over wat

nog volbracht zal worden. En die glans over-straalt ook het heden waarin wij welgemoed wandelen. \') Over deze „zelfverloochening" als grondtrek des geestelijken levens,handelt het op ontvangen verzoek hierachter op bladz. 108-000 toege-voegd opstel.



107 Dichters en denkers twisten er over, of het leven een wer-kelijkheid dan wel of het een droom zij. Ons is het beide.Een werkelijkheid, want de eeuwige God werkt er in. Eendroom, een schaduw, want het gansche schepsel zucht metopgestoken hoofde en ziet de openbaring der kinderen Godstegemoet: den nieuwen hemel en de nieuwe aarde, dewerkelijkheid der werkelijkheden verwachten wij.



ZELFVERLOOCHENING. (Zie de aanteekening b\\j bladz. 106) Mijn vriend, een zeker niet geheel onbekend leeraar, prediktmet nadruk de zelfverloochening. In zijn verkondiging beminthij de diepte, en zoekt met ernst door te dringen tot de vollebeteekenis van Gods Woord, hetwelk hij onbepaald gelooft.Groot is de verscheidenheid der onderwerpen die hij behandelt entoelicht. Men voelt bij hem, te doen te hebben met een Schrift-geleerde die uit zijn schat oude en nieuwe dingen te voor-schijn brengt. Maar altoos, altoos is het de zelfverloocheningwaar bij hem alles in is samengevat. Zelfverloochening, afstanddoen van het oude leven om het nieuwe te winnen: verzakenvan het tegenwoordige, tijdelijke, om

uit de vlam des offershet eeuwige te zien ontbonden worden en het, als het éénigedat waarde heeft, aan te grijpen. Het kruis, het kruis, hetgoddelijk majestueuze, oneindig heerlijke Knus, zooals het degrond der opstanding is — iets anders kent en verkondigthij niet. En toch geloof ik dat mijn vriend de zelfverloochening nietten volle kent. Van heeler harte en oprechtelijk gelooft hij wathij verkondigt: van het spreken buiten eigen ervaring om heeft



109 hij een diepen afkeer. En toch — neen, ten volle kent hijdie zelfverloochening, welke hij altoos predikt — zoo vreesik — voor zichzelve nog niet. Op zijn aangezicht is doorgaans, dikwijls althans, een pijnlijketrek. Te weenen met de weenenden gaat hem beter af, danzich met de blijden te verblijden. Hij voelt dat zelf, en wenschtehet wel anders, wenschte de gulle vroolijkheid die hij inanderen zoo gaarne ziet, ook zelf te hebben, maar het gehikthem niet. Als christen weet hij dat het Sto?cisme in zijn kernhoogmoed en verfijnde eigenbaat is onder verheven gestalte —en toch, er is iets sto?sch in zijn minachting voor allerlei genotdes levens. Wil men hem tot ziük genot

trekken, hem daarindoen deelen, hij weigert het dan niet, want hij is een vijandvan gemaaktheid en opzichtigheid. Maar het geoefend geestelijkoog ziet dan toch in hem een zekere Johannes-de-Dooper-ge-stalte, iets anders dan »den Zoon des menschen die gekomenis etende en drinkende.* Waarom zeg ik dan nu van dezen vriend gelijk ik het hemzelven ook gezegd heb, dat hij de ware volle zelfverloochening,die hij steeds predikt, nog niet kent? Omdat hij er te veelover spreekt en haar (al tracht hij het te verbergen) onwille-keurig te veel toont, om haar ten volle te bezitten. Ten vollezeg ik. Want zelfverloochening heeft twee trappen. De eersteis de hoogte die mijn vriend

heeft. De tweede is, stil, kalm, sterk,maar verborgen als de wortels van den eik, die onder dengrond liggen. Een mensch die zichzelf nog min of meer wet-tisch verloochent, weet dat hij het doet. Maar wie zich evan-gelisch, d. i. niet door de kracht van een kloek besluit maardoor de kracht der liefde van Christus leert verloochenen, die



110 weet niet meer dat hij het doet. Hij »vergeet« ook in dezen»wat achter is, en strekt zich uit tot hetgeen vóór is.« Men mag de zelfverloochening met de kunst vergelijken.De kunst heeft ook twee trappen. Bij den eerste der beidetrappen zegt de toeschouwer, het kunstwerk ziende: o hoegroot is de kunst van dezen man, hoe toont elke bijzonderheidin het kunstwerk, dat wij hier het gewrocht der geheele toe-wijding van een kunstenaarsziel en kunstenaarshand vóór onshebben! Maar op den tweeden hoogeren trap zeggen wijdit niet. Daar toch heeft de kunstenaar nog hooger voortreffe-lijkheid, maar hij heeft zich waarlijk en ten volle toe-gewijd, zichzelf algeheel verloochend. Hier merken wij danniets meer

van hem, den kunstenaar. Slechts bewonderen wijhet werk, maar de maker heeft alle sporen van zijn inspanningzoo geheel verborgen, te niet gedaan, dat wij van hem en vanzijn arbeid niets meer merken. Als wij een rede gehoord hebben, en dan uitroepen: »hoeschoon, hoe prachtig, hoe aangrijpend!« dan was de kunst dessprekers groot. Maar als die kunst nog grooter, als zij voltooidis, dan spreken wij daarna niet over de rede noch over denredenaar, maar gaan stil heen en doen wat hij gezegd heeft. Het is schoon, zichzelf uit te wisschen. Maar het baat niet,zoolang men niet daarbij ook de sporen dier zelfuitwisschingheeft uitgewischt. Want anders blijft het gevaar bestaan, datde mensch ?n zichzelf van

die zelfuitwissching bewust is ?nhaar goed noemt, en dat hij dus, als Sisyphus, juist wanneerhij den steen tot den top des bergs heeft opgestuwd, hemweder naar beneden laat rollen en van voren af aan beginnenmoet.



111 De ware volle zelfverloochening heeft geen streng maar eenliefelijk, helder uitzicht. In haar wordt er gevast met eenvroolijk gelaat. Niet omdat men de pijn verbijt en ontveinst,maar omdat de innerlijke glans des nieuwen levens zoo krachtigis, dat hij van binnen naar buiten uitstraalt en in den vormvan een gezalfd hoofd, een gewasschen en vroolijk aangezichtoptreedt. Hier heeft de opstanding den dood verslonden. Dekinderlijkheid, ongedwongenheid, vanzelfsheid is teruggekomen.De rimpels zijn gladgestreken. God wordt gezien als onuit-sprekelijk goed. Te gelooven, dat is voor zulk een, wat velejaren geleden een arme wever mij zeide: «gelooven is heel,heel goed van

God te denken, dat er het eind van weg is.«Die zich waarlijk ten volle verloochent, men ziet het hem nietaan, zoo eenvoudig en natuurlijk is zijn leven geworden. Wantde zelfverloochening is nog niet werkelijkheid, zoolang wijonszelve niet verloochenen, dat is ook, vergeten. Dus zoolangik nog weet dat ik het doe, zoolang doe ik het nog niet. Eenkind van God is een Orpheus die zijne Eurydice, zijn beterik, uit de hel des verderfs naar boven, naar de wereld deslichts, opwaarts geleidt. Hij moet voortgaan, rustig en geloovigvoort. Maar zoodra hij dat beter Ik vóór den tijd wil aan-schouwen, zoodra lüj onderweg omziet, wee, wee, daar wijktEurydice terug en zijn arbeid is te

vergeefs! Wonderbaar heerlijk zijn dikwerf de wegen langs welkeonze God zijn kinderen tot die zelfverloochening geleidt. Eenvan die wegen is ook mijn vriend niet onbekend. Het is deze,dat God den mensch er toe leidt om door eigen oubedachtheidzijn levensideaal te verstoren, te vernietigen. In den twaalfden zang van Tasso\'s »Verlost Jeruzalem» is



112 een aandoenlijke maai\' tegelijk, dunkt mij, diepzinnige episode.De ridderlijke christenheid Tankred bemint met al den gloedzijner ziel eene jonkvrouw, de heidensche Klorinde, wier dap-perheid in het belegerd Jeruzalem de steun van den Moham-medaanschen vorst is. De beeldsehoone Amazone doet eennachtelijken uitval, keert terug, maar terwijl haar medestrijdersbinnen de poorten der stad geborgen worden, blijft zij er buiten.Zij geraakt in tweegevecht met Tankred die, niet wetende wieMj voor heeft, haar doodelijk wondt. In het gezicht des doodsspreekt zij voor haar overwinnaar een wensch uit dien zij inhet hart droeg, namelijk om als christinne te sterven. Zooalsten Kate vertolkt: „Vriend, gij

verwint! \'k Vergeef. Ook gij vergeel\'!Gena — niet voor mijn lichaam: \'k laat het slopen! — Ma-ir voor mijn ziel, mijn arme ziel! Ik sneef:Och, Christen, bid voor mh\' en Iaat mij doopen!" Tankred, verteederd en ontroerd, schept uit een beekjenwater tot den doop in zijn helm, keert terug, ontbloot hetvizier der zieltogende, — en ach! het is Klorinde zelve diehij gedood heeft. — En Tankred heeft zijn vlijrteud wee, hoe groot,Naar d\' achtergrond van \'t schreiend hart gedreven. En zoo hij haar door \'t ijzer heeft gedood,Nu geeft hü haar door \'t water eeuwig loven. Hot „Amen" ruischt. Naar \'t hemelsch morgenroodHoudt zij den biik glimlachende opgeheven, En \'t is als spreekt in zalig zielsgenotHeur brekend oog:

„Vaarwel, ik ga naar God!" Maar als nu Tankred, krank van zielesmart, te bed ligt,



113 verschijnt hem in den nacht de verheerlijkte Klorinde, en troosthem met deze woorden: \'k Dank u mijn heil Gij hebt van \'t stof der aardUit misverstand vroegtijdig mij doen scheiden. \'t Werd mü vergund, ter blijde hemelvaartDoor u gewijd, de vleug\'len uit te spreiden. Nu leef ik in den groenen levensgaard.\'k Rust in Gods schoot: daar blijf ik u verbeiden, Daar zult gij eens in d\'eeuw\'gen zonnesloorMijn schoonheid zien en aller Eng\'len choor. Wilt gij \'t geluk der hooge hemelzalenNiet ruilen voor een eindloos weegeklag, Zoo leef, en weet — o laat mij \'t u herhalen —„Ik heb u lief zooveel ik kan en mag." Z(j spreekt: lieur oog schiet heil\'ge liefdestralen,Zoo als nooit de

aarde in sterflijke oogen zag. Ze oinsluiert zich met licht en is verdwenen;Maar nieuwe troost stroomt door zijn aad\'ren henen. Aldus leidt onze God ook ons niet zelden zóo, dat wij alsTankred ons eigen jaren lang in de ziel gedragen ideaal, juistals wij het eindelijk binnen ons bereik hebben, door misver-stand en onbedachtheid dooden. Maar nu van ons scheidendevraagt dat ideaal ons: »doop mij!« En als wij dat doen, alswij onze stervende levensvreugd niet in de harde noodzakelijk-heid maar in Christus\' dood begraven, dan schreien we misschieneerst nog wel bittere tranen om het gemis, maar hemelschoonverschijnt ons dan, terwijl het daglicht des gewonen

levensverbleekt is, dat ideaal in verheerlijkte gestalte, en spreekttot ons: treur niet langer om mij, ik heb u lief; wij zien voorden Troon elkander weder. En met nieuwen moed staan we i



114 dan op om verder het leven in te gaan en Gods raad uit tedienen. Dat is een moeielijke maar ook heerlijke weg. Die hem gaatheeft naderhand den Heer voor niets zoo innig gedankt alsdaarvoor, dat Hij in zijn strenge doorzettende barmhartigheidhem dezen weg niet spaarde. Want ja, enkel barmhartigheidis hier Gods doel. Niet om den dood, die slechts voorbijgaandmiddel is, maai\' om het leven dat uit dien dood opbloeit, ishet Hem te doen. O mijn broeder wil het gelooven: het is honderdmaal meerwaar, dat mijn zwakke taal het u verzekeren kan. Vat moeden wees blijde, want alles is vergeven en goedgemaakt watgij bedorven hebt. Treur nu ook niet, nadat gij uwe schuldbeleden en in Christus\' bloed

uitgedelgd gezien hebt, treurnu niet verder over wat geschied en niet meer te veranderenis. Het werd in Gods Raad omtrent uw en anderer leven op-genomen: neem gij het dan ook kloek en eenvoudig aan, nietverder omziende naar hetgeen achter ligt, maai- u uitstrekkendetot wat vóór is. God wil u v rooi ijk hebben, verheugd in denglans zijner liefde. Niet de verloochening is het doel: zij isslechts middel, en het doel is het blijde stille in God ver-nieuwde bestaan. Niet de smart van den strijd, maar de heer-lijke vrede der overwinning, het feestelijk aanschouwen vanzijn aangezicht wil Hij van u. Niet een pijnlijk afstand doen van dit leven wordt gevraagd,maar de eeuwige liefde van Christus wil zich u

kenbaarmaken: en als gij haar ziet, valt van zelf alles weg wat zichmet haar inwoning niet verdraagt. Zoek het Koninklijk Gods,dan worden van zelf alle dingen u toegeworpen. Dat is met



115 andere woorden: wie het geluk wO vinden moet het niet zoe-ken, maar het oprechtelijk om Jezus\' wil opges\'en. Oprech-te 1 ij k moet hij het opgeven: niet den ring van Polykrates inde zee werpen met heimelijk donken: >tot loon voor dit offerbrengt een visscher hem mij zeker wel in den buik van eenvisch terug!« Daartoe is het noodig Jezus Christus, dat is deeeuwige ontferming, te kennen: want om den wille van ietsminder dan lüj is, kan geen mensch zichzelf verloochenen.Uit vriendschap en liefde of om krijgsmanseer of uit iets der-gelijks kan men zijn leven verloochenen; maar alleen omJezus\' wil kan men zichzelf verloochenen, anders is hetonmogelijk. O zalig en

heerlijk is dit. »Men is niet heer, men is nietknecht, men is een vroolijk kind,« zegt de dichter. \') Knechten heer beteekent hier hetzelfde, komt op hetzelfde neder.Beiden hebben dit met elkaar gemeen, dat zij zichzelve nietverloochenen kunnen. De »knecht«, de slaaf der wereld enzijner eigen lusten, heeft zichzelf weggeworpen en houdt geen»zelf« meer over dat lüj zou kunnen verloochenen. De >heer«,de trotsche eigengerechtige die meent, zich boven de wereldte kunnen verheffen, geeft zichzelf niet op, en heeft dus evenweinig als de knecht zijn Ik gereed om het te offeren, teverloochenen. Alleen het »vroolijk kind« verloochent zichzelve,omdat het in zijn blijdschap zelf niet

weet dat het zulks doet. Mijn vriend kent dit alles nog niet ten volle. Maar hij weetdat het zoo is, en daarom zal hij er ook komen, want God isalmachtig en getrouw, ook voor hem. Zoo is de slotsom van al onze overwegingen eenvoudig dat \') Spitta.



116 de éénige die zichzelf waarlijk en volkomen verloochend heeft,is de gekruisigde Christus. In hem staat de levende zelfver-loochening, met haar keerzijde, het nieuwe leven der opstan-ding, vóór ons. En in deze zelfverloochening, in dezen wilzijn wij mede geheiligd ééns voor al (Hebr. 10 : 10). Aan deze laatste woorden voeg ik, schrijver dezer bladzijden,nog iets toe. Dit geheele boekje dat hier eindigt, beweegt zich op hetgebied des i n w e n d i g e n levens, zooals het motto spreekt vanChristus in ons geboren, zonder wien wij toch verloren zoudenzijn al ware hij duizendmaal vóór ons geboren. Dit alles, langejaren geleden geschreven, beaam ik nog, en laat het, metkleine toevoegsels die niet wijzigen

naar ophelderen, met blijd-schap weder in druk uitgaan. Maar toch, zoo ik weder overhet Kruis des Verlossers schreef, zou ik het anders doen. Hetbenadrukken van het inwendige leven op deze bladzijden iswaar en goed, maar om de reden, reeds in het begin aange-stipt, leg ik thans, in mijn ouderdom, gereed om voor mijnMeester te verschijnen, meer gewicht op het boven mij vast-staande, op den Christus vóór mij. Niet omdat «Christus inmij« minder voor mij waarde hebben zou, maar omdat ikbeter dan vroeger inzie hoe »Christus vóór mij« reeds allesin zich sluit wat in mij geschiedt en nog voltooid zal worden.Mijne ziel juicht, heeft vrede, hoeft alles in de b o r g-g e r e c h t i g-heid mijns Middelaars.

Waarom spreken wij niet meer dandoorgaans geschiedt, van dat > zooveel beter verbond« waarvanJezus »borg geworden« is? (Hebr. 7 : 22). Borg voor Godbij ons, ja, maar niet minder, o heerlijke zalige waarheid!— niet minder borg voor ons bij God! Borg van een beter,



117 van een onvergankelijk verbond, omdat lüj «priester is ineeuwigheid« vs. 21. Het is Gods eeuwig voornemen enRaad, ons in Christus in te lijven. «Omdat hij, de Christus,en met hem zijn Lichaam, en in dat lichaam elk lid dat eréén plant me? wierd, geheiligd is, daarom rust de ziel in haarHeiland met een eeuwige ruste, en veel hooger zekerheid nogdan een schuldenaar in zijn aardschen borg vindt, vindt deingeplante ziel in den Borg des beteren verbonds, d. i. inChristus.« \') Want niet als Aiiron is Jezus slechts priester vaneen tijdelijk, voorbijgaand verbond, maai\' van een eeuwig ver-bond. Inliet «onvergankelijk priesterschap« ligt dan ook allesbesloten, »waarom hij ook

volkomelijk kan zalig maken diedoor hem tot God gaan, alzoo hij altijd leeft om voor hen tebidden« vs. 25. Want hij is priester, die het volbracht heeft,en ook Koning aan Gods rechterhand, die het volbrengen zaltot het allerlaatst en alleruiterst einde. Er behoeft nu nietsmeer bij. De vrede is volkomen en eeuwig bevestigd. DePersoon des Middelaars is eeuwig, daarom ook zijn werk. Hijdoet voor mij »al de dingen die bij God te doen zijn,« en ditte gelooven, te weten, is mijn voile zaligheid. Want het is deinstraling van het onvergankelijk leven mijns Hoofds; endaarom is mijn persoonlijke betrekking tot God niet minderwaarachtig dan Gods persoonlijke betrekking, in Christus, totmij.

Mijn borg is Jezus zelf, in de geheelheid van zijn bestaanen doen. 2) \') „Zyn uitgang te Jeruzalem. Meditati?n voor het loden en stervenonzes Heeren, door Dr. A. Kuyper, bl. 285.*) Zie Ch. de la Saussa/e, de Brief aan de Hebreen, 2e dr. p. 264.



118 Zoo denk ik aan u terug, geliefde P. G.! uitverkorenevrouwe, met J. V. uwe en mijne vriendin te Hilversum voorbijkans 50 jaren de steun des jeugdigen leeraars die in dank-bare vereering zijn God voor u beide dankt. Van uw ziekbedreikte gij mij dat lied toe dat gij niet meer noodig hebt nugij Hemzelve ziet, maar dat mij sedert dien dag bijblijft alsmet uwe eigen zwakke liefelijke stem gesproken. PhilippHeinrich Hiller prijst daarin den Heiland wien »alle dingenzijn overgegeven van den Vader, <- en die in deze almachtspreekt: >Komt herwaarts tot mij grj allen die vermoeid enbeladen zijt, Ik zal u rust geven.« „Kommt hei\' zu mir!" Du süsses Wort, Durehdringe mir den tiefsten Grund der Seele! Vergess ich

dein, so tlieht dor Friede fort,Und aller Trost, dass ich mich taglich quale. Ich muss vergehn, wenn ich dies Wort verlier\':„Kommt her zu mir!" Das isl dein Ruf, o Gottes Sohn! Du Iiebest mich, os ist dir Ernst von HerzenDu anderst das auch nicht auf deitiem Thron, Was du mir einst verbürgt mit Todesschmerzen.Wir sind versöhnt; aus Gnadon horen wir:„Kommt her zu mir!" O Wort, von dem man leben mag,An dir kann sich die kranke Seele weiden! Herr, wann du einst an deinem grossen TagGerechte wirst von den Verlornen scheiden, Dann schenk\' mir nur das eine Wort von dir:„Kemmt her zu mir!"

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

