Utrecht University Library

Het kruis des Verlossers

https://hdl.handle.net/1874/235773



https://hdl.handle.net/1874/235773

Het Kruis des Verlossers

J. H. Qunning







BIBLIOTHEEK UNIVERSITEIT UTRECHT

~ DURURRENTRETERI

2948 390 0






HET KRUIS DES VERLOSSERS.

B e T T a—

” BIBLIOTHEEK
NED. HERY. KEAK |

5
/109 (258






HET KRUIS DES VERLOSSERS.

DOOR

J. H GUNNING.

VIJFDE DRUK.

War Christus tausendmal in Bethlehem geboren
Und nicht in dir, so bist du doch verloren.

's GRAVENHAGE,
W. A. BESCHOOR.






Aan de nagedachtenis van ontslapen vrienden

te 's Gravenhage.

Mijn herinnering noemt Uwe namen met inniger dankbaar-
heid dan ik kan uitdrukken in woorden, toch niet te verstaan
door wie U niet hebben gekend. Met eenigen Uwer had ik
een gemeenschap in Christus, die het mij tot een sterkende
gedachte maakt, dat gij in der tijl dit boekje hebt gelezen en
goed gekenrd. Blijde met de bescheiden taak die mij hier nog
te vervullen overblijft, reikhals ik er toch naar, met U véor
den Troon onzen Heiland beter te loven en onzen God vol-

komen te sdienen<. (Openb. 22 : 1-—5).



Voorrede voor den vierden druk.

Indien de begeerte van den geachten heer Uitgever om dit
geschrift nog eens der Gemeente aan te bieden, mag gelden
als gevolggeven aan een werkelijk verlangen der Gemeente
zelve, zoo vntvang ik met het ter perse leggen van dit geschrift
de hoogste cere die mij hier beneden kan te beurt vallen,
Namelijk dat de Gemeente des Heeren ten vijfden male 1)
begeert te lezen wat ik over het Kruis des Verlossers, nu
twintig jaren geleden, geschreven heb. Het is mij een tronstvol
bewijs dat ik het waarlijk uit haar geloof, d. i. uit de eenwige
waarheid die de Heilige Geest leert, in hoe gebrekkigen vorm
dan ook, heb mogen schrijven; want partijgunst draagt mij niet.
Mijn geloof is in die twintig jaren het zelfde gebleven, alleen
onvoorwaardelijker en vaster aan het heilig Schriftwoord aan-
gesloten, Wat ik toegevoegd heb, draagt daarvan de blijken.

Als titel heb ik weder het oorspronkelijke »Het Kruis des
Verlossers« geplaatst. Ook is weggelaten wat er in later nitgaven,
niet tot bevordering der harmonie, (ik zie het nu) was bijge-
voegd, zoodat de gemeente in hoofdzaak het oorspronkelijk boekje
terug ontvangt waar tot mijn innige blijdschap een zegen op gerust

1) Op den titel staat ,vijfde druk™. Maar met de oorspronkelijke, hier
niet meégerekende, nitgave genomen zou het de zesde druk zijn



heeft voor velen. Daarentegen is de inhoud van een voorlezing
over »De heilige Schrift het hoek van het Kruis<, omdat, waar
ik haar hield, de uitgave met cenigen aandrang gevraagd werd,
ter geschikter plaatse, naar ik hoop, hier ingevoegd; zoomede
ale aanhangsel een stukje over »Zelfverloochening« (in de
Magdalena van dit jaar) hetwelk velen, naar mij gezegd is, nog
eens wenschen te lezen. Als samenvatting van alles geef ik
nog, gevolgd naar Theremin, de woorden met welke ik die
voorlezing besloot:

Des Hoogstens Geest sterkt onzen geest de pennon
Om op te zweven als met aad’laarswieken:

Om 't esuwig Licht, als bij een uchtendkrieken
Van waarheidsglans uit reiner sfeer, te kennen.

Ook mii kan zulk een opvaart wel gelukken,
Als ik tot Gods aanschouwing mij verheffen
En 't heilig Schoon van verre mag beseffen;
Toch blijft des vleesches zwakheld mij nog drukken.

En zoo als de Ad’laar, moé van op te stijgen,
Straks weér omlang zweeft naar des bergtops ceder,
En rust vindt op den hoogste van zijn twijgen —

Dus, als met inwaarts plooien van heur veder,
Daalt mijn gedachte om zich ter rust te neigen,
En zet zich op den stam des Kruises neder.

‘s Hage, Januari 1881,



Na vier en twintig jaren wordt van verschillende zijden op
nienw cen nitgave van dit boekje begeerd. Het is mij tot
groote hlijdschap, door het voldoen aan dit verlangen aan het
einde mijns levens te mogen betuigen dat, wat ik met den
gloed der eerste liefde in mijne jeugd schreef, ook vodr de
poort der ecenwigheid wordt beaamd, Als ik deze bladzijden
herlees, vind ik wel meermalen een voornit-nemen van wat
eerst bij dieper ervaring mag gezegd worden. Dit is mij tot
verootmoediging, Maar nn, verder gekomen, zeg ik toch dat die
woorden widr zijn, zeer veel meer dan ik heb kunnen uit-
drukken. lk spreek nu tot een jonger geslacht. Met vreugde
roep ik hon toe: mijne vrienden, alg het bloed trager vloeit,
de gedachten minder levendig worden, de fantasie haar veer-
kracht verliest, het weheele leven zijn kracht voelt afnemen,
dan blijken de idealen der jeugd niet —- zocals velen zeggen
— ijdel te zijn. Alleen, zij worden gezift, en, wat er waars
en eenwigs in was op elk gebied, dat blijft gewaarborgd in
den Eéne die niet met de wereld verbleekt, Jezns Christus
den eeuwigen Heiland.

ArnHEM, 1904,



Er is op aarde eene Gemeente van Jezus Christus, onder
menigerlei naam en vorm de wereld doorgaande. Zij is er ge-
weest van den heginne en zal blijven tot het einde, want haar
eenwige Koning kan niet zonder onderdanen zijn. Haar leven
is die Koning zelf. Zijn nitgangen zijn van eeuwigheid, zijn
Hefde reikte zichtbaar naar beneden tot in den smaadl van
Golgotha. In zijn sterven aan het krmis voor cen verloren
wereld is het leven der Gemeente. Want had zij dat kenis.
dat bloed der verzoening niet, de gemeente zou niets hebben
om te belijden en om te leven. Neem Christus’ zoenofferande
weg, gij vernietigt dan niet slechts den eenigen troost in leven
en sterven, maar ook den Christus zelven. Immers hij wordt
dan een wetgever, een leeraar, een voorbeeld. Maar weldra ge-
voelt men dan. geen historischen persoon meer noodig te hebben :
het »godsdienstig beginsel« is voldoende — en wat men over-
houdt is een ledig begrip. ten onrechte sidee« genaamd. Dit
alles behoort echter tot een dorre godgeleerde of wijsgeerige
school: de gemeente weet van al dit afgetrokkene niets. Zij
kent alleen Jezus Christus, die hare zonden gedragen heeft op
het hont, en door wiens striemen wij genezen zijn. Wij zijn
samen genezen en levend gemaakt. Geloofd zij God, ook ik mag
mede getuigen in dat groote koor, dat alle eeuwen déor zijn
stem opheft om den eenwigen Heiland, het vleesch geworden
Woord te prijzen. kKnkele van die tonen wil ik in deze blad-
zijden wedergeven.

Veel meer dan dat ik ecertijls een zondig mensch was en 5

1



2
mjj nu genade geschied is, kan ik nog niet zeggen. Ik maak
er dan ook in de verte geen aanspraak op, het Kruis des Ver-
lossers voldeende te beschrijven, Wat ik van mijn Heiland ken,
is iets zeer aanvankelijks en gebrekkigs, en als ik het duidelijk
zal heschrijven dan moet ik het vele malen vergrooten, anders
ware het te klein om voor mijne broeders te kunnen zichthaar
wezen. Ik heb het van Boven ontvangen uit het midden der
gemeente aan welke ik het weder teruggeef. En in die ge-
meente zjn er velen voor wie mijn woorden slechts teekening
zijn van ervaringen aan de hunne gelijksoortig, doch bij hen
met veel meer leven en kracht vervuld, dan tot nog toe bij
mij. Trouwens, hoewel deze heilige zaak hare vastheid buiten
ons heeft in de geschiedenis, van welke zij middelpunt en kern
is, toch houd ik het altijd voor iets zeer persoonlijks, van den
zoendood des Verlossers te getuigen. Als ik eene getuigenis
loor, die beweert, van deze zaak te spreken in voorwerpelijke
volledigheid: die beweert cen voor elken geloovige geldende
stheorie der verzoening« aan te bieden, dan wordt het mij
zeer bang. In den Bijbel vind ik hierover veel meer theorién
dan het getal der apostolische schrijvers bedraagt. De leer der
varzoening staat in velerlei, moeielijk tot cen afgepast geheel
te vercenigen, uitspraken verstrooid in de heilige Schrift,
Figenlijk is er geen theorie in; slechts wordt het verzoende,
herstelde leven getoond. Men ziet in de heilige mannen die
van den Heere Jezus getuigen, dat in hun geestelijk leven
alles op die verzoening rust, omdat de betrekking van God tot
den mensch die van een verzoend Vader is geworden., Met elk
later getnige, aan wien barmhartigheid geschiedde, is het even-
z00, met elk in zijne mate. En mijn »theorie« zoo goed als die




3

van elk ander geloovige op het apostolische getuigenis steunende
en daarvan afhankelijk, is echter eene andere in deze, eene
andere wederom in andere omstandigheden des geestelijken
levens. Voor allen die hierover spreken willen, is ten allen tijde
noodig cen verbrijzeld hart en biddende verzinking der ziel
de liefde des Heilands: maar overigens zijn de stemmingen ei.
omstandigheden duizendvoudig, en even veelvuldig de »thenriéne.
Niemand meene dus dat ik er ook maar eenigszins aanspraak
op maak, de beteekenis van Jezus kruis met de hierna volgende
arme woorden uit te putten.

Wel tracht het verstand onophoudelijk deze heilige donkerheid
met zijn kaarslicht op te helderen. Maar telkens op nieuw moet
het ervaren dat zulk een poging slechts dient om haar eigene
vrichteloosheid te bewijzen, indien ten minste verstaan niet
zal gelijk zijn aan verkleinen of vernietigen door ver-
zwakkende uitlegging van allerlei aard, Een apostolisch woord
spreekt van de sterke roeping em tranen onder welke de Heer
in Gethséman¢ gehoorzaamheid geleerd heeft. Gehoorzaam-
heid, dat is: onderwerping aan des Vaders onbegrepen ') wil.

Yy Do bedenking die ik meermalen tegen dat woord onbegrepen hoorde,
is mij een merkwaardig bewijs, hoe weinig nog ook waarlijk vrome christenen
met de Menschheid des Heeren vollen en waarachtigen ernst durven
maken, niettegenstaande onze zaligheld daaraan hangt (niet aan de leer-
bepaling gelukkig, zoo min als aan die z{jner Godheid, maar aan de waar-
heid, die zeer veel hooger ligt!). Die uitdrukking bedoelt het volgende:
de volkomen ontlediging van goddelijke heerlijkheid (Phil. II:7) bracht
bij den Zone Gods hier op aarde ook ontlediging van goddelijke alwetend-
heid met zich. Anders ware z{jne menschheid niet waarachtig geweest, en
had hij ons niet de Voorganger op den weg des Geloofs kunnen wezen,

)

geljk hij toch, Hebr, XII : 2, in samenhang met het vorige hoofdstuk,



4

Was zijn kruis voor Hem zelven een daad van stil onder-
worpen geloof, o dat wij ons dan niet aanmatigen het anders
te beschouwen dan als het voorweryp van stil onderworpen
geloof. Heeft de Heer de ontzettende noodzakelijkheid van dat
lijden als de onbegrepen wil des Vadersin werkelijkheid

nitdrukkelijk genoemd wordt als de kroon, de overste Leidsman van aldle
vroegere helden welke in hun geloof bewliis bezaten van de dingen die
zij NieT zaceN. Gelijk zijn geheele heiligheid niet was van een van dan
aanvang af voltooide volmaaktheid, maar een voortgang des ganschen
levens, voortgang nict van onheiligheid tot heiligheid, maar van onont-
wikkelde reinheid, déér aanhoudenden strijd, tot volkomen gehoorzaamheid
(Hebr, IT : 10. Cap. V : 7—9): even zoo is zijn menschelik weten niet ge.
weest eene van den aanvang af voltooide alwetendheid munar een voort-
gang des geheelen levens: voortgang, niet van de dwalingen des waans,
des ongeloofs, des halfgoioofs tot de daartegenoverstaninde volkomenhoid,
neen, maar van onontwikkelde eenheid met God, 60k op het gebied des
denkens, door aanhoudend toememendo ervaring des levens, Lot volkomen
Macht, 66k des verstands, over hemel en aarde, Matth. 28 : 18 Mier op
aarde zien wij in hem een heiliglijk gewild niet-weten, omdat hij alle
wetenschap alléén langs den weg des zedelijken voortgangs zich wilde
toedigenen. In de volheid van de ,zalving des Geestes, waardoor hij alle
dingen wist,” (1 Joh. II : 20) wilde Hij afzonderlijke dingen nlet
werktuigelijk weten. Deze bedenking bljjft mij echter eerbiedwaardig wegens
de bezorgdheid die er in spreckt, dat aan de Godheld des Heeren te kort
gedaan worde. Daarom wil ik er aan herinneren, dat b. v. een zoo beslist
verdediger van de Godheid des Heeren als Otto von Gerlach in zijne Bijbel-
verklaring (zie Mark. XIII : 82, Phil. II : 7, en elders) evencens de waar-
heid, dat de Heer hier op aarde niet alwetend was, handhaaft, En uit
eigen ervaring voeg ik er bij, dat ik eenige voorbeelden ken van geloovigen,
welker gevoel ik door deze stelling aanvankelijk kwetste, maar die na veel
onderzoek en nadenken daarover, mij bepaald betuigd hebben dat de Heer
hun nu, daar z{j tegen deze waarheid geen bezwaar meer hadden, veel
hooger stond, veel dierbaarder aan het hart was geworden.



H
aanvaard zonder daarvan af te doen, zoo willen wij eerbiedig
het hoofd buigen in meer dan &énen zin, en de nood-
zakelijkheid van dat heilig lijden als den onbegrepen wil
des Vaders in onze gedachten aanvaarden, zonder daarvan
af te doen.

Evenwel, al bevat het verstand deze verborgenheid niet,
er is toch een levenwekkende indmk van haar uitgeguan tot
het hart der gemeente van alle eeuwen.

Wanneer in de menigte der gemeenteleden die uit alle tijden
en onder verschillende denkrichtingen waarlijk wedergeboren
zijn, zich ieder zooveel mogelijk aan het eenzijdige van zijn
bijzondere persoonlijke gesteldheid ontheft; en wanneer zij dan |
trachten een zooveel mogelijk eenstemmigen lofzang te doen
hooren omtrent hetgeen zij weten van de genade des Heilands,
dan komt die lofsang, zooveel ik zie, hierop neder: Hu ueerrt
ON& GODE GEKOCHT MET zIIN BLOED, Onze vrede ligt bepaald in
het volbracht-zijn van Zijjn werk. Het was vroeger onze
ellende dat wij onze rechtvaardiging in onze heiligmaking lieten
opgaan: dat w _‘.3'1‘] meenden slechts telkens voor zé6ver gerecht-
vaardigd te zijn als w13 ons ;,ehenhgd gevoelden, Daarentegen,
sedert wij bekeerd zijn weten wij, aan de verdoemenis vol-
strekt ontheven te wezen, naardien wij in Christus zijn. Deze
wetenschap nu wint in helderheid en zaligheid naar mate wij,
met de noodzakelijkheid der wederliefde, niet meer naar het
vleesch leven maar naar den geest. Ja onze vrijmoedigheid om
van den Christus védr ons te getuigen, steunt alleen dair
op, dat wij Hem door zijn aanvankelijk vernienwingswerk in
ons als een Levende hebben leeren kennen; en elke andere
vrijmoedigheid houden wij voor een valschen waan, Desniettemin,



6

het is alleen de helderheid en zaligheid, maar niet de diepste
zekerheid van die wetenschap, en evenzoo, het is alleen de
gegrondheid van onze vrijmoedigheid tegenover de wereld,
maar niet tegenover (od, welke aanwint en groeit met de
m.lte onzer hoi]igmaking W'u'e het anc'lers, 200 waren wij ge-

ato wij in hel]tgﬁﬁlmg \umlutgun‘ wij des te meer in
eigen oog achteruitgaan. Hoe meer Christus in ons wast, hoe
minder wij worden voor ons zelve. Hoe helderder licht in ons,
hoe grooter duisternis daar tegenover. En wij stellen ons voor
dat wij op ons sterfbed, als wij bijna volmaakt zullen wezen,
met meer oprechtheid en hehoefte dan ooit te voren om vol-
tooiing ook van de eerste beginselen van alle werk der ge-
nade in ons zullen vragen,

Op dezen aan allen gemeenschappelijken grondslag nu trekt
de Heilige Geest in ieder het gebouw zijner bijzondere er-
varingen op. Voor mij is de godsdienst in zijn dlcpste wezen
niet anders dan goestdrift, enthusiasme, God in ons meer
en meer woning makende; en het zedelijk leven in zijne een-
voudigste uitdrukking niets anders dan het pogen om aan die
geestdrift getrouw te blijven, om de lichtpunten des geestolijken
]euan% niet voor inbeelding en overspanning te laten verklaren,
maar onsg in God meer en meer zelfstandig te vestigen. Gnd
zegt tot ons in de uitverkoren hoogte-punten des geestelijken
levens: U is de Christus geboren. En nu is onze taak, die stem
niet te vergeten al verdwecen ook het schitterlicht, maar heen
te gaan dodr de nacht, totdat wij op den kalmen middag het
kindeke waarlijk vinden ter plaatse waar de engel ons heen
gewezen had.



(

Men misversta mij niet als ik van geestdrift spreek. Zij is
niet hetzelfde als opgewondenheid en overspanning, maar juist
het tegendeel daarvan. De ware geestdrift is de sterkst
mogelijke veroordeeling van geestdrijveri. Er iz groote
kalmte, geen opgewondenheid in haar. In de opgewondenheid
geraakt men buiten zich zelven, gelijk het gewone spraak-
gebruik zeer juist zegt. In de geestdrift daarentegen vindt
men zichzelven terug. Kent gij — opdat wij dit door een
benaderende vergelijking ophelderen — kent gij het onnoem-
baar genot dat w vervalt, als gij door wetenschappelijk onder-
zoek eene waarheid, die n tot nog toe anbekend was, ontdekken
moogt? Wat is het toch dat u den boczem doet hijgen en u
noopt om op te staan en nedér te knielen, of een lofzang aan
te heffen in den geest? Het is, dat gij in de vatuur de orde
terugvindt welke het wezen van uw eigen geest is: dat gij
harmonie opmerkt tusschen uw geest en het geschapene rondom
u: dat gij nw eigen geest, nzelve terngvindt in de
dingen die u omgeven. Welnu, deze heilige vreugde van zich-
zelven teru,g. te \mrlen is ]1m-.t het OI;Z'UI‘IJIJI\ wezen van de ge-

te 2 ?eggen - ik 711 npstaan en tot den Vaflel gaan(LuL 15: 17),
dat gdéf thle samen. Door den Geest te leven, in Christus te
zijn, dat is (behalve meer) ook zichzelf te zijn: niet langer \)
onzelfstandig doorgangspunt voor andere werkingen, maar zelf (
handelende, en ook niet uit gewoonte, d. i. uit een motiet dat
tot het verleden behoort, maar uit de nu werkende bezicling \
kracht te hebben. De Heiland zegt naar waarheid: »zon-
der mij kunt gij niets doen«, want buiten Hem »doen« wij
in den grond niets wezenlijks, maar wordt er slechts door



=

vreemde krachten, als het ware dG6r ons heen, iets gedaan.

Zulke geestdrift heeft daarom dan ook niets gemeen met
onpraktische gevoels-prikkeling of overspannen bevindingsleven.
Zij Lkent niet die strakke afgetrokken scheiding tusschen den
onden en den nieuwen mensch, waarbij de nieuwe mensch in
zijn eigen bestaan zich zou verlustigen, maar tegelijk den onden
mensch laten voortgaan zich aan de begeerlijkheden des viee-
sches over te geven. Neen: gelijk zij de zonde niet dnldt maar
ten bloede toe hestrijdt, zoo geeft zij juist de geschiktheid om
zich in het gewone practische leven met kalme vastheid op
zjn plaats te gevoelen. Op zijn plaats, doch niet te huis. Neen,
het eigenlijke rgerschap is in de hemelen, Maar zou nn het
gedurig verzinken van den blik in de diepte van die hemelen
emg aan de aarde vreemd maken? Ik meen dat, integendeel,
hoe hooger onze aanschouwing in deze hemelen opstijgt, wij
des te beter en nanwkeuriger op aarde onzen eigenlijken toe-
stand leeren kennen.

Want (eze gemeenschap met God is niet droomen, maar
waken en helder beschouwen van de dingen der geestelijke
en der stoffelijfke wereld. Wakend blijven in de kracht des
gebeds, der levende stroomen van boven. Waken als kinderen
des daags: de dag is reeds voor hen aangebroken, Hun nogen
zijn aanvankelijk aan het licht gewend; daarom als het volle
licht zal komen, zullen die cogen zich niet pijnlijk toesluiten
en afwenden, maar zich vreugdevol en heiligglansend opendoen.
De volle dag, de groote Dag les Heeren komt niet plotseling
en onverwacht als een dief over hen. De openbare wederkomst
des Heeren Jezus in heerlijkheid is slechts de voltooiing van
zijn geestelijk gekomen-zijn in de zijnen. Het geheele leven



9

o

des geloovigen is eigenlijk een wachten. Een kalm maar in
onuitsprekelijke verheffing hopen op hetgeen de hoogste ver-
\\achtlng der gemeente en der schepping is — hetgeen aan
Trider streven en zuchtend verlangen vervulling geeft, hetgeen
de stoutste fantasie overtreft en toch allerzekerste werkelijkheid
l‘-_“—‘ op de wederkomst des Heeren Jezus in heerlijkheid. Nu
deze verwachting is geen opgewonden verbijstering, gelijk het
ongeloof daarvan lastert. Juist integendeel is zij het bad waarin
de koortsachtiggloeiende opgewondenheid die uit de aardsche
vlam opschiet, met heilzame overmacht wordt nedrgedompeld
— en het buigzaamsterke staal rijst unit die blussching op!

De vaste grond van deze verwachting ligt in hetgeen ver-
vuld en volbracht is. De zekere waarborg voor die tockomst
is het verleden, waarvan de Heilige Geest met de Broid getuigt.
Wilt gij de getnigenis van deze ervaring hooren?

»Dit is mijn Génige troost, beide in leven en sterven, dat
ik met lichaam en ziel, beide in leven en sterven, niet mijn
waar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus eigen ben.
die met zijn dierbaar bloed voor alle mijne zonden volkomenlijh
hetaald en mij uit alle geweld des duivels verlost heeft.« Welk
is dat geweld des dnivels? Het is de ergste dood, die der
alledaagsche ongeloovige zedelijkheid. Hoe verlost hij daarvan?
Door in den geloovige een klein beginsel van zijn eigen zelf-
verloochening en offervaardigheid in de plaats van deze baat-
zucht te stellen.

Aldus lost hij in de zijnen het wonderbaar vraagstuk op:

hoe zelfverloochening en zel fliefde met elkaar ge-
M_ kunnen gaan — zelfv erloochemng, die het elgenhak wezen



h

woord toch de maat moet zijn van onze liefde tot den naaste.
Hoe gaan deze twee dan verbonden? Alzoo, dat wie in Christus
is, zichzelven liefheeft, doch niet langer als zijn cigen maar
als zijns Heeren eigendom en tot Diens verheerlijking. Zoo heeft
hij het middelpunt van zijn wezen niet langer in zichzelven
maar aanvankelijk huiten zich, in zijn Heer; opdat het allengs
weder in hem kome, namelijk in de mate waarin Christus-zelf,
die altijl het middelpunt blijft, in hem ecne gestalte ver-
krijgt. Tmmers de Heer is en bljjft in eenwigheid onze Midde-
laar: maar Hij gaat steeds verder voort met van Middelaar
buiten ong, Middelaar in ons te warden, en alzoo vervulling
te geven aan zijn onuitsprekelijk diepzinnige belofte: «de ure
komt dat ik niet meer door gelijkenissen tot n spreken zal,
maar n vrij uit van den Vader zal verkondigen. In dien dag
zult gij in mijnen naam bidden: en ik zeg n niet dat ik den
Vader voor u bidden zal, want de Vader zelf heeft u lief,
dewijl gij mij liefgehad hebt,

Naar deze ervaring streef ik, omdat ik een zeer klein begin
van dat heginsel in mijn heste oogenblikken in mij bespeur.

De »broeder« dien ik in mijn geschriftjen doorgaande toe-
spreek, staat voor het ocog mijns geestes in den levensvorm
der jongelingsjaren, des krachtvol manlijken leeftijds. 1)

Jongeling, gij onderzoekt en bewondert zoo veel. Gij kunt
met zooveel inspanning de heerlijke geheimen der wetenschap

) Hij is nu reeds ontslapen. Tk groet hem uit de verte als nu aanvan-
kelifk aanschouwende wat wij samen geloofden toen ik hem als jonge man
voor het eerst deze bladzijden toezond.



11

doorvorschen, met zooveel drift naar een kunstgenot grijpen
als ware het de zaligmakende genade Gods zelve. Gij kunt in
zoo warme geestdrift ontvlammen voor wat goed en edel is.
En gij hebt recht daarin. Het leven-zelf is niet veel waard
indien het niet verlicht wordt door geestdrift en bewondering
voor iets, dat ons meer is dan het leven. Maar of uwe geest-
drift voor kunst, wetenschap en het edelste levensgenot, of die
geestdrift de ware zij, dat moet blijken uit deze proef, of zij
zich het hoogste voorwerp kiest wanneer het haar voorgesteld
wordt, dan wel of zij dat met weerzin voorbijgaat om zich
aan het mindere vast te hechten,

Want de wereld is vol, helaas! van idealisten die hun ideaal
vergoden zoolang het in de wolken zweett, omdat het dan geen
opofferingen eischt; maar die het ontwijken, ja ter dood toe
haten en vervolgen zoodra het in vleesch en bloed vior hen
treedt en zegt: volg mij en sterf voor mij. Nu is er eene zaak
die geschied is door geheel Judea, beginnende van Galilea,
namelijk met Jezus van Nazareth, wien God gezalfd heeft met
den Heiligen Geest en met kracht: welke het land doorgegaan
is, goeddoende en genezende allen die van den duivel over-
weldigd waren, want God was met hem; welken zij gedood
hebben, hem hangende aan een hout.

Welnu! ik stel u als het hoogste dezen Christus, den Ge-
kruisigde védér. Wat zegt nu nw geweten, nw hart? Uit zoo
vele bronnen hebt gij reeds gedronken. Tot zooveel zijt gij
reeds gekomen. Kom dan nu ook tot den Rabbi van Nazareth,
en hoor wat uw binnenste u zegt. Het is er nu de tijd, de
juiste tijd toe. Gedenk uwen Schepper (want tot Christus
komende zult gij bevinden dat gij niet tusschen u en God in het



12
midden zijt staande gebleven, maar waarachtig tot CGod gekomen
zijt), gedenk nwen Schepper in de dagen uwer jongelingschap,
éér de kwade dagen komen. Weet gij welke die kwade dagen
zijn? Ik zag in Zwitserland herbergen die vroeger kloosters
geweest waren, (fodgewijde hymnen hadden er in vorige dagen
weergalmd. Maar nn joeg de gansche wereld er uit en in met
ijlende haast, en de arme reiziger moest zich zeer in acht
nemen, om niet door de »vergissingen« van den man aan het
buffet onophondelijk geplunderd te worden. Tk zag er in de
vallei van Lauterbrunnen den Staubbach. Van een hoogte
van meer dan 9000 voeten stort zich het frissche water in de
diepte, en schijnt een prachtvollen waterval te beloven, Maar
helaas! het water raakt weldra los van de rots, de wind
onderschept let, en slechts een stuivende nevel komt op de
weilanden neer,

Och ik zeg niet dat gij altijd, wat het uitwendig leven betreft
lichtzinnig zult Dlijven indien gij aldus de cerste liefde verlaat,
het klooster tot herberg doet worden en dien bruisenden stroom
tot een stuifbeek. Neen, zoo gij u niet bekeert, kunt gij toch
later wel een stemmige, achtbare huisvader wezen, Misschien
zelfs een godsdienstig man, bij wien slechts weinigen be-
merken dat hij den nienwen mensch over den ouden heen aan-
getrokken heeft. Gij kent Jaques uit Shakespeare's As you
bike it: den geblaseerden hoveling die zich vroeger tot walgens
toe aan de genietingen der wereld heeft verzadigd, en later,
noch in ongeluk op zijn plaats, bij alles verdrietig en onbe-
vredigd blijft. Gij herinnert u hoe meesterlijk de dichter met
een los daarheen geworpen woord hem op het laatst tot den
plotselings bekeerden Hertog doet gaan, om met hem een



13

kluizenaarsleven te beginnen, want »van zulke bekeerden is
veel te leeren.« En dan keert Jaques zich van den dans af,
in de stemmigheid die in »de wereld« op hare wijze het bonze
ziet, zonder die »wereld« in het eigen hart te hebben opge-
merkt. Dan buigt hij zich onder het gezag van hen die hij
voor bekeerd houdt, en bootst hun levenswijze na. ...

Ik bezweer u doe zoo niet. Wijd nu, nuuwe jengdige levens-
krachten den Heere Jezus toe, en begin nu, nn alle dagen met
Hem te sterven. Verzaak nu niet uwe behoefte aan het waar-
achtige leven, in afwachting van het latere schijnleven: maar
werp nu in de kracht des Heiligen Geestes het schijnleven weg
en kom tot het waarachtige leven. Kom tot het Kruis van
Golgotha. Mocht door mijn teekening iets van de heilige heerlijk-
heid van dat lruis n kenhaar worden.

Mocht gij er toe hesluiten dat Kruis tot uitgangspuut van
nw geestelijk leven te stellen. Dan kan ik u rijke winst en
heiligen strijd beloven. Want bij Christus den Gekruisigde zult
gij antwoord vinden op al het streven van uw bruisend gemoed.
bevrediging voor al de naamlooze bhehoeften waarvan gij zwoegt
in de fantasitn die langs u heenvliegen te nacht, als gij be-
peinst hoe uw leven beteekenisvol en hoogopgaand zou kunnen
worden. Maar de weg tot die bevrediging is de weg des
Kruises. Met den doop waarmede Jezus gedoopt is, moet gij
gedoopt worden, en den drinkbeker dien Hij dronk moet ook
gij drinken. De ernstige kruisdoop tot dooding des vleesches
moet over al uwe idealen heen gestort worden: dan zullen ze
vatbaar zijn om te worden verwezenlijkt. Dan zal het zijn gelijk
gij begeert — indien er ten minste iets waarachtig adelijks in
uw streven is — voor nzelf het lijden en de opoffering, voor



14

uwe bedoeling de zegepraal. Wél n indien gij met de zonen
van Zebedeiis (Matth. 20 : 22), als u deze kruisweg voorgesteld
wordt, durft antwoorden »ik kan< — gesteund op hooger kracht
dan zij toenmaals schijnen gekend te hebben. Immers gij zult
gevonden hebben het groote gehelm van eeuwig jong te blijven :
van ook in de grijsheid te mogen ontkomen aan die veroudering
des geestes, welke erger is dan de dood.

Hen schemerend voorgevoel hiervan heeft de diepzinnige
Grieksche mythe die Hébe, de toovergestalte der ecuwige jengd,
met den Hercules der zwoegende en worstelende menschheid
ecrst didn laat verbonden worden, wanneer hij den kelk der
levenservaring tot den laatsten druppel geledigd en door de
vlammen der zelfverloochening heen het hooger leven begroet
heeft. Maar wat hier nog slechts een schemerend voorgevoel is,
daarvan  smaakt ieder van Gods uitverkorenen in Christus de
wezenlijk volheid. Want de Heer geeft den moede kracht, en
vermenigvuldigt de sterkte dien die geene krachten heeft. De
jengdigen zullen moede en mat worden, en de jongelingen
zullen gewisselijk vallen! Maar die den Heer verwachten zullen
de kracht vernieuwen; zij zullen opvaren met vleugelen gelijk
de arenden: zij zullen loopen en niet moede worden, zij zullen
wandelen en niet mat worden. Door de genade Gods moge het
ook uwe ervaring zijn. Want om dezer dingen wil is het de
moeite waard, te leven; ja wie dezen Christus vinden mocht
die heeft genoeg hier beneden geleefd, die heeft het doel van
dit aardsche aanzijn bereikt.



Wees mij gegroet gezegende dag, die naar waarheid Goede
Vrijdag heet! Met beving verheugt zich mijn hart in het voor-
nitzicht van weder voor de gemeente en in haar midden te
mogen getuigen van mijn eenigen troost in leven en sterven,
en in de stille toestemming van alle kinderen Gods in ons
midden de getuigenis te vernemen, dat Hij er velen met mijj
door zijn dood van den dood heeft vrijgemaakt,

Doch een weemoedige gedachte komt hier bij mij op. 1k
denk thans niet aan de lichtzinnigen, van wie de gemeente
der heiligen weenende zegt, dat zij vijanden van het kruis van
Christus zijn. Neen, maar ik denk aan anderen die niet verre
zijn en toch het kruis der Verzoening niet met volle overgave
deg harten omvatten kunnen. Wat is het dat hen verhindert?
Niet dat zij aan de verzoening met God geen behoefte gevoelen ;
niet dat zij niet in Jezns den eenigen Naam die ter zaligheid
gegeven is, zouden begeeren te erkennen. Maar zie, het kruis
van Golgotha en de apostolische verkondiging van dat kruis is
han verdnisterd door droeve dwalingen. In hunne jeugd hebben
zij de leer der Vaderen in strengen of verzachten vorm gehoord,
en hebben daama Christus in het midden der gemeente beleden
en ook menigmaal zijns doods gedacht met de schare. Doch
sedert dien tijd is er veel over hen heen gegaan. In allerlei
ervaring der wetenschap en des levens zijn ze vooruitgekomen,
maar hun kennis van de waarheid die in Christus is bleef verre



16

bij de overige wetenschap of ervaring ten achteren. Dit is niet
buiten hun schnld geschied. Met smart erkennen zij dat, maar
op het oogenblik is het niet anders. En als zij nu hooren van
verzoening door het bloed des kruises, van de straf die ons den
vrede aanbrengt en die op Hem was, van zijn striemen door
welke ong genezing is geworden, van de plaatsvervangende
gerechtigheid des Zoons van God, dan zijn hun deze klanken
vreemd, buitensporig en verward klinkende, met hun denk-
heelden van Gods volmaaktheid en van s menschen behoeften
in strijd. Met benanwden weerzin keeren zij zich van dit, zoo
zij meenen, spitsvondig stelsel at — maar toch hebben zij daar
geen vrede bij: zij vragen naav licht, zij strekken zich uit naar
de waarheid.

Dit is een toestand die de diepste helangstelling verdient.
Vele meenen dezulken als ongeloovigen of toch als niet ge-
loovenden te moeten beschonwen, omdat zij nog niet tot be-
paalde helijdenis der waarheid, gelifk zij vaar Gods Woord is,
gekomen zijn. En zeker de volle waarheid is slechts éfne, en
die is beschreven in het Woord van God, de Heilige Schrift,
en wij kumnen niemand ten volle als in de waarheid zijnde
heschouwen, die dat Woord niet aanneemt in al zijn volheid.
Maar kent gij dan niet de gisting onzer hoogstmerkwaardige
dagen, door welke alle vraagstukken op nieuw getoetst, alle
overtuigingen waarin een groot deel van de menschheid eeuwen
lang berust heeft, op nieuw in kwestie gesteld worden?
Twijfelzucht, stofvergoding heett daavin haar spel, zonder twijfel :
maar daarmede is niet alles verklaard. Neen, voor een groot
deel is dit verschijnsel in verband met den diepen ernst, waar-
mede de keur der menschheid in onze dagen zich de waarheid



17

zoekt toe te eigenen, — ja toe te eigenen als een waarlijk
met ons binnenste vereenzelvigd en levenwekkend eigendom.
Voorwaar, in het streven van deze zoogenoemd twijfelzuchtigen
is vaak oneindig meer geloof dan bij velen, die slechts naar
goedbegrensde teekening van geloofsovertuigingen vragen en
dadrnaar bepalen of iemand geloovig zij of niet. Hoort een ge-
lijkenis. Pizarro, de veroveraar van Pern, hield met den koning
van dat ongelukkige land, met den Inca Atalmalpa, eensamen-
komst. De Spaansche priester Valverde treedt op en bewijst den
heidenschen koning in slecht vertolkt Spaansch, dat Christus
de wereldheerschappij aan den Pans heeft opgedragen, en dat
deze alle landen der nienwe wereld aan den Spaanschen koning
heeft geschonken, derhalve dat de Inca zich aan dezen koning
heeft te onderwerpen. Atahualpa beroept zich verontwaardigd
op zijn voorvaderlijk recht, en eischt dat de priester hem zijn
vordering op beter gronden zal bewijzen. Valverde brengt de
Heilige Schrift te voorschijn, en reikt ze den Inca over met
de verzckering dat alles daarin staat. Dde koning houdt het
boek aan zijn oor, zegt weldra: shet zwijgt. het zegt mij niets !«
— en werpt het onverschillig ter aarde. En de priester roept
dat het Fvangelie ontheiligd is, en de Chuistenen nemen bloedige
wraak op Atahualpa en zijn volk, Ziet gij niet wat ik bedoel
met deze gelijkeniz? Het is widr, den Heere Christus behoort
naar het Woord Gods de geheele wereld toe: wij moeten haar
voor Hem opeischen, en Hij zal haar ten erfdeel ontvangen.
Maar menig tegenstander, goedwillig, ja koninklijk als Atahualpa,
is diep overtuigd van het recht zijner natuurkundige, maat-
schaplijke of andere vooroordeelen, hem sedert jaren door huise-
lijke of wetenschaplijke opvoeding toegebracht. Daar komt gij

2



18

tot hem met het heilige Boek en met een taal die hij niet
verstaat, en eischt dat hij zich onderwerpe. Hij zegt dat dit
boek hem zwijgt; hij werpt het ter aarde — en gij roept wraalk
over den ongeloovige. Maar beseft gij dan niet dat het nwe
schuld is, ja de uwe, als gij nagelaten hebt de nitspraken van
dat boek in verband te brengen tot den geestelijken Inchtkring
waarin nw tegenstander leeft? Waarlijk den geloovigen ontbreekt
het dadrom zoo vaak aan overredingskracht, omdat het hun
aan de liefde ontbreekt nit welke grondigheid in het overwegen
van de bezwaren des tegenstanders voortvloeit; en van de
nitspraak dat de natuurlijke mensch niet verstaat de dingen
die des Geestes van God zijn, behoorde geen geloovige ter
veroordeeling van een tegenstander gebruik te maken, dan
wanneer het aan hém zelven gebleken ware dat de geestelijke
mensch de natuurlijke en alle andere dingen wol verstaat. Ik
moet nog meer van deze menschen zeggen, naar hetgeen zich
sedert jaren van veelvoldige ervaring aan mij opdrong. Dat
velen van hen het evangelie verwerpen, kan ik niet alleen
verontschuldigen, maar moet het bij niet weinigen zelfs hoog-
achten. Want zij hooren zich het evangelie gehalveerd en ver-
minkt verkondigen, als een stelsel zonder kracht en majesteit,
Maar hunne ziel is te ernstig, te krachtvol dan dat zjj in zulk
een stelsel behagen zouden hebben; en zij hebhen een inwen-
dig besef dat het waarachtig Evangelie iets beters, iets kern-
achtigers wezen moet — doch wie zal er hun den weg toe
wijzen? Met weerzin keeren zij zich af van die theologie, welke
de grenzen tusschen het heilige en het onheilige uitwischt,
om bij de natuwrkundigen en »beschaafden« te bedelen om
erkenning van hare stellingen. De grondig-ontwikkelden onder



19

hen verachten deze oppervlakkige vrijzinnigheid, die om geloof
en wetenschap beide te bevredigen, aan beider eischen te kort
doet. Maar bovenal, de ernstige mannen, de godvreezenden
onder hen hebben een afkeer van de laffe lichtvaardigheid
dezer schijn-christelijke wereldbeschonwing. Voorwaar (zoo
spreken zij met manlijken ernst in hun binnenste), wij weten
niet of er een persoonlijke, een sprekende, een wonderdoende
God bestaat. Maar dit éépe weten wij: indien er iets is dat
onze toewijding verdient, dan moet het een God zijn die niet,
gelijk de afgoden van Babel, door zijne vercerders gedragen
wordt, maar een die hen draagt (Jesaia 46), niet een schep-
ping van menschelijk vernuft maar een Schepper van almach-
tige majesteit, door geen menschelijk nadenken volkomen te
bevatten. Daarom keeren deze achtbare twijfelaars zich af van
de halveerende stelsels, die zij voor de diepte van hun levens-
ernst onvoldoende bevinden, en de volle waarheid kennen zij
nog niet.... O nog eens, ik reik denzulken de hand, honderd-
maal liever dan aan zoo menig dusgenoemd geloovige, die van
den ernst dezer worstelingen geen denkbeeld heeft. Ik reik
hun de hand, niet uit de hoogte maar als medestrijder, door
smartvolle herinneringen aan hen verwant. Niet om hen gerust
te stellen, maar om hun te zeggen: komt, niet tot mij en mijne
verklaringen, maar tot den Christus-zelven die u zoekt. Want
Christus verstaat het, tot n af te dalen. Hij begrijpt het moderne
leven, en waarlijk Hij veracht en veroordeelt het niet gelijk
zoovelen die daar Hem meé denken te verheerlijken. Dat ge-
heele moderne leven toch is eigenlijk een strijd tusschen het
gezag (den godsdienst) en de vrijheid (de wetenschap), voor
zoover deze beide machten zich eenzijdig en verkeerd stellen



20

(want in haar zniverheid kunnen ze niet tegen elkaar opstaan).
Dan toch zijn ze als de Jood en de Griek in Paulus’ tijd. De
Jood, zegt hij, »verlangt een teekene, d. i. hij predikt den
godsdienst als een bovennatunrlijk gebod, zonder aanknooping
aan s menschen behoefte. Daarentegen de Griek »zoekt wijs-
heid«, begeert het natuurlijk-menschelijke, zonder aan den
heiligen God te denken. Deze twee staan dus tegen elkaar in
vijandschap. Maar nu komt Christus en is »de vrede« tusschen
hen beiden (Ef. 2 : 14—16). Namelijk hij =doet de vijand-
schap in zijn vleesch te niet«: hij »verzoent die beide met
God in ¢én lichaam door het kruis.« Zie dat kruis, zoo heilig
streng, zoo volstrekt veroordeelt het beide de strakheid van
den Jood en de oppervlakkigheid van den Griek. Een ontzet-
tend, beslissend doodvonnis gaat er van uit over beide, maar
hoe? Wel is waar gij, o Griek, moet nabij komen en niet
Israél tot m: »gij =zijt nabij geworden« zegt Panlus. Maar
.door het bloed van Christns« — d. w. z. omdat Isra#l in
Christns mensch is geworden, de nieuwe mensch, in wien
door de afdaling der onnitsprekelijke liefde al het boven-
natuurlijke natunrlijk werd en zoo al het afstootende voor
den heiden verloor. Door Christus worden Jood en heiden
eerst met God (vs. 16) en dan met elkander verzoend. Door
den Zoon, door het kruis, worden Jood en heiden beide
kinderen, leggen onder tranen der verteedering over deze
oneindige liefde alle hardheid tegen elkaar van beide zijden
af. Om het in de termen van onzen tijd nit te drukken:
Christus aan het kruis is orthodox, ja, zeker; maar hij is
het op zulk een wijze dat de behoefte van het moderne leven,
de behoefte aan liefde, aan zedelijken ernst; aan volle natuur-



21

lijkheid van al het bovennatuurlijke, ten volkomenste bevredigd
wordt.

En nu mijn broeder! als deze Christus u gepredikt wordt,
dan moet het blijken of gij inderdaad al of niet de waarheid
zoekt, of het u al of niet werkelijk om het leven en den waar-
achtigen vrede te doen is. Gij zegt: ik zoek oprechtelijk de
waarheid. Het is w&l, maar de tockomst zal de proef leveren
of gij waarlijk oprecht zijt, of niet. Wantniet uwe oprecht-
heid maar de waarheid zal u vrijmaken. Zoo gij misschien
tot hen behoort die steunen op de oprechtheid van hun zoeken,
als op een zedelijke verdienste die hen zal aangenaam maken
hij God, dan zijt gij diep te beklagen. Bij dezulken toch ver-
nietigt deze toestand van lieverlede zichzelf: zoo men zich
gerust stelt omdat men toch »de waarheid zoekt«, dan houdt
weldra dat zoeken-zelf op, want ach! men meent reeds genoeg
te hebben aan het zoeken. Onder de macht der begoocheling
welke meent te kunnen eten van den honger en te kunnen
drinken van den dorst, onder de macht van deze zelfverblinding
verdwijnt de ootmoed, de heilzame onrust, de droefheid naar
God, de hijgende smart. Maar zij bij wie deze smart LIijft, zij
zullen begrijpen dat zij niet van hun honger, maar alleen van
de waarachtige spijze kunnen eten. Niet van de gezochte maar
van de gevonden en tot eigendom gemaakte waarheid zullen
zij heil verwachten, en ik begroet hen met cerbiedige liefde en
worstel biddend met en voor hen mede om rust en vertroosting.

Zal ik hun, die aldus gesteld zijn, deze vertroosting kunnen
geven? Door de genade mijns Gods ben ik der zekerheid deel-
achtig, die in het kruis van Golgotha als in het middelpunt
onzer behoudenis roemen leert. Ik geloof van ganscher harte



22

aan de verzoening door het bloed des kruises en aan de plaats-
vervangende gerechtigheid mijns Middelaars, en weet dat mijne
zonden door zijne verdiensten bedekt, mijne schulden door zijne
zoenofferande uitgedelgd zijn, anders zou ik, helaas! van wan-
hoop verslonden moeten worden. Tk weet ook dat niemand
anders dan de Heilige Geest het mij, en allen die het weten,
geleerd heeft, ons van zonde en van Jezus' gerechtigheid over-
tuigende. Zal ik dan in staat zijn door mededeeling en niteen-
zetting mijne broederen die naar licht verlangen, te helpen?
Ja toch: want hetgeen ik van den Heiligen Geest geleerd heb,
dat heb ik naar Gods Woord van de gemeente geleerd in wie
de Heilige (ieest is en spreekt. En gelijk andere broeders mij
tot verheldering mijner inzichten als gezegende middelen hebben
gediend, zoo verwaardigt dezelfde Geest mij wellicht, wederom
voor zoekende broederen tot voorlichting te wezen. In dat
vertrouwen en met die bede wil ik eenige woorden spreken:
niet om alles uit te leggen, niet om de begrippen nauwkeurig
te ontleden, maar om, al is het in vluchtige woorden, toch
het een en ander te trachten aan te raken dat misschien licht
werpen kan,

Allereerst vraag ik u, mijn broeder, of wij het samen ééns
zijn hierover dat wij de geschiedenis van Jezus Christus, gelijk
de Bijbel ons haar overlevert, aannemen; dat de apostolische
getuigenis omtrent zijn persoon en werk in evangelién en
brieven gegeven, voor ons vast staat? In onze van twijfelzucht
en valsche kritiek doorknaagde eeuw is die vraag noodig.
Want al wat wij hier hebben te bespreken is geschiedenis,



23

heilige geschiedenis. Het is feit buiten ons éér het in
ons komt alg kracht en leven. Vergeet dat nooit: al onze
zekerheid ligt daar in, ja de eeuwige vrede hangt daarvan af.
De menschen die zeggen: »het Nienwe Testament is niet te
vertrouwen, de Schriften zijn niet echt«, nemen slechts de
kritiek tot voorwendsel. De reden der afwijzing van de
bijbelsche waarheid ligt dieper dan een bloot wetenschaplijke
vraag. Maar om u toch met een enkel woord rekenschap te
geven, widrom ik, ook wetenschaplijk, met volkomen zekerheid
aan de bijhelsche berichten geloof geef, wijs ik n op hetgeen
aan de geschiedenis van Jezus vooratgaat en op hetgeen uit
en na haar volgt. Israél, hoe men ook de kritiek over zijn
oorkonden denke, Isratl zoekt God in den mensch. De ge-
schiedenis der christelijke kerk, hoe men ook omtrent de kritiek
over haar oudste corkonden denke, verkondigt Inide God
in den mensch. Israél is een opwaarts gaande helling, en van
haar hoogtepunt af loopt de christelijke kerk als een neder-
waarts gaande helling; zoodat er een klein, heerlijk hoogland
tusschen beide ligt. Welnu, wat moet dat hoogland zijn? Langs
de helling opwaarts wordt steeds geroepen: »ik zoek, ik zoek !«
Langs de helling nederwaarts wordt gezongen: swij hebben
gevonden, wij hebben gevonden!c Wat kan er dan anders
tusschen beide liggen dan: »het is geschied, hij is verschenen ¥«
Ja mijn broeder! Gon 15 GEOPENBAARD IN HET vLEEscH. Ik stem
u toe, het is een mysterie, maar het te loochenen is een onge-
rijmdheid. Beter is het de historie niet te begrijpen, dan haar
geesteloos de oogen nit te steken.

Want ja, hier is het oog, het licht, het middelpunt der
historie, zoo wij de historie kennen niet als een toevallig samen-



24

voegsel van gebeurtenissen maar als éénheid, als nitvoering van
Gods eenwigen Raad.

God wil zich met zijn schepping, door allereerst met haar
Hoofd, de menschheid, vereenigen. Daartoe sloot Hij, nadat het
eerste Verbond in het Paradijs verbroken was, met lsra@l zijn
genadeverbond, opdat de zegen daarvan tot de geheele mensch-
heid overgaan zou. Aan Gods zijde zon dat verbond, natuurlijl,
getronw  vervuld worden. Maar het zondig Tsraél, hoe zou het
kunnen getrouw zijn? Niet anders dan door Gaod zelf, door-
dat Hij zelf, als mensch den eisch des Verbonds vervulde.
Daartoe diende dan het zaad, dat God aan Abraham gaf, en
door hetwelk Hij zelf in Isra@l was., Want dat zaad was de
Christus, de wortel Israils: - immers niet alleen iz de
Christus  uit  Isra8l, maar evenzeer is Isradl wit Christus,
om Christus’” wille fot bestaan geroepen. lsradl is het volk
Gods omdat het Christus’ volk is. Het Verbond, waarnit dit
volgide, was zelf openbaring van de eeuwige eenheid tusschen
den Vader en den Zoon. Naar die eenheid, wij kunnen zeggen
naar dat Verbond. gaf de Vader den Zoon als Middelaar over,
en deed dus het vollk des Middelaars in zijn volle liefde
deelen; en met diezelfde liefde gaf de Zoon zich den Vader
over, om Hem volkomen te gehoorzamen, en om zijn volk,
in zichzelven, tot volkomen zaligheid te leiden. Yoo rust dan
de nuitverkiezing der (emeente, verre van willekeurig te zijn,
op Gods eigen heilig wezen. Die verkiezing is vrij, volmaakt
vrij in zichzelve, daar de zonde in en door den Zoon
overwonnen is en er dus op zijn verkiezing (hij toch is cigen-
lijk de &fnig Uitverkorene, Jes. 42 : 1, de anderen slechts
in hem) geen willekeur kleeft: en daarom is die verkiezing



25

ook vrij tegenover ons zondaren, daar zij »in Christus« (Ef. 1:4)
is en dus volmaakt heilig.

Nu kwam Christus om Gods wil te doen (Hebr. 10 : 9).
Gords Wil en Raad kwam hij volbrengen; niet slechts de wet
van Mozes, maar den geheelen Raad Gads. Hij kwam den
tegenstand  der wereld in heiligheid des levens overwinnen.
Deze overwinning moest de wereld niet van zich afstooten tot
haar veroordeeling, neen zij moest die wereld winnen en be-
houden. Van daar het lijjden van Christns: hij wilde de
wereld niet oordeelen, en liet zich dus door haar cordeelen.
Zoo is hij en met den Vader, en met de menschen verbonden
gebleven, en heeft deze beide, die hopeloos onderling gescheiden
waren, wedr met elkander vereenigd, zooals wij later zullen zien.

Deze heerlijke waarheid der eeuwige verkiezing werpt op
het verzoeningswerk van Christus den rechten glans. Gij ziet
dat die verzoening van God zelven unitgaat: Hij wordt
niet door iets buiten Hem er toe bewogen. Dit doodslijden des
Zoous volgt uit het eeuwiy plan der wereldregeering Gods
(Hand., 2 : 23; 4 : 27, 28.) God straft de zonde naar zijn
gerechtigheid (2 Cor. 5 : 21. Rom. 8 : 3; 3 : 25), en dit
lijden neemt Christus, als Hoofil der menschheid, op zich. Hij
volbrengt Gods wil en des menschen schuld beide. Zie nn het
groot en zalig onderscheid tusschen deze twee, of gij alleen
des menschen behoefte aan zaligheid in aanmerking
neemt, dan of gij eerst en vooral op Gods eere in de vol-
voering van zijn eeuwig Raadsbesluit ziet. Dit onder-
scheid is: in het eerste geval hebt gij u aan Christus over-
gegeven — maar hoe wankel en onbetrouwbaar is die grond!
In het tweede heeft God zelf u eeuwig aan Christus, en



26

Christus aan u gegeven. O heerlijke troost! in Gods eeuwig
welbehagen is ons leven, ons behond gegrond, en kan daarom
niet falen maar moet ten einde toe tot stand komen. Ja ten
einde toe. Want niet alleen tot rechtvaardigheid is Christus ons
van God geworden. maar ook tot heiligmaking en volkomen
verlossing. Niet slechts den aanvang van ons heil, maar ook
de voltooiing tot het einde toe heeft onze Middelaar op zich
genomen, Ik kan niet meer verloren gaan in eeuwigheid, omdat
God getronw is en zijn verbond onverbreekbaar. Dit te ge-
looven is: het tot mijn eigendom te maken.

En nu, nadat wij den grond onzes heils in de eenwige Verkiezing
Gods hebben overwogen, nu zien wij in dit middelaarschap van
Jezus Christus tevens de vervulling onzer diepste hehoefte.

Kent gij de »goddelijke Komedie« van Dante? Haar derde
deel (het DParadijs), in zijn geheel niet het schoonste, doet
echter het gansche gedicht op de laatste bladzijden zoo heerlijk
mogelijk sluiten. Dante, tot de hemelsche heerlijkheid toegelaten,
ziet daar in het goddelijk wezen de beeltenis des
menschen. Hoor het hem aanbiddend beschrijven:

O eeuwig Licht, slechts door Uzelf zedragen,
Gij zelf slechts kunt u kennen en bevatten;
Gekend en kenneud bliift ge uzell hehagen!

Den omtrek nu, dien hier mijn oog kon schatten,
In U, gelijk "t weerkaatste licht geboren,
Trachtto ik eerbiedig met mijn blik te omvatten.

'k Zag in dien kring des Menschen beeltnis gloren,
En zich doarin met zijne kleuren malen;
'k Heb in dien aanblik mijj geheel verloren.



27

Als hij, die van den cirkel wil bepalen
De kwadratuur, maar nooit haar kan ontdekken,
En steeds, daar hij *t verband niet vindt, blijft dwalen,

Z466 moest ook dit gezicht mijn weetiust wekken.
Hoe beeld en kring hior beiden samenhangoen,
En hoe daar plaats in s voor 's menschen trekken,

Dat kon geen eigen vieugelslag erlangen.
Maar eon genadostraal trof 266 mijn oogen,
Dat hij voldesd aan al mijn zielsverlangen.

Verbeeldingskracht verliest hier haar vermogon:
Als 't rad, harmenisch wontlend zonder marren,

Wordt wenseh en wil vereend door Hem bewogen
Wiens liefde went’len doet &n z -n &n starren, )

Wat beduiden deze heerlijke woarden?

De mensch zoekt God, den hemel, in de wereld, en wil dau
bij Hem rusten. Daarom bhouwt hij Hem een heiligdom, en
begeert dan voor zichzelf daar bij Hem een rust. »De mensch
vindt een huis, de zwaluw een nest waar zij haar jongen legt,
bij Uwe altaren, Heer der heirscharen, mijn Koning en mijn
God. Welgelukzalig zijn ze die in Uw huis wonen, zij prijzen
U gestadiglijk.« Maar die woonstede kan de mensch niet bouwen
voor zijn God, neen God zal haar bouwen voor hem. (2 Sam.
7 : 11). De mensch zoekt in het heiligdom niet de plaats op
zichzelve, maar den mensch, den priester die in dezen tempel
woont en dient. Met de persoonlijkheid Gods toch wordt
het hem nooit volkomen ernst zoolang hij haar niet in de

Vert. van Dr. J. C. Hacke van Miinden,



28

beeltenis des menschen ziet, gelijk de incarnatie-mythen van
alle volken bewijzen. En omgekeerd wordt het den mensch
evenmin ernst et zijn eigen persoonlijkheid zoolang hij haar
niet in Grod ziet, haar niet kent als in God gegrond. Want niets
dat niet in God gegrond zij, heeft volkomen recht van bestaan,
d. i. onsterflijkheid, eeuwig leven. En zoo blijkt de mensch-
wording Gods, de vleeschwording des Woords, niet een wonder-
lijk, onredelijk bijbelsch leerstuk te zijn dat slechts op gezag zou
moeten aangenomen worden, maar vervulling van de hoogste,
edelste behoefte onzer natunr.

Maar als uwe gedachte nuvanden persoon des Middelaars
tot zijn werk overgaat, dan weet ik, mijn broeder, dat er nog
een niet minder gewichtige bedenking in nw binnenste sluimert.
Aan vergeving, aan verzoening met God hebt gij behoefte. Dat
die behoefte nog niet bevredigd is, dat gij meer noodig hebt
dan gij nu nog bezit, dit gevoelt gij. Dat het vriendelijk beeld
van Christns, gelijk het Evangelie dit beeld tot u brengt, u
verkwikt en aantrekt, gij ontkent het niet. Maar toch, toch, ja
aarzelend spreekt gij het unit, want gij beseft dat uwe bedenking
het geheele christelijke geloof zou doen vallen indien ze waar-
heid sprak.... maar gij kunt de gedachte niet van u weren,
die daar fluistert:

»Waartoe de Middelaar? Is God dan niet bharmhartig en
vergevensgezind uit zichzelve? Waarom kan ik mij niet terstond
in zijne armen werpen, roepende: Vader ik heb gezondigd —
en van Hem hooren: Ik heb u vergeven? Waartoe deze — als
ik het dan oprechtelijk zeggen zal wat in mij oprijst — waartoe
deze hinderljjke tusschenpersoon ?«

Ach, ik versta deze bedenking., Hoe lang heeft zij mijn eigen



29

gemoed vervuld en mij den vrede benomen! Ik versta haar,
Ik weet uit eigen herinnering met welke wijduitgestrekte ge-
dachten zij samenhangt.

Hoe zal ik haar beandwoorden? Ten volle kan ik dit nunog
niet doen. Want zoolang gij deze bedenking oppert, duld dat
ik het u zegge zonder het u nog te kunnen bewijzen, zddlang
kent gij uwe eigene diepste behoeften nog niet. Eerst moet ik
u van Christus den gekruisigde spreken, en tot n zeggen: dat
is geschied, en zoo goed mogelijk u nitleggen hoe en waarom
het geschied is. Want eerst bij dat kruis, cerst als gij verkeert
onder deze verkondiging, kan bij u het besef van uwe diepste
behoeften ontwaken. Dit zijn de wonderbare wegen Gods in de
christelijke verkondiging: gij komt tot die verkondiging, nog
meenende dat gij leelt. En geen redeneering is in staat u van
het tegendeel te overtuigen; slechts schemering van een hesef
van gevaar hestaat er nog maar bij u, voldoende om w ten
minste te doen besluiten om aan die verkondiging het oor te
leenen. Dan heft die verkondiging aan, en zegt: door Christus’
zoendood is u het leven geschonken. Die hoodschap kan spoor-
loos langs n heengaan, zonder vrucht achter te laten. Maar
ook kan er iets daarbij geschieden wat ik beschrijf met de
woorden: de Heilige Geest heeft het levend gemaakt in zijn
hart; er was behoefte en oprechtheid in zijne ziel. Gij stemt
niet toe, dat dit de werking van den Heiligen Geest behoeft
te zijn, en gij kunt dat ook niet toestemmen, want alleen de
ervaring leert het ons.... Genoeg, bij die verkondiging van
Christns’ zoendood zal het 66k kunnen geschieden dat zij in-
dringt in uw hart, en eerst dan, eerst din wanneer gij waarlijk
begint te gelooven dat u het leven door dien dood van Christus



30

geschonken is, eerst dan begint gij te gevoelen: waarlijk ik
was dood — terwijl het dan, hetzij allengs, hetzij meer plotse-
ling u bekend wordt: ik ben levend geworden! Eerst door het
geschonken leven beseft gij de mate van den overwonnen dood ;
cerst door het vervuld zijn van uwe behoefte peilt gij de
schrikkelijke diepte dier gewezen bhehoelte. O hoe worstel ik
met de taal om n deze dingen duidelijk te maken ..., waar-
mede zal ik ze vergelijken? Herinner u hoe soms in den droom
eene geschiedenis van vele dagen en weken door u doorleefd
wordt, en het laatste van dit alles, geleidelijk op het voor-
laatste volgende, is een liefelijke klank die tot u komt; gij
ontwaakt, en zie het was een beminde stem die n wakker
riep: en met verbazing bepeinst gij dit wonder, hoe deze stem,
in dat ééne oogenblik roepende en n wekkende, uwe droomende
voorstelling  bliksemsnel door die geheele reeks van gebeurte-
nissen en toestanden als met achterwaarts gaande beweging
geleid heeft. Herinner u hoe gij een vriend hadt, van wien gij
jaren lang dacht dat hij uw vriend niet was. Gij hebt hem
meestal ontweken, nooit recht begrepen, vaak verdacht —
eindelijk komt een woord, eene daad van hem u zijn wezen
ten volle verklaren; gij ziet in de diepte van dat wezen de
brandende liefde voor u, voor u den ondankbare; en nu vaart
een licht met teruggaande beweging over al uwe vroegere
herinneringen heen, en zij allen beschamen u; en bij iedere
van die lerinneringen ziet gij dat er toenmaals een gevaar
boven n gezweefd heeft van voor altoos van die liefde afge-
keerd te worden, en elke van die vlijmende herinneringen gaat
toch vergezeld van het heerlijk besef, dat dit gevaar nu ge-
weken is en gij onscheidbaar voortaan aan zijn liefde verbonden



31

blijven zult. Denk dit en dergelijke dingen in, mijn broeder!
en zij zullen u iets, iets ook slechts maar toch iets, verklaren
van den zin des profetischen woords: »Zekerlijk, nadat ik —

bekeerd ben heb ik berouw gehad, en nadat ik mijzelven ;

ben bekend gemaakt, heb ik op de heape geklopt.«

Daarom, zoo gij vragen mocht wiirtoe gij den Middelaar
zondt noodig hebben, daar gij immers wel onmiddellijk tot God
kunt gaan? dan kan ik nwwel zeggen dat een zondenvergeving
zonder meer, zonder Middelaar en offer, cen willekeurige,
dus niet heilige vergeving zon zijn; een vergeving waarbij
Gods toorn en haat tegen de zonde, noodzakelijke keerzijde
van Gods liefde tot den zondaar, zou te kort komen: een ver-
geving die ook zelfs uwer menschelijke waardigheid zou te na
treden, daar die waardigheid beter gehandhaafd is als gij door
uwe zonde verloren gaat dan als gij een willekeurige vergeving
ontvangen zoudt. Maar hiermede zou ik u toch nu nog geen
voldoend andwoord geven: niet omdat ik het niet weet, maar
omdat gij niet begrijpen kunt wat alleen na ervaring begrepen
wordt. Doch iets kan ik u reeds nuandwoorden. Hoor mij aan.

YVoor en aleer gij werkelijk met God verzoend zijt, kunt gij
in eeumg,hmd niet tot Hem komen alleen uit uzelve. Want
wat onthreekt u? u ontbreekt niets, dan alles. U7 ontbreekt
waarachtige liefde tot God; liefde met uw gansche hart, met
geheel uwe ziel, met geheel uw verstand, met al uwe kracht
voor Giod. lets anders nu, iets minders dan die liefde kan u
met met God niet vereenigen, ja kan den afstand die daar is tusschen
u en God geene enkele schrede minder maken. Dat gij die
liefde thans niet bezit, dit stemt gij toe zo00 gij ernstig zijt.
Maar kunt gij u tot die liefde inspannen, kunt gij ze ver-



32

krijgen tot vrucht van gemoedelijk ernstig pogen? O misleid u
niet, Liefde laat zich niet dwingen. Uwe bezitting volkomen
weg te schenken en uw lichaam ter verbranding over te geven,
ja daartoe kunt gij gedwongen worden door anderen of donr
uzelven, Maar tot het kleinste sprankjen van liefde kunt gij
noch nzelven dwingen nocl gedwongen worden door de kracht
des gansdmn heelals. Slechts é&éne kracht kan u tot die liefde,
ja tot volkomen liefde dwi ingen; eene kracht die sterker is dan
het heelal, namelijk de liefde Gods. Om liefde te kunnen doen
ontstaan moet men cerst liefde geven: om volkomen liefde te
wekhen moet God  eerst n volkomen liefde bewijzen. Zeg nu
me! zoolang gij Christus nict kent, dat God u genocg liefde
bewezen heeft om nwe liefde te kunnen wekken, namelijk doov
zijne gaven van het leven, de gexondheid, de geestvermogens,
_de wereld.... Houd op, gij liegt, gij liegt. Dit alles heeft
geen waarachtige liefde bij u gewekt, gelijk gij zoo even zelf
erkend hebt. Dit alles kan geen waarachtige liefde bij n
wekken, want het maakt u toch nict gelukkig en het is uwe
hoogste liefde niet waard. Dit alles hebt gij ontvangen en
het heeft u toch niet volkomen gelukkig gemaakt, wantimmers
heeft het geen volkomen liefde bij n gewekt.

Want — en ziedaar de oplogsing van het raadsel — dit alles,
leven, gezondheid, geestvermogens, wereld, die alles is geen
volkomen liefdebetoon Gods. Volkomen liefdebetoon is niets
anders dan mededeehng van zich zelve. Let wel, niet van zijne
gﬂan niet van alle zijne gaven, maar van zich zelven,

Heeft God dan meer dan zijne gaven, heeft God dan
meer dan alle zijne gaven, heeft God dan zichzelven ge-
geven ?



33

Ja, zegt de christelijke gemeente, ja Hallelujah, dat heeft
Hij gedaan.

Hoe heeft Hij dat dan gedaan? vraagt gij. .

Ik andwoord u nog niet. Want gij kunt dit andwoord nog
niet aannemen.

Ik voer n nit de hoogte van Gods wezen tot de diepte van
uw eigen wezen terng.

Namelijk tot de diepte van nwe zonde.

Van de kennis der zonde hangt het af, hoe iemand verder
aver elk deel der waarheid Gods denkt. Men zegt: er zijn in
de gemeente verschillende »richtingen«: daar zijn orthodoxen,
evangelischen, modernen — alsof dit alles slechts een verschil
van »inzicht« of »meening« ware. Neen, er zijn menschen die
han zonde kennen en ook zuiken die haar niet kennen. Naar
Enands kennis van de zonde hebt gij al of niet te hopen dat
glj hem van de waarheid van Gods Woord zult overtuigen.
Om iemand te overtuigen is niet slechts noodig juistheid van
betoog, maar vooral een juiste stand van den geest zelf waar-
door hij de zaak in kwestie van nit het ware middelpunt der
é}‘lgen besclouwt. leder mensch, ook de verwardste geest,
bezit werkelijk in de diepte van zijn wezen (al weet hij het
zelf niet) een harmonisch geheel van wereldbeschonwing, met
hetwelk de gedachten die hij denkt, minder of meer in over-
éeni'-temmim, #jn. Wat bij die grondbeschouwing niet past
moge hij een oogenblik, zoolang een mensch of boek hem
overreedt en beheerscht, laten gelden, eerlang laat hij het toch
wedr varen. Alleen wat met dien innerlijken toestand strookt,
hecht bij hem duwzaam. Nu komt de mensch alleen door de
m‘a van de zonde in 't rechte middelpunt te staan, van

8




34

waar uit alle dingen in ’t ware licht worden gezien. Want
kennis van de zonde is besef van de heiligheid des Ideaals,

d. i. van het licht dat alle dingen in hun rechte houding
toont.

" En nu mijn broeder, gij hebt met den eersten Adam eene \
gemeenschap van zonde en van schuld. Wat in den aanvang

is geschied dat werkt over de gansche verdere ontwikkeling
door. Dit gansche menschelijke geslacht waartoe gij en ik be-
hooren, is door de zonde aan den dood en het verderf onder-
worpen, en staat schuldig en verwerpelijk voor God.

Die zonde is erfzonde. Dat wil zeggen, het menschdom
bestaat niet uit losse enkelingen maar is &én organisch geheel\
naar afstamming en aard. De zonde is oorsproukelijk daad van
het geslacht en van zijn stamvader, en wordt daarna door
persoonlijke toetigening daad en eigendom van u en van iederen
enkelen mensch.

Want al wat organisch leeft, bezit een hoofd; zoo ook de
menschheid. Haar hoofd is Christus, krachtens Schepping en
Verlossing beide. Naar het recht der Schepping: alle din-
gen, bovenal de menschheid, zijn in den eenwigen Zoon ge-
grond, door het Woord heeft de Vader alles geschapen. Hij
is de grond, dus ook het doel, der schepping. Hij is der wereld
redelijke grond, d. i. uit het bestaan zelf des Zoons, uit zijn
betrekking tot den Vader, volgt het bestaan der wereld. Die
wereld heeft dus vatbaarheid en aanleg om zijn heerlijlcheid
te openbaren. Is dit doel bereikt, dan zijn natuur en geest
één, en is God volkomen in de wereld geopenbaard. Doch ook
naar het recht der verlossing is Christus het Hoofd der mensch-
heid. Hij is de »Zoon des menschene, die aller leven verstaat,

/



35

in zich opneemt en draagt. Uit deze eenheid van het mensch-
dom in Hem verklaart zich de idee der toerekening, over
welke wij later meer bepaald handelen, maar welke wij ook
buiten het gebied der geloofswaarheid werkzaam zien in de
onmiskenbare Nemesis die de geschiedenis van familién, '
dynastién, volken beheerscht.

Doch ook een natuurlijk hoofd bezit de menschheid in
Adam, den eersten mensch. De eenheid der natuurlijke mensch-
heid ligt in hem, daarom werd de zonde van dezen éénen
mensch door persoonlijke toedigening, gelijk we zeiden, tot de
zonde van allen. Zoudt ge soms dit loochenen, omdat uw
verstand het niet vat? Vruchteloos, want nw geweten betuigt /
het toch. Zoodra hetgeen de menschen »godsdienstig gevoel« |
noemen, dieper door m onderzocht wordt en aan 't woord
komt, openbaart het zich als de stem van het geweten, en
in God ziet gij dan den strengen Wetgever, in de eeuwigheid
het oordeel.

Maar nu, als uw geweten waarlijk ontwaakt is, mijn broe-
der! dan hebt gij niet genoeg aan de vergeving der zonden
buiten den Middelaar, over welker mogelijkheid wij hier
spreken. Want zie, nwe zonde is niet iets wat gij door een
berouw en goed voornemen voor de toekomst plotseling af-
schudden kunt, maar eene daad, ocorspronklijk in vrije zelf-
bepaling volbracht en daarom zich duurzaam aan den persoon
des zondaars hechtende, Daarom blijit ook de verleden
zonde voor uwe rekening. Gij hebt haar lang vergeten, maar
voor God blijft zij bestaan, en zelfs van elk ijdel woord zult
gl ten dage des gerichts rekenschap geven. Een donker ge-
voel daarvan spreekt in uw geweten. Immers als gij waarlijk



36

berouw hebt, gevoelt gij dubbel de strafwaardigheid der zonde,
en denkt er niet aan om juist door dat berouw kwijtschelding
van schuld en straf te erlangen. Gij gevoelt dan dat Gods
heiligheid vergelding eischt, en dat zijne liefde nooit mag
opgevat worden in een zin die ook maar in 't allergeringste
aan zijn heiligheid zon te kort doen. Gij beseft dan hoe het
gevoel van schuld uwe vrijmoedigheid verlamt, en dat de
redeneering: -God zal mij wel vergeven als ik mij ver-
heter« — hierop afstuit dat gij geen kracht noch vrijmoedig-
heid hebt om u te verbeteren dan nadat de gemeenschap
met God hersteld is. Neen, zelfs indien God een verklaring
gedaan had (Hij kon het niet en heeft het niet gedaan) dat
Hij de zonde vergeven had zonder voldocning aan zijn ge-
rechtigheid, gi) zondt het, als uw geweten waarlijk ontwaakt
was, of niet kunnen gelooven, of als gij het geloofdet, uw
geloof aan Gods heiligheid verliezen en tot verstomping van
uw zedelijk bLesef vervallen. Kortom, niet slechts Gods Woord
maar evenzeer de eisch van uw geweten, als het waarlijk
aan 't woord komt, eischt dat er geen vergeving zij zonder
voldoening aan Gods gerechtigheid.

Hallelujah! die voldoening is gegeven.

Wij zagen dat de gehecle menschheid in zonde en verderf
gevallen, de sgeheele wereld voor God verdoemelijk« is door
den samenhang die alle menschengeslachten tot &n verbindt.

Maar in die onafgebroken, door alle tijden voortloopende ont-
wikkeling der zondige geslachten is een nienw aanvangspunt
gesteld. De tweede Adam is gekomen, rein en heilig, en is
het begin der tweede schepping geworden; en ook hier is
het gelijk in de eerste schepping, dat al het volgende dat zich

)



37

uit Hem ontwikkelt, aan zijne hoedanigheid deel heeft. In den
eersten Adam zijt gij van nature, in den tweeden Adam mnogtx
gij zijn door het geloof.

Maar dit is het onderscheid tusschen het zondige natuurlijke
leven en het leven des geloofs, dat het eerste onvrijwillig is:
een last met wiens drukking op u gij geboren zijt; en het
tweede is het leven der vrijheid, omdat het is eene gave des
Heiligen Geestes, welke het beginsel der zelfstandigheid is.
Het heeft niet ter nwer keuze gestaan, al of niet in zonden
ontmngen of geboren te worden. Maar wel wordt het ter uwer
keuze gegeven of gij God dienen of het beste deel erlangen
wilt in den geloove, of niet. »Want indien door de misdaad
svan &énen de dood geheerscht heeft door dien éénen, veelmeer
szullen zij die den overvlord der genade en der gave der
srechtvaardigheid ontvangen, in het leven heerschen door dien
»éénen, Jezus Christus.« Door de misdaad van Adam heerscht
de doud over allen, die uit dezen stamvader voortkwamen:
een donkere, noodlottige natuurmacht, een doodsgeweld doet
hen bukken. Maar die door Jezus Christus leven, heerschen
zelve in dat leven der genade. In alles wat tot uw natuurlijk
leven behoort, kunt gij alleen schijnbaar, maar niet werkelijk
iets doen uit vrije beweging. In dat alles zijt gij bepaald door
den natuursamenhang die u omgeeft. Deze natuursamenhang
die u omringt, en waarvan ook uw eigen natuurlijk leven naar
zrel en lichaam een gebonden schakel, een onzelistandig lid
is, wordt door u niet begrepen noch beheerscht. Terwijl gij
zijn invloed ondergaat en van uwe zijde daarop terug werkt,
zijt gij uws zelfs niet volkomen bewust; gij handelt slechts
willekeurig, maar niet vrij. Maar zoo gij zult wedergeboren zijn,



38

dan zult gij vrij wezen. Wat een werk is van uwe zondige natuur,
dat is in den diepsten grond uw eigen werk niet hier beneden.

Immers de zonde behoort niet tot uwe eigene, van God ge-
schapene, wezenlijke natunr. God heeft u naar zijn beeld ge-
schapen, en al wat zondig in u is, dat is verloochening van
uwe eigenlijke met Hem verwante natuur. Door de zonde wordt
glj onvrij, komt gij onder de macht des kwaads, onder de
macht des duivels: door deze macht wordt in u gewerkt, en uw
eigenlijk met God verwant wezen werkt niet, maar ligt gebonden.

Zoolang gij niet wedergeboren zijt kan uw eigen wezen niet
werken, want het is en blijft gebonden. En zoolang gij niet

zoekt rechtvaardig te zijn voor God, zoolang dus het hoogste |
ideaal w niet hoven alles gaat, verkeert gij in een nederwaarts |

gaande beweging : dooft gij eerst het hoogste, de behoefte aan
gemeenschap met God, daarna en daarom het lagere, het gees-
telijk gevoel, verstand, allengs in u uit. Uwe roeping is, Gods
wet te vervullen, heilig te zijn. Isral heeit, naar luid der
geschiedenis, dit niet kunnen doen. Zoudt gij het kunnen omdat
uw stand van beschaving en algemeene ontwikkeling die van
het oude Israél zoo verre overtreft? Maar dat ware tegen de
waardigheid der menschelijke natuur, dat zij door uitwendige
omstandigheden, door een atmosfeer van beschaving die ons
omringt of door iets dergelijks, zou in staat gesteld worden
om het hoogste en edelste te volbrengen, namelijk aan Gods
wet te gehoorzamen, vrij te zijn. Gij kunt het niet zoolang gij
niet aan uw natuurlijk aangeboren bestaan ontheven zijt: want
zoolang dit niet geschied is, kunt gij zelf niet werken, slechts
voor vreemde krachten en invloeden ten werktuig strekken.

Bén werk is er slechts dat in den diepsten grond uw eigen

)

\

)



39

werk, een werk der vrijwilligheid, der liefde is. En dat is, in
Chnstm te gelooven. Want dat geloof is geheel en al van den
aanvang tot het einde een werk des Heiligen Geestes. En de
Heilige Geest alleen is werkmeester der zelfstandigheid, der
vrije werkzaamheid, anders gezegd: der liefde. God wil geen
andere toekeering tot Hem dan welke zij een werk der liefde,
[jat is: der vrijheid. Daarom geldt voor Hem geen ander geloof
dan hetwelk zij cene genadegave des Heiligen Geestes, een
vrijwillig geloof.

Die waarlijk gelooft zal er niet meer naar vragen of het
::eloof een werk Gods, dan wel of het een eigen werk der
menschen zij. Want de hoogste zelfstandigheid des menschen
hestaat dadr alleen waar de Heilige Geest, de groote Verbreker
aller banden, hem vervult en bezielt — met andere woorden,
waar hij gelooft. Het geloof is in zijn aavd en wezen de hoogste
daad des menschen, ja een oncindig waagstuk — hoe zou het
dan iets anders dan een werk des Heiligen Geestes kunnen zijn ?
~ Wederom, het geloof is de blik, de eenvoudige blik der
liefde op Jezus. Higengerechtigheid benevelt den blik onzes
geestes, zoodat wij den Heiland niet zien, slechts den histori-
schen kouden vorm zijner gestalte. Maar hemzelven ziet het
oog, wanneer het hart door schuldbesef gebroken, door honger
en dorst naar de verloren gerechtigheid hegeerig gemaakt is

- welnu, als wij Jezus Christus zien mogen, is het dan niet
de kracht des levens, der eeuwige liefde die uit zijn ocog
straalt, is het niet die kracht door welke wij eigenlijk hem zien?
Zoodat ook hier blijkt dat het alleen de Heilige Geest is,
van den Heer tot ons uitgaande, door wien wij zien en ge-
looven.



40

En nu, Jaat mij u niteenzetien wat er geschied is, opdat de
Heilige Geest dat geloof in u zon kunnen werken.

Gij hebt gehoord van een drama dat zich eigenlijk in den
hemel voltooide, om dan op aarde te worden nagespeeld, De
Vader berekende dal de zonde der menschheid haar tot het
betalen van een oneindige schuld gehouden had gemaakt. Naar
zijn liefde zon Hij die schuld willen kwijtschelden, naar zijn
gerechtigheid kon Hij niet. Ziet, daar verscheen de Zoon en
verklaarde dat hij die schuld zou betalen. Het verdrag werd
met zijn bloed geteekend — en gelijk hij daartoe gehonden
was. zoo verscheen hij ter bestemder tijd op aarde. en betaalde
de schuld. Alzoo was hier geschied wat op aarde met een of
anderen schuldeischer geschieden zon. Deze heeft in zijn boek
gesteld de som die hij in te vorderen heeft. De schuldenaar
is onvermogend tot betaling, en moet nu gestraft worden. Plot-
seling verschijnt cen derde, en verklaart dat hij e schuld
overncemt,  Wat raakt het nu den schuldeischer, of de schul-
denaar met dezen edelmoedige in betrekking staat, of niet?
Wat zou hij er naar vragen of die schuldige ook later aan zijn
bevrijder dankbaarheid zal betoonen, of niet? doet de bevrijdde
schuldenaar dat, zoo veel te beter, maar de hoofdzaak is dat
hij, schuldeischer, zijn geld ontvange; en na dat geld werkelijk
ontvangen te lhebben is hij voldaan en de zaak is gedindigd.

In deze vergelijking bestrijlen wij den onvolkomen
vorm, die u terecht weerzin en een pijnlijk gevoel inboezemt.
Die vorm van een rechterlijk contract verdonkert de waarheid
dat alles wat tusschen God en ons geschiedt, persoonlijk
is. Bij de menschen is de rechter immers slechts een tijdelijke
verpersoonlijking van de wet. Higenlijk spreekt die rechter



41

niet, maar alleen de wet. Is het vonnis geveld, zoo gaan allen
wit elkander en zien nict meer de een naar den ander om.
Maar Gods rechterlijke vrijspraak laat den vrijgesprokene niet
onverschillig heengaan, neen zij neemt hem juist in de kinder-
lijke betrekking tot God op. Hij ontvangt nu juist den Heiligen
Geest, die hem ten innigste met zijn Vader en Verlosser ver-
hindt, Maar wachten wij ons wél van om den vorm ook de
kern zelve, gelijk het ongeloof doet, te bestrijden. Die kern
is de waarheid dat Christus ons verlost heeft van den vloek
der wet, een vloek geworden zijnde voor ons, daar wij allen
liggen onder het oordeel des woords: vervloekt is een iegelijk
die niet blijit in alle de woorden der Wet Gods, dat hij die doe.

Laat ons die waarheid wel heschouwen. Laat ons trachten
eenigszins helder te maken de bedoeling van de helijdenis der
gemeente, dat Jezus Christus zich in onze plaats onder het
gericht Gods gesteld, ja aan de strafeischende gerechtigheid
(tods voldoening gegeven heeft.

Vooreerst, het strijdt niet tegen elkaar dat het Gode door
Christus’ zoenofferande eerst mogelijk is geworden ons lief to
hebben, en dat toch de geheele zending des Zoons een werk
van ‘s Vaders lieflde was. Herinneren we ons wat blz, 25 enz,
de heerlijke waarheid der eenwige Verkiezing ons leerde. Dit
willen we hier nader toelichten. God toornt heiliglijk over den
zondaar, en die toorn Gods is door Christus weggenomen, God
is met ons verzoend! En nu kan (tod ons liefhebben met een
hooger, inniger liefde nog, dan die Hij oorspronkelijk had en
die Hem tot de zending van den Zoon bracht. Hoe nu, vraagt
glj, is er dan in God zelven een verandering denkbaar? Ver-
mag dan het werk van Christus een wijziging aan te brengen



42

in het wezen van Hem bij wien »geen verandering is noch
schaduw van omkeering ?« Ik andwoord u: misbruik dat woord
van Jakobus, (hetwelk op iets geheel anders ziet) toch niet
om in God een levenlooze strakheid, naar den trant der
ongelonvige wijsbegeerte, te stellen. God is Persoon. Over
zijn ondoorgrondbaar wezen oordeelen we niet. Maar in zijn
openbaring aan ons kan uit de volheid zijns levens de rijkste
verscheidenheid zich toonen. Schepping en verlossing zijn twee
verschillende daden: en Gods eigenschappen of dengden zijn
niet slechts hetzelfde, van twee zijden door ons gezien, maar
werkelijk van elkaar verschillend, schoon met elkander niet
in tegenspraak.

Zoo is vergevende liefde en heilige toorn wel Gén in Gods
wezen, maar toch verschillend in werking en houding jegens
ons, Wij gelooven vast aan die hoogere éénheid, doch maken
de vermetele aanspraak niet, de verscheidenheid wellke wij in
God zen, door onze begrippen tot éénheid te kunnen herleiden.
Zioo leeren we dan, dat door het verzoenend doodslijden van
Jezus Christus de verhonding van God tot de menschheid
inderdaad is veranderd; en dat die verandering niet slechis in
onzen toestand, in onze beschouwing ligt, maar door het
werk van Christus ééns voor altijd is geschied. Wie geen zoo-
danige werking in God kan aannemen, voor zijn beschouwing
kan er ook geen werking van God uitgaan; en God wordt
dan onpersoonlijk, de doode =substantie« van Spinoza, een
strakke éénheid, een bewegingloos hoogste Zijn, waarbij alle
bepaaldheid als beperking« wordt afgewezen. Hen anderen God
hebben wij, zijner genade zij eeuwig dank! Een God die
liefheeft en toornt, die handelt en het gebed hoort, wien de



43

zonde der menschen ssmart aan zijn hart, en wien het berouwt
over zijn kinderen.« En zoo gelooven we ook dat Christus’ ver-
lossingswerk, van God zelven uitgegaan, zijn heiligen
toorn, onder welken wij hadden moeten verzinken, heeft wegge-
nomen en ons behoudenis aangebracht. Ja God is met ons ver-
zoend, doch naar zijn eigen eenwigen Raad (1 Petr. 1 : 20). » Moest
God dan bloed zien?« vraagt men, en duidt in den afschuw waar-
meé men die vraag doet, haar ontkennende beandwoording als van
zelf sprekende aan. Tk schroom de ontzetting van den vrager
niet, en andwoord : ja, God moest bloed zien. Aan Isragl werd
in den Pascha-nacht bevolen, het bloed des lams aan de deur-
post te strijken, en de Heere God verklaart: »dat bloed zal
ulieden tot een tecken zjn aan de huizen waarin gij zijt.«
Een teeken nu dient voor hem die het ziet, dus hier voor
Jehova, niet voor Isra®l dat »in zijn hnizen is.« Daarom ver-
volgt God: wanneer ik het bloed zie, zal Ik ulieden
voorbijgaan, en er zal geen plaag onder ulieden ten verderve
zijn, wanneer Ik Egypteland slaan zal.- HFerst omdat Jehova
dat bloed zag en aanzag, was het voor Isradl een vaste grond
des vertronwens. lk bid u, mijn broeder! erger u niet aan
deze waarheid. Laat u haar niet ontnemen door bedenkingen
van het oppervlakkig gevoel dat aan het diepe woord: »zonder
bloedstorting geen vergeving« zich stoot. En wat mijn ver-
kondiging hier aangaat, beoordeel haar in samenhang met wat
ik u verder te zeggen heb.

God wil dan dat aan zijn gerechtigheid genoeg gedaan
worde. Doch dat wil Hij niet tegenover zijn liefde, maar
om zijn liefde. Gerechtigheid en liefde zijn &n in God. Die
eenheid is voor den zondaar bedekt zoolang hij niet met God



44

vergoend is. Zoolang zijn geweten slaapt, droomt hij vermetel
van een liefde Gods zonder heiligheid. Ontwaakt het, dan
siddert hij voor een heiligheid zonder liefde,

En ook al gelooven wij aan de eenheid van Gods wezen
in zijn eceuwig Raadsbesluit, het blijft voor ons nadenken
toch altoos hierbeneden een mysterie, een afgrond door geen
gemakkelijke redencering, die buiten het leven omgaat, te
overbrnggen. Beschonwen we dan eerbiedig het verzoenings-
werk des leilands in dat licht. Jezns Christus heeft in onze
plaats aan Gods gerechtigheid voldaan. Maar deze in de
plaats stelling zullen wij niet bloot uitwendig mogen opvatten,
willen wij aan de heiligheid van den eisch Gods niet te kort
doen. linmers uwe schuld, o mensch! welke God van u te
vorderen heeft, uwe schuld die gij te betalen hebt, is liefde.
En een ander, wie hij ook zij, kan wel een geldschuld
voor u betalen zoo dat gij zelf daardoor vrijkomt, gelijk in de
vergelijking welke wij beschreven. Maar in nwe plaats lief-
hebben — hoe zou dat mogelijk zijn? Door welke toewijding
des harten van ecn ander, van wien dan ook, zou ooit uwe
schuldigheid betaald kunnen worden terwijl gij zelf intusschen
uw hart verre bleeft houden?

In welken zin is dan op te vatten wat wij hier verkondigen ?

Op de zonde moet volgen het noodzakelijk gevolg der zonde,
dat is: hare straf. Dat is een zedelijke noodzakelijkheid, ge-
grond in de orde die het gansch heelal te zamen houdt en
zonder welke dat heelal uit elkander zou vallen. Die nood-
zakelijkheid is dus heilig boven alles, en in Gods eigen wezen
gegrond. Denk dit in: het Recht is in Gods eigen wezen, d. i.
in de volmaakte heilige liefde, gegrond. Houd deze waarheid



45

vast tegenover het oppervlakkig geroep van velen, die niet van
Recht kunnen hooren of zij denken terstond aan een koude
dorre noodzakelijkheid, een noodlottige strakheid die alle be-
weging der liefde buiten sluit. Juist het tegendeel is waar,
3j zult het inzien zoodra gij verstaat dat het populair voor-
oordeel, naar hetwelk Gods recht hier te veel is, integendeel
aan dat recht te geringe beteekenis, te beperkte aanspraak
toekent. God heeft niet alleen recht tegenover u, maar
ook, en vooral, recht op u. God eischt zijn recht: God wil
geliefd worden, want Hij heeft u, o mensch! naar zijn beeld
geschapen, en omdat het alzoo de eisch nwer eigene van Hem
geschapen natuur, de eisch zijner scheppende liefde is dat gij
Hem zult liefhebben, daarom is het Gods recht op u, dat gij
Hem uwe liefde zult betalen. Hij wil dit, Hij eischt dit, opdat
Hij u zon kunnen blijven liefhebben; opdat de gemeenschap
der liefde die u geschapen heeft en in wier genot alléén gij
zalig kunt zijn, n bijblijve; opdat zijn heilige liefde ongehinderd
naar u heen en door n heen stroome en, uwe liefde wekkende
en door uwe liefde ontvangen en beantwoord, w zalig make
ten eeuwigen leven. Doch zie gij zondigt, gij keert uw hart
niet open en ontvankelijk naar Hem toe, maar vijandig van
Hem af. Zijn licfde wil in u stroomen, maar zij vindt zich
helemmerd, tegengehouden, Wat nu? O zijne liefde blijft liefde ;
maar de heiligheid dier liefde, die altijd haar wezen nuit-
maakte (heiligheid is altijd het wezen der liefde Gods) de
heiligheid van Gods liefde openbaart zich nu als gerechtig-
heid, en met de geheel en al zedelijke noodzakelijkheid welke
wij aanduidden, eischt die gerechtigheid dat gij haar onder-
gaan, dat gij aan haar voldoen, dat gij straf lijden zult.



46

En gij, o mensch! kunt aan dien eisch niet voldoen. Gij
zoudt moeten sterven in dezen gloed. Want die eisch der liefde
Gods welke zich als gerechtigheid openbaart, is tweeledig.
Eerstelijk zal bij uzelf het verbroken evenwicht tusschen het
kwaad en zijn gevolgen hersteld moeten worden: gij zult ver-
gelding, straf moeten lijden. Maar ten andere, evenzeer, gij
zult Gode terug hebben te geven wat Hem door uwe zonden
ontnomen is, nwe liefde des harten en den open toegang zijner
liefde tot uw hart, om u gelukkig te maken. En nu, hoe zullen
deze twee eischen met elkaar in overeenstemming komen? Hoe
zal de veroordeelde misdadiger er toe komen om den Rechter,
dien hij zijn doodvonnis hoort bekrachtigen, om den hals te
vallen en hem liefde te betoonen? () zie hier hoe de barm-
hartigheid Gods zoowel beleedigd is als zijne gerechtigheid.
En het is ook, dank zij der grondelooze genade! evenzeer de
gerechtigheid Gods geweest als zijne barmhartigheid, door
welke de oplossing van dit schrikkelijk raadsel, de ver-
zoening in dezen strijd gevonden is, God heeft de Verzoening
gegeven. De Zone Gods, mensch geworden, ons in alles gelijk
nitgenomen de zonde, heeft met ons alle de lichamelijke en
geestelijke gevolgen der zonde, dat is: de vergelding der
zonde, gedragen en gedeeld. En in dat dragen van de ver-
gelding. de straf, den vloek der zonde heeft hij God blijven
liefhebben met volkomen ongekrenkte liefde, en is gehoorzaam
geweest tot in den dood des kruises, zoodat hij nu voorts allen
die in hem gelooven, die met hem in levensgemeenschap treden.
zoodat het recht der wet, de eisch der wet in hen vervuld
wordt, eene corzaak van eeuwige zaligheid worden kan. Ziehier
de aanbiddelijke vereeniging van gerechtigheid en liefde in God.



47

Zijne gerechtigheid eischt volkomen voldoening aan zijn
heilige wet; en zijn wet drukt datgene uit wat éénig en alleen
den mensch kan doen zalig zijn; zij eischt dat de mensch
door de liefde in zijn gemeenschap leve, en derhalve zalig zij.
God is onverbiddelijk in zijn eisch, dat gij zult zalig zijn, dat
is, dat gij aan zijn wet, aan de levensvoorwaarde van nuw eigen
naar Gods beeld geschapen wezen, voldoen zult. God eischt
dat aan zijn gerechtigheid door u genoeg gedaan worde, met
andere woorden: Hij wil volstrekt dat gij zult heilig zijn — omdat
Hij de liefde is. Omdat Hij de liefde is, vlamt zijn toorn over
uwe zonde, en zal haar gewisselijk door zijn wraakvuur vertecren ;
omdat God naat datgene wat u rampzaliz maakt, uwe zonde.

God toornt over uwe zonde, enoverden zondaar-zelven,
zooverre hij aan zijne zonde vasthoudt. Wacht u voor de ver-
zwakkende opvatting die, op grond dat de liefde Gods de
grondslag van het verlossingsplan is, ontkent dat God ook
met ons verzoend moest worden gelijk wij met God. Zeker-
Lijk, daar is geen waarachtige heilige liefde zonder toorn: en
Gods toorn is niet een menschelijke, licht opvlammende maar
ook spoedig weder bedarende hartstocht, maar volmaakt heilig
en standvastig en blijvende op den zondaar die den Zoon
ongehoorzaam is en daarom het leven niet zien zal. Daar moet
voldoening geschieden aan Gods toorn, want Hij is de vol-
komen heilige Liefde die niet aflaat van hare verdoemende
kracht tegen nwe zonde te oefenen.

Ja uwe zonde zal onder het vlammend vuur zijner wrake
vertegren, de vraag is slechts alleen: zult gij zelf daarmede
verteerd worden door u aan uwe zonde vast te hechten en
met haar getroffen te worden, of wel zult gij u inwendig af-



48

scheiden van uwe zonde, zoodat zij nu een lastige, een ver-
vloekte kerker voor w wordt in welken gij blijft zuchten tot-
dat het bliksemvuur des hemels dien kerker in vlammen zet
en gij, wel met gezengde kleederen maar ongedeerd, in vrij-
heid komt?

En die voldoening aan zijn gerechtigheid, die onverbiddelijl
haar recht en uwe zaligheid eischt, door wien zal zij gegeven
worden? God zelf kan en zal haar alleen geven: en
toch moet het tevens door den mensch zelven geschieden. De
menschheid zelf moet uit eigen beweging tot God terugkomen.
Ja uit eigen beweging, Want alleen in de licfde tot God is
uwe zaligheid en derhalve de voldoening aan Gods gerech-
tigheid. En de liefde is wrijwillig. of zij is geen liefde. Gij
zult u moeten bekeeren, hetwelk niet iz de vernietiging
van uwen wil onder een onbegrepen macht, maar juist de
vrijmaking van nw wil die nmu nog onder de zonde gevan-
zen ligt.

Daarom zal God de menschheid, de afgevallen menschheid,
niet als door een tooverslag op eenmaal bekeeren. Dat ware
vernietiging van het wezen der bekeering zelve, hetwelk in
de vrijwilligheid der tockeering bestaat. Ook vroeger herschiep
Hij het menschdom niet plotseling na het strafgericht van den
zondvloed. Maar Hij verkoos 6n man om de stamvader van
een nienw geslacht te zijn, opdat door de aansluiting der liefde,
door den erfzegen des geloofs, de gerechtigheid van Abraham,
den vader der gelnovigen, aver allen komen zoude.

Abraham was een zondaar, en het werk, in hem begonnen,
was onvolkomen. Maar de tweede Adam, het hoofd der
nienwe schepping, is gekomen als het beginsel van een nieuwe



49

ontwikkeling, opdat, gelijk bij den eersten Adam, datgene wat
in Hem was over allen komen zonde die in Hem zijn. Hij
nmi is de Mensch, de Mensch bij uitnemendheid; en zoo de
zondige menschheid in hem is door de liefde de vrijwilligheid
des geloofs, zal datgene wat in hem is ook tot de menschheid
vvergadll.

Welnn, in de zwarte massa der menschengeschiedenis ver-
toont zich één lichtpunt, het is de geschiedenis van Jezus van
Nazareth, op Golgotha voltooid, Overal op de gansche massa
rast Gods  rechtvaardige toorn, hier is een rustpunt voor zijn
welbehagen. Want deze mensch heeft aan Gods gerechtigheid
voldaan. Geen wezen dat u vreemd is, o zondaar! maar de
mensch, de mensch, staat in Christng weder rein voor God.

Dat is geschied door zijn gansche leven, &én samenhangend
offer der volmaakte gehoorzaamheid aan God.

4 Zijn geheele leven is volkomen vrije onderwerping aan des
Vaders wil, gehoorzaasmheid die in geregelden voortgang, in
ontwikkeling zonder stoornis, altijd volkomener en ten slotte
volmaakt wordty Zijn laatste lijden is de kroon van zijn ge-
heele leven, In dat geheele leven was Hij, unaar des Doopers
aanwijzing, het Lam Gods geweest dat de zonde der wereld
droeg. Met andere woorden zijne gebondenheid onder
den vloek van de zonde der wereld, die naar Gods raad op
hem rustte, was gedurende dat gansche leven zijn vrije keuze
geweest. Dit lijden uu, deze gebondenheid, dit dragen van
dezen last is bij uitnemendheid groot in zijn laatste levensuren,
en bij uitnemendheirl groot derhalve de vrijheid, de gehoor-
zaamheid van Gods Zoon. Dit blijkt u uit aandachtige beschou-
wing van elk uur, elk oogenblik van dat lijden. Neem als
4



[

50

voorbeeld de ure der gevangenneming in den hof, en hoor zijn
koninklijk woord tot de krijgslieden: »Dit is uwe ure en de
macht der duisternis: en dit alles is geschied opdat de schriften
der profeten zouden vervuld worden.« Zie, het is hunne ure,
maar toch eigenlijk hunne nure niet, want zij zijn onder de
macht der duisternis: de Satan heeft macht over hen, terwijl
zj macht over hem hebben. Maar ook de Satan is niet vrij:
neen, de schriften der Profeten wijzen uit, dat dit alles slechts
vervilling is van Gods raad — God heeft macht over den
Satan. Aan deze macht nu geeft zich de Heer vrijwillig over.
Alzoo is in dezen hof een aaneenschakeling van gebondenheden :
Jezus is uitwendig gebonden onder de hoosdoeners; dezen
onder den Satan: de Satan onder God — maar &én is er die
volkomen vrij is, en dat is hij die in sterke boeien gekneveld
wordt weggevoerd. Kén is er volkomen vrij, en dat is hij die
zich volkomen aan God heeft onderworpen. Omdat hjj zich
volstrekt heeft onderworpen daarom is hij volstrekt vrij. Omdat
hij in den volsten zin moest lijden, daavom lijdt hij vrij-
willig. Zoo vervult zich het hoogheerlijk woord waarin hij de
geheele eenzelvigheid van zijo eigen vrijen wil met den wil
en het gebod des Vaders heeft nitgesproken: »Niemand neemt
mijn leven van mij af, maar ik leg het van mij zelven af. Tk
heb macht het leven af te leggen en het wederom te nemen;
dit gebod heb ik van mijn Vader ontvangen.

7 Dringend noodig is het dat gij het gansche leven des
Heeren in verband tot zijn dragen van de zonde der menschheid
beschouwen, en zijn hoogepriesterlijk offer niet alleen tot de
laatste dagen van dat leven beperken moogt. Reeds terstond
bij zijn doop in den Jordaan getuigt hij van zijn roeping om



51

ralle gerechtigheid te vervullen.« Bij zijn verzoeking in de
woestijn is het hem duidelijk geworden, dat de duivel inder-
daad alle koninkrijken der wereld en hun heerljkheid in
zijne macht heeft (en niet bloot met die macht ijdelen praal
zonder werkelijk bezit heeft getoond) — maar hij is ook be-
slist om zich door deze overmacht, zooals ze zich in de zonde
zijns volks en in de vijandschap der overheden zal openbaren,
te laten verpletteren en alzoo zijn arbeid in Isradl van den
aanvang af te maken tot het »dragen van de zonde« waarop
Johannes de Dooper zijn eerste discipelen wijst. Daar zich ook
in de lichamelijke krankheden en nooden de macht der zonde
openbaart, zoo leert ons Mattheus, in zijn achtste hoofdstuk,
terecht in de genezende en helpende barmhartigheid des ver-
lossers de vervulling opmerken van Jezaia’s profetie: »Hjj
heeft onze krankheden op zich genomen en onze ziekten, ook
onze zonden gedragen.« Alle profetisch woord, alle koninklijke
machtsoefening des Heeren rnst op den grond van zijn hooge-
priesterlijk dragen van de stompzinnigheid, de vieeschelijkheid,
zondelust, hardnekkigheid zijns volks, dic hij telkens in de
kracht dezer verzoenende liefde geestelijk overwint, dikwerf
niet zonder tranen en zwaarlijk zuchten en ontroering des
geestes. Zoo verwierf de Zoon des Menschen macht reeds hier
op aarde om de zonden te vergeven. Maar de zonde I[srasls
en der wereld, slechts een korten tijd door de in Jezus ge-
openbaarde macht van genade en waarheid teruggedrongen,
hervat zich weder en valt met doodelijken haat op hem aan.
De Heer ziet het duidelijk dodér, ja hij ziet met steeds toe-
nemende helderheid den Satan, den overste dezer wereld als
de ziel van al deze vijandschap, als sprekende tot hem: gij



52

hebt mij in den aanvang afgewezen, welnu, ondervind dan nn
ook wien gij u tot vijand gemaakt hebt! Evenwel verslapt hij
niet, maar laat den vijand alle machten van volk, overpries-
ters, romeinsche overheid, tegen hem opzetten en den eersten
menschenmoord in het paradijs aan den moord van den twee-
den Adam verbinden, zoodat alzoo de zonde der geheele wereld
voltooid wardt en in deze voltooiing zich tegen Jezus' leven
keert. Hij lijdt den dood, van God verlaten: ja het i aan
zijn Truis de eerste maal, dat zich de straffende gerechtigheid
Gols volkomen openbaart, want alle straffen Gods over de
zonde der menschheid hadden tot nog toe sonder de verdraag-
zaamheid Gods« gestaan. Maar hier ook, waar alle deze zon-
den slechts volbrengen wat »Gods raad en wil te voren bepaald
had dat geschieden zon«, hier toont zich dus de volkomen
averwinning van den Satan en de zonde, daar alle raad der
boosheid door de kracht van Jezus’ heilige schuldverzoenende
liefde slechts dient om den raad der wijsheid en genade Gods
te doen bestaan en vervuld worden, en het slachtoffer van
al deze overheden en machten als zoenoffer voor de zonden
der wereld over deze zelfle machten te doen triomfeeren.
Zoo toont zich des Heilands hoogepriesterlijk lijden den gan-
schen tijd zijns levens door, en heeft de Heer, gelijk een
Avondmaalsformulier zoo schoon betuigt, van den beginne zijuer
menschwording tot aan het einde toe den toorn Gods, onder
welken wij eenwiglijk hadden moeten verzinken, op aarde voor
ons gedragen. En brengt ons niet de prediking der Aposfelen
dat zoenoffer des Heeren in het nanwst verband met alle hun
eigen ervaringen omtrent zijn gansche leven? Zie, nadat zij
door de wederverschijning des Verrezenen hebben gezien dat



alle macht der boosheid niets anders heeft vermocht dan hem
tot heerlijkheid te brengen, wijst hij hen in die veertig dagen
nog bijzonderlijk op de vroeger wel vaak aangehaalde maar
altijd misverstane profetie der heilige Schrift; zoodat de jongeren
zien dat dit alles niet anders is dan de voltrekking van het
voor cenwen geopenbaarde raadshesluit des Vaders. En daar
zij in hun laatste ontronw, verloochening en verlaten van den
Meester zien dat hun eigen zonde even zoo wel als de zonde
Israéls hem aan de vijanden overgeleverd en aan het kruis ge-
bracht heeft, en toch daarna ervaren mogen dat de Verrezene
hen weder als zijn broeders groet, in hun midden treedt en
hen weder aanneemt, zoo kunnen zij de verzoenende beteekenis
van zijn lijden en sterven met hun eigen oogen zien en met
de handen tasten. Eindelijk als nn de uitstorting des Heiligen
Geestes al deze dingen in hen levend maakt, wordt voortaan
de verzoening en schulduitdelging in Jezus' offerande door hen
als de diepste ervaring van hun eigen leven, als de volkomen-
ste oplossing van het raadsel der wereldgeschiedenis, en ook
als de groote kracht ter wereldoverwinning gepredikt; en de
zalving des Heiligen Geestes die alle dingen weten doet,
ontvangt een ieder die in den geloove niets weten wil dan
Jezus Christus en dien gekruisigd. .

Doch niet minder als het voor de Apostelen noodzakelijk
was, is het zulks voor de gemeente van alle tijden geweest,
en is het ook voor ons evenzeer noodzakelijk, het doodslijden
des Heeren Jezus in nanw verband met zijn geheel voorafgaand
leven te beschouwen.

Menigeen heeft er wal een duister gevoel van, dat in onze
prediking gelijk zij gewoonlijk iz, in onze Evangeliebeschonwing



hd

en in ons geestelijk leven in 't algemeen het leven des
Heeren, de tijd zijner omwandeling hier op aarde, niet vol-
doende gewaardeerd wordt. Het zijn echter niet alleen de
afzonderlijke trekken in het heilig leven des Heeren,
die als levende toonbeelden der zedelijk-godsdienstige waarheid
ons van belang zijn: maar vooral dat leven in zijn geheel.
in zijn é&dnheid en samenhang beschonwd. En wel dadrom,
omdat eerst de samenvattende beschouwing van het leven des
Heeren in zijn geheel, ong de noodzakelijkheid van zin
verzoenend lijden en sterven waarlijk langs den historischen
weg leert inzien. Waarom toch was het lijden en sterven des
Heilands noodzakelijk? Zie, als gij dit vraagt, wordt gij in hot
andwoord dat gij ontvangt doorgaands dadelijk tot bespiegelingen
aver schuldbetaling, over zonde en genade, over Gods barm-
hartigheil en heiligheid gebracht. Deze bespiegelingen, z00 zij
waarlijk aan de heilige Schrift ontleend zijn, drukken dan ook
inderdaad die noodzakelijkheid nit en doen ons den aard van
het lijden en sterven op zich zelve kennen. Ook wij stellen n
naar de mate van ons licht znlke bespiegelingen vadr. Doch
nimmer mag vergeten worden dat die noodzakelijkheid van
s Heeren lijden en sterven allereerstop historischen grond
ons duidelijk zijn moet, indien onze bespiegelingen niet in de
lucht zullen hangen, maar waarlijk verklaring zijn van het-
geen geschied is. O verlaat dan niet, wanneer gij over deze
dingen denlt en spreekt, de tastbare, in vleesch en bloed, in
dien bepnalden tijd, in Galilea en Judea geopenbaarde en in
vier Evangelieverhalen beschreven werkelijkheid dier ge-
schiedenis. Wat leert zij u dan als @én geheel genomen? Dat
de arbeid van Jezus gedurende deze drie jaren niets tot red-



55

ding van Isradl, in zijn geheel beschouwd, had nitgewerkt;
gelijk het ook de Evangelist Johannes met diepe smart aan het
eind van zijn verhaal omtrent dien arbeid en alvorens tot het
verhaal van het daarop gevolgd lijden overte gaan, in samen-
vattende slotsom verklaart (Cap. 12 : 36—41). Het is omdat
de menschelijke natuur, van welke de Isratlitische slechis een
bepaalde openbaring is, aldus verdorven bleek te wezen, dat
zj deze heilige en heiligende driejarige werkzaamheid des
Zoons van God niet in zich op kon nemen om er door ver-
nieuwd en gered te worden. Helaas integendeel, zij wierp hem
wit. Maar wat dan nu? Zal hij nn het stof van de voeten
schudden, en met een getuigenis tegen de grondelooze en redde-
looze verdorvenheid des volks en der menschheid zijn werk be-
gluiten en heengaan? O neen, want hij is de volkomen liefde.
Fn deze volstrektheid der liefde heeft nn, daar alle andere
wegen haar door de verstoktheid des volks toegesloten zijn,
nog slechts &én weg open, en aarzelt ook geen oogenblik dien
weg in te gaan. Het is de weg des lijdens. Kan hij de
verdorvenheid der menschen niet overwinnen door haar te
overwinnen, welnu, hij zal haar dan overwinnen door van
haar overwonnen te wordeny Ziedaar de verheven para-
dox, de goddelijke noodzakelijkheid van dat lijden. Stel u cen
man voor, die een drenkeling in de zee naspringt. De onge-
Inkkige, in plaats van zich te laten vastgrijpen en optrekken,
verweert zich in zelfverblinding tegen deze reddende liefde.
Indien dan nu hij die hem nagesprongen is, den drenkeling
zoo stiif vasthield dat hij zich met hem in de diepte liet
nedertrekken, gij zoudt zijn zelfopoffering doelloos noemen, en
terecht. Maar stel u in plaats van deze kreupele vergelijking



56

zulk een toestand védr, (die in het lichamelijke zeker niet
denkbaar is, maar wel in het geestelijke, waar het sterven,
door de  volkomen liefde ondergaan, juist haar herleven
wezen kan) — een toestand waarbij de redder juist didrdoor
dat hij zich door den ander laat nedertreklken in den dood,
zich tot het leven weder opheft en den ander mede doar dezen
wonderweg heen tot het leven terngvoert: stel u dit vadr, en
gi] hebt een afschaduwing van het lijden en sterven uws
Heeren. [Vast staat hem het beslnit om Israél en de mensch-
heid te redden: en wil de menschheid zich nn niet langs den
weg  der liefde dien hij «rvie jaren lang had betreden, laten
redden: dringen zij zijn liefde door de overmaat hunner boos-
heid terug. welnu, hij die, naar de heiligheid der liefde Gods
in hem, den menschelijken geest nooit geweld aandoet maar
dien bekeerven wil, hij zal deze boosheid ook niet als door
een tooverslag terngdringen en haar aldus slechts in schijn
overwinnen. Neen, hij zal dat gehecl en werkelijk doen.
Daartoe is het noodig dat hij zich door haar late overwinnen.
De menschheid onafscheidbaar vast gegrepen hebben, zal hij
zich door haar laten nedertrekken in den dood, want deze
boosheid moet zich geheel nitwerken en daardoor zichzelve
vernietigen.” De kracht der liefde moet zich voortaan niet in
werken (in den gewonen zin des woords) maar in lijden
openbaren: in lijden dat de hoogste werkzaamheid is onder
een nieuwen, thans noodzakelijk geworden vorm.” Indien Jezus
nu met werken voortging, zou hij daardoor de menschheid
moeten oordeclen, dus aan het welverdiend verderf overgeven;
en dit wil hij niet, dus laat hij zich door haar boosheid oor-
deelen opdat zij dit ten slotte zelve inzie en tot zelfveroordeeling,



AT

tot bekeering kome. Toen de menschheid haar eigen goddelijke
hestemming, de herstelling van het beeld Gods in haar, door
versmading van het uitgedrukte Beeld der zelfstandigheid Gods
volstrektelijli  verwierp en ddus ophield aan zichzelve te ge-
looven, toen heeft hij haar niet losgelaten. Hij heeft niet op-
gehouden aan de menschheid te gelooven, toen zij niet meer
aan zichzelve, d. i. aan hare bestemming, die in Jezus als
levend vleesch en bloed vior haar stond, gelooven wilde. Hijj
heeft aan hare bestemming, aan hare redbaarheid, en dus aan
haar geloofd en vastgehonden dddr den dood heen. !
Ziedaar hoe op grond der historie de noodzakelijkheid van
het lijden en sterven des Heeren, gelijk ook zijn opstanding
daarin gegrond is, zich afteekent. Omdat nu de Apostelen (op
hen komen wij elders in deze bladzijden nog terug) deze
verdorvenheid der menschelijke natuur en ook hun eigen deel
hebben daaraan, hun eigen verdorvenheid, niet inzagen;
diidrom  konden zij den overgang huns Heeren van het wer-
ken tot het lijden niet begrijpen, en werden aan hem ge-
drgerd./ Ook zij, zijn beste vrienden, verzaakten en verloochen-
den Hem, opdat «ij alzoo hun eigen grondelooze verdorvenheid
zelf zonden leeren inzien en aldus op grond van eigen
ervaring bekwaam worden om de beteekenis van het lijden
en het offer huns Heeren te verstaan./ Daarom is het beeld
der Apostelen in de laatste dagen var het leven des Heeren
voor ons vau een zoo zeer groote beteekenis. Want als gij, o zondig
mensch, de noodzakelijkheid van dat lijdensoffer waarlijk ver-
staan wilt, moet gij aan uzelf de ervaring maken waarin de
Apostelen u zijn voorgegaan. M3j moet in uzelf ondervinden
dat de werkende liefle des Heeren alléén u niet redden



Os

kan. Neen, noch zijn woord, hoewel het geest en leven is,
noch de wondermacht zijner heilige licfde, hoewel zij hgt vol-
maakte voorbeeld is, kan u aan uw verderf ontrukken./ Want
het ontbreekt u aan de kracht om haar aan te vatten en vast
te houden, omdat het n ontbreekt aan ontvankelijkheid om
haar in u op te nemen. Die ontvankelijkheid toch kan alleen
ontstaan door waarachtige kennis van uwe verdorvenheid;
en ze, deze wordt eerst door het lijden des Heeren, dat
aldus op grond der historic noodzakelijk gebleken is, voor
u openbaar. O, déirom geeft acht op het geheele leven en
werken des Heeren; dan wordt u de reden openbaar, waarom
dat werken noodzakelijk tot lijden overgaat:; dan hebt gij
de noodzakelijkheil van Jezng dood in de feiten der geschie-
denis zelve voor u gesteld; en dan zal uw eigen geweten u
verder nopen deze geschiedenis zelf mede te doorleven, niet
door het spel eener terugroepende fantasie, gelijk gij met elke
andere geschiedeniz doet, maar door dat gij u aan de schuld
van Israél en der menschheid medeplichtig erkennen zult. )

Welk een hartaangrijpende ernst, niet waar? verkrijgt dadr-
door het lijden des Heeren voor ons. Onder de heerschappij
der weekelijkheid die maar al te veel door onze maatschap-
pelijke en kerkelijke toestanden bevorderd wordt, hebben wij
den lijdenden Verlosser meestal voor ons als den Man van
smarte, het Lam ter slachtbank geleid en zijn mond niet
openende, onder de pijn der doornekroon, der boeien en gee-
selslagen, straks der kruisiging. Deze beschouwing heeft ook
haar recht: alleenlijk zij is slechts het zinnelijke, het uit-
wendige in het lijden des Heeren. Maar ontzenuwend is het
voor 't geestelijk leven wanneer, gelijk zoo veelvuldig gebenrt,



H9

een »gevoelige« prediking met hare geprikkelde meéwarigheid
over het onderworpen lijden en het slachtoffersgeduld wvan
Jezus uitweidt, en alzoo in hem slechts doet opmerken de
bron van vertroosting en gelatenheid in leed en verdriet, of
ook van een weekelijk aangenomen schulduitdelging, die het
hoofd in smeltenden weemoed doet buigen. Neen het lijden
des Heeren is de hoogste daad zijns levens, voor ons een
aanschouwing van doordringenden ernst, die alle dergelijke
slapheid verbant. -

Zoo moge mn verder op dezen grond het doodslijden des
Heeren Jezus zich voor onze eerbiedige bepeinzing verhelderen.

Wat is dan Jezus dood op zich zelve beschonwd? Ik waag
het niet n deze geheimenis ten volle te verklaren; ik kan in
geen enkel opzicht. en dus ook hier niet, met mijne kennis
mijn geestelijk leven in zijn geheel vooruitsnellen. Daarowm,
dewijl er nog vele onreinheid in mij is, begrijp ik den dood
des Heeren slechts zeer aanvankelijk nog. Maar laat mij u
enkele hoofdtrekken mededeelen.

Gij =zijt paar Gods Dbeeld geschapen. Leven en met God
verbonden zijn is ¢6n voor den mensch, naar zijn oorspron-
kelijken aanleg waarvan nw geweten getuigt.

Maar uw geweten getuigt eveneens dat gij van God zijt
afgeweken: uw wil heeft zich tegen Hem gekeerd. Uwen God
hebt gij verlaten. God heeft ons de ontzaglijke gave der vrije
kenze gegeven. Het stond aan ons (hoe, is een volstrekte ver-
borgenheid) die aanvankelijke vrijheid ') van kenze of tot de

Y Dat men blj de uitdrukking vrijheid van keuze of kiesvrijheid het-
2elfde woord vrijbeid gebruiken moet, hetwelk in zijn wuaren zin ullesn
van den toestand der verbondenhoid met God deor de noodzakelijkheid



[3{3]

waarachtige vrijheid te ontwikkelen, welke bestaat in de noodzake-
lijkheid der verbinding met God door de liefde, of tot willekeur
en gebondenheid onder de zonde. Dit laatste, helaas! is geschied.
/ De mensch heeft een verkeerde zelfstandigheid tegenover
' God hegeerd, daarom is hij slaaf der zonde geworden. Naar
een valsche vrijheid huiten God heeft hij gestreefd, daarom is
hij gebonden geworden onder de macht des kwaads.

En wat is het noodzakelijk gevolg daarvan? Ach, het leven
uit God hebben wij niet gewild, en nu geschiedt ons naar
onzen wil. Het leven dat wij niet willen, moeten wij verliezen.
En daar onze wil, het middelpunt van ons geheele wezen,
buiten God i8, zoo moet ook onze geheele toestand buiten God,
van God gescheiden, den dood overgeleverd zijn. De dood is
de bezoldiging der zonde, niet volgens een afgetrokken gebod
Gods dat in geen betrekking zou staan tot de noodzakelijke
toedracht der dingen, maar juist volgens die noodzakelijlcheid,
dewijl het gebod Gods nooit iets anders is dan volstrekt over-
eenkomstiz met het wezen der dingen over welke het gebod
gaat: immers is het wezen der dingen niets anders dan het
uitvloeisel van den heiligen wil Gods. Of men zegt dat iets
uit den aard der zaak met noodwendigheid voortvloeit, dan
wel of men zegt dat iets geschiedt volgens het gebod Gads,
dit is één en hetzelfle. Want de vaard der zaak« is zoo als
hij is en niet anders, om geen andere reden dan omdat God,
die alle ding »naar zijn aard« schiep en leven liet, het zoo
hepaald heeft; hepaald. niet naar onheilige willekeur, maar

der liefde gebruikt kan worden, heeft tot veel nfisverstand aanleiding go-
goven., Wij bekommeren er ons hler niet om,



61

volgens de heilige noodzakelijkheid, dat is: naar de volstrekte
vrijmacht van zijn volmaakt en heilig wezen. Daarom kan het
niet anders of de dood moet de bezoldiging, het loon der
zonde zijn: de dood die zich voltooit in den tweeden en
ecuwigen dood. Want zoo volkomen vrijmachtig is God, dat
Hij zelfs in zijn schepselen vrijheid schept en duldt, ja dat
Hij die vrijheid duldt ook waar ze zich tegen Hem keert. De
hoogste vrijmacht toch bestaat niet in alles onder dwingende
overmacht te doen bulken, maar in het scheppen van vrijheid
en zelfstandigheid, ook wanneer ze zich tegen haar Schepper
keeren mocht. In deze verdraagzaamheid Gods nu openbaart
zich zijn eenwige vrijmacht.

De waarheid dat er een verdoemenis hestaat is de meest
volstrekte openbaring, allereerst voorzeker van de gerechtig-
heid des driemaal Heiligen, doch daarna ook evenzeer van de
verdraagzaamheid Gods. Want die verdraagzaamheid gaat
zoo ver, dat zij datgene wat de mensch zelf kiest, nadat alle
hulpmiddelen en lokkingen der liefde die behoudens 's men-
schen vrijheid mogelijk zijn, uitgeput zijn geworden, hem met
een bloedend hart (wij spreken op menschenwijze) laat kiezen
en verkrijgen. Tegen de trekking van oneindig vele liefde-
koorden in wil de zondaar volstrekt rampzaliz wezen: welnu ten
slotte w ord t hij het dan ook : de dood is de bezoldiging der zonde.

Aanvankelijk echter is dat slechts de tijdelijke dood. En
d66r dien dood heen is terugkeer tot God nog mogelijk. Want
zie, indien wij den dood wilden en konden ondergaan zoo als
hij van God bedoeld is, dan zon de straffe des doods ons tot
verzoening kunnen strekken en de verwijdering van God zou
juist door den dood kunnen eindigen.



62

Immers, wie gestorven ware den dood vrijwillig aanvaar-
dende gelijk God hem bedoelt, als bezoldiging der zonde; wie
gestorven ware vrijwillig boetende voor de zonde, en waarlijk
willende bezwijken onder den last van Gods toorn, die zou
inderdaad, volgens het Apostolisch woord, gerechtvaardigd zijn
van de zonde. Die zou van allen samenhang met de zonde en
met hare straf ontheven zijn. Aan hem zou de dood, na aldus
aanvaard te zijn, verder geen punt van aanvatting hebben; de
dood zou in hem moeten wijken voor het leven; hij zon ge-
heiligd en verzoend tot het leven wederkeeren en heerlijkheid
ontvangen bij God. Een zwakke vergelijking uit het dagelijksch
leven heldere deze waarheid een weinig op.

Uw kind, o mensch. is ongehoorzaam tegen n geweest: en
indien gij liefde voor uw kind hebt, zoo ontvlamt uw toorn
heiliglijk tegen zijn zonde, en gij straft nuw kind. Wanneer nu
dat kind die straf niet slechts uitwendig en morrend ondergaat,
maar in en onder de straf zijn wil verandert en met uw
heiligen wil vereenigt, zoo is de voltrekking der straf tevens
het einde der verwijdering tusschen u en uw kind, en vol-
komen liefde keert aan beide zijden terug. Maar juist bij deze
vergelijking blijkt de vreeselijke diepte onzer verdorvenheid.
Wij zijn als het kind dat weerspannig en verhard de straf
alleen nitwendig ondergaat, zijn eigen wil er geenszins berouw-
vol mede vereenigt, en daarom ook na de straf in de verwij-
dering van den Vader en in zijn ellende volhardt. Onzen eigen
sondigen wil te veranderen, dat ligt buiten onze macht. Want
omze wil is het diepste in ons; dus een nog dieper steunpunt,
dat een hefboomn zou kunnen in staat stellen om dien wil te
wrikken, hebben we in ons niet. Den dood te willen als be-



63

zoldiging der zonde gelijk God dien wil, dat vermogen wij
niet. Wij ondergaan den dood als een uitwendige, onweder-
staanbare noodzakelijkheid: maar met zijn diepsten grond, met
den toorn Gods die het zondige leven verteert, vereenigen wij
onzen wil geenszins. Daarom is onze dood voor ons geen ver-
zoening met (rod en kan het in eeuwigheid niet zijn.

Hierin nu ligt, o mensch! het onontkoombare uwer eeuwige
ellende. Eerst als gij dit begrijpt en erkent, mijn broeder! en
deze verschrikkelijke noodzakelijkheid door nwe ziel laat vlijmen,
eerst dan kan ik u spreken van Jezus van Nazareth en van
het offer zijns levens door den dood.

Zijn wil is volkomen ¢én met des Vaders wil. Zijn leven is
volstrekt ongestoorde gemeenschap met God, is het volle waar-
achtige Leven. Welnu, was hem het leven niets anders dan
de volkomen ongestoorde gemeenschap met God, wat kan hem
de dood dan anders geweest zijn dan het verscheuren van dien
band, dan een verlaten worden van God? Daarom heeft hij
dan ook in zijn krniswoord: Eli, Eli, lama sabachtani niet,
gelijk eene verzwakkende uitlegging wil, slechts een gevoel
nitgesproken, dat niet met zijn werkelijken toestand in over-
eenstemming wezen zou. Neen, hij was van God verlaten en
overgelaten aan de macht des doods.

Aan de macht des doods! HEn in wie openbaarde zich die
macht, die op hem aanstormde en zijn heilig leven vernietigde ?
In de zonde van lsraél dat hem uitwierp, in de zonde der
heidensche wereld die hem overleverde, en in beider diepsten
grond, de vijandschap des Satans die hem de verzenen ver-
morselde terwijl hemzelven de kop werd vertreden. Als de
vertegenwoordiger der menschheid, als haar plaatsvervanger



64

leed hij de gevolgen, de straf der zonde van de gansche
menschheid die hem overstortte, en gaf zijne ziel, zijn leven
tot een rantsoen voor velen over. Hier van God verlaten dronk
hij tot den laatsten droppel den kelk van Gods toorn — en
hij verliet daarbij zijn God niet, maar hield met het »Mijn
God, mijn God!c aan den Vader vast. Ziedaar dns voor het
cerst een sterven dat aan de voorwaarde voldoet op welke
éénig en alleen, gelijk wij gezien hebben, het sterven kan zijn
de volkomen verzoening der zonde, de volkomen hernienwing
van de gestoorde gemeenschap met God.

Gij hebt ons woord splaatsvervangere gehoord en gii zijt
teruggedeinsd, niet waar mijn broeder? Want gij denkt aan
de dogmatiek die gij verworpen hebt en wier herinnering u
bij de wonrden »plaatsvervanginge on stoerckening« met diepen
wedrzin  aan  een koopmansverdrag doet denken, aan ecne
kwitantie tusschen God en de menschheid gewisseld. O ver-
vlockt zij de heiligschennis die nit versteende lava wiskunstige
figuren houwt en dan zegt: dit is de werking des vulkaans!
Als ik spreek van plaatsvervanging dan trilt mijn ziel tot in
hare binnenste diepte bij de aanschouwing van cen wonder
der volkomen goddelijke liefde, en zij hoort onnitsprekelijke
dingen die het een mensch niet gegeven is, hier beneden vol-
ledig nit te spreken. Zal ik u door benaderende vergelijking
dit heilig wonder duidelijk pogen te maken? Zoo denk dan
aan die verrnkkelijke, door gemeene naturen niet te begrijpen
geheimenis van het rijk der liefde, waardoor in de samenleving,
in de vriendschap, in het huisgezin, de diepste zielen ten allen
tijde voor en door en in de plaats van de oppervlakkige lijden.
Denk aan de smart der moederliefde, die de moeder voor haar



65

bedreigden lieveling oneindig feller dan hemzelven doet lijden.
Denk aan Arnold Winkelried, die de Oostenrijksche speren,
tegen de harten der Zwitsers gericht, tezamenvat en tegen de
eigen borst drukt om den zijnen doortocht te geven. Denk aan
het lijden, dat om den wille der zondige en ongelukkige wereld
n in vroeger ongekende mate ten deel werd, sedert gij be-
gonnen zijt ook maar een weinig de wereld in Christus lief
te hebben, en meet naar de overblijfselen der verdrukking van
Christus welke zijn uitverkorenen om den wille en in de plaats
van anderen lijden. de volheid zijner plaatsvervangende, dat is:
oneindig liefdevolle, smarten af,

O zeker, is het lijden des Verlossers een oordeel Gods over
de zonde, dan laat het apostolische »voor ons«< zich in geen
anderen zin dan in dien eener plaatsvervangende liefde ver-
Klaren. Uwe schuld, o zondaar! heeft Hij gedragen en gehoet.
Een gericht, neen het gericht Gods over de zonde heeft zijn
heilig leven verteerd.

Met niets minder dan dit zijt gij te redden. -

Doch hiermede zijt gij dan ook behouden. Behouden, datis:
ingevoegd in de gemeenschap der levendgemaakten, wien de
vernieuwende kracht der liefde van Christus tot ervaring is
geworden. Voor allen is Christus gestorven. Ja voor allen,
en naar de uitdrukkelijke verklaring des Woords (Rom. 14: 15;
1 Cor. 8§ : 11; 2 Petr. 2:1) ook voor hen die verloren gaan.
Juist daarom worden alleen zij behouden, die gelooven;
omdat het oordeel der verwerping noodzakelijk komt over wie
zoo onmetelijke genade verwerpt. Juist omdat die genade alge-
meen is, daarom is zij particulier. Omdat zij boven en buiten
u vaststaat, daarom zult gij der snoodste zonde schuldig zijn

6



66

indien gij u haar niet tot eigen zalige ervaring laat worden.

Want voorzeker, alleen uit uwe eigen ervaring kunt gij de
beteekenis van Jezus lijden en sterven verstaan.

Het plaatsvervangend werk van Christus is het werk van
eene liefde die zich geheel in haar voorwerp overplaatst, ge-
lijk alle liefde in den grond plaatsvervangend van aard is.
Daarom kunt gij dan ook dat werk niet begrijpen tenzij gij
in hem gelooft; met andere woorden, tenzij gij hem in u
ontvangt en u aan hem overgeeft, Want uwe overgave aan
hem moet dezelfide zijn als de zijne aan u (Rom. 14 : 8, 9).
Meen niet dat ik door dezen eisch de lheiligschennis zou
begaan van onze lieflle met de zijne te willen gelijk stellen.
O neen, het ecenwig onderscheid tusschen beide blijft daarin
bestaan, dat de liefde van Christus de oorspronkelijke is, en
de uwe slechts mogelijk wordt in de kracht van de zijne:
dat Christus zich aan w overgaf om u te dragen, gij u aan
hem om van hem gedragen te worden: hij geheel en volmaalkt,
gij zeer aanvankelijk en onvolmaakt. Maar niettemin, de eere
van Clristus eischt dat de liefde welke in u gevonden wordt,
een uitvloeigel van de zijne en dus met haar gelijk van natuur
zl): dat er in de rank geene levenskracht stroome dan welke
zij voortgevloeid uit den wijnstok: dat de liefde wvan
Christus, de liefde waarmede hij u heeft licfgehad en die
in u tot een levend beginsel is geworden, u dringe om voor
en met hem te sterven, gelijk hij voor u gestorven is (2 Cor.
b : 14). Ja, zoo groot is de oversenkomst tusschen uwe weder-
liefde en de liefde van Christus die haar corsprong is, datook
uwe liefde gelijk de zijne het karakter van eene voldoenende
offerande aan Gods gerechtigheid heeft. Acht dit woord niet



67

te stout, mijn broeder! meen niet dat ik der geheel éénige
beteekenis van Christus’ offerande te na zou komen; de Heer
beware ons voor zulke heiligschennis! Maar mijne bedoeling
is deze: Tot uwe bekeering behoort de door geheel uw leven
zich uitstrekkende boete. De gevolgen uwer zonde die gij
begaan hebt, zult gij in vrije onderwerping als tuchtiging Gods
hebben op u te nemen. Bij Zaccheus wordt als bewijs voor
de oprechtheid zijner bekeering met recht opgemerkt, dat hij
bereid is terug te geven wat hij den naaste moge ontvreemd
hebben. Zoo wordt ook gij, die u bekeert, geroepen om voortaan
met alle macht terug te geven wat gij Gode en den naaste ont-
houden hebt, uwe liefde. Natuurlijk bedoelen wij niet in den
letterlijken zin des woords een schadevergoeding: want
alz6t zoudt gij nooit tot vrede komen, en den gelegden grondslag
van Christus’ albetalende offerande weder omverwerpen. Neen de
verdienende oorzaak uwer zaligheid is in eeuwigheid geen andere
dan Christus offerande, die é6ne offerande door welke hij in
eeuwigheid volmaakt heeft hen die geheiligd worden. Maar
dit slechts bedoelen wij: aan het gericht Gods hebt gij in den
geloove uw leven over te geven, opdat in het vuur zijner
heiligheid het hoogere leven daaruit ontwikkeld worde. De
kinderen dezer wereld hebben een kortstondig berouw, en
meenen met deze vluchtige opwelling zich de vergeving hunner
tekortkomingen op voldoende wijze van God te koopen. Maar
de kinderen Gods weten van den aanvang af dat al hunne
zonden in Christus' bloed uitgedelgd en verzoend zijn en hun
in eeuwigheid niet meer schaden kunnen: en niet ondanks
deze wetenschap, maar van wege haar, hebben zij hun
gansche leven lang beronw. Sedert zij weten, dat God hun de



68

zonden volkomen heeft vergeven, achten zij ze voor zich zelve
onvergeeflijk, gelijk Paulus nog aan den avond zijns levens,
op zijn vroegere zonden terugziende, zich den voornaamste der
zondaren noemt, wien barmhartigheid geschied is.

Zoo is het geheele leven des geloovigen, naar het onver-
gelijkelijk schoone begin van Luther’'s 95 stellingen, 6&éne
aanhondende hoete en bekeering. Dat is Christus in ons, die
ons doet sterven en herleven. Doch alleen de Heilige Geest
die deze dingen werkt, kan ze ook leeren verstaan.

Daarom, alleen voor den geloovige wordt deze geheimenis
opengesloten. Alleen Christus in ong leert ons den Christus
buiten en vadr ons verstaan. Daarom, wanneer wij van de
»toerekening« van Christns’ verdienste aan ons zullen spreken,
zoo roepen wij andermaal met nadruk: Vervloekt zij de dog-
maticke rekengeest die ook op het gebied van deze heilige
dingen de wateren des oceaans met de vuist wil meten en
van de hemelen met de spanne de maat nemen en de bergen
wegen in een schaal en met de toonladder het Hallelnjah des
Heiligen Geestes in de harten der wedergeborenen contrdleert!
En nu laat ons ook van deze dingen, gelijk van de vorige,
een weinig stamelen zoo goed ons mogelijk is.

II.

Gerechtvaardigd ben ik uit den geloove. Gerechtvaardigd
gansch en al. Niet daarom, dat God als het ware mijn heilig-
making vooruitziende, de toekomstige ontwikkeling reeds nu



69

als bestaande aanmerkt. Neen, God ziet mij nn in Christus als
rechtvaardig, geheel afgezien daarvan of ik het &éns in mij-
zelven zal wezen.

Want ik heb Gode in alles recht tegenover mij gegeven.
Het kruis is ook in mij geworden wat het op zichzelf is en
voor Christus was, de overgang uit dit natuurlijk leven tot
het vernieuwde, gereinigde, verheerlijkte. Door de genade ben
ik overgeplant in de sfeer van het hoogste, heerlijkste recht:
want »de genade heerscht door rechtvaardigheid. Omdat ik
gansch en al nit deze genade behonden ben, en uit niets
anders dan genade, daarom heb ik nu in Christus recht op al
wat nog aan mijn volle zaligheid, gerechtigheid, verheerlijking
ontbreekt; en ik treed vrijmoedig toe tot den Troon der genade
om dit overblijvende te vragen.

Nu is al het vreemde, uitwendige verdwenen. Ik ben mijzelf
en bewaar mijzelven (1 Joh. 5 : 18). Velen zeggen: -op de
toegerekende gerechtigheid van Christus e houwen, dat is een
traag steunen op iets dat buiten ons is, en wij zullen toch
zelf moeten werken!« Maar ik ondervind juist het omge-
keerde. Vroeger, toen ik door mijn deugd of godsdienstigheid
wilde behouden worden, steunde ik op het vreemde, op de
omgeving, de omstandigheden, de personen, de gedachten
rondom of de daarvan afhankelijke stemmingen in mij. Tk
leefde niet maar werd geleefd. Maar nu ik weet dat Christus
mijn vloek, den vloek der uitwendigheid mijner plichtsbetrach-
ting gelijk ze door de wet noodzakelijk was, heeft gedragen,
nu ben ik zelf, door Christus in mij, tot handelen in staat.
Juist het vreemde is nu weggenomen, en ik begin zelf alles
te doen. Herst in Christus word ik vrij, ben niet langer slechts



70

doorgangspunt, maar leef en werk van het vrijgeworden mid-
delpunt mijner eigen persoonlijkheid uit.

Het is noodig dit te betuigen, en het te plaatsen tegenover
een beschouwing die al te afgetrokken het eigenpersoonlijk
leven ter zijde stelt. Immers van de »rechtvaardiging door het
geloof« bestaat er in de gemeente ook een prediking, die voor-
zeker goed gemeend is en, wanneer zij door een waarachtig
geloovige tot u gebracht wordt, ook haar gewichtig (hoewel
slecht uitgedrukt) bestanddeel van waarheid heeft, maar die
evenwel zeer geschikt is om door misverstand op een gevaar-
lijk dwaalspoor te leiden. Zoo heb ook ik vroeger tot de ge-
meente gezegd: »Geloof, geloof! redeneer niet, gevoel niet,
bekommer n om uwe blijdschap of smart niet, geloof slechts,
dat is alles! Zoo gij eemmaal weet dat de verdienste des
Middelaars u toegerekend is, zijt gij behouden en hebt niet
meer op u zelve, maar alleen op Hem te zien in naakt en
blind geloof.«

In deze verkondiging erken ik ook nu nog een gewichtig
bestanddeel van waarheid. Namelijk voorzeker, de grond van
onze behoudenis ligt niet in ons, maar in Hem. Niet voor
zoover wij in heiligheid gevorderd zijn, voor zdééver slechts
zjjn wij behouden, maar geheel en al en voor eeuwig van den
aanvang des geloofs af.

Inderdaad, het kan niet gedurig en sterk genoeg worden
gezegd — onze behoudenis ligt niet in onze heiligmaking,
maar in Christus; zelfs niet in ons geloof, maar in hem op
wien dat geloof ziet. Dien die niet werkt, maar gelooft in
Hem die den goddelooze rechtvaardigt, wordt zijn geloof ge-
rekend tot gerechtigheid. Vreest gij dat deze overtuiging aan



71

trage lijdelijkheid zou voedsel kunnen geven? Ach dan hebt
gij den aard en het wezen van het geloof nog geenszins gevat.
Immers dat geloof kan niet anders dan tot werkzaamheid
leiden. Want dat geloof is niet, gelijk sommigen zeggen, een
verstandsovertuiging op welke, in het gunstige geval, eene
werkzaamheid des levens volgen kan, maar op welke ook in
het ongunstige geval, werkeloosheid en lijdelijkheid zou kunnen
volgen. Neen, dat geloof is zelf een leven, een beginsel van
kracht en toewijding. De heiligmaking is niet zoo zeer gevolg
als wel ontplooiing van dat geloof, de wijze waarop zich het
groeiende leven van dat geloof naar buiten openbaart. Maar,
nog eeng, niet in dat (overigens noodzakelijke) gevolg, maar
in de bron, in Christus zelven, ligt ons heil en onze vrede.
Ach mijn goede werken ziju een gebouw dat telkens omstort
na een eindweegs opgetrokken te zijn: een staf die telkens
afbreekt bij de handen, als ik meen er nu wel, als op iets
heproefds, op te kunnen steunen. Telkens als ik een eindweegs
meen gevorderd te zijn, komt eene of andere ontdekking mij
door de tuchtigende trouw mijns Gods weér noodzaken op dat
alles met tranen den dood, ja den dood te schrijven, en op
nieuw als een bedelaar, naakt en gewond, als een des doods
en der verdoemenis schuldige, te vluchten in de gerechtigheid
van Jezus alléén.

En daarom, als ik sterven ga, en een broeder mij zal willen
vrager hoe ik rechtvaardig voor God ben? dan hoop ik te
zullen andwoorden met het GOste andwoord van onzen Cate-
chismus: »Alleen door een oprecht geloof in Jezus Christus,
alzoo dat, al is het dat mij mijne conscientie aanklaagt dat ik
tegen al de geboden Gods zwaarlijk gezondigd en derzelver



72

geen gehouden heb. en nog steeds (zon vaak ik deze vastig-
heid verlaat) tot alle boogheid geneigd ben: nochtans God,
zonder éénige mijne verdienste, uit louter genade, mij de vol-
komen gencegdoening, gerechtigheid en leiligheid Christi
schenkt en toerekent, even als hadde ik nooit zonde gehad
noch gedaan, ja als hadde ik zelf alle de gehonrzaambheid vol-
bracht die Christus voor mij volbracht heeft, zoo verre ik
zulke weldaad met een geloovig harte aanneme.« Fn daarna,
zoo men iets op mijne grafzerk zou willen beitelen dat voor
hen die mij gekend hebben de herinnering aan mij verleven-
digen moest, ik zou niet willen dat het nitdrukie wat ik ge-
weest was en gedaan had, maar alleen wat mijns Heilands
genade voor mij in samensluiting met de gemeente gedaan
heeft, volgens de apostolische belijdenis: (od bevestigt zijne
liefde jegens ons, dat Christus voor ons gestorven is als wij
nog zondaars waren: veelmeer dan zullen wij, nu gerechtvaar-
digd =zijnde door zijn bloed, door Hem behowden worden van
den toorn. Want indien wij, vijanden zijnde, met God verzoend
zijn door den dood zijns Zoons, veelmeer zullen wij, verzoend
zijnde, behonden worden door zijn leven.

Maar als ik vroeger van het naakt en blind geloof rede-
neerde, zoo vergat ik daarbij dat het sgelooven zonder zien«
niet is: gelooven zonder grond, maar: gelooven op grond van
niet zienlijke, inwendige geestelijke bevestiging der waarheid
in onze ervaring. 1k dank mijn getronwen God dat Hij mij er
afgebracht heeft van, uit weerzin tegen de valsche bevinding,
ook de ware en noodzakelijke bevinding voorbij te zien;
en van, uit weerzin tegen een ijdel hechten aan de wisselende
stemmingen des gevoels, te vergeten dat het evenwel



73

boven alles aankomt op de gesteldheid des harten. En
thans, als ik het zoo genoemd naakt en blind geloof hoor
roemen, andwoord ik: o lieve broeder, neem n in acht dat gij
toch geen ander geloof moogt laten gelden dan zulk een geloof
dat de Heilige Geest in het hart werkt, en de Heilige
Geest is toch geen stomme geest, maar Hij spreekt en zucht en
roemt immers in het hart der geloovigen. Zekerlijk ja, daar
is een naakt en blind geloof, en indien ik dat niet hadde, ik
ware lang in mijne aanvechtingen en bestrijdingen verslonden
en zou er nog dagelijks in verslonden worden: diirom heb ik
zoo even van het andwoord in den Catechismus en van dat woord
van Paulus gesproken. Maar dat naakt en blind geloof zult gij
nooit kunnen verkrijgen door uw doorborend gevoel van smart
over de zonde eenvoudig ter zijde te zetten gelijk gij
schijnt aan te raden, maar alleenlijk door het gestadig te
overwinnen langs geen anderen weg dan dien van gehoor-
zaam te luisteren naar de stem des Heiligen Geestes, als Hij
Jezns heerlijkheid op nieuw aan uw binnenste verklaart. En
daarom roep ik met alle kracht: weg, weg met den valschen
waan van een Christus v6ér ons, die van den Christus in ons
zou zijn af te scheiden. Tenzij dan dat gij n van dezen Chris-
tus tot den Waarachtige bekeert, gij zult geene rust vinden
voor uwe ziel. Immers, daar is geene rust dan in de ver-
geving der zonden. En ook deze boom kan alleen aan
zijn vruchten, aan de werking van het aanvankelijk sterven
der zonden in u, gekend worden. Meen niet dat gij deze zalige
zekerheid hebt, eer gij, op dezen grond, met vastheid moogt
verklaren: één ding weet ik, dat ik blind was en nu zie:
dat ik dood was en nu leef. Dat Christus waarlijk véér u is,



IE;

moet daarnit hewezen worden dat Hij de kracht hebbe om
0ok in u te komen en zich w mede te deelen. Ook ik wil
geen schristendom ces gevoels.« Hoe groote verwoestingen
dat beklagelijk stelsel aanricht, hoe de Satan daardoor de zielen
belet om tot vollen vrede en blijdschap in Christus te komen,
hoe deze arme dobberaars hun gansche leven gebonden blijven
onder de dienstbaarheid van regen en zonneschijn, van teeke-
nen die hun getoond en Schriftwoorden die hun toegesproken
worden, van stelsels der vaderven en der kinderen, van onde
en nieuwe schrijvers, van toestemming of veroordeeling der
keurmeesteren die den bekeeringsweg bepalen — dat alles zie
ik dagelijks voor mijn cogen. Ja het is mij een gedurig lijden
om den wille van broederen die ik lief heb, ook terwijl zij
mij niet als broeder erkennen knnnen omdat ik met hen niet
medespreek. Doch als ik dat gevoels-christendom bestrijd, dan
is het niet omdat ik minder wil dan het gevoel, maar omdat
ik meer wil dan het gevoel, namelijk omdat ik wil Christus
in den diepsten grond des harten. En daar kan hij wonen
omdat hij verhoogd is; daar kan hij wonen door den Heiligen
Geest. Ja, hooggeprezen zij de genade des Heiligen Geestes,
die zijn oorspronkelijk recht dat Hij heeft op elke menschelijke
ziel, door alle benevelde verkondiging heen weet te handhaven,
Wilt gij weten hoe daarbij zijne gangen zijn?

Vaak zijn die gangen vriendelijk en zachtopgaande. Dikwerf
wordt het najeve zachtinnige geloof der kindsheid als in
rechte lijn en zonder schokken of pijn tot ware bekeering
voortgeleid. En dit is een kostelijk voorrecht, een liefelijk
schonwspel voor de oogen der menschen en van Gods engelen.
Toch is er ook déir een tijd, hetzij korstondig hetzij over vele



75

maanden of jaren uitgestrekt, waarin al het werk der gewoonte
en der overleveringen van de jeugd, hoe ook geheiligd, evenwel
deze vuurproef moet doorstaan dat het tot zelfstandig eigen-
dom des harten wordt: een tijd van overgang, bepaaldelijk
dddraan kenbaar dat het besef van zonde en de behoefte
aan genade eene vroeger niet ervaren innigheid verkrijgt.
En deze vuurproef, wij houden er ons overtuigd van, zal hoogst-
zelden geheel onmerkbaar zijn voor een gemoed, aan ernstige
zelfbewaking gewoon. Maar er is ook een andere, een veel
moeielijker weg tot datzelfde doel — een weg van wien ik
weet dat de Heilige Geest hem met sommigen of met velen
hondt.

() steil en eenzaam is dat pad. »Den vleeschelijken Christus
moet de ziel verliezen. Ik wil zeggen, den Christus, gelijk hij
haar vleeschelijk, door een min of meer benevelde verkon-
diging of door berusting in van der jengd af aan gehoorde over-
leveringen is bijgebracht, dien Christus moet de ziel eerst ver-
liezen. Hij moet voor haar sterven, en zij moet door de moeie-
lijke, soms angstvolle, zifting henen gaan welke de apostelen
bij den dood van hun Meester ondervonden, toen hij naar het
vleesch hun ontrukt werd om later geestelijk en verheerlijkt
tot hen weder te keeren. Zij moet hare zonde leeren kennen
en inzien hoe die zich tegen Christus gekeerd heeft, en hem,
juist hem die haar tot den dood toe heeft liefgehad, jnist hem
aan den dood over heeft geleverd. Bij dat doorborend besef
zou zij zich verwijderen en niet kunnen stand houden onder
het kruis. Ach velen houden het inderdaad niet uit bij dat
kruis, omdat zij in hun eigen kracht er toe zjn genaderd.
Als het bliksemvuur der beschuldiging tegen hunne zonde,



76

oneindig feller dan het vuur van Sinai. van dat kruis uitgaat,
dan wijken zij ontzet terug, en komen later tot deze schrik-
kelijke gezonkenheid, dat zij het &énig cogenblik huns levens
waarin  zij volkomen oprecht voor God hebben gestaan, voor
een oogenblik van overspanning, melancholie, verbijstering ver-
Klaren. Maar zoo de ziel stand hondt op Golgotha, en haar
zondig natuurlijk leven door dat vuur laat verteren, gevoelt zij
weldra dat met en in dat vuur der wrake tot haar uitgaat de
oneindige gloed der liefde van Jezus, die unit den dood het
leven schept en de veroordeeling in vrijspraak verkeert. En als
de Heilige Geest aldus heeft gesproken dat daar geen ver-
doemenis meer is voor degenen die in Christus zijn, als Hijj
aldus het gevallene weder opgericht en het gestorvene tot
nienw leven bezield heeft, o vrees dan bij die ziele niet meer
voor geesidrijverij en voor eigendunkelijk verwarren van de
inspraak des Heiligen Geestes met den hoogmoed van het
vleesch. De wereld daar buiten zal deze beschuldiging ijverig
doen hooren, en, helaas! in menigvuldige zwakheden en zonden
des aanvankelijk gereinigden cen welkome rechtvaardiging voor
haren laster vinden. Maar wanneer de ziel zich weder bezint,
en op nieuw vercotmoedigd in het stof buigt, dan erkent zij
ook weder in hare onunitsprekelijke pijngevoeligheid de stem
des Heiligen Geestes, en onderscheidt haar van alle vleeschelijke
dwaalstemmen. De Heilige Geest, eerst buiten haar staande,
veroordeelt ter dood al het vleeschelijke dat aan haar over-
blijft. Daarna in haar komende vervangt Hij zijn bestraffing
door zalvende vertroostende liefde, en maakt weder zalig en
levende.« 1)

1) Baumgarten (gedeeltelijk).



i

Merk op, mijn broeder! wat ik tot u spreek omtrent het
bestraffende werk des Heiligen Geestes eerst buiten ons en
dan in ons. Merk het op, ten einde andwoord te hebben op
eene tegenwerping die, ik weet het zeer wel, in uw binnenste
fluistert. Mij dunkt, gij spreekt tot mij in dezer voege: »Gij
hebt mij nu wel omtrent »plaatsvervanging« en »toerekening
eenigszing nader ingelicht, ten minste aanleiding tot nadenken
gegeven, Maar toch, als gij zoo sterk spreekt van nwe zalig-
heid en vrede alléén op de verdienste van Christus te houwen,
alléén op de vergevende genade Gods in Hem, en niet op
iets dat in uzelve zj — dan komt het mij voor dat gij des-
niettemin voedsel geeft aan een traag vertrouwen op vreemde
verdienste, en alzoo aan de strenge eischen der zedelijkheid,
ja in den diepsten grond aan de vlekkelooze heiligheid Gods
te kort doet.«

Hiertegen betnig ik u dat het verzoeningswerk van Christus,
gelijk ik het u hebh voorgesteld, aan de eischen der zedelijk-
heid en aan de heiligheid Gods niet te kort doet, maar juist
deze met den nadrnklijksten ernst handhaaft. Bezin u nogmaals
omtrent uzelve en uwe zedelijke behoeften. De groote vraanag
is, of de heiligheid Gods buiten u zij, tegenover u staande
met hare beschuldigende stem, dan wel of zij in u zij als uw
levensbeginzel. Van nature is #ij buiten u. Dat wil zeggen
toen gij, langer of korter geleden, van lieverlede begonnen zijt
ernst te maken met de eischen uws gewetens, toen hebt gij
bevonden dat gij onheilig en schuldig waart. Inderdaad, zoo-
lang gij niet bekeerd zijt staat de heiligheid Gods tegen u
over, en verklaart u schuldig. Schuld en ellende nu gaan altijd
te zamen. Want de heiligheid Gods staat allerwege uitgedrukt



78

in de ordeningen zijner almacht. Staat de eerste tegen u over,
dan staan ook de tweede tegen u over, en gij zijt ongelukkig
en ellendig. Immers, gelukkig te zijn, dat beteekent niets
anders dan in vrije liefde met de ordeningen der Almacht in
samenstemming te wezen. Maar zoolang gij niet bekeerd zijt,
wilt gij iets anders dan de eischen der heiligheid, dan de
ordeningen der almacht Gods. Gij gevoelt wel dat dit een
ongelijke strijd is. Daarom tracht gij die heiligheid Gods te
ontvluchten door van de wet Gods, welke de uitdrukking Zijner
heiligheid is iets af te nemen. Om uzelven rust te geven trekt
gij het ideaal, hetwelk de wet Gods u voorhondt, veel of
weinig neder tot de hoogte welke gij met nwe inspanningen
ter zedelijkheid meent te kunnen of te zullen kunnen berei-
ken. Dit moogt gij h. v. u verduidelijken uit het dagelijksche
spraakgebruik, volgens hetwelk de meeste menschen veel liever
van hun plicht, dan van de wet Gods spreken. Merk wel
op hoe de ernstige ongeloovige spreekt. Hij zegt: mijn plicht
gebiedt mij dit of iets anders. Hij durft niet zeggen: Mijne
wet gebiedt het mij, want hij gevoelt wel dat zoolang hij van
plicht spreekt, hij van hetgeen hem eigen is, mag spreken,
en zijn persoonlijke behoeften, wenschen en omstandigheden
in rekening brengen; maar dat hij dit moet nalaten zoodra hij
van de wet Gods spreekt. Deze wet toch betuigt terstond aan
zijn geweten haar volstrekt, haar stellig en onbepaald gebie-
dend karakter. Zie daarom tracht gij onwillekeurig, ten be-
hoeve van uwe eigene rust, iets van die wet Gods af te nemen.
Maar weet gij wel wat gij daarmede doet? Die wet Gods is
de uitdrukking van zijn heiligheid, dat is: van =zijn eigen
wezen. Gij wilt dus niet dat God volkomen zij wat Hij is,



79

namelijk de Heilige. God echter laat zich niet verminderen of
veranderen — daarom uw wensch keert zich in zijn eigenlijken
grond tegen het bestaan van God zelve. Gij hebt meermalen
(met diepen afschuw) de uitspraak gehoord dat gij »van nature
gencigd zijt God en den naaste te haten.. Welnu, ik betuig
n met een beroep op uw eigen geweten, dat die uitspraak
waarheid is. Ja, gij haat God in den diepsten grond — niet
van uw eigenlijk wezen, maar — van uw zondig bhestaan.
Laat uw afkeer tegen deze uitspraak n niet tot hartstochtelijke
zelfmisleiding vervoeren. Velen lezen allerlei overdreven schil-
deringen b. v. van zichzelf-verteerende gierigheid; en dan, be-
vindende dat zjj toch waarlijk niet zulke menschen zijn die
liever sterven of schandelijke dingen doen dan zichzelven het
noodzakelijkste gunnen, roepen zij unit: Goddank, ik ben geen
gievigaard. Zoo ook denken velen bij »haat« aan vlammenden
hartstocht en verbeten of losbrekende woede; en zulk een ge-
voel jegens (God niet in zich vindende, roepen zij wraak over
den laster die tot schande der christenheid zegt dat de mensch
van nature geneigd zou wezen God te haten! Oordeel gij
kalmer en ernstiger. Haat is de wensch dat hij dien men
haat, niet bestonde. Nu is God heiligheid, heilige liefde. Welnu,
zoolang gij die ondeelbare heiligheid Gods, welke te vermin-
deren zooveel is als haar vernietigen, zoolang gij die heiligheid
Gods niet wilt, haat gij haar, haat gij God zelven, in siddering-
wekkende kalmte en onwetendheid omtrent uzelve.

Dat nu deze dingen waarheid zijn, dat ziet gij bij het kruis
van (olgotha. Hier openbaart zich volkomen het eigenlijk
wezen der zonde. Hier openbaart zij zich als haat tegen God.
Gelijk de Christus zegt: zij hebben mij en den Vader gehaat.



80

Zoo als het zien van een lijk onwillekeurige huivering bij u
wekt omdat gij. hoe ongeloovig ook, hoe ook met uwe rede-
neeringen aan de natuur-noodzakelijkheid vastgestrikt, evenwel
u nooit geheel kunt doofmaken voor de stem des gewetens
die roept dat de dood de bezoldiging der zonde is; evenzoo is
het krnis van Golgotha iets tegenstrijdigs, iets nameloos stui-
tends voor u, omdat het u onwillekeurig toeroept: zoo heilig
is God! En hier openbaart zich uw haat. Kunt gij dezen krui-
seling eenvoudig als lijder, als slachtoffer beschouwen (en zeer
velen belezen zich daartoe), dan is dat kruis u cen aandoenlijk
zinnebeeld, en wekt bij u een liefelijke, weemoedige droefheid.
Het wordt u de heiliging der smart, de dichterlijke verheer-
lijking der zichzelt verloochenende liefde. Maar predik ik u
bij dat krmis: dat hebt gij, gij gedaan, en dat was noodig tot
uwe verzoening met God, dan vertoonen zich de levensbe-
wegingen van uw haat. Daarom, gelijk ik vroeger gezegd heb,
houden velen het niet uit bij dat kruis, en vlieden in diepen
weerzin vandaar. Doch nu, zoo gij dat niet doet, zoo gij niet
wegvlucht maar den Gekruisigde in u opneemt, dan neemt
gij de heiligheid Gods in u op. Dan komt die heiligheid in n.
Zij wordt niet ter zijde gezet. Zij gaat geen verdrag met de
barmhartigheid aan, zoo min in u als in God zelven. Neen,
zij komt in u en openbaart zich als liefde, als het kwaad
verteerende en wegbrandende liefde. Het oordeel van die hei-
ligheid staat niet langer buiten u, u verdoemende ; maar dat oordeel,
die scheiding tusschen het goed het kwaad, komt in u. Zoo is het
verzoeningswerk van Christus de verheerlijking der heiligheid
Gods. Zoo doet het aan de eischen der heiligheid niet te kort,
maar vervult die, niet buiten u alleen maar ook in u.



81

Wannecer God reeds in het Oude Verbond den aard van
het Nieuwe, dat komen zal, aldus beschrijft: »Tk zal Mijne
wet in hun binnenste griffelen en in hunne harten zal
Ik haar inschrijven, want Ik zal hunne ongerechtigheden
vergeven en hunner zonden niet meer gedenken« — wat be-
teekent dit dan anders, dan dat de Wet als het ware op zalige
wijze voor ons lager zal dalen, dat zij van dreigend getui-
genis boven en tegenover ons, eene stem der heiligheid
in ons zal worden, of met andere woorden al wederom: de
vergeving der zonden de bron der heiligmaking?

Ziehier, mijn broeder! hoe dit geloof aan den »vrede door
het bloed des krnises« niet eene wiegeling des gevoels is, een
spelen met onverstaanbare klanken, een zwelgen in mysticke
aandoeningen zonder praktische kracht. Het bloed van Christus
is de zelfovergave van Christus in den dood.

Deze overgave doodt den dood in hemzelven, het Hoofd, en
dan ook in ons, zijn leden. De Heilige Geest, door wien
Jezus zelf zich onstraflijk Gode heeft opgeofferd, leert ook
ons datzelfde te doen in zijne kracht. De wil wordt vrij: de
boeien van vrees en lust, die hem krachtelcos maakten, wor-
den geslaakt. Want de vreeze verdwijnt waar de macht des
doods gebroken is; en daardoor verbleekt meteen de aantrek-
kelijkheid der wereld, die in den diepsten grond slechts terug-
werking van de vrees voor den dood is. Slaat de geest vrij
naar het eeuwig en heilig schoon de wieken uit, zoo taalt hij
naar lager genot niet meer. Wij eigenen ons door het geloof
niet slechts Christus’ dood, maar ook ziju leven toe. Ook wat
hij deed in zin aardsche omwandeling wordt onze daad,
behoort ons toc die nu wandelen mogen in let sterkend zon-

6



82

licht van Gods welbehagen. Hem, onzen God, hebben wij lief
met al onze kracht en al ons verstand, hoezeer nog slechts
in beginsel. Den naaste, eveneens in beginsel, hebben wij als
onszelve lief. Wij dragen zijn lasten mede, en vervullen alzoo
de wet van Christus. Alleen toch wie dit inderdaad praktisch
doet, leert het verruklijkste wat in ’s menschen gedachte kan
opgenomen worden, de leer der verzoening, verstaan.

En thang hoop ik, met beroep op al het voorgaande en als
praktische samenvatting daarvan, een woord te kunnen spreken
tot hen die lijden aan cenc geestelijke krankheid welke zeer
algemeen is, en welke ook mij de diepste belangstelling in-
boezemt van wege zeer gewichtige en pijnlijke herinneringen.

Tk vraag u: Zijt gij een kind van God? Hebt gij vrede met
God gevonden? Zijt gij verzekerd van in Christus een nicuw
schepsel te zijn? En terstond zie ik eene wolk over nw gelaat,
cen verlegen onzekerheid in uwe uitdrukking. Gij andwoordt:
ik hoop van de barmhartigheid Gods, dat dit mij eenmaal ge-
schonken zal worden. Aan levendige belangstelling ontbreekt
het mij waarlijk niet. Ik vraag veel, zeer veel van den Heer
dat Hij mij zijn wvrede moge schenken. Ik lees dikwerf de
Heilige Schrift en vele goede boeken, opdat ik in cene goede
stemming kome. Voorts, ik ocfen mij in een wandel naar Gods

Maar nu dring ik dieper bij u door. Tk bid u om volkomen
oprechtheid in de blontlegging nwer moeilijkste toestanden.
Of wel, ik spoor u ernstig aan uwe hehoudenis te zoeken, ik
verlaat n voor een tijd — gij zijt over uzelve nog meer be-



83

kommerd geworden, en als wij elkander wederzien openbaart
gij mij nogmaals uwe bevindingen omtrent nzelve.

Helaas! gij wordt gedrongen, ongeveer het volgende te be-
lijden:

sMet somberheid erken ik dat ik eigenlijk buiten God leef.
Ik bemerk de grootste koelheid. eene akelige onverschilligheid
in mij. Het gebed heb ik niet lief, ik doe het plichtmatig en
het is mij eene vermoelende inspanning, bijna zeide ik op-
schroeving, van mijn gevoel, zoodat ik eigenlijk blijde ben als
ik er van opstaan mag. Tk verval dagelijks in duizend zonden,
en durf bijna heden niet meer om vergeving vragen omdat
ik zcker weet dat ik ze morgen weder, en evenzeer, hedrijven
zal. Gij meent misschien dat ik angstvol worstel tegen de
zonde, Ach, ik hen moede tot den dood toe, ik worstel niet.
Mijne woorden zijn ingetogen, ja gemoedelijk-ernstig, ja stich-
telijk misschien; ik ga in de wereld voor »ernstige door —
maar mijn leven is in zijn diepsten grond bij alle deze treurig-
heid lichtzinnig en zonder toewijding aan God. Toch, indien
mij eenig bepaald offer gevraagd werd, indien ik den vrede
der ziel dien ik mis, zon kunnen koopen voor eenige inspan-
ning of moeite of pijn — ja indien ik door lichamelijke tuch-
tiging of iets dergelijks de gemeenschap met God verkrijgen
kon, de Heer weet hoe gaarne ik het dierbaarste dat ik heb,
er voor zou willen geven. Kortom, ik ga niet vooruit, en vrees
daarom achternit te gaan. Ik verkeer in een onmitsprekelijk
vermoeienden kringloop van geestelijke en wereldsche bemoei-
ingen, en ben in geen van beide met mijn volle hart. Ik ben
koel en afgemat en als ’t ware te zeer gewend aan mijn toe-
stand om er levendig over te treuren. Maar indien hetgeen ik



84

omtrent dien toestand met volle overtuiging weet, zich ook
afdrukte in mijn gevoel, gij zoudt mij niet zoo kalm tegen-
over u zien nederzitten, maar gij zoudt mij zien opstaan en
met een stroom van tranen uwe hand zien vatten en smeeken:
o bid met mij dat Gods ontferming mij ellendige verlosse van
het lichaam dezes doods.«

Ja uw toestand is droevig, uw weg is somber en zwaar.
Gij gevoelt het, ten halve Christen te zijn, dat is erger dan
van den Heer vervreemd te wezen. Gij hebt te veel van zijne
waarheid gevoeld, dan dat gij niet weten zoudt dat een halve
gemeenschap met Hem niet ten leven is, maar ten doode en
ten cordeel. Wat zal ik u zeggen?

Tk zal u zeggen eenvoudiglijk: Gij gelooft niet.

Ik weet wel dat gij met smartelijk ongeduld hierop and-
woordt: ach ik geloof volkomenlijk alles wat mij Gods Woord
en zijne getronwe verkondiging omtrent den weg des heils
voorstelt. Ik geloof aan de schulduitdelgende kracht van het
bloed des Middelaars, aan de noodzakelijkheid van het ver-
nienwend werk des Heiligen Geestes; ik geloof alle dingen
ten volle....

Maar ik moet u wederom andwoorden: neen lieve ziel, gij
bedriegt u zelve, gij gelooft niet. Ach meent gij dat ik het
niet bespeur, zelfs al ware het alleen uit de verlegen-gemoe-
delijke stembuiging waarmede gij toestemt wanneer ik u de
. volheid van Jezus voorstellen ga. O erken het, bij alle deze
uwe toestemmingen ligt de droeve klacht op den bodem van
uw hart: men zegt zoo veel van de liefelijkheid der gemeen-
schap van Jezus, en ik weet niets daarvan. Men spreekt zoo
vaak van de hartvernienwende kracht zijner genade, widrom



85

is zij omtrent mij dan zoo krachteloos? Bedriegen deze menschen
zich toch niet? Beelden zij zich toch wezenlijk niets in? ik
meen toch ook te gelooven.

Toch meen ik u te moeten zeggen: gij gelooft niet. Versta
mij wl. Mogelijk is het, dat gij toch wél gelooft — namelijk
indien gij mij uw toestand verkeerd hebt afgeteekend: indien
gij, in uwen dorst naar heiligheid het onvolmaakte uwer hei-
ligmaking z66 sterk hebt gekleurd, dat gij daardoor verduistert
en ontkent het werk der genade dat reeds in u is aangevan-
gen. Dit zou geenszins onmogelijk zijn; vele waarlijk geloo-
vigen verkeeren in deze dwaling, en men moet hen aansporen
en bidden om datgene te wagen wat voor de groote menigte
der halfchristenen zoo gevaarlijk en noodlottig is, omdat zjj
het in verkeerden zin doen — men moet hen bidden om
toch te gelooven aan hun eigen geloof!

Maar indien ik u wel heb verstaan, neen, dan gelooft gij
niet. Gij hebt mij in den aanvang gezegd dat gij hoopt en
bidt dat God n nog eenmaal zijn vrede in Christus zal
schenken. Welnu, zoolang gij aldus op de toekomst ziet,
miskent gij de groote waarheid des geloofs, de groote verkon-
diging waar alle vrede en zaligheid op rust — deze, dat God
alle deze dingen niet schenken zal maar geschonken heeft,
ja ook U geschonken heeft, en geschonken heeft voor
eeuwig, want anders dan voor eeuwig schenkt Hij het nooit.
Ook u, onverschillige, hoogmoedige, wereldsche, dubbelhartige,
ook u is vergeving, genade, rechtvaardiging in Christus ge-
schonken. De vraag is alleen, of gij die gave hebt aange-
nomen, daar zij anders u tot verzwaring van uw oordeel zou
gegeven zijn (Hebr. 10 : 29). Waarachtig en volkomen heeft



86

ook u het bloed van Jezus Christus, Gods Zoon, van alle zou-
den gereinigd. Dit is de gewisse waarheid, zonder eenige voor-
waarde hoegenaamd. Gij nu wilt dier genade deelachtig wor-
den: daartoe wilt gij bidden, lezen, zuchten, strijden, over-
peinzen, uwe stemming op velerlei wijze dwingen — kortom
gij wilt er voor werken szooveel in uw vermogen is« op
geestelijke wijze. Maar ik herhaal u het apostolische woord
dat den vrede verkondigt die alléén de ziel behonden kan:
dien die niet werkt maar gelooft in Hem dienden godde-
looze rechtvaardigt, wordt zijn geloof gerekend tot gerech-
tigheid. Dien, die niet werkt, die niet werkt! Amen,
Halleluja! het is geschied en daarom staat het geschreven.
Hier moet gij komen, hier bij het kruis waaralles volbracht
is. En nwe ziel zal niet cerder leven, véér zij in den geloove
de heilige zekerheid aanneemt waarvan Gods Woord getuigenis
geeft: met Géne offerande heeft hij in eeuwigheid volmaalkt
degenen die geheiligd worden!

Het komt er op aan, niet om iets te doen, maar om iets te
ontvangen, te gelooven. Niet onze daden allereerst, maar
ons hart wil de Heer: niet de betooning onzer liefde aller-
eerst, maar onze liefde zelf, die niet anders dan terugslag op
de zijne kan wezen: met andere woorden, ons geloof, dat
niet anders dan op zijn werk kan rusten. Rechtvaardiging
door het geloof-alléén, omdat het geloof is de innigste diepte
van het binnenste waar de geheele Christns met zijn volkomen
gerechtigheid door den Heiligen Geest nog ongeschonden wonen
kan. Want zoodra de geest nit dit heiligdom zich waagt in
den stroom der wereld, zich overzet in woord en werk, heeft
terstond in dezen besmetten dampkring hierbeneden de vol-



87

komen gerechtigheil een einde, en onreinheid en onvrede
vangt weder aan. Rechtvaardiging dan door het geloof alleen,
nit Gods genade. Ja uit genade zijt gij zalig geworden door
het geloof, en dit, deze zaligwording, niet nit u, het is Gods
gave; niet uit de werken, opdat niemand roeme.

Maar denk niet dat ik zon meenen, hiermede uw bezwaar
te hebben weggenomen. Tk zie integendeel zeer wel dat gij
trenrig het hoofd schudt, en mij dit andwoord te gemoet voert :

»Gij redeneert over het geloof op cene wijze die mij wan-
hopig zou maken. Ik weet 66k wel dat het, gelijk gij zegt,
aankomt op het Geloof-alleen. Maar dat Geloof kan ik, noch
eenig mensch, mij zelven opdringen. Gij zegt wel dat ik niets
moet doen, maar gelooven. Doch gevoelt gij dan zelf niet
dat uwwe woorden mij desniettemin klinken als eene onbarm-
hartige wets-vordering onder een anderen vorm: dat ook
hier wederom de eisch tot mij komt: doe dat, en gij znlt
leven, dat is: beklim de loodrechte steilte. doorwaad den
oceaan, Geloof slechts, geloof slechts! O mijn vriend, wees gij
toch niet onder die meesters van Isra#l die met dezen eisch
de zielen tot wanhoop brengen door hun den vollen beker des
heils te toonen, en hem dan op eene hoogte neder te zetten
die wij niet bereiken kunnen, om daarna huns weegs te gaan.
Gedenk aan Job en zijue vrienden. Ach, niet zijn schrikkelijke
verliezen, niet zijn booze zweeren, niet zijn verlatenheid bracht
hem tot de hoogste wanhoop: toen zijne vrienden kwamen
met hun bittere vertroostingen, met hun onbarmhartige
verklaringen, toen stroomde de felle smart onweerhoudbaar
naar buiten en hij vervloekte den dag zijner geboorte... .«

O mijn broeder, ik versta n. En meer dan dit, ik erken de



88

gegrondheid uwer klacht. Deze uw smart heb ik, misschien
onder anderen vorm dan gij, maar toch hetzelfde, jaren lang
doorleefd. Ik zal u een andwoord geven dat, in onze veelszins
dorre dagen, nict dikwijls gegeven wordt, doch waarvan ik
uit velerlei ervaring zeker ben dat het waarheid spreekt.

Ik schreef twee jaren geleden: ') »Wat ik noodig heb, is
»een Dienaar des Woords die, zoo als hij daar staat als van
»’s Heeren wege door de Kerk gezonden, hare boodschap als
»’s Heeren Woord tot mij sprekende, mij bij boetvaardig
sgeloof ook vergeving mijner zonden aankondigt, en voorts ons
=zamen, telkens naar behoefte des tijds, in den ganschen Raad
»Gods verplaatst. Want mijne zonde is te groot dan dat ik
»haar vergeving uit eigen of anderer gedachten omtrent Gods
»barmhartigheid en genade, of zelfs uit een Boek, den Bijbel,
»mij toedigenen kan. De Heer zelf, langs zijn eigen door hem
»gestelden weg, moet mij haar persoonlijk toespreken, en Hij
»wil het, geloofd zij zijn ondoorgrondelijke ontferming!e

Mijn broeder, om de zalige rustige zekerheid te hebben
welke gij mist en met zeer wettige smart begeert, hebben wij
een Kerk noodig die op ’s Heeren gezag en nit zijn Naam,
door de Dienaren die Hij stelt, ons de vergeving der zonden

1} In een boekje: ,Verlug-n wij unszelve niet!” een woord ot de her-
vormde Gemeente (Nijmegeu, fira ten Hoet 1002), Wie de gewichtige
waarh~id verstaan wil, hier in dit gedeelte van min geschrift ,Het Kruis
des Verlossers” behandeld, dien verzoek ik dringend, dit andere geschrift,
hier genoemd, te lezen Wat de Doop, zijn beteekenis op zichzelf, en meer
bepaald voor de verzekerdheid des geloofs, beteckent, hieb ik daar uiteen-
gezet, Mot bercep op die bladzijden behandel ik nu hier dezeldde zaak
beknopter.



89

verkondigt. En onze hervormde kerk (andere protestantsche zijn
niet beter, maar ik heb alleen met de onze te doen) kan dit
niet doen, want zij belijdt, als Kerk, in haar levend geheel,
den Naam des Heeren niet. Daarom kan zij geen broederlijke
liefdetucht oefenen, en dus ook de gemeente niet als Gemeente,
als gedoopte geloovigen, maar slechts als shoorders« of hoog-
stens als »geliefdene toespreken. En daarom kan de prediking
die gij hoort, wel warm persoonlijk geloovig en in dien zin
stichtelijk, welsprekend en gezegend zijn, maar zij kan niet,
bij monde van den Dienaar des Woords, in naam der Kerk
en alzoo in Naam des Heeren, u het hemelrijk ontsluiten,
d. i. »u geloovige verkondigen en openlijk betuigen dat u,
»zo0 dikwijls gij de beloftenis des Evangelies met een waar
sgeloof aanneemt, waarachtiglijk al uwe zonden van God om
»de verdiensten van Christus vergeven zijn — navolgende welk
»getuigenis des Evangelies God beide in dit en het toekomende
»leven oordeelen wil.« (Catech. Zond. 31). En toch, dat hebt
gij noodig. Alleen de Heer zelf, door den Heiligen
Geest, kan u van uw persoonlijken heilstaat verzekeren. Hij
kan dat ongetwijfeld ook wel buiten de Kerk doen, en doet
het werkelijk om den nood onzer tijden bij zeer velen. Maar
dit neemt niet weg dat de weg, door hemzelven in zijn Woord
gewezen, iz de Kerk, die hare leden uit 's Heeren Naam en
in zijn volmacht toespreekt en geestelijk bedient. Dat de Kerk
die roeping verzuimt, is oorzaak van onnoemelijk veel schade
en kwijning des geesteliken levens in de Gemeente. Alleen
in het Doopverbond dat de Drietenige God met u sloot, hebt
glj een »zegel en ongetwijfeld getuigenis dat wij een eeuwig
verhond der genade, persoonlijk, met onzen God hebben; en



00

hierin ligt nwe zekerheid. ') Want hierin heeft de Heer zelf
van uit den hemel u persoonlijk, met noemen van uwen naam,
tot kind van God verklaard. En zoo de Kerk haren plicht deed
van Gods heiligheden, haar toevertrouwd, in goede tucht naar
zijn Woord te hewaren, zon zij zich de belofte mogen toe-
digenen dat »wat zij op aarde bond of ontbond, in de hemelen
zou gebonden en ontbonden zijn ;< en gij zoudt bevoegdheid en
plicht hebben, u als gedoopte voor Gods kind te houden en
daarme® al de bezwaren waaronder gij zwoegt, te overwinnen.
Dit sta voorop en zij ons een gedurige reden tot smeeking dat
de Heer zijn heilige ordeningen in de kerken, ook in de onze,
weer tot gelding brenge, en tot medewerking als daartoe
pogingen worden aangewend.

Maar ondanks dit gemis laat de Heer, zeiden we, toch de
leden zijns Lichaams niet verlegen, al is het dat Hij, om ons
ongeloof, even als weleer te Nazareth, de krachten niet kan
doen die hij zoo gaarne zon toonen. Herinner u wat we schre-
ven bl. 26 dat »Christus ons niet alleen tot rechtvaardigheid
van God geworden i, maar ook tot heiligmaking en verlos-
sing« 1 Cor. 1 : 30. Let in dezen tekst vooral op het heerlijk
woord »geworden.« Niet slechts ong tot rechtvaardigheid en
heiligmaking gegeven is Christus, maar geworden, Hij
zelf, persoonlijk. Hij heeft zichzelf u in uwen Doop gegeven
om u alles te zijn, tot volkomen verlossing toe. Dit is de

1) Hem die evn duideljjke uiteenzetting van de beteekenis des II, Doops
voor ong geestel{ik leven begeort, verwijs ik, behalve op het bekende, door
Mr. Groen van Prinstorer op nieuw uitgegeven boekje van Wormser, ook

op H. Cremer, Taufe, Wiedergoburt und Kindertaufe in Kraft des Heiligen
Geistes (Guitersloh, bij Bertelsmann 1901).




91

hoogheilige verborgenheid vol goddelijken troost, de verborgen-
heid van de gemeenschap der leden met het Hoofd, de
»mystieke eenheid« van Christus en de zijnen die zijn Lichaam
zijn, ranken van den wijnstok die hijzelf, hijzelf is. Hoe dik-
wijls wij hem ook loslaten, hij laat ons nooit los. »Ik ben de
goede Herder: ik geef mijn schapen het eeuwige leven, en
niemand zal ze uit mijn hand rukken. Mijn Vader die ze mij
gegeven heeft, is meer dan allen, en niemand kan ze rukken
nit de hand mijns Vaders. Ik en de Vader zijn één.« Gode zij
lof en dank! het sieunpunt onzes geestelijken levens ligt niet
in onszelf, maar in Christus. Niet in ons gevoel, maar in zijne
trouw. Hij zelf is ons »de hope der heerlijkheid,« Hij die alle
macht heeft in hemel en op aarde. In zijn persoon ligt de
zekerheid van ons heil eenwig gewaarborgd : hij is, bij al onze
wankelingen en ontrouw, niet slechts de waarleid en het leven,
maar ook de weg die ons draagt, die altijd tot ons reikt en
ons tot zijn gemeenschap terugbrengt.

Op zijn persoon wis ik u dan. Zijn hemelsch woord:
Komt herwaarts tot mij, gij allen die vermoeid en beladen
zijt, ik zal n rust geven! — dat woord, in de dagen zijns
vleesches gesproken, is met hem verhoogd, en hij spreekt ook
nu nog van den Troon tot w en tot mij: »Kom herwaarts tot
mij, ik zal u rust geven.

Welke rust? De rust van u met vol vertrouwen op hem te
kunnen verlaten. Wat Christus ook nu, in zijn verhooging aan
's Vaders rechterhand, voor ons is, dat is op te maken uit zijn
aardsche omwandeling. Want deze Christus, die hier op aarde
wandelde in de velden van Galilea en te Jeruzalem, deze en
geen andere, is thans verhoogd en wil door den Heiligen Geest



92

in ons een gestalte hekomen. Ja, een gestalte, Hijzelf. Want
het is uit hem (Ef. 4 : 16) dat het geheele Lichaam waarvan
ook gij lid zijt, opwast tot mannelijke volwassenheid (id. vs. 13).
Wij wassen in alle dingen naar hem toe (id. vs. 15), naar
hem heen, zijn Toekomst verwachtende. Naar die Toekomst
uitziende groeien wij voort, Verzuimt dan de Kerk, helaas!
haren plicht van, zoolang de Heer en zijn Koningrijk niet tot
openbaring  gekomen zijn, de gemeenschap des Hoofds met de
zijnen te vertegenwoordigen, zoo blijft hij, het Hoofd, ofschoon
door onze gemeenschappelijke schuld belemmerd, toch machtig
om ons te hewaren en in zijn genade te doen opwassen. Dit
i uwe zekerheid, dat hij getrouw is.

Wie dit verstaat, hem onderwijst de Heilige Geest, en mijn
arme woorden heeft hij niet van noode. Hij leeft onder veilige
leiding. Want zekerlijk, wij moeten steeds op nieuw tot Christus
komen, ons leven in hem verliezen, met Christus sterven en
opstaan; maar niet wij moeten dat éérst zelf doen: het is
in den diepsten grond God-zelf die ons inplant in den Zoon.
Het is in den diepsten grond niet zoo zeer een zedelijk besluit
van ons zelve, maar de bovennatuwlijke, van den Heiligen
Geest uitgaande werking van Jezus’ dood en verrijzenis, waarop
ons nienw leven berust. Eene daad Gods toch moet aan ons
geschieden zoo onze blijdschap welgegrond zal zijn: want
alleen Gods daden, en niet de onze, zijn volkomen. Alzoo, u
aan Christus over te geven, dat is eenvoudig, steeds opnieuw
den Heiligen geest der liefde, die in Christus offerande ademt,
te laten doorwerken in uw hart, nadat gij u onder zijn Kruis
hebt geplaatst. Daar moet gij sterven zonder genade aan het
oude natuurlijke leven, want gij ziet dat uwe zonde Hem aan



93

het Kruis heeft gebracht, en in zijn verbloeding ziet gij in de
stroomen van de zonde der menschheid uwe eigene zonde op
Hem aangolven, maar in het vuur zijner onmetelijke liefde, die
sterker is dan deze dood, tevens gebroken, vernietigd worden.
De hoogste openbaring der zonde wordt hare volkomene neder-
laag. De vloek der wet wordt vernietigd in Hem die dezen
vloek draagt, een vloek geworden zijnde voor ons. Onder de
verterende stralen van Christus’ kruis wordt de oude mensch
der zonde gedood; doch niet de geheele mensch gaat daarhij
te gronde, maar de nieuwe mensch, die niets anders is dan
Christus zelf, staat als de ziel, als het wezen uws nieuwen
levens, in u op. Uwe heiligmaking wordt niet een aanhangsel
van uw geloof, maar eenvoudig de steeds elken dag opnieuw,
als Israils manna in de woestijn, van Boven geschonken ont-
wikkeling van uw geloof dat den Christus in u heeft opge-
nomen. Door de verdoemenis der zonde is de zondaar behouden.
God is met u verzoend en gij met God. Het bloed des kruises
reinigt u door dagelijksch besprengen, al voort, van alle zonden,
en zoo wordt door de genade der schuldvergeving de levens-
vernieuwing tot heiligheid uw deel.

En nu zijn, hoop ik, de bedenkingen die het hart der kin-
deren dezes tijds gedurig opwerpt, wederlegd. Ik ben u in al
deze inwendige problemen, deze twistgedingen met eigen
gevoel en verstand gevolgd, mijn broeder! omdat gij ze nu
eenmaal opwierpt of er u door hadt laten verontrusten. Met
den eenvoud der apostolische verkondiging hebben ze eigenlijk
niet te maken. Deze weet in haar majestueuze stelligheid



94

weinig of niets van dergelijke vragen. Welnu tot die prediking
des Woords en tot haren heerlijken eenvoud keer ik nu met
n terng. »Zij die geloofd hebben, gaan in de rust.« De Heilige
Geest heeft ons op de prediking der apostelen langs welken
weg dan ook, doen acht geven, en van het oogenblik af dat
wij, hoe aanvankelijk ook nog, naar die prediking onze aandacht
neigden, waren we in den grond reeds geloovig. Van nu aan
hadden wij niets verder te doen dan te gelooven, d. i. ons te
honden aan de nienwe wereld die opging voor s oog, en te
luisteren naar den Heiland die als middelpunt van deze nieuwe
wereld ons te gemoet trad. Nu moet het dan ook nit hebben
met de bekommerde vraag: »ben ik wel waarlijk een geloovige,
of ben ik het eigenlijk niet?« Honderden plagen zich steeds
met die vraag, en zien niet in dat zj daarmeé toch eigenlijk
nog aan het oude intellectnalisme (de verstandsheerschappij)
van den natunrlijken mensch blijven voet geven, namelijk deor
zooveel te hechten aan hun bewustheid van geloof. Zij zien
om naar hun geloof, en houden juist daardoor op van te ge-
looven, d. i. van op Jezus te zien: gelijk een kind dat, om
de trekken van zijn silhouet op den muur te zien, zijn hoofid
omwendt en juist door die beweging zijn op den muur geteekende
trekken uitwischt. Doe gij zoo niet. De geneesheer zegt u: »zie,
gl zijt gezond geworden, treed naar buiten in de lentelncht!«
— Welnu, vermoei n nu niet langer en bederf nwe gesteldheid
niet door nog altoos te vragen: voel ik mij wel waarlijk ge-
zond? — maar treed naar buiten en adem de veerkrachtige
genezende lucht in. Deze eenvondige gehoorzaamheid is de ge-
loofshouding die n voegt, en ook alleen heilzaam is. »Zie gij zijt
gezond geworden, zondig nu niet meer en ga heen in vrede.«



95

Ook met de vraag: »is het geloof een gave Gods of mijn
eigen werk?« — heeft het ou nit. Juist als ik geloof dat het
een vrije genadegave Gods is (want zoo is het!) als ik dat
waarlijk eenvoudig erken, juist dan ben ik tot vrijheid be-
krachtigd. Want zie, als onbekeerd mensch leefde ik in toon-
looze onverschilligheid. In zoele, ongezonde windstilte dobberde
ik heen en weer. Het Woord Gods was voor mij een »woord,«
een meening, een stelsel, orthodox of liberaal of hoe dan ook
genoemd, maar in elk geval iets dat ik even kalm op mijn
kamer kon overwegen of er met een ander over redetwisten,
al ware het een of ander punt uit de geschiedenis van Noor-
wegen of Nineveh. Deze onverschilligheid was — ik zie het
nu in — een sterke inwendige tegenweer tegen dat Woord
hetwelk ik hoorde of las. Want dat Woord is wel altoos levend
en krachtig, dat evangelic is een kracht Gods tot zaligheid,
dat sakrament is van levensmacht vervuld. Alleen maar, het
kan dit alles niet kenbaar maken dan aan het geloof. En
toen ik niet geloofde, waande ik zeer kalm, vriendelijk, ver-
standig onpartijlig te zijn: doch ach, het was inderdaad de
vijandschap tegen God, welke het »bedenken des vleesches«
— den gewonen alledaagschen gang des natunrlijken levens —
ten alle tijde kenmerkt. Nu is dat anders. 1k heb mij bekeerd,
d. i. afgekeerd van het verleden waarin ik tot nog toe mijn
leven zocht, en toegekeerd tot de nienwe, heerlijke wereld der
opstanding. Nu eeist ben ik waarlilk zelf handelende ge-
worden. Tot nu toe dreef mij de onbekende macht der vijand-
schap tegen God. Geloofd zij zijn genade, dat heeft nu uit, en
ik ben nu, omdat ik der vrije genade haar recht laat, eerst
waarlijk vrij geworden. Nu, uit God geboren, bewaar ik mij-



96

zelve (1 Joh. 5:18) en de Booze vat mijj niet, houdt mij niet
vast. Wie klagende zegt: »och, God moet het mij geven!« —
die heeft de kracht der heerlijke waarheid dat het God is, die
willen en volbrengen in ons werkt, nog niet gevoeld. Hij
»z0u« nog slechts willen: hij wil nog niet.

Nu roemen wij in het Krnis van Christus. Dit »roemens
waarvan Paulus aan het slot van zijn brief aan de Galatiers
spreckt, is een wandelen op de hoogten des geestelijken levens,
een aanschouwen van het Ideaal. Dit roemen is nu echter niet
over de stralende schoonheid der heerlijkste dingen van deze
wereld, poczie, kunst, wetenschap, aardsche macht. Het is een
roemen in het kruis: omtrent alle aardsche idealen, ook de
schoonste, edelste, zielverheffendste, is ons binnenste ont-
tooverd: de brekende, doodende macht des kruises is er over
heen gegaan en heeft ze voor goed van hun bedrieglijken glans
beroofd. De krachten der ziel die vroeger aan het najagen van
velerlei droombeelden, aan het heimelijk voorspiegelen van
allerlei levenshevrediging verspild werden, komen nu vrij en
kunnen, als troepen die geen nuttelooze posten meer te ver-
dedigen hebben, nu onder den rechten Aauvoerder dienst doen.

Dezelfde onverschillige Dberusting als in het leven zelf,
heerschte vroeger ook in ons denken. Wij beweerden dat de
waarheid, de volle waarheid, nu eenmaal niet te bereiken is:
en ook achter die schijnbaar kalme en verstandige redenering
was in den grond vijandschap tegen God verborgen. Want wij
achtten dat de tegenstrijdigheden die door ons denken niet te
overwinnen waren, haar grond in de werkelijkheid zelve
hadden: en daar deze werkelijkheid door God, den Schepper,
geordend is, maakten wij inderdaad dus God tot oorzaak der



97

zonde, tot »leugenaar« (1 Joh. 1 : 10). Thans echter, onder het
Kruis, blijkt het ons dat al deze duisterheden niet nit onschul-
dige beperktheid van ons wezen van zelf voortvloeien, maar
dat zij ongerechtigheden zijn, en onze zonde tot wortel
hebben.

In volkomen tegenstelling met de wijsheid dezer eenw die
de »worsteling om het leven,« de overwinning van het krach-
tigste verkondigt, leert het Krunis dat de zwakheid overwint,
z00 zij de zwakheid der liefde is. Want hier laat de almacht
zich gansch en al tot machteloosheid maken. God overwint
door den vijand volstrekte overmacht over zich te laten. Het
groot probleem des denkens nu is ten allen tijde geen ander
dan dit: hoe kan er vrijheid zijn? Zoo God almacht is,
hoe kan er dan ietzs nevens of onder Hem werken dat niet
Hijzelf is, ja dat dus ook des noods tegen Hem zou kunnen
handelen? Met de schepping begint dit raadsel, want de schepping
is het stellen van iets dat niet God is en toch een zekere
eigen macht heeft. Hoe kan dat zijn? Hoe kan God iets nit
zijn eigen hand loslaten, zoodat het op zichzelf, meer of minder,
komt te staan? Spinoza lost het raadsel op door het feit te
ontkennen. God laat inderdaad niets uit zijn handen, zegt hij.
Er is geen kreatuurlijke vrijheid, God is en doet alles. De
wijsheid van anderen, die van Spinoza verwerpende, beweert
wel dat er toch vrijheid is, hoe dan ook, doch kan haar niet
verklaren, Hier aan het Krnis echter toont zij zich in haar
volle macht. Hier schijnt zij dan ook God te overwinuen, zijn
wereldbestuur te vernictigen, en zoo alles tot den vreeselijksten
chaos terng te brengen. Doch zie, juist het tegendeel is het
gevolg. Juist hier wordt de macht der verkeerde vrijheid, des

7



98

kwaads, overwonnen door haar vollen eisch te ver-
krijgen. Hier ligt de Almacht onder den voet: »O groote
nood, God iz dood!« en hier, hier triomfeert Hij déér dien
dood heen, en aan de andere zijde, in de opstanding, worden
stof en geest, die vroeger raadselachtiz gemengd waren, van
welke aan het kruis de eerste de laatste scheen te overwinnen,
nu volkomen gescheiden. Aan het kruis sprak de stof, de ge-
vallen natuur, tot den geest: lig onder mij, opdat ik u doode.
In de opstanding spreekt de geest tot de stof: lig onder mij,
opdat ik u levend make, verheerlijke. Hier blijkt dus het
Wonder te zijn wat het altoos in 't verborgen is, namelijk:
de vijandsliefde op natuurlijk terrein, d. i. het vergevend en
genezend door-breken van de macht der liefde ddéor die des
haats, des geestes ddoor die der gevallen natuur. Hier komt
alzoo aan den dag dat het Wonder niet een ongerijmdheid is,
ja zelfs geen raadsel meer, maar de oplossing van alle raadselen :
en dat het ontkennen van het wonder nietalleen onzedelijk,
maar ook in den hoogsten zin onredelijk, onwetenschap-
lijk is.

»God is de eeuwige noodzaaklijkheid,« zegt het verstand:
en het geweten voegt er bij dat die noodzaaklijkheid de ver-
oordeelende heiligheid is. »God is de eenwige liefde« zegt
het hart. Buiten Christus staan deze twee tegenover elkaar.
Verstand en geweten zeggen dan: God, de natuurwet, de
onverbiddelijke noodzakelijkheid, kan niet vergeven: en het
hart is dan eveneens dwalende en zegt: God kan niet anders
dan vergeven. Want heide beoordeelen God dan naar zijn
wezen op zichzelf, onafhankelijk van een feitelijke betooning
welke zij niet erkennen. In het Kruis nu is dit onmogelijke



99

en dit noodzakelijke tot de &énheid vanhet werkelijke, van
het feit gekomen. Het EKruis verkondigt dat Gods hoogste
almacht is die der liefde, die de vrijheid des schepsels niet
beperkt maar schept. En eveneens, dat de menschelijke wil
slechts vrij wordt als hij ddir is om een anderen wil, dien
van God, te volbrengen; gelijk het cog eerst waarlijk ziet als
het een ander Oog ontmoet en daarin verzinkt. Dus vormen al
de stralen onzer denk-tegenstellingen, in het kruispunt inéén-
vloeiende, daarachter het eeuwig Licht der waarheid. Jezus is
de Middelaar ook onzer in zondige beperktheid worstelende
gedachten, die hij in zijn Kruis tot éénheid brengt. !)

Want aan de andere zijde, aan de zijde der opstanding, der
verheerlijking, is door den Heiligen Geest de gedachte tot
daad geworden, het verstand verzoend met het hart waaruit
de bronnen des levens zijn, het leven tot licht geworden. Ook
verstandelijk begraaf ik mij in Christus’ dood en kom met ge-
reinigde kennis aan de zijde der opstanding weér te voorschijn,
niets verder begeerende te weten dan Jezus Christus en dien
gekruisigd.

Zoo is het Kruis ons de oplossing van het wereldraadsel
geworden. Het predikt opstanding langs den weg der zelfver-
nietiging. En zoovelen als er naar dezen leefregel (Gal. 6 : 16)
zullen wandelen, over hen zal ziju vrede en barmhartigheid,
als over het Isragl Gods, het ware Israél dat worstelende als
Jakob in Pnigl den nieuwen naam, het nieuwe leven ontvangt.

1) Ik trachtte dit aan te toonen in: De eenheid des levens, naar Spinoza’s
Amor intellcctualis (N{jmegen, ten Hoet 1908) waarheen Ik voor verdere
uitwerking van deze gedachte de vrijheid neem te verwijzen,



100

»De straf die ons den vrede aanbrengt, was op hem: en
»door zijn striemen is ons genezing geworden.« Het ware,
eigenlijke denkbeeld van »straf« is dat van handhaving
der geschonden gerechtigheid; herstelling van het
heilig evenwicht waaraan de wereld hangt. Doch daarin ligt
dan opgesloten het denkbeeld der tucht, der opvoeding en
verbetering, genezing van den gestrafte. Want de straf, zoo zij
waarlijk is wat zij wezen moet, ziet niet alleen opde misdaad
als afgetrokken feit dat op zichzelf staat; maar ook op den
persoon die de misdaad pleegde. Eerst als deze verbeterd
en genezen is, zal het verbroken evenwicht der dingen waarlijk
en ten volle hersteld zijn. Daarom is bij onzen Heiland Kruis
en Opstanding noodzakelijk één. Hij leed in onze plaats de
straf der geschonden gerechtigheid Gods. Verbetering behoefde
Gods Heilige natunrlijk voor zichzelf niet. Maar wegens den
innigen band die hem als het Hoofd des Lichaams met ons,
zijn leden, tot Gén samenvoegt, heeft hij in zijn leden ver-
hetering, vernienwing noodig. Gelijk een mensch, als zijn haud
of voet gekwetst is, niet zegt: »mijn hand of voet heeft pijn,
doch dat deert mij niet!« maar: »ik, ik heb pijn aan mijn
»hand of mijn voet!« — zoo is Christus niet alleen aan het
kruis de Plaatshekleeder, maar ook in zjn opstanding de
Behonder des Lichaams. Ook hier geldt de groote regel : »Eerst
de Eere Gods, daarna en daarin, als noodzakelijk gevolg, de
behoudenis en zaligheid der menschen.« Dat hij gestorven is,
dat is hij der zonde eenmaal gestorven; en dat hij leeft, dat
leeft hij Gode. Alzoo ook gijlieden, houdt het daarvoor dat gij
wel der zonde dood zijt, maar Gode levende zijt in Christus
Jezus onzen Heer. Verdicht, verstoffelijk de zonde tot zicht-



101

baarheid, dat ze handtastelijk merkbaar worde, zie, dan is zij
de dood. Verdicht de Kruisvrucht tot zichtbaarheid, dat ze
merkbaar te voorschijn trede, zie, dan is zij de opstanding.
Zoo is dan het kruis, met zijn daar in gesloten opstanding,
onze leefregel.

Die leefregel Inidt dan: »de zonde zal over u niet heerschen,
want gij zijt niet onder de wet maar onder de genade.« De
genade is de macht die niet slechts vergeving der zonden
werkt, maar het geheele leven van Christus in ons een gestalte
doet verkrijgen. De tucht des Heiligen Geestes voltooit wat
Christus in ons begonnen heeft. Namelijk het middelpunt van
ons leven, denken en willen is nu niet meer in onszelve,
maar in Christus overgeplant: zoodat de zonde, helaas! nog
wel in ons is en blijft, maar wij zelve zijn er niet meer. De
onedele gasten zwelgen en drinken in het oude huis, maar wij
zijn er uit weggegaan: wij zijn »in den hemel gezet.« De
eerste man, het vleesch, dat ons door de wet hond, is gestor-
ven (Rom. 7 : 1—6) en wij zijn eens anderen Mans, des
Heeren Jezus Christus. Maar wie van Hem zijn, die hebben
het vleesch gekruist met de lusten en begeerlijlcheden (Gal.
H: 24). Zoo dikwijls als wij buiten de onneembare vesting
dezes nieuwen levens treden, en mnalaten op Jezus te zien,
overwint ons de vijand gemakkelijk, en wij zondigen weder.
Maar de Genade is sterker dan de wet. Die genade is de
persoonlijke verhouding van God tot ons. Onmiddellijk, in
vrijmachtig welbehagen der liefde, grijpt God telkens weer,
herstellend en levenbewarend, in ons geestelijk bestaan in.
Door dat dit elk oogenblik geschiedt, is er gestadigheid, vast-
heid in ons geestelijk leven. Maar die vastheid is derhalve



102

niet in onze sterkte, neen in de trouw Gods: gelijk de regel-
maat van ’t geen wij de natuurwetten noemen, niet ligt in de
vastheid der dingen maar in de onveranderlijkheid Gods. De
Heilige Geest toont ons telkens in het Kruis weér onzen vloek
en onzen dood, maar tevens onze vrijspraak en verlossing van
alle macht der zonde. Dit zoo laten zijn als het is, Gode dit
recht geven, dit is te »geloovens. Wij hebben dus, om te
gelooven, niet telkens weér een zekeren korter of langer weg
van voorbereiding noodig. God hereidt, voorzeker, in ons hart
en leven het tijdperk des geloofs védr. Maar dit behoort tot
zijn verborgen leidingen. Wij voor ons hebben elk oogenblik
toegang tot den Troon, die een »troon van genade« is gewor-
den. In dit persoonlijke ligt ook de zekerheid van ons
kennen van God en zijn waarheid. »Ik ben verzekerd«, zegt
Paulus, »dat niets mij van de liefde Gods in Christus scheiden
kan.« Die zekerheid ligt in Gods onfeilbare getrouwheid. Hier
is de »macht«, hun die Jezus aannemen, gegeven (Joh.1:12).
Hier worden alle krachten des geestes van den druk der zonde
verlost, en in de hemelsche atmosfeer worden wij weér vrij
en oorspronkelijk, worden wij onszelf.

Vandaar de »groote blijdschapc« des nieuwen levens. Wij
streven niet naar het ideaal, maar leven van het bereikt
ideaal uit.

»>Weet gij niet dat zoovelen wij in Christus Jezus gedoopt
zijn, wij in zijnen dood gedoopt zijn? Wij zijn dan met hem
begraven door den doop in den dood — tot toeSigening van
Christus’ dood met al zijn vruchten — opdat gelijk Christus
is opgewekt van de dooden door de heerlijkheid des Vaders,
wij ook alzoo in nieuwigheid des levens wandelen. Want, &éne



103

plant met Hem geworden in de gelijkmaking zijns doods
— door het geloof in Hem overgezet, met Hem saamgewassen
tot éénheid van ervaring, recht en kracht — zullen wij het
ook zijn in gemeenschap aan zijn opstanding. Ook wij, gestor-
ven zijnde, hebben afgedaan met de zonde, houden het daar-
voor dat wij der zonde gestorven maar Gode levende zijn in
Christus Jezus onzen Heer.

Christus maakt ons niet slechts rein maar houdt ons ook
rein. Heerlijk, onbeperkt is de levenshorizont die zich aldus voor
ons opent., Wanneer door overgave aan de eeuwige Liefde die
ong tot in den dood heeft bemind, de enghartigheid der zelf-
zucht uit ons verdwijnt, dan heeft onze wil geen grens dan
in God die oneindig is. Zoo heeft dan de vrije vlucht van
dien wil geen perken meer. Wij leven dan niet meer op
hetgeen God geeft, maar op hetgeen Hij is, op »alle
woord dat van Gods mond uitgaat.« En wie is Hij? Hjj
is de driemaal Heilige. Ik kan niet genoeg daarop
nadruk leggen dat het Kruniz des Verlossers de verheer-
lijking der heiligheid Gods is. In dat krnis heeft God
»de zonde veroordeeld in het vleesch (van Christus) opdat het
recht der wet vervuld zou worden in ons.« Gods heiligheid,
vroeger onze schrik, is nu onze eenige troost en hoop ge-
worden — ziedaar de zalige verandering, door het Krnis aan-
gebracht. God kan den zondaar niet anders en op geen anderen
grond ontmoeten, dan als rechtvaardige Rechter: en z66 ont-
moet Hij hem op Golgotha. In de geschiedenis van Isradl
ontmoet Hij hem als onderwijzende, geduldige Rechter. In
Galilea, bij Jezus’ eerste openbaar optreden, als liefelijk lok-
kende Rechter. Bij Jeruzalem, op den intocht, als weenende



104

Rechter. Op Golgotha als bloedende, stervende Rechter, smee-
kende: mij dorst naar uw heil! In de gave en leiding des
Heiligen Geestes, als levendmakende Rechter, in de overwinning
die zijn heiligheid behalen zal. Ja in den Heiligen Geest vinden
wij God niet alleen in wat Hij werkelijk is, maar in al wat
wij kunnen begeeren dat Hij ooit voor ons zijn zal. God is
Heilige Geest, dat wil zeggen: God ig niet alleen werkelijk-
heid. maar ook Ideaal. Doch zijn hoogste ontplooiing kan altijd
slechts toonen letgeen Hij is, want Hij zegt voor alle toekomst
gelijk voor het heden: »lk ben die [k ben.s Onze hoogste
zaligheid is te weten dat Hij is die Hij is, en dat Hij, dit
zijnde, nooit anders zijn zal of zijn kan. Want dadrdoor alleen
zullen wij ten laatste behouden worden, als, wat in ons nog
onreins overbleef, weggezengd door de laatste stralen van Gods
recht, geheel zal verdwijnen en niets zal overblijven dan het
zalig werk zijner genade; en alzoo, naar het heerlijk Schrift-
woord, de sgenade zal heerschen door rechtvaardigheid tot het
eenwige leven, door Jezus Christus onzen Heer.

Maar is deze overwinning reeds aanwezig?

Zijn er dan geen verzoekingen en smarten meer?

0 lijdende, zwoegende ziel, hoe zou ik n beleedigen met dit
te zeggen. Het hart kent zijn eigen bittere droefheid. Ja de
diepste smarten zijn zonder naam. Daar zijn trillingen der ziel
of schrijnende wonden die zeer hepaald van het hestaan eener
almachtige hulp overtuigen, omdat wij er lang onder bezweken
waren, zoo het niet naar waarheid geschreven stond: »Hij
ondersteunt  mij door zijn arm ten dage der verbrijzeling; Hij
bergt mij in het binnenste zijner tent tot het onweder is voor-
bijgegaan.« O kom hier, ik ken uw lijden bij eenige ervaring.



105

Niet waar, met uw lijden, met uw onvervulden wensch, met
uwe gapende bloedende wonde schijnt u het leven één groot
ijsveld toe. Dat is het voor u ook werkelijk. En op dat ijs-
veld moet gij nu treden in het geloof dat er hloemen op ont-
Iniken zullen voor uw voet. Dat vale, troostelooze leven moet
gij nu aanvatten, niet met stomme onderwerping, maar met
vrijwillige liefde: het moet uw lust worden, Of wel, hier is
de heker met het u onuitsprekelijk dierbare, dat van u afge-
vergd wordt, Treed met dien beker aan den rand der zee.
Werp hem daarin zonder hem aan de lippen te zetten. En
denk er niet heimelijk bij: hij zal mij toch ternggebracht
worden. Vlei u niet dat de eeuwigheid u ditzelfde genot,
in dezen aardschen vorm, zal terugschenken. Hen sentimen-
teelen hemel maak u niet. Houd ook de smart over het gemis niet
krampachtig vast. Neem niet straks terug wat gij nu ver-
loochent, door in de eenzaamheid het verband van de wonde
los te wikkelen en in nww binnenste te wroeten met de wel-
lust der krijtende smart. Neen, ook dat niet. Gij hebt te
sterven aan dit alles, te sterven aan uzelve.

Welnn, o mijn broeder, zie in Jezus dat er geen smart is,
neen geen enkele, of men komt haar in zijn kracht te boven.
Uwe droefheid, met het cog op hem gedragen, is barenssmart :
haar zal niet blijdschap vervangen, maar zij zal zelve tot
blijdschap worden (Joh. 16 : 16—23). Hij die de opstan-
ding en het leven is, kan door stervensmoed weer levenslust
in u doen ontluiken. Misschien zijn de kiemen tot levenslust
door langdwrige droefheid in u verstorven. Gedenk dan aan
Sarah, »in wie de moeder verstorven was,« en toch heeft de
Heer haar tot een blijde moeder gemaakt. Ook in u is het



106

Hem niet te wonderbaar, die kiemen tot vruchtbaarheid te
brengen. Geef Hem de eere, Hij is almachtig, immers Hijj is
de Liefde. Ook van hetgeen verloren is in nwe vatbaarheid
voor levensvrengde, geldt het woord: de Zoon des menschen
is gekomen om te zoeken, te zoeken van uit het diepste puin,
en dan te behouden wat verloren was. Hij is gekomen om den
oceaan uwer smarten te treden op de zwoegende borst, en ook
voor u dat schrikkelijk pad begaanbaar te stellen tot aan de
overzijde. Hijis verschenen om elken dood te niet te doen, dat
is: om het woord onherstelbaar voor eeuwig weg te vagen.

De smart wordt niet ontkend, maar in het leven opge-
nomen bij het kruis. Hier ontstaat die gelijkmatige vroolijke
ernst, waarbij men voelt dat een na veel strijd behaalde over-
winning de achtergrond is. Een vasten met gezalfden hoofde. 1)

Met dat al, ja zeker, is het een vasten. De Bruidegom is
nog niet gekomen: daarom vasten de bruiloftskinderen. Maar
zij verwachten den Bruidegom, den Koning. In die verwach-
ting hebben zij liefde voor de wereld, die zijn eigendom wordt,
en vervangen »den strijd om het bestaan« de natuurkeus van
het sterkste, door het zoeken van het zwakste om het
in liefde te dienen. »Stil alle vleesch voor het aangezicht des
Heeren.« De Koning komt!

Bij die zalige verwachting heeft Gods Woord een glans voor
het leven achter en védr ons: zoowel over wat reeds volbracht
is, als over wat nog volbracht zal worden. En die glans over-
straalt ook het heden waarin wij welgemoed wandelen.

1) Over deze ,zelfverloochening” als grondtrek des geestelijken levens,

bandelt het op ontvangen verzoek hierachter op bladz. 108 —000 toege-
voegd opstel,



107

Dichters en denkers twisten er over, of het leven een wer-
kelijkheid dan wel of het een droom zij. Ons is het beide.
Een werkelijkheid, want de eeuwige God werkt er in. Een
droom, een schaduw, want het gansche schepsel zucht met
opgestoken hoofde en ziet de openbaring der kinderen Gods
tegemoet: den nieuwen hemel en de nieuwe aarde, de
werkelijkheid der werkelijkheden verwachten wij.



ZELFVERLOOCHENING.
(Zie de aanteekening bij bladz. 108)

Mijn vriend, een zeker niet geheel onbekend leeraar, predikt
met nadruk de zelfverloochening. In zijn verkondiging bemint
hij de diepte, en zoekt met ernst door te dringen tot de volle
beteekenis van Gods Woord, hetwelk hij onbepaald gelooft.
Groot is de verscheidenheid der onderwerpen die hij behandelt en
toelicht. Men voelt bij hem, te doen te hebben met een Schrift-
geleerde die uit zijn schat oude en nienwe dingen te voor-
schijn brengt. Maar altoos, altoos is het de zelfverloochening
waar bij hem alles in is samengevat. Zelfverloochening, afstand
doen van het oude leven om het nieuwe te winnen: verzaken
van het tegenwoordige, tijdelijke, om uit de vlam des offers
het eeuwige te zien ontbonden worden en het, als het éénige
dat waarde heeft, aan te grijpen. Het kruis, het kruis, het
goddelijk majestuenze, oneindig heerlijke Kruis, zooals het de
grond der opstanding is — iets anders kent en verkondigt
hij niet.

En toch geloof ik dat mijn vriend de zelfverloochening niet
ten volle kent, Van heeler harte en oprechtelijk gelooft hij wat
hij verkondigt: van het spreken buiten eigen ervaring om heeft



109

hij een diepen afkeer. En toch -— neen, ten volle kent hijj
die zelfverloochening, welke hij altoos predikt — zoo vrees
ik — voor zichzelve nog niet.

Op zijn aangezicht is doorgaans, dikwijls althans, een pijnlijke
trek. Te weenen met de weenenden gaat hem beter af, dan
zich met de blijden te verblijden. Hij voelt dat zelf, en wenschte
het wel anders, wenschte de gulle vroolijkheid die hij in
anderen zoo gaarne ziet, ook zelf te hebben, maar het gelukt
hem niet. Als christen weet hij dat het Stoicisme in zijn kern
hoogmoed en verfijnde eigenbaat is onder verheven gestalte —
en toch, er is iets stoisch in zijn minachting voor allerlei genot
des levens, Wil men hem tot zulk genot trekken, hem daarin
doen deelen, hij weigert het dan niet, want hij is een vijand
van gemaaktheid en opzichtigheid. Maar het geoefend geestelijk
oog ziet dan toch in hem een zekere Johannes-de-Dooper-ge-
stalte, iets anders dan »den Zoon des menschen die gekomen
is etende en drinkende.«

Waarom zeg ik dan nu van dezen vriend gelijk ik het hem
zelven ook gezegd heb, dat hij de ware volle zelfverloochening,
die hij steeds predikt, nog niet kent? Omdat hij er te veel
over spreekt en haar (al tracht hij het te verbergen) onwille-
keurig te veel toont, om haar ten volle te bezitten. Ten volle
zeg ik. Want zelfverloochening heeft twee trappen. De eerste
i de hoogte die mijn vriend heeft. De tweede is, stil, kalm, sterk,
maar verborgen als de wortels van den eik, die onder den
grond liggen. Een mensch die zichzelf nog min of meer wet-
tisch verloochent, weet dat hij het doet. Maar wie zich evan-
gelisch, d. i. niet door de kracht van een kloek besluit maar
door de kracht der liefde van Christus leert verloochenen, die



110

weet niet meer dat hij het doet. Hij »vergeet« ook in dezen
»>wat achter is, en strekt zich uit tot hetgeen v6ér is.«

Men mag de zelfverloochening met de kunst vergelijken.
De kunst heeft ook twee trappen. Bij den eerste der beide
trappen zegt de toeschouwer, het kunstwerk ziende: o hoe
groot is de kunst van dezen man, hoe toont elke bijzonderheid
in het kunstwerk, dat wij hier het gewrocht der geheele toe-
wijding van een kunstenaarsziel en kunstenaarshand véor ons
hebben! Maar op den tweeden hoogeren trap zeggen wij
dit niet. Daar toch heeft de kunstenaar nog hooger voortreffe-
lijkheid, maar hij heeft zich waarlijk en ten volle toe-
gewijd, zichzelf algeheel verloochend. Hier merken wij dan
niets meer van hem, den kunstenaar. Slechts bewonderen wij
het werk, maar de maker heeft alle sporen van zijn inspanning
zoo geheel verborgen, te niet gedaan, dat wij van hem en van
zijn arbeid niets meer merken,

Als wij een rede gehoord hebben, en dan uitroepen: »hoe
schoon, hoe prachtig, hoe aangrijpend!« dan was de kunst des
sprekers groot. Maar als die kunst nog grooter, als zij voltooid
is, dan spreken wij daarna niet over de rede noch over den
redenaar, maar gaan stil heen en doen wat hij gezegd heeft.

Het is schoon, zichzelf uit te wisschen. Maar het baat niet,
zoolang men niet daarbij ook de sporen dier zelfuitwissching
heeft uitgewischt. Want anders blijft het gevaar bestaan, dat
de mensch én zichzelf van die zelfuitwissching bewust is én
haar goed noemt, en dat hij dus, als Sisyphus, juist wanneer
hij den steen tot den top des bergs heeft opgestuwd, hem
weder naar beneden laat rollen en van voren af aan beginnen
moet.



111

De ware volle zelfverloochening heeft geen streng maar een
liefelijk, helder uitzicht. In haar wordt er gevast met een
vroolijk gelaat. Niet omdat men de pijn verbijt en ontveinst,
maar omdat de innerlijke glans des nieuwen levens zoo krachtig
is, dat hij van binnen naar buiten uitstraalt en in den vorm
van een gezalfd hoofd, een gewasschen en vroolijk aangezicht
optreedt. Hier heeft de opstanding den dood verslonden. De
linderlijkheid, ongedwongenheid, vanzelfsheid is teruggekomen.
De rimpels zijn gladgestreken. God wordt gezien als onuit-
sprekelijk goed. Te gelooven, dat is voor zulk een, wat vele
jaren geleden een arme wever mij zeide: »gelooven is heel,
heel goed van God te denken, dat er het eind van weg is.«
Die zich waarlijk ten volle verloochent, men ziet het hem niet
aan, zoo eenvoudig en natunrlijk is zijn leven geworden. Want
de zelfverloochening is nog niet werkelijkheid, zoolang wij
onszelve niet verloochenen, dat is ook, vergeten. Dus zoolang
ik nog weet dat ik het doe, zoolang doe ik het nog niet. Een
kind van God is een Orpheus die zijne Eurydice, zijn beter
ik, uit de hel des verderfs naar boven, naar de wereld des
lichts, opwaarts geleidt. Hij moet voortgaan, rustig en geloovig
voort. Maar zoodra hij dat beter Ik vdér den tijd wil aan-
schouwen, zoodra hij onderweg omziet, wee, wee, daar wijkt
Eurydice terug en zijn arbeid is te vergeefs!

Wonderbaar heerlijk zijn dikwerf de wegen langs welke
onze God zijn kinderen tot die zelfverloochening geleidt. Een
van die wegen is ook mijn vriend niet onbekend. Het is deze,
dat God den mensch er toe leidt om door eigen onbedachtheid
zijn levensideaal te verstoren, te vernietigen.

In den twaalfden zang van Tasso’s »Verlost Jeruzaleme« is



112

een aandoenlijke maar tegelijk, dunkt mij, diepzinnige episode.
De ridderlijke christenheld Tankred bemint met al den gloed
zijner ziel eene jonkvronw, de heidensche Klorinde, wier dap-
perheid in het belegerd Jeruzalem de steun van den Moham-
medaanschen vorst is. De hbeeldschoone Amazone doet een
nachtelijken uitval, keert terng, maar terwijl haar medestrijders
binnen de poorten der stad geborgen worden, blijit zij er buiten.
Zij geraakt in tweegevecht met Tankred die, niet wetende wie
hij voor heeft, haar doodelijk wondt. In het gezicht des doods
gpreekt zij voor haar overwinnaar een wensch nit dien zij in
het hart droeg, namelijk om als christinne te sterven. Zooals
ten Kate vertolkt:
o Vriend, gif verwint! 'k Vergeef. Ock gij vergeef!
(tend — niet voor mijn lichaam: 'k laat het slopen! —

Masr voor mijn ziel, mijn arme ziel! Ik sneef:
Och, Christen, bid voor mij en laat mij doopen!”

Tankred, verteederd en ontroerd, schept uit een beekjen
water tot den doop in zijn helm, keert terng, ontbloot het
vizier der zieltogende, — en ach! het is Klorinde zelve die
hij gedood heeft. —

En Tankred heeft ziin vljmend wee, hoe groot,
Naar d” achtergrond van 't schreiend hart gedreven.
En zoo hij haar door 't jjzer heeft gedood,
Nu geeft hij haar door 't waler eeuwig leven.
Het ,Amen’ ruischt, Naar 't hemslsch morgenrood
Houdt zij den blik glimlachende opgeheven,
En 't is als spreekt in zalig zielsgenot
Heur brekend vog: ,Vaarwel, ik ga naar God!”

Maar als nn Tankred, krank van zielesmart, te bed ligt,



113

verschijnt hem in den nacht de verheerlijkte Klorinde, en troost
hem met deze woorden:

’k Dank u mijn heil Gij hebt van ’t stof der aard
Uit misverstand vroegtijdig mij doen scheiden.
't Werd mij vergund, ter blijde hemelvaart
Door u gewijd, de vleug'len uit te spreiden.
Nu leef ik in den groenen levensgaard.
’k Rust in Geods schoot: daar blijf ik u verbeiden,
Daar zult gij cens in d’eeuw'gen zonnegloor
Mijn schoonheid zlen en aller Eng'len choor,

Wilt glj 't geluk der hooge hemelzalen
Niet ruilen voor een eindloos weegeklag,

Zoo leef, en weet — o laat mij 't u herhalen —
41k heb u lief zooveel ik kan en mag.”

Zij spreekt: leur ocog schiet heil'ge liefdestralen,
Zoo als nooit de aarde in sterfijjke oogen zag,

Ze owsluiert zich met licht en is verdwenen;
Maar nieuwe troost stroomt door zijn aad’ren henen.

Aldus leidt onze God ook ons niet zelden zdo, dat wij als
Tankred obs eigen jaren lang in de ziel gedragen ideaal, juist
als wij het eindelijk binnen ons bereik hebben, door misver-
stand en onbedachtheid dooden. Maar nu van ons scheidende
vraagt dat ideaal ons: »doop mijl« En als wij dat doen, als
wij onze stervende levensvrengd niet in de harde noodzakelijk-
heid maar in Christus’ dood begraven, dan schreien we misschien
eerst nog wel bittere tranen om het gemis, maar hemelschoon
verschijnt ons dan, terwijl het daglicht des gewonen levens
verbleekt is, dat ideaal in verheerlijkte gestalte, en spreekt
tot ons: treur niet langer om mij, ik heb u lief; wij zien voor
den Troon elkander weder. En met nieuwen moed staan we

s



114

dan op om verder het leven in te gaan en Gods raad uit te
dienen.

Dat 1s een moeielijke maar ook heerlijke weg. Die hem gaat
heeft naderhand den Heer voor niets zoo innig gedankt als
daarvoor, dat Hij in zijn strenge doorzettende barmhartigheid
hem dezen weg niet spaarde. Want ja, enkel barmhartigheid
is hier Gods doel. Niet om den dood, die slechts voorbijgaand
middel is, maar om het leven dat uit dien dood opbloeit, is
het Hem te doen.

O mijn broeder wil het gelooven: het is honderdmaal meer
wifir, dat mijn zwakke taal het u verzekeren kan. Vat moed
en wees blijde, want alles is vergeven en goedgemaakt wat
gij bedorven hebt. Trenr nu ook niet, nadat gij uwe schuld
beleden en in Christus’ bloed uitgedelgd gezien hebt, treur
nu niet verder over wat geschied en niet meer te veranderen
is. Het werd in Gods Raad omtrent uw en anderer leven op-
genomen: neem gij het dan ook kloek en eenvoudig aan, niet
verder omziende naar hetgeen achter ligt, maar u uitstrekkende
tot wat vo6ér is. God wil u vroolijk hebben, verheugd in den
glans zijner liefde. Niet de verloochening is het doel: zjj is
slechts middel, en het doel is het blijde stille in God ver-
nieuwde bestaan. Niet de smart van den strijd, maar de heer-
lijke vrede der overwinning, het feestelijk aanschouwen van
zijn aangezicht wil Hij van u.

Niet een pijnlijk afstand doen van dit leven wordt gevraagd,
maar de eeuwige liefde van Christus wil zich u kenbaar
maken: en als gij haar ziet, valt van zelf alles weg wat zich
met haar inwoning niet verdraagt. Zoek het Koninkrijk Gods,
dan worden van zelf alle dingen u toegeworpen. Dat is met



115

andere woorden: wie het gelnk wil vinden moet het niet zoe-
ken, maar het oprechtelijk om Jezus' wil opgeven. Oprech-
telijk moet hij het opgeven: niet den ring van Polvkrates in
de zee werpen met heimelijk denken: »tot loon voor dit offer
brengt een visscher hem mij zeker wel in den buik van een
visch terug!c Daartoe is het noodig Jezus Christus, dat is de
eeuwige ontferming, te kennen: want om den wille van iets
minder dan hij is, kan geen mensch zichzelf verloochenen,
Uit vriendschap en liefde of om krijgsmanseer of uit iets der-
gelijks kan men zijn leven verloochenen; maar alleen om
Jezus’ wil kan men zichzelf verloochenen, anders is het
onmogelijk.

0 zalig en heerlijk is dit. »Men is niet heer, men is niet
knecht, men is een vroolijk kind,« zegt de dichter. ') Knecht
en heer beteekent hier hetzelfde, komt op hetzelfde neder.
Beiden hebben dit met elkaar gemeen, dat zij zichzelve niet
verloochenen kunnen. De sknechte, de slaaf der wereld en
zijner eigen Iusten, heeft zichzelf weggeworpen en houdt geen
szelf« meer over dat hij zou kunnen verloochenen. De »heere,
de trotsche eigengerechtige die meent, zich boven de wereld
te kunnen verheffen, geeft zichzelf niet op, en heeft dus even
weinig als de knecht zijn Ik gereed om het te offeren, te
verloochenen. Alleen het »vroolijk kinde« verloochent zichzelve,
omdat het in zijn blijdschap zelf niet weet dat het zulks doet.

Mijn vriend kent dit alles nog niet ten volle. Maar hij weet
dat het zoo is, en daarom zal hij er ook komen, want God is
almachtig en getrouw, ook voor hem.

Zoo is de slotsom van al onze overwegingen eenvoudig dat

1) Spitta,



116

de éénige die zichzelf waarlijk en volkomen verloochend heeft,
is de gekruisigde Christus. In hem staat de levende zelfver-
loochening, met haar keerzijde, het nieuwe leven der opstan-
ding, vo6ér ons. En in deze zelfverloochening, in dezen wil
zijn wij mede geheiligd ééns voor al (Hebr., 10 : 10).

Aan deze laatste woorden voeg ik, schrijver dezer bladzijden,
nog iets toe.

Dit geheele boekje dat hier eindigt, beweegt zich op het
gebied des inwendigen levens, zooals het motto spreckt van
Christns in ons gehoren, zonder wien wij toch verloren zonden
zijn al ware hij duizendmaal v66r ons geboren. Ditalles, lange
jareni geleden geschreven, beaam ik nog, en laat het, met
kleine toevoegsels die niet wijzigen naar ophelderen, met blijd-
schap weder in dmk uitgaan. Maar toch, zon ik weder over
het Kiuis des Verlossers schreef, zou ik het anders doen. Het
benadrukken van het inwendige leven op deze bladzijlen is
waar en goed, maar om de reden, reeds in het begin aange-
stipt, leg ik thans, in mijn ouderdom, gereed om voor mijn
Meester te verschijnen, meer gewicht op het boven mij vast-
staande, op den Christus vi6r mij. Niet omdat »Christus in
mij« minder voor mij waarde hebben zou, maar omdat ik
beter dan vroeger inzie hoe »Christus védr mij« reeds alles
in zich sluit wat in mij geschiedt en nog voltooid zal worden.
Mijne ziel juicht, heeft vrede, heeft alles in de borg-gerechtig-
heid mijns Middelaars. Waarom spreken wij niet meer dan
doorgaans geschiedt, van dat »zooveel beter verbonde waarvan
Jezus »borg geworden« is? (Hebr. 7 : 22). Borg voor God
bij ons, ja, maar niet minder, o heerlijke zalige waarheid!
— mniet minder borg voor ons bij God! Borg van een beter,



117

van een onvergankelifk verbond, omdat hij »priester is in
eeuwigheid« vs. 21. Het is Gods eeuwig voornemen en
Raad, ons in Christus in te lijven. »Omdat hij, de Christus,
en met hem zijn Lichaam, en in dat lichaam elk lid dat er
één plant mee wierd, geheiligd is, dadrom rust de ziel in haar
Heiland met een eeuwige ruste, en veel hooger zekerheid nog
dan een schuldenaar in zijn aardschen borg vindt, vindt de
ingeplante ziel in den Borg des beteren verbonds, d. i. in
Christus.« 1) Want niet als Aidron is Jezus slechts priester van
een tijdelijk, voorbijgaand verbiond, maar van een eeuwig ver-
bond. In het sonvergankelijk priesterschap« ligt dan ook alles
besloten, »waarom hij ook volkomelijk kan zalig maken die
door hem tot God gaan, alzoo hij altijd leeft om voor hen te
hidden« vs. 25. Want hij is priester, die het volbracht heeft,
en ook Koning aan Gods rechterhand, die het volbrengen zal
tot het allerlaatst en allerniterst einde. Er behoeft nu niets
meer bij. De vrede is volkomen en eenwig bevestigd. De
Persoon des Middelaars is eeuwig, daarom ook zjjn werk. Hij
doet voor mij »al de dingen die bij God te doen zijn,« en dit
te gelooven, te weten, is mijn volle zaligheid. Want het is de
instraling van het onvergankelijk leven mijns Hoofds; en
daarom is mijn persoonlijke hetrekking tot God niet minder
waarachtig dan Gods persoonlijke betrekking, in Christus, tot
mij. Mijn borg is Jezus zelf, in de geheelheid van zijn bestaan
en doen. ?)

) ,Zijn uitgang te Jeruzalem. Meditatién voor het ljjden en sterven
onzes Heeren, door Dr. A. Kuyper, bl, 285.
?) Zie Ch, de la Saussaye, de Brief aan de Hebreén, 2e dr. p. 264.



118

Zoo denk ik aan u terug, geliefde P. G.! uitverkorene
vrouwe, met J. V. uwe en mijne vriendin te Hilversum voor
bijkans 50 jaren de steun des jeugdigen leeraars die in dank-
bare vereering zijn God voor u beide dankt. Van uw ziekbed
reikte gij mij dat lied toe dat gij niet meer noodig hebt nu
gij Hemzelve ziet, maar dat mij sedert dien dag bijblijft als
met uwe eigen zwakke liefelijke stem gesproken. Philipp
Heinrich Hiller prijst daarin den Heiland wien salle dingen
zijn overgegeven van den Vader,« en die in deze almacht
spreekt: >Komt herwaarts tot mij gy allen die vermoeid en
beladen zijt, Ik zal u mst geven.«

ywKommt her zu mir!" Du siisses Wort,
Durchdringe mir den tiefsten Grund der Seels!
Vergess ich dein, so flieht der Friede fort,
Und aller Trost, dass iech mich taglich quéle.
Ieh muss vergehn, wenn ich dies Wort verlier':
,Kommt her zu mir!"”

Dag ist dein Ruf, o Gottes Selin!
Du liebest mich, es ist dir Ernst von Herzen
Du dnderst das auch nicht auwf deinem Thron,
Was du mir einst verbiirgt mit Todesschmerzen.
Wir sind versdhnt; aus Gnaden horen wir:
pKommt her zu mir!”

0 Wort, von dem man leben mag,
An dir kann sich die kranke Seele weidon!
Herr, wann du einst an deinem grossen Tag
Gerechte wirst von den Verlornen scheiden,
Dann schenk’” mir nur das eine Wort von dir:
nKommt her zu mir!”


http://www.tcpdf.org

