
Florentius Radewijns

https://hdl.handle.net/1874/240311

https://hdl.handle.net/1874/240311


??? FLOREBTI?œS RADEWIffi



??? .r * A S \\ iÂ?r\' ,; le \' â–  i J-yX- J?–I JQH. VAK?Ž LtN>Tal. 2 4J.71 . ". UTREC.i-r



??? : â– â–  i \'HP\' â€? V V , â–  \' â€? V. â–  â– : â– } .h.-..:- - . J \\ .. â– 7. â– m g-\' \' l; ?? : . I\' j â– 



??? â–  â€? â–  â–  \'V â–  . ?•Yurt > ^ * \' I â– i â–  i



??? -â– .^â–  -.-,... ... ; â–  ^ â€? J\' \'m . \' â€? , , â€? â–  â– â–  . ;; . \' . - i



??? ^ .mm .\'v.-r.\' . V ^ 1Â? â– S\'-. - mm- .te;-\'



??? florentirs radewuns.



??? â– il 11RUKSUNrVERSITEIT UTRECHT 1806 )479



??? ORENTIUS RADEWIJNS. ROEFSCH TEK VERKRIJOINO VAN DEN GRAAD VAN If??dol\' in U AAN DE fliJKS-yNIVERSITEtT TE |JtrECHT NA MACllTiniNO VAN DEN HECT0H-MA0NIFICU8 J. H. GALL?•iE Hooglccrnar in do Facultoit dor Letteruil un AVyobcgcerto VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DEU UNIVERSITEIT TKfiKN IIK IlEI)KNKIN(iKS VAN DE FACULTEIT DEU GODOELKEIIDIIEID TE VEKDEDIOEÂ? op Zaterdag den April 1891, des namiddags te 3 uren, JAN HENDRIK GERllETSEN OKBOUEN TK NIJMEOEN. N IJ M E O E N. - F III M A II. TEN HOE T. OIDLIOTHEEK DERIVuKSUNlVERSiTtlT ?œ??RtCHT.



??? ^ i ; OEPRVUT DIJ II. C. A. TIIIEME, NIJUEOEK. L"\'"\'.: l.\'W\'*^Â? â– â– IÂ?-. \'lU"!" â€ž.....â– â€?â– "â– .â– â– \'l..,..\'!



??? ^an mijne Moeder.



??? â– â– F



??? V 0 O R W O O R D. Nu nii?Ÿu- proefschrift tm einde ia, is hd mij een behoefte aanallen die aan het welslagen van mijn poging om Florentius Radeivijnste teekcmn zoo krachtig hebben medegeicerkt, mijn erkentelijkheidte betuigen. Wilt mijn diepgevoelden en oprechtgemeenden dankaanuumlen Hooggeleerde Heeren Dr. H. G. Klkyn, mijn promotor,en Dr. J. Gr. 11. Aquoy voor al de loehoillendheid, die gij mijhebt getoond, de krachtige hulp, die gij mij belangeloos hebt teiltenschenken. Zonder U had ik gedwaald, had ik misschieti geenenkel oogenblik goeden koers knntun honden. Zoo dit geschrift ietsbeteekent, dankt de schrijver het aan Uw krachtigen stenn. Verder betuig ik hier mijnen welgemeenden dank aan de HeerenDr. Tideman, Mr. Berns, ]\\rr. Boeles, Dr. Frans .Tos??es,Dr. IjUdwiu Keller, De Bussy en jMstoor Van Heukelum, diemij (if hetgeen ik verlangde bereidwillig hebt toegezonden, hf mijdoor inlichtingen of anderszins hebt geholpen in de sanienslelli)igvan dit geschrift. Ik sluit hieraan een woord van oprechten dank aan de Hoog-leeraren der

Utrechtsche Universiteit. Wat.gij voor mijzijtgeweest,acht ik niet noodig hier met vele ivoorden. te zeggen. De ootmoe-digheid, die men al studeerende leert, maakt mij de betuigingmijner dankbaarheid gemakkelijk. Een enkel woord nog over het proefschrift zelf Hel betreft hetregister, dat ik achter mijn dissertatie 2)laatste. Dit register bevatniet alles, icat in mijn stuk voorkomt. Wat algemeen bekend ofvan geen belang tcas, heb ik in mijn register niet opgenomen. Mijn laatste woord is voor mijn vrienden. In vriendschaj) zijtgij mijn meerdor geweest, in dankbaarheid hoop ik u daai-onigemakkelijk ie overtreffen. Valete!



??? ii\' --US?\'\'Â?- -------------------.\'â€ži: Il will



??? INHOUD. Blz. INLEIDING OVER DE OEEfSTESRICIITINO VAN OEBAKDUS MAGNUS ... 1Â?K?–NNEN............................ HOOFDSTUK T. KLOUENTIUS\' I.KVEN TOT GEKAUDUS\' DOOD.............48 HOOFDSTUK H. Florentius\' leven na qerardus\' dood.............75 HOOFDSTUK III. KLOUENTIUS\' SCIIRUTELIJKE WERKZAAMHEID............U.\'} HOOFDSTUK IV. FLORENTIUS\' l\'ERSOONLUKHEID.................. REGISTER............................ STELLINGEN...........\'................



??? â–  - â– .\'â– â€?\'ra:\'! w I \'â– ?‰ I â€?â– 



??? INLEIDING. Over de geestesrichting van Qerardus Magnus. Â§ 1. ZIJN TIIEORETISCH-GODSDIENSTIGE BEGINSELEN. Er is reeds zooveel over Gerardus Magnus geschreven,(lat men zou kunnen vragen, of in een dissertatie, die over?Š?Šn zijner leerlingen handelt, een inleiding als bovenge-noemde nog wel noodig is. Zal ik niet noodzakelijk in her-halingen moeten vervallen? Zeer zeker zou dit het gevalwezen, zoo ik ??f een biografie, ??f een karakteristiek vandezen man wiUle geven. Doch deze inleiding bedoelt ietsanders. Zij tracht te bei)alen, welke de geestesrichting vanGerardus is geweest, en ziehier een, dunkt mij, noodzakelijkonderzoek, dat tot nog toe niet heeft plaats gevonden.Men heeft naar Gerardus\' verhouding tot de reformatiegevraagd, en, was men van protestantsche zijde dikwijlsgeneigd van Gerardus een beslist en welbewust voorloopervan Luther te maken, het onderzoek van zijn geschriftenheeft deze beschouwing ten eenemale in haxir onhoudbaar-heid in het licht gesteld. Was Gerardus dan niets

meerdan oen katholiek van zijne dagen en is al het reformato-rische, dat men in hem meende to ontdekken, de vruchteener rijke verbeelding? Ik meen van neen. Mits men slechtsin het oog houde, in welken tijd hij geleefd heeft, en welkegeestesrichting in zijne dagen der latere hervorming gunstig 1



??? of minder gunstig is geweest. V????rdat de reformatie door-brak, was zij voorbereid. Er was een strooming in de katho-lieke kerk dier dagen, die de reformatie in de hand moestwerken, en er was een strooming, die haar moest tegen-houden. De der reformatie gunstige strooming was die vanhet Thomisme, de andere die van het Scotisme. Wij laten voorhet oogenblik deze stelling onbewezen. Wij willen eerstonderzoeken, hoe Gerardus zich tegenover deze beide gees-tesrichtingen verhield. Gingen wij nu reeds Thomisme enScotisme waardeeren, dan zouden wij noodzakelijk in herhalin-gen moeten vervallen, wanneer wij later punt voor punt moes-ten gaan onderzoeken, hoe Gerardus over ieder bijzonder deelder katholieke dogmatiek dacht. Hebben wij eenmaal hetThomisme en Scotisme in hun onderdeelen behandeld, danzal de waardeering ons gemakkelijker vallen; wij behoevendan slechts te verwijzen naar hetgeen vroeger door onsgezegd is. Ons uitgangspunt in de beschrijving van het Thomismeen het Scotisme en een vergelijking met Gerardus\' denk-

beelden in dit opzicht zal natuurlijk de Godsleer van dezomarfnen moeten wezen. Alle verschil in beschouwing zalaltijd weer blijken te zijn een verschil van Godsbeschouwing.Alle punten van iedere dogmatiek en van ieder stelselworden door dit uitgangspunt beheerscht. "ob/^ Het principi??ele verschil tusschen Thomas en Scotus ishierin gelegen, dat Thomas de noodzakelijkheid Gods tenstrengste vasthield, terwijl Scotus de vrijheid Gods zoosterk mogelijk vooropstelde, doch met dien verstande, datde noodzakelijkheid Gods bij Thomas een physische en geenethische noodzakelijkheid, en de vrijheid Gods bij Scotusgeen vrijheid, maar losbandigheid, maar willekeur was. De definitie door Thomas van God gegeven, luidde: Godis het hoogste â€žzijn" en het hoogste verstand, â€žsummum esse



??? 3 et summa intelligentia", tenvijl hij door de bijvoeging, datdit â€žsummum esse et summa intelligentia" tevens wasâ€žpurus actus", d. i. zonder eenige potentialiteit, zijn Gods-begrip uit de strakke onbewegelijkheid trachtte te verlossen,waarin zijn definitie het had opgesloten. .Eigenlijk zoudenwij Thomas\' Godsbegrip reeds volkomen beschreven hebben,wanneer wij niet anders zeiden, dan dit ?Š?Šne: â€žGod is hethoogste zijn", of nog eenvoudiger â€žGod is het zijn", wantalle andere bijvoegingen blijken ten slotte toch weer nietsanders te wezen dan een herhaling van dit ?Š?Šne: God ishet â€žzijn" Dat bij zulk een Godsbegrip de noodzakelijk-heid Gods krachtig op den voorgrond treedt, behoeft geenbetoog. De wil Gods is in den grond der zaak ?Š?Šn met hetwezen Gods; dit wezen Gods is het algemeene, abstractezijn, dat door de bijvoeging: actus purus, wel uit zijn strak-heid schijnt verlost te worden, maar het in werkelijkheidniet wordt. Deze actus purus toch is niets anders dan eennegatie van alle potentialiteit en doet niets anders dan het 1) Over hot Godsbegrip

van Thomas ef. In ztJn Summa Theologiao (ui. Christ. Planiinus,Antw., 158!>J, do quaostionos do Deo. - liet â€žgood zUn" Gods is ton slotto niotsandors dan hot â€žzyn" zolf. â€žGood z^n" is oigonlUk niots andors dan â€žzyn". Cf. doquaostionos do bono (I, Quaost. V), dio iuin do â€žquaostionos do bonitato Dol" vooral"gaan. Zoo do concl. van .art Hl: â€žOnino ons in (juantuni ost ons, ost bonuin". OmdatGod hot â€žhoogste zyn" is, daarom is liy hot hoogste good. Cf. (Juaost VI, art.UI, concl.: â€žIpsosolus ost bonum por suam ossontiam", on ibid.ad.soc.: â€žUiconduni.quod licet unumquodque sit bonum in quantum habot osso, tamon ossontia roicroatao non ost ipsum osso, ot idoo non sequitur, <iuod rcs crcata sit bona por suamossontiam". Uy Gotl, by wion ossontia on csso O??n is, is dit natuuriyk niet hotgeval. Cf. Quaost UI, art. IV. Zoo is ook hot intolligcro Dei niots anders dan Zynesse: cf. (Juaost XIV, art IV, concl.: â€žllospondeo dicondum, (luod ost nocossodicere, quod intelligore Dei ost oius substonti.V\'. Zoo ook Quaost XIV, art VIII,concl.: â€žJianifostum est

autom, quod Deus por intcllectum suum causat ros, cunimum esse sit suum intclligere". Ook do wil is geheel gciyk aan zyn esse on intolli-eero, cf. Quaost XIX, art. I, waar hy zyn rodoneoring over do verhouding tussclionIntolloct en wil by God aldus besluit: â€žet slcut suum inlelligero ost suum e.sseita suum volle". Zoo wordt Thoma.s\' Godsbegrip ten slotto opgelost in dit 66neÂ?God is hot zyn". Spinoza\'s Godsbegrip zou zeer morkw.xordigo puntoJi van overeen-komst geven met het ??lioniistischo. Vgl. over Thomas\' Godsbegrip, Ilarnack,Oogmengesch., (Frciburg, 1S90J III, S. 413. vlgg.



??? â€žzijn" als zoodanig accentueeren Deze noodzakelijkheid bijThomas noemden mj boven een physische, in tegenover-stelling van de ethische God is gebonden aan Zijn â€žzijn",Zijn substantia. Hier is geen mogelijkheid om het elementder vrijheid tot zijn recht te doen komen. Eerst daar zalde noodzakelijkheid Gods krachtig gehandhaafd kunnen wor-den, zonder dat aan Zijne vrijheid schade gedaan wordt,waar de persoonlijkheid Gods begrepen wordt. Dit toch ishet eigenaardige der persoonlijkheid, dat in haar noodwen-digheid en vrijheid te zamen vallen, opgelost zijn tot hunhoogere eenheid. Doch waar men de noodzakelijkheid Godsten koste van Zijn vrijheid vooropstelt, zal reactie niet uit-blijven. Het Godsbegrip van Scotus is zulk een reactie tegenhet tot op Thomas\' tijd heerschend GodsbegripTegen- 1) Cf. Quaost. ni, art H, concl.: â€žOstcnsum est autom, quod Dous est purus actusnon habens aliquiil do potcntialitato." 2) Over dezo nccossitas van don wil, cf. Quaost. XIX, art. III, concl.: â€žvoluntasonim divina nocossariam habitudinom habot ad

bonitatoni suain, quao ost propriumoius obiectum. Undo bonitatom suam osso Dous ox nocossitato vult" otc. 3) Dat Thomas do tradities der kerk getrouw bleof, HJdt geen tw^fel. Ninimorhoeft tot op dien tyd do kerk een andor Godsbegrip gokond. Do Griokschokork\'loordo roods dat God was ovaia, on Augustinus, dio door z^n kr.achtigporsooniyk geloofsloven en zyn philosophische ontwikkeling goniakkoiykor daniemand anders dezo fout liad kunnen liorstellen, kon or zich niet .-uin ontworstelen.(Vgl. Ilarnack, a. a O., S. 102). Do voortg.mg van deze ontwikkeling loiddo lioolanger hoo meer tot oen versteoning van liet Godsbegrip, die li.aar voltooiing vondin het Arcopagietisch-Augastiniaansch Godsbegrip. Een mcrkw.oardigo poging on tevens oen ovortuigond bow()s, dat hot nimniorgelukken zal, om uit hot â€žzyn" do persooniykheid Gods to construooron, hooftmite in zyn FAhkk geleverd (2e Ausg., Ie Th., S. lOOJ. Do overgang daartoe vormtdo schynbaar oaschuldigo gedachte, dat God niet alleen is hot â€žzyn" m.aar ookâ€ždio F??lle alles Soins". Hior wordt hot

substantiovo â€žzyn" predicaUof genomen. Do roactio van Scotus tegen liot Thomistisch Godsbegrip lioeft haren oorsprongniet alleen in een philosophisch bozwjuir togen do Godsloer van Tliomas, mairovonzoer, zoo niot meer, in praktische oorzaken. Wy kunnon hier niet vooruitgrypeuop hetgeen wy later over do zedoiyko zydo van hot Tliomismo on Scotisme zullenzeggen, d(^h stippen hier slechts .aan, dat hot Scotismo hot de??stisch Polagianismoder katholieke-kerk heeft geformuleerd. I lot roods lang heerschendo Polagianismomoest een stelsel als dat van Scotus to voorschyn roepen.



??? over de noodzakelijkheid van Thomas proclameerde hij devrijheid Gods. Doch hierbij verloor hij minstens evenveel,als liij gewonnen had. Want deze vrijheid Gods werd nietsanders dan de willekeur Gods. De wil Gods was aan nietsgebonden dan aan zich zeiven. Een kleine restrictie is hierevenwel noodzakelijk. Waar Scotus van de vrijheid vanGods wil sprak en deze vrijheid in den zin van willekeurnam, stelde hij haar alleen voor hetgeen buiten Gods eigenlijkwezen viel. De wil Gods werd als een afzonderlijke, louterformeele kracht in God geplaatst. God had de dingen buitenHem anders kunnen willen, dan Hij gedaan heeft. Kortgeformuleerd zouden wij liet misschien het best aldus kun-nen uitdrukken: â€žGod t??niet wat Hij wil, maar God handelt,zooals Hij wil". Gods wil is altijd rechtvaardig, want recht-vaardig is hetgeen Hij wil. Zonder do gerechtigheid teniet te doen kan God daarom iets willen, dat praeter etcontra legem is \'). Het principi??ele verschil tusschen Thonuis en Scotus iste groot en van te algemeene bekendheid dan dat het nog 1) Vgl. Werner, Joh. Duns

Scotus (Wien. ISSIJ, ??. ai;t: â€žUoinnach hat Alios, WivsGott iiuszcr soinoni nothwoiulig gowolltcii solbstoigonon Sein will, soit owig solaDasein im g??ttlichen Wollen, und zw.ar als ein conthigentor Gowolltos, soforn er osauch nicht, oder statt desselben ein Anderes hiVtto wollen k??nnen; es oxistirt img??ttlichen Wollen als selbstmftchtig gewolltes Product desselben. Dor solbst-milclitlge, von jodor n.at??rlichen Nothwondigkeit unabh?¤ngige Wille Gettos bestelltin der durch nichtÂ? auszer ihm bogrilnzten Freiheit eines wirksamen Wollens desauszer Gott M??glichen." Vgl. ook S. as3: pDuns Scotus geht in seiner Erwoisung der M??glichkeit einerandern Welteinrichtung .ils die thatsilchlich gegebene ist, von der Untorschoidungzwischen dom geordneten und absoluten Wirkungsverm??gen aus. Dieser Unterschiedtritt an jedem mit Intellect und Willen begabten Agens hervor. Das Wirkungsver-m??gen lioiszt ein geordnetes, sofern es Princii) einer der Lex recta cnt.sprochenden"Wirkungsweise ist; es heiszt potentia absoluta sofern os praeter legem und contralegem sicli zu

bothiltigen vermag." 13U schepselen, dio luin den wil Gods onderworpenzUn, kan zulk een liandelon praotcr legem et contra legem niet plaat.s vinden en tochâ€žgoordnotos" biyvon; by God wol, omd.at altyd wat God wil is een lex recta. S. 38(1. God kan iemand behouden of niet. De grond d;uirvan ligt in Zyn wil. Vgl. ook S. 307.



??? 6 noodig zou wezen ??iierbij langer stil te staan. Te minder isdit noodig, daar bij de behandeling der verschillende onder-deelen van hun systeem uit de consequenties het verschilnog duidelijker aan het licht zal treden. Wij gaan thans over tot Gerardus en vragen naar diensGodsbegrip. Gemakkelijk en met volkomen zekerheid zalhier geen resultaat verkregen kunnen worden. Immers vindenwij bij Gerardus geen locus de deo. Uit verschillende uit-latingen, die wij hier en daar bij hem vinden, zullen wijdienen op te maken, welk Godsbegrip met deze gegevenshet meest correspondeert, dat van Thomas of dat vanScotus. Wat staat, zoo vragen wij, om de zaak zoo alge-meen mogelijk op te vatten, bij Gerardus op den voorgrond:de noodzakelijkheid of de vrijheid Gods? Het antwoordop die vraag kan niet anders wezen, dunkt ons, dan:de noodzakelijkheid. Telkens toch spreekt hij van deDei", die onveranderlijk staat boven alle kerkelijke en men-schelijke geboden en tradities. Die lex Dei staat onbewe-gelijk vastTelkens noemt hij haar een â€žlex naturae". Deâ€žDei mandata"

worden â€žjura divina" genoemd -). Hij spreektvan -de â€žleges certissimae", die door niemand, zelfs niet doorden paus opgeheven kunnen worden. Het is beter alles toverdragen dan tegen de wet Gods een goddeloozo of diefover de gemeente te stellen \'). Merkwaardig is een plaats 1) Vgl. bet artikel van J. Clarisnc, â€žOver den geest en denkwijze van Qeert Groele",in het Arch. voor Kerk. Gesch. van Kist en Royaards, VUT, Leiden, IS-V, blz. 02, 04en 05. Zoo blz. 05: â€žRursus indo est, quod quidam adoo magniflcantEcclosiao judiciaet ab ipsa judicanda, quia sunt notlora cis quam Dei mand.ata, vol praocepta divina aut iura naturao.......quia magis nota sunt tonobrosae monti praocepta Ecclosiao positiva, quia sunt praocepta quam naturao aut divina mandat.a". 2) K. en R. vni, blz. Oij. 3) K. en R. Vin, blz. 73 en 74. Do plaats in haar geheel luidt : â€žExomplum deresign.ationo\'EpLscopatus contra aut praetor Summi Pontlficis consonsum instantibuspericulis coasclontiao, si quls vult vidoro logat librum Potri Damiani â€ždo rocusationoProlaturao", do so et aliis loquontem,

quomodo Episcopatum, et ox quibus causis



??? in zijn â€žtractatus de matrimonio" ^ Iemand, die, zoo rede-neert hij daar, tromvt ter^vijl hij weet, dat het hem in hetVerwerven zijner zaligheid hinderen zal, doet eigenlijk veelerger dan iemand, die, door zijn lusten verleid, overspelbedrijft. Dit te doen, tenvijl men Gods wil kent en verstaat,is zeer zondig. Men wendt zich zoo van het eeuwig heilaf. â€žNee", zoo gaat hij verder, â€žDeus nee creatura potesthoe praecipere." Deze woorden â€žDeus potest hoe non prae-cipere" verschillen principieel van het Scotisme en iedere rich-ting, die op deze lijn ligt. Boven toch hebben wij gezien,hoe volgens Scotus, wat God wil, per se recht is. Watgeoorloofd is, wordt door den aan niets gebonden wil Godsbepaald. Of hetgeen Gerardus na deze uitspraak volgen laatde kracht van deze plaats verzwakt of niet, wil ik nietbeslissen. Ik zal zijn eigen woorden laten volgen: â€žQuamviset fornicatio et adulterium solius Dei praecepto, ut inOreepha\'), bene fieri potest et potuit, licet etiam omnismortaliter peccans, secundum lapsum inferioris salteni rationis,avertit se a Deo, tamen hoe ut

plurimum est mediate etper convenientiam, convertenco se ad creaturam commuta-bilem sub intimatione gratiae et amicitiae sibi inhibitae." Hier schijnt Gerardus terug te nemen, wat hij boven zoostellig had gezegd. God kan wel gebieden overspel te bedrij-ven. Maar men lette op zijn argumentatie. Ten eerste blijftzoo iets een exceptie. Volgens Scotus zou zulk een gebodvolkomen in den haak kunnen wezen. En dan wordt demogelijkheid van zulk een gebod niet gezocht in de vrij- pr.iotor coiiHonHum Piipao r?Šsign??t, nulle tuni tall poriculo incumbonto, quo utimpluni vel furem ponore ovibus cogorotur; eligons staro privatus, pauper, cumeontum annis poonitontlac, par.atus tamen, ut scribit ad quosdam C.irdinales, maloromquamcunquo, poonitontiam accipere, quam cum periculls contra legom Dei in Kpisco-patu nianoro." 1) K. en li. VUI, blz. 1G4. 2) Clarisse meent dat dit of I\'ropliota of Ilozoa of Gomera zal mooten wezen.



??? macht Gods, maar in de genade Gods, die zich tot hetzwakke schepsel overbuigt. Zoo beschouwd zou deze uitzon-dering op den regel den\'algemeenen regel bevestigen. Nemen wij een en ander in overAveging, dan meenen wijnu reeds te kunnen besluiten, dat bij Gerardus de noodzakelijk-heid Gods meer op den voorgrond treedt dan de vrijheid Gods. Doch er is meer, waaruit indirekt blijkt, dat Gerardushet Thomisme gunstiger gezind was dan het Scotisme. Godgenomen als vrije xoil geeft geboden, die opgevolgd moe-ten worden om geen andere reden dan omdat God hettvil. Zij zijn uitdrukking van den wil Gods. Van een anderenoodzakelijkheid om die geboden te doen kan geen sprakewezen. Neem een gebod als â€žgij zult niet stelen". Waarommoet ik zulk een gebod opvolgen\'? Hoe weet ik, dat dit eengebod Gods is? Had God niet iets anders kmmen gebieden?Zoo neen, dan zal er in den naar Gods beeld geschapenmensch eenzelfde noodzakelijkheid wezen, als bij God, omdit gebod aldus en niet anders te willen. Het Scotisme enhet in die richting

voortgaande nominalisme daarentegenzal,.omdat het ook in God geen noodzakelijkheid kent, deconscientie, die van een noodzakelijkheid der geboden Gods,van de zedelijkheid als onwrikbaar, getuigt, zoo al nietopheffen, dan toch achteruitschuiven. Is deze redeneeringwaar (en wie het Scotisme in al zijn stadi??n volgt, zal, dunkt mij,niet anders kunnen, dan de waarheid van deze beschouwingerkennen) dan zal een sterk op den voorgrond treden der conscien-tie bij Gerardus een bewijs te meer wezen, dat hij zich meerbij het Thomisme dan bij het Scotisme aansloot. Dat dit wer-kelijk bij Gerardus het geval is moge uit enkelQ citaten])lijken. Ik wijs allereerst op een plaats als deze\'): â€žset!impossif^ile est, notitia propter quid, ex fundamentis rationis, 1) K. en R. VHI, blz. G??.



??? 9 ??licui notiora esse praecepta Ecclesiae, quam Dei vel naturae."Een Scotist zou zulk een plaats niet kunnen schrijven.Volgens hem moeten er juist praecepta Ecclesiae zijn,omdat de wil Gods den mensch onbekend is. Wij mllenniet vooruitloopen op latere argumenten, en stippen daaromslechts aan, dat het autoriteitsstandpunt een noodzakelijkheidis voor ieder aan het Scotisme verwant stelsel. Hoe ken ik vol-gens een dergelijk stelsel de geboden Gods? Alleen door open-baring. De â€žpraecepta Dei vel naturae" zijn den mensch nietbekend dan door de openbaring Gods, en daarom niet â€žper se,ex fundamentis rationis," m\'eer bekend dan de â€žpraeceptaEcclesiae". In een volzin als ovengenoemde treedt met krachthet denkbeeld te voorschijn, dat de conscientie der menschen,of, om hier het woord conscientie, dat door Gerardus zeivenniet gebruikt wordt, te vermijden, de mensch in zich zei-ven de gewisheid der geboden Gods heeft. Elders zegt hijâ€žhoe zal hy de mysteri??n der kerk kunnen opmerken enverstaan, â€žâ€žqui... non in se percipit ea, quae Dei sunt"" ?

Ookdeze gedachte is anti-scotistisch. Zoo ook, waar hij zegt^),dat de duisternis des harten oorzaak is, waarom degeboden Gods den mensch minder bekend zijn dan de gebo-den der kerk. Was het hart des menschen dus niet verduisterd,dan zou hij met volkomen zekerheid de geboden Gods kun-nen opmerken. Waar do conscientie getuigt, moeten alleandere getuigen zwijgenÂŽ). Voordat wij het onderzoek naar het Godsbegrip in denmeer direkten zin, zonder nog naar de consequenties tovragen, die hieruit voor de verschillende onderdeelen vanstelsels voortvloeien, besluiten, willen wij nog op ?Š?Šn volzinwijzen, die op zich zeiven misschien van weinig belang in 1) K. on li. VIII, blz. 121. 2) K. on K. VIII, blz. 05. S) K. on R. VIII, blz. 02, 73.



??? 10 verband met andere gegevens, van voldoende gewicht isom geciteerd te worden. Hij betreft niet de vraag, ofde noodzakelijkheid dan wel de vrijheid in Gerardus\' Gods-begrip op den voorgrond staat, maar deze of God erken-baar is of niet. Buiten verband met eerstgenoemde vraagstaat laatstgenoemde niet. "Waar Scotus leerde, dat de wereldgeschapen is door een wilsdaad Gods zonder eenige nood-zakelijkheid in Zijn wezen zelf gegrond, moet natuurlijk deerkenbaarheid Gods op den achtergrond treden. God wordt eenonbekende. Hoe zou de mensch Hem kennen naar Zijnwezen, wanneer Zijn handelingen niet met noodzakelijkheiduit Zijn wezen voortspruiten? Tegen deze strooming vanhet Scotisme nu meenen wij, dat Gerardus ingaat, waar hijzegt,dat de oorsprong van alle â–  verzoeking des Satans tevinden is in de zondige gesteldheid van de suprema ratio,die wel Dei capax is, maar er zich niet om bekommert zichmet God te vereenigen of Hem te kennen. Hier leert Gerar-dus, dat de suprema ratio God kan kennen, dat zij is â€žDeicapax". Doch niet alleen dit, dat de

suprema ratio God kankennen, maar vooral de naastelkanderplaatsing van datzich met God vereenigen en het kennen van God is merk-waardig. Hierin lag juist een groot verschilpunt tusschenThomas en Duns, dat eerstgenoemde leerde, dat de ver-eeniging met God door het intellect, laatstgenoemde, dat zijdoor den wil tot stand kwam. Intellectueele aanschouwingGods was de beatitudo volgens Thomas, vereeniging in liefdemet God de beatitudo volgens Scotus % Een plaats alsbovengenoemde, waarin der ratio suprema, welke capax deiis, verweten wordt, dat zij zich niet met God vereenigen 1) Cf. K. cn K. VIII, blz. 181. Do plaat.s luidt volledig: â€žOmnis ergo tcntationls dia-bolicao et tnoditionis S-atancio ot cuiuslibot cupiditatLs origo est ex dolicto supromaorationis, Dei c.\'ipacis. sed se Doo non uniontls. Deum cognoscero non curantis." etc. 2) Vgl. Werner, a. a, 0., S. 300 on 308. ti.



??? 11 wil en er zich niet aan gelegen laat liggen God te kennen,khnkt daarom, naar wij meenen, meer Thomistisch danScotistisch. Wij gaan thans over tot de consequenties, die uit hetverschil in Godsbegrip voortvloeien. Nu reeds meenden wijte mogen vaststellen, dat op zijn zachtst gesproken, bijGerardus meer Thomistische dan Scotistische elementenaanwezig waren. Andere gegevens zullen dit resultaat moetenbevestigen, om het als volkomen zeker te kunnen beschouwen. Ook bij dit verder onderzoek zullen wij hier en daarenkele gegevens uit zijn geschriften bij elkander moetenzoeken, en ons met een matige oogst tevreden moetenstellen. Beginnen w^ met zijn anthropologie. Reeds warenwij, over zijn theologie sprekende, tot zijn anthropologiegenaderd. Geen wonder! Beide staan in het nauwste verband.Telkens weer zal blijken, dat de mensch gelooft in een schep-ping des menschen naar het beeld Gods. Bij Thomas is de wil intellectueele begeerkracht. Hij richt zichop God; en omdat God to kennen het hoogste goed, de beatitudois, wordt hij beheerscht door het streven

naar geluk \'). Eerstde ratio en dan de voluntas. Een verdere beschouwing derThomistische psychologie is voor ons onderzoek niet nood-zakelijk. Ook hier, als bij het Godsbegrip, is dit de groote vraag. 1) I, Qunost, XIX, art, I, confil. : â€žVoluntas onini Intolloctum sequitur." Cf. tovons,IIo, Quao.st. Vin, art. 1, concl.: â€žRospondoo dieonduni. quod voluntas ost appotituaquidam rationalis; omni.s autoin appotitus non est nisi boni, cuius ratio ost: quiaappotitus nihil aliud ost qunm quaodam incllnatio appotontis in aliquid. Nihilautoni inclinatur nisi in aliquid similo ot convenions. Cum igitur omnis ros in quan-tum ost ens ot substantia sit (luoddam bonuni, nocosso ost ut onuiis incllnatio sitin bonum" (mot opzot schrovon wU dozo ganscho plaats uit, omdat zU tovons oonbovostiging is van hot vroogcr door ons gozcgdo omtrent don aard van hotr,gocd zUn"). Cf. Thomas Ilfl, (Juaost. art. VI, concl. on Quaost. X, art 11, concl..Eon kort overzicht van do Thoniistischo psychologie kan men vindon by Sh1>cck\\GcscJi. (1er Psychologie, Goiha, II. S. 40a



??? 12 wat heerscht: noodzakelijkheid of vrijheid, en ook hier kiesthet Thomisme voor de noodzakelijkheid. Scotus gaat geheeltegen deze beschouwingen van Thomas in. De wil gaat bijhem aan het intellect vooraf Ware de wil door eenig buitenhem liggende oorzaak tot willen gedwongen, dan zou hijzijn karakter verloren hebben, dat juist in het contingentegeschieden bestaat. Ook hier zullen wij Gerardus zich met beslistheid tot hetThomisme zien keeren. Hij spreekt van een â€žimperiumrationis" \\ van de â€žvoluntas rationis", de â€žratio contradicit,reclamat"^). Hooren wij, wat toch de oorzaak is, dat erslechte begeerten in ons heerschen: â€žquia supremae rationisensitivae vires et caro non obediunt"Hij waarschuwt ertegen, dat men toch niet onder voorwendsel, dat het beteris te trouwen dan te branden in vleeschelijke lusten zalvallen, â€žconsensu rationis" Waren wij maar altijd waak-zaam om de ondeugden, voordat zij onze ziel binnensluipen,verre van ons te houden! Maar wij zijn niet op onze hoede,er is een â€žobmissio vigiharum intellectualium internarum"Van groot gewicht is

mede een uitspraak als dezo: â€žnamresistentia est in suprema ratione"\'). Tegenover de stelling van Scotus"), dat de mensch, dieden habitus gratiae mist, toch de geboden Gods zou kunnenvervullen, omdat anders (geheel in den geest van Scotus)de vrije wil geen vrije wil meer zou wqzen, vinden wij bijGerardus een plaats, die het volkomen verderf van den mensch 1) Vgl. Werner, a. a. 0., S. 2Â?!: â€žErkennen und Wollen sind .lurs Innigste mitEinander verkn??pft, das letztere gellt luiturgemJlsz aus erstorom hervor. Es wilroaber durchaus verfehlt, das Wollen durch das Erkennen auf irgend eine Weisogewirkt werden zu lassen", u. s. w. 2) K. en K. VIII. blz. 175. G) K. on K. VIII, blz. 18a 3) K. en R. yil, blz. 188. 7) K. en II. VIII, blz. 193. 4) K. en K. VIII, blz. 181. 8) Vgl. Werner, a a 0., S. 298 on 4ia 5) K. on R VIII, blz. 187 cn 188.



??? 13 na den val zoo sterk mogelijk formuleert en zeer zeker tegendeze beschouwing van Duns ingaat. De wil en de rede zijndoor den val des menschen door de lagere begeerten desmenschen medegesleept in hun dierlijke lusten\'). Dat bijGerardus uitingen, die een Scotistische vrijheid van wil predi-ken, niet ontbreken, ontkennen wij niet. Zoo, waar hij zegt,dat een mensch met zijn vrijen wil aan elke begeerlijkheidweerstand kan bieden Doch bij de vraag, naar welken kantGerardus neigt, moeten wij beslist antwoorden: meer naarThomas dan naar Scotus. De ratio staat boven de voluntas.Op dezelfde bladzijde, waarop zulk een groote beteekenisaan den vrijen wil wordt toegekend, lezen wij: â€žfelix homo,cuius rationi a Domino imperium conceditur". De rede gebiedt,de rede wederstreeft, de rede stemt toe, in de rede ligt hetweerstandsvermogen, de rede is eeuwig in zich zelve â€” mijdunkt, wij behoeven niet te aarzelen Gerardus een geestver-want van Thomas te noemen. Alzoo voegt zich ons resul-taat ten opzichte der anthropologie bij dat der theologie. Na de theologie en

anthropologie meenen wij niet betorte kunnen doen dan over te gaan tot een behandeling vanhet kerkbegrip. Mot het kerkbegri]) zullen andere vraagstuk-ken, die systematisch behandeld vooroj) moesten gaan, vanzelf ter sprake komen en zich om de ecclosiologio zeergemakkelijk laten groepeeren. Kerk en genade hangen, waarwij ons op katholiek terrein l.)ewegen, zeer nauw samen,en, waai- wij over do gratia sproken komt het meritum 1) Do i)la,\'itfl in liiiar goliool lulilt (K. cn H, VUI, l)Iz. 207): â€žNoc intolloctualinnlmac, quia in so porpotua ost, propter liuiu.snuxli pornianontiani, sod inforioribusHcnsitivis et bostialibus viribus, quae voiuntatom ot rationem, supromas viresintclloctus, lioniine a rocto tramite destituto, in suos bestiales motus et li.ibitusducunt et transformant, secundum ruinam naturao lapsao ad sinistrum et maluminclinantis et inflcienti.s." 2) K. on It vni, blz. 190: ......â€žquia cuilibot libidini (/Â?Â?h^ioiciok/hp Wo?e)i/mc, potest liberUito voluntatis rosistero".



??? 14 vanzelf ter sprake. Door de genade wordt de zonde in alhaar verschijningsvormen weggenomen. Dat daarom hetmeritum, als zijnde een equivalent tegen de zonde in haarschuldig karakter, ten nauwste samenhangt met de gratia,behoeft geen betoog. Doch vooraf zij opgemerkt, dat wij, sprekende over hetkerkbegrip en de daarmede samenhangende vraagstukkenvan Thomisme en Scotisme, niet zoozeer een volledigebeschrijving van beider meeningen in dezen willen geven,als wel aantoonen, welke reeks van gedachten in den grondder zaak bij het Thomisme, welke bij het Scotisme thuisbe-hoort. Thomisme en Scotisme toch zijn slechts twee sta-di??n op ?Š?Šn ontwikkehngsweg. De consequenties zijn nog nietscherp getrokken en zullen misschien nimmer scherp getrok-ken worden. Beide stelsels hebben bovendien een traditie inhun redeneeringen op te nemen en te verwerken. Vandaar datwij dikwijls aan hun eigenlijk beginsel heterogene bestand-deelen in hunne beschouwingen zullen aantreffen. Ook hierzullen wij dus, gelijk wij het vroeger reeds telkens gedaanhebben, meer

het eigenlijk Thomisme en Scotisme uit do stel-sels van dien naam moeten opzoeken en aanwijzen, dan eenafgeronde beschrijving van het geheel geven. Het kerkbegrip van Thomas zouden wij het best kunnenkarakteriseeren met dit ?Š?Šne woord â€žsacramenteel". Doorde sacramenten wordt den mensch het heil, wordt den zon-daar de gratia geschonken. Waar de kerk heilsinstituutis, kan zij ten slotte niets anders wezen dan do complex,het geheel der genade. Doch welke is de aard dier genade?Zonde en genade staan in een onverbrekelijk verband. Deaard der zonde bepaalt â€” omdat de genade de zondo in alhare verschijningsvormen opheft â€” den aard der genade.Evenzoo zal ons zondebegrip oeheerscht worden door onz(^denkbeelden over het goede. Nu is â€žgoed zijn" volgens Thomas



??? 15 niets anders dan het â€žzijn" zelf. Bonum esse = esse. Hetmalum is dan een privatio boni. Hoe wordt dit gebreid, ditmalum verholpen? Natuurlijk door een toevoeging, een ver-meerdering van het â€žzijn". En daar God het â€žesse" in deneigenlijken en hoogsten zin is, kan deze aanvulling vanniemand anders komen dan van God, door een instroo-ming Gods in den mensch. In de Christelijke kerk wordtdeze instrooming Gods in den mensch â€žgenade" genoemd,omdat de mensch als zondaar dit alles onw^rdig is. Inde katholieke kerk wordt deze physische â€ždingliche" genadesacramenteel. De kerk als heilsinstituut is dan niets andersdan een doorgangspunt voor die instrooming Gods in denmensch; en daar die instrooming Gods door middel van desacramenten geschiedt, bestaat de kerk ten slotte uit hetgeheel der sacramenten \'). Het kerkbegrip van het Scotisme 1) Ik hob (lozo rodonooring door goon citaton willoii onderbroken. Ten bow^zodicno liet volgende. Over den aard van hot â€žgoed z^n" spraken wÂ? reeds vroogor; vorw??zen naar de toen aangehaalde

plaatsen. Voor de stolling â€žinalum estprivatio boni" vergelUke men I, Quaost XLVIII. Voor do rodoneoring, waarop in ditgedeelte alles aankomt, dat do gonado Gods eigenlek oen nederdaling Gods zolven,oen innnanontio in don physischen zin van het woord is, vorgelUko men Thomas III,Quaost LXII, art V, concl.: â€žPrincipalls autom causa onicions gr.ati.ao e.st ipsoDouÂ?ad quem compar.atur humanitas Christi sicut instrumontum coniunctum : sacranion-tum autom slcut instrumontum sopar.atum ot idoo oportet, <iuod virtus Halutifora,a diviiiitato Christi, por oius humanitatoni in ipsa sacr.amenta dorivetur." Hier isde emanatie Gods door do sacranienton in den monsch met even zoovele woordengoformuleerd. Zoo spreekt hy III, Quaost LXIV, art. I, concl. van oen virtus, die doormiddel der s.icramonten â€žmanat a Doo". De aard dor gonado beschryft hy als tebestaan in: â€žqnaodam participata similitudo divinao naturao." Cf. III, Quaest LXII,.art I, concl.. Geheel in overeenstonnning met dit physisclio karakter der gen.adozyn doop on transsubstantiatio voor hom de

â€žpotissima sacr.amenta". Cf. III, Qu.aest LXII,art V, concl.. Do aanvulling der door do zonde ontstane alisontio van â€žzyn" doormiddel dor gonado vindon wy concl., .art. IL van dezelfde Quaestio beschreven, w.aai-hyzegt: â€žllospondeo dicondum, quod gratia secundum so considorato, perflcit o.ssentlam.onlmao, in quantum p.artlcipat quandam similitudinemdiviniesse". Inditâ€žqu.andam"spreekt liet christoiyk gowoton van Thoni.xs, d.at togon zyn panthe??sme w.aarschuwt.Cf. vorder IIa, Quaest CX, art II, concl. (ad socundum), waar zonder eenige restrictiegeloerd wordt, dat do gratia is oen particip.atio divinao bonit.atls (bonitas Dei = e.sseDei). Deze gratia wordt door de sacramenten medegodoold, zy bevatten, bergen deze



??? 16 zouden wij het best kunnen formuleeren als â€žautoritair". Ditligt geheel in den aard der zaak. Stel ik, gelijk Scotus deed,den wil Gods z???? sterk op den voorgrond als de eenigeoorzaak, waarom de dingen zoo zijn als ze zijn, dan verliezen gratia. Cf. lU, Quaest. LXII, art. IV, concL. Na eenigo beperkingen, dat de gratiaer niet is in secundum similitudineni speciei, nocli .secundum aliquam fornianipropriam et permanentem, besluit hij dit artikel met: â€žEt ideo non inconvenientersacramontum dicitur gratiam contineri". Cf. Suppl., Quaest. XVII, art I, concl.: â€žInsacramentis Ecclesiae offlcacia passionis manet". cf. Suppl., Quaest. VIII, art. I,concl. â€” â€žgratia, quae, in sacramentis datur" â€” â€žsacramentorum in quibus gratiadatur". Cf. Suppl., Quaest., XVIII, art. I, concl.. Geheel overeenkomstig deze voorstelling der gratia, als zich bevindende in desacramenten, is Thoma.s\' beschouwing omtrent den handelenden priester. Deze isniet meer dan een uitdeeler van do reeds aanwezige genade, en juist daarom is dozedelijko toestand van den priester zonder ??enigon invloed

op do werking van hetsacrament. Cf. III, Quaest. LXIV, art. V, concl.. Suppl., Quaest. XIX, art. V, concl..Deze door de sacramenten overgebrachte, of nog juister, in de sacramenten geborgengenade vormt in haar geheel do ecclesia, dio heilsinstituut is. Zeer zinnel yk vindenwy dezo gedachte uitgedrukt, Suppl., Quaest XVII, art. I. concl.: â€žEt quia exlatere Christi, dormiontis in cruco sacramenta iluxerunt, ex quihus Ecclesiafahricatur...."etc. Men kan oen uitdrukking .als dezo louter voor oen dichtorlUk denkbeeldverklaren, doch, ton bewijze dat er veel meer workel??khoid in ligt dan nion zoumeenen, verwas ik naar een zelfdo uitdrukking by Augustinu.s. Zyn uitdruk-king hooft Thomas niet van Augustinus overgenomen, zooals uit het cit.aat zelf cnhet feit, dat Thomas by zulk oen kixraktoristioko uitdrukking niet naar Augustinusvorwyst, blUkt; dat beiden eenzelfde beeld gebruiken, w^st op oen moer dan toevalligsamentroffen. Hot sacramentooi genadebegrip in verband mot do leer omtrent donaard dor kerk riep dezo gedachte te voor-sch^n. Augustinus {Opera omnia, ediihex

congregatione S. Mauri, Paris, l&V, Tom X, 2, p. 2C0?–) zegt: fâ€žDormitAdam ut fiat Eva, moritur Christus ut flat Ecclesia. Dormionto Adam lit Eva dolatero. Mortuo Christo, lancoa perforatur latus, ut prolluant sacramont.o, rjuilmnformetur Ecdesia". Do priester is dispensator gratiao, J. i. disponsator sacramontoruni(Suppl., Quaest. XVII, art. I, concl.); tevens hooft do priester hot ministoriumsuper corpus Christi verum; juist omdat hU dit niinisterium hooft, kan hU doEucharistie consecroeren. â€žConsecraro Eucliaristiam" is dus niets anders d.m oen nemenvan het corpus Christi en loggen in do Eucharistie (Suppl., Quaost. VIII, art, I,concl.). Do eigoniyko schat van genade is dus hot corpus Christi, dat olders weergedeflniGerd wordt als Ecclesia. Gratia, corpus mysticum. Ecclesia, Christus, Deus, z^n eigonUjk .illoil liotzolfdo.Do eenvormigheid van liot pantho??smo hoeft ook van hot Thomisme niot.s andersdan een oeijtonigo herhaling gom.iakt Dit .alles is hier slechts aangestipt Godoogde ons bestek het, wU zouden g.aanioeen volledige Ecclesiologio van hot Thomisme geven, on

dan tovons do conflictonaanwijzen, waarin Thomas telkens geraakt.



??? 17 de dingen liun redelijkheid. Gods wil kan ik uit niets andersdan uit een strikte, afgepaste openbaring van dien wilkennen. En dit niet alleen, maar alles moet zwijgen, waardeze openbaring spreekt. Wat zij zegt, wat zi] beveelt isgoed. Strijdt deze openbaring met andere reiiliteiten, het doeter niet toe. Wat God wil is te allen tijde goed. Want omdatde ?Š?Šnheid Gods te loor gaat bij alle Scotistische d. i.nominalistische stelsels, kan de wil zich ??f in deze ??f ingene richting bewegen. Heden zoo â€” morgen anders. Iser strijd in de verschillende openbaringen Gods, het doet erniet toe. God wil het zoo. â€” Een autoriteitsstandpunt isdaarom noodzakelijk. Overeenkomstig hare tradities nam inde katholieke kerk dit autoriteitsstandpunt den vorm aanvan een autoriteit der kerk. Harnack spreekt dan ook vanâ€žden Fels der nominalistischen Doctrin, die Autorit?¤t derKirche." Van grooten invloed is natuurlijk deze beschouwingvoor de leer der gratia en de daarmede samenhangende leerder sacramenten. Was de gratia bij Thomas sacramenteel,Scotus moest

met noodzakelijkheid tegenover de sacramen-teele genade de â€žverdiende" genade meer op den voorgronddoen treden. Theologie en anthropologie vonden immers in hetScotisme hun karakteristiek in de leer van den vrijen wil.Welnu, als de mensch een vrijen wil heefb, dan zal hij degeboden Gods kunnen vervullen of niet. Het vervullen vanGods geboden als liggende in \'s menschen eigen macht enl)elieven zal iets verdienstelijks moeten krijgen. In de handgewerkt wordt deze beschouwing natuurlijk weer door hetGodsbegrip. God kan een handeling taxeeren en waardeeren,zooals Hij wil. Doch dit niet alleen, maar waar de zedelijkheidin haar ganschen omvang niet een noodzakelijke eisch Gods is,bestaat de mogelijkheid, dat God iets van een mensch eischt,dat, omdat het niet strikt noodzakelijk is, ook niet te allentijde door iedereen vervuld l)ehoeft te worden. Zoo komt



??? 18 er een hoogere zedehjkheid en\' een lagere, welke eerste(hoe w^onderlijk!) geen strikte eisch is en wier beoefeningdus verdienstelijk moet heeten. De mensch kan meer doen,dan hem gezet is. â€” Waar de mensch alzoo de â€žgenade"zelf kan verdienen, treedt de door God geschonken genadevanzelf op den achtergrond. Doch dit niet alleen. Hetkarakter der sacramenteele genade zelf zal veranderen.Waarom schenkt God door de sacramenten juist genade?Omdat Hij dit alzoo wil. Van een inwendige noodzakelijkheidom juist door de sacramenten de genade te bewerken,- konbij Scotus geen sprake zijn De virtus intrinseca week bij hemhoe langer hoe meer terug voor een magische werkingdersacramenten. Terwijl dus het Scotisme in den grond vijandigstond tegenover de gansche sacramenteele genade, nam hetdeze laatste langs een anderen weg weder in zich op.Dat God krachtens Zijn vrijen wil een sacramenteele genadekon verordenen en werkelijk verordend had, stond bij hemvast. Doch men moest alle virtus intrinseca aan het sacra-ment ontzeggen. Voordat wij

tot Gerardus overgaan, moeten wij nog tweeopmerkingen vooraf laten gaan. Allereerst deze. Het sacra-ment bestaat uit twee deelen, uit een forma en een materia. Deforma is het verbum â€žquod accedit ad elementum" en van hetâ€želementum" maakt de kerk een â€žsacramentum". Het â€žwoord"wordt door den daartoe gemachtigden priester namens de kerkgesproken. Doch deze forma van het sacrament heeft oen 1) Vgl. Wenur, iu .i. O., S. 403. 2) Deze, van do oigenHJk sacramontoelo gcnado zich afkeerendo zloaswUzo, hangtniet do beachouwingsw??zo v.an Scotus omtrent do verhouding van stof cn goostÂ?amen. Het stofrolUke en goesteHjko staan sterk tegenover elkander (vgl. jrcnur,a. a. O., S. 135). Van een overgang v.an hot stoffeHJke tot hot geostelUke zooals Thomasleerde, kSn dus bU hem geen sprake zUn. liet stoiToHJk sacr.amont kon daarom byhem niet wezen oon geschikt voertuig voor do goestoiyko genade, vgl. Trmicj-,a. a. O., S. 4Â?7 en 463. .3) Vgl. Ilarnack, a. a. O., S. 478.



??? 19 geheel ander kerkbegrip tot haar vooronderstelling dan hetbovengenoemde sacramenteele. Waar de kerk het â€želementum"door haar woord tot â€žsacramentum" maakt, is de kerk nietlanger uit de sacramenten opgebouwd, maar staat zij onaf-hankelijk van de sacramenten. De priester spreekt namensde kerk. De kerk in haar geheel spreekt, wijdt. Hier heeftde kerk op de een of andere wijze een persoonlijk karakter.Eigenaardig is, dat bij Augustinus, bij wien de definitieâ€žecclesia est communie sanctorum" zoo op den voorgrondstaat, ook het verbum van zooveel gewicht is Treedtdeze Augustiniaansche definitie op den achtergrond, dan zalook de beteekenis van het verbum hoe langer hoe geringerworden, en de sacramenteele genade en het met haar corres-pondeerend kerkbegrip op den voorgrond treden. En omge-keerd zal, waar dit kerkbegrip naar voren treedt, hetsacramenteele kerkbegrip terug moeten wijken. Doch ditniet alleen. Waar de kerk wordt beschreven als te bestaanin de communio sanctorum, wordt de vraag naar de waar-

digheid des priesters, die het sacrament bedient, een zeergewichtige vraag. Immei-s representeert de priester do com-munio sanctorum. Maar hoe kan hij dit doen, waar hij zelfniet behoort tot de communio sanctorum ? Een zondaar kan,zoolang hij zondaar blijft en wil blijven, het sacrament nietl)edienen, omdat hij buiten do connnunio sanctorum staat.Waar dus de persoonlijkheid des ])riesters op den voorgrondtreedt, zullen wij tevens hot ethische kerkbegrip zien botsentegen het sacramenteele kerkbegrip\'). 1) Vgl. llarnnck, ii. a O., S. iCO. 2) D.it hot vorbuin bU Thoiiin.i van goon groot gowiclit is, wiwrin lovoiw oenIndirekt bowUh voor onze stolling, dat ??honias\' kerkbegrip sacramenteel is,Kolegen is, bewijst hot antwoord in do conclusio van 111, (Juaost. LX, art. VI, op dovraag, of er woorden noodig z^n b?? het sacrament, gegoven. D.at in hot verbumde kerk wordt geroi)resenteord vcnnoldt hy niet. Drio??riei is do roden, waarom hetverbum toch by het sacriunont behoort: Â?. om do overeenkomst, die er tusschen



??? 20 De tweede opmerking betreft den toestand, waarin depersoon, die het sacrament gebruikt, moet verkeeren, omde werking van het sacrament te ondervinden. Werkt hetsacrament ex opere operato of ex opere operante ? Waargeleerd wordt, dat deze werking is ex opere operato, is dezedelijke zijde der gratia geheel verloren gegaan. Het instroo-men der genade is dan zuiver physisch geworden, gaat ombuiten het persoonlijk leven des menschen. Waar een zekeretoestand in den mensch, een zekere ontvankelijkheid wordtvereischt, is de zuiver sacramenteele opvatting in beginselopgegeven. Allereerst om de bovengenoemde reden, dat hetethisch karakter der genade, dat bij de zuiver sacramenteeleopvatting der genade te loor\' ging, hier op den voorgrondtreedt, en ten andere, omdat de sacramenteele genade danin de tweede plaats komt te staan en aan haar een veran-dering in den mensch voorafgaat; Avaar de sacramenteelegenade zoo van secundair belang wordt, is zij gedeeltelijkreeds overwonnen. Na het voorafgaande meenen wij de gegevens in handente hebben,

die ons in staat stellen een juiste beoordeelingen waardeering van Gerardus\' kerkbegrip en de daarmeesamenhangende kwesties te kunnen geven. Laten wij allereerst onderzoeken, of Gerardus het autoritairkerkbegrip in zijn ganschen omvang heeft geaccepteerd. Inzijn ganschen omvang, zeiden wij, en dit wel, omdat wij in hot sacrament en degeno, van wion hot sacrament komt, liot verbum incarnatuni,bestaande uit caro ot â€žverbum", behoort to bestaan, h. omdat liot sacrament wordtgenoten door don mensch, dio bosta.it uit ziel cn lichaam; het verbum Is dan voordo ziel, do matoria voor hot lichaam, c. omdat hot woord, nauwkourigpr tlan eenstolTeiyk symbool do boteokenis van liot sacrament weergcoft, IJy Scotus treodthot verbum geheel op don achtergrond. Werntr, a. a. 0., S. 407. 1) Dat bijr Thoma-s de bo.schouwing v.an een werking ex oporo oporato govondonwordt, kan oas niet verwonderen. Wjuar het boozo een absentie, oen negatio is,hooft hot zyn positief karakter verloren, on kan niets do aanvulling van dit gebrekin don weg staan.



??? 21 dezen moeten onderscheiden tusschen het leerstelsel en degeboden der kerk. Iemand, die de kerk in alles als autoriteitbeschouwt, zal niet alleen aannemen wat de kerk leert,maar tevens, zonder een enkel oogenblik te aarzelen, doen,wat zij gebiedt. Wat de kerk gebiedt, is voor hem zedelijk,staat voor hem gelijk met de geboden Gods. Slechts hij staatop zuiver autoritair standpunt. Omtrent de autoriteit derkerk op leerstellig gebied, vinden wij niet den minstentwijfel bij Gerardus. Op zedelijk gebied evenwel is zij hemvolstrekt geen autoriteit. Wat de kerk beveelt is voor hemgeen gebod Gods. In den vollen zin des woords is het auto-riteitsstandpunt door Gerardus niet ingenomen. En niemandzal het betwijfelen, dat deze restrictie van groot gewicht is.Reeds vroeger, toen wij over de vraag handelden, of delex Dei bij Gerardus een inwendige noodzakelijkheid bezat,hebben wij een enkel citaat gegeven, waaruit tevens l)lijkenkon, dat de praecepta Ecclesiae nooit of nimmer met delex Dei mogen gelijk gesteld worden. Wij verwijzen naarde

aldaar aangehaalde plaatsen en noemen hier nog, het-geen wij vinden blz. 61 vjln zijn â€žContra Focaristas", waarhij zegt: â€žSi tibi Papa vel Ei)iscoi)us, vel Superior, sub(luacunque poena praeciperet, etiam sub poena exconnnuni-cationis, suspensionis, depositionis, vel privationis, ut remsacram tangas, velut minister Ecclesiae, vel sacrum officiumut minister Ecclesiae poragas, to non contrito in mortaliexistente, nulla te obedientia humana debet ad hoe compel-lere" etc.. Wij wijzen er op, hoe volgens deze plaats domacht van paus of bisschop een â€žhumana obedientia" is,aan welke men niet mag gehoorzamen, zoo het gewetenhet anders eischt. Deze gelijkstelling van do kerkelijke ge))o-den met het gebod des menschen vinden wij telkens weer \')â€? 1) K. en It vni, blz. 02, (51, (55, 7J.



??? 22 De overleveringen der menschen mag men niet met den wilGods op ?Š?Šn lijn stellen. Niet z???? gemakkelijk zal het andere punt, hoe Gerardusstond tegenover het â€žsacramenteele" kerkbegrip, zijn uit temaken. Een sluitende, consequent doorgedachte beschouwingvinden wij bij hem niet. Telkens zullen wij op conflictenstuiten. Hetgeen hij op de ?Š?Šne plaats zegt, heft hij op eenandere plaats weer op. Vandaar dat zijne redeneering dikwijlsmoeielijk te volgen en te ontleden is. Toch kunnen wij uitden aard der tegenspraak zelve en uit het feit, dat er eenconflwt bestaat, vrijwel een bepaald resultaat opmaken, datdoor andere gegevens nog versterkt zal worden. Laten wij mogen beginnen met eerst eenige plaatsen aante halen, waarin aan de sacramenten op zich zelf zonderhet woord des dienenden priesters, de kracht wordt toege-kend, genade aan den mensch mede te deelen, waardoor dushet sacramenteele kerkbegrip op den voorgrond treedt. â€žMalitiasacerdotis sacramenta non co??nquinat" \')â€? De sacramentenâ€žsunt in

se accepta" â€žIntegra conficiuntur a malis"â€ždmnino illicitum est, divina et Sacramenta quorumcumquepeccatorum ideo vitare, quasi eorum divina essent polluta,quia omnia in fide Christi purgantur. Nee quisquam pollutuspotest polluere divina Sacramenta" Onafhankelijk van dendienenden persoon hebben de Sacramenten een virtus intrin-seca. Doch men lette, op hetgeen wij lezen in het laatstehoofdstuk van zijn â€žContra Focaristas" â€?"). In deze plaatstreft ons allereerst, dat de handelende persoon hier wel opden voorgrond treedt, daar Gerardus het aannemen vansacramenten uit de hand van haeretici ontraadt; maardan ook de reden, die daarna wordt opgegeven, waarom 2) K. en R. VIII, blz. 08.4) K. on R. VIII, blz. 81. 1) K. cn K. II, blz. .m3) K. on R. VIII, blz. 105.5) K. en R. VIII, blz. 100.



??? deze Sacramenten vermeden moeten worden. Er zijn zooveelgevaren aan verbonden, â€žsunt enim multa pericula in sacra-mentis accipiendis ab liaereticis suspensis et excommunica-tis". Waarin die gevaren bestaan wordt dan in een volgendenzin gezegd en samengevat in dit ?Š?Šne: â€žquia iis deficit ma-teria". Wij vragen: zijn er aan het gebruik van sacramentenuit de hand van hen, die geen macht hebben over het corpusmysticum, alleen ,,gevaren" verbonden, of is het eenvoudigonmogelijk om een sacrament uit hunne handen te ontvangen?Al is het gevaarlijk zulk een sacrament te ontvangen, eensacrament ontvangt men toch; doch hoe is dit mogelijk,waar hun de i)otestas over het corpus mysticum, door welklaatste alleen het sacrament een sacrament wordt, ontbreekt?Doch er is meer dat ons in deze plaats treft. Do magisterSententiarum, zoo begint hij haar, schijnt eenigszins aan dewaarde van sacramenten door ge??xcommuniceerde ketterstoegediend, te twijfelen; toch is dit niet zoo, want tenslotte zegt hij, dat ook deze ketters

een waarachtig sacra-ment kunnen schenken, â€žsi credant illud sacramentum,sed deficiente fide circa idem sacramentum deficit intentioconsecrandi, et consequenter deficit forma sacramenti". - Deâ€žfides circa sacramenta" is dus de forma van het sacrament.Waarin bestaat die fides? Dit zegt hij ons eenige regelsverder. Neem, zoo waarschuwt hij daar, toch ninnner eenâ€žordo" van zoo iemand aan, want, zoo zij, die de sacramentenschenken â€žilla non credant, vel si non credant se dare (luidsublime et veros characteres, jam non dant illa". Do fides,die vereischt wordt, bestaat dus in een gelooven aan dekracht der sacramenten, de forma van het sacrament bestaatÂ?lerlialve in een gelooven, dat de materia reeds voorhandenis. Dat de forma hier geheel iets andei-s is dan het verbum,hetwelk de intentio Ecclesiae uitspreekt, is duidelijk, entevens, dat het zelfstandig karakter der sacramenten daarmede



??? 24 weer op den voorgrond treedt. Is dit echter zoo, dan zijnde â€žvele gevaren", die er aan het ontvangen van zulkesacramenten verbonden zijn, weer onbegrijpelijk. Doch niet alleen hier is de tegenstrijdigheid in Gerardus\'beschouwingen zeer groot. Ook elders zien wij hem her-haaldelijk in zijn redeneeringen verward. De sacramentenzijn â€žin se accepta", in zichzelf volkomen. En toch magmen van een dood lid der kerk geen sacrament aanne-men. Waarom niet? Is dit een onmogelijkheid, omdat, eendood hd der kerk de â€žforma sacramenti" niet kan voegen bijhet â€želementum". Neen, want dan zou het sacrament afhan-kelijk wezen van den dienenden priester en niet meer â€žhise acceptum" zijn en dit wilde Gerardus niet. Van den anderenkant druischte zijn zedelijk gevoel in tegen deze beschou-wing der genade, die haar ethisch karakter zoodoende geheelverloor; â€” daarom: geen sacrament van een dood lid derkerk. Waarom niet? Omdat dit â€žGode minder welgevalligis" â€” Van alle priesters mag men een sacrament aan-

nemen, al zijn ze fornicatores, mits hun zonde niet open-lijk\'bekend zij Elders noemt hij een reeks van gevallenop, waarin een priester door zijn zondigen toestand geensacrament mag bedienen en besluit dan: â€žOmnes hi et similesperseverant in morte nee eos credendum est veterem exuisseaut quod digne sacramenta et divina\' agant vel celebrentvel ministrent. Ah omnium liorum administratione est rece-dendum^." etc. Van hellende fornicatores en Simoniaci magmen geen sacramenten aannemen â€žaliorum vero peccatorumdivina etiam notohonim licite audire aliquando possunt"Hier redt Gerardus zich door het woordje â€žlicite possunt".Gij moogt het doen. Hij raadt het niet aan en niet af. Waar 1) K. en R. Vni, blz. 68. 2) K. on R. VIII, blz. 82. S) K. en R. VHI, blz. 93. 4) K. on R. VHI, blz. St



??? 25 men dus een openlijke fornicator en simoniacus aantreft,mag men geen sacrament uit zijne handen aannemen. Bijandere zondaren is het geoorloofd. Doch soms wordt hetverbod veel algemeener genomen en spreekt hij alleen vaniemand, die in doodzonde vervallen is, zonder daarbij debekendheid van zijn zonden in rekening te brengen O- Wij kunnen ons dit alles gemakkelijk begrijpen. Een onwaardige bedient het sacrament. Wordt nu hetsacrament van alle beteekenis beroofd, verliest het zijn kracht?Maar dan is degene, die het ontvangt, afhankelijk van denpriester en zou hij om diens zonde van de genade verstokenblijven. â€” Weet degene, die het sacrament ontvangt, evenwel,dat zulk een priester een zondaar is, dan kan hij het sacramentvermijden â€” daarom worden alle publieke zondaren van debediening van het sacrament uitgesloten. Het kan evenwel we-zen, dat zulk een priester reeds vergeving heeft ontvangen, ofiemand kan in de noodzakelijkheid verkeeren, omdat er geenandere priester aanwezig is, uit zijne handen het

sacrament teontvangen. In dat geval mag hij het doen \\ Doch dan kan eenonwaardige een geldig sacrament uitreiken, en is dus de genadeonafscheidelijk aan ieder sacrament verbonden. Waarom dantoch zulk een sacrament vermeden ? Hier kan Gerardus nietanders zeggen, dan: het is Gode niet welgevallig, of er zijngevaren aan verbonden. Maar waarom dit zoo is, kan hijwederom niet zeggen. Gerardus\' zedelijk gevoel gaat hiertegen dezo tegenover alle zedelijkheid neutraal staande sacra- 1) Mon vorgolUko lietgcon liU zogt blz. 03on04. Ulor worUt do oxcomnuinicatlo vaiiiillcn, dio in do zondo lovon, ook iil hooft zU niot door do kork plaats govondon,omdat hun zondo niet bekend was, toch gehandhaafd, omdat zU dan door God zelfhooft plaatÂ? govondon, en dus nog veel onvoorwaardeUlker is. Daarom alle clcrici^nortui halen zich den toorn Gods op don hals, als zU onwaardig een Â?acnunonibedienen. Blz. b3 worden evenwel de notorii fornicatores v.on do bediening van hotsacrament uitgesloten, omdat zU â€žimgis sunt susponsi". 2) K.

en R. VIII, cap. XXIII.



??? 26 menteele genade in. Om het nauwe verband, dat er tusschende sacramenteele genade en het sacramenteele kerkbegripbestaat, meenen Avij nu reeds te kunnen besluiten tot eenreactie van Gerardus tegen dit mechanische kerkbegrip. Doch wij hebben andere, meer positieve gegevens. Bovenzagen "wij, hoe de Augustiniaansche definitie â€žecclesia estcommunio sanctorum", waar deze communio niet ?Š?Šn endezelfde is als de empirisch gegevene kerk, tegen de leerder sacramenteele genade en haar kerkbegrip ingaat. Desacramenten worden bij deze definitie middelen der genadedoor de sanctie van de kerk, en waar het onzeker is, wietot de kerk behoort, wordt ook de geldigheid en de werkingder sacramenten onzeker. Want hoe kan iemand, die niettot de kerk behoort, van het â€želementum" een â€žsacramentum"maken? Van een per se en â€žin se accepta" zijn der sacra-menten kan hier op den duur geen sprake wezen. Nu zien wijdit Augustiniaansche kerkbegrip l)ij Gerardus zeer sterk opden voorgrond treden. Hij kent twee

kerken, de empirische,die in haar schoot geloovigen en ongeloovigen bergt, wiertoestand gelijk is aan het korenveld, waar onder goed zaad 1) Al vonden wU by Gcrardas goon onkolo m.oal met zoovolo woorden meldinggemaakt van wat wU noemden het sacramentoolo. kerkbegrip, toch zouden wy,waar do zelfstandigheid dor sacramenten z???? op don voorgrond treedt, tot doa-inwezighoid ervan moeten besluiten. Doch dat wU het geen cnkelo maal metzoovolo woorden genoemd zouden vinden, is niet het geval. Immers blz. lOO vindonwU gewaarschuwd tegen het .aannemen van flacramenton uit do hand van onwaardigepriesters â€žquia non haltent potextatem mipei- corpus mysticwn". Hier is het corpusmysticum iets matoriCcls, hot depot der gonado, waaruit do priester do sacramentenmoet voorzien van genade. Hot corpus mysticum, dat door do kerk gevormd wordt,is hier das do complex der genade. W?? willen niet vergoten, dat het sacramenteele kerkbegrip, w.iar liot met n.auw-keurighcidâ™?geformuleerd werd, terstond zjjn dwaasheid

zou verr.adon, en dat wUhet dus meer in de praemisson dan in do consequenties moeten zoeken. B?? Thoma.svinden wU hot vrU kr.xs geformuleerd. Doch dat dit bij Gerardus, w.aar liet spiritueolekerkbegrip (z. ben. blz. 20 cn 27) zooveel sterker dan by Thomas gevonden wordt,niet het geval is, kan ons niet verwonderen.



??? 27 tevens onkruid gevonden wordt\'), en de ware, inwendige,geestelijke kerk. Hij spreekt van de â€žecclesia exterior" integenstelling met de â€žvera"ÂŽ), van een â€žverum membrumde vero corpore" en van een â€žmembrum simulatum de.corpore simulato"\'). Boven de â€žsuspensie hominum" staat deâ€žsuspensio Dei et triumphantis Ecclesiae" Waar dezeonderscheidingen gemaakt worden, kan het sacramenteelekerkbegrip niet gehandhaafd blijven en zullen de moeielijk-heden, waar men het toch wil doen, zich als sprinkhanenvermenigvuldigen. Deze onderscheiding druischt bovendien in tegen eenwerking des sacraments ex opero operato; tenvijl dezeterugtreding der genadewerking ex opere operato evenzeeroj) hare beurt het sacramenteele kerkbegrip doet terugwe-ken ten voordeele van het spiritueele â€?\'). Immers, waar dewerking der sacramenten - ex opere operato geschiedt, heeftieder, die de sacramenten ontvangt, deel aan de genade enbehoort daarom tot de waarachtige kerk. Wie gaat tot desacramenten der kerk, is

behouden, want hij heeft genade ont-vangen. Maar waar het sacrament alleen dan werkt, wanneerhet hart des menschen in een bepaalden toestand verkeert,is het onmogelijk te bepalen, wie de genade ontvangenheeft, wie niet, dus evenmin wie geloovige is, wie niet. Degenade wordt bovendien alleen door den geloovige ontvangen"). 1) K. cn II, VIII, blz. 05. 2) K. on R. VIII, blz. (M on .-W. Epistol. (od. Acquoy, AnistorJam, 18?œ7), p. 8.0. .â€?}) K. cn II. VIII, blz. 58, II, blz. .m 4) K. on R VIII, blz. C2. 5) Z. b. blz. la C) Mon kan vragen, of, op deze wUzo do monsch niet altyd buiten do gen.ado blUft.Om do gonado te ontv.ingen moot mon geloovige zyn, en om goloovlgo to wezenmoot mon do gen.ado ontvangen. Foiteiyk Is dit, waar do sacramontrelo genadegeleerd wordt, het geval. (??od njoot zich mododeolon aan den monsch. Mtvar hoe isdezo mododeeling v.an don lloiligon God aan den zondigen monsch mogeiyk? Waarhet besef van den eigeniyken a;ml der zondo-nog niet verloren is gpgiUin. moet



??? 28 Waar niet allen geloovigen zijn, kan de werking van hetsacrament niet ex opere operato geschieden. Het ?Š?Šnwerkt het andere in de hand. Hoe Gerardus over de werkingder sacramenten dacht, kunnen wij uit gebrek aan gegevensniet met volkomen zekerheid vaststellen. Alleen, zoo ^vijwat hij over het sacrament der boete zegt, op alle ove-rige sacramenten mochten toepassen, behoefden wij niet teaarzelen Doch uit den aard der zaak kan dit niet. Hetsacrament der boete is het meest geestelijke, het meestspiritueele, dat zich tot een materiahseering der genadehet moeielijkst of bijna in het geheel niet leent. Waar demateri??ele d. i. de sacramenteele genade op den achtergrondtreedt, is, zoo men de werking van het sacrament met Scotusniet in een willekeurige daad Gods haar oorzaak laat hebben,een werking ex opere operato een onmogelijkheid. De eigen-aardige aard van dit sacrament laat dus niet toe debeschouwing, die wij er over vinden, op alle overige sacra-menten toe te passen. Gerardus\' waardeering van dit sacrament kan

ons om dezereden geen besliste zekerheid schenken ten opzichte deroverige sacramenten. Dat het sacrament der boete volgensGerardus niet ex opere operato werkte, blijkt ten duide-lijkste uit een brief, door Gerardus aan De Gronde geschre-ven. Een consci??ntieus man als De Gronde is, heefb hij bij men op (Ic eone of andere w^zo aan dit bozwajir tegemoet Icomon, on oon voorbe-reidende genade to hulp roopen, dio in haar karakter van do oigonlUko gonadoverschilt. 1) Vgl. Over het sacr.amcnt der boeto Ilaniack, a. a. 0.,S. 407: â€žWohl konnte m;uies glaublich machen, das dio Taufe, das Abendmahl, dio Firmolung, dio Ordinationgiltig seien,\'auch wenn sie ein Unw??rdiger Priester spende; allein wio sollte ein solcher??ber Heilig und Unheilig zu Gerichte sitzen" u. s. w. â€” Zou ook de ontvangst van hetsacrament, niot ovenzcer als de bediening oen uitzondering makon op do overigesacramenten? Hier is berouw oen voorwaarde; das kan dit sacrament niet oxopere operato werken; er wordt oen zekero toestand in don ontvangenden

moaschgovraagd.



??? 29 Gerardus\' raad gevraagd hoe te handelen bij de absolutie.Wanneer kan ik, zoo vraagt hij, met een gerust hart iemandde zonden vergeven? Slechts dan, antwoordt Gerardus, wan-neer gij ontwijfelbaar zeker weet, dat de zondaar met eenoprecht hart zijn misdaden heeft beleden en een vast voor-nemen toont zijn vroegeren verkeerden weg te verlaten\').Is dit niet het geval dan is de absolutie ijdel. Hij moest erdit in het Nederlandsch uitdrukkelijk bijvoegen en zoo hijzag, dat het berouw niet oprecht gemeend was, zijn geschon-ken vergeving terstond weer intrekken^). De nadruk valthier geheel op het berouw des zondaars. Zonder dat is hetgeheele sacrament ijdel. Do werkzaamheid van den priesterbestaat alleen in een constateeren, dat de gewenschte toe-stand aanwezig is. Vandaar allerlei voorzorgsmaatregelen.Zoo de priester eens iemands zonden vefgaf, wien God zeniet vergeven had!\'^) Is de priester hier wel erg noodig enheeft het sacrament hier wel eenige beteekenis? Zoo dezondaar eens met waarachtig berouw stierf, zou hij

verlorengaan, omdat een priester dit niet geconstateerd had! Vatten wij het voorgaande samen, dan constateeren wij: I. dat Gerardus het autoritair kerkbegrip in zijn gelieo-len omvang niet heeft geaccepteerd; II. dat de sacramenteele genade en genademodedeeling onhet daarmee samenhangende kerkbegrip sterk op denvoorgrond treedt; III. dat bovendien het spiritueele kerkbegrip, â€žecclesia estcommuiiio sanctorum", van groote beteekenis is en daar-door het denkbeeld der sacramenteele genade in zijnhartader wordt aangetast. 1) Â?JornrcU Magiii, Eplstnl., o<l. Acquoy, p. HS. 2) P. Â?5. 3) P. 8S. 4) P. 87. 5) P. 83.



??? 30 In I zien wij een afwijking van het Scotisme; in II een rusten in het Thomisme; in in een verheffing boven het Thomisme en een naderingtot het Augustinianisme. Ons onderzoek omtrent de geestesrichting van GerardusMagnus is hiermede ten einde, en zonder aarzeling noemenwj als resultaat van ons onderzoek: dat Gerardus Magnuseen geestverwant van Thomas en niet van Duns Scotus is geioeest. Wat ons thans te doen staat is een ^vaardeering van hetThomisme en Scotisme, waardoor tevens uitgemaakt zal zijn,in welke richting Gerardus zich bewogen heeft. Uitvoerig zal ik hier niet behoeven te wezen, daar ikmeen, dat in dit opzicht weinig verschil van gevoelen zalbestaan. Ik stip daarom volledigheidshalve slechts aan. Het Scotisme formuleerde, zoo zeiden wij boven\'), hetPelagianisme in zijn praemissen. In God werd eenzelfdevrije wil geplaatst als die, welke in den mensch gevondenwerd. Daardoor verloor de zedelijkheid haar noodzakelijk-heid en haar eenheid. Haar eenheid, omdat de telkens her-haalde wilsuiting Gods de eenige

oorzaak van Zijn gebodenwas, haar noodzakelijkheid, omdat die- wil door niets in Zijnwezen gebonden was. Het atomisme en contingente in ditsysteem maakte een moralisme noodzakelijk, dat zich inde leer der verdienstelijke werken voltooide. De ontbindingvan het Augustinianisme, dat in de praktijk al lang ver-loochend was, werd nu volkomen, omdat aan de praktijkeen die praktijk dragende theorie was toegevoegd. Het Thomisme trachtte het Augustinianisme te behouden.Het handhaafde de noodzakelijkheid in God. En al werktedeze noodzakelijkheid Gods, omdat zij niet etliisch maarphysisch werd opgevat, het denkbeeld eener sacramenteele 1) Z. b. blz. 4, noot 3.



??? 31 genade en al hare noodlottige gevolgen in de hand, tochmoest zij vastgehouden worden, wilde men niet de moge-lijkheid, om ooit tot een bevredigende oplossing te komen,opgeven. Boven toonden wij aan hoe het kerkbegrip,â€žecclesia est communio sanctorum", wanneer het in zijn con-sequenties wordt aanvaard, ten slotte de sacramenteelegenademededee??ng, zooals die in het Thomisme geleerd wordt,zal omverwerpen. Omdat Gerardus dit geestelijk kerkbegripzoo sterk op den voorgrond plaatste, meenden wij te mogenvaststellen, dat hij zich boven het Thomisme veriiief\') entot het Augustinianisme naderde. De afwijking op dit ?Š?Šnepunt zou zijn invloed op het gansche systeem doen gevoelen.Deze afwijking toch kwam niet toevallig maar hing samenmet principi??ele afwijkingen. Het kerkbegrip was slechtshet punt, waar het oorspronkelijk verschil aan den dagtrad. Maar is deze toenadering tot het Augustinianismebij Gerardus een feit, dan behoeven wij niet te aarzelenhem een plaats aan te wijzen onder de mannen, dio inde

middeleeuwen de reformatie hebben voorbereid. De wegliep over het Augustinianisme naar het Paulinisme. Hot Sco-tisme was een volkomen afwijking van het Augustinianisme.Op zijn weg lag het nominalisme, i)robabilisme. Jezu??tisme,in ?Š?Šn woord, de eigenlijk Roomsche kerkleer in theorieen praktijk. Gerardus\' afwijking van het Scotisme is zijntoenadering tot de reformatorisclio beginselen. Zoo do stichter,zoo de stichtingen â– â€?\'). Ons resultaat ten opzichte van Gerardus 1) Diit Thomas do doflnltlo â€žocdosia ost coinmimio sanctorum" kondo, is onsnlot onbokond. Do vnuig is hior alloon, of dit kerkbegrip v.on overwegenden ofminder overwegenden luird is geweest. En dan meenen wj, dat dit denkbeeld in hotThomismo oen doodo letter is gebleven. Hot was een herinnering ajm vroegere<lagen, dio nog niet uit don kathojieken Thomas wa.s verdwenen. 2) Delprafs lunwUzingon in dezen zUn zeer onvoldoende (vgl. De hrofderscliaiirnn G. Groote, Arnhem, 1850, blz. 27(5, vgll.). Behalve zyn onnauwkeurigheid, dat Gerson, die corst in 1377

als student in TarUs kwam, tot leermeester van



??? 32 wijst tevens de plaats aan, die de fraterhuizen in de geschie-denis der middeleeuwen innemen. Â§ 2. Zijn peaktisch-zedelijke beginselen. In onze vorige paragraaf trachtten wij de geestesrichtingvan Gerardus en daarmede vanzelf die van de onder zijninvloed gestichte fraterhuizen,, te beschrijven. Wij meenden,waar wij over een zijner voortreffelijkste discipelen wildenschrijven, zulk een onderzoek, dat nog niet was ingesteld,niet achterwege te mogen laten. Doch niet alleen om dezeredenen begonnen wij met een onderzoek naar Gerardus\'theoretisch-godsdienstige beginselen; ook hierom achtten wijdit onderzoek noodzakelijk, omdat een juist begrip van zijntheoretisch-godsdienstige beginselen ons tevens zijn praktisch-zedelijke beginselen kan leeren verstaan. De laatste zijn inde eerste geworteld. Waar wij Gerardus onder de Thomistenplaatsen, geldt dit niet alleen zijn religieuse, maar ook zijnjnoreele beginselen. Het Thomisme heeft een met zijntheorie??n strokende praktijk, een /eye/isrichting. Wij zullenthans dus twee??rlei hebben te onderzoeken. Allereerst, welkede

moraal is van het Thomisme en dan of Gerardus hetThomisme in dezen getrouw is gebleven. Â?onariias maakt, zUn ook zUn argumontcn, waarom Goranlus nominalist zon gowoostzUn, zoor wondoriyk. Jongo, vurigo Ilodon zouden zich byzondor tot hot noininalismovoelen aangetrokken! Dat hU het lezen van Thoma-s\'zou afgeraden hebben, is een-voudig niet waar. Gerardus\' geschriften womelen van clUiton nJt Thomas. OokbetwUfel ik, of hetgeen h?? over do Pr.iagscho hoogoschool zegt, juist is. Tomok,Geschichte der Vrager Universit?¤t, Prag, 1849 zogt, dat or omstreeks de periodo,waarop Florentius in Praag vertoefde, oen bekend realist, to Praag werkzaamwas (S. 43). Doch al ware Prjwg nominalistisch gowoost, dan zon dat nog nietsafdoen aan ons resultaat omtrent Gerardus. Do goheolo togonstoHIng, nominalismoen reali.smo, is niet gelukkig; do broeders waren daartoe veel to weinig pliilosopliiscliontwikkeld. Do tegen-stolling Thomisme cn Scotismo is boter, daar zU voel meer inhet praktische, godsdioastigo loven ingrypt.



??? 33 Beginnen wij weder met Thomas\' Godsbegrip. Dit luidde,zooals wij zagen: â€žGod is het hoogste zijn." Gevolg hiervanwas, dat zonde en genade physisch werden opgevat. Eeninstrooming Gods in den mensch herstelde het door de zondeverbroken evenwicht. Zuiver doorgedacht moest de menschaan deze genade genoeg hebben. "Wat toch was er meer,wat anders te doen dan een rustig afwachten en in zichopnemen van deze genade Gods? En bovendien, watkan een mensch zelf aan zijn toestand veranderen?Kan hij de mate van zijn â€žzijn" doen toenemen, het ont-brekende aanvullen? Immers neen. Doch dit is ook nietnoodig. God zelf vult het ontbrekende aan. Doch hiermedeis tevens aan alle persoonlijk leven d. i. aan alle zedelijkheideen einde gemaakt. Geen wonder, dat iemand zijn logicavoor een oogenblik het zwijgen oplegt en zich de inconse-quente vraag veroorlooft, wat de mensch doen moet oni zijnzedelijk leven normaal te maken. Waar die vraag gedaanwordt, kan het antwoord niet anders luiden dan: hij moettracliten

te- komen tot de bron van alle â€žzijn" om daar zijnkrank leven te herstellen, de mensch moet zich verheffentot, zich dompelen in het â€žzijn" d. i. in God. Maar waar menzich verheft tot het â€žzijn", verheft men zich tot iets onper-soonlijks; hoe dichter men er toe nadert hoe meer het per-soonlijk leven wegvloeit in het onbestemde, algemeene. Hetmiddel, waardoor mon zich tot dit algemeene, abstracteâ€žzijn" kan verheffen, zal altijd bestaan moeten in een pogen,de werkelijkheid van haar concrete vormen te ontdoen, hetconcrete weg te denken, opdat mon niets meer overhoude,dan het aan alles ten grondslag liggende algemeene, abstracteâ€žzijn". Het â€žzijn" is nu eenmaal een abstractie, die als zoo-danig nergens voorkomt, het mist allen inhoud, alle bepaald-heid. Om daarom tot het â€žzijn" te komen zal de menschniets anders kunnen doen dan de werkelijke wereld ont- 8



??? 34 vluchten, zich abstraheeren van de werkelijkheid. De bepaald-heid om, de bepaaldheid in hem geeft hij prijs, hij dooptzich, al stijgende in en door zijn abstracties, in het â€žzijn". Eenkrachtig hulpmiddel om deze wereld om hem heen te ont-vluchten biedt hem het klooster. Is hij eenmaal binnen zijnwanden tegen de storende invloeden van buiten beveiligd,dan zal hij verder trachten de bepaaldheid in hem teontkomen, zijn ik tot het al trachten te verheffen. Ditzich aan de werkelijkheid onttrekkende en in e?Šn rustigbeschouwen verzonkene leven maakt alle activiteit van denmensch een onmogelijkheid.- Het werkzame leven, zedelijken maatschappelijk, is vervangen door het vita contemplativa. Het Thomisme predikt geheel consequent deze moraal, enin den grond der zaak is het zijn eenige moraal. Wel vinden wijbij Thomas ook het actieve leven aangeprezen, maar 1Â°. hangtalleen het contemplatieve leven samen met zijn theoretischegrondbeginselen, is daarvan slechts de uiting, en 2". ishet contemplatieve leven zijn ideaal. Uit het ideaal kan ikiemands beginsel opmaken,

in het ideaal treedt iemandsbeginsel onomwonden te voorschijn. Het actieve loven laatzich niet vereenigen mst het contemplatievo. Men mootkiezen. Kiest men het laatste als het eigenlijk zedelijke,dan moet men het actieve leven\' het leven in de wereldopgeven, of kan het slechts tegen eigen beschouwingenin door de praktijk des levens daartoe gedwongen vast-houden \'). Het monastieke leven, dat op deze wijzo door deneiging tot contemplatie in het leven wordt geroepen, wordt 1) Ton bcwUzo v.m do w.aarhold v.m hot hior gczegdo dieno hot volgende. Wa*r Thomas spreekt over do w^zo waarop cn do trappen waarlangs iemandtot contemplatie kan komen, zegt h??, dat daartoe twooCrloi noodig is: ten oorstoabstractie van do hem omringonde wereld â€” cn ten twoedo abstractie van zichzeiven. Want hot Ls den mensch te doen, om te komen tot â€žuniformitas". â€žIn animavero", zoo gaat hy dan verder, â€žantequam .ad istam unlformitatom pervoniat,exigitur, quod duplex eius difformitas amoveatur. Primo quidom lila, quae est exdiversitate extoriorum rerum prout scilicot

relinquit oxtoriora. Et hoe ost quod



??? 35 bovendien nog versterkt door de mede uit de pantlie??stiscliebeginselen van het Thomisme voortvloeiende psychologie.Immers, waar de persoonlijkheid Gods niet begrepen wordt,kan men de persoonlijkheid des menschen evenmin begrij-pen, en waar deze te loor gaat is de eenheid van hetzieleleven eveneens verloren. Het zieleleven des menschen,zal, waar men de veelzijdigheid ervan niet wil opgeven,opgelost worden in een reeks van krachten, die elkanderof verzwakken of versterken; wil men deze krachten ver-doelen en indeelen naar hun zedelijke waarde, dan zal montwee reeksen krijgen, waarvan de eerste do goede, de tweedede booze, of liever, daar het panthe??sme de tegenstellingvan goed en kwaad niet kent, de eerste de hoogere en detweede de lagere zielskrachten vormen. Het lagere in denmensch wordt dan het zondige. Zinnelijkheid is de eenigezonde, die het ixintheisme kent. Deze zinnelijkheid wordtoverwonnen, door de hoogere zielskrachten te isoleeren vande lagere en door deze laatste te dooden. Een eerste sta-dium op

dezen weg is het kloosterleven\'). Hier ontvluchtde mensch de zinnelijke wereld om hem heen, een tweede primo ])onit in motu cireuliiri animao, introitum ipsius ab oxtorioribuM ad soipsam.Secundo autom oportet, (juod romovoatur Hocunda dliromiltas, (luao est por diseur-sum rationis. Et hoe idom contingit secundum quod omnes operationos aniniaeroducuntur ad simplicom conleniplationom voritatis". Hb, Quaest. CLXXX, .art. VI,concl. ad secundum). Het abstractieproces, dat wU boven In hot iilgomoen toekendenals noodzakel??k voor de verhofling tot het â€žzyÂ?". l\'l??l\'t\' Â?l^oo ook bÂ? Thomas tobcsta.m. Het is hem to doen om to konion tot unif??rmit.as en diwrom moot allodiirormitas, dio er in de wereld om den menscli en in den monsch zeiven gevondenwordt, ontvlucht wordon. U.at het monastieke loven hiervoor een zeer gewenschthulpmiddel is, erkent h?? evenzeer, w.w hU zegt (ibid. .ad prinium) motuscorporales oxterioros opponuntur quioli contomplationis, qu.ao intolllgitur osso .abexterioribus occup??tionibus". - Dat hol vita contemplativa

beter is dan hot vitaactiva, bewUst liU (Quaest, CLXXXII, art I, concl.) mot 9 argumenton. Do menschwordt alleen tot hot vita activa geroepen, â€žpropter ali(iu.-uu necoasitatom praesentisvitae" (ibid., ad tertium). 1) Wt) zien hieruit hoo do moriuil v;ui hot contomplatiovo loven vim alle kantonop hot kloosterleven a.indringt Ontvluchten van do liigoro wereld in .al hiuir vormenwas hot ideaal.



??? 36 stadium is de ascese, waardoor de mensch aan de zinnelijkewereld in hem tracht te ontkomen door haar te vernietigen.Twee aangezichten heeft alzoo de moraal van het Tho-misme, eenerzijds leert zij den mensch, dat hij zich moetverheffen tot het â€žzijn" en anderzijds, dat hij al wat dieverheffing in den weg staat moet dooden^) of zoo dit nietgaat ontvluchten. Dat Gerardus het Thomisme in dezen getrouw is gebleven,zullen wij niet met veel citaten uit zijn geschriften behoevente staven. Iets te vinden, dat tegen deze moraal van hetcontemplatieve leven en den aankleve van dien ingaat, zalmoeielijker wezen. Zoo schrijft hij in een zijner brieven â€?\'\'): 1) Mot vool boschoidenhcid zouden wy â– willen vragen of in deze vorooniging vanGod en monsch, dio geen liofdesgomeenschap in don striktsten zin des woordsgenoemd kan worden, omdat hot persooniyk kara]iier_oj,4gi_on??)rookt, maar oeninvloeien van don mensch in God is, niot hot eigenaardig kar.akter der mystiek isgelegen. Ascese on contemplatio zUn do middelen, waardoor de monsch zUn voreenigingmot

God bereikt. B??hringor (Die Deutsche Mystiker des Hen Jahrhunderts, Zurich iS?´.\'?Ž,??. 1) logt wel zoo sterk mogoHjk den nadruk op do vorooniging v.an Godon moiwch,maar ziet jui.st het oigonaardigo der mystiek voorbU, waar hy op dit onporsoonUjkkarakter dor mystiek geen acht geeft. Voreeniging, oon innige voreeniging met Godzal wel hot streven zyn van meerderen, dio daarom nog geen mystiokon genoemdkunnen worden. De vraag is; vorooniging mot wolkon God on hoe geschiedt over-eenkomstig dit Godsbegrip dio voreeniging? Het onklare, dat in allo mystiek govon-don wordt, hoeft zUn oorsprong in het terugtreden. Ja teloorgaan dor persoonHjkhoid,en da.armedo van hot zelfbewustÂ? loven (het woord mystiek vertolkt daarom ditverschynsel op dit punt zoor juist: (xvo/iat = ??lo oogen sluiten). Harnack zegt(a. a. 0. S., 374) : â€žDio Mystik Ist dio K.atholLsclio Fr??mmigkeit ??berhaupt in sowoit dieselbe nicht blosser kirchlicher Gehorsam d. h. Ildes Implicita ist". Hier Iswel do uitgobroidheid, m;uir niet do inhoud van het begrip aangegeven. De katlio-lieke kerk,

dio van den .a;mvang af reeds stolde: God Is ovaia, hooft van denaanvang af de hiermede correspondoerendo â€žFr??mmigkeit" gekend. 2) Dat het Scotisme door zyn beginselen evenzeer a.anIoiding geeft tot oon asce-tische levensrichting, ontkennen wy niet. Ileods boven (blz. 18, noot 2^ zeiden wy, datin hot Scotisme de tegenstelling tusschen stof on goost veel sterker is dan in hotThomisme, wa.irdoor do ascoso natuuriyk in do li.and gewerkt wordt. Doch alhebben,ThomLsmo on Scotisme hier een snypunt, do richting der lynen is andoi-s.Hot Scotisme vindt zyn eigenaardigheid in zyn moralisme: â€žDoe". Hot Thomismedaarentegen vindt zyn oigoniyke moraal niet in het actieve, m.aar in hot contem-platieve loven, en juist hierop komt hot aan. 3) To vinden in do verzameling van ??orardas\' brieven door do Ram in do â€žCompte



??? 37 â€žIn nomine Domini ingredere monasterium lioc ea intentioneet proposito tanquam in eo eligens et assumens totius tuaevitae statum Deo magis beneplacitum et meliorem et securi-orem inter omnes status, quos in hac vita invenire potes,qui tibi de praesenti possunt contingere. Et quamvis infuturis alia vita tam secura vel securior possit obviare,tamen quia mundus totus in maligno positus est, huncstatum habe, quaestionibus circumscriptis, sicut simplicitermeliorem et Deo gratiorem. Item tamquam secundo bapti-zandus, secundo perfecte renunciaturus, indue novum homi-nem, exuens veterem, obliviscens quae retro sunt, populumtuum et donmm patris tui, quia concupivit rex decoremtuum, et ad interiora, quae ordinis sunt, te extende" etc. Verlaat de wereld en kies het inwendige leven. Hetkloosterleven is hier een middel voor het contemplatieveleven. Dat Gerardus dit contemplatieve leven hoog schatte,blijkt wel uit zijn groote vriendschap voor en omgang met dencontemplator Ruysbroiik. Zijn vereering voor dien man is tobekend, om haar hier nog met

bewijzen te staven. Deinvloed van Ruysbrock was groot. Gerardus wilde zijn kloos-ter stichten overeenkomstig Ruysbroek\'s model. â€” Gerardus\'ascetisme vermelden we slechts als een herinnering. Doch dit contem])latievo leven, dat wat echt menschelijkis menigmaal als zonde moet beschouwen, omdat het zichwil verheften boven het zoogenaamd lagere in den mensch,ja, dat het aardsche in al zijn verschijningen^ als zoodanigreeds als zondig beschouwen moet, zal in zijn streven inconllict komen met de eischen des levens. Het kent geenheiliging, maar slechts dooding des levens. Doch is hetwonder, zoo een man, die bij uitstek leeft volgens de rvndii des seances de la commission royale d\'histoire", Se serie, (. 2, mi, uitgcgovon;P. ald. 91 on 92.



??? 38 ingevingen zijns harten meer dan volgens de theorie??nvan zijn hoofd, in tegenspraak komt met dit zijn ideaal?Een man met een hart vol liefde kan immers een wereld,die hij in haar ellendigen toestand kent, niet ontvluch-ten. Hij moet gemeenschap met haar houden, maar hijmag niet. Ziehier een conflict geboren! En zoo een menscheens hefde bezat voor iets in de wereld of in den mensch,dat zijn geweten evenmin kan veroordeelen ? Zoo hij de kunst,de wetenschap liefheeft? Zal hij ook deze aardsche ijdelheidzoo spoedig opgeven als zijn ideaal verlangt, of zal hij zichook hier voor een conflict geplaatst zien? Ik meen van ja.In Gerardus zien wij een mensch, die voor dergelijke con-fhcten geplaatst was, die ze gekend heeft. Waar mj zijn eigenlijk zedelijk ideaal beschreven hebben,willen wij thans overgaan tot de beschrijving van de tegenstrij-digheden, waarin hij zich daardoor ge^vikkeld zag. Het kloos-ter was het ideaal zijns godsdienstigen levens. Maar waaromverHet hij dan de kloostercel te Munnikhuizen? Omdat hijaan een ellendige, verdorven wereld het

Evangelie des behoudsmoest gaan prediken. Hij kon de wereld niet aan haarI rampzahg lot overlaten, en zelf in zalig genieten opgaan. Zijn liefde dreef hem uit. En niet alleen aan zichzelven; stelde hij dezen eisch van in de wereld te gaan en to blij-ven, ook anderen raadde hij hetzelfde aan. Een ons onbe-kend man wilde, ontmoedigd door de weinigo vrucht, diohij op zijn prediking zag, het prediken maar opgeven enzich in een klooster terugtrekken. In een brief aan dezenschrijft Gerardus, dat hij dit niet doen moet. j,Mijn hartwenscht en begeert," zoo schrijft hij, â€ždat gij in de wereldblijft gonder van de wereld te zijn." Eigenaardig zijn de woor-den, die hij hier tusschen voegt: â€žhoewel het misschien 1) Cf. Acquoy, Ep., p. 77.



??? 39 dwaas van mij is." Ziellier het conflict door Gerardus zelfgevoeld: â€žhet is misschien dwaas" â€” toch moet hij hetdoen. Er is nog een punt, waarop zijn zedelijk ideaal in botsingkomt met de begeerten van zijn hart, n.1. in zijn verhou-ding tot de wetenschap. Ik wijs allereerst op zijn harts-tocht voor boeken. Waren boeken geen ijdelheid? Was diehartstocht eigenlijk niet ongepast en kon hij tijd en geldniet beter besteden\'? Ook hier is het alsof hij dat zelf gevoelt,waar hij schrijfb: â€žsemper sum inutilis, semper garrulus,semperque avarus et peravarus librorum" Men leze zijn brie-ven over dit onderwerp geschreven, en men zal niet anderskunnen dan erkennen, dat zulk een bezigheid, zulk eeninspanning voor het verkrijgen van boeken, den kloosterling,den asceet onwaardig is. Doch niet alleen zijn hartstocht voor boeken, zijn ganscheverhouding tot de wetenschap is dubbelzinnig, wijst op een con-flict in hem. In den grond der zaak keurt hij de beoefening dorwetenschap af. Wetenschap dienstbaar aan de kweeking vanhet godsdienstig leven is de eenige

wetenschap, die hij kangoedkeuren. Zijn boekenverzameling bepaalt zich tot de stich-telijke lectuur. In zijn â€žconclusa et proposita" geeft hij denvolgenden raad: â€žTu nullum tempus consumes in geometricis,arithmeticis, rethoricis, dialecticis, grammaticis, lyiicis poetis,judicialibus, astrologis." De wetenschap maakt opgeblazen,daarom heefb de duivel graag, dat iemand wetenschappelijkis. Hij haalt met instemming een woord aan van Aristoteles:â€žscientia, (luid est nisi injustitia armata" \'\') Daartegenoverstaat zijn groote ingenomenlieid met een man als Cele. 1) Nolto, Theol. Quart. Schrift., 1870, S. 28.% 2) To vindon achtor z??" â€žvita" In do Opera omnia van Th. ii Kempis od. Sommallus1015, p. 017. 3) K. en K. Vlll, p.ag. 257.



??? 40 Zeer zeker Cele werkte mede om zijnen leerlingen een gods-dienstige opleiding te geven, maar toch hij was â€žscien-tificus" en dus een geschikte prooi des Satans. Als Celezich naar Praag begeeft, om zich verder te bekwamen, zoektGerardus een plaatsvervanger Waarom zich zoo voor dewetenschappelijke ontwikkehng van Cele ge??nteresseerd ? AlsCele tot de minorietenorde wil overgaan, weerhoudt hijhem. Zoo de eenige reden hiervan gelegen ware in denellendigen toestand, waarin die orde toen ter tijde ver-keerde, had Gerardus hem op een andere orde moeten wijzen,waarin betere tucht gevonden werd, maar hem van eenreligieus leven terughouden, was toch onbestaanbaar metzijn hooge vereering voor het monastieke leven. De oorzaakvan Gerardus\' beslissing in dezen, zal wel hierin zijn gelegen,dat Cele, zoo hij een religieus leven ging leiden, voor hetonderwijs verloren was. Doch niet alleen zijn verhouding tot Cele, ook anderepunten doen deze tegenstrijdigheid in het hcht treden. Hetgetal klassieken door Gerardus aangehaald is vrij

groot.Leitsmann noemt slechts Cicero en Virgihus. Docli wnjkunnen bovendien noemen: Bo??thius, Seneca, Theophrastus,Juvenalis, Apuleius, Suetonius, Plinius, Nepos. In zijnâ€žtractatus de matrimonio" zegt hij, dat het zoo nuttig is,zich in de heilige boeken te verdiepen, maar laat er tevensop volgen, â€žcum et studium secularis licet non tantum utdivinorum contra Hammam videamus suffragari." Laat Pallasuw cel binnentreden, opdat Venus er uit wegvluchte Ook anderen hebben de tegenstrijdigheid in deze tweepunten bij Gerardus opgemerkt, doch haar niet als zoodaniggeaccepteerd, maar haar uit andere oorzaken verklaard. 1) Nolto .T. a. O., S. 292. 2) K. en U. VIH, blz. 290. 3) Inaug. DLssort. Leipzig 1886, S. 8. 4) K. on R. VIII, blz. 203.



??? 41 Zoo bespreekt Moll in zijn inleiding op de uitgave vanGerardus\' predikatie over de armoede zijn verhouding tothet kloosterleven. Hij acht het een dwaasheid ook maareenigszins te twijfelen aan Gerardus\' dweepzieke liefdevoor het monachaat. De ook door ons genoemde feiten,die tegen dit zijn ideaal schijnen in te gaan, verklaart hijuit eenzelfden schroom van Gerardus voor het monachaat,als die, welke hij voor het presbyteriaat koesterde. â€žHijvertrouwde niet genoeg op zijn krachten, en hield zich vooronwaardig". Ik zou willen vragen of de stelling, waarophet hier aankomt, niet geheel onbewezen is. Nergens vindenwij den schroomvalligen eerbied voor den monnikenstaat,die hem verhinderen kon monnik te werden. Wij herinnerenslechts aan den vroeger geciteerden brief en Gerardus\' planom werkelijk een klooster te stichten, om de onhoudbaar-heid van deze stelling aan te toonen. Men verklare dezofeiten, die met zijn eigenlijk ideaal strijden, uit een tegendit ideaal ingaande strooming in Gerardus\' geestesrichting. Zijn dubbelzinnige verhouding tot de

wetenschap bespreektClarisse in zijn meergenoemd artikelHij zoekt de oplos-sing van deze tegenstrijdigheid hierin, dat Gerardus â€žalleenhet gedrag van hen misprees, die van de menschelijkewetenschappen en letteren en kunsten hun hoofdwerkmaakten". Wij vragen, of het ook hier niet beter is detegenstrijdigheid te laten staan en te aanvaarden, zonderte trachten haar op te lossen. Zijn uitlatingen tegen hetbeoefenen der wetenschap zijn to sterk, om hierin alleen eenwaarschuwing tegen het te zeer bezig zijn met de weten-schap te kunnen vinden. Nog ?Š?Šn punt willen wij aanstippen, voordat wij deze 1) Studien cn Bijdragen van Moll on Do Hoop Schoffer, 2o dool, Ani.stordam, 1872,blz. 430.Â?) K. on li. H, blz. 278.



??? 42 beschouwing van de zedehjk-practische geestesrichting vanGerardus besluiten, n.1. zyn liefde voor den arbeid. Is dezeliefde voor den arbeid volkomen te rijmen met zijn eigenlijkzedelijk ideaal? Zijn liefde en vereering voor Ruysbroekwaren onbegrensd. Maar zou Ruysbroek een vaardig werk-man op eenig gebied kunnen wezen? Wij lezen van hem,dat hij dikwijls het onkruid met de goede kruiden uitrukte.Geen wonder! dergelijke vergissingen zullen nog wel eensmeer zijn voorgekomen bij dezen mystikus. Mystiek \'en demet deze samengaande contemplatie zijn nu eenmaal voorallen arbeid schadelijk. Het actieve leven en het vita con-templativa laten zich niet vereenigen. En toch zien wij ookdeze twee elementen in Gerardus vereenigd. Wij eindigen hiermede dit gedeelte. Wij meenden, totrecht verstand van het ontstaan en den aard van hetfraterhuis, een hoofdstuk over de geestesrichting van Gerarduste moeten laten voorafgaan. Want zien wij wel, dan is hetfraterhuis eenvoudig een voortzetting van den geest vanGerardus.

Wat in ?Š?Šn persoon geleefd heeft, wordt voort-gezet door eene vereeniging van personen. Doch thansâ– willen wij hier niet op ingaan, daar wij dan vooruit zoudenloopen op wat eerst later in ons geschrift volgt. Voorloopiglaten wij daarom Gerardus rusten en gaan over tot zijnleerling Florentius.



??? B R O N N E N. Voordat wij tot ons ondenverp overgaan willen wij voorafde bronnen noemen, die wij voor Florentius\' leven gebruikthebben\'). 1) Van eigoniyko bowcrkingon van hot lovon van Florentius kunnon wy nlotsproken. Do literatuur over liom vindon wU in do geschriften, dio over do broeder-schap in het algemeen, over Windosheim, over een onkel persoon uit dien kring,of ovor onderwerpen dio zich op ruimer terrein bewegen, handelen. Wy vorwyzonhier in \'t kort naar do voornaamsto geschriften, dio alzoo indirekt op Florentiusbetrekking hebben. Allereerst komt, niet om de historischo wjiarde, m.oar omdat hot do oersto bewer-king van dezo stof is, in a.anmcrking hot reeds boven (blz. 31) .aangohtuilde werkvan Del prat, Verhandeling over dc broederschap van G, Groote en over den invloed derfraterhuizen, Arnhoni, 1830 on 185C, lo en 2o uitg.avo. Dan volgt het ook voor Floren-tius zeer belangryko artikel v.in K. Hirsche in Herzog on Piitt\'s lieal Encyclopaedie,(2o Ausg.) Die Bn\'lder des Gemeinsamen Leb-ms. Uelangryko gegevens bevat ook:IM klooster

te Windesheivt cn zijn invloed. Utrecht, 1880, van Prof. Ac<iuoy. Heteenige go.schrift, dat Florentius eenigszinsmonognaflsch boh.andolt, is: Gerhard Grootwid Florentius die Stifter der Br??derschaft vom Gemeinsamen Leben, Hamburg, 18^10,van Bflhring. Nauwkeurig boworkt is hot werkje van J. Mooren, Xaclirichien MerThomas a Kempis, vcl>iit einem Anhange von meistern noch angedr??ckten Urkunden.Crefold, 1855. Ook Ulimann, die Reformatoren vor der Ueformation in Deutschland undden Niederlanden, Hamburg, 1841â€”Â?2, en liGhringer, die Deutschen ^fysliker des vier-zehnten Jahrhunderts, Z??rich 185.>, behandelen, de laatste in eon afzondoriyk hoofd-stuk, Florontias. Eon beknopt overzicht van Florentius\' leven on werken gooa:ar^^he in Gerhard Groot und seine Stiftungen, K??ln, 1883. Do niouwsto literatuurzyn twoo dissertatlPn, Â?5(5n v.an Leit.sniann, ?œberblick Uber die Gcschichte und Dar-stellung der ixXdagogischen Wirksamkeit der Br??der dca gemeinsamen Lebern, Leipzig1880, do andere van M??bius, Beitr?¤ge zur aiar<tktcHstik der

Br??der des gemein.iamenLebern, Leipzig 1887, on oen geschrift van O. Donet-Maury, De opera scholastica â€?fratrum vitae communis in Neerlamlia, Lutet.10 Parisiorum, 1889. Dozo drio gaschrlftonbewegen zieh slocht^i voor een kloin gedoolto op ons terrein. Zooals uit hun titelbiykt, boluindelen zy voorn.imol??lc \'lo verhouding tot hot schoolwezen. Do tweeoerstgonoemdo meenen, dat do invloed op het oigeniyk ondorwys in don eersten



??? 44 Beginnen wij met de schriftelijlce, nog niet uitgegevenbronnen. Als zoodanig moeten wij in de eerste plaats noe-men het op de Bourgondische bibliotheek aanwezige hand-schrift no. 8849â€”8859. Acquoy en Delprat maken er bei-den melding van\'). Voor het Deventersche fraterhuis is dit handschrift nietin de eerste plaats belangrijk, enkele â€žvitae", een van Gerar-dus Magnus door Petrus Horn % Van Brinckerinck, van Ever-hardus van Eza en Henricus Goude % die handelen over per-sonen en toestanden uit den eersten tijd der stichting, en onsvoor het ontstaan der broederschap menig belangrijken w^enkgeven, en de enkele â€žvitae" die uit den lateren tijd van hetfraterhuis dagteekenen, zooals dat van Egbertus ter BeekJohannes van Hattem e. a., uitgezonderd. Voor het Zwolschefraterhuis, het Meester Geertshuis en Diepenveen vinden wijhier rijke gegevens, die vooral daarom belangrijk zijn, omdatde gedrukte bronnen over deze laatste stichtingen niet zoouitgebreid en volledig zijn. Het geheel bevat 281 folio\'s.Het boek heeft aan het

Meester Florenshuis te Deventerbehoord. Tweemalen vinden wij dit vermeld. Op fol. 246^\'en \'op de laatste folio van het boek. Wij zullen het citeorenmet de letter A. tijd viui geen botockcnis is geweest Bonet-M.aury daarentegen kont reeds iuiuFlorentias in dit opzicht oen grooto boteekonis toe. Wil men een beschryving, wateon frjitorhuis oigenlUk is, lezen, dan verwezen wtJ*na.ir Acquoy\'s verhandeling iÂ?de verslagen en mededeelingen der Km. Acad., afdceling Letterkunde, 2e rook.s, deel IX,Amst ltSO: de Kroniek van het fraterhuis ie Zwdle, een bijdrage tot de kennis van hetinwendig leven der fraterhuizen. 1) Acquoy, Windesheim, passim on Delprat, a. w. {2o uitgavo), blz. 345. 2) Fol. 1-26. 3) Fol. 89v-91r. 4) BU Henricas Goude, of van Gouda, is do pagineoring in do war. Na fol. 118volgt eon stuk over do stichting van liot klooster op don Agniotenborg en dolovons-boschrUvine van Henricus Goudo â€” gepagineerd fol. 75 -85. Mot hot stuk: â€ždo domoclerlcorum s. gregorii" gaat do pagineoring op fol. 119 geregeld vorder. 5) Fol. 252v en 250.

6) Fol. 265 -281.



??? 45 Een tweede handschrift door mij gebruikt, berust in hetProvinciaal Archief van Friesland. Het heeft behoord aan hetMeester Geertshuis te Deventer, blijkens het opschrift: â€žDitbuxken hoert toe den susteren van meyster geryts huystoe Deventer". Het is in het Nederlandsch geschreven met?Š?Šne zelfde duidelijke hand, in 12Â° en telt 231 foUo\'s. Hetbevat levens van verschillende Deventersche broeders. Zoo iser een leven van Geert Groote, van Florentius, van Brinckerink,van Kolof van Muden, van Peter van Amsterdam, van Melysvan Lubbert Bosch, van Gerardus van Zutfen, van HendrikBruun, vanJacob van Vianen, van Johannes Kessel en Arnoldusvan Schoonhoven. Behalve deze biografie??n vinden wij in denaanvang, â€žgoede punten vergadert uytte colacien van onsEersamen pater heer Claus van Euskerken ;" en eenzelfde ver-zameling â€žpunten" in de biografie van Johannes van Kessel.Het boek draagt den stempel van uit den eersten tijd derbroederschap to dagteekenen. Dit meenen wij althans te mogenopmaken uit het feit, dat hier biografie??n

van de oudstenonder Gerardus\' geestverwanten en volgelingen gevondenworden. "Wij zullen dit handschrift citeeren met do letter B. Dit handschrift is hetzelfde als het door Delprat inde eerste uitgave van zijn bekend werk blz. 278 -) vermeldehandschrift, waaruit hij aldaar eenige aanhalingen en medo-deehngen doet. Een derde handschrift door mij geraadpleegd is het doorDelprat reeds genoemde handschrift no. 350 der Haagschobibliotheek, getiteld: â€žCopia literarum nostrarum de redditi-bus nostris, s. Diplomatarium s. codex traditionum, privile-giorum, aliorunniuo documentorum fratril)us domus Florentiiin Daventria concessorum." Daar hier, \'op een enkele uit- 1) I). i. Amilius. 2) Dolprat zegt: â€žDit syn goeilo printen vergadert uytcn colacien" enz. WD lezenin ons hand.schria â€žp??t??", dat punlon betoekont. 8) Delprat, iu w., blz. 341.



??? 46 zondering na, stukken genoemd worden, die op een latere,periode, dan die waarover ons onderwerj) loopt, betrekkinghebben zullen wij het slechts ?Š?Šn enkele maal noodig heb-ben. Wij zullen het citeeren met de letter C. De uitgegeven bronnen zijn van te algemeene bekendheid,dan dat wij er lang bij behoeven stil te staan. Het zijn inde eerste plaats de verschillende â€žvitae" door Thomas aKempis ons nagelaten. â€” Ik zal ze citeeren uit de uitgavevan zijn Opera omnia van Sommalius, Antv., 1615. Dan zijnClironicon montis S. Agnetis, te vinden achter het ChroniconWindeshejneme, ed. Rosweydi, Antv. 1621. Zooals \'bekendis, wordt dit Chronicon op blz. 137 door een ander voort-gezet. Na Thomas komen in aanmerking het scriptum van Dierde Muden, de Continuatio scripti Dier de Muden en dedaarop volgende levens van Petrus Horn, Egbertus terBeek en Johannes van Hattem â€” te vinden in Dumbar,Analecta, Dav. 1719-1722 t. I. Thomas heeft Florentius in zijn jeugd nog goed gekend.Dier de Muden O was wel zijn tijdgenoot, maar of hij tijdenszijn

schooltijd in Deventer in eene even nauwe betrekkingtot Florentius gestaan heeft als Thomas, is ons onbekend;na diens dood eerst werd hij in het Florenshuis opgenomen.Deze beide mannen waren dus nog tijdgenooten van Flo-rentius. Zij hebben hem gekend. Ni?Št alzoo de schrijvervan onze derde schriftelijke bron, het Chronicon Windes-hemense, met zijn twee onderdeelen: Liber de viris illus-tribus en Liber de origine modernae devotionis, Joh. Busch.In het gebruiken van deze bron moeten wij zeer voor-zichtig zijn. Wij vinden bij hem dikwijls veel rethorica 1) zijn bfografio vindon wij: Dumbar, Anc??., I, p. 127-m 2) ZUn biograflo vindon wU by Acquoy, a. w., I, bl. 299-325. H?? word goboron 1390(blz. 291).



??? 47 bij weinig nauwkeurigheid. Wij hebben de uitgave vanGrube gebruikt zooals wij die vinden in de GescJdcMs-Que??euder Provinz Sachsen, Halle, 1887. Voor ons van minder belang is het door Acquoy in zijnWindesheim uitgegeven werkje van Wilhelmus Vornken:Epistola de prima imtitutione monasterii in Windesem. Ten slotte vermelden wij nog voor eenige officieele stukken:Dumbar, Eet Kerkelijk en Wereltlijk Deventer, Deventer1722, waarvan er twee te vinden zijn bij Lindebom, His-toria sive notitia Episcopatus Davejitriensis, Colon. Agripp.1670. 1) A. w., III, blz. 235-255.



??? HOOFDSTUK 1. Florentius\' leven tot Gerardus\' dood. - . Florentius, Radewijn\'s zoon, werd in het jaar l^iO te Leer-dam uit welgestelde ouders geboren Van zijn verderefamilie is ons niets bekend dan dit ?Š?Šne, dat hij een zustergehad heeft, die gehuwd was en eene dochter bezat, welkelater onder de zusters van het Meester Geertshuis werdopgenomen Op eigen verzoek zond zijn vader hem naarPraag ter hoogeschool. Toen reeds ging er een goed geruchtvan hem uit. Hij had een helder verstand, was gehoorzaam aanzijn meerderen. AVat zijn uiterlijk betreft, hebben wij enkelegegevens in het Clironicon Mont. S. Agn., die, hoewel zijden man van rijperen leeftijd beschrijven, ons toch nog in enkeleopzichten den jongen man doen herkennen. Hij zegt van 1) Handschrift B (fol. 103r) cn H. S. A. fol. 27v noomon Gorichcm als do plaatszyncr afkomst. Ook op do H)st dor studonton in Praag (cf. Monumenta hixtorica nni-versitatis Pragemis, t. 1, ia30) komt hl) voor als â€žFlorontinus do Gornichcin" (blz. 180).Misschien wordt Gorichom als do grootere plaats genoemd in

plaats van hot kleinereLeerdam; misschien ook is hU in Leerdam geboren, maar later naar Gorichom ver-huisd. Ald.iar had hU vrienden, zooals Thomas ons mededeelt {vita Fhrenl., cap.XXXIX). Juist omdat Thomas wist, dat Florentius in Gorichom l)ekond was on tochLeerdam als z^n geboorteplaats noemt, .achten wy hot wmirschUniyk, dat Florentius\'vader van woonplaats veranderd is, maar tydens Florentius\' geboorta to Leerdamwoonde. â€žVan Gorichom" zou dan boteekonon, van Gorichom afkomstig, aidaarwonende, maar niot in Gorichom geboren. 2) Vgl. \'voor do volgende byzondorheden het â€ž Vita Florentii" van Thomas, datwy, omdat hot onzo hoofdbron is, niet telkens wcor zullen citceren. 3) Cf. IL S. A, fol. 23?“\'\'â€”237\'. Wy hobben hior een vry uitvoerig loven v.an haarHaar naam was Christina Zuctelicus.



??? 49 liem^): â€žErat autem habitus eius simplex et griseus, moribusvalde compositus, statura gracilis aspectuque amabilis.Capilh eius nigri, barba.modica cum canicie, genae parumrubicundae ac macilentae, calvus in fronte, status et pro-cessus eius reverentia plenus". Thomas teekent hem aldus:â€žErat autem morum honestate conspicuus, laetus intersodales, al??abilis verbis, liberalis expensis, facie venustus,statura gracilis, et mediocriter procerus". Een rijzig jongman dus, met zwarte haren, een gelaat, waarop ernst envriendelijkheid tot een harmonisch geheel waren samenge-voegd, en aan z^n verschijning een indrukwekkendheid gaven,die^^et afstiet maar tot vriendschap uitnoodigde. In hetjaar 1,378 keerde hij naar het vaderland terug metden tit?Šl van meester in de vrije kunsten. Zijn verblijfplaatswas toen, als onze vooronderstelling, die wij boven (blz. 48,noot 1) deden, juist is te Gorichem. Hij leidde aldaar een-zelfde ingetogen leven als in Praag. Van grove uitspat-tingen hield hij zich vrij. Er wordt ons althans niets vanvermeld. Het eenige,

wat Thomas ons omtrent zijn wandel inde wereld vertelt, is ??en klein voorval op een bruiloftspartij.Met zijn vrienden was hij genoodigd. Op weg sneed Florentiusde takken van de boomen en versierde daarmede den wagen,waarin zijn reisgenooten zich bevonden. In Gorichem bleefhij, totdat het gerucht van Gerardus\' prediking hem bereikte.(Jm hem te hooren, vertrok hij naar Deventer, en hoorde 1) Cliron. Mont. S. Ayn., p. 159. 2) Vita Florent., cap. I. .â€?)) In do monumentÂ? hiitorica wiieersitatis Praychsis, ji. ]G(i komt do n.oani Florentiusvoor onder degenen dio in liot jaar i;}75 â€žo.xaininati ot admissi fuerunt"; wolk exa-men dit, geweest is, woton wt) niot. Is liet gowoost oen toolatingsoxamen voor dounivorsiticit, dan sta.at dus als jaar v:ui zijn aankomst to Praag vast 1375. Van zllnImccalauroaat vermelden do Jlonumenten niets; wel van zyn liconciaat. Hiertoe werdhi) den 24pn J.anuari 1378 toegelaten (cf. p. 180). Waarom zijn baecalauroajit nietvermeld wordt, woton wU niot. 4



??? \' 50 V k hem aldaar prediken Zijn woorden troffen hem. Tochvolgde zijn bekeering niet terstond op de prediking. Eerstdacht Florentius rijpelijk over zijn toestand en wat er volgenmoest, zoo hij onbekeerd stierf, na, ging toen tot Gerardus,had met dezen een onderhoud over zijn eeuwig heil, eneerst toen stond zijn besluit vast. Hij zou voortaan Godalleen dienen en de wereld verzaken In welk jaar dezebekeering van Florentius valt, kunnen wij niet met zekerheidbepalen. Het best zal het wezen haar zoo vroeg mogelijk,d. i. in den aanvang van Gerardus\' werkzaamheid als pre-diker dus 1380 te plaatsen daar Florenti]^ naar Deventervertrok, om hem te hooren prediken, waaruit wij kunnen 1) Dat dit hot dool van zyn tocht naar Devontor was bericht ons 11. S. B, fol. 103\'-,cn Chron. Mont. S. Agn., p. 159. 2) Een dergelyke bekeoring als die van Florentius was do bekooring van Ever-liardus van Eza Ook dezo werd eerst door Groote\'s prediking gotrofl\'en cn haddaarna een gesprek met hom. Cf. Chron. Mont. ,St. Agn., p. 161 on zyn â€žvita" inIL s. A, foi: go--. 3) Prof. Acquoy

geeft in zyn Klooster can Windesheim I, blz. 22, aanm. 5 oon chronolo-gisch overzicht van Gerardus\' loven. Hy stelt den aanvang v.an Gerardus\'werkzaamheidin het jaar 1380. Wy willen by dezo aamnorking over do chronologie van Gerardus\'loven eenige gegevens voegen, do vraag botrefTondo of het verbod om te predikenwerkeiyk is ingetrokken of niet. Volgons onwraakbare getuigenissen dor bronnonis het werkeiyk ingetrokken. Zoo moldt Dier do Muden (Ana!., p. G), dat er eenbode naar Bome gezonden is om by don paus de gevraagde toostoniming to ver-krygen. Deze keerdo ovenwol terug, toen Gerardus roods gestorven was. Zoo ookIL ?„ B, fol. OlÂ?-. â€žHier in weeren die guetwillige herten bedroeft ende sonden enenbade toe romen, die hom daer orlof verwierf, dat hy met dos pawes orlof vryiicdat woert godes solde prediken, want syn grote name endo syn guode geruchte endodie scharphoit syns Verstandes was ynt hoes van romo wal bocant; mar oor dozobade weder quam, soo waort moyster goryt ondervangen mitter doet." Ook Thomascn Potrus Horn

berichten ons hetzelfde. Zy beiden (??hom. vita Gerard. Magn., IX, Icn Potrus, IL S. A, fol. 11\'\') zoggen: â€žSuppressit ergo vocem suam ad tenqnis". Ofzy daarmede bedoelen, dat hy nog een enkele maal gepredikt heeft, en dat dus vanoen anderen kant hem do tyding van do pauseiyko toestemming bereikt heeft, kun-r.en wy niet beslissen. Gesteund wordt deze laatste voorstolling door het bericht,dat het Chron. Mont. S. Agn., (p. 1C2) en IL S. A (vita Ererhardi fol. OOr) ons mode-(\'eolen, djit kort na Everhardus\' bokoering, Gerardus door den dood werd wegge-nomen. Evernardus word bekeerd door zyn prediking. Hy hooft dus in ieder geval totvlak v????r zyn dood gepredikt. Men lette hierop, daar het ons later by de vraag,wanneer Gerardus\' werkzaamheid onder de scholaros v.alt, van dienst zal zyn.



??? 51 opmaken, dat Gerardus\' werkzaamheid nog zeer in denaanvang was, daar hij later Holland en Utrecht doorreisde.Gerardus en Florentius werden vrienden. De hechtste ban-den van vriendschap en sympathie bonden hen samen. â€”Waarschijnlijk zal Florentius Gerardus meermalen, evenalsBrinckerinck op zijn reizen gevolgd zijn. Van ?Š?Šn zulk eentocht hebben wij althans bericht Hoe dit zij, met Gerardussamen of afzonderlijk, hun werk werd met grooten zegenbekroond en het mocht hun gelukken velen uit hun wereldschbestaan te brengen tot een leven in den dienst van GodWij zijn hiermede genaderd tot een zeer gewichtig oogen-blik in Florentius\' leven â€” n.1. de stichting der broeder-schap. Daar wij hieromtrent een van de gewone voorstellingeenigszins afwijkend gevoelen koesteren, moeten wij dit puntuitvoerig behandelen, om te zien, welke voorsteUing demeest historische is, de oude traditie of het gevoelen, het-welk wij thans voor willen dragen. Eerst willen wij aan de handder bronnen het ontstaan der broederschap

naar onze ziens-wijze beschrijven, daarna de gewone voorstelling en kritiekop deze geven en eindelijk de kardinale verschilpunten aan-wijzen. Door zijn prediking won Gerardus versciieidene mensclienvoor zijn levensideaal. Uit die allen vormde zich langzamer-hand een kring van twaalf mannen, die zich in een meervertrouwelijken omgang met Gerardus mochten verheugen.Deze twaalf sloten zich nauw aan hem aan en verplichttenzich onder gelofte tot kuischheid. Onder deze twaalf bevondenzich Florentius, Wernboldus, Vos van Heusden en Brincke-rinck. Allen bleven trouw aan hun belofte op ?Š?Šn na, die wedertot zijn vroeger leven terugviel. Van samenwonen wasnog geen sprake. Langzamerhand eerst schijnt bij Florentius 1) Petrus Horn, H. .S. A, fol. la 2) Cf. vita Florent., cap. VII on VIII.



??? 52 de gedachte aan een meer gemeenschappelijk leven te zijnopgekomen. Hij verruilde de prebende, die hij in UtrechtiDezat, tegen een vicarieplaats in de Lebuinuskerk te Deventeren vereenigde toen de geestverwanten van Gerardus in engerenzin, in zijn vicariehuis. Een eigenlijk gemeenschappelijk leven,een â€žvita communis", kan dit samenw^onen nog niet genoemdworden. Het Avas eenvoudig een samenwonen van eenigedevote\'mannen. Hun getal zal waarschijnlijk niet groot geweestzijn. Want van de elf genoemde mannen waren er enkelen,die niet in Deventer woonden en dus in dit gezelschap nietkonden verkeeren. Zoo was Brinckerink de voortdurendemetgezel van Gerardus. Wernboldus w^as rector van dezusters der heilige Cecilia te Utrecht. Waren de namen deroverige eerste broeders ons bekend, dan zouden wij hetgetal van hen, die in het vicariehuis woonden, nauwkeurigerkunnen bepalen. Ziehier het kleine begin, waaruit het latereberoemde fraterhuis is voortgesproten. Wij willen thans de berichten der bronnen laten volgen,waaruit wij deze voorstelling

hebben genomen. Allereerst komen in aanmerking de H. SS. ?„ en B. H. \'S. A lezen wij: â€ž ____qui (sc. Gerardus).... quoslibet ad meliorem vitam trahere nitebatur, quorum XII illi familiariusadherebant, ita ut unanimi consensu spo vite liberioris votose castitati astringerent, licet unus ex illis postea iret postsathanam et malo morte (ut magistr?? gerardo revelatumest) periret." Daarna volgen de vier bovengenoemde mannen,als de voornaamsten onder deze elf. â€žIpsi.... domino florontiocohabitabant cum vicariam altaris sancti pauli daventriepermutatione sue canonissie obtinuisset" 1) In hot vitj^ Joh. Briiickerinck, fol. 27. 2) Volgons dit boricht zou das Florontlus niot terstond n.a zUn bokeoring, omdathy het bezit daarvan ongeoorloofd achtto, m-a-ar corst later, toen hU mot anderensamen wilde gaan loven, zyn prebende hebben afgost.ian.



??? 53 Onze tweede bron is H. S. B. Wij vinden hier eenzelfdevoorstelling als in H. S. A, doch iets uitvoeriger: â€žMeyster geryt die hadde ynt erste XII discipele, dieonsen lieven beeren hoer reynichheit laveden ende alle vuerigemannen worden ende colupnen der deuchden behalven enedie viel weder of en stierf quader doet" En elders: â€žAldus mijnlic ende geselhc plach hij te wesen mit si neudiscipelen mer sy en leyden noch gheen gemeen leven toesamen, want dat en dorste meyster geryt niet bestaen omdat hij soe vele wederstaens hadde. Mer hij stercte sinediscipelen daer seer toe ende sechdo wert dat sys bestaendorsten hy wolde hen gerne een guet hoeft wesen, ende nasijnre doet soe waert die eerweerdige meyster her Horensdie overste ende doe weren sy daer allentelen wat toe geco-men----" enz. Wij laten thans een citaat volgen uit het vita GerardiMagni van Petrus Horn â€?*). â€žCernens autem vir dei paulatim numerum disci])ulorunisuorum crescere et ad studium caelestis exercitii conflagrareoperam dedit et consuluit ut devoti quoque in una

domopro mutua exhortacione convenirent et do deo ac caritato ser-vanda sincere tractaront. Vitam tanien communem discipulieius post mortem illius de consilio et beneplacito ipsiusinceperunt" Bij Dier de Muden vinden wij een dergelijke voorstellingomtrent het ontstaan der Ijroederschap. Hij zegt nadathij in de vorige bladzijden iets omtrent de werkzaamheid van 1) WU laten onze broinien volgen niet naar tUdsordo of niuxr haar historische betrouw-baarheid, niaiir in do volgorde, dio ovoroonkonit mot do opeenvolging der feiten,zooals wy dio by onzo boschry ving van hot ontstaan dor broodorschap gegeven hebben. 2) fol. 123\'-, in hot loven van nrinckerinck. 3) fol. in hot loven van Gerardus. 4) n. S. A, fol. 2?œV. 5) Anahda 1, p. 12 en 13.



??? 54 Gerardus en den zegen daarop ondervonden, medegedeeldheeft : â€žDominus vero Florencius adunavit sibi intra domumvicarie sancti Pauli juvenes bone voluntatis, inter quoserant Johannes Brinckerinck, Johannes Kempis, JohannesVos de Hoesden en pluris alii. Studium autem erat dominiFlorencii et discipulorum suorum mortiflcare proprias volun-tates ac propriam sensualitatem" en op de volgende pagina:â€žDominus Florencius custodivit pecunias secum habitan-cium. Videns autem quod tam pleno essent conversi.adDominum et tam tractabiles et flexibiles, fudit pecuniaseorum in unum et fecit eas esse omnium, que fuerant perpartes singulorum et ita deinceps ceperunt vivere incommuni." Bij Thomas vinden wij weinig bepaalds omtrent het ont-staan der broederschap. Eenige algemeene aanwijzingen ishet eenige, wat hij hieromtrent mededeelt. Nadat hij het op Florentius\' bekeering volgende gesprekmet Gerardus heeft medegedeeld gaat hij aldus verder-):â€žEfficiuntur deinceps in fraternitatis amore unanimes, quiin sanctae conversationis proposito ad patriam in

Dominofervent. Quibus affuit etiam multiplex gratia Christi, ut nontantummodo sibi sed et proximis suis proficerent ad salutem.Nam additi sunt illis ad solatium amplioris gaudii et deco-rem domus Dei nostri quidam literati et eloquentes viri, quidono Spiritus sancti vehementer infiammati, eligerunt ves-tigiis Christi firmiter adhaerere; atque per contemptummundanorum et fortia bella vitiorum ad aeterna bona trans-ire." In het volgende caput vinden wij nog meer in het 1) Analecta I, 7-9. 2) Cf. tila Florent., cap. VH cn VHI; dat wU hior on niot in liot Vita G?Šrard!Mayni cap. IX do Ijorichtcn van Thomas omtrent liet ontstaan dor brocdorscliaphebben zal later worden aangetoond. Ook Ullmann, a a 0., S. 90, noemt dozohoofdstukken, w.oar hy hot ontstaan der broederschap boschryft.



??? oo algemeen de vruchten van zijn werkzaamheid â–  genoemd.Verscheidene jongelingen en maagden verlieten de werelden gingen een devoot leven leiden. â€žSecularem vitamodientes, apostolico more socialem in Christo conversationemducere et alacri corde communem mensam et victumtenuem habere gaudebant." â€” Thomas\' berichten zijn zeerspaarzaam, en geven weinig uitsluitsel.Ten laatste moeten wij noemen Wilhelmus VornkenZijn mededeelingen zijn eveneens van geringen omvang.Hij schrijft â€žHorum primitivorum magistri Gherardi dis-cipulorum primus et precipuus fuit ille in omni sanctititateet morum honestate mirabilis dominus Florencius Radwini,a quo domus ipsa, utpote omniun congregacionum duntaxatclericorum, prima usque nunc nomen tenet....\'Hie dominusFlorencius cum sociis suis, viris utique illuminatis, quorumnomina et gesta habentur non parvuni lucrum aniniarumDomino acquisivit maxime in clericos scolares...." etc. Ziehier de bronnen, die onze voorstelhng van den gangder zaken

bij de stichting der Ijroederschap alle bevestigen.Niet terstond gingen de broeders een â€žvita communis" leiden.Het was eerst een vereeniging van devote mannen, die ziclilater in ?Š?Šn huis vereenigden met het doel om God zoobeter te kunnen dienen. Zij behoorden tot den meer intiemenvriendenkring van Gerardus. Langzamerhand ontwikkeldezich uit dien kring het bekende fraterhuis. Waar wij den aanvang der broederschap aldus hebbengeschetst, zijn wij in menig opzicht afgeweken van de gewonetraditie. Volgens dezo toch heeft de stichting van het eerstefraterhuis ziel) aldus toegedragen. Uit liefde tot boekendaartoe gedreven en mede om aldus de scholieren van de 1) In zUn Epistola dc ])rima instiliitione vionasterii in M\'indesem, uitgogovon doorAcquoy in zyn )\\\'indeshei>n, III, blz. 235-255. 2) Aid. C!\\p. Vlll.



??? 56 Deventersche kapittelschool op geestelijk en stoffelijk gebiednaar vermogen te ondersteunen, Het Gerardus door dezenverschillende theologische werken overschrijven. Aan dezescholieren liet hij zich veel gelegen liggen. Hij noodigde hendikwijls bij zich aan huis en sprak dan met hen over dedingen van het koninkrijk Gods. Bij deze jeugdige klerkenvoegde zich Florentius. Na eenigen tijd stelde deze aan Gerar-dus voor, het wekelijksch loon, dat zij met schrijven verdien-den, bij elkander te leggen en een gemeenschappelijk levente gaan leiden. Gerardus keek eerst vreemd van dit voorstelop. â€žGemeenschappelijk? Gemeenschappelijk?" riep hij uit;â€žmaar dat zullen de bedelmonniken niet dulden." Florentiusstelde hem gerust. Eindelijk gaf Gerardus toe en de broe-derschap was aanvankelijk gesticht. Ziehier in het kort hetverhaal weergegeven, dat gewoonlijk gevolgd wordt. Zooalsbekend is, steunt deze voorstelling op de berichten vanJohannes Busch Wij willen deze voorstelhng aan eennauwkeurige kritiek ondenverpon. Het groote bezwaar is natuurlijk, dat de

vroeger doorons genoemde bronnen geen van alle deze voorstellingkennen.- Slechts bij drie bronnen kan deze stelling bedenkingwekken. Immers Thomas, Petrus Horn, en ook H. S. Bhebben de berichten omtrent de schrijvende scholieren weldegelijk. De vraag is dus, hebben die bronnen evenals Johan-nes Busch Gerardus\' werkzaamheid onder de scholares alsuitgangspunt der broederschap beschouwd of heeft dit berichtniets met haar stichting te maken en is de combinatie 1) Chron. Wind. {Liber de origine devotionis nwdernae), p. 2-j3-2r)r). 2) Cf. Thoinaa; Vita G?Šrard. Magni, cap. IX. Potrus Horn Vita G?Šrard. Miigni,fol. llr cn H. S. B, fol. 97v: â€žMoystor goryt plach liior in (n.l. in do zorg voor jongonog onbedorven scholieren) soo vlitich to wezen, dat hy vake armen clerckon watdodo to scriven rfp dat sy soe sake cregen hem toe to sproken ende hy lien dan wiitguodes mochte loeren on trecken sy daer mcdo totter mynno godos on tot mynnoder rechter duechden".



??? 57 alleen door Joh. Busch gemaakt? Dat de schrijvende scho-heren en de stichting der broederschap volgens Thomas c. s.niets met elkander te maken hebben, blijkt, dunkt mij,onweersprekelijk hieruit, dat zij geen van drie??n, wanneerzij deze werkzaamheid van Gerardus onder de scholierenvermelden, van de stichting der broederschap reppen.Waren de schrijvende scholieren volgens hen de aanleidingtot het ontstaan van het fraterhuis geweest, dan zoudenzij dit zonder eenigen twijfel gezegd hebben. Maar het eenige,wat zij bij dit bericht voegen, is, dat Gerardus trachttevan de schoheren discipelen van Christus te maken, terwijlzij op andere plaatsen het ontstaan der broederschap be-schrijven. Geen der bronnen dus, behalve Busch kent dezevoorsteUing. De geheele traditie â€žBusch" wordt bovendien door zooveleen zoo groote bezwaren gedrukt, dat wij geen oogenblikaarzelen haar voor onjuist to verklaren. Onze bezwarenzijn de volgende. Nemen wij voor .een oogenblik aan, datwerkelijk schrijvende clerici of schrijvende

scholares deeerste oorzaak van het ontstaan der broederschap zijngeweest, dan geraken wij allereerst in chronologischemoeielijkheden. Want volgens het getuigenis van Thomas enPetrus Horn en II. S. B valt Gerardus\' werkzaamheidonder de scholieren in den tijd, toen hij een gedwongen rustmoest nemen, daar het prediken hem verl)oden was. Dit isgeheel natuurlijk. Nu zagen wij boven, hoe het verbod vante prediken in den hiatsten tijd van zijn leven valt -). Danvalt de stichting der broederschap dus in den o/Zcrlaatsten 1) Thomas cn Petrus Horn (Vita fier..l/((f/Â?.,cap.IX,oni/. .S\'. fol. llr: â€žSupprcssit ergo vocem suam ad tempus ot inlcrim ad privatas se contulit oxhortationos..... Focit etiam pluros s.acros tlioologio libros a scholaribus scriboro" etc.) cn 11. S. B, fol.l)"r: â€žIn dor tyd d.at liem verbaden was ynt aponbaor to prodlcken en was hy niot intraechhoit" ons. dan wordt zyn wcrkz;uinihcid onder do .scliolaros bescliroven. 2) Z. b. blz. DO.



??? 58 tijd zijns levens. Want, nadat deze klerken eenigen tijdonder Gerardus gewerkt hadden, kwam Florentius eerstmet zijn voorstel. Dat dit een onmogelijkheid is, valt niette ontkennen. Van Henricus Goude lezen wij, dat dezeop het gerucht van Gerardus\' prediking naar Deventer komt.Hij spreekt met Gerardus over zijn eeuwig heil, verlaatdaarop zijn vaderstad, en voegt zich bij de broeders, diehij een tijdlang als kok dient. Daarop wordt hij door Gerardusnaar Zwolle gezonden, om het leven der devoten aldaarte besturen. Dit ?Š?Šne feit is reeds voldoende om een stich-ting der broederschap in het laatste levensjaar van Gerardus,zoo goed als onmogelijk te maken. Doch niet alleen dit ?Š?Šnefeit, maar alles, wat wij van het ontstaan der broederschapweten, gaat tegen deze voorstelling in. Dienovereenkomstigzegt Prof. Acquoy dan ook, dat 1380 of 81 het jaartal vanhaar stichting naar alle waarschijnlijkheid zal wezen. Deschrijvende scholieren kunnen reeds om deze reden in geengeval de aanleiding voor het ontstaan van het fraterhuisgeweest zijn. Doch er is meer dat tegen

de traditie â€žBusch" pleit. De eerstel)roeders zijn geen schrijvende scholieren geweest. De namender allereerste broeders zijn ons niet allen bekend. Maardegenen, die ons bekend zijn, waren zeer zeker geen scho-lieren Zij stonden in een geheel andere verhoudingtot Gerardus. Het waren zijn vrienden. Zoo Florentius, zooBrinckerinck, zoo de Gronde, zoo Henricus van Gouda, zooVos van Heusden, zoo Lubbertus ton Busch, zoo Johannes a 1) Zio zUn vita in If. S. A. 2) Degene, die de tegenstrydigheid mot Busch\' traditio in dozen, voor zoover mybekend alleen heeft opgemerkt, is Loitsmann in zyn Inaug. Dissert., S. 8: â€žAbgesehenvon jenen aus den Lebensbeschreibungen sich ergebenden Bemerkungen zeigen auchdie Schriften Grootes deutlich, dass nicht sowohl der Unterricht oder irgend welohoErziehung der Jifgond als vielmehr das Religi??se der Tendenz der Br??derschaft beiihrer Begr??nding war". â€” Leitsmann gaat evenwel niet diep genoeg door op dezevoorstelling.



??? 59 Kempis. De Gronde en Henricus van Gouda waren priesters.Lubertus had reeds de studie aan de Praagsche hoogeschoolachter den rug Johannes a Kempis zal ongeveer 26 jarengeweest zijn, toen hij zich aansloot De broeders warenâ€žviri illuminati" â€žviri eloquentes et literati", maar geenjeugdige schrijvers. Men bedenke bovendien, hoe ongerijmdhet is, dat Florentius zich bij deze klerken zou hebben aan-gesloten. Men zegt het zoo gemakkelijk: â€žBij deze klerkensloot zich Florentius aan." Maar waarom zou hij het gedaanhebben? Begeerde hij een meer innigen omgang met\'Gerardus?Neen^ want van den aanvang af bestond er een meer dangewoon vriendschappelijke verhouding tusschen deze tweemannen. Hoe zou l)ovendien iemand, die niet vaardig is metde pen, zich aansluiten willen of kunnen, ])ij een gezel-.schap klerken? Men zegt: â€žFlorentius streek het perkamentglad en linieerde het" Doch dit bericht verplaatst ons inoen gansch anderen tijd, zooals uit de volgende woordenblijkt â€žne vacuum

nomen gereret rectoris". Dat er ook doordo broeders veel geschreven werd, ontkennen wij niet. Maardit is iets anders, dan dat l)ij den aanvang reeds copieerende aanleiding tot de l)roederschap zou zijn geweest en Flo-rentius zich ])ij die klerken gevoegd zou hebben. Is ook hetverschil in leeftijd niet wat zonderling? Zeker neen, wan-neer men aanneemt, dat Florentius terstond het hoofd ofde patroon van dit gezelschap is geweest, dat hij de klerkenbij zich in huis heeft verzameld, maar zoo dit niet het geval is,(en do eerste toetreding zal toch wel in geen geval terstondmet een soort van rectoraat zijn gepaard gegaan) is ookdit een onwaarschijnlijkheid te meer. Enkele l)ijzonderheden uit de traditie â€žBusch", doen ons 1) Zio liunno vitao. 2) Zio I)olpr.at, a. w. blz. .0Â?. HU stolt zUn goboortoj.i.\'ir l.^\'/j..3) Cr. Hla Florent., cap. XIV, I.



??? 60 ten slotte zien, hoe onnauwkeurig Busch verhaalt. Floren-tius stelt volgens hem voor om datgene, w^at zij wekelijks metschrijven verdienen, bij elkander te leggen en een gemeen-schappelijk leven te gaan leiden. Hier zijn de klerken een ver-eeniging, die voor een bepaald loon in de loeek voor Gerardusboeken overschrijven. â€” Is dit in overeenstemming met watThomas c. s. ons mededeelt? Ik meen van neen. Zij vermeldenons niets van zulk een geregeld copi??eren der scholares, datzij daarvoor een wekelijksch loon zouden ontvangen; evenmin,geeft hun bericht aanleiding tot de voorstelhng, dat zij inFlorentius\' huis zouden zijn gaan samenwonen. Integendeel,de scholares komen nu en dan bij Gerardus, die het loonniet geregeld uitbetaalt, opdat zij nog eens terug zoudenkomen. Dier de Muden verhaalt, dat de broeders hun geldbijeenlegden en daarop een â€žvita communis" zijn gaan lei-den. Maar bij hem is het niet het wekelijksch loon, maarzijn het de inkomsten der broeders, die Florentius bij elkanderlegt. Zoo zien wij, hoe onnauwkeurig Busch in zijn berichtis,

ook in de bijzonderheden. Om al deze redenen meenen wij met zekerheid temogenvaststellen, dat de traditie â€žBusch" onhoudbaar is, en wijde andere voorstelling voor historisch juist moeten houden. De verschilpunten tusschen onze voorstelling en de gewonetraditie zijn hoofdzakelijk twee in getal. Allereerst wat het eigenlijk doel der vereeniging betreft,j zooals dat uit haar aanvang blijkt. Haar doel is geen andei-dan devotie. Geen belangstelling in onderwijs, wetenschapof boeken, maar de wensch om een gemeenschappelijkdevoot leven te leiden, heeft aanleiding tot de stichting vanhet fraterhuis gegeven. In de tweede plaats, wat betreft de beteekenis vanFlorentius bij de stichting. Hij, en niet Gerardus, moet destichter genoemd worden. De traditie â€žBusch" plaatst



??? 61 Gerardus op den voorgrond. Gerardus laat boeken overschrij-ven, Gerardus steunt de scholieren. Zijn werkzaamheid heefthet direkte gevolg, dat er een vereeniging gesticht wordt.Gerardus belooft dat hij hun vader en beschermer zalwezen. Hij benoemt kort v????r zijn dood Florentius tot opvol-ger in zijne plaats In de andere voorstelling treedt Flo-rentius op den voorgrond. Met Gerardus werkt hij samenaan de uitbreiding der volksbeweging dier dagen. Hij ver-eenigt om zijn persoon eenige zijner geestvenvanten. Zijnprebende verruilt hij voor het vicariehuis, om een samenwo-nen mogelijk te maken. Gerardus\' indirekten invloed vnRenwij natuurlijk niet loochenen. Alleen zijn rechtstreekscheninvloed bij het ontstaan van het fraterhuis, ontkennen wij. Datde band tusschen het vicariehuis en Gerardus naar het idticen-(lige zeer los was, l)ewijst een feit uit het leven van Ever-hardus van Eza. Dezo werd in Gerardus\' laatste levensjaardoor zijn prediking bekeerd. Gerardus wist, dat zijn predi-king dit gevolg had gehad, want na do prediking

had Ever-hardus een ontmoeting met hem, waarin hij hem zijnbekeering mededeelde. Doch als diezelfde Everhardus kortdaarop in het huis van Florentius wil toegelaten worden, vreestmen hem, als de schapen den wolf. Men vertrouwt hem niet").Zou zulk een handeling tegenover Everhardus mogelijkzijn geweest zoo er een levendig verkeer tusschen Gerardusen die van hot vicariehuis had bestaan? Everhardus\' l)ekee-ring was toch zeer zeker een feit van genoog beteekenis,dat het bij de eerste ontmoeting door Gerardus aanzijn vrienden verhaald zou zijn. Zij hadden er evenwelniets van gehoord. Florentius en de zijnen leefden dusnaar alle waarschijnlijkheid vrij wel op zichzelf in het 1) Busch, 1. 1., p. 2?–4. 2) Cf. Chron. Mont. St. Agn., p. 102 on z??n vita in H. S. A, fol. OOr.



??? vicariehuis, zonder in eenig opzicht met Gerardus in eenandere verhouding, dan die van vriendschappehjk ver-keer te staan. Florentius vormde daar het middelpunt. Vaneen organisatie was toen nog geen sprake; later, bij debeantwoording der vraag wanneer Florentius tot rectorgekozen is, zullen vnj dit punt nader kunnen onderzoeken.Een kleine kring van mannen te zamen levende, om elkan-der tot een godvruchtigen wandel op te voeden en in hunwederzijdsch voornemen te versterken, ziedaar de kiem vande later zoo gewichtige en talrijke fraterhuizen. Doch waar wij ontstaan en doel der fraterhuizen geheelin de lust tot een devoot leven plaatsen, rijst een grootbezwaar. Hoe is bij deze voorstelhng de eigenaardigestempel, die een fraterhuis in onderscheiding van anderedevote vereenigingen draagt, te verklaren\'? Het latere fra-terhuis toch is iets meer, is iets anders dan een voreenigingvan devote mannen. Hoe b. v. de werkzaamheid der broe-ders onder de scholares verklaard\'? Voor de traditie â€žBusch"levert dit punt geen moeielijkheden op. Bij een voreeniging,die uit

den arbeid onder de scholares ontstaan is en oor-spronkelijk scholieren onder haar voornaamste leden geteldheeft, laat zich deze werkzaamheid gemakkelijk begrijpen. Nietalzoo wanneer men als het groote en eenige doel van hetoorspronkelijk fraterhuis stelt â€žde devotie", d. i. een leven,dat van allen omgang met, en verkeer\' in de wereld, dusook van de wetenschappelijke wereld, afkeerig is. Ter verklaring van een en ander herinneren wij aan het-geen wij in onze Inleiding gezegd hebben over de zedelijk-])raktische beginselen van Gerardus. Wij zagen daar, hoehij krachtens zijn theoretisch-godsdienstige beginselen, geenandere moraal kon huldigen, dan die van een ontvluchtenvan deze wereld in al haar verschijningsvormen, maar hoehij tevens op eenige punten in strijd kwam met zijn



??? 63 liedelijk ideaal. Allereerst kan hij zich niet z???? van dewereld afscheiden, als zijn ideaal dit van hem eischte. Hij konde wereld niet aan haar lot overlaten, hij moest prediken,en veriiet daarom de kloostercel. Ook van de dingen inde wereld kon hij zich niet losmaken. De wetenschap bleefhij in het diepst van zijn hart liefhebben. Zijn hartstochtvoor boeken, zijn belangstelling in de school en de scholieren,waren de, misschien onwillekeurige, uitingen van dezebegeerte zijns harten. Bovendien kon hij aan het vitacontemplativa niet zijn vollen eisch geven, omdat hij arbeidvoor den mensch een noodzakelijkheid achtte. Dit w^aren,zooals wij boven aantoonden, de punten, waarop Gerardusin botsing kwam met zijn zedelijk ideaal. Welnu dwalenwij niet, dan heeft de oorspronkelijk zuiver devote ver-eeniging der broeders, Gerardus\' praktisch-zedelijke geestes-richting voortgezet, en zich daardoor in dezelfde tegenstrij-digheden als hij gewikkeld. Het fraterhuis weerspiegelt dengeheelen Gerardus met zeldzame nauwkeurigheid. Evenals

bijhem is ook hier het ideaal dat der mystiek-contemplatievelevensbeschouwing; maar ook hier vinden wij dezelfde tegen-strijdigheden als bij Gerardus. De sociale geest van het frater-huis zet eenvoudig voort, wat in dien ?Š?Šnen man geleefd heeft.Het neemt als het ware zijn werkzaamheid van hem over. Wij willen dit in het kort aantoonen en beginnen methet minst eigenaardige, om daarna tot het meer merk-waardige in het leven en de werken der ])roeders over tegaan. Wij wijzen dan in de eerste plaats op de testamen-taire lieschikking van Gerardus omtrent zijn boekenverza-meling. Drie mannen uit de broeders zouden zijn boekenbewaren en er over beschikken. Do plaats, waar zijn bibliotheekwerd overgebracht, was het vicariehuis. Er is in de beschrij-ving van de geschiedenis der broederschap weinig op dezebijzonderheid gelet; en terecht, want voor de historie heeft



??? 64 dit feit op zich zelf weinig beteekenis. Dit neemt niet weg,dat het. als bewijs, hoe de broederschap een voortzetting isvan den geest van Gerardus, merkwaardig genoeg is om hethier met nadruk te vermelden. In de eerste tijden der broe-derschap was het een algemeen erkende en bekende plichtder broeders bewaarders en bezorgers te wezen van Gerar-dus\' bibliotheek. In de offici??ele stukken uit den eersten tijdworden de drie mannen met deze werkzaamheid belast, tel-kens uitdrukkelijk genoemd, ja meer nog, in die stukken wordtniet van een broederschap of van een fraterhuis gesproken,maar van de mannen, die belast zijn â€žzine (n.l. v. Gerardus); onde hoer boeken te venvaerene." \'). Dit is een tijdlang dei eenige offici??ele werkzaamheid van de broederschap geweest., De in het vicariehuis wonende mannen namen de werk-zaamheid van Gerardus in dit punt met bewustheid over.Op andere punten is dit volgen van Gerardus\' werkzaamheidniet zoo bewust geweest, maar eenvoudig een als vanzelfnavolgen van den man, die hen uit het leven in de wereldtot een

devoot leven had geroepen en onder wiens invloedde eerste broederschap een tijdlang leefde. â€” Ook in hetfraterhuis was arbeiden verplichtend, arbeiden niet alleen,om daardoor aan de broederschap een onafhankelijk bestaante verzekeren, maar omdat arbeid voor den mensch nood-l zakelijk geacht werd Dat deze arbeid tegen het ideaalvan het contemplatief-mystieke leven ingaat, hebben wij inonze inleiding aangetoond. Dat de broeders bij hun devotieden arbeid hebben gevoegd, meenen wij weer uit niet andersdan uit een volgen van Gerardus\' geestesrichting te kunnenverklaren. Na behandeling van deze twee punten, komen wij tot 1) Dumbar, Kerk- en Wereltl. Dev., blz. 004 vgll. 2) Vgl. het cap. in hel Traclatulus decotus (od. Noltc) over den handenarbeid.



??? 65 (Ie meer belangrijke eigenaardigheden, die het fraterhuiseigen zijn, en die zij eveneens van Gerardus hebben over-genomen. Ik bedoel hun prediking en hun werkzaamheidonder de scholieren. Evenals Gerardus, wilden de broeders gemeenschap metde wereld houden, om daardoor aan de menschen hun Evan-gelie te kunnen prediken. Om geen andere reden blijvenzij in de wereld. Van twee broeders wordt ons dit uitdruk-kelijk medegedeeld. Zoo lezen wij van Johannes Brincke-rinck dat hij driemalen op het punt stond een religieus ^te worden, maar dat dit gevaar driemalen werd afgewend, ^door de goddelijke voorzienigheid die liever wilde, dat ,hij in de wereld zou blijven om aan het heil der menschen ite kunnen arbeiden. Van Theodoricus van Herxen hebbenwij eenzelfde bericht -). Hij sluit zich niet aan bij de Win-desheimsche broeders, maar bij de Zwolsche van het grootefraterhuis, omdat hij hier gelegenheid had onder de men-schen te arbeiden en hen voor een Gode welgevallig levente winnen. De eerste broeders zijn

allen predikers. ZooFlorentius, Briuckerinck, do Gronde, Henricu^ Goude, enz..Het is als hebben zij allen den raad van Gerardus ontvangenen opgevolgd, dien hij aan dien ?Š?Šnen man, die het predikenwilde opgeven en zich terug trekken in een klooster, gaf:â€žblijft in de wereld, zonder van de wereld te zijn". Een onderdeel van deze werkzaamheid zijn de bemoeie-nissen der ])roeders met de scholares. En hier zijn wijtot een gewichtig punt gekomen, n.1. de verhouding vanhet fraterhuis tot het ondersvijs. Wij willen dit gedeelte,omdat alle nevelen op dit punt nog lang niet zijn opge-trokken uitvoeriger dan de andere behandelen. Gerardus\' 1) 11. S. A, fol. 27r. 2) II. S. A, fol. 105\'. 3) Hirsche a. a. 0., S. 009: â€žNur ??ber eine Seite, tlber das Verh?¤ltnis der freieren 4



??? 66 zorg voor de\' scholieren is bekend. In deze belangstelling,die hij voor de scho??eren koesterde, ligt iets zeer opmerkelijks.Zeer zeker was het zijn doel hen tot een devoot leven te bren-gen, hen te onderwijzen in den weg der zaligheid. Maar is hetniet eigenaardig, dat hij hen op de kapittelschool liet voort-arbeiden? Waarom trachtte hij hen er niet toe te bewegende, school te verlaten, en zich geheel aan den dienst desHeeren te wijden? Men zegge niet, dat hun jeugd hen ver-hinderde, een devoot leven te leiden; de scholieren leiddenimmers, voor zoover hun schoolwerkzaamheid het hun toe-het een devoot leven. Waarom konden zij allen tijd en allekrachten niet aan de devotie geven? Dat Gerardus dit nietvan hen ge??ischt heeft, maar hen integendeel door stofte-lijken steun een verblijf op de kapittelschool gemakke-lijk en mogelijk gemaakt heeft, heeft zijn oorzaak in zijnstille liefde voor de wetenschap. De jonge mannen blevenop school. De broeders hebben Gerardus\' werkzaamheidook in dit opzicht overgenomen Henricus van Goudadeed in Zwolle geheel hetzelfde wat

Gerardus in Deventerdeed In zijn eigen huis nam hij devote scholieren op,die hij\'in den dienst des Heeren onderwees; wanneer zij hunstudie op de kapittelschool hadden volbracht, trachtte hij hen ineen of ander klooster te i)laatsen.. Toen er evenwel eencongregatie der broeders in Zwolle was gesticht, schonk hijzijn huis aan de broeders voor datzelfde doeleinde Do Grooteschon Gonosscnsduafton zu Uem ??ffontliclicn Sdiulwoson ilircr Zoll.... bed??rfenwir noch einer woit genaueren Aufkl?¤rung als uns bis jetzt geworden." 1) II. S. B zogt dit met zoovele woorden: â€žEn sine discipelen na hem lechdenlien al an die jonge clerckon ende an dio jonge jonferen daer sy groto vruchtindeden, ende oec noch allo dago doen als moystor (ieryt i)lach". fol. 07>\'. 2) Zie zUn vita in H. S. A, fol. 2Â?, van z??n biogr.afie. 3) Nu wy toi^li over Henricus van Gouda sproken, willen wy hier onkolo woor-den zeggen naar aanleiding van Prof. Acquoy\'s artikel â€žrfe kruuiek van hel Frater-huis ie ZicoVe." In dit stuk wordt oveneens gesproken over Henricus cn zynverbiyf en werkzaamheid to Zwolle. Vroeger

zagen wy (z. blz. 58), hoo Hen-



??? 67 werkzaamheid onder de scholares wordt hier dus door debroederschap overgenomen. Hetzelfde nu meen ik, dat inhet algemeen door de broeders is gedaan. Voor zoover erplaats was in het vicariehuis, namen zij de scholares in hunmidden op; voor de overigen trachtten zij bij devote burgershuisvesting te vinden \')..Toen laterhun werkzaamheid op dit ricus zich roods by do Dcvoiitorscho broederschap h.ad aangesloten, toon liy naarZwolle ging. De schenking van z\\]n huis-volgde dus niet op zyn intrede in do broe-derschap, niaiir op do stichting van do congregratio der broeders in Zwolle.Toen nam do broederschap deze workz;uunhcid van Henricus als het w.arcover. Ik zou verder .aan don Hooggeloordon schryver willen vragen of hetâ€žparva domus" wol het huis v.an Henricus is geweest Op grond van het in11. S. A voorkomendo â€žvita" meen ik dit te moeten betwyfelen. II. S. A ver-meldt op twee plaatsen (fol. 104 en fol. 110) het ontstaim van hot grooto frater-huis. wy lezen diuar, dat Gerardus oen huis aan drio devote

burgers .afstond omdiuir oen devoot\' loven to kunnon leiden. Do beschikking over dit huis g.af Gerardusiuin zyn discipelen Florentius en Johannes do Gronde. Toon later do bewoners vandit huis hot klooster op don Agniotenberg gingen stichten, verhuurden Florentiuscn do Grondo hot huis luau ryko scholioron. IJy hen voegden zich na eenige jarentwoo mannen, Moynaldus van Windeshoim mot zyn broeder AVitto, die met hen tezamon een devoot leven leiddoii. Deze Moynaldus kocht eenigen tyd Kater van denpastoor Reynorus een belendend huis; oji die plaats bouwde hy hot grooto frater-huis. Hot oorspronkoiyko scholioronhuis zal dus wol het latere â€žparva domus"wezen, want van dit â€žparva domus" wordt telkens gezegd, dat het in do nabyiioidvan het â€žgrooto fr.atorhuis" stond. Ook Aaiuoy zoekt hot â€žparva domus" naast hetgroote fraterhuis. In dit opzicht verschil ik .alleen van hem, dat dit naar myne mooningâ€žparva domus" niet het huis van Henricus is geweest. Van Henricus toch wordtons gezegd, dat hy oen huls

kocht in Zwolle en In dit zyn eigen liuis scholieren her-bergde. â€” Henricus\' huis is dus ondorschoidon van dat, lietwelk Gerardus voor dedrie Zwolscho broeders mnikoclit. Dan is ook hot â€žparva domus" niet goiyk luin Hen-ricus\' woning. Misschien is het â€ždomus pauperum" oorwpronkoiyk hot huis vanHenricus geweest Albertus van Calcar bouwde later een huis â€žpro modiocribus".Hot â€žparva donms" zal dan do ryko scholieren geborgen hobben, het huis van Hen-ricus do armen on dat van Albertus van Calcar do tusschen do ryko on armoscholieren inst.aande â€žmediocres". Van het â€žparva domus" hebben wy nog oonig bericht in de biogra??o van Ilutgerusvan Doetichem (U. S. A, fol. 117); er waren toon (omstroeks Iler.xen\'s tyd) om-streeks 50 leerlingen. 1) Tliomas ii Kempis (cf. cip. I, 2 v.an zyn Uber de vitia discipulorum doniinlFloreiiiiij word eerst by oen dovote vrouw in Deventer in Imis besteed on later indo omniddoliyko omgeving van Florentius opgenomen. Zoo wordt Arnoldus vanSchoonhoven (zie zyn â€žvita". II)

nadat Florentius gezien hoeft, dat hy een devoot



??? 68 gebied zich uitbreidde en het getal der devote scholierentoenam, stichtten zij een huis, het â€žnova domus" datgeheel voor de devote scholieren werd ingericht. Het waseen soort van kostschool, waarvan het groote doel wasde schoberen aan het gevaarlijke leven te midden derverleidingen dezer wereld te onttrekken en hen voor zoo-ver dit mogelijk was een devoot leven te laten leiden. Voorzoover ons bekend, zijn er slechts twee plaatsen in ?Š?Šn derdoor ons gebruikte bronnen, die van een andere werkzaam-heid der broeders dan die op zedelijk-godsdienstig terreinmelding maken. De eerste plaats vinden wij in de levens-beschrijving van Lambertus van Tyleta % die in het novadomus geplaatst werd om de aldaar wonende scholieren tedienen. Hij deed dit â€žinstituendo ipsos in scholasticalibus etbonis moribus". Hier is dus een der broeders onderwijzerder scholieren. Nemen wij evenwel een en ander in aan- j ingoling was, in liot â€žoude liuis" opgenomen. Ook Dier do Muden maakt melding vanvorscheidcno devote burgers, dio devote scholieren in hun huis opnamen (Ana>.,p. 2S

en 24). 1) Do geschiedenis van dit â€žnova domus" wordt ons uitvoerig door Dior do Mudenverhaald. Het werd met behulp van vier mannen, dio er hun gold of tyd aangiven, gebouwd. Dezo vier m.annen hielden dit huis in eigendom on verruilden hotlater voor een andor huLs, dat aan drio andere mannon l)ohoorde. Toen do laatstÂ?van deze drio stierf vermaakte hy hot â€žnova domus" .aan de broeders van hotFlorenshuis (Anal., p. 39-41). Do bestemming van dit liuis zal wel dezelfde geweestzyn als dio van hot â€žparva domus" in Zwolle om devote sciiolioren to lierbergen.Dior do Muden zegt, dat da.ar devote clerici gehuisvest waren, dio, â€žpostponontosscholas", onder toezicht van Florentius iiun brood mot .schryven verdienden. Ditâ€žpostponontos scholas" is niet geheel duideiyk. Het moet eigoniyk boteeko-non â€žna volbrachte studio". Hiormodo stommen evenwel de latere berichtenniot overeen. Zoo wordt ons van Petrus do Groda (Anal. p. S4) verhaald, d.athy het bestuur had over do devote â€žsc/io?arcs" in hot â€žnova domus"; zoo v.an Itodolfusvan Muden, dat hy de schdares

in hot â€žnova domus" diendo (p. 122); zoo v.an HenricusDonkels dat hy, om hot onderwys .aldaar to genieten, naar Doventor gekomenâ€žsub cura stetit nostre Domus cum aliis dovotis scholaribua" (p. 124). Hier wordtdus gesproken vatÂ? jongelieden, dio nog op school zyn. Misschien is hot â€žnova domus"oorsponkoiyk alleen gebouwd voor jongelieden, die do school reeds verlaten hadden,on is het later oenlgszins van bestemming veranderd. 2) Anal, p. 141-143.



??? 69 merking, dan zullen wij zien, hoe dit bericht onze opinie,dat de broeders zich alleen met de zedelijk-godsdienstige\'ontwikkeling der scholares bezighielden, niet omverwerpt.Lambertus was een ontwikkeld man. Tot op zijn drie entwintigste jaar studeerde hij; toen meldde hij zich bij debroeders aan, om hun behulpzaam te wezen in het bestuurvan het â€žnova domus". Broeder in den beperkten zinvan het woord is hij niet geweest. Hij was een hulp derbroeders en werd zeer door hen geacht en gewaardeerd 2).Bovendien kan het ons niet verwonderen, dat iemand, diezelf goed ondersvezen is, wanneer hij in een huis als het3,nova domus" geplaatst wordt, zich ook eenigszins aande studie der aldaar wonende scholieren laat gelegen lig-gen. En in de derde plaats moeten wij niet vergeten, dathet â€žnova domus" geen school in den eigenlijken zin deswoords was. Ware Lambertus, als broeder van het Florens-huis op do kapittelschool werkzaam geweest, dan alleenzou dit bericht togen onze meening pleiten. Dit evenwelwordt

ons noch van hem noch van een der andere broedersvermeld. Dat Florentius zelf geen rector of lector aande kapittelschool geweest is, achten wij ontwijfellxuir. Hijlis zeer zeker niet dezelfde persoon geweest, als de onsdoor Dumbar vermelde Rodiginus "). De bewijzen, dio mendaarvoor lieefb aangehaald, houden geen van alle steek.Het bericht van Hamelmann â– â€?) is door Hirsche aan zulkeen uitvoerige en nauwkeurige kritiek ondenvori)en, dat wij 1) Mon lioudo wol in hot oog, dat w?? volstrekt niot willen boworen, dat do broo-tlers zich nimmor en nooit mot hot ondorw??s hebben boziggohoudon. Ons onderzoekbepaalt zich tot den eersten H)d dor broodorschap. Ook Jl??bius (o. a. 0. S., W) bohan-dolt dezo pl.aat.s. HU ziot in Inuar hot eerste bericht, dat oen broeder des gemoonon]ovon.s zich mot hot ondorw??s hoeft beziggehouden. Dit nu bostryden wU. Â? 2) L. 1. p. 142. 3) Kerk- cn WcrcW. Derenter, blz. 300. 4) Hnmolmaim. Opcra-genealogko-historica, p. 321. ??) Hirsche, o. a. 0. S., C09-702.



??? 70 hierover niet meer behoeven te spreiden. Dumbar\'s berichtpleit evenmin voor de gelijkstelling. De volgorde, waarinde door dezen genoemde schoolvoogden voorkomen, en dewijze, waarop hij hem vermeldt, bewijzen dit voldoende.Nadat Dumbar Rodiginus genoemd heeft, zegt hij, dat deeerstvolgenden hem onbekend zijn. De eerste, die hij danvermeldt, is Johannes Bohemus, die leefde tijdens Gerardus.Rodiginus kan om die reden reeds moeielijk met Florentiusgelijkgesteld worden. Florentius zou dan, zoo de aan Dumbaronbekende schoolvoogden elkander althans zeer snel hebbenopgevolgd (anders is dit geheel onmogelijk) v????r zijn bekee-ring, schoolvoogd in Deventer zijn geweest. Daar Thomas,die wel van Bohemus spreekt Florentius niet als school-voogd noemt en geen der oudste berichten dit doet, achtenwij dit zeer onwaarschijnlijk, Dumbar zelf heeft zeer zekerniet aan Florentius gedacht, toen hij Rodiginus vermeldde.Anders had hij zeer zeker wel iets meer van hem gezegddan: â€žNa Vreden wordt er gewaegt van eenen

FlorentiusRodiginus". Ware het door Prof. Acquoy gegevene citaat uitde Kroniek van Arent toe Bocop niet van Arent toe Bocopzelf, maar uit een oude kroniek geput, dan zou het zeerzeker eenig gewicht in de schaal leggen. Nu heeft het,daar Arent te ver van de eerste broederschap af stond,te weinig waarde, om als bewijs te kunnen worden aange-merkt. Is bovendien onze beschouwing van het ontstaander broederschap juist, dan is een rector- of lectorschap vanFlorentius na zijn bekeering geheel onwaarschijnlijk. Gestelddus voor een oogenblik, dat hij werkelijk schoolvoogdgeweest is v????r zijn bekeering, dan staat het ondenvijzers-ambt van Florentius in ieder geval l)uiten de geschiedenisder broederschap. Van andere l)roeders vernemen wij, dat 1) Vila Fhrent., cap. XXIV, 2. 2) Zio Acquoy, Windesheim I, blz. 44, aanm. 7.



??? 71 zij lectoren zijn geweest, maar met hun intrek in de broe-derschap dit ambt hebben prijsgegeven. Zoo verliet Hendrikvan Herxen de school, waar hij lector was en voegde zich b^\'de broeders, omdat hij, zoo wordt ons uitdrukkelijk gemeld.God alleen wilde dienen Godefridus Toorn de Muerzawas in zijn jeugd lector aan de school, daarna wordt hijfrater. Al wordt er niet met zoovele woorden bijgezegd,(lat hij toen de school verliet, is dit toch zonder eenigentwijfel het geval geweest. Dit blijkt uit een gezegde vanAmilius, die hem venveet (natuurlijk met het gewone doel,om hem te vernederen): â€žquod in scholis sic alios docuisset".Ten overvloede wordt ons op een andere plaats nog ver-meld, dat hij lector ivas geiceest Van Bernardus Meyerlezen wij hetzelfde â– 1). Na deze uitwijding gaan wij over totde tweede door ons bedoelde plaats. Zij is van zeer weinig beteekenis. Eigenlijk behoefden wijhaar niet te vermelden. Alleen volledigheidshalve willen wijhaar behandelen. Nadat de broeders in Deventer teruggekeerdwaren

uit Amersfoort, waarheen zij uit vrees voor de pestgevlucht waren, werden de scholen geopend â€žet intraveruntscholas multi devoti Fratres" % Met deze â€ždevoti fratres" wor-den zonder eenigen twijfel de o]) die plaats herhaaldelijkgenoemde scholares bedoeld; terwijl de uitdrukking â€žiiitrarescholas" zooals eenige regels verder blijkt, beteekent: terschool gaan n.1. van de. scholieren. Het eenige, wat dezol)laats wat vreemd doet klinken is de uitdrukking: â€žmnllifratres". Doch dat hiermede do scholieren bedoeld worden 1) Cf. II. S. A, w!wr oen lovPiiHbcschrUving van hom voorkomt, fol. 210>-. OokAcquoy in zUn â€žKroniek ran het Z\\C(Asche fraterhuis" noemt dit feit (blz. K)), 2) Dumb.ir, Anal., p. 114. 3) IJ., p. (54. 4) U., p. 14a 5) L.L p. 40.



??? 72 blijkt ?¨n uit het verband ?¨n uit een dergelijke uitdrukkingbij Dier de Muden voorkomende op blz. 27. Dit zijn voor zoover mij bekend, de eenige plaatsen,waar men zou kunnen meenen, dat van een anderenarbeid der broeders onder de scholares dan van zedelijk-godsdienstigen aard gesproken wordt. Overal elders wordtalleen over dezen laatsten gesproken. Zoo lezen wij vanAlbertus van Calcar i), den derden rector van het Zwolschefraterhuis, hoe hij door zijn vader naar Zwolle ter scholegezonden, aldaar kennis maakte met de broeders. Deze spra-ken met hem over zijn eeuwig heil en raadden hem aanzich bij de scholares van het â€žparva domus" te voegen.In den eersten tijd wilde Albertus\' niet naar hen luisteren,totdat hij eindelijk door een collatie over de hel getroffenwerd. Van- dat oogenblik af werd zijn houding tegenoverde broeders anders. Hij luisterde aandachtig naar de colla-ties, en voegde zich eindelijk bij de scholieren van het â€žparvadomus." Van Theodoricus van Herxen wordt gezegd hoe hijDeventer verliet, â€žcompleto studio et

in utroque hom ine amagistris et fratribus plene in scolasticis et divinis bonisquemoribus institutus". De magistri zorgden dus voor zijn weten-schappelijke, de broeders voor zijn zedelijke ontwikkeling.Herhaaldelijk vinden wij melding gemaakt van collaties,die met de scholieren gehouden werden Nemen wij ditalles te zamen, dan blijkt hieruit,, dat de werkzaamheid derbroeders onder de scholares geheel hetzelfde karakter droeg,als Gerardus\' bemoeienissen met hen. De broeders komenin de plaats van Gerardus te staan. Wat die ?Š?Šne mandeed, doen zijn geestelijke kinderen na hem. Wij zouden



??? 73 deze werkzaamheid der broeders toevallig willen noemen,en wel in dezen zin, dat zij niet rechtstreeks voortkomtuit het eigenlijk karakter van hun broederschap, daarmedeintegendeel in strijd is. Het kan niet genoeg herhaald wor- â€?den, dat devotie en op-wekken tot een devoot leven heteigenlijk doel der broeders was. De werkzaamheid der scho-lares heeft onwillekeurig tot dit doel medegewerkt. Want /de betrekking der broeders tot de scholares was een sterkeband, die hen aan de wereld bond. En juist dit blijven in dewereld stelde hen in staat de kinderen dezer wereld toteen devoot leven te roepen. Waren de broeders door dezenband niet tot een leven in de wereld verplicht geweest,zij zouden zeer spoedig tot een zuiver monastieken staatzijn teruggezonken. De eerste devote vereeniging in Zwolle,die niets anders dan een devote vereeniging was, werdal zeer spoedig een klooster. De stichting van Ever-hardus werd een klooster i). Herhaaldelijk vinden wij mel-ding gemaakt van zulk een terugzinken tot den

klooster-staat "). De zusterhuizen, die dezen band met de buiten-wereld niet kenden, onderscheidden zich spoedig in niotsmeer van een klooster Trouwens, geon der vrije kloos-tervereenigingen uit dio dagen kon op den duur stand-houden De school en do werkzaamheid onder de scholares,hield de broeders in de wereld. Zoo bleven zij in do gele-genheid, do menschen tot een devoot\' leven te wekken. . iEn misschien is hierin wel de eigenlijke beteekenis vanGerardus\' en der broederen werkzaamheid onder de scholierente vinden. De eenmaal gewekte beweging bleef aldus gedu-rende een tal van jaren voortbestaan en sloeg diepe wortelen



??? 74 in liet leven des volks. Dat dit van groote beteekenis iszal niemand ontkennen. De devotie toch gaf aan de vroom-heid des volks een eigenaardigen stempel. De bekeering,waarmede zij begon en het leven na de bekeering, datzij eischte, droegen een individueel mystiek karakter. Plot-seling kreeg iemand een â€žinslag" Een bepaald persoonwerd op een bepaalden tijd door een mystieke werking Godsbekeerd. Na zijn bekeering leidde hij een leven van bevin-delijke vroomheid. Dat deze richting in het godsdienstigleven van ons volk vooral in lateren tijd van groote betee-kenis is, behoeven wij niet aan te toonen; wij kunnen ditook niet, daar wij dan de eene helft van het godsdienstig levenvan ons volk zouden beschrijven. Wij eindigen daarom hier ditonderzoek naar het ontstaan en den aard van het frater-huis en de beteekenis, die wij in dit opzicht aan FlorentiusRadewijns moeten toekennen. Voordat wij dit hoofdstuk besluiten, moeten wij volledig-heidshalve nog Florentius\' wijding tot priester vermeldenGerardus zond hem te dien einde met een

aanbevelend schrijvenvan deji prior te Munikhuizen naar den bisschop van Worms,(he hem tot priester wijdde. Lang v????r Gerardus\' dood zaldit feit wel niet hebben plaats gevonden. Gerardus steldedeze waardigheid te hoog, dan dat hij haar anders dan nalang overleg aan iemand zou toekennen. Eenmaal slechtsdeed hij het. Wel\' een bewijs, hoe hoog Florentius door hemwerd geacht. 1) Men vcrgeiyke voor don goheelen .-uird dezer vroomheid, MoH\'s liniymdn,(Amsterdam, Â?54)\' I. Eerste afd. H, Hl, IV, V, VI en VII. 2) Cf. Vila Floreni., cap. X, 2 en Dumbar, Anal, p. 7.



??? . HOOFDSTUK ILFlorentius\' leven na Gerardus\' dood. Gerardus stierf den Augustus 1384. Waar men liet fraterhuis als door - Gerardus gestichtbeschom\\1;, ligt het voor de hand aan te nemen, dat Flo-rentius door hem op zijn stertbed als rector van deze ver-eeniging is benoemd. Is evenwel onze beschouwing juist en is ervan een eigenlijk fraterhuis nog geen sprake, maar alleen vaneen devote vereeniging, die een deel uitmaakte van het ganschedevote leven in Deventer, dan is zulk een benoeming eenonmogelijkheid. Deze veronderstelt een organisatie. Waar dezeniet bestaat, is ook een rector in den eigenlijken zin van hetwoord niet mogelijk. Wij leggen nadruk op do woorden een,,rector in den eigenlijken sin van het woord." Want wijwillen niet ontkennen, dat Gerardus Flor?¨ntius wel degelijkals zijn opvolger heefb aangewezen. Doch opvolger waarvan ?Zijn opvolger als bestuurder van het fraterhuis? Neen, z^nopvolger als hoofd der gansche dovoto beweging. Dit maaktnatuurlijk een groot verschil. Flor?¨ntius

treedt in Gerardus\'plaats. Hij zal voortaan de devote beweging besturen enbeschermen. Do broederschap was slechts een engere kringin deze groote beweging, zooals er misschien meerderebestaan hebben Al was zij de voornaamste, dit neemt 1) Cf. Viia FlorenL, VIII, 2.



??? 76. niet weg, dat zij een onderdeel van het geheel was. Voordit geheel wees Gerardus Florentius aan. Zoo vermeldt onsThomas dat om Gerardus\' sterfbed zijn â€ždiscipuli" stondenen hem beangst vroegen, hoe het in de toekomst met hengaan zou, wanneer hij er niet meer was. Gerardus wees toenop Florentius en zeide: Hij zal u tot een vader en leidsman(â€žpater et rector") wezen. Ook al denken wij hier aan zijndiscipelen in den beperkten zin, n.l. aan de mannen van hetvicariehuis, dan behoeft deze benoeming van Florentius nogniet dat offici??ele karakter te dragen, waaraan wy denken,wanneer wij van een benoeming tot rector spreken. Maarwelk recht hebben wij bij deze discipuli alleen aan de man-nen der broederschap te denken? Ook H. S.\' B geeftons een dergelijk bericht. Hier treedt Florentius in deplaats van Gerardus, als hoofd en leider der devote beweging,in haar geheel. Alleen Busch schijnt, overeenkomstig hetkarakter zijner traditien, aan iets meer te denken dan aan eeneenvoudig zedelijk leiderschap van Florentius over de

ganschedevote beweging. Hij spreekt althans van â€žomnes patres devo-ti(os) dominus (m) Florencius (m) retor(em) presbyteri(os) etfratres congregacionis Baventrieiisis", die om Gerardus\' legerstonden. Hier is dus de congregatie het ?Š?Šn en het al.Eigenaardig is, hoe bij Buscli het toekomstige klooster deplaats inneemt, die Florentius in de andere bronnen bekleedt.Op de vraag der broeders wat zij in de toekomst doen moesten,wanneer zij hun beschermer niet meer hadden, antwoorddeGerardus, dat zij een klooster moesten bouwen. NadatGerardus omtrent den bouw en de inrichting van dit kloosteruitvoerige bevelen gegeven had, maakte hij Florentius tot hun hoofd. â€žHiis dictis dominum Florencium Radevini____, * 1) Vita Gerard. Magn., cap. XVI, 2 on 3. 2) IL S. li, fol. 107\'. 3) 1. 1. p. 203 cn 204.



??? 77. omnibus rectorem prefecit et loco sui ut patrem honoran-(lum cuius sanis consiliis et doctrinis omnes acquiescere etobtemperare deberent......" In verband met Busch\' beschou-wing omtrent de congregatie als door Gerardus\' toedoenvoornamelijk gesticht en onder zijn patronaat voortlevende,hebben de woorden bij Busch â€žomnibus rectorem prefecit"waarschijnlijk de bedoeling, dat Florentius door Gerardustot rector van het fraterhuis is benoemd. Dat dit evenwel niet juist is, leeren ons andere berichten.Zoo zegt Dier de Muden, dat Florentius een ernstig tegencan-didaat voor het rectoraat gehad heeft in Johannes van H??xter;â€žtandem", zoo gaat hij verder, â€žconvenerunt in dominumFlorencium" Zulk een geval is, dunkt ons, onmogelijk wan-neer Busch\' bericht nauwkeurig is, dat Gerardus Florentiustot rector heeft gemaakt. Met dit bericht van Dier deMuden kunnen wij wel de gegevens uit de andere bronnenrijmen 2). - Het is immers zeer wel mogelijk, dat GerardusFlorentius als hoofd der devote heiceging lieeft

aangewezen,maar dat later, toen er een rector van het fraterhuis benoemdmoest worden, de beslissing eenigo moeielijkheden opleverde,dat er althans eenigo aarzeling was, wien te benoemen.Wij zullen waarschijnlijk het best doen de rectorskeuzevan Florentius eenige jaren later te stollen, en wel modeop grond van den brief, die bij do ruiling der twee huizen,(lat van Florentius en Zwedera van Runen, is uitgegevenin het jaar 1391. â€” In dezen brief wordt nog niet vanFlorentius als den rector van het fraterhuis gesproken. Wol 1) Annl. I, p. 8. 2) Mon kan ons vragon, waarom wU Husoh verworpen, wanneer liU mot anderobronnen str??dt. Mon bedenke ovonwol, hoo wU vroeger do traditie â€žBusch" hobbonbestreden cn haar onhistoricitoit, wat betreft het ontstaan der brooderschap, hobbonaangetoond. Dezo boricliton omtrent liot sterfbed van Gorardus hangen diuirmedowodorom nauw samen. Waar w?? dus in andoro bronnon op dit punt andero voor-stollingen vindon aarzelen wy niot Busch ook hier voor onhistorisch to verklaren.



??? 78. van het â€žregiment" der drie heeren Florentius, Brinckerincl:en de Gronde, of van degenen, die daartoe benoemd zullenworden, maar niet van een â€žregiment" van Florentiusalleen. Zoo lezen wij aldaar â€žSoe solen die ghene, diein der tijd in den vorsz. huysen ende erven sitten endewoenen soelen "wesen onder regimente deer vorsz. herenFlorens, heren Johans ende^ heren Johans of dier ghene diedaer toe ghesat ende deputiert loerden...." enz.; en op devolgende kolom: â€žVoert weert zake dat die gene die denvorsz. huysen ende erven woenden hem also hadden enderegierden, dat het her Florens her Johanne ende her Johannevorsz. ofte den ghenen, die daer toe deputeert ende ghesatrcorden alse vorsz. is nyet en hehaghede en wilden dingendoe ende oefenen die theghens die eere Goedes waren endeonser stad ende sie die dan nyet aflaten en wolden bij radeende heyten der gheenre deen dat regiment daer af bevolen ware alse vorsz. is....." enz. In dezen brief wordt dus herhaaldelijk van een regiment gesproken van drie maimen,en nog

niet van het bestuur van Florentius alleen. Offici??elwas in dat jaar Florentius dus nog geen rector van het frater-huis. Dat Florentius eerst na jaren tot rector van het fraterhuisgekozen is, strookt geheel met onze zienswijze omtrent het: ontstaan van het fraterhuis. Langzamerhand groeide de vrij(>broedervereeniging aan, langzamerhand kreeg zij een organi-. satie. De gemeenschappelijk samenwonende broeders haddenI in den eersten tijd geen rector noodig. Bij het grooter wordenvan den kring werd natuurlijk meer organisatie een nood-zakelijkheid. De ruiling van het huis in de â€žEnghestraete"en de â€žFundes steghelen" is wellicht de aanleiding geweesttot zulk een eerste regeling van het leven der broeders.Ook de in 1396 uitgegeven brief bevat eenige nadere bepa- 1) BU Dumbar, Kerk en WercUl Devent., blz. iX??.



??? 79. lingen omtrent de inrichting en de werl^zaamheid der broeders.Toen werd vastgesteld, dat er minstens vier presbyters enacht of meer clerici moesten wezen; en dat deze aan anderedevoten, voornamelijk wanneer deze later in Windesheimof eenig ander klooster, dat met de broederschap in betrek-king stond, een religieus leven wilden gaan leiden, herbergingmoesten verschaffen. â€” Wij laten hiermede dit punt rusten.Gaarne geven wij toe, dat de conclusie uit de zooeven doorons uit den ruilingsbrief aangehaalde woorden, misschienwat al te gewaagd is. Wisten wij het jaar van Johannesvan H??xter\'s dood, dan zouden wij met meer zekerheidkunnen spreken. Want is deze v????r 1391 gestorven, danmoet de ons door Dier de Muden vermelde rectorskeuzeeveneens v????r dien tijd zijn gevallen. De toestand der devoten na den dood van Gerarduswas verre van gunstig. De haat der burgerij keerde zich zoosterk tegen hen, dat zij eindelijk zich zelfs bijna niet meer opstraat durfden te vertoonen Door de bemoeiingen van

denschepen ter Porten, die openlijk partij voor hen koos, werd hunl)Ositie eindelijk wat beter. De broeders van het Vicariehuisdeelden evenwel niet in die algemeene verachting. Er warenburger?Š??, die niettegenstaande zij de devoten in het algemeenmet een doodelijken haat achtervolgden, dezen mannen hunhoogachting niet konden onthouden. Boven deze allen deeldeFlorentius in de liefde der burgerij. Hij werd door velenen dat door aanzienlijke burgers, hoewel geen devoten, be-mind. De twee jaren na Gerardus\' dood gevolgde stichtingvan Windesheim, meenen wij daarom niet in do eersteplaats aan de ongunstige tijdsomstandigheden te mogentoeschrijven; voor de liroederschap althans waren de tijden 1) 11. s. A, fol. air. 2) Cf. AikiI., p. -\'1 011 f\'itii Flunut., cap. X, 1.



??? 80. niet z???? ongunstig, dat zij daardoor tot de stichting van "Win-desheim zouden bewogen zijn. Zeer zeker hebben de ongun-stige tijdsomstandigheden medegewerkt, maar de oorzaak vanWindesheim\'s stichting ligt dieper, en wel in de devote bewe-ging zelf. Zien wij wel, dan is Windesheim de eigenlijke stich-ting der moderne devotie in Deventer. Men versta ons wel. W^\'zullen geen oogenblik aarzelen het fraterhuis ee7i stichting derdevotie te noemen. Ons geschrift tracht het ontstaan van ditfraterhuis te begrijpen, zijn wording te beschrijven, voor zoo-ver Florentius er in betrokken is. Maar al is het fraterhuismede uit de moderne devotie ontstaan, dit neemt niet weg,dat Windesheim de stichting der devoten in Deventer genoemdmoet worden. Ten bewijze van deze stelling ver\\vijs ik aller-eerst naar de in 1396 uitgegevene declaratie van eenigeWindesheimsche broeders. Ik acht dezen brief van bijzondergroot belang, omdat hij een duidelijke en door de eersteWindesheimsche broeders juist met het doel om een verkeerdevoorstelling te voorkomen,

uitgevaardigde nadere verklaringis, om welke reden en met welk doel Vrouwe Zwedera haarhuis aan de broeders van het Vicariehuis heeft afgestaan i).Florentius en de Gronde, zoo lezen wij daar, trachtten, toenzij het getal der devoten zagen toenemen en tevens be-merkten, hoe gevaarlijk een verblijf in de wereld voor henwas, voor hen plaatsen te vinden, waar zij, tegen de scha-delijke invloeden van een verblijf in de wereld beveiligd,zich konden vestigen; maar dit niet alleen, zij wenschtenook zelve zulke huizen voor hen te bouwen. Mij dunkt, wan-neer wij dit gelezen hebben, verwachten wij, hoe daaropvermeld zal worden, dat God hunne pogingen zegende enhun door de milde schenking van Vromve Zwedera van 1) To vinden bU Lindebom, Ilist. Episc. Dav., p. 97 cn Dumbar, Kerk- en Wereltl.Deventer, blz. 008.



??? 81 Ptunen in staat stelde aan dit voornemen gevolg te geven. Dochdit is niet het geval. De brief gaat verd&r met de stichting vanWindesheim. Windesheim was dus de geschikte woonplaatsvoor de devoten; hierheen konden aUen zich begeven, die dewereld volkomen wilden ontvluchten, die alle, ook de uitwen-dige, gemeenschap met. haar wilden verbreken. Doch toenWindesheim gesticht was bleven er nog verscheidenen, die??f door ziels- of lichaamsgebreken verhinderd, geen religieusleven konden leiden ??f om een andere reden Windesheimniet begeerden. Voor diegenen, die achtergebleven waren,wenschten de Gronde en Florentius eveneens een woningte bouwen, en daarmede is de declaratie aan haar eigenlijkonderweii) gekomen n. 1. de overdracht van het huis vanZwedera aan de broeders. Windesheim gaat hier dus aanhet fraterMiis vooraf. Eerst Windesheim. Dit was voor dedevoten de eigenlijke woonplaats. Toen er nog anderen over-bleven, die om een of andere reden anders gezind waren,besloten de Gronde en Florentius ook

voor dezen een huisto bouwen; dit werd het eigenlijke fraterhuis. Wat wij in heteinde van dezen brief (en ook in de in het jaar 1396 uit-gevaardigde acte van Zwedera, Florentius en Brinckerinckvinden omtrent de bestemming van dit huis, stemt metdeze voorstelling geheel overeen. In dit huis moeten opge-nomen worden geestelijken en leeken, die door de broedersvermaand moeten worden de wereld te verlaten en eenreligieus leven te gaan leiden, en in de eei-ste plaatsjongelieden, die in een der Windesheimsche. kloosters wen-sehen opgenomen to worden. Dezen moet men beproeven;men moet onderzoeken, of zij wel wezenlijk lust en krachtbezitten om in een klooster te gaan. Het huis van Zwederais dus een voorportaal van AVindesheim, wordt geheel aan 1) Lindebom, L 1., p. 9" cn Dumbar, Kerk. cn Werelll. Deventer, blz. CO?–. 6



??? 82. Windesheim dienstbaar gemaakt. "VVindesheim is hier deeerste en de groote stichting, het fraterhuis komt eerstin de tweede plaats. Ook Vornken heeft deze voorstelhng. Toen Gerardusgestorven vi^as, zoo verhaalt hij, nam de devote bewegingonder het volk sterk toe. Het getal der devoten groeidehoe langer hoe meer aan. De broeders in Deventer over-legden toen, hoe zij deze beweging het best ter eere Godskonden bestendigen. Na eenig beraad meenden zij niet beterte kunnen doen dan een klooster te stichten, waarheen dedevoten de toevlucht konden nemen. Zij meenden daarmedegeheel in den geest van Gerardus te handelen. Ook hier,als boven, is dus Windesheim de stichting der modernedevotie. De berichten van Thomas en Dier de Muden over destichting van Windesheim zijn zeer spaarzaam. VolgensThomas had Gerardus reeds het plan gekoesterd een kloos-ter en wel een van de orde der reguhere kanunniken tostichten Van Florentius meldt hij ons, dat hij met inspan-ning van alle krachten er naar streefde, zoovelen als hij maarkon te

bewegen tot een leven van wereldverachting. Hij zonddaartoe verscheidene personen naar verschillende bestaandekloosters, en naar nieuwe stichtingen, die daartoe door hemwerden begonnen. Onder deze kloosters eri nieuwe stichtingenwordt dan in de eerste plaats Windesheim genoemd Diei-de Muden zegt eenvoudig, dat de reden der stichting vanWindesheim gelegen was in de vrees, dat de devoten hungemeenschappelijk leven door den naijver van anderen nietmeer zouden kunnen voortzetten. Daarom werden eenige 1) Acquoy, Windesheim III, blz. 244. 2) Vita Gerard. Magn., XV, 3. 3) Vita Florent., XXVII, 1. Tot do nieuwe stichtingen behoorden eveneeas het kloos-ter MciriCnbom bU Arnhem cnNieuwlicht by Hoorn (vgl. Acquoy, t. a. p., blz. 22â€”25).



??? 83. broeders religieuzen, opdat de devoten onder hun bescher-ming hun leven zouden kunnen voortzetten. Beslist bevestigen of beslist tegenspreken doen dezebronnen de ovengenoemde voorstelling niet. Omtrent deverhouding van Windesheim en het fraterhuis zeggen zij wei-nig, dat beslissen kan. Dat Busch geheel de voorstelling is toegedaan, dat Win-desheim de eigenlijke stichting van de moderne devotie is,behoeven wij slechts te herinneren De devoten geven bijhem eenvoudig gevolg aan den uitdrukkelijk verklaarden wilvan Gerardus. Nadat wij de voorstelling der bronnen vermeld hebben,willen wij ten bewijze van onze stelling nog eenige zakenin herinnering brengen. Men lette allereerst op de personen, die over de stichting vanhet klooster beraadslagen en haar ten uitvoer leggen. Dezemannen behoorden volstrekt niet allen tot de broederschap.Hendrik van Wilsem -) en Berthold ten Hove Â?) wju\'en een-voudig devoten. De stichting was dus een zaak der devotebroeders in \'t algemeen. Florentius is hun leider. Zij over-leggen met elkander.

Ware het fraterhuis toen reeds eenbepaalde, de stichting der devotie geweest, dan zou aan- *sluiting aan deze vereeniging en een van deze vereeniging |uitgaande stichting van Windeshoim geheel natuurlijk zijngeweest\'\'). Nu staat de broederschap nog niet als een afge-sloten geheel te midden der devoten, maar is zij een deel vanhet geheel. Dit geheel sticht AVindeshehn. Gesteund wordt deze voorstelling door het gansche karak- 1) Chron. Winiloslioincnso, p. ?„50. 2) L. 1., p. 101. 3) L. I., p. 105. 4) Zoo Dolpnat, a w. blz. 214. IIU sprookt van Wiiuicslicini als â€žoen boschormmiddolvoor do fr.atorhulzon".



??? ter der devotie. Zij is monastiek van aard. De eerste broe-derschap vereenigde zich tot een devoot, d. i. een ingekeerd,, een â€žstervend" leven. De devoten %vilden de wereld\' ontvluchten â€” Windesheim maakte hun dit gemakkelijk.Zoolang de devoten ook niet plaatselijk geheel aan hetrumoer en de ijdelheden dezer wereld onttrokken waren,; bleef hun leven nog steeds gevaarlijk; zij mochten eens totafval verleid worden! Daarom moest Windesheim gestichtworden % Met een enkel woord willen wij de beteekenis van Floren-tius in dezen aangeven. Hij ging niet naar Windesheim.Waarom niet?\'Zelf geeft hij nergens een bepaalde verklaringvan zijn blijven â€žin seculo". Zij zal wel te vinden zijn indezelfde overleggingen, die Brinckerinck van de toetredingtot den stand der regulieren terughield en Herxen hetfraterhuis boven Windesheim deden verkiezen Hij wilde,zoover als dit eenigszins mogelijk was, in de wereld blijven,om daar zielen te winnen voor de devotie. Daarom legde hijzich dit offer op. Een offer is het zeer zeker voor hem 1) In IL S. B

vinden wU telkens deze eigenaardige uitdrukking. 2) Ik heb mU by deze voorstelling omtrent don .aard van Windesheim cn zyn ver-houding tot hot fraterhuis meermalen afgevraagd, of ik in dezon verschil van Prof.Acquoy in zyn bekend werk. Leos ik Prof. Acquoy\'s verhaal van de stichting vanWindesheim, dan zeg ik; neen. Hy laat zeer duideiyk uitkomen dat do stichtingeen zaak is van alle devote broeders on niot van dio van hot latero fraterhuis enook in zyn vorder verhaal volgt hy geheel Vornken (blz. 03), dio toch naar wy mee-nen ultdrukkeiyk zegt, dat Windesheim eenvoudig een voortzetting is van liot werk,dfit door Gerardas begonnen is. Bovendien zegt Prof. Acquoy in zyn a.angehaaldartikel uit do Verslagen en Mededeelingen uitdrukkoiyk, dat devotie het eenigeen grooto doel was ook dor bewoners van hot fraterhuis. Het eenige verschilpuntligt myns inziens In de verhouding tusschen Windesheim en het fraterhuls. Daar liyin zyn Windesheim by do stichting van het fraterhuis geheel Busch\' tr.aditie volgt,en dus hot fAterhuis reeds v????r

Windesheim laat ontstaan, zal er op dit puntnoodzakeiyk eonig verschil tusschen my en den hooggeleerden schryvor mootent)e8taan. Laat men do traditie â€žBusch" varen, dan springt Windesheim als vanzelfnaar voren, en komt te sta.an tasschon Gerardus en het fr.aterhuls. 3) Z. b., blz. O.J.



??? geweest. Hij begunstigde de sticliting van Windesheim, hijhielp haar tot stand komen, maar zelf bleef hij buiten Win-desheim\'s muren. Wij hooren zijn smart als trillen in dezewoorden, wanneer hij schrijfb aan Vos van Heusden: â€žEtquamvis aliqui pro primo afficiuntur ad nos et nobiscum pertempus bene stant contenti, visa tarnen postea quiete etconversacione vestra sancta per vestras confabulaciones leviterad vos afficiuntur, sicut fuit cum domino Johanne Brincke-rinc, qui in Windesem libenter voluisset investiri. Etiam pater----??ic fuit vobiscum et cum aliis aliquibus, qui nunc sunt vobiscum. Non moveat quod sic scribo propter deum...."Hun leven was rustig â€” zij werden niet gestoord door hetgedruisch der hen omringende wereld in hun vrome over-peinzingen. Zij konden zich geheel wijden aan het ideaalhuns levens. Niet alzoo Florentius. Hij bleef in aanrakingmet de wereld. Hij moest al de vragen aanhooren van de-genen, die hem bezoeken wilden en raad en voorlichtingnoodig hadden; die soms in zoo grooten getale tot hemkwamen dat hij geen

tijd had zijn eigen godsdienstplichten,waar te nemen % Hij had zijn collaties, moest voor deschoheren zorgen. Hoe gaarne had hij zich daarom in hetstille Windesheim laten opnemen! Maar hij bleef in Deventeren werd zoo de stichter van het invloedrijke en beteekenis-volle fraterhuis. Wij willen deze opmerkingen over den aard van Windes-heim, zijn verhouding tot het fraterhuis en de plaats, dieFlorentius in dezen inneemt, besluiten met oen kort verhaalvan de stichting van dit klooster. Na wat Prof. Acquoyhierover gezegd heefb, zal men onze weinige uitvoerigheidbegrijpen. Wij moeten trouwens beknopt wezen, daar Win- 1) Dusch, 1. 1., p. 43. 2) Vita Florent., XIV, a



??? 86. desheim, voorzoover het niet in eenig direkt verband metFlorentius, of het door hem gestichte fraterhuis staat, buitenonzen horizon ligt. Reeds Gerardus had een dergelijk plan, als thans zouworden ten uitvoer gelegd, gekoesterd. Na zijn dood over-legden de broeders, door de ongunstige tijdsomstandighedenmede daartoe gedreven, hoe zij het best in Gerardus\' geestzouden handelen. Besloten werd een klooster van de ordeder reguliere kanunniken te stichten. Johannes Brinckerincktrok met eenige anderen het land door om een geschikteplaats te zoeken. Zij vonden er eene op de Veluwe bijHattem. Doch toen Florentius met nog zes broeders detoestemming van aldaar een klooster te mogen bouwen, aanden bisschop ging vragen, weigerde deze zijn toestemmingte geven, zoo men niet op zijn gebied bouwde. Deden zijdit, dan beloofde hij hun zijn bescherming. Alzoo werdbesloten; en op het aan ?Š?Šn der mede tegenwoordige broe-ders toebehoorende stuk land in Salland, zou het toekom-stige klooster verrijzen. Toen de bouw ver genoeg gevorderdwas, ging

Florentius tot den bisschop en verzocht hem hetklooster door zijn suffragaan te willen laten wijden. Nadateenige bezwaren, als het onvoldoend geldbezit der broedersen hun onbekendheid met de instellingen der regulierekanunniken waren overwonnen, had den 17\'\'" October 1387de inwijding der kerk en de wijding der eerste broedersplaats. Na de stichting van Windesheim bleef het getal dergenen,die in het klooster hun ideaal niet vonden en toch een vande wereld afgezonderd leven wilden leiden, zoo sterk toe-nemen, dcCt de broeders van het vicariehuis een dicht bijhun woning gelegen pand van Jan Peters Vreden in erf- 1) Acquoy, Windesheim I, blz. 40-49 en blz. 02-72.



??? 87. pacht namen. De twee woningen waren aan den voorkantder straat door een tusschenliggend huis, aan den achter-kant alleen door een muur van elkander gescheiden. In dezenmuur maakten zij een opening om zoo gemakkelijk gemeen-schap met elkander te houden. In 1891 werd het pand van Jan Peters Vreden door degoedwilhge beschikking van Vrouwe Zwedera van Runenverruild tegen het pand, waarin deze met haar devote gezel-linnen in de Pontsteeg woonde. In het eerst was de magi-straat van Deventer onwillig in deze ruiling toe te stem-men. Doch toen Zwedera de voorspraak van haar machtigeerfgenamen, Zweder van Rechteren en Wijnoldus van Arn-hem, bij den magistraat had ingeroepen, bevestigde dezemet een publieke acte de ruiling der beide huizen Indeze acte werden eenige bepalingen omtrent de levenswijzeen het doel der stichting gemaakt. De bewoners vanhet huis moesten alle menschen, die God wilden dienen,ondersteunen met raad en daad. Om dit te kunnen blijvendoen werd hun, zoolang zij op dit erf woonden,

verboden 1) Ovor ilozo Zwodora vorgoiyko mon II. S. A, fol. 182r-189v cn do Codox D vanJIoll, (uitgogovon door W. B. E. M. Opzoomor, \'s-Gravonhage, 188G) blz. Â?5-50. 2) Volgon-s Dolprat is dozo ruiling oorst in 1300 doorgogiuin on liobbon do broodorstoon oorst van hot huis bozit kunnon nomen. Ik meen, dat deze mooning onjuist is.JL S. A vomieldt ons niets van zulk een lang oponthoud. Toon Zwedera zag, datdo Raad onwillig was riep zt) do hulp in van hare invloodr^ko bloodverw.anten endezo verkregen bU den liaad der stad do toestonmiing; van eon wachten van v^jfj!U-en vornomon wy niots. Do gohoolo za.ak schynt my uitgemaakt door do d.atooringvan de ruilingsoorkondo. Dozo staat op hot j.aar 1301. Waarom zou do Ra.ad, n.adat hyoponiyk verkliuird heea toe to stemmen, nog vyf jaren gewacht hebben? De ookdoor Dolprat a;ingeh.\'uildo koopbrief van den ambtman van Zallandt, waarby aande broeders eenigo morgen Kond werden geschonken (cf. 11. S. C) bevestigt bovendiendo voorstelling, dat do ruiling in 1301 workoiyk heeft

plaatsgevonden. (Zie Dolprat,a. w., blz. -Jcr^n 41.) Op blz. 40 st.aat nog een onjuistheid. Da.ar wordt Clemenciav.an Amerongon, do weduwe vjui Zweder v.an Runen. Clemencia on Zwedera zyntwee personen. Ook Uilhring (a. .a. O., S. 110) stolt do ruiling in 139i5 ovon.als Dolpr.atB??hringer (ii. .o. O., S. 040) sprookt van don stichting.ibrief van im. Dit is onjuist.Wanneer men do brooderschap reeds terstond door Gerardus laat ontstaan, komtmen met dit nadere verdrag van 1300 in stryd.



??? 88 ooit eenige kloosterorde aan te nemen. Dit zijn de eenigebepalingen, die hier omtrent den staat van het fraterhuisegeven werden. In de anno 1396 uitgevaardigde acte wer-den hieraan nog eenige bepalingen toegevoegd. Welke dezewaren, en welke hun beteekenis voor het fraterhuis was,hebben wij vroeger gezien Het pand in de Pontsteeg lagniet aan de straat. Het was een groot erf, waarop tweehuizen stonden; langs twee wegen kreeg men toegang totde straat. Het schoot van achteren tegen het pand derbroeders in de Engestraat aan % Met de ruihng had niet terstond de verhuizing plaats.Florentius het eerst de twee huizen verbouwen, opdat zijeen geschikte verblijfplaats voor de broeders zouden wezen %Daarna had de verhuizing der broeders plaats. Een beschrij-ving hiervan geeft ons E. S. B in de bovenvermelde bio-graphie van Zwedera. Ieder der broeders nam een stukhuisraad op zijn rug of in zijn armen en droeg het zoo naarde Pontsteeg. Een hunner zag in deze verhuizing een ge-schikte gelegenheid, om zich in wereldverachting en zelfver-zaking\'te oefenen;

hij deed daarom het volgende: â€žMatulassive urinales ollas omnium fratrum undecunque collocans etfune colligitas in collo torquis instar per plateas publice ferret!"Eigenaardig is, hoe aan de beschrijving van dit ganschetooneel de verzekering voorafgaat, dat h?Št een schouwspelwas, dat God en al Zijne engelen aangenaam, voor dedevoten leerzaam en stichtelijk, maar in de oogen derwereldsche menschen bespottelijk was Zoo werd in het jaar 1391 het eigenlijke fraterhuisbetrokken. Toen had de broederschap een eigen huis met 1) blz. 79. 2) Vgl. do ruilingsoorkondo. Dumbar, Kerk- en Wereltl Deventer., blz. 604 on 005. 3) Registrum bononan domus Florentii, in do Analecta, I, pag. 224. 4) H. S. A, fol. 184V. I> !



??? 89. genoeg ruimte, om ooli aan anderen onderstand te sclienken,toen werden naar alle waarschijnlijkheid de eerste bepa-lingen gemaakt, of althans officieel omschreven en vastge-steld Zeer terecht zegt Dumbar dan ook, nadat hij deruilingsoorkonde heeft medegedeeld: â€žZie daar de stichtingvan ons Fraterhuis voorgevallen in het jaer 1391", en hetâ€žRegistrum bonorum": â€žPrincipalem locum, in quo Domusnostra edificata est, que pro nunc dicitur Domus dominiFlorencii, ipse dominus Florencius commutavit cum dominaSwedera de Runen". Tot het jaar 1398 vernemen wij niets van Florentiusnoch van de met hem nauw samenhangende broederschap.Het leven der broeders ging binnen de muren van hetafgelegen huis in de Pontsteeg rustig voort -), tot in hetjaar 1398 hun rustig leven eensklaps door de uitbrekendepestziekte werd gestoord. Het fraterhuis werd niet gespaard.Johannes Kessel werd ziekenverzorger der broeders; reedsden volgenden nacht werd hij door de vreeselijke ziekteaangetast en bezweek. Wat zouden de broeders

doen?Gewaarschuwd door het voorbeeld van Gerardus, die bij eenvorige epidemie was bezweken, wenschten zij boven alles,dat Florentius zich uit de besmette stad zou verwijderenDoch hij niet alleen, alle broeders, die niet beslist noodigwaren in het fraterhuis, moesten de stad verlaten, wilde 1) Joli. Busch zogt, dat do bcpalhigon oii roglomonton van liot fraterhuis reedsdoor Gerardus z^n gemaalct (1.. 1,, p. 255). Dat dit zeer zokor niot waar i.s, leertons Thomas, die in zyn vita ArnMi Sdioonhoven mododeelt, dat do instellingenv.an het fraterhuis vim Florentius zyn (vita, C). 2) Hadden wy niot roods vroeger uitvoerig over do werkzaamheid dor broedersgesproken, dmi zouden wy hier oon geschikte gelegenheid hobbon, over do werk-Ziiamheid dor broeders uit to wyden. Prof. Acquoy gooft in zyn moor ivangohaald arti-kel uit de Verslagen en Mededeelingen oen zeer aanschouwoiyk beeld van het Zwolscheflraterhuls, dat in allo opzichton mot het Dovonterscho overeenkomt 3) Vgl. den eersten der door Dumbar in zyn analecton aangoha-aldo brieven v.anGerrit

van Zutfoft (ald. I, p. 88-00).



??? 90. men niet in korten tijd het gansche huis door de vreese-hjke ziekte zien uitgemoord. Florentius wilde gaarne blijven;de andere broeders niet minder, maar dan stond de geliefdestichting wankel! Deze overweging gaf ten slotte den door-slag en de broeders vertrokken, enkelen uitgezonderd, dieals zielverzorgers der devoten in Deventer achterbleven. De reis ging naar Amersfoort, waar zij door twee devotepriesters in huis werden opgenomen. Met de broeders gingenverscheidene devote scholieren mede. Het gansche jaar 1398bleven zij daar. Ook hier werkten de broeders met allekrachten aan de uitbreiding der devotie. Verschillendetochten werden naar Amsterdam en Utrecht ondernomen,om de zaak des Heeren te bevorderen. Met de achterge-bleven broeders bleven zij in drukke briefwisseling % Aan-doenlijk zijn die brieven, getuigende van een hartelijke,broederlijke liefde jegens elkander! Telkens willen zij terug-keeren â€” â€žlaten wij slechts voor eenige dagen mogen over-komen, om u te troosten en te helpen" zoo schrijven ze.Boven allen was Florentius

begeerig om naar Deventerterug te keeren. Eenmaal wilde hij in het geheim gaan. Hijgaf voor een bezoek te wiUen afleggen bij den prior vanMunnikhuizen. Het verwekte evenwel argwaan bij de broeders,dat hij zoo geheel alleen wilde gaan; zij vroegen hem daaromnaar het doel van den tocht, en zoo kwam zijn eigenlijk planaan het licht"\'). Niet alleen Johannes Kessel, maar ook Lubber-tus ten Busch werd door de pest ten grave gesleept. De smart,waarmede deze tijding werd ontvangen, was groot. Hij werd 1 a 1) Cf. Epist. in do Anal. p. 92, â€ž....ut caritas non poroat noccsso fuit, ut allqulrecedoront, nc^omnes nos in poriculum ponoromus et Domum nostram in ruinara....;dolemus enim omnes, quod magister Gorardas et quidam alii socum in postilentiapermansorunt ot non fugorunt" 2) Dozo briefwlssoling is door Dumbar in zijn Analecia, I, opgenomen, p. 83-n.3. 3) p. 100. 4) p. 107.



??? 91. hun van het hart gescheurd AmiUus werd door deziekte aangetast Geen wonder, dat voor Florentius en dezijnen het verblijf te Amersfoort een lange martehng was.Ware de ??efde voor het fraterhuis niet sterker geweest, danalle andere ovenvegingen, hun geduld ware zeker bezweken.Doch lang zou deze hefde niet op de proef gesteld worde, nogin hetzelfde jaar konden de broeders terugkeeren Wij naderen thans het einde van Florentius\' aardscheleven. 1400 zou zijn sternaar wezen en wij zijn tot lieteinde van 1398 gekomen. Zijn zwak lichaam, door het velevasten ondermijnd, kon het leven niet langer dragen. Flo-rentius gevoelde zelf, dat zijn leven niet lang meer zouduren. Hij nam daarom zijn maatregelen, opdat de doodhem niet ongereed zou vinden. Hij riep de broeders bijelkander. Van de oude phalanx was alleen Hendrik Bruynovergebleven. Met zorg zag Florentius daarom de toekomstte gemoet. Hij wilde de jongeren nog eenmaal om zich heenverzamelen, om hen te vermanen op den ingeslagen weg tevolharden. Daar er nog slechts twee priesters overig

waren,bevorderde hij twee geestelijken tot het presliyteraat n.1.Amilius en Clinckert van Schoonhoven \'\'). Tot hoofd derzusters uit het Meester Geertshuis benoemde hij Jacobus vanVianen, daar Brinckerinck zwtiar ziek was In het jaar 1399vreesden de broeders reeds hem te verliezen. Een zware ziektegreep hem juin, doch hij herstelde. Voor niet lang evenwel,want het volgende jaar 1400 stierf hij, den 24Â?"Â? Maart,omringd door de liiddende, bedroefde schaar der broeders.Zijn einde was kalm. Zoolang zijn stem het toeliet richtte 1) Vgl. do twoo briovon over zU" ziokto on dood. p. 01â€”101. 2) p. loa 3) Anal,, p. 4C. 4) In hot J.aar 1898 stierf Gerrit van Zutfen. Do andere presbyter w.as Lubbortas. 5) Ilet bestuur over do zusters kroeg hy evenwel niet, d.w Brinckerinck herstelde.Anal, p. 51.



??? 92. hij vertroostende woorden tot de broeders. Den volgendendag werd hij in de Lebuinuskerk begraven. Zelf had hijdit niet begeerd. Hij wilde liever bij de broeders, die v????r hemgestorven waren, op het kerkhof begraven worden. Maar dedeken Rambertus wilde dit niet. Hij moest in de Lebuinuskerkvoor het altaar van den Heiligen Paulus worden neergelegd. i



??? HOOS?•DFUK III.Florentius\' schriftelijke werkzaamheid. Van de geschriften van Florentius vinden wij een opgavein het Scriptum van Dier de Muden p. 50. Of de ons hiergenoemde geschriften een volledige opgave van Florentius\'werken zijn, kunnen wij niet beslissen. Wij willen daaromaan dit hoofdstuk eenvoudig de ons door Dier de Mudengeschonken gegevens ten grondslag leggen. Volledigheidshalveschrijven wij de plaats in haar geheel over. â€žMultum rogatusa Fratre Henrico Balueren Regulari in Wyndesem scripsitsibi modum vivendi Deo tam in interioribus quam exterioribus.Collegit ipso ex dictis Doctorum lil)ellum, qui incipit omnesinquit artes ex quo, ut fertur, dominus Oherardus Serboltoccasionem sive materiam accepit componendi illos duostractatus, quorum unus intitulatur do Spiritualil)us ascensio-nibus et incipit Beatus vir: alter vero de Reformatione triumvirium animo et incipit Homo (piidam. Composuit etiamdominus Florencius quendam libellum qui incipit multumvalet: et tractat de consimili materia de qua tractant predictitractatus domini

Gherardi Serbolt." En dan eenige regelsverder: â€žScripsit etiam quedani puncta, secundum que actussuos volebat moderare, que quis legens poterit aliqualitercognoscero interiora ipsius domini Florencii." Tot zoover Dierdo Muden. Vier geschriften moeten er dus minstens van



??? 94. zijne iiand bestaan. Van deze vier waren er tot nog toe driebekend. Het eerstgenoemde, eigenlijk geen bepaald geschrift^ van Florentius, maar een in den vorm van een brief aanHenricus Balveren gerichte korte verhandeling, vinden %vijachter het vita Florentii van Thomas a Kempis, en in hetGhronicon Windesliemense, p. 110 en 111. Het tweede ons bekende geschift is het bekende Tractatuliisdevotus. Het is het eerst door H. Nolte in het jaar 1862 uitgege-ven volg??ns een codex, die in het bezit is van de katholiekekerk van Deventer. De volledige titel luidt: Tractatulus devotusde eocstirpatione vitiormn et passionum et acquisitione verarumvirtutim et maxime caritatis Bei et proximi et verae imionismm Beo. et proximo seu tractatidus de spiritualihus exercitiis."De codex is in zijn geheel afgeschreven door Mgr. F. J. vanVree, en uitgegeven door Mgr. J. F. Vregt, beiden bis-schop van Haarlem, in het XÂŽ deel van het Archief voorde geschiedenis van het Aartsbisdom Utrecht blz. 388â€”498.Vregt heeft aan deze uitgave eenige opmerkingen latenvoorafgaan. De codex blijkt

te zijn 12", met perkamenten omslag, en heeft blijkens het opschrift behoord aande bibliotheek van het Florens\' huis. Dat deze codex, omdathij aan het Florens\' huis behoord heeft, uit den tijd tusschen1396 en 1400 zou dagteekenen is een geheel ongemoti-veerde bewering. Behalve het Tractatulus bevat deze codexnog: Aliqiia verba notabilia domini Florentii et magistri Ge-rardi Magni, een Exercicium cuiusdam devoti fervidi et humilispresbyteri scilicet Lubherti ten Busch, een bericht omtrent hetoverlijden van Lubbertus (dit is gelijk aan een dergelijkverhaal in zijn â€žvita" van Thomas), de negen brieven ook doorDumbar in zijn Analecta medegedeeld en eindelijk \'een,eigenlijk niet tot den codex behoorendo bladzijde, die een j) A. w., blz. m



??? 95. korte verhandeling over de nederigheid bevat, getiteld:Hum????atis speculmn Deze Deventersche codex wordteveneens besproken door Mgr. Spitzen in het verslagvan de 52ÂŽ vergadering der ,, Vereeniging tot beoefening vanOverijselsch regt en geschiedenis" Hij meent, dat de schrijvervan dezen codex niemand meer of minder dan Thomas c\\ Kempisis geweest. Een vergelijking met verschillende facsimile\'sheeft dezen geleerde daartoe gebracht. Is onze later volgendebeschouwing over de verhouding, waarin de ons in dezencodex overgeleverde â€žverba notabilia" staan tot de â€žverbanotabilia" ons door Thomas medegedeeld juist, dan is dezegissing onjuist, daar in dat geval de Deventersche codexwaarschijnlijk uit later tijd dan dien van Thonuis afkomstig is. Ten slotte zij hier nog vermeld, dat in de door J. J. vanToornenbergen uitgegeven catalogus der bibliotheek vanMarnix onder de manuscripten (in (piarto) voorkomt,Tractatulus Theologicus Florentii in Gauda. Of dit trac-tatulus hetzelfde is als ons Tractatulus, is mij niet duidelijkgeworden.

Om de groote overeenkomst ?¨n in den titel vanhet aldaar genoemde manuscript ?¨n in den naam van denschrijver, met het bekende Tractatulus, vermelden wij het hier. Het derde ons bekende geschrift van Florentius moetvolgens Dier de Muden bestaan in eenige korte spreuken,overeenkomstig de ,,Conclusa et proposita" van Gerardus,die ons Florentius\' levensideaal doen kennen. Gewoonlijkhoudt men liiervoor de ,,verba notabilia" door Thomas achterzijn vita Florentii ons medegedeeld. Of deze meening juistis, willen \'wij vooralsnog niet l)cslissen. Wij l)ei)alen ons hier 1) Dit alles to vindon in het Arch??f, blz. Â?Â?-311. 2) Aldmir blz. 7 cn a 3) Z. ben. blz. 119 en 120. <) To vindon in liet Aaiihangsd op dc Godsdienstige en KcrkJifke Gesdniftai, viuiJ\'hiUiis van Marnix, \'s-Gravenhago 1878. Ald;iivr blz. 1?J.



??? 96. tot een opgave van de andere ons bekende uitgaven vandergelijke ,jVerha notabilia". Reeds noemden wij de uitgavevan Mgr. van Vree volgens den Deventerschen codex. Dathier verba van Gerardus en Florentius voorkomen, is geenbezwaar, daar er telkens bijgevoegd wordt, wanneer eenspreuk van Gerardus en wanneer van Florentius is. Eenderde redactie vinden wij achter het geschrift van Mgr.Malou, Recherches sur Ie v?ŠrttaUe auteur du livre de l\'Imi-tation de Jesus Christ Op p. 383, 384 en 391 vinden wijeen beschrijving van het Handschrift, waaruit deze verza-meling is genomen. Het berust in de Bourgondische biblio-theek te Brussel, en komt in den catalogus der handschriftenvoor onder no. 2586. Het opschrift luidt: Admonitionesvalde ut??es divi Florentii quondam prioris domus clericorumin Daventria. Aan het slot van het Handschrift vinden wijdeze woorden: â€žScriptus per manus fratris Jacobi Baenst,redditi laici anno Domini MCCCCLI" % Een vierde uitgave van â€žverba notabilia" bevindt zich in deHaagsche bibliotheek (n". 165). De codex bevat

behalve quaedamverba jnotabilia viri revermidi patris domini Florencii, denreeds genoemden brief van Florentius aan Henricus van Bal-veren, en eenige merkwaardige gezegden van Lubbertus tenBusch, nog enkele andere min belangrijke stukjes van andereschrijvers. Het Handschrift mist een omslag, en is althanswat de drie eerstgenoemde gedeelten betreft, met staande,duidelijke letter geschreven. Het formaat is 12\'^. De inhoudvan de zich hier bevindende â€žverba notabilia" is niet zeermerkwaardig. Hij bestaat uit: 1Â°. de â€žverba notabilia", doorThomas ons medegedeeld; 2". een letterlijke o.vername van 1) Do vollod??go titel luidt: Reclierclm historiques et critiques sur te v??ritalle auteurde l\'itnitation de Je\'sus Christ. Examen des droits de Thomas ?  Kempis, de Gersen et deGerson. Paris et Tournai, 1858. 2) L. 1. p. 391, noto 1.



??? 97 wat wij in liet vita Florentii vinden, cap. XXXIII, 2,dan wat wij vinden, cap. XXVI, â€žde tribus periculosistentationibus devotorum" en eindelijk van cap. XXIV hetlaatste gedeelte van 3 en 4, en het laatste .gedeelte van 5.Wij hebben hier dus een samenlezing van de verschiUendegezegden en spreuken, die Thomas ons hier en daar in zijnvita Florentii heeft medegedeeld. Volledigheidshalve, hoewel niet tot zijn schriftelijke werk-zaamheid in den zin, waarin wij deze uitdrukking, toen^vij overzijn andere geschriften spraken, gebruikten, behoorende, noemenwij hier nog zijn brieven. Deze vinden wij bij Dumbar AnalectaI, p. 88â€”113^) en in het Chronicon passim.\' Ziehier alles, wat ons van Florentius\' schriftelijke werk-zaamheid tot nog toe bekend was. Slechts het ?Š?Šnelibellus, dat uit verschillende gezegden van â€ždoctores"was samengesteld, ontbrak. Ik had het geluk, in deDoven-tersche bibliotheek onder no. 1718 van den catalogus ditwerk terug te vinden. Om verschillende redenen acht ikhet wenschelijk dit geschrift allereerst te behandelen. In

doeerste plaats, omdat een nadere kennismaking met deninhoud van dit geschrift mij leerde, dat het aan het Tracta-tulus devotus ten grondslag heeft gelegen en dus in tijds-orde aan dit geschrift voorafgaat. Bij de behandeling stel ikmij voor te l)eginnen met een beschrijving van het hand-schrift wat zijn uitwendigen toestand betreft, daarna eenoverzicht van don inhoud in het algemeen to geven, endan een uitvoerige vergelijking met het Tractatulus en eenkortere bespreking van do veriiouding van Zerbolt\'s trak-taten tot het manuscript te laten volgen. Dit laatste puntzal ons dan tevens gelegenheid geven meer met do bijzon-derheden van den inhoud kennis te maken. 1) Dozo l.riovon zyn cigoniyk niot van Florentius alleen, maar van oonigobroeders to zanien. 6



??? 98. Zooals wij het manuscript thans bezitten, is het oorspronke-lijk niet geweest. Het heeft een afzonderlijk boek gevormd,en is later met een ander boek, dat verschillende stukkenover verschillende onderwerpen bevatte in ?Š?Šn band samen-gebonden. Op de keerzijde van het eerste schutblad tochlezen wij â€žpertinet wilhelmo de novimagio" welke woor-den wij op fol. 95"^ terugvinden. Dit 95 foUo\'s groote boekheeft dus behoord aan Wilhelmus van Nijmegen, en heefteen afzonderlijk boekdeel gevormd. Van deze 95 folio\'sevenwel worden er slechts 88 ingenomen door het geschriftvan Florentius 2). De overige foho\'s zijn beschreven met stuk-\' ken van verschillenden inhoud, waarvan alleen merkwaardigis een uittreksel uit een brief van Gerardus Magnus fol.88^. Op fol. 83^ lezen wij â€žest finis huius libelli laudesjugiter Christo reddantur". De dan volgende stukken zijner waarschijnlijk later bijgevoegd, daar hier de hand veran-dert, met uitzondering van de eerstvolgende folio, die doordenzelfden auteur is beschreven. Dit geschrift is door WiUiel-mus

van Nijmegen gelegateerd aan het klooster te Diepen-veen, zooals op de keerzijde van het eerste schutblad telezeii staat: â€žMoniales in Diepenveen habebunt istum librumpro testamento post obitum wilhelmi de novimagio oreturpro anima eius." Later is het met de stukken, die op ditaan Wilhelmus van Nijmegen toebehoorende boek volgen,in ?Š?Šn band samengebonden. Van dien tijd dagteekent waar-schijnlijk het op de voorzijde van het eerste schutblad zichbevindende opschrift: â€žliber monasterii beate marie indyepenveen". Het verschil in spelling van den naam Die- 1) Wie dozo Willielmus van N?? mogen is gowoost, is niU onbekend. 2) W?? noomen dit gesdirift nu reeds een boek van Florentius, hoowcl w?? daarvannog geen bow??zen liebben gegeven, omdat dezo omschr??ving voel eenvoudiger isdan oen uitvoerige omschr??ving, waarin w?? telkens doen uitkomen, dat ons onder-zoek nog niot zoover gevorderd is.



??? 99. penveen op de voorzijde en keerzijde (diepenveen en dyepen-veen), pleit voor deze latere bijvoeging van liet opschrift,toen alles te zamen in ?Š?Šn band was gebonden, in welkentoestand wij thans het boek nog bezitten. Op de keerzijde van het schutblad vinden wij de vol-gende inhoudsopgave: â€žIn hoe volumine continentur ista.Excerpta Ex collacionibus patrum. Et de institutis eorumEt ex diversis libris". Met deze collaci??n en institutenworden natuurlijk de twee werken van Cassianus bedoeld;Ue coenobii institutis en Collationes patrum. Het geheelegeschrifb is geschreven op papier met ?Š?Šnzelfde hand, enmet staande, groote letter. Het formaat is quarto. Na deze beschrijving van den uitwendigen toestand vanhet manuscript, willen wij een inhoudsopgave laten vol-gen. Uit den aard der zaak zal een geschrift, dat uit citatenen excerpten van verschillende schrijvers bestaat, niet eenvolkomen logisch aaneengesloten geheel kunnen vormen.Wij willen daarom slechts de leidende gedachte aangeven,die de citaten en excerpten z???? op elkander

heeft doen vol-gen, als wij ze thans in het handschrift aantreffen. Gelijkbijna alle geschriften uit den kring der broeders afkomstigis ook dit geschrift een handleiding, die den mensch kanhelpen om den weg der zedelijke volmaking te bewandelen.Met een aanhaling â€žex prima collacione abbatis moysis"geeft de schrijver het doel aan, dat hij zich voorstelt methet schrijven van dit boek to bereiken. Daar de eerstewoorden, waarmede Florentius\' geschrift begon, ons doorDier do Muden zijn overgeleverd, willen wij als eerste liewijs,dat dit manuscript het door Dier de Muden bedoelde libellus is,den eersten volzin hier laten volgen. â€žOmnes inquit artesac discipline scopon quendam id est destinacionem telos idest finem ]iroi)rium habent, ad quem respiciens uniuscuius-quo artis appetitor cunctos labores et pericula atque dis-



??? 100. pendia equanimiter libenter sustent??t". Zoo ook heeft â€žnos-tra professie" haar doel, en haar weg om tot dit doel tegeraken. Haar doel is, het koningrijk der hemelen, de weg,de reinheid des harten. â€žFinis quidem ut diximus regnumcelorum est, destinacio vero et scopos puritas cordis sinequa ad illum finem impossibile est quempiam pervenire"(fol. l*"). Hoe deze â€žpuritas cordis" door den mensch bereiktkan worden, zullen de volgende bladzijden ons leeren. Twee??rlei is daartoe noodig: aUereerst moet de menschgereinigd worden van zijn ondeugden, daarna moet hetgereinigde hart versierd worden met deugden. Het eerstegedeelte, dat handelt over de uitroeiing der ondeugden, looptvan fol l-l?*" en bevat hoofdzakelijk een beschouwing vande hoofdondeugden, de wijze, waarop men ze moet bestrij-den en de hoogtepunten, die men in deze bestrijding kanbereiken. Deze hoofdondeugden zijn : (fol. ) de gastrimargia,fornicacio, philarguria, ira, tristicia, accidia, xenodoxia ensuperbia. Na een onderscheiding der ondeugden in \'t alge-meen, in â€žnaturalia"

en â€žextra naturam," of ook in â€žcarna-lia" en â€žspiritualia", wordt iedere ondeugd afzonderlijkbehandeld. Is de mensch van deze ondeugden gereinigd, danis het mogelijk, dat de verschillende deugden bij hem komenwonen. Dit tweede gedeelte begint met een beschrijvingder caritas en wat met haar samenhangt. De caritas istweeledig. Allereerst moet de mensch liefde tot God,daarna liefde tot zijn naaste bezitten. Deze liefde tot dennaaste brengt den schrijver tot een opsomming en be-schrijving der verschillende kloosterdeugden en de middelen,die tot bevordering van deze deugden kunnen leiden. De cari-tas proximi" openbaart zich in de onderlinge verhouding derbroeders. ?‡r moet wezen onderlinge toegenegenheid (fol.18^\') en bescheidenheid, alle haat en afgunst moeten geban-nen worden (fol. 20\'"), men zij voorzichtig in het berispen van



??? 101. zijn broeder (fol. 20^) en boven alles gehoorzaam (fol. 21\'"):â€žobediencia est sepulchrum voluntatis resurreccio humilita-tis." Een eigen wil en eigen meening te bezitten is zeerverderfelijk (fol. 21^â€”23v). Deze afdeeling sluit met eenopwekking tot het lezen der heilige schriften (fol. 23^ en 24\'^),tot gebed (fol.\' 24^-25"^), tot belijdenis van zonden (fol.251" -26""), en tot arbeid (fol. 26^" -27\'"), als zoovele oefeningenter bereiking van het ideaal. Een stuk â€žde disciplina morum"sluit deze beschouwing van de kloosterdeugden en de mid-delen tot oefening in die deugden. Op de vorige folio\'s was onder de beoefeningsleer de medi-tatie niet genoemd. Dat zij in een geschrift als hetwelk wijthans bespreken, niet gemist wordt, spreekt wel van zelf. Hetnu volgende gedeelte geefb dan ook den lezer de stof termeditatie in lianden. Zij bestaat uit een â€žleven van Jezus"en overdenkingen over den dood, de helsche straffen, en dehemelsche vreugde. Het â€žleven van Jezus" loopt van fol.28^â€”(jP. De stof is genomen uit de canonieke Evangeli??n,?Š?Šn

plaats uitgezonderd, fol. 83\'", over de geboorte des Heeren. Uitvoerig wordt stilgestaan bij de geboorte en het lijdendes Heeren. Na ieder stuk uit do Evangeli??n vinden wijtoepasselijke vermaningen naar aanleiding van het geschied-verhaal. Do uitstorting van den H. G. ])esluit dit â€žleven vanJezus." Daarna volgen meditaties over den dood, dehelsche straffen en de hemelsche vreugde. Zij loopen vanfol. 61\'â– -â€?7()^ Zij behooron naar de bedoehng des schrijverszeer nauw bij de betrachtingen over het leven van Jezus,want zonder eenigen overgang volgt op de uitstorting desH. G. de overdenking over den dood, enz.. Het geschrift had hier gevoegelijk kunnen eindigen. Ingeen geval zouden wij nu nog venvachten, wat er volgt opfol. 70\'" tot het einde n.1. een korte verhandeling overde via purgativa (tot fol. 79^) en de via illuminativa (tot lol.



??? 102. 8F), sluitende met eenige opmerkingen, â€žnota sequencia,que valde accendunt ad amorem dei et fervorem." Wij eindigen hiermede ons overzicht van den inhoud inhet algemeen. Het boek blijkt te zijn een beoefeningsleer,samengesteld uit citaten en excerpten van verschillendeschrijvers. Cassianus wordt in den aanvang bijna uitsluitendaangehaald; voorts leveren Bernardus, Bonaventura, Hiero-nymus, Gregorius Magnus, Augustus e. a. bijdragen. Na dit overzicht van het geschrift in zijn geheel, gaanwij over tot eene vergelijking met het Tractatulus clevotusHet doel van het Tractatulus is hetzelfde als dat van onsmanuscript. Reeds de eerste volzin luidt, wat de gedachtebetreft, geheel als de eerste volzin van het manuscript: â€žMul-tum valet ad perfectionem sanctitatis scire intentionemdirigere ad eam quaerendam" etc.. De leidende gedachte inbeide geschriften is eveneens dezelfde. Eerst moet het hartvan ondeugden worden gereinigd, daarna eerst kan de deugd|haar intrek nemen bij den mensch. Alle geestelijke oefeningwordt hierom verricht: â€žut per

illa exercitia possit purgare corsuum- a vitiis et passionibus noxiis et ut vitiis exstirpatis possitacquirere veras virtutes" etc.. Doch dit plan laat Florentiuseven spoedig varen als hij het heeft opgevat, of liever, hijwijzigt het. Want de reiniging van de ondeugden zelve isreeds een verkrijgen der ware deugd. -Wie zijn ondeugdenheeft over^vonnen, is vanzelf deugdzaam. Want â€ž... virtusnihil adiud, quam vitiorum carentia. Et quanto quis ab omnivitio purior fuerit, tanto et virtuosior et perfectior est."Het tweeledige in zijn geschrift geeft hij dus op. De eenigovraag is deze: hoe wordt een mensch vrij van ondeligden?Het gedeelte, waarin Florentius van het plan van het manu- ]) Ik citGor volgens ilo uitgave v.m Nolto.2) p. 8.3) p. 11.



??? 103. script afwijkt, vinden wij hier natuurlijk niet. Alleen devolzin: â€žIncassum molitur haec exercitia" etc., (p. 9) vin-den wij in het manuscript terug, evenwel in een ander ver-band (fol. P). Drie??rlei is er noodig volgens het Tractatulus, om vooruitte komen op de via purgativa. Men moet lezen, mediteeren|en bidden. In de behandeling plaatst Florentius de meditatie,\'waarschijnlijk omdat zij als de meest omvangrijke verhan-deling daar het best pastte, het laatst. De paragraaf â€žde lectione" vinden wij, op een enkel woordna geheel in het manuscript terug, en wel fol. 23^. Alleen isin laatstgenoemd geschrift de verhandeling iets uitvoeriger.Wij vinden hier ten besluite een citaat van Hieronymus,dat in het Tractatulus gemist wordt. Van het daarop volgende stuk â€žde oratione" kunnen wijhetzelfde zeggen. De overname is bijna letterlijk, alleen op .het einde is er eenig verschil \'). Van de derde exercitatio, bestaande in de meditatio, is donavolging, wat de eerste twee pagina\'s betreft, gering. Weltreffen wij ook hier de drie wijzen aan, waarop de

stimulusconscientiae geoefend moet worden (fol. TG""), doch in douitwerking van dezen triplex modus, die begint met â€ždestimulo exasperate", doen slechts eenigo woorden ons aanhet manuscript donken. Ook in het daaro]) volgende hoofd-stuk â€ž(|ualiter homo meditando debet stimulum conscientiaeexacuere," is de navolging van het manuscript gering. Vande onderwerpen, die bij deze overpeinzing gebruikt kunnenworden en waarvan de opnoeming aan de uitwerkhig inbijzonderheden voorafgaat, stemmen er eenigo in oi)Volgingen woordenkeus letterlijk overeen met hot manuscript. â€žDebetautem homo tria circa se conspicero scilicet diem mortisimminentem, sanguinem Christi recentem et faciem iudicis 1) Vgl. n. S., fol. 24r-25r.



??? 104. praesentem," deze woorden van het Tractatulus vinden wij inhet manuscript fol. 78\\ "Wat er in het Tractatulus volgt, ont-breekt in het manuscript. De mede in deze afdeehng voor-komende korte handleiding, om over den dood, de heischestraffen, het laatste oordeel, en de hemelsche vreugde nate denken, vinden wij wat de gedachte betreft terug inhet manuscript, maar niet wat de woorden aangaat Tochhebben wij in dit gedeelte twee merkwaardige parallellen.In het Tractatulus wordt tweemalen een zin afgebroken meteen â€ženz.". Zoo lezen wy op p. 24: Quid notis profuitsuperbia etc." en: â€žEt mali dicent: Hi sunt quos aliquandoetc.". In beide gevallen wordt gezegd, welke de gedachtenzullen wezen van de verlorenen, zoo zij op het doodbedliggen of voor den rechter zullen staan. Wat er volgtop dit â€žetc." vinden wij in het manuscript op fol. 70^.â€žQuid nobis profuit superbia aut diviciarum iactancia quidcontulit nobis. Transierunt ergo omnia illa tamquam umbra"en wat daar verder volgt. Het tweede â€žetc." vinden wij opdezelfde folio van

het manuscript verklaard. â€žHii sunt,"lezen wij daar, â€žquos aliquando habuimus in derisum etin similitudinem improperii." Het manuscript is hier dus denoodzakelijke aanvulling van het Tractatulus. In het Tractatulus zijn wij na deze â€žgenerales modi cogi-tandi de morte" etc. genaderd tot de derde wijze, waarop destumulus conscientiae geoefend moet worden, n.1. â€žde stimuloconscientiae directo et qualiter rectiflcatur." "Van dit gedeeltemet zijn onderafdeelingen a de strenuitate contra negligentiam,b de* severitate contra concupiscentiam, c de benignitate contranequitiam, treffen wij bijna aUes aan in het manuscript.Van a de bepaling, wat strenuitas is (fol. 78^^ en 790, van b, 1) Een enkelÂ? uitzondering mooton wU hier maken. P. 23 vinden wy dezowoorden: â€žoculi contabescunt. poctus palpitat etc.", die in hot manuscript fol. 62r voor-komen. Ook vindon wy hior en daar telkens woorden en uitdrukkingen, dio aanhot manuscript herinneren.



??? 105. met eenige wijziging in de keuze en opeenvolging der woor-den, de eerste acht regels (fol. 790. Verder van de remedia con-cupiscentiarum â€žhet werken met de handen," grootendeelseen excerpt, gedeeltelijk een letterlijke overname van hetstuk â€žde labore mannum" uit het manuscript fol. 26\'^â€”27^ Vande hierop volgende paragrafen handelende over de ge-trouwheid in het opgedragen werk en over het â€žremediumconcupiscentia loquacitatis," vinden wij niets in het manus-cript. De twee volgende stukken, â€žremedium generale\' con-cupiscentiae voluptatis" en â€žcuriositatis", staan wederom groo-tendeels in het manuscript. Het eerste in een ander verband,fol. 6"^, waar over de carnales passiones in het algemeenwordt gesproken, het tweede in het manuscript opdezelfde plaats. Het Tractatulus behandelt hierna de con-cupiscentia in bijzonderheden. Er is een driedubbele concu-piscentia waarvan de eerste is: de concupiscentia volup-tatis. Uit deze concupiscentia komen twee ondeugden voort,de gula en de luxuria. Op verschilfcnde

plaatsen in het hand-schrift vinden wij deze stukken terug. De beschrijving vande concupiscentia voluptatis fol. 76v, die van de tweeondeugden de gula en de luxuria successievelijk fol. 7^ enfol. en O"". Wij hebben hier geen letterlijke overnamomaar een excerpt, meestal met de woorden van het nuinu-script. De tweede soort van concupiscentia is de curiositas.Do eerste paragraaf van dit onderdeel bevat weinig, datook in het manuscript voorkomt. In de definitie de woor-den: â€žscire occulta, videre pulchra, habere cara" (fol. 770.Op p. 84 van dit gedeelte is de passage over de noodzakelijk-heid, om met een eigen nieening over een of ander punt voor-zichtig te wezen, uit het manuscript (fol. 20\'") vrij nauwkeurigovergenomen en eveneens op p. 35 de volzin: â€žQuae maiorsuperbia, quam ut unus homo suum videre toti congregationipraeponat quasi ipse solus habeat spiritum dei" ? (fol. 220.



??? 106. De deze overdenking sluit?¨nde verhandeling over de gierig-heid vinden wij met eenige wijziging in de opeenvolging ende keuze der woorden fol. 19^. De â€žtertia species concupiscentiae quae est vanitas" vin-den wij met de verhandelingen over de vana gloria en desuperbia in het manuscript successievelijk: fol. T?"", fol. 13^",fol. 14\'"â€”17^. Ook hier hebben wij uittreksels meestal metde woorden van het manuscript. Nadat de concupiscentia aldus uitvoerig besproken is, wordthet nog overblijvende â€žtertium bonum, in quo rectiflcaturstimulus conscientiae, sciUcet de benignitate contra nequitiam"behandeld. De definitie, wat benignitas is, vinden wij inhet manuscript fol. 79\'\'. De in deze afdeeling opgenomen para-grafen : de ira, de invidia, de tristitia en de accedia, vindenwij terug in het manuscript, successievelijk fol. 10^, fol. 20\'",fol. IF, fol. 12^. De overige meditaties vinden wij er I i i met. Het Tractatulus eindigt met het hoofdstuk: â€žDe via illu-minativa, scilicet de memoria beneficiorum dei, in qua sehomo debet exercere ad radium intelligentiae". Van

dithoofdstuk is het eerste gedeelte tot aan de memoria passionisdominicae letterlijk inliet manuscript te vinden fol. 79^ â€” 80\'".Do memoria passionis dominicae is ge??xcerpeerd uit het manu-script, fol. 40^â€”56^. De verschillende betrachtingen, die tel-kens de overdenkingen der geschiedkundige feiten besluiten,vinden wij in het manuscript, doch zoo, dat wat hier bijelkander gevoegd is, in het Tractatulus meestal gescheidenvoorkomt. Zoo staan de meditaties op p. 53 en 54 boven-aan, in het manuscript naast elkander, fol. ??O*". Hiermede is onze vergelijking der beide geschriften teneinde. Dat er een innige verwantschap tusschen beidebestaat kan zeer zeker niet betwijfeld worden. De overeen-stemming, die er volgens Dier de Muden\'s bericht moet



??? 107. bestaan, hebben wij hier geconstateerd. Het Tractatulus is in jmenig opzicht niets anders dan een omwerking van de stofin de Excerpta gegeven. De rangschikking der verschillende\'hoofdstukken is anders, en door dit verschil in verband wordthet begin of het einde van een volzin meermalen gewijzigd.Wij treffen in het Tractatulus samenkoppelingen aan van ver-schillende gedeelten van het manuscript. Een gedachte vanhet Tractatulus wordt verbonden aan een citaat uit de Excerptaenz.. In ?Š?Šn woord het is een vrije bewerking van de stofin het manuscript aanwezig. Uit deze vergelijking blijkt tevens,hoe weinig oorspronkelijks het Tractatulus bevat. Drie vierdegedeelten zijn ontleend aan de Excerpta. Thans moeten wij de Excerpta vergelijken met de tweetractaten van Zerbolt van Zutfen. Volgens Dier de Mudenheeft deze in het geschrift van Florentius de aanleiding of destof gevonden voor de samenstelling van zijn twee tractaten.Men verwachte hier evenwel niet dezelfde uitvoerigheid, alsdie welke wij boven bij de vergelijking van het Tractatulusen

het manuscript hebben gebruikt. De aard der overeen-stemming, die er tusschen Zorbolt\'s geschriften en hethandschrift bestaat, maakt dit bijna onmogelijk. Immerssteunt Zerbolt op bijna allo plaatsen, waar hij het handschriftgebruikt, niet alleen op dit geschrift maar eveneens ophet Tractatulus. Gedeelten uit de Exceri)ta zijn samenge-vlochten met gedeelten uit het Tractatulus en deze aldussamengevoegde stukken weer opgenomen in een milieu, datvan Zerbolt zeiven is. Een nauwkeurige vergelijking zoudeeen geheele ontleding worden van een i)laats uit ?Š?Šn dertractaten, waarbij deze volzin aan het manuscript, gene aanhet Tractatulus, deze woorden aan het manuscript, gene aanhet Tractatulus zouden toegewezen moeten worden. Ter ver-duidelijking en ten bewijze van ons zeggen willen wij hioreenige voorbeelden laten volgen.



??? 108. In zijn Tractatus de spiritualibus ascensionibus lezen wijin cap. LIX (p. 282) onder de middelen, die dienstig zijntot onderdrukking van den toorn: â€žItem quod homo vertatse ad aha negotia, ut commotionis suae obliviscatur. Itemmagnum remedium esset, si homo adeo osset compos sui,quod posset admittere consilium cogitando quam multa malasequantur iram. Etiam conscientiam laedit, puritatem mentisturbat, Spiritum sanctum de corde fugat, proximum scan-dalizat, famam confundit." In het manuscript lezen wij fol. IP onder de Remedia irae:â€žTertium est convertere se ad alia n?Šgocia quibus cor occu-petur loquendo vel alia tractanda ut sic obliviscatur com-mocionis sue. Quartum est assuefacere se statim cumsentitur commocio admittere consilia prudencie perpendendoquam nociva sit iracundia que ledit conscienciam confunditfamam alios scandalizat." In het Tractatulus lezen wij p. 41, de ira: â€žItem convertere se ad alia negotia, quibus occupetur,loquendo vel alia tractando, ut obliviscatur commotionis suae.Item assuescere se statim, cum sentitur

commotio, admit-tere consilia prudentiae perpendendo, quam nociva sitiracundia, quae laedit conscientiam famam confundit, aliosscandalizat, puritatem mentis perturb??t, spiritum sanctumeffugat, preces ad deum fundere prohibet." Uit een vergelijking van deze drie plaatsen zien wijduidelijk, dat Zerbolt ?¨n het Tractatulus ?¨n de Excerpta volgten deze aldus gecombineerde stukken met eigen gedach-ten en woorden doorweeft. Het volgende hoofdstuk levert ons stof tot eenzelfde^ ver-gelijking. â€žAscensuÂ§ contra invidiam sunt profectus et gradus 1) W?? citeeron volgons do uitgavo van do twoo tractaton in do Maxima bibliothccajmtrum, Lugdunum 1077, t. XXVI.



??? 109. (lilectionis proximi. Quorum primus est nullum odire, nullimalum cupere, nullius veile bonum impedire, in necessitateproximo auxilium subventionis non subtrahere, et breviter utnulli faciat vel cupiat malum cum voluntatis consensu,et bonum optet et faciat sicut sibi veile deberet, siindigeret. Charitas autem sicut superius dictum est, adquam maxime per delectionem proximi ascenditur, ipsa estfinis ascensionum. Unde sicut charitati Dei et proximi nihilest praeponendum, ita hividiao nihil postponendum." Ontleden wij deze plaats dan zien wij, hoe de eerste acht\\voorden van den tweeden volzin in de Excerpta juist zoovoorkomen (fol. 18^\'), terwijl de laatste zin, hoewel gewijzigden uitvoeriger in het Tractatulus voorkomt (p. 40). Hetdaartusschen liggende gedeelte is van Zerbolt zelf. In ditzelfde hoofdstuk vinden wij nog merkwaardige paral-lellen die ten bewijze van ons zeggen kunnen dienen. AVijwillen deze evenwel laten rusten en liever ten besluite ookuit het andere tractaat, de^jrefojjnatione virium animae.een plaats met het Tractatulus en de

Excerpta vergelijken.Wij kiezen daartoe cap. XXIX-XXXV (p. 248 en 249).Deze hoofdstukken bevatten â€žPassio Christi l)reviter collectaad modum fasciculorum". De zes eerste fasciculi vinden wijvolkomen in het Tractatulus terug. Dat Zerbolt hier het Tracta-tulus en niet Bonaventura zelf gevolgd heeft, kunnen wijmet zekerheid hieruit opmaken, dat Zerbolt in de overden-kingen, die op de vermelding van do historische feitenvolgen, geheel dezelfde combinaties maakt als het Tractatulus.Plaatsen, die in het handschrift bij elkander gevoegd voor-komen, vonden wij (z. ben. ])lz. l??B) in het Tractatulus geschei-den en met andere gebeurtenissen uit het lijden desHeeren verbonden. Welnu, deze splitsing en voreenigingvinden wij geheel op dezelfde wijze in de tractaten vanZerbolt terug. Op ?Š?Šn punt echter wijkt hij af van het



??? V liO Tractatulus en wel in den zesden fasciculus. De zeven zegelen,die door den dood des Heeren zijn geopend, vinden wij inhet Tractatulus eenvoudig vermeld, zonder dat er iets totnadere omschrijving of verduidelijking wordt bijgevoegd, Inhet handschrift vinden Avij bij ieder zegel een verklaring.Deze zeven zegelen met hun nadere omschrijving en verkla-ring nu neemt Zerbolt in hun geheel over, in afwijking vanhet Tractatulus en in aansluiting aan het handschrift. Deze voorbeelden zijn, dunkt ons, voldoende om te bewijzen,dat een nauwkeurige aanwijzing van de verhouding van dezevier geschriften onderhng veel te uitvoerig zou w??rden.Bovendien zou zulk een uitvoerigheid verder gaan danvoor ons doel noodzakelijk is. Immers is het voldoende,wanneer wij hebben aangetoond, dat de door Dier de Mudenons vermelde overeenstemming bestaat, daar dan de echtheidvan ons geschrift in verband met de andere bewijzen vast-staat. Wij laten daarom een reeks van plaatsen uit debeide tractaten volgen, die min of meer overeenstemmenmet ons manuscript.

Allereerst het tractatus de reformatione virium animae. Men vergelijke cap. XV met IT. S., fol. 23^; de hoofdstukkenover den dood, de helsche straffen, enz. (XXIâ€”XXV) her-inneren sterk, vooral XXII en XXllI, aan het H. S.. Ove-rigens is hier de overeenstemming met het Tractatulusgrooter. Cap. XXV, de beneficiis Dei, komt wat het laatstegedeelte betreft overeen met fol. 79^ en 80\'". Over de zesfasciculi cap. XXIXâ€”XXXV spraken wij reeds. In cap.XXXV is een groot gedeelte overgenomen uit het H. S.fol. 24^. Van cap. XLV, de remediis gulae, vergelijk? menhet laatste gedeelte met het H. S. fol. V. Cap. XLVI, overdo matigheid en hare trappen, is gedeeltelijk ge??xcerpeerd,gedeeltelijk woordelijk uit het H. S. genomen (fol. 80. Cap.XLIX, de phylarguria, is met de woorden van het 11. S.



??? Ill. daaruit ge??xcerpeerd (fol. 10\'^). De trappen, waarin menden ijdelen roem overwint, cap. LVI vinden wij, wat hetlaatste gedeelte betreft, terug in het H. S., de xenodoxia,(fol. ISO, het daarop volgende caput over den hoogmoedkomt sterk overeen met de stukken in het H. S. over het-zelfde onderwerp (fol. U*"â€”170. In het tractatus de spiritualibus ascensionibus komen, watden inhoud aangaat, cap. IX en X overeen met fol. 1 en vanhet H. S.. Cap. XIX en XX over den dood en het laatste oor-deel bevatten verscheidene plaatsen uit het H. S., waar ditover hetzelfde onderwerp handelt (fol. 61 sqq). â€” Cap. Lvinden wij de drie bepalingen van strenuitas, benignitas enseveritas (vgl. H. S. fol. 78^ en 79\'"). De verhandehng overde acht hoofdondeugden en hunne bestrijding correspondeert optal van plaatsen met dezelfde verhandeling in het H. S. (Cf. cap.LII-LXIV en fol. 5^-170. Cap. LXVI is letterlijk overge-nomen uit het manuscript fol. 27\'"â€”28\'". Cap. LXVII bevat inhet midden een stuk, dat overeenkomt met een gedeelte uitâ€žde

labore manuum" van het H. S. fol. 26^. Met deze reeks van parallellen meenen wij liet bewijsgeleverd te hebben, dat de overeenstemming tusschen detractaten en ons H. S. bestaat, en daarmede dat ons II. S.aan alle kenmerken voldoet, die er volgens Dier de Muden,moeten Ijostaan, zullen wij ons geschrift zonder aarzelinghet verloren gegane werkje van Flor?¨ntius kunnen noemen.Do overeenstemming tusschen Zerbolt\'s geschriften en hetmanuscript is wel niet zoo groot als die, welke er tusschenhet Tractatulus en het nuinuscript l)estaat, doch dit is geheelnatuurlijk. De geschriften van Flor?¨ntius zullen onderlingal licht meer overeenstemming hebben, dan een geschriftvan Flor?¨ntius en dat van een anderen schrijver. ]\\Iet hetoog op de verhouding van Zerl)olt\'s tractaten en de Excerptakunnen wij ons zeer goed voorstellen, dat Dier de Muden



??? 112. geaarzeld heeft, welk woord hij zou gebruiken, om aan te duiden,dat Zerbolt gebruik gemaakt heeft van de schriftelijke werk-zaamheid van Florentius. â€žOccasionem sive materiam acce-pit", lezen wij bij hem. Allereerst vond Zerbolt aanleiding indit werkje van Florentius om zijn tractaten te schrijven â€”doch er is meer dan aanleiding, ook de stof heeft hij vooreen groot deel aan dit geschrift ontleend. Zoo zijn Avij dan aan het einde van ons onderzoek gekomen.Al onderzoekende of de schrijver van dit manuscript werke-lijk Florentius geweest is, hebben wij tevens een overzichtvan den inhoud gekregen. Twijfel, of dit manuscript vanFlorentius\' hand is, zal er nu wel niet meer bestaan. Het vol-doet aan aUe gegevens, die wij bij Dier de Muden gevondenhebben. Doch niet alleen het feit, dat wij alzoo in het bezit zijngekomen van het laatste ons altijd nog onbekende geschriftvan den Deventerschen broeder, maar de blik, dien het onsverschaft op de schriftelijke werkzaamheid der broeders inhet algemeen, maakt dit manuscript, naar wij meenen, zeermerkwaardig. Wat

toch zagen wij in het voorafgaande?Dit, dat Florentius allereerst een reeks van citaten enexcerpten, uit allerlei heilige schrijvers bijeenverzameld, heeftgeschreven, en dat hij daarna de in dat boek voorhandenstof vrij heeft omgewerkt. De verschillende hoofdstukken\'worden omgezet, verschillende volzinnen worden uit hun\' oorspronkelijk verband gelicht en in een nieuw ver])and: geplaatst. Overeenkomstig deze omzetting wordt een volzinanders begonnen, anders voltooid dan in het oorspronkelijke.\'het geval was. Eigen gedachten worden gevoegd \'bij de1 gedachten der heilige schrijvers. Eigen woorden gevoegdi tusschen (fe oorspronkelijke woorden, enz.. De nog ongevormderuwe massa, die wij in de Excerpta aantreffen, wordt bewerkten omgewerkt. Alzoo ontstond het Tractatulus devotus. Het



??? 113. Tractatulus en de Excerpta dienen weer als uitgangspunt vooreen nieuw geschrift en leveren er de stof voor. Zerbolt gaatop eenzelfde wijze te werk als Florentius bij het schrijvenvan zijn Tractatulus. De reeds verwerkte stof wordt nogeens verwerkt. Hij voegt gedeelten uit het Tractatulus aangedeelten uit de Excerpta. Hij wijzigt volzinnen, combineertvolzinnen, verbindt eigen gedachten met gedachten uithet Tractatulus en het manuscript enz.. En zoo vindenwij oorspronkelijke citaten bij Zerbolt z???? veranderd engewijzigd terug, dat ze bijna niet meer te herkennenzijn. Zij zijn opgenomen in Zerbolt\'s geschriften, hebbenzich geassimileerd aan zijn gedachten. Wat niet oorspron-kelijk was, krijgt zoo weer een oorspronkelijk, eigen karak-ter. In de hand gewerkt werd deze methode door degewoonte der broeders, stukken van andere schrijvers vanbuiten te leeren. Hoe licht werd een citaat onnauwkeurigaangehaald, hoe gemakkelijk kon men het wijzigen, hoewerden omgewerkte volzinnen van anderen in eigen volzin-nen opgenomen. Om

deze reden meenen wij, dat ons manuscript zeerbelangrijk moet lieeton. Ons manuscript, vergeleken metde drie andere geschriften, geeft ons een blik in de werk- ^I)laats der broeders, doet ons zien hoe hun geschriften lang-zamerhand werden en als uit elkander opgroeiden. Na hetgeen in verband met de Excerpta door ons overhet Tractatulus devotus is gezegd, kunnen wij thans meteenige opmerkingen over dit Tractatulus volstaan. Eenuitgave van dit geschrift naar denzelfden codex, als diewelken Nolte gebruikt heeft, vinden wij, gelijk wij bovenmededeelden (blz. 93), in het Archief voor de Geschie-denis van het Aartsbisdom Utrecht van de hand vanMgr. Van Vree. Hij heeft haar voorzien van verschillendeopmerkingen, waaronder het meest merkwaardig zijn de



??? 114. opgave van de met het Tractatulus in woord of gedachtenovereenkomende plaatsen uit de Imitatio, waardoor hetboven door ons gezegde omtrent de wijze, waarop in denkring der broeders een boek geschreven werd, bevestigdwordt. V. Wat de uitgave van Nolte betreft, zouden wij alleen ietswiUen opmerken over ,de wijze, waarop de indeeling derverschillende gedeelten hier heeft plaats gevonden. Op p.13 van zijne uitgave lezen wij: â€žDe triplici modo (se) exer-cendi in via purgativa scihcet, legendo, meditando, et orando".Hier hebben wij de hoofdindeeling van het eerste gedeelte,dat handelt over de. via purgativa. Waar Nolte nu, doorhet gebruik van kapitale en gewone letters de verschillendehoofddoelen en onderdeelen van elkander wil onderscheiden,had hij dit op een andere wijze, dan nu geschied is, moetendoen. Nu sticht hij verwarring, of maakt althans een over-zicht van het geheel moeielijk. De drie hoofddoelen â€ždelectione, de oratione en de meditatione" worden met gewonecursieve letters, als bij ieder

onderdeel, aangeduid. De drie-voudige indeehng van het 3ÂŽ punt, â€žde meditatione", n.l.â€žde stimulo exasperate", â€žde stimulo exacuto", en â€žde sti-mulo directo" eveneens met een kleine letter. Doch in het2Â? punt van â€žde stimulo directo", waar gesproken wordtover de concupiscentia, krijgen wij eensklaps een kapitaleletter. Ook het gebruik van deze kapitale letter is nietnauwkeurig. De inhoud van het geheele hoofdstuk wordtmet kapitale letter aangegeven â€žde triplici concupiscentia".De titel van het eerste deel â€žde concupiscentia volu])tatis"met kleine letter, terwijl die van de twee andere onder-deelen, \'handelende over de concupiscentia curiositatis, ende concupiscentia vanitatis weer met kapitale letters wor-den gedrukt. De verwarring, daardoor veroorzaakt, Avordtnog grooter, wanneer hij op p. 40 eensklaps de inhouds-



??? 115. opgave van het â€žtertium bonum, in quo rectiflcatur stimulusconscientiae", weer met kapitale letter schrijft. De tweeandere â€žbona, in quibus stimulus conscientiae rectificantur,"waarvan de verhandeling over de concupiscentia (wier afzon-derlijke gedeelen, zooals wij zagen, met groote letters warenaangeduid) een onderdeel vornit, zijn met gewone kleineletters aangegeven. Waarom de titel van dit tertium bonumin onderscheiding van de twee andere met kapitale letterswordt gedrukt, begrijp ik niet. Het gemak, dat de lezerdoor dit onderscheiden gebruik van letters kon hebben,wordt zoo een last. Een verschil in lezing tusschen Nolte en Mgr. Van Vree,dat door den laatste niet \\vordt aangegeven, vinden wijbij de opnoeming van de zeven zegelen, die door Christus\'lijden zijn geopend. \'Het tweede zegel is volgens Nolto:â€ž5i;esintelligibilis". Van Vree leest en, naar ik meen, terecht:,,spiritus intelligibiUs" Het derde geschrift ons door Dier de Muden genoemd,moet bestaan in â€žquedam ])uncta, secundum (lue actus suesvolebat moderare". Reeds

vroeger noemden wij de verschillende uitgaven, diewij van deze â€žjnmcta" of laten wij liever voorzichtigheids-halve zeggen, de vermeende uitgaven van deze â€žpiincta".bezaten op. Want ons onderzoek zal thans loopen over devraag, welke van deze uitgaven naar alle waarschijnlijkheidde oudste is, en of deze oudste uitgave werkelijk de doorDier de Muden genoemde â€žpuncta" zijn. De Haagsche codexlaten wij buiten l}espreking, daar deze, zooals gebleken is,geheel samenvalt met de ons door Thomas op verschillendeplaatsen medegedeelde merkwaardige spreuken en gezegden.AVij willen thans de drie overige uitgaven met elkander 1) Tractatulus, p. Ga



??? 116. vergelijken, en beginnen met een vergelijking van den codex,die ons door Mgr. Van Vree en dien welke ons door Mgr.Malou is medegedeeld. De Heer Vregt, die een inleiding schreef op de uitgavevan den heer Van Vree, bespreekt eveneens de verhoudingvan deze twee uitgaven. Hij zegt : â€žIn de eerste bladzijdenvan onzen codex vinden wij sommige spreuken terug vanden codex der Bourgondische bibliotheek, zooals die doorMgr. Malou is medegedeeld, doch met eenige wijziging enin een geheel andere orde. Ter vergelijking geven we dieaan den kant van ons afschrift. Dat in laatstgemeld encodex meerdere spreuken of dicta notabilia voorkomen, diein ons Handschrift niet te vinden zijn, zal men daaraanmoeten toeschrijven, dat de spreuken, gezegden, vermaningendoor verschillende leerlingen van Radewijns en Grootezijn opgeteekend" enz.. Dit oordeel van den heer Vregtkunnen wij niet onderschrijven. Waarom is de codex van denheer Malou alleen met de negen eerste bladzijden van den codexvan den heer Van Vree

vergeleken ? Ware de vergelijking voort-gezet, dan zou gebleken zijn, dat de inhoud van eerstge-noemden codex geheel in den laatstgenoemden wordt terugge-vonden. Slechts voor enkele weinig beteekenende spreukenmoeten wij een uitzondering maken. De.zes volgende komenalleen in dien van den heer Malou voor; op p. 394:â€žDiabolus libenter habitat in angulis, delectatur in tenebris,odit lucem non vult manifestari, nee in publicum procedere,ne forte inveniantur prava consilia eius", en de onmiddellijkdaarop volgende: â€žTu autem te et praepositum confundeet eius (diaboli) iniquum revela consilium si verum salutisdesideras\'suscipere medicamentum". O]) diezelfde bladzijde:â€žSine intermissione debemus cor nostrum ad coelum erigere 1) Archief X, blz. 335.



??? 117. et sepius suspirare, quod tam carnales sumus et pigri adbona querenda sempiterna". Op p. 395: â€žFuge opera curiosa,quibus honor appendit saecularis, vel de quibus vane potisgloriari sed opera age humilia quibus sensus superbus depri-mitur, et praelium humilitatis acquiritur". Op p. 396:â€žMelius esset homini conculcari pedibus, quam laudibusindebitis foveri aliorum" en eindelijk p. 397: â€žIbi est pax;ibi spiritualis profectus et optima dispositie domus, ubiomnes in fervore spiritus, nitantur esse unanimes; et humi-litati Christi se in omnibus conformare" Overigens bevat-ten deze twee codices dezelfde spreuken; alleen het verschilin opeenvolging der dicta en in de woordenkeus bij ?Š?Šn-zelfde spreuk in deze twee codices is groot. Vergelijken wij den Brusselschen codex met de uitgave derverba notabilia zooals die achter het vita Florentii voor-komt, dan zien wij, dat alle spreuken voorkomende in deuitgave â€žMalou" eveneens voorkomen in die van Thomas aKempis op drie na. Deze drie zijn de bovengeciteerde tweeeerste op p. 394 en die,

welke wij op p. 397 vinden, eneveneens zooeven door ons is aangehaald. Vergelijken wij ten slotte de uitgave van Thomas aKemjus met die uit den codex van Mgr. van Vree, dan zienwij, hoe en gros genomen de geheele verzameling vanThomas voorkomt in laatstgenoenulen codex, enkele spreukenslechts uitgezonderd, o. a. de drie spreuken, door ons bij devergelijking van den Brusselschen met den Doventerschencodex genoemd, voorkomende p. 394 (de laatst aldaargenoemde), p. 395, en p. 396. De overeenstemming metden codex van Mgr. Van Vree is dikwijls letterlijk. Zoo vin-den wij in dezelfde orde bij Thomas p. 968, wat wij bij VanVree vinden blz. 452, beginnende bij: â€žItem bonus"tot â€žQuid- 1) Dit gozogdo komt ook voor in hot Vita Fhrent., c.ip. XXVin, 3.



??? 118. quid jubetur". Zoo vinden wij blz. 458, van â€žBonus obediens"tot het einde in zijn geheel bij Thomas terug, p. 969. De overeenstemming tusschen de uitgave â€žThomas" enâ€žVan Vree" is grooter dan die van Van Vree en Malou.Ten bewijze hiervan willen wij eenige plaatsen uit de driegeschriften naast elkander plaatsen. THOMAS. MALOU.Confltere peccata VAN VREE. tua Die. peccatum tuum cum Die pocc.atum tuum cum coram Deo et presbytoro verecundia ot tristitia, et vorocundia et tristicia, ot cum verecundia et tristitia, magnopropositodimittendi, magno proposito dimit- et magno proposito ea coram Deo ot presbytoro tondi, coram deo ot prosby- dimittendi. tuo. tero tuo. Tunc conscientia est bona,et ratio tua recta; quandonihil agis, nisi secundumsacr.am Scripturam et in-telligis earn, sicut Sanctiintelloxorunt, ot non crodascapiti proprio. Tunc consciencia est bonaot racio tua recta quandonichil facis nisi secundumsacram scripturam, et intei-ligis earn sicut sancti expo-suerunt earn, et non crcdasproprio ciipiti. Bommi osset homini spi-rituali,

quod temporalia suain aliquo tempore doputatotractarot; et post ad spiri-tu.alia redirot, quasi om-nium oljlitus. Si facis opus humilo ot\'vile in praosentia hominumnoli ridere; si rides, super-bis; quasi hoe opus ad tonon portincat. Bonum osset homini spi-rituali quod temporaliasua tractarot in aliquotempore doputato, et postoaredirot ad spiritu.aiia, qu.asioblitus nichil fecissot. \' Si facis opus Immilo etvilo in praosentia hominum,noli ridere; si rides, supnr-bis quasi hoe opus .ad tonon portineat. Tunc conscientia bona estet ratio tua recta, quandonihil agis nisi secundumsacram Scripturam et exem-plar in monte, id est inChristo, tibi monstratum. Noli nimis credere capitiproprio sed intellige dictaSanctorum, oo modo quoipsi oa intolligi voluerunt. Bonum est homini spiri-tuali quod so certis tempo-ribus in aliquo oporo oxto-riori sibi doputato exorcoatet post, quasi omnium obli-tus, ad spiritualia iterumcum gaudio rodeat. Si facis opus humilo etvilo in conspectu hominun,noli ridere; si rides, super-bis, ot superbo ridendo,ostendes qua-si tarn humileopus tuae non

congruatdignitati. Uit deze voorbeelden blijkt duidelijk, dat de overeenstem-ming tussphen de uitgave â€žVan Vree" en â€žThomas" grooteris dan tusschen â€žMalou" en â€žVan Vree". Toch sluit Thomas zich een enkele maal weer meer aanMalou aan dan aan Van Vree. b. v.:



??? 119. MALOU. THOMAS. VAN VREE. Saepe movetur totum cor- Saepe movetur totum cor- Aliquando omnia mem-pus secundum passioneni pus secundum passionem bra hominis moventur se-quao regnat in homine, ipso quae r?Šgn??t in homino ipso cunduni passionem suam ettamen non consid?Šrante. tamen hOn consid?Šrante. secundum niOtus membro- rum possunt passionescognosci. Melius est igitur modi- Melius est modicum spi- Item bonus homo in stu-cum spiritus, quam multa ritus, quam multa scientia dio vel lectione non debetscientia sine devotione, nam sine devotione. Nam pul- querere scientiam, sed sapo-pulchorum verborum valde chrorum verborum valde rem ot devotionom, quialevis est emptio sed operum levis est emptio, sed operum melius est modicum spiri-bonorum difflcilis inventio. bonorum difflcilis invontio. tus quam multa litera vel scientia liet tweede gedeelte volgt l)ij Van Vree eenige volzinnen ver-der (l)lz. 457): Servus dei nimiuni de])et niti, ut ordinet vitamsuam secundum lectionem sanctam, non (luod tantum hal)eatverba

lectionis sacre; quia pulclirorum verborum et cogitatuumvalde levis est emptio, sed operum bonorum valde difflcilis. Resumeeren wij een en ander dan zien wij, dat de codexvan Mgr. Malou geheel terug te vinden is in de uitgave vanThomas op een enkele uitzondering na en dat de uitgavevan Thomas weer geheel is opgenomen in die van Mgr. VanVree. De verba notabilia bij Thomas zijn een uitbreidingvan die van den codex â€žMalou" ; die van Mgr. Van A^^ree zijnweer een uitbreiding van die van Thomas. Een uitbrei-ding ; want de verba notabilia van Thomas zijn van veelgrooter omvang dan de Admonitiones ; en de verba notabiliavan l^Igr. Van Vree zijn van veel grooter omvang dan dievan Thomas. Bovendien l)leek ons, dat de tekst van Thomas meerovereenkomst heeft met dien van Mgr. Van Vree, dan dezelaatste met dien van Malou. De Admonitiones Van Maloustaan, dus verder van de verba notabilia, door Mgr. VanVree uitgegeven dan die van Thomas. Thomas staat tus-schen den codex Malou en Van Vree in. Er is hier dus een



??? 120. langzame uitbreiding. Eerst de codex van Malou, daarna dievan Thomas en dan die van Mgr. Van Vree. Dan zijnde Admonitiones oorspronkelijk. Of wij zouden moeten aan-nemen, dat de grootere verzameling gezegden reeds bestonden dat hiervan een excerpt gemaakt is, welk excerpt wijdan nog in de Admonitiones bezitten. De aard der verhouding,waarin de drie geschriften staan, doet ons dit laatste onwaar-schijnlijk achten. Indien de Admonitiones oorspronkelijk zijn, zouden wijwillen vragen, of wij dan in deze niet de â€žpuncta" b?Šzitten,door Florentius volgens Dier de Muden geschreven. Men heefttot nog toe algemeen aangenomen, dat zij dezelfde zijn als deverba notabilia, welke Thomas ons nagelaten heeft. Hier-tegen pleit, wat wij op p. 967 lezen: â€žDevotus et venerabilispater Florentius dixit saepe ad socios suos et fratres". Ditkan in geen geval door Florentius zijn gezegd, en pleit tegenzijn auteurschap. De verba notabilia uit den codex vi\\nMgr. Van Vree kunnen evenmin dit geschrift uitmaken, daarwij hier bij iedere

nieuwe spreuk een â€žitem dixit" of een-voudig â€žitem" vinden. De codex â€žMalou" wordt door ditbezwaar niet gedrukt. Is bovendien onze beschouwing juisten heeft deze codex aan den anderen ten grondslag gelegen,dan pleit ook dit voor onze opinie. Allereerst heeft er danbestaan een verzamehng van kernspreuken, door Florentiuszelf geschreven. Deze, die natuurlijk in den kring der broederseen groote bekendheid hadden, werden langzamerhand uitge-breid en aangevuld met andere gezegden, op verschillendetijden en gelegenheden door Florentius uitgesproken.. Met zekerheid valt hier echter niets te bepalen. Of wij inden codex^ van Malou de â€žpuncta" door Dier de Muden bedoeldbezitten, dan wel, of deze niets anders zijn dan eenproeve van een .dergelijke verzameling als de twee andere,door een der broeders gemaakt, kunnen wij niet beslissen.



??? 121. Van de drie door ons genoemde verzamelingen (die uit deHaagsche bibliotheek laten wij hier buiten rekening, omdatzij samenvalt met die van Thomas) achten wij die, welkedoor Malou uitgegeven is, de oorspronkelijkste, en daarommet de meeste waarschijnlijkheid dezelfde als het oorspron-kelijk geschrift van Florentius. En hiermede meenen wij, dat wij ons hoofdstuk over deschriftelijke werkzaamheid van Florentius kunnen eindigen. Vergelijken wij Florentius in dit opzicht met andere broe-ders, b. v. met den tweeden rector van het Zwolsche frater-huis, Theodoricus van Herxen O, die in menig opzicht zooveelovereenkomst heeft met Florentius, dan kunnen ^vij niet anders,dan zijne beteekenis als auteur niet hoog aanslaan. Dochdit geldt alleen den omvang en het getal van zijn geschrif-ten. Want zoo wij op hun beteekenis voor den verderenschriftelijken arbeid der broeders letten, dan moeten wij ookin dit opzicht Florentius een eereplaats onder de broederstoekennen. De twee voornaamsten onder de schrijvers derIjroederschap Zerbolt en Thomas

Kempis hebbeli beidenaan hun meest bekende werken Florentius\' schrifbelijkenarbeid ten grondslag gelegd. De Excei\'pta zijn uitgangspunten grondslag voor de twee Tractaten van Zerbolt en deAdmonitiones voor de Imitatie -). 1) Eon vollodigo lyst van Ut-rxcn\'a workon (althans zoo wy In hot grooto aantaldo poging om oon vollodigo opgavo to doen mogon zion) gooit ons II. S. A. Tritho-mius (de scriptoribus Ecclesiasticis, Ua-sil, 1494) noomt or vyf: In toto psaltorio, Supororationo dominic;Â?, Supor Avo Jlaria. Do passlono domini, Do moriondi dosidorio.In II. S. A (fol. 122\') vindon wy do volgondo: Do cura indrmorum. Circa quod vor-satur or.itio, Quomodo .ombulandum ost coram doo. Do romodiis quorundam advor-sorum, Explanationos oratlonis dominioiio, Expositio orationls dominicao, Eadomsub compondio, Explanatio salutationis angclicao. Do Hdo ot XII ratlonlbus lldoi,qui fldom roborant. Do articulis ildoi. Do vita Christiana, Do lldo Christlana, Dovotaoot intornao orationos. Do rcgimino dovotarum fominarura, Disputatio ot objiu-gatiocuiusdcm qui

dotrahabat dovotis porsonis 2) Vgl. Malou, 1. c., p. 884.



??? VIERDE HOOFDSTUK.Florentius\' persoonlijkheid. In de twee eerste hoofdstukken van ons geschrift heb-ben wij weinig omtrent den persdon van Florentius gezegd.Wij hebben daar zijn uiterlijke lotgevallen medegedeeld, enomdat deze zoo nauw samenhangen met de broederschap,die hij stichtte, is in dit gedeelte de geschiedenis der broe-derschap ten koste van Florentius op den voorgrond komente staan. Daar wij bovendien de heerschende inzichten omtrenthet ontstaan van het fraterhuis niet konden deelen, hebbenwij ons tot een uitvoerige critiek genoodzaakt gezien en isdaardoor de persoon van Florentius nog meer, dan anders het 1) Ilot hoofdstuk ovor Florontlus\' schriftoHJko workzaamhoid lieten w?? voorafgaan,omdat ziJn geschriften ons don persoon looron konnon en dus aan zyn karakteristiekvooraf moeten gaan. 2) Thoma-s geeft, voordat hy zyn oigeniyke biografie bogint, eenigo woordspelingenop den naam Florentius Uadowyns. Wy willen dezo aan zyn porsoonsboschryvinglaten voorafgaan, omdat wy niot zouden woton, waar wy dit boter dan hier

kunnenplaatsen. - Do naam van Florentius wyst by hem: 1Â°. op zyn woteaschap, hy hoeftbloemen (flores) der kennis verzameld ; 2Â?. op zyn liefde tot Christus, â€žquia omniumvirtutum ilorem et castitatis amatorem secutus ost". In do derdo plaat.s wyst zynnaam op degenen, die hy tot Christus getrokken hooft. Zy wiiren als zoovolo bloemen,dio hy verzameld had. Ook do naam Kadowinus wekt Thomas\' vernuft. Uadewinusdoet denken aan: radius divinus. Dozo radius divinus is Christus. Ook do Hollandschooverzetting van dien naam is eigenaardig. Radowyn bovat twee woorden: raad enwyn. Florentius verliet do wysheid (consilium, ra.-id) van dozo wereld, en onderwierpzich aan do geboden Gods, d.aarom smaakte hy den wyn dor goosteiyko vreugde.(Vita Florenti., cap. II on III).



??? 123. geval geweest zou zijn, op den achtergrond gedrongen. Ditonwillekeurig en noodzakelijk verzuim willen wij in dithoofdstuk trachten te herstellen, door onze aandacht uitslui-tend aan Florentius zeiven te wijden, en wel Florentius,zoowel wat zijn uitwendige verschijning, zijn doen en laten,zijn gansche optreden, als wat zijn inwendig leven, zijnkarakter, aangaat. Allereerst willen wij dus Florentiustrachten te schetsen naar den uitwendigen, daarna naar deninwendigen mensch. In het vicariehuis was men des morgens reeds vroeg inde weer. Des morgens te drie uur stonden de broeders open begonnen hun dagelijkschen arbeid, n.1. het copieerenvan boeken Aan deze werkzaamheid der broeders namFlorentius des morgens geen deel. Hij had de gewoonte opdien tijd de Lebu??nuskerk to bezoeken en aldaar de mettente zingen "). In het koor nam hij een bescheiden plaats in. Denzetel, die hem als oudsten vicarius toekwam, wilde hijnimmer innemen. Hij vergenoegde zich met een der laagsteplaatsen aan de linkerzijde. Voorzoover zijn

zwakkegezondheid en zwakke stem het hem toelieten, zong hij medein het koor. Zijn oog was onbeweeglijk en met groote reve-rentie op het altaar, waar het allerheiligste geborgen was,gericht, zijn houding rustig, wiiardig. Ik kan mij niet onthou-den hier eenige oogenblikken de indrukwekkende figuurvan Florentius vol aandacht gado te slaan. Ik zie hem voormij met zijn Vijzige, tengere gestalte, zijn donkere, rustigeoogen. Hij is geheel en al verzonken in een eerbiedig, aan-dachtig zwijgen, do wereld om hem heen heeft haar invloeden bekoring verloren, hij aanschouwt de onzienlijke dingen % 1) Cf. Anal I, p. 70. In don corston tyd stonden do broeders om drio uur op, Ifitorto vier uur. 2) AnaJ., p. 13 en 14. ) Over Flor?¨ntius in liet koor, cf. viia Florent., cap. XI, 2.



??? 124. Zooals hij daar in die omgeving, op dat uur, in die klee-ding staat, is hij een echt kind der middeleeuwen. Zijngansche verschijning past volkomen in het clairobscur vandien tijd. Zijn uitgeteerd lichaam, waarvan wij alleen hetgelaat, dat door een versleten zwarte monnikskap ^ voor-treffelijk wordt omlijst, de handen, die uit de wijde mouwensteken % en de voeten, die door schamele sandalenworden beschut, te zien krijgen, wordt gedekt door eenruwe pij van grauwe stof, die met de tuniek en den hals-mantel zijne simpele kleedij vormen. Geen wonder, datzulk een gestalte als vanzelf alle lichtzinnigheid, ja allerumoer uit haar omgeving verdreef. Florentius\' aanwezig-heid in het koor was voldoende om allen, oud en jong,van alle luidruchtige scherts terug te houden. Dikwijlswerd hij aldaar evenwel niet gezien. Allereerst, omdat zijnzwakke gezondheid hem dit niet toeliet en dan ook, omdathij ongaarne en niet dan noode zijn huis verliet % Daaromging hij het liefst des avonds en des morgens, omdat hijdan onopgemerkt over straat kon gaan. Onopgemerkt teblijven was

voor hem een ware behoefte. Het hinderde hemwanneer hij op straat gegroet of aangesproken werd. Meestalliep hij peinzend, in zichzelf gekeerd, biddende over straat. 1) Over zijn klooding cf. vita Florent, cap. XII, 2. Hot aldaar gonoomdo almutium licli-bon wil gemeend het best to vertalen door: Kap; Du C.ango (i. v.) omschrijft ditkleedingstuk aldus": â€žamlculum seu amictus, quo canonici caput humerosquo tegebant". 2) Manica kan betoekenen: handschoen. Hier is het evenwol: oen w^do mouw. InJL S. B vinden wU n.1. hetzelfde verhiul als bU Thomas (XII, S) van oen goostoiyko,dio terwyi hy met Florentius stond to praten, druk bezig was mot zyn â€žmanicae,nunc hic nunc illuc manus suas versando". â€” Florentius zeido toen: â€žzio, ik wordvolstrekt niet zoo door myn â€žmanicao" beziggehouden". Daartoe waren zy.to een-voudig. H. S. B spreekt hier van eon mouw (fol. lOGf). Daarom vertalen wy hot hierdoor mouw, hoewel het draaien mot de handen by Thomas ons aan oen soort hand-schoenen doet \'denken. Ook do be.schrUving van deze manicae

(â€žparvas et strictascum paucis nodis") wyzen meer op laatstgenoemd kloodingstuk. 3) Caputium Du Cango: â€žAllemanni sou Helvetii: Halsmantel. 4) Vita Florent., cap. XI, I. Anal., p. 21.



??? 125. slechts nu en dan een groet vluchtig beantwoordende. Opfeestdagen en bij de viering der mis ontbrak hij nimmer inhet koor. Dan had hij zijn schamele plunje verwisseld meteen meer feestelijk gewaad, uit grooten eerbied voor hetsacrament Florentius had behoefte aan eenzaamheid, aanafzondering. Hij was geen man die zijn stem op de stratenverhief of van de daken predikte. Met de broeders tezamen in gemeenschappelijken arbeid of stichtelijke gesprek-ken, een effen en kalm, ingetogen, naar binnen gekeerdleven te leiden was zijn ideaal. Aan den arbeid der broe-ders kon hij slechts voor een klein gedeelte deelnemen, daarhij de kunst van boeken copi??eren niet verstond. Zijntaak bestond in het gladstrijken en linieeren van het per-kament. Hij las de boeken, die de broeders geschreven haddendoor en corrigeerde ze. Veel tijd voor deze werkzaamheidhad Florentius evenwel niet, want dag aan dag stroomdeer een aantal mannen en vrouwen tot hem, die troost ofraad van hem begeerden. Somtijds was de toegang tot zijnkamer

door den grooten toeloop van menschen versperd, enhad hij geen gelegenheid zijn getijden to lezen -). Dochdit niet alleen. Hij had zijn collaties met de broeders, descholieren en de devoten, en met do burgers der stadDeventer in het algemeen. Dikwijls werden deze collaties inde open lucht gehouden. De toehoorders zaten dan op dengrond, waarschijnlijk in den tuin van het vicariehuis of hetlatere grooto fraterhuisSommigen hunner schreven het-geen zij hoorden op, om het aan hun vrienden, die verhin- 1) FitÂ? Florent,, cap. XI, 1 cn 2. 2) Vita Florent., cap. XIV. .3) Twco malen vindon wU van een put gesproken wM.aroin of wa.arby do broedersgezeten waren, wanneer dezo collaties gehouden werden. Zoo, waiir Thomas vcr-li.aalt, dut er eenmaal een man in don put viel. Dezo kwam echter op zyn beenonterecht en werd zoo ongedeerd uit den put gohiuild (TiVn c.ip. XX). Van dezon put spreekt ook Dier do Muden (Jnal., p. !Â?). ?™



??? 126 ^ derd waren tegenwoordig te zijn, te kunnen mededeelen. Diep-zinnige vraagstukken besprak hij nooit met zijn hoorders.Dit achtte hij schadelijk voor den eenvoud des geloofs. Wanneer wij dit in vele opzichten onrustige leven gadeslaan,kunnen wij ons begrijpen, dats Rechts krachtige zelfverloo-chening Florentius kon bekwamen tot zulk een bedrijvig leven,dat hem telkens met de wereld, die hij ontvluchten wilde,in aanraking bracht. Vroeger haalden wij reeds een gedeelteaan uit een brief door hem aan Vos van Heusden geschre-ven, waarin hij zijn smart over dit onrustig leven uit en destille rust der broeders in Windesheim benijdenswaardig acht^). Niettegenstaande deze aanraking met de wereld om hemheen hem stoorde in zijn eigenlijk godsdienstig leven, onttrokhij zich nimmer aan deze taak: de menschen te troosten ente bemoedigen. Zijn kamer, ja meer zijn hart, stond openvoor een ieder, die tot hem komen wilde. Doch niet alleenstond de toegang tot hem voor een ieder open,\'maar hijzocht ook zelf de ongelukkigen en armen in hun ellende op.

Denamen der armen, die hij ondersteunde, had hij voor zichzeiven opgeschreven; voorzoover hij zelf niet helpeii kon,droeg hij de zorg voor hen aan een der broeders op. Dikwijlszond hij aan behoeftigen zijn eigen maaltijd. In de maandMei, wanneer de kruiden, die hij noodig had, de meest gene-zende kracht bezaten, verzamelde hij deze voor degenen, diedoor booze zweren werden geplaagd, noodigde deze ongeluk-kigen bij zich aan huis, bereidde met deze kruiden een ver-frisschend en genezend bad, en zond hen, zoo gereinigd enversterkt, naar hunne woningen terug. Eenmaal kwam er eenmelaatsche tot hem. Zonder schroom zette Florentiu5j zichnaast hem neder en sprak vriendelijk met hem. Ook voorde arme scholieren was hij buitengemeen voorkomend. Hij c 1) Z. b. blz. 85.



??? 127. hielp hen aan boeken, pennen, papier, inkt trachttehun bij devote burgers een onderkomen te verschaffennoodigde hen somtijds bij zich aan tafel enz. Een kleintooneeltje, ons door Thomas medegedeeld, teekent deze zijnâ– werkzaamheid zoo voortreffelijk, dat wij het hier in zijngeheel willen laten volgen. Eenmaal bracht Thomas a Kempisaan Johannes Bohemus het geld, dat hij hem voor het onder-wijs schuldig was, en verzocht het boek, dat hij hem daar-voor in pand gegeven had, terug. â€žWie heeft u dit geldgegeven?" vroeg Bohemus. â€žFlor?¨ntius, mijn meester," ant-woordde hij. â€žGa", hernam Bohemus daarop, â€žen breng hetgeld terug aan Flor?¨ntius, om zijnentwil zal ik het niet vanu aannemen." Er is in Flor?¨ntius\' liefdacygheid zoo iets tee-ders, zoo iets bescheidens; tot de jeugdige scholieren buigthij zich met even weinig bewustheid over als tot de onge-lukkigen en ellendigen. Zijn liefde voor allen die in lijdenof smart gedomi)eld waren, is misschien wel te verklarenuit zijn eigen licbamelijken toestand. Flor?¨ntius wist, wathet was

te lijden. . Zijn gansche leven was, zooals II. S. B zoo treffend zegt,â€žene quellinge" \'"â€?). Zijn overmatige ascese en zijn strengevasten hadden helaas! zijn zwak gestel ondermijnd. Het washem op het laatst niet meer mogelijk dezelfde spijze als dobroeders te gebruiken. Zijn verzwakte maag weigerde hetgrove voedsel. Hij at daarom alleen in de keuken met den-gene der broeders, dio voor dio week hen als kok diende "). 1) zio voor (Ut .allos cap. XV on XVI. \'.\') cf. p. 23 on 24. a) Vita Fhrait., cap. XVI, 1. 4) L. C., cap. XXlV, 2. 5) Aid. fol. 121\'\'. <i) Ook Florentius was, Wimneor het zyno bourt was, werkzaam .als kok. Iemandzoido eonnuaal tot hem: â€žWaarom brengt gU uwen tyd In do koukon door. Kanieni.and anders dit niet voor u doen; en zou hot niet boter z^n zoo gU na.ar do kerkgingt?" Florentius antwoordde: â€žZ^n alle geboden dor broeders te zamen niet beter



??? 128. Thomas werd dikwijls aldaar door Florentius ter maaltijdgenoodigd. Dan diende hij zijn hoogvereerden meester methet weinige, dat hij behoefde Z???? streng had hij gevast,dat hij bijna allen smaak verloren had en soms geen olie ofwijn van het gewone bier der broeders kon onderscheiden.Meer dan eenmaal lag hij gevaarlijk krank, zoodat de broe-ders vreesden hem te verliezen. Dan werden er boden naarde broeder- en zusterhuizen uit den omtrek gezonden methet verzoek om voor Florentius te bidden, opdat God zijnleven nog wat sparen mocht Eens op een__paaschnachtlag Florentius in een zware ziekte, den dooll nabij. Toenkreeg hij eensklaps een visioen. Hij zag twee Engelen, deneen aan de rechter-, den ander aan de linkerzijde van zijnlegerstede. De eene Engel zwaaide een zwaard boven Flo-rentius\' hoofd als wilde hij hem doodelijk treffen. De anderehield hem terug en zeide: tref hem niet; hij zal niet ster-ven. Na dit visioen gevoelde Florentius zich plotseling z????krachtig, dat hij den broeder, die in hetzelfde vertrek sliep,wekte, en tot hem zeide: Ik

gevoel mij beter, maak eenigvoedsel voor mij gereed. Het is een bewijs van Florentius\' wezenlijke nederigheid,dat hij dit visioen eerst later aan een oom heefb medege-ceeld. Hij liep er niet mede te koop, maar hield het voorzich zei ven Everhardus van Eza, die Bij iedere gevaarlijkekrankheid geraadpleegd werd, verklaarde, dat het hem eenraadsel was, hoe iemand, die zoo zwak van lichaamskrachtenwas, zoo lang in het leven kon blijven \'\'). Om zijn zwak Â? dan m??n gebod alleen. Terwyi ik hier ben bidden do broeders voor ml). Zoo hob ikgrooter voordeel, dan wanneer ik naar do kerk ging en daar voor niUzolvon bad."( Vita Florent., (^p. Xni, 2). 1) Ibid. 2) Vita Florent., cap. XVIII. 3) L. 1., cap. XIX. 4) L. 1., cap. XVIII. y



??? 129. gestel te versterken raadde Everliardus hem, en de broedersdie eveneens door hun onmatig vasten en arbeiden warenverzwakt en uitgeteerd, aan eenig werk in de open luchtte verrichten. Dezen raad volgde Florentius op Zijn onma-tigheid in vasten en ascese was mede oorzaak van zijnvroegen dood. Ziehier naar mijn beste vermogen Florentius naar zijnuitwendige verschijning geteekend. Wij zijn thans genaderd tot het aangenaamste en tevenshet moeielijkste gedeelte van onze taak, n.l. de karak-teristiek van Florentius; â€” het aangenaamste gedeelte,omdat men, na kennis genomen te hebben van zijn levenen werken, dezen man liefgekregen heeft en gaarne zijnbeeld wil teekenen; het moeielijkste, omdat een persoon alsFlorentius zich niet gemakkelijk laat beschrijven. Florentiustoch is een dergenen, dien men gezien en gehoord, in wiensonmiddellijke omgeving men geleefd moet hebben, om eenindruk van hem te ontvangen. Een kunstwerk moet mengezien hebben, om den machtigen invloed van de harmoni-sche kleuren en lijnen o]) zich te

voelen werken. Alleen hij,dio tegenover het kunstwerk staat, voelt als een machtigebetoovering ovor zich komen. Zoo ook Florentius. Er zijnmenschen, dio door woord of daad, in schrift of beeld, nogspreken, ook al zijn er jaren en jaren voorbijgegaan. Nietalzoo Florentius. Zijn leven was in zich zelf gekeerd, nietrijk aan uitwendige, schitterende daden, maar rijk aan stillezelfverloochening. Mij dunkt het zal dengenen, die hemgekend en dus liefgehad bobben, moeielijk zijn geweest tozeggen, waarom die man hen zoo aantrok en boeide. Zijkonden zoo weinig van hom verhalen. En als ze het dedon,zal het zeer zeker dikwijls teleurstellend voor hen geweest n ir. .S-. A, fol. ix)-.



??? 130. zijn. Zij konden anderen maar niet zeggen, waar liet geheimvan zijn omgang, het geheim van zijn invloed in gelegen was. En daarom vatten wij aarzelend de pen op. Hoe zal het onskunnen gelukken dezen man voor de oogen van anderentedoen oprijzen? wij hebben hem immers zelve niet gekend.Wat wij van hem weten, hebben wij uit dezelfde uit denaard der zaak matte beschrijvingen moeten opmaken. Willen wij in een woord zijn karakter teekenen, dan. Â? zouden wij hem een _harmonisc.h mensch kunnen noemen. Hij^ muntte in geen opzicht uit. Of, zoo hij uitmuntte, wasdeze zijn voortreffelijkheid in het geheel opgenomen. Hij wasbedachtzaam, voorzichtig, overleggend, niet haastig. Reedsbij zijn bekeering merkten wij dit op. Hij overlegde, nadathij Gerardus gehoord had, wat zijn deel zou zijn, zoo hij inzijn wereldsch bestaan volhardde, een wereldsch bestaan, datzich niet door grove uitspattingen had gekenmerkt, maarreeds v????r zijn bekeering effen en kalm, zonder veel rim-pels was geweest. Aan deze bedachtzaamheid paarde hij eeneigenaardige

volharding. Hij begon niet spoedig, maar wan-neer hij begonnen was, liet hij niet los, ging hij voort, geheel^ overeenkomstig zijn latere vermaningen: â€žBozin eor gijbegint, maar wanneer gij eemnaal begonnen zijt, laat danniet los." â€žZie toe, wat gij doet, waarom gij het doet, hoegij het doet." â€žDenk na bij alles, wat gij doet en doe hetnimmer uit gewoonte" Als de pest in Deventer uitbreekt,verlaat hij de stad. Hij wist, dat het heerlijker was testerven in gevaar, dan uit bedachtzaamheid het gevaar teontwijken: toch ging hij -). Een man van deze eigenschap-pen is licht middelmatig. Hij kent geen hartstochtelijkheid.Hij is kalm, overleggend, maar daarl)ij tevens koel. Zijnbedachtzaamheid spruit dikwijls voort, is althans mogelijk ]) Vorg. do vorba notabilia van Thomas, XI, III.2) Zio z??n brieven by Dumbar, Amtl, p. 02 cn 9:5.



??? 131 J) door gebrek aan liefde. Maar waar bedachtzaamheid, over-leg, voorzichtigheid gepaard gaan met, ja voortkomen uitde liefde des harten, daar zijn zij bewijzen van een zeld-zamen zielenadel; daar wijzen zij op zelfbeheersching. Zoobij Florentius. Hij was buitenmate bedeeld met de gratievan een liefdevol hart. Dit blijkt wel allermeest uit zijnvermogen om onrustige, bedroefde harten te troosten. Menwist niet hoe, maar Florentius kon troosten als niemandAls vanzelf werden de harten tot hem getrokken;gevoelden de weldadige sympathie van een medelijdend hart.Het gespannen gemoed werd vrij en los in zijne tegen-Avoordigheid.. AVaarom\'? AVist hij zoo roerend te spreken?O neen, hij sprak weinig -); nimmer gebruikte hij veleAvoorden. Maar men gevoelde het, dat hij de angsten des ;harten verstond: hij Avas benauwd met hem Herhaaldelijk ^vinden Avij melding gemaakt van zijn Avonderlijk vermogen,om het onrustig hart te bedaren. Ik heb het zelf meerma- ^len ondervonden, is het Avelsprekend

getuigenis van Thomas,zijn vroegeren leerling AVio Avezenlijk zijn naaste liefheeft, vergeet hem niet. \\(Jok Florentius vergat zijn hulpbehoevenden niet. AVanneer \\ jde Meimaand kwam, ging hij genezende kruiden voor dearmen zoeken. De voor â€žzijn armen" kruiden zoekende jFlorentius is een liefelijk beeld van de Avaarachtige, oot-moedige zich zelve niet zoekende liefde. Zijn milddadigheidging niet gepaard met een koud hart. Als zijn bedachtzaam-heid kAvam ook deze voort uit de liefde zijns harten. Datdeze liefde geoii natuurlijke goedaardigheid Avas, een weoke-lijkheid, die, onulat zij geen pijn en ellende zien kan, avoIlielpen inoet, blijkt hieruit, dat hij bij zijn nederdaling tot 1) cf. Vita Florent., cai). XIV, 3, ciq,. xv, ;!, cap. XVI. \'2.-) cf. Florent., cap. a nt(, Florent., cal\'- XV, 3. .c



??? 132. anderen, indrukwekkend bleef. Nimmer verloor hij zijngezag, zijn ontzag. Medelijden is dikwijls niets dan lafheid,de vrucht van een zwak karakter. Ware dit bij Florentiuszoo geweest, nimmer had h^ die natuurlijke indrukwekkend-heid bezeten, die zonder te bevelen, altijd gehoorzaamd werd.Als Florentius het koor binnentrad en de jeugdige clericiiets deden, dat ongeoorloofd was, hielden zij vanzelf daar-mede op. Zij wenkten elkander toe en riepen: â€žsus, sus,heer Florens komt" Ook al zag hij niet naar mij, zoodorst ik toch in het koor niet spreken, zegt Thomas,zoo vreesde en eerbiedigde ik zijn tegenwoordigheid. Een-maal kwam hij naar mij toe om met mij uit mijn boek tezingen, ik stond als aan den grond genageld en dorst mijniet verroeren En niettegenstaande men hem vreesde,had men hem in oprechtheid lief. â€žEr is niemand", zoogetuigde eens iemand, â€ždien ik zoo lieftieb, en niemand, dienik zoo vrees, als heer Florens" Mij dunkt, wij zeiden geenonwaarheid, toen wij hem een harmonisch ontwikkeldengeest noemden. Zijn liefde

was geen weeklieid. Zijn overleggeen koelheid. Zijn indrukwekkendheid geen hoogheid. Zijnmedelijden geen lafheid. Een weinig humor ontnam aan deze gelijkmatiglieid haareentonighei<l. Everhardus van Eza had dikwijls de gewoontezijn discipelen een slag in het aangezicht te geven, om hente vernederen. Hij zeide dan: â€žKerl blaest mij een busken."De broeder lot wien dit verzoek gericht Averd wist reedswaarvoor dat â€žeen busken blaezen" dienen moest. Everhardusgaf dan een slag op de opgeblazen wangen. Toen Ever-hardus eenmaal in Deventer kwam, zeide Florentius nietsanders tot hem dan dit ?Š?Šne â€žkerl blaest mij een b\'usken." 1) jr. s. Ii, rol. iwr. 2) Vila Flonn\'., cap. XI, 2 cn 3) Vita Floren\'., cap. XXII, 3 o:



??? 133. Everhardus deed wat hem gezegd werd; dit was Florentiusgenoeg; ?Šn hij trok de uitgestoken hand terug Lubbertus wilde eenmaal, toen Florentius over een moeie-lijke vraag uit de heilige schriften, aan de broeders hunopinie vroeg, het eerst antwoorden, omdat hij de oudstewas. Florentius zeide toen tot hem: â€žMeent gij, Lubbertus, datwij het niet weten, al zijn wij geen baccalaurei of magistri" Aan dezen harmonischen geest paarde hij een groote matevan menschenkennis en wijsheid. Niet met iedereen ging hijop dezelfde wijze om. Den eenen spaarde hij, den anderen tuch-tigde hij, al naardat hij zag dat het noodig was. Lubbertusen .Johannes Kessel, twee zijner beste vrienden, kon hijonbarmhartig kastijdon. Geen vernedering was hem te diep;want hij wist, dat zij kracht bezaten, om dio vernederingte dragen_en dat zij voor hun opvoeding dienstig was. Wie diekracht niet bezat, vernederde hij niet op eenzelfde wijzoen in eenzelfde mate. Eon jonge broeder vroeg eens aanFlorentius, waarom hij hem niet even hard als Lubbertusen .Johannes Kessel kastijdde? Mij antwoordde hem, dat hijhet zou

gedaan hebben, zoo hij oven krachtig van geest alsLubbertus en .Johannes ware geweest Voor oen pas bekeerdeachtte Florentius het een der grootste verleidingen, -wanneerhij zijn vroegere bekenden in do wereld nog eens wildebezoeken. Toch stond hij eenmaal zulk een verzoek aaniemand too. Toon dezo teruggekeerd was, en aan velo gova-ren had blootgestaan, verwonderde hij, tloor de ondervindinggeleerd, er zich ovor, dat Florentius hem zulk oen verzoekhad toegestaan; hij vroeg daarom aan Lubbertus, waaromFlorentius dit gedaan had. â€žOmdat," antwoordde deze, â€žFlo-rentius wist, dat gij nog niet goed zoudt kunnen berusten 1) II. S. A, ful. Olf. 2) n/a Lubbert., 12. 3) nia Lubbert., H.



??? 134. in \' zijn wil, en zoo grooter zonde zoudt doen door niet tegehoorzamen, dan door te gaan" Een man met zulke eigenschappen toegerust, is bij uitne-mendheid geschikt de leider te wezeii van een broederschapals de Deventersche. Zijn indrukwekkendheid maakte hetbevelen onnoodig en de gehoorzaamheid een vanzelfsheid;zijn beminnelijkheid ontnam aan zijn gezag alle hardheid,men boog zich gaarne onder zijn arm; zijn matigheid enzelfbeheersching bewaarden hem voor te zware eischen enbehoedden hem voor heftige uitvallen, die in ?Š?Šn oogenblikvernietigen, wat in vele jaren is geplant. Als G??the overden machtigen, aangrijpenden indruk van den Straatsburgerdom nadenkt, vindt hij de oplossing van dit raadsel in dezeldzaam schoone vereeniging van â€ždas Erhabene mit demGefalligen." Waar wij over Florentius en het geheim van zijnmachtigen indruk op allen, die hem omgaven, nadenken,komen ons telkens weer deze woorden van G??the op delippen: â€ždas Erhabene mit dem Gefalligen". Hoe groot dieindruk geweest is, kunnen wij opmaken

uit hetgeen wijlezen in het â€žleven van Theodoricus van Herxen" -)â€? Nadatons gezegd is, hoe Herxen door het gansche land bemindwas en allen tot hem kwamen, zegt de l)iograaf, dat hetwas als oudtijds bij Florentius. Men noemde Herxen\'s huisdan ook het huis van Florens, â€žpor totani vitani patrisdomini Theodorici confluere solent ad ijisum, (juasi fuissetloco domini Florentii in Daventria" â€” .â€žQuasi dominus Flo-rentius" dit was het hoogste en beste, wat men zich denkenkon. â€” Er was maar ?Š?Šn Florentius, oen beteren kendende broeders niet. 1) Vila Lnhhert, 8. 2) Vgl. n. S. A, fol. 108.



??? REGISTER DER VOORNAAMSTE PERSONEN EN ZAKEN,DIE IN DIT GESCHRIFT VOORKOMEN. Admonitiones, zie Florentius.Amilius, dezelfde als Melys, blz. 45.Amsterdam, (Petrus van) zyn bio-grafie in H.S.B, blz. 45. Baenst, (.lacobus) schrijver dor Admonitiones, blz. 96.Beek, (EL\'l)ortus tor) zyn biografie in H. S. A, blz. 45.Brinckerinck, (.Johannes) zyn biogra-??o in H. S. A, blz. 44.hy wil geen religieuswordeji, blz. 72.Broodorschap, haar ontstaan blz.51 vlgg. critiok op do tradi-tie Busch, blz. 5Gvlgg. hoo zy fraterhuiswordt, blz. ()2 vlgg.])eteokonis van do1!}9G uitgevaardigdedeclaratie in dozen,blz. 78. liaar werkzaamheidonder dosciiolieren,blz. (55 vlgg.Bruun, (Hondrik) zijn biografie inII. S. B, blz. 45. ("alcar, (Albertus van) zyn .jougd,blz. 72. het domus pro mediocribusdoor hem gesticlit, blz. (50,noot 3. Doetichem, (Rutgorus van) blz. 00,noot 3. Domus, (maior) to Zwolle, blz. GO,noot 3. (nova) to Deventer, blz. 68,noot 1. (parva) te Zwolle, niet hothuis van Hem-icus vanGouda, blz. 00, noot 3.(pro mediocribus) zie Alber-tus van Calcar. Donkels,

(Henricus) blz. 08, noot 1. Euskerken, (Claus van) collaties,blz. 45. Excerpta, zio Florentius. Eza, (Everhardus van) zyn biografiein H. S. A, blz. 44.zyn bekeoring, blz. 50, noot 2,door do broeders gevreesd,blz. 01. laat de broeders handonarboidverrichten, blz. 129. Florentius, woordspelingen op zynnaam blz. 122, noot 2;zpn geboorteplaats Go-richem of Leerdam 1Â?!/,. 48, zyn komst on vertrekte Praag l)]z. 49, zynuitoriyk voorkomen blz. 49, zyn beteekenis voorhot ontstaan dor broo-(lei-schap blz. (50 en (51,niet dezelfde als Rodi-ginus blz. (59 en 70, wy-ding tot priester blz. 74,keuzo tot rector blz. 75vlgg., zyn betookenis byon voor dostichtingvanâ– \\Vindoshoim blz. 84, zynscluifteiyko werkzaam-heid hfdst. 111, alge-meene opgave van zynbekende werken blz.



??? 136. 93â€”97, het ?Š?Šne verlo-ren geschrift terugge-vonden blz. 97, beschrij-ving van den uitwendi-gen toestand blz. 98-99,inhoudsopgave blz. 99 â€”102, vergelijking methet Tractatulus blz. 102-106, het Tractatulusbevat weinig oorspron-kelijits blz. 106, verge-lijking van het manu-script met de twee trac-taten van Zerbolt blz.107-110, Zerbolt steunt?¨n op het Tractatulus?¨n op het manuscriptblz. 111 ??n 112, betee-kenis van dit geschriftvoor de schriftelijkewerkzaamheid der broe-ders in het algemeen-blz. 112, de verschillenderedacties der verbanota-bilia met elkander ver-geleken blz. 115-119,de Admonitiones oor-spronkelijk blz. 120,persoonsbeschrijvinglifdst. IV. Gerardus Magnus, zijn godsbegripblz. 6 vlgg., de conscientieby hem blz. 8 en 9, z\\jn. anthropologie blz. 11vlgg, zyn kerk- en sacra-mentenleer blz. 20 vlgg,zyn plaats in do geschie-denis der middeleeuwenblz. 80 en ,\'U, zyn prac-tisch-zedeljjke beginselenblz. 32-37, zijn-verhou-ding tot het kloosterlovenen do wetenschap blz. 38vlgg., zijn biografie inH.S.B blz. 45, het verbodom te prediken

ingetrok-ken blz. ?–0,noot3, invloedvan zijn geestesrichtingop do broederschap l)lz.62, vlgg. Gouda, (Henriaus van) zyn biografiein H. S. A, blz. 44, zijn werk-zaamheid in Zwolle blz. 66,(zie parra domus). Groda, (Petrus van) blz. 68, noot 1. Hattem, (Johannes van) zijn biogra-fie in H. S. A, blz. 44. Herxen, (Henricus van) verlaat deschool te Zwolle en wordtfrater, blz. 71. Herxen, (Theodoricus van) wil geenreligieus worden blz. 65,lijst van zijn geschriftenblz. 121, noot 1, zijn grooteroem blz. 134. Kessel, (Johannes) zijn biografieen uittreksels uit zijn col-â€? lati??n, blz. 45. Melys, zijn biografie in H. S. B,blz. 45, dezelfde als Amiliusblz. 45. Meyer, (Bornardus) blz. 71. Meynaldus, de stichter van hetgrooto fraterhuis teZwolle, blz. 66, noot 3. Muerza, (Toorn van) blz. 75. Muden, (Kolof van) zijn biograflo inH. ??. B, blz. 45. Nijmegen, (Wilhelmus vanjlegatcorthet manuscript, waarindoExcerpta voorkomen aando zusters te Dieponvoon,blz. 98. Onderwijs, do werkzaamheid dorbroedors in dit opzichtblz. 65, de betockonisvan dezo workzaanihoidvoor do dovotio blz. 73.

Koynaldus, hij verkoopt oon huisaan .. eynaldus blz. 66,noot 3. Rodiginus, zio Florentius. Ilunon, (Zwedora van) bronnen voorhaar leven blz. 87, noot 1,zij ruilt haar huis niet datdor broeders, <lezo\' ruilinggeschiedt in het jaar 1391,blz. 87.



??? 137. Schoonhoveh, (Arnoldus van) zijnbiografie in H. S. B,blz. 45. â–  Schoonhoven, (Clinckert van) wordtpresbyter, blz. 91. Tractatulus devotus, zio Florentiusop zijn schriftelijkewerkzaamheid. Tyleta, (Lambertus van) blz. 68. Verba Notabilia, zie Florentius opzyn schriftelijken arbeid. Vianen, (Jacobus van) zyn biografieH. S. B, blz. 45, wordt totrector van het Meester Geertshuis benoemd ingevalBrinckerinck sterft, blz. 91. Windesheim, zyn ontstaan blz 79,vlgg., gaat aan hetfraterluiis vooraf,blz. 81. Witto, broeder van Meynaldus, blz.66, noot 3. Zuetolicus, (Christina) zuster vanFlorentius, blz. 48. Zutfen, (Zerbolt of Gerrit van) z??nbiografie in H. S. B, blz. 45,zyn schriftelijke werkzajun-heid zio Florentius, aldaar.



??? \' \'Ui â–  :: ^Jv\'?•V t Ir\' â–  v Â?-r ; â€?â€? : i. :.. . li â–  â–  ,1- -, m â€?a â– â– â– ?  i_iÂ?ii



??? STELLINGEN.



??? Â? â–  ; â–  J ir\' ! (i 1 \',V. il v^\'tti T ;â– ) r^. \'Vr- â–  .1 gpi jy^auftipj JlaJill^Â? AJ* i JjWwS K.-?•?œ . ____^ 1



??? S T E L L I N G E N. I. Gerardus Magnus was Thoinist, II. Do traditie van Joliannes Buscli over het ontstaan vande broederschap is onhoudbaar. III. Het klooster to Windesheim is do eigenlijke stichtinglier devoten te Deventer. IV. Het oorspronkelijk doel der Franciscanorordo was arbcndenen dienen. V. Waar Anselmus in zijn satisfactieleer do verdienstelijkheidvan het werk van Christus in rekening brengt, m;uikt. hijde satisfactio overbodig.



??? 142. VI. In den strijd tusschen de Port;-Royalisten\' en de Jezu??etenvinden wij den ouden strijd tusschen de Thomiston en deScotisten terug. VII. In de paradijsgeschiedenisis de omnn xj; niet oorspronkelijk. VIII. In Jes. XLII: 7 vertale men nps"? door het Latijnschegerundivum. IX. De beteekenis door Amos, .Jesaia en Micha aan Jeruzalemtoegekend, is een bezwaar tegen de hypothese Graf-Kuenon-Wellhausen. X. Do door Becker {Studi??n und Kritiken, 1889, ?œber die Com-â– position des Johauneseuamjeliunis), voorgestelde omzetting vanJohannes 5 en 6 verdient aanbeveling. XI. Terecht leest Dr. Harting (Verslagen en Mededeelingen der



??? 143. Kon. ?„cacl, afd. letterkunde, 2e reeks 9e dl.) in JohannesYIH: 57 met den Sina??ticus: 5tc(} \'A?Ÿgaaii icoQctnf as-, xn. 2 Cor. VI: 14â€”VII: 1 is ge??nterpoleerd. XIII. De aesthetische moraal zal nimmer het plichtsbesef inden mensch kunnen verklaren. XIV. Het pessimisme van Von Hartmann is minder dan datvan Schopenhauer in de Ethiek to wraken. XV. De psychologische theorie is op zich zelf niet voldoendeter verklaring van het geweten. XVI. Aan het panthe??sme Ijohoort do definitie van God als liethoogste zijn.



??? 144. XVII. Godsdienst en staat waren bij Grieken en Romeinen ver-bonden, maar niet op gelijke w^ze. XVIII. De praktische theologie is noch hoofd- noch onderdeel vanwetenschappelijke godgeleerdheid. n



??? ?’ f- \' -.A â–  * i- ?Ž?ŽTM - . f.* k\'5- - fO;;pfeife



??? ... . .\'vi-!-:; ......r?^- S 1 f^^r- \'..... Ik;,;.-\' Â?.V - iiv\';. - â–  N".. . -.V . . T V\' . ., \'. - â€? f"-l;



??? \'\'\'\'s-tâ–  . â–  m-\'-. ^ : \'â–  â– â–  â€?\'F m\'- â–  i \'i f- M â€? \\ -M â– â–  H- \'f . â–  â€? V-i-\' \'^, i - z - â– â– \'\'^â– liV \' > V* â–  ; \'>â– 1 . .M f K\' "â€?^ri.\'



??? A V V ^ . ^ \'"l -\'â€?\'f.A W . \'??fS > â–  ^ m -CV. i"

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

