Utrecht University Library

Florentius Radewijns

https://hdl.handle.net/1874/240311



https://hdl.handle.net/1874/240311

LELL e Sy uHr.c.lll‘.n.‘. - I \hurlv’rllifl i

. I;L.
: Nn.‘vt. e



















FLORENTIUS RADEWILINS.




i

0479 1806




FLORENTIUS RADEWILIN®.

PROIEIFSCRIRIE I

TER VERKRIJGING VAN DEN GRAAD VAN

e

weoctor 1 le mmlutlmdhtiﬂ

\9

1

AAN DE RIKsS-UNIVERSITEIT TE UTRECHT
NA MACHTIGING VAN DEN RECTOR-MAGNIFICUS

Dr. J H. GALLER

Hoogleeraar in de Faculteit der Letteren en Wijsbegeerte
VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DER UNIVERSITEIT
TEGEN DE BEDENKINGEN VAN DE FACULTEIT DER GODGELEERDHEID
TE VERDEDIGEN
op Zaterdag den /7" April 1891, des namiddags te 3 uren,
boon

JAN HENDRIK GERRETSEN

GEBOREN TE NIJMEGEN.

- oo ——
NIIJMEGEN. FIRMA H. TEN HOET.
" x i el s
| B WWIOTHEEK DEIX |
‘ L O - - | |
MO UIINIY KL v | i !

tllu

W W O%
FRNANSE TR
|
£ By et ot YT R g T LT Ta—




A. THIEME, NIJMEGEN.




Aan mijne Moeder.







VOORWOORD.

Nit i.‘luju'j)}-m»/fﬁ,_.]”.’ﬂ ten einde is, is het m(')' cen ""‘/'””ﬂ" aan
allen die aan het welslagen van mijn poging om Florentins Radewijns
leteckenen zoo kerachtig Lebben wicdegewerkt, myn evkentelijhheid
te betwigen,  Wilt min  dicpgevoelden en oprechtgemeenden danl
adnvaarden Hooggeleerde Heeren Dr, H, G, KLEYN. mijn promolor,
en Dr. J. G. R. AqQuoy wvoor al de welhwillendheid. die gij g
hebt getoond, de Erachtige hulp, die gij mij belangeloos hebt willen
schenken. Zonder U had ik gedieaald, had ik omissehien geen
enkel vogenblik goeden koers kunnen howden, Zoo dit geschrift iots
beteckent, dankt de sehrijeer het wan Uw fevachtigen steun.

Verder betudg ik hicr mijnen welgemeenden dank aan de Heeren
Dr.  TipeMAN, Mr. BerNs, Mr., BoOELES. Dr., Frans Jostes,
Dr. Lubwic KeLLer, DE Bussy en pastoor Vax HevkeLuM, die
mi of hetgeen ik rverlangde be reiheillig hebt toegezonden, of mij
door inlichtingen of anderszing hebt geholpen in de samenstelling
van dit geschrifi.

Ik stuit hicraan cen woord rvan oprechien dank aan de Houog-
leeraren der Ulrechtsche Universiteit. Wal G4 rour mij zijt geweest,
acht ik niet noodig hier met vele woorden t ceggen. De oolmoe-
digheid, die men al studeerend leert, maakt miy de betuwiging
mijner dankbaarheid gemaklelijh.

Een enleel woord nog over het proefsehrift zelf. Hel betreft het
register, dal ik achtor min dissertatii plaatste. Dit register berat
nict alles, wat in ‘”f./." stule voorkomt. Wl Jff_l/r meen beleend u/'
van geen belang was, heb ik in mipn register el opgenoimen.

Mign laatste woord is roor myn crienden, In vri ndschap zyt
g :lnfj.u meerdere geweest, in danfebaarheid hoop ik w daarom
Jemakkelijk te overtreffen. Valete!







INLEIDING OVER DI GEESTESRICHTING VAN GERARDUS MAGNUS

BRONNEN.
HOOFDSTUK 1.
FLORENTIUS  LEVEN TOT GERARDUS DOOD,
HOOFDSTUK 11,
FLORENTIUS LEVEN NA GERARDUS DOOD.
HOOFDSTUK [1I.
l-‘l.lli‘.l-',.\i'l‘ith' SOHRIPTELIJKE WERKZAAMHEID.
HOOFDSTUK TV,

FLORENTIUS' PERSOONLIJKHEID.
REGISTER.

STELLINGEN. .

13

i+







[ NLEIDIN G,

Over de geestesrichting van Gerardus Magnus.

§1. ZUN THEORETISOH-GODSDIENSTIGE BEGINSELEN.

a8 reeds zooveel over Gerardus Magnus geschreven.
dat men zou kunnen vragen, of in een dissertatie. dje over
één zijner leerlingen handelt, een mleiding  als bovenge-
noemde nog wel noodig is. Zal ik niet noodzakelijk in her-
halingen moeten vervallen? Zeer zeker zou dit het geval
wezen, zoo ik Of een biografie, of een karakteristiek van
dezen man wilde geven. Doch deze inleiding bedoelt iets
anders. Zij tracht te bepalen, welke de geestesrichting van
Gerardus is geweest, en ziehier een, dunkt mij, noodzakelijk
onderzoek, dat tot nog toe niet heeft plaats cevonden.
Men heeft naar Gerardus’ verhouding tot de reformatie
gevraagd, en, was men van protestantsche zijde dikwijls
geneigd van Gerardus een beslist en welbewust voorlooper
van Luther te maken, het onderzoek van zijn geschriften
heeft. deze beschouwing ten eenemale in haar onhoudbaar-
heid in het licht gesteld. Was Gerardus dan niets meer
dan een katholick van zijne dagen en is al het reformato-
rische, dat men in hem meende te ontdekken, de vrucht
eener rijke verbeelding? Ik meen van neen. Mits men slechts
in het oog ]]Illllli',.i!] welken tijd hij ;:t‘lt':"f"tilhl'l'llt, en wellke
geestesrichting in zijne dagen der latere hervormine cunstig
1




9

of minder gunstig is geweest. Voéordat de reformatie door-
brak, was zij voorbereid. Er was een strooming in de katho-
lieke kerk dier dagen, die de reformatie in de hand moest
werken, en er was een strooming, die haar moest tegen-
houden. De der reformatie gunstige strooming was die van
. het Thomisme, de andere die van het Scotisme. Wij laten voor
het oogenblik deze stelling onbewezen. Wij willen eerst
onderzoeken, hoe Gerardus zich tegenover deze beide gees-
tesrichtingen verhield. Gingen wij nu reeds Thomisme en
Scotisme waardeeren, dan zouden wij noodzakelijk in herhalin-
genmoeten vervallen, wanneer wij later punt voor punt moes-
ten gaan onderzoeken, hoe Gerardus over ieder bijzonder deel
der katholicke dogmatiek dacht. Hebben wij eenmaal het
Thomisme en Scotisme in hun onderdeelen behandeld, dan
zal de waardeering ons gemakkelijker vallen; wij behoeven
dan slechts te verwijzen naar hetgeen vroeger door ons
gezegd 18.

Ons uitgangspunt in de beschrijving van het Thomisme
en het Scotisme en een vergelijking met Gerardus’ denk-
beelden in dit opzicht zal natuurlijk de Godsleer van deze
marinen moeten wezen. Alle verschil in beschouwing zal
altijd weer blijken te zijn een verschil van Godsbeschouwing.
Alle punten van iedere dogmatiek en van ieder stelsel
worden door dit uitgangspunt beheerscht. )i +Los

Het principi¢ele verschil tusschen ‘Thomas en Scotus is
hierin gelegen, dat Thomas de noodzakelijkheid Gods ten
strengste vasthield, terwijl Scotus de vrijheid Gods zoo
sterk mogelijk vooropstelde, doch met dien verstande, dat
de noodzakelijkheid Gods bij Thomas een physische en geen
ethische noodzakelijkheid, en de vrijheid Gods bij Scotus
gc—éh yrijheid, maar loshandigheid, maar willekeur was.

De definitie door Thomas van God gegeven, luidde: God
is het hoogste ,zijn” en het hoogste verstand, ,summum esse




3

et summa intelligentia”, terwijl hij door de hijvoeging, dat
dit ,summum esse et summa intelligentia” tevens was
pburus actus”, d. i. zonder eenige potentialiteit, zijn Gods-
begrip uit de strakke onbewegelijkheid trachtte te verlossen.
waarin zijn definitie het had opgesloten. LEigenlijk zouden
wij Thomas’ Godshegrip reeds volkomen beschreven hebben,
wanneer wij niet anders zeiden, dan dit ééne: »God is het
hoogste zijn”, of nog eenvoudiger »God is het zijn”, want
alle andere bijvoegingen blijken ten slotte toch weer niets
anders te wezen dan een herhaling van dit ééne: God is
het ,zijn” ). Dat bij zulk een Godsbegrip de noodzakelijk-
heid Gods krachtig op den voorgrond treedf, behoeft geen
betoog. De wil Gods is in den grond der zaak ¢én met het
wezen Gods; dit wezen Gods is het algemeene, abstracte
zijn, dat door de bijvoeging: actus purus, wel uit zijn strak-
heid schyjnt verlost te worden, maar het in werkelijkheid
niet wordt. Deze actus purus toch is niets anders dan £er
negatie van alle potentialiteit en doet niets anders dan het

1) Over het Godsbegrip van Thomas ef. in zijn Swmina Theologiaa (ed. Christ, Plantinus,
Antie,, 1585), do quaestiones de Deo. — Het .goed zin" Gods is ten slotte niots
anders dan het ,zijn” zell. ,Goed zijn" is eigonlijk niets anders dan ,zijn”. Cf. de
quaestiones de bono (I, Quacst. V), die aan de .quaestiones de bonitate Doi” vooraf
gaan, Zoo de concl. van art. 111: ,Omne ons in quantum est ens, est bonum®™. Omdat
God het hoogste ziin” is, daarom is hij het hoogste goed. COf Quaest. VI, art.
111, conel.: ,Ipso solus est bonum per suam essentiam®, en ibid. ad. sec.: Dicendum,
quod licet unumquodque sit bonum in quantum haboet esse, tamen essentia roi
Croatas non est ipsum esse, et ideo non sequitur, quod res creafa sit bona per suam
essentiam”. Bij God, bll wion essentia en esse één is, is dit natuurlijk niet hel
goval. Of. Quaest, II, art. IV. Zoo is ook hot intelligere Dei niets anders dan Zin
esso: cf. Quaest. XIV, art. IV, concl: ,Respondeo dicendum, quod est nocesse
l.”e'(l]'ny quod intelligere Del ost eius substantia™., Zoo ook Quaest. X1V, art. VIII,
conel.:  Manifestum est autem, quod Deus per intellectum suum causat res, cum
S esse sit suum indelligere”. 0ok de wil is geheel gelijk aan ziin esse en intelli-
gere, ef. Quaest. XIX, art. I, waar hij zijn redencering over de vi rhouding tusschen
intellect. en wil bij God aldus besluit: ,et sicut suum intelligero est suum essoe
ita suum velle”. Zoo wordt Thomas® Godsbogrip ten slotte opgolost in dit 6éne
nbiod is het zijn". Spinoza's Godsbegrip zou zeor merkwaardig punten van overeon-
komst geven meot het Thomistische, Vgl. over Thomas' Godshi grip, Harnouck,
Dogmengesch., (Freiburg, 1500) 111, 8. 448, vigg.




4

,zijn” als zoodanig accentueeren '). Deze noodzakelijkheid bi]
Thomas noemden wij boven een physische, in tegenover-
stelling van de ethische ®). God is gebonden aan Zijn ,zijn”,
Zijn substantia. Hier is geen mogelijkheid om het element
der vrijheid tot zijn recht te doen komen. Eerst daar zal
de noodzakelijkheid Gods krachtig gehandhaafd kunnen wor-
den, zonder dat aan Zijne vrijheid schade gedaan wordt,
waar de persoonlijkheid Gods begrepen wordt. Dit toch is
het ecigenaardige der persoonlijkheid, dat in haar noodwen-
digheid en vrijheid te zamen vallen, opgelost zijn tot hun
hoogere eenheid. Doch waar men de noodzakelijkheid Gods
ten koste van Zijn vrijheid vooropstelt, zal reactie niet uit-
blijven. Het Godsbegrip van Scotus is zulk een reactie tegen
het tot op Thomas’ tijd heerschend Godsbegrip ®). Tegen-

1) Cf. Quaest. 111, art II, concl. s .Ostensum est autem, quod Dens est purus actus
non habens aliquid de potentialitate.”

9) Over deze necessitas van den wil, ¢f. Quaest. XIX, art, III, conel.: ,voluntas
enim divina necessariam habitudinem habet ad bonitatem suam, quae est proprium
aius obiectum. Unde bonitatem suam esse Deus ex necessitate vult™ efe.

9) Dat Thomas de tradities der kerk gotrouw bleef, 1ijdt geen twijfel. Nimmer
heeft tot op dien tijd de kerk cen ander Godshegrip gekend. De Grieksche
kerk leerde reeds dat God was ovcle, en Augustinus, die door zijn krachtig
persoonlijk geloofsleven en zijn philosophische ontwikkeling gemakkelijker dan
iemand anders deze fout had kunnen herstellen, kon or zich niet aan ontworstelen.
(Vel, JHarnack, o . 0., 8. 102). De voortgang van deze ontwikkeling leidde hoe
langer hoe meer tot een versteening van het Godsbegrip, die haar voltooling vond
in het Arcopagietisch-Augustiniaansch Godshegrip.

Een merkwaardige poging en tevens een overtuigend bew(s, dat het nimmer
pelukken zal, om uit het .zijn” de persoonlijkheid Gods te construeeren, heeft
Rothe in zijn Ethick geleverd (20 Ausg., 1e Th., S. 100). De overgang daartoe vormt
de schijnbaar onschuldige gedachte, dat God niet alleen is het .zijn"” maar ook
Ldie Folle alles Seins”, Hier wordt het substantiove ..Ziill" predicatief genomen.

Do reactio van Scotus tegen hot Thomistisch Godsbhegrip heeft haren oorsprong
niet alleen in een philosophisch bezwaar tegen de Godsleer van Thomas, maar
avenzeer, zoo niet meer, in praktische oorzaken. Wij kunnen hier niet vooruitgrijpen
op hetgeen wij later over de zedelijke zijde van het Thomisme en Scotisme zullen
zeggen, doch stippen hier slechts aan, dat hot Scotisme het deistisch Pelagianisme
der katholicke kerk heeft geformuleerd. Het reeds lang heerschends Pelagianisme
moest een stelsel als dat van Scotus te voorschijn roepen.



(3]

over de noodzakelijkheid van Thomas proclameerde hij de
vrijneid Gods. Doch hierbij verloor hij minstens evenveel,
als hij gewonnen had. Want deze vrijheid Gods werd niets
anders dan de willekeur Gods. De wil Gods was aan niets
gebonden dan aan zich zelven. Een kleine restrictie is hier
evenwel noodzakelijk. Waar Scotus van de vrijheid van
Gods wil sprak en deze vrijheid in den zin van willekeur
nam, stelde hij haar alleen voor hetgeen bhuiten Gods eigenlijk
wezen viel. De wil Gods werd als een afzonderlijke, louter
formeele kracht in God geplaatst. God had de dingen buiten
Hem anders kunnen willen, dan Hij gedaan heeft. Kort
geformuleerd zouden wij het misschien het best aldus kun-
nen uitdrukken: ,God és niet wat Hij wil, maar God Lhandelt.
zooals Hij wil”. Gods wil is altijd rechtvaardig, want recht-
vaardig is hetgeen Hij wil. Zonder de gerechtigheid te
niet te doen kan God daarom iets willen, dat practer ef
contra legem is').

Het principicele verschil tusschen Thomas en Scotus is
te groot en van te algemeene bekendheid dan dat het nog

1) Vgl Wernter, Joh, Duns Scotus (Wien, 1881), S. 843: ,Demmach hat Alles, was
Gott auszer seinem nothwendig gowollten solbsteigenen Sein will, seit owig soin
Dasein im gottlichen Wollen, und zwar als ein contingentor Gowolltes, sofern or ¢s
auch nicht, oder statt dessclben ein Anderes hittto wollon kdnnoen: os oxistirt im
gottlichen Wollen als selbstmiichitig gowolltes Product desselben, Der selbst
michtige, von jeder natiirlichen Nothwendigkeit unabhiingige Wille Gottes besteht
in der durch nichts auszer ihm begrinzten Freiheit eines wirksamen Wollens des
auszer Gott Moglichen.”

Vil ook 5. 838 Duns Scotus geht in seinor Erweisung der Moglichkeit einer
andern Welteinrichtung als die thatsichlich gegebeno ist, von der Unterscheidung
Zwischen dem geordneten und absoluten Wirkungsvermogen aus, Dieser Unterschiod
tritt an jodem mit Intellect und Willen begabten Agens hervor. Das Wirkungsvor-
mdgen heiszt oin geordnetes, soforn es Princip einer der Lex rocta entsprochondon
Wirkungswelse ist; es heiszt potentia absoluta sofern es practer legem und contra
legem sich zu bethiitigen vermag.' Bij schepselen, die aan den wil Gods onde rworpen
'-’Hil. kan zulk een handelen praeter legem ot contra legem niet plaats vinden en toch
nog  geordnetes” blijven; bil God wel, omdat altjjd wat God wil Is een lex recta.

S0 8586, God kan jemand behoudeén of niet. De grond daarvan ligt in Zijn wil,

Vgl ook S. 857.




6
noodig zou wezen hierbij langer stil te staan. Te minder is
dit noodig, daar bij de behandeling der verschillende onder-
deelen van hun systeem uit de consequenties het verschil
nog duldelijker aan het licht zal treden.

Wij gaan thans over tot Gerardus en vragen naar diens
Godsbegrip. Gemakkelijk en met volkomen zekerheid zal
hier geen resultaat verkregen kunnen worden. Immers vinden
wij bij Gerardus geen locus de deo. Uit verschillende uit-
latingen, die wij hier en daar bij hem vinden, zullen wij
dienen op te maken, welk Godsbegrip met deze gegevens
het meest, correspondeert, dat van Thomas of dat van
Scotus. Wat staat, zoo vragen wij, om de zaak zoo alge-
meen mogelijk op te vatten, bij Gerardus op den voorgrond:
de noodzakelijkheid of de vrijheid Gods? Het antwoord
op die vraag kan niet anders wezen, dunkt ons, dan:
de mnoodzakelijkheid. Telkens toch spreekt hij van de ,lex
Dei”, die onveranderlijk staat boven alle kerkelijke en men-
schelijke geboden en tradities. Die lex Dei staat onbewe-
gelijk vast '), Telkens noemt hij haar een ,lex naturae”. De
»Del mandata” worden ,jura divina" genoemd *). Hij spreekt,
van «de ,leges certissimae”, die door niemand, zelfs niet door
den paus opgeheven kunnen worden. Het is beter alles te
verdragen dan tegen de wet Gods een goddelooze of dief
over de gemeente te stellen”). Merkwaardig is een plaats

1) Vgl. het artikel van .J. Clarisse, Over den geest en denkwijze van Geert Giroeta”,
in het Arch. voor Kerk. Gesch. van Kist en Royaards, VIII, Leiden, 1857, hlz. 062, 64
en 65. Zoo blz. 65: ,Rursus inde est, quod quidam adeo magnificant Ecclesiae judicia
et ab ipsa judicanda, quia sunt notiora eis quam Dei mandata, vel praccepta divina
aut iura naturae....... quia magis nota sunt tenchrosae menti praccepta Ecclosing
positiva, quia sunt prascepta quam naturae aut divina mandata”,

2) K. en R. VIII, hlz. 65.

3) K. en R. VIII, blz. 73 en 74, Do plaats in haar geheel luidt: JExemplum de
resignationa” Episcopatus contra aut praeter Summi Pontificis consensum instantibus
periculis conscientiae, si quis vult videre legat librum Petri Damiani ,de recusatione

Prelaturaes”, de se et alils loquentem, quomodo Episcopatum, et ex quibus cansis




in zijn ,tractatus de matrimonio” ") Temand, die, zoo rede-
neert hij daar, trouwt terwijl hij weet, dat het hem in het
verwerven zijner zaligheid hinderen zal, doet eigenlijk veel
erger dan iemand, die, door zijn lusten verleid, overspel
bedrijft. Dit te doen, terwijl men Gods wil kent en verstaat,
15 zeer zondig. Men wendt zich zoo van het eeuwig heil
af. ,Nec”, zoo gaat hij verder, ,Deus nec creatura potest
hoc praecipere.” Deze woorden ,Deus potest hoc non prae-
cipere” verschillen principicel van het Scotisme en iedere rich-
ting, die op deze lijn ligh. Boven toch hebben wij gezien,
hoe volgens Scotus, wat God wil, per se recht is. Wat
geoorloofd is, wordt door den aan niets gebonden wil Gods
bepaald. Of hetgeen Gerardus na deze uitspraak volgen laat
de kracht van deze plaats verzwakt of niet, wil ik niet
beslissen. Tk zal zijn eigen woorden laten volgen : LQuamyvis
et fornicatio et adulterium solius Dei praecepto, ut in
Oreepha®), bene fieri potest et potuit, licet etiam omnis
mortaliter peccans, secundum lapsum inferioris saltem rationis,
avertit se a Deo, tamen hoc ut plurimum est mediate ot
per convenientiam, convertenco se ad creaturam commuta-
bilem sub intimatione gratine et amicitine sibi inhibitae.”

Hier schijnt Gerardus terug te nemen, wat hij boven zoo
stellig had gezegd. God kan wel gebieden overspel te bedrij-
ven. Maar men lette op zijn argumentatie. Ten eerste blijft
Z00 iets een exceptie. Volgens Scotus zou zulk een gebod
volkomen in den haak kunnen wezen. En dan wordt de
mogelijkheid van zulk een gebod niet gezocht in de vrij-

praster consensum Papao resignat, nullo tum tali periculo incumbente, quo ut
impium vel furem ponere ovibus cogeretur; eligens stare privatus, pauper, cum
centum annis poonitontiae, paratus tamen, ut seribit ad quosdam Cardinales, maiorem
fQuameungue, poenitentiam accipere, quam cum periculis contra legem Dei in Episco-
patu manere.”

1) K. en R, VIII, blz, 164

2) Clarisse meent dat dit of Propheta of Hozea of Gomera zal moeten wezen,




8

macht Gods, maar in de genade Gtods, die zich tot het
swakke schepsel overbuigt. Zoo heschouwd zou deze uitzon-
dering op den regel den algemeenen regel hevestigen.
Nemen wij een en ander in overweging, dan meenen wij
nu reeds te kunnen besluiten, dat bi] Gerardus de noodzakelijk-
heid Gods meer op den voorgrond treedt dan de vrijheid Gods.
Doch er is meer, waaruit indirekt blijkt, dat Gerardus
het Thomisme gunstiger gezind was dan het Scotisme. God
genomen als vrigje wil gceft geboden, die opgevolgd moe-
ten worden om geen andere reden dan omdat God het
wil. Zij zijn uitdrukking van den wil Gods. Van een andere
noodzakelijkheid om die geboden te doen kan geen sprake
wezen. Neem een gebod als ,gi] zult niet stelen”. Waarom
moet ik zulk een gebod opvolgen? [Moe weet ik, dat dit een
gebod Gods is? Had God niet iets anders kunnen gebieden ?
Zoo mneen, dan zal er in den naar Gods beeld geschapen
mensch  eenzelfde noodzakelijkheid wezen, als bij God, om
dit gebod aldus en niet anders te willen. Het Scotisme en
het in die richting voortgaande nominalisme daarentegen
zal, - omdat het ook in God geen noodzakelijkheid kent, de
conscientie, die van een noodzakelijkheid der geboden Gods,
van de zedelijkheid als onwrikbaar, getuigt, zoo al niet
opheffen, dan  toch achteruitschuiven. s deze redeneering
waar (en wie het Scotisme in al zijn stadién volgt, zal, dunkt mij,
niet anders kunnen, dan de waarheid van deze heschouwing
e‘l‘l{n,'mlmwl;mr.;llut-nst_crl{n[n‘lc-n\'m»]';;l'nl]tlt‘.rmh-ntim-t-“ng(;imp
tie bij Gerardus een bewijs te meer wezen, dat hij zich meer
hij het Thomisme dan bij het Scotisme aansloot. Dat dit wer-
kelijk Dbij Gerardus het geval is moge uit enkele citaten
blijken. Ik wijs allereerst op cen plaats als deze): ,sed
impossibile est, notitia propter quid, ex fundamentis rationis,

P

1) K. en R. VIII, blz. G5




)

alicul notiora esse praecepta Ecclesiae, quam Dei vel naturae.”
Een Scotist zou zulk een plaats niet kunnen schrijven.
Volgens hem moeten er juist praccepta Ecclesiae zijn,
omdat de wil Gods den mensch onbekend is. Wij willen
niet vooruitloopen op latere argumenten, en stippen daarom
slechts aan, dat het autoriteitsstandpunt een noodzakelijkheid
is voorieder aan het Scotisme verwant stelsel. Hoe ken ik vol-
gens een dergelijk stelsel de geboden Gods? Alleen door open-
baring. De ,praecepta Dei vel naturae” zijn den mensch niet
bekend dan door de openbaring Gods, en daarom niet ,per se,
ex fundamentis rationis,” meer bekend dan de ,praecepta
Ecclesiae”. In een volzin als evengenoemde treedt met kracht
het denkbeeld te voorschijn, dat de conscientie der menschen,
of, om hier het woord conscientie, dat door Gerardus zelven
niet gebruikt wordt, te vermijden, de mensch in zich zel-
ven de gewisheld der geboden Gods heeft. Elders zegt hij Y:
»hoe zal Ay de mysterién der kerk kunnen opmerken en
verstaan, ,,qui... nonin se percipit eq, quae Dei sunt™"” ? Ook
dezo ;t:l'd;‘lk‘hft‘ 18 anti-scotistisch, Zoo ook, waar }[]I zegt ) )
dat  de duisternis  des harten oorzaak is, waarom de
geboden Gods den mensch minder bekend zijn dan de gebo-
den der kerk. Was het hart des menschen dus niet verduisterd,
dan zou hij met volkomen zekerheid de geboden Gods kun-
nen opmerken. Waar de conscientie getuigt, moeten alle
andere getuigen zwijgen ?).

Voordat wij het onderzoek naar het Godsbegrip in den
meer direkten zin, zonder nog naar de consequenties te
vragen, die hieruit voor de verschillende onderdeelen van
stelsels voortvloeien, besluiten, willen wij nog op één volzin
wijzen, die op zich zelven misschien van weinig belang in

1) K. en R. VIII, blz, 121

9 K. en R. VIII, blz. 65.
8) K. en R. VIII, blz, 62, 75.




10

verband met andere gegevens, van voldoende gewicht is
om geciteerd te worden. Hij betreft niet de vraag, of
de noodzakelijkheid dan wel de vrijheid in Gerardus’ Gods-
begrip op den voorgrond staat, maar deze of God erken-
baar is of niet. Buiten verband met eerstgenoemde vraag
staat laatstgenoemde niet. Waar Scotus leerde, dat de wereld
geschapen is door een wilsdaad Gods zonder eenige nood-
zakelijkheid in Zijn wezen zelf gegrond, moet natnurlijk de
erkenbaarheid Gods op den achtergrond treden. God wordt een
onbekende. Hoe zou de mensch Hem Kkennen naar Zijn
wezen, wanneer Zijn handelingen niet met noodzakelijkheid
uit Zijn wezen voortspruiten? Tegen deze strooming van
het Scotisme nu meenen wij, dat Gerardus ingaat, waar hij
zegt, ') dat de oorsprong van alle verzoeking des Satans te
vinden is in de zondige gesteldheid van de suprema ratio,
die wel Dei capax is, maar er zich niet om bekommert zich
met God te vereenigen of Hem te kennen. Hier leert Gerar-
dus, dat de suprema ratio God kan kennen, dat zij is ,Dei
capax”. Doch niet alleen dit, dat de suprema ratio God kan
kennen, maar vooral de naastelkanderplaatsine van dat
zich met God vereenigen en het kennen van God is merk-
waardig. Hierin lag juist een groot verschilpunt tusschen
Thomas en Duns, dat eerstgenoemde leerde, dat de ver-
eeniging met God door het intellect, laatstgenoemde, dat zij
door den wil tot stand kwam. Intellectueele aanschouwing
Gods was de beatitudo volgens Thomas, vereeniging in liefde
met God de beatitudo volgens Scotus ®). Een plaats als
bovengenoemde, waarin der ratio suprema, welke capax dei
is, verweten wordt, dat zij zich niet met God vereenigen

1) Cf. K. en . VIII, blz. 181, De plaats luidt volledig: ,Omnis ergo tentationis dia-
holicag et traditionis Satanae et cuiuslibet cupiditatis origo est ex delicto supreman
rationis, Dei eapacis. sed se Deo non unientis, Deum cognoscera non curantis,” ote.

2) Vgl. Werner, a. a, 0., 8. 800 en 808,




11

wil en er zich niet aan gelegen laat liggen God te kennen,
klinkt daarom, naar wij meenen, meer Thomistisch dan
Scotistisch.

Wij gaan thans over tot de consequenties, die uit het
verschil in Godsbegrip voortvloeien. Nu reeds meenden wij
te mogen vaststellen, dat op zijn zachtst gesproken, bij
Gerardus meer Thomistische dan Scotistische elementen
aanwezig waren. Andere gegevens zullen dit resultaat moeten
bevestigen, om het als volkomen zeker te kunnen beschouwen.

Ook Dbij dit verder onderzoek zullen wij hier en daar
enkele gegevens uit zijn geschriften bij elkander moeten
zoeken, en ong met een matige oogst tevreden moeten
stellen. Beginnen wij met zijn anthropologie. Reeds waren
wij, over zijn theologie sprekende, tot zijn anthropologie
genaderd. Geen wonder ! Beide staan in het nauwste verband.
Telkens weer zal blijken, dat de mensch gelooft in een schep-
ping des menschen naar het beeld Gods,

Bij Thomas is de wil intellectueele begeerkracht. Hijricht zich
op God; en omdat God te kennen het hoogste goed, de beatitudo
is, wordt hij beheerscht door het streven naar geluk ). Eerst
de ratio en dan de voluntas. Een verdere beschouwing der
Thomistische psychologie is voor ons onderzoek niet nood-
zakelijk. Ook hier, als bij het Godsbegrip, is dit de groote vraag,

1) 1, Quaest. XIX, art. I, concl.: ,Voluntas enim intellectum sequitur.” Cf, tovens,
e, Quaest, VI, art. 1, concl.: (Respondeo dicendum, quod voluntas est appetitus
quidam rationalis; omnis autem appetitus non est nisi boni, cuius ratio est: quia
appetitus  nihil alind est quam quacdam inclinatio appetentis in aliquid. Nihil
autem inclinatur nisi in aliquid simile et conveniens, Cum igitur omnis res in quan-
tum est ens et substantia sit quoddam bonum, necosso est ut ommnis inelinatio sit
in bonum” (met opzet schroven wij deze ganscho plaats uit, omdat zij tevens een
bovestiging is van het vroegor door ons gozegde omtrent den aard van hot
~goed zijn™). Cf. Thomas Ia, Quacst, IX, art. VI, concl. en Quaest. X, art. II, concl..
van de Thomistische psychologie kan men vinden bij Siebeck,

Een kort overzicht
{ieach. der ]'5:;"1;-;1'1.{,':", Gotha, 1884, 11, 5. 4063,




12

wat heerscht: noodzakelijkheid of vrijheid, en ook hier kiest
het Thomisme voor de noodzakelijkheid. Scotus gaat geheel
tegen deze beschouwingen van Thomas in. De wil gaat bij
hem aan het intellect vooraf f). Ware de wil door eenig buiten
hem liggende oorzaak tot willen gedwongen, dan zou hij
zijn karakter verloren hebben, dat juist in het contingente
geschieden bestaat.

Ook hier zullen wij Gerardus zich met beslistheid tot het
Thomisme zien keeren. Hij spreekt van een imperium
rationis” ), van de ,voluntas rationis”, de ,ratio contradicit,
reclamat” ®). Hooren wij, wat toch de oorzaak is, dat er
slechte begeerten in ons heerschen: ,quia supremae rationi
sensitivae vires et caro non obediunt” ). Hij waarschuwt er
tegen, dat men toch niet onder voorwendsel, dat het beter
15 te trouwen dan te branden in vleeschelijke lusten zal
vallen, ,consensw rationis” *). Waren wij maar altijd waak-
zaam om de ondeugden, voordat zij onze ziel binnensluipen,
verre van ons te houden! Maar wij zijn niet op onze hoede,
er Is een ,obmissio vigiliarum intellectualium internarum’ ).
Van groot gewicht is mede een uitspraak als deze: ,nam
resistentia est in suprema ratione’).

Tegenover de stelling van Scotus®), dat de mensch, die
den habitus gratiae mist, toch de geboden Gods'zou kunnen
vervullen, omdat anders (geheel in den geest van Scotus)
de vrije wil geen vrije wil meer zou wezen, vinden wij bij
Gerardus een plaats, die het volkomen verderf van den mensch

1) Vgl. Werner, a. a. 0, 5. 204:  Erkennen und Wollen sind aufs innigste mit
Einander verkniipft, das lotztere geht naturgemisz aus erstorem hervor. Es wiire
aber durchaus verfehlt, das Wollen durch das Erkennen auf irgend ecine Weise
gowirkt werden zu lassen”. u. s. w.

2) K. en R. VIIL blz, 175. 6) K, en R, VIII, blz, 188
3) K. en R. VIII, blz, 188, 7) K. en R. VIII, blz. 193.
4) K. en R. VIII, blz, 181, 8) Vgl. Werner, a. a. 0., 8, 208 ¢n 418,

5) K. en R. VIII, blz. 187 en 188,




13

na den val zoo sterk mogelijk formuleert en zeer zeker tegen
deze beschouwing van Duns ingaat. De wil en de rede zijn
door den wval des menschen door de lagere begeerten des
menschen medegesleept in hun  dierlijke lusten'). Dat bij
Gerardus uitingen, die een Scotistische vrijheid van wil predi-
ken, niet ontbreken, ontkennen wij niet. Zoo, waar hij zegt,
dat een mensch met zijn vrijen wil aan elke begeerlijkheid
weerstand kan bieden ®). Doch bij de vraag, naar welken kant
Gerardus neigt, moeten wij beslist antwoorden: meer naar
Thomas dan naar Scotus. De ratio staat boven de voluntas.
Op dezelfde bladzijde, waarop zulk een groote beteekenis
aan den vrijen wil wordt toegekend, lezen wij: ,felix homo,
cuius rationt & Domino imperium conceditur”. De rede gebiedt,
de rede wederstreeft, de rede stemt toe, in de rede ligt het
weerstandsvermogen, de rede is eeuwig in zich zelve - mij
dunkt, wij behoeven niet te aarzelen Gerardus een geestver-
want van Thomas te noemen. Alzoo voegt zich ons resul-
taat ten opzichte der anthropologie bij dat der theologie.

Na de theologie en anthropologie meenen wij niet lu'-rtmf
te kunnen doen dan over te gaan tot een bebandeling van
het kerkbegrip. Met het kerkbegrip zullen andere vraagstulk-
ken, die systematisch behandeld voorop moesten gaan, van
zelf ter sprake komen en zich om de ecclesiologie zeer
gemakkelijk laten groepeeren. Kerk en genade hangen, waar
wij ons op katholiek terrein bewegen, zeer nauw samen,
en, waar wij over de gratia spreken komt het meritum

1) Do plaats in haar geheel luidt (K. on R. VI, blz, 209): ,Nec intellectuali
animae, quia in se¢ perpotua est, propter huinsmodi permanentiam, sed inferioribus
sensitivis et bestialibus viribus, quae voluntatom ot rationem, supremas vires
intellectus, homine a recto tramite destituto, in suos bestiales motus ot habitus
ducunt et transformant, secundum ruinam naturae lapsae ad sinistrm et malum
inclinantis et inficiontis.”

9 K. en R, VIII, blz 190: ........illli:l cuilibet libidini quantuncungus violentiae,

potest libertate voluntatis resistere™.




14

vanzelf ter sprake. Door de genade wordt de zonde in al
haar verschijningsvormen weggenomen. Dat daarom het
meritum, als zijnde een equivalent tegen de zonde in haar
schuldig karakter, ten nauwste samenhangt met de gratia,
behoeft geen betoog.

Doch vooraf zij opgemerkt, dat wij, sprekende over het
kerkbegrip en de daarmede samenhangende vraagstukken
van Thomisme en Scotisme, niet zoozeer een volledige
beschrijving van beider meeningen in dezen willen geven,
als wel aantoonen, welke reeks van gedachten in den grond
der zaak bij het Thomisme, welke bij het Scotisme thuishe-
hoort. Thomisme en Scotisme toch zijn slechts twee sta-
dién op één ontwikkelingsweg. De consequenties zijn nog niet
scherp getrokken en zullen misschien nimmer scherp getrok-
ken worden. Beide stelsels hebben bovendien een traditie in
hun redeneeringen op te nemen en te verwerken. Vandaar dat
wij dikwijls aan hun eigenlijk beginsel heterogene bestand-
deelen in hunne beschouwingen zullen aantrefien. Ook hier
zullen wij dus, gelifk wij het vroeger reeds telkens gedaan
hebben, meer het eigenlijk Thomisme en Scotisme uit de stol-
sels van dien naam moeten opzoeken en aanwijzen, dan een
afgeronde beschrijving van het geheel geven.

Het kerkbegrip van Thomas zouden wij het best kunnen
karakteriseeren met dit. ééne woord ,sacramenteel”, Door
de sacramenten wordt den mensch het heil, wordt den zon-
daar de gratia geschonken. Waar de kerk heilsinstituut
18, kan zij ten slotte niets anders wezen dan de complex,
het geheel der genade. Doch welke is de aard dier genade?
Zonde en genade staan in een onverbrekelijk verband. De

aard der zonde bepaalt — omdat de genade de zonde in al
hare verschijningsvormen opheft den aard der genade,

Evenzoo zal ons zondebegrip neheerscht worden door onze
denkbeelden over het goede. Nu is y2oed zijn” volgens Thomas




15

niets anders dan het ,zijn” zelf. Bonum esse = esse. Het
malum is dan een privatio boni. Hoe wordt dit gebrek, dit
malum verholpen? Natuurlifk door een toevoeging, cen ver-
meerdering van het ,zijn”. En daar God het ,esse” in den
eigenlifken en hoogsten zin is, kan deze aanvulling van
niemand anders komen dan van God, door een instroo-
ming Gods in den mensch. In de Christelijke kerk wordt
deze instrooming Gods in den mensch ,genade” genoemd,
omdat de mensch als zondaar dit alles onwaardig is. In
de katholieke kerk wordt deze physische ,dingliche” genade
sacramenteel. De kerk als heilsinstituut is dan niets anders
dan een doorgangspunt voor die instrooming Gods in den
mensch; en daar die instrooming Gods door middel van de
sacramenten geschiedt, bestaat de kerk ten slotte uit het
geheel der sacramenten ). Het kerkbegrip van het Scotisme

1) Ik heb deze redoncering door geen citaten willen onderbreken, Ten bewljze
diene het volgende. Over den aard van het ,goed zijn” spraken wij reeds vrooger;
wij verwijzen naar de toen aangehaalde plaatsen. Voor de stelling .malum est
privatio boni” vergelijke men I, Quaest, XLVIIL Voor do redencoring, waarop in di
gedeelte alles aankomt, dat de genade Gods eigenlijk een nederdaling Gods zelven,
cen immanentie in den physischen zin van het woord is, vergelijke men Thomas LI,
Quaest. LXII, art, V, concl: ,Principalis antem causa efficiens gratiae est ipse Dous
ad quem comparatur humanitas ( hristi sicat instrumentum confunctum : sacramen-
tum autem sicut instrumentum separatum et ideo oportet, quod virtus salutifora,
a divinitate Christi, per eius humanitatem in ipsa sacramenta derivetur,” Hier is
de emanatie Gods door de sacramenten in den mensch met even zoavele woorden
goformulecrd. Zoo spreekt hij L, Quaest. LXIV, art. I, concl. van con virtus, die door
middel der sacramenten .manat o Deo”. Do aard der genade beschrijft hij als te
bestaan in: .quacdam participata similitudo divinae naturae.” CL I, Quacst. LX1I,
art. 1, concl. Geheel in overcenstomming met dit physische karaktor der genade
zijn doop on transsubstantiatio voor hem de ,potissima sacramenta® CL 1L Quaest. LX1,
art. V. concl. De aanvulling der door de zonde ontstane absentio van ,zijn"” door
middel der genade vinden wij concl., art. IL van dezelfdo Quaestio beschroven, waar hij

zogt: Respondeo dicendum, quod gratia secundum so considerata, perficit essentiam
animae, in quantum participat quandam similitudinem divini esse™, In dit .quandam™

spreekt het christelijk geweten van Thomas, dat tegen z{jn pantheisme waarschuwl.

Cf. vorder Ila, Quaest, C X, 1L conel. (ad secundum), waar zonder eonige restrictic
goloord wordt, dat do gratia is een participatio divinae bonitatis (bonitas Dei = esse
Dei), Deze gratia wordt door de sacramenten medegedeeld, zij bevatten, bergen dezo




16

zouden wij het best kunnen formuleeren als ,autoritair”. Dit
ligh geheel in den aard der zaak. Stel ik, gelijk Scotus deed,
den wil Gods zo6 sterk op den voorgrond als de eenige
oorzaak, waarom de dingen zoo zijn als ze zijn, dan verliezen

gratia. Of. III, Quaest. LXII, art. IV, concl. Na eenige heperkingen, dat de gratia
er niet is in secundum similitudinem speciei, noch secundum aliquam formam
propriam et permanentem, besluit hij dit artikel met: .Et ideo non inconvenienter
sacramentum  dicitur grafiam contineri”. Cf. Suppl, Quaest. XVIIL, art I, concl.: .In
sacramentis Ecelesiae efficacia passionis manet”. cf. Suppl, Quaest. VIII, art. T,
conel. — .gratin, quae, in sacramentis datur” — sacramentorum in quibus gratia
datur”, Cf. Suppl., Quaest.,, XVIII, art. I, concl..

Geheel overeenkomstig deze voorstelling der gratia, als zich bevindende in de
sacramenten, is Thomas’ beschouwing omtrent den handelenden priester. Deze is
niet meer dan een uitdeeler van de reeds aanwezige genade, en juist daarom is de
zedelijke toestand van den priester zonder tenigen invloed op de werking van het
sacrament. Cf. III, Quaest. LXIV, art. V, concl. Suppl., Quaest. XIX, art. V, concl.
Deze door de sacramenten overgebrachte, of nog juister, in de sacramenten geborgen
genade vormt in haar geheel de ecclesia, die heilsinstituut is, Zeer zinnelijk vinden
wij deze gedachte uitgedrukt, Suppl, Quaest XVII, art. I, concl: Bt quia ex
latere Christi, dormientis in eruce sacramenta fluxerant, ex guitius Eeclesia fabricatur....”
ote. Men kan een uitdrukking als deze louter voor een dichtorlilk denkbeeld
verklaren, docli, ten bewijze dat er veel meer werkelijkheid in ligt dan men zou
meenen, verwijs ik naar een zelfde uitdrukking bij Augustinus. Zgn nitdrok-
king heeft Thomas nict van Augustinus overgenomaoen, zooals uit het citaat zelf en
het feit, dat Thomas bij zulk een karakteristicke uitdrukking niet naar Augustinus
verwijst, blijkt: dat beiden eenzelfde heeld gebruiken, wijst op een moeer dan toevallig
samentreffen. Het sacramenteel genadebegrip in verband met de leer omtrent den
aard der kerk riep deze gedachte te voorschijn, Augustinus (Opera omnia, editio
ex congregatione S, Mauri, Paris, 1837, Tom X, 2, p. 2000) zegt: [,Dormit
Adam ut flat Eva, moritur Christus ut flat Ecelesia. Dormiente Adam fit Eva de
latere. Mortuo Christo, lancea perforatur latus, ub profluant sacramenta, qutilnes
formetur Eeclesia”. De priester is dispensator gratiae, & i, dispensator sacramentorum.
(Suppl, Quaest. XVII, art. I, concl); tevens heeft de priester het ministerium
super corpus Christi verum; juist omdat hij dit ministerium heeft, kan hij de
Eucharistie consecreeren. ,Conseerare Eucharistiam™ is dus niets anders dan een nemen
van het corpus Christi en leggen in de Eucharistie (Suppl, Quaest, VIII, art. I,
conel). De eigenlijke schat van genade is dus het corpus Christi, dat elders weor
godefiniterd wordt als Ecclesia.

Gratia, corpus mysticum, Eeclesia, Christus, Deus, zijn eigenlijk allen hetzelfde,
De eenvormigheid van het pantheisme heeft ook van het Thomisme niets anders
dan een eentonige herhaling gemaakt.

Dit alles is hier slechts aangestipt. Gedoogde ons bestek het, wij zouden gaarne
een volledige Ecelesiologie van het Thomisme geven, en dan tevens de conflicten
aanwijzen, waarin Thomas telkens geraakt.




17

de dingen hun redelijkheid. Gods wil kan ik uit niets anders
dan uit een strikte, afgepaste openbaring van dien wil
kennen. En dit niet alleen, maar alles moet zwijgen, waar
deze openbaring spreekt. Wat zij zegt, wab zij beveelt is
goed. Strijdt deze openbaring met andere reiliteiten, het doet
er niet toe. Wat God wil is te allen tijde goed. Want omdat
de éénheid Gods te loor gaat bij alle Scotistische d. I
nominalistische stelsels, kan de wil zich of in deze Of in
cene richting bewegen. Heden zoo — morgen anders. Is
er strijd in de verschillende openbaringen Gods, het doet er
niet toe. God wil het zoo. — Een autoriteitsstandpunt is
daarom noodzakelijk. Overeenkomstig hare tradities nam in
de katholieke kerk dit autoriteitsstandpunt den vorm aan
van een autoriteit der Aerk. Harnack spreekt dan ook van

yden Fels der nominalistischen Doctrin, die Autoritit der

Kirche.” Van grooten invloed is natuurlijk deze heschonwing
voor de leer der gratia en de daarmede samenhangende leer
der sacramenten. Was de gratia bij Thomas sacramenteel,
Scotus moest met noodzakelijkheid tegenover de sacramen-
teele ;jt‘ll:ll]i' de ‘“\'l.'I'tiil'lllll'“ j_"t'l];lll(! meer op den \‘nn]‘j_{]‘n]u]
doen treden, Theologie en anthropologie vonden immers in het
Scotisme hun karakteristiek in de leer van den vrijen wil.
Welnu, als de mensch een vrijen wil heeft, dan zal hij de
ceboden Gods kunnen vervullen of niet. Het vervullen van
(fods geboden als liggende in ‘s menschen eigen macht en
believen zal iets verdienstelijks moeten krijgen. In de hand
cewerkt wordt deze beschouwing natuurlijk weer door het
Godshegrip. God kan een handeling taxeeren en waardeeren,
zooals Hij wil. Doch dit niet alleen, maar waar de zedelijkheid
in haar ganschen omvang niet een noodzakelijke eisch Gods is,
hestaat de mogelijkheid, dat God iets van een mensch eischt,
dat. omdat het niet strikt noodzakelijk is, ook niet te allen
H_j:].f door iedercen vervuld behoeft te worden. Zoo komt

&)




18

er een hoogere zedelijkheid en' een lagere, welke eerste
(hoe wonderlijk!) geen strikte eisch is en wier beoefening
dus verdienstelijk moet heeten. De mensch kan meer doen,
dan hem gezet is. — Waar de mensch alzoo de ,genade”
zelf kan verdienen, treedt de door God geschonken genade
vanzelf op den achtergrond. Doch dit niet alleen. Het
karakter der sacramenteele genade zelf zal veranderen.
Waarom schenkt God door de sacramenten juist genade?
Omdat Hij dit alzoo wil. Van een inwendige noodzakelijkheid ')
om juist door de sacramenten de genade te bewerken, kon
hij Scotus geen sprake zijn ). De virtus intrinseca week bij hem
hoe langer hoe meer terug voor een magische werking *) der
sacramenten. Terwijl dus het Scotisme in den grond vijandig
stond tegenover de gansche sacramenteele genade, nam het
deze laatste langs een anderen weg weder in zich op.
Dat God krachtens Zijn vrijen wil een sacramenteele genade
kon verordenen en werkelijk verordend had, stond bij hem
vast. Doch men moest alle virtus intrinseca aan het sacra-
ment ontzeggen.

Voordat wij tot Gerardus overgaan, moeten wij nog twee
opmerkingen vooraf laten gaan. Allereerst deze. Het sacra-
ment bestaat uit twee deelen, uit een forma en een materia. De
forma is het verbum ,,quod accedit ad elementum’ en van het
selementum” maakt de kerk een ,sacramentum”. Het , woord”
wordt door den daartoe gemachtigden priester namens de kerk
gesproken. Doch deze forma van het sacrament heeft een

1) Vgl. Werner, a. a. 0., 5. 463.

9) Deze, van de eigenlijk sacramentesle genade zich afkeerende zienswijze, hangt
met de beschouwingswijze van Scotus omtrent de verhouding van stof en geest
samen. Het stoffelijke en geestelijke staan sterk tegenover elkander (vgl. Werner,
4 a. 0. 8. 185). Van een overgang van het stoffelijke tot het geestelijke zooals Thomas
leerde, kon dus bij hem geen sprake zijn. Het stoffelijk sacrament kon daarom hij
hem niet wezen een geschikt voertuig voor de geestelijke genade. vgl. Werner,
a. a. 0,, S. 467 en 468,

3) Vegl. Harnack, a. a. 0., 8. 478,



19

veheel ander kerkbegrip tot haar vooronderstelling dan het
bovengenoemde sacramenteele. Waar de kerk het ,elementum™
door haar woord tot ,sacramentum’” maakt, is de kerk niet
langer uit de sacramenten opgebouwd, maar staat zij onaf-
hankelijk van de sacramenten. De priester spreekt namens
de kerk. De kerk in haar geheel spreekt, wijdt. Hier heeft
de kerk op de een of andere wijze een persoonlijk karakter.
Eigenaardig is, dat bij Augustinus, bij wien de definitie
secclesian est communio sanctorum™ zoo op den voorgrond
staat, ook het wverbum van zooveel gewicht is'). Treedt
deze Augustiniaansche definitie op den achtergrond, dan zal
ook de beteekenis van het verbum hoe langer hoe geringer
worden, en de sacramenteele genade en het met haar corres-
pondeerend  kerkbegrip op den voorgrond treden. En omge-
keerd zal, waar dit kerkbegrip naar voren treedt, het
sacramentecle kerkbegrip terug moeten wijken. Doch dit
niet alleen. Waar de kerk wordt beschreven als te bestaan
in de communio sanctorum, wordt de vraag naar de waar-
digheid des priesters, die het sacrament bedient, een zeer
gewichtige vraag. Immers representeert de priester de com-

munio sanctorum. Maar hoe Aan hij dit doen, waar hij zelf

niet behoort tot de communio sanctorum ? Een zondaar kan,
zoolang hij zondaar blijft en wil blijven, het sacrament nict
bedienen, omdat hij buiten de communio sanctorum staat.
Waar dus de persoonlijkheid des priesters op den voorgrond
treedt, zullen wij tevens het ethische kerkbegrip zien botsen
tegen het sacramenteele kerkbegrip ®).

) Vgl Harnack, a. a. 0., 5, 462

9) Dat het verbum bil Thomas van geen groot g wicht is, waarin tevens een
indirekt bewijs voor onze stelling, dat Thomas' kerkbegrip sacramenteel is,
gelegon is, bewijst het antwoord in de conclusio van 11, Quaest. LX, art, VI, op do
vraag, of or woorden noodig ziin bii het sacrament, gegoven, Dat in hot verbum
de kerk wordt gerepresenteerd vormeldt hij niet. Driedrlol is de reden, waarom hot
verbum toch bij het sacrament behoort: a. om de overe nkomst, die er tusschen




20

De tweede opmerking betreft den toestand, waarin de
persoon, die het sacrament gebruikt, moet verkeeren, om
de werking van het sacrament te ondervinden. Werkt het
sacrament ex opere operato ) of ex opere operante? Waar
geleerd wordt, dat deze werking is ex opere operato, is de
zedelijke zijde der gratia geheel verloren gegaan. Het instroo-
men der genade is dan zuiver physisch geworden, gaat om
buiten het persoonlijk leven des menschen. Waar een zekere
toestand in den mensch, een zekere ontvankelijkheid words
vereischt, is de zniver sacramenteele opvatting in beginsel
opgegeven. Allereerst om de bovengenoemde reden, dat het
ethisch karakter der genade, dat bij de zuiver sacramentecle
opvatting der genade te loor ging, hier op den voorgrond
treedt, en ten andere, omdat de sacramenteele genade dan
in de tweede plaats komt te staan en aan haar een veran-
dering in den mensch voorafgaat: waar de sacramenteele
genade zoo van secundair belang wordt, is zij gedeeltelijk
reeds overwonnen.

Na het voorafgaande meenen wij de gegevens in handen
te hebben, die ons in staat stellen een juiste beoordeeling
en waardeering van Gerardus’ kerkbegrip en de daarmee
samenhangende kwesties te kunnen geven.

Laten wij allereerst onderzoeken, of Gerardus het autoritair
kerkbegrip in ziyn ganschen omvang heeft geaccepteerd, In
zijn ganschen omvang, zeiden wij, en dit wel, omdat wij in

het sacrament on degene, van wien het sacrament komt, het verhum incarnatum,
bestaande uit caro et ,verbum™, behoort te bestaan, & omdat het sacrament wordt
genoten door den mensch, die bestaat uit ziel en lichaam: het verbum i% dan voor
de ziel, de materia voor het lichaam, e, omdat het woord, nauwkeuriger dan een
stoflelijk symbool de beteekenis van het sacrament weergeoft. Bij Scotus treadt
het verbum geheel op den achtergrond. Werner, a. a. 0. 8. 467

1) Dat bij Thomas de beschouwing van een werking ex opere oparato gevonden
wordt, kKan ons niet verwonderen. Waar het booze een absentie, een negatie is,
heeft het ziin positief karakter verloren, en kan niets de aanvulling van dit gebrek
in den weg staan.




21

dezen moeten onderscheiden tusschen het leerstelsel en de
geboden der kerk. Temand, die de kerk in alles als autoriteit
beschouwt, zal niet alleen aannemen wat de kerk leert,
maar tevens, zonder een enkel oogenblik te aarzelen, doen,
wat zij gebiedt. Wat de kerk gebiedt, is voor hem zedelijk,
staat voor hem gelijk met de geboden Gods. Slechts hij staat
op zuiver autoritair standpunt. Omtrent de autoriteit der
kerk op leerstellig gebied, vinden wij niet den minsten
twijfel Dbij Gerardus. Op zedelijk gebied evenwel is zij hem
volstrekt geen autoriteit. Wat de kerk beveelt is voor hem
geen gebod Gods. In den vollen zin des woords is het auto-
riteitsstandpunt door Gerardus niet ingenomen. En niemand
zal het betwijfelen, dat deze restrictie van groot gewicht is.
Reeds vroeger, toen wij over de vraag handelden, of de
lex Dei bij Gerardus een inwendige noodzakelijkheid bezat,
hebben wij een enkel citaat gegeven, waaruit tevens blijken
kon, dat de praeccepta Eeclesine nooit of nimmer met de
lex Dei mogen gelijk gesteld worden. Wij verwijzen naar
de aldaar aangehaalde plaatsen en noemen hier nog, het-
geen wij vinden blz, 61 van zijn ,Contra Focaristas”. waar
hij zegt: ,Si tibi Papa vel Bpiscopus, vel Superior, sub
quacunque poena praeciperet, etiam sub poena excommuni-
cationis, suspensionis, depositionis, vel privationis, ut rem
sacram tangas, velut minister Ecelesiae, vel sacrum officium
ut minister Ecclesiae peragas, te non contrito in mortali
existente, nulla te obedientia humana debet ad hoc compel-
lere” ete.. Wij wijzen er op, hoe volgens deze plaats de
macht. van paus of bisschop een  humana obedientia™ is,
aan welke men niet mag gehoorzamen, zoo het geweten
het anders eischt. Deze gelijkstelling van de kerkelijke gebo-
den met het gebod des menschen vinden wij telkens weer ).

1) K. en R, VIII, hlz. 62, 64, 65, 73.




22

De overleveringen der menschen mag men niet met den wil
Grods op één lijn stellen.

Niet z66 gemakkelijk zal het andere punt, hoe Gerardus
stond tegenover het ,sacramenteele” kerkbegrip, zijn uit te
maken. Een sluitende, consequent doorgedachte beschonwing
vinden wij bij hem niet. Telkens zullen wij op conflicten
stuiten. Hetgeen hij op de ééne plaats zegt, lwa hij op een
andere plaats weer op. Vandaar dat zijne redeneering dikwijls
moeielijk te volgen en te ontleden is. Toch kunnen wij uit
den aard der tegenspraak zelve en uit het feit, dat er een
conflict bestaat, vrijwel een bepaald resultaat opmaken, dat
door andere gegevens nog versterkt zal worden.

Laten wij mogen beginnen met eerst eenige plaatsen aan
te halen, waarin aan de sacramenten op zich zelf zonder
het woord des dienenden priesters, de kracht wordt toege-
kend, genade aan den mensch mede te deelen, waardoor dus
het sacramenteele kerkbegrip op den voorgrond treedt. , Malitia
sacerdotis sacramenta non coinquinat” '). De sacramenten
ysunt in se accepta” ?). ,Integra conficiuntur a malis” *
,Omnino illicitum  est, divina et Sacramenta quorumeumaque
peccatorum ideo vitare, (u isi eorum divina essent polluta,
(uia omnia in fide Christi purg mtm Nee quisquam pollutus
potest polluere divina Sacrament: a” %). Onafhankelijk van den
dienenden persoon hebben de Sacrame nten een virtus intrin-
seca. Doch men lette, op hetgeen wij lezen in het laatste
hoofdstuk van zijn ,Contra Focaristas” 9. In deze plaats
treft ons allereerst, dat de handelende persoon hier wel op
den voorgrond treedt, daar Gerardus het aannemen van
sacramenten uit de hand van haeretici ontraadt; maar
dan ook de reden, die daarna wordt opgegeven, waarom

1) K. en R. I, blz. 332, 2 K. en R. VIII, blz. 68,
9) K. en R. VIII, blz, 105. $) K. en R. VIII, blz 81
5) K. en R. VIII, blz. 106.



'

2

'

deze Sacramenten vermeden moeten worden. BEr zijn zooveel
gevaren aan verbonden, ,sunt enim multa pericula in sacra-
mentis accipiendis ab haereticis suspensis et excommunica-
tis”. Waarin die gevaren bestaan wordt dan in een volgenden
zin gezegd en samengevat in dit ééne: yquia iis deficit ma-
teria”. Wij vragen: zijn er aan het cebruik van sacramenten
it de hand van hen, die geen macht hebben over het COrpus
mysticum, alleen ,gevaren” verbonden, of is het eenvoudig
onmogeligk om een sacrament uit hunne handen te ont vangen?
Al is het gevaarlijk zulk een sacrament te ontvangen, een
sacrament  ontvangt men toch; doch hoe is dit mogelijk,
waar hun de potestas over het corpus mysticum, door welk
laatste alleen het sacrament een sacrament, wordt, ontbreekt?
Doch er is meer dat ons in deze plaats treft. De magister
sententiarum, zoo hegint hij haar, schijnt eenigszing aan de
waarde van sacramenten door geéxcommuniceerde ketters
toegediend, te twijfelen; toch is dit niet zoo, want ten
slotte zegt hij, dat ook deze ketters een waarachtig sacra-
ment  kunnen  schenken, »S1 credant  illud sacramentum,
sed deficiente fide circa idem sacramentum deficit intentio
consecrandi, et consequenter deficit forma sacramenti”. — De
Hfides circa sacramenta” is dus de forma van het sacrament.
Waarin bestaat die fides? Dit zegt hij ons eenige regels
verder. Neem, zoo waarschuwt hij daar, toch nimmer een
»0rdo™ van zoo iemand aan, want, zoo zij, die de sacramenten
schenken illa non credant, vel si non credant se dare quid
sublime et veros characteres, jam non dant illa”. De fides,
die vereischt wordt, bestaat dus in een gelooven aan de
kracht der sacramenten, de forma van het sacrament bestaat
derhalve in een gelooven, dat de materia reeds voorhanden
is. Dat de forma hier geheel iets anders is dan het verbum,
hetwelk de intentio Ecclesiae uitspreekt, is duidelijk, en
tevens, dat het zelfstandig karakter der sacramenten daarmede




24

weer op den voorgrond treedt. Is dit echter zoo, dan zijn
de ,vele gevaren”, die er aan het ontvangen van zulke
sacramenten verbonden zijn, weer onbegrijpelijk.

Doch niet alleen hier is de tegenstrijdigheid in Gerardus’
beschouwingen zeer groot. Ook elders zien wij hem her-
haaldelijk in zijn redeneeringen verward. De sacramenten
zijn ,in se accepta”, in zichzelf volkomen. En toch mag
men van een dood lid der Kkerk geen sacrament aanne-
men. Waarom niet? Is dit een onmogelijkheid, omdat een
dood lid der kerk de ,forma sacramenti” niet kan voegen bij
het .elementum”. Neen, want dan zou het sacrament afhan-
kelijk wezen van den dienenden priester en niet meer ,in
se acceptum” zijn en dit wilde Gerardus niet. Van den anderen
kant druischte zijn zedelijk gevoel in tegen deze beschou-
wing der genade, die haar ethisch karakter zoodoende geheel

verloor; — daarom: geen sacrament van een dood lid der
kerk. Waarom niet? Omdat dit ,Gode minder welgevallig
is" ", — Van alle priesters mag men een sacrament aan-

nemen, al zijn ze fornicatores, mits hun zonde niet open-
lifk bekend zij *. Elders noemt hij een reeks van gevallen
op, waarin een priester door zijn zondigen toestand geen
sacrament mag bedienen en besluit dan: ,Omnes hi et similes
perseverant in morte nec eos credendum est veterem exuisse
aut quod digne sacramenta et divina’ agant vel celebrent
vel ministrent. Ab emuniwm horwm administratione est rece-
dendum ?.” ete. Van bekende fornicatores en Simoniaci mag
men geen sacramenten aannemen ,aliorum vero peceatorum
divina efiam notoriorwm licite andire aliquando possunt™ ).
Hier redt Gerardus zich door het woordje ,licite possunt”,
Gij moogt het doen. Hij raadt het niet aan en niet af. Waar

1) K. en R. VIII, blz. 65, 2) K. en R. VIII, blz. 82
3) K. en R. VIII, biz. 93. 4) K. en R. VIII, blz. 83.




25

men dus een openlijke fornicator en simoniacus aantreft,
mag men geen sacrament uit zijne handen aannemen. Bij
andere zondaren is het geoorloofd. Doch soms wordt het
verbod veel algemeener genomen en spreekt hij alleen van
iemand, die in doodzonde vervallen is, zonder daarbij de
bekendheid van zijn zonden in rekening te brengen').

Wij kunnen ons dit alles gemakkelijk begrijpen.

Een onwaardige bedient het sacrament. Wordt nu het
sacrament van alle beteckenis beroofd, verliest het zijn kracht?
Maar dan is degene, die het ontvangt, athankelijk van den
priester en zou hij om diens zonde van de genade verstoken
blijven. — Weet degene, die het sacrament ontvangt, evenwel,
dat zulk een priester een zondaar is, dan Aan hij het sacrament
vermijden — daarom worden alle publieke zondaren van de
bediening van het sacrament uitgesloten, Het kan evenwel we-
zen, dat zulk een priester reeds vergeving heeft ontvangen, of
iemand kan in de noodzakelijkheid verkeeren, omdat or geen
andere priester aanwezig is, nit zgjne handen het sacrament te
ontvangen. In dat geval mag hij het doen ®). Doch dan kan een
onwaardige een geldig sacrament uitreiken, en is dus de genade
onafscheidelijk aan ieder sacrament verbonden. Waarom dan
toch zulk een sacrament vermeden ? Hier kan Gerardus niet
anders zeggen, dan: het is Gode niet welgevallig, of er zijn
gevaren aan verbonden. Maar waarom dit zoo is, kan hij
wederom niet zeggen. Gerardus' zedelijk gevoel gaat hier
tegen deze tegenover alle zedelijkheid neutraal staande sacra-

1) Men vergelijke hetgeen hij zegt blz. 63 en 64 Hior wordt de excommunicatio van
allen, dio in de zonde leven, ook al heeft zif niet door de kork plaats govonden,
omdat hun zonde niet bekend was, toch gohandhaafd, omdat zij dan door God zelf
heoft plaats govonden, en dus nog voel onvoorwaardeljiker is. Daarom aile clerici
mortwi halen zich den toorn Gods op den hals, als zij onwaardig cen sacrament
bedienen. Blz 83 worden evenwel de noforii fornicatores van do bediening van hot
sacrament uitgesloten, omdat zij LJoagis sunt suspensi®,

2) K. en R. VIII, cap. XXIIL




26

menteele genade in. Om het nauwe verband, dat er tusschen
de sacramenteele genade en het sacramenteele kerkbegrip ')
bestaat, meenen wij nu reeds te kunnen besluiten tot een
reactie van Gerardus tegen dit mechanische kerkbegrip.
Doch wij hebben andere, meer positieve gegevens. Boven
zagen Wwij, hoe de Augustiniaansche definitie ,ecclesia est
communio sanctorum’”, waar deze communio niet één en
dezelfde is als de empirisch gegevene kerk, tegen de leer
der sacramenteele genade en haar kerkbegrip ingaat. De
sacramenten worden bij deze definitie middelen der genade
door de sanctie van de kerk, en waar het onzeker is, wie
tot de kerk behoort, wordt ook de geldigheid en de werking
der sacramenten onzeker. Want hoe kan iemand, die niet
tot de kerk behoort, van het ,elementum’ een ,sacramentum’”
maken? Van een per se en ,in se accepta” zijn der sacra-
menten kan hier op den duur geen sprake wezen. Nu zien wij
dit. Augustiniaansche kerkbegrip bij Gerardus zeer sterk op
den voorgrond treden. Hij kent twee kerken, de empirische,
die in haar schoot geloovigen en ongeloovigen bergt, wier
toestand gelijk is aan het korenveld, waar onder goed zaad

) Al vonden wij bij Gerardus geen enkele maal met zoovele woorden melding
gemaakt van wat wij noemden het sacramenteele, kerkbegrip, toch zouds n wii.
waar de zelfstandigheid der sacramenten zd66 op den voorgrond treedt, tot de
aanwezigheld ervan moeten besluiten. Doch dat wij het geen enkele maal met
zoovele woorden {:i'll'l"ltll] zouden vinden, is niet het goval. Immers blz. 106 vinden
wij gewaarschuwd tegen het aannemen van sacramenten uit de hand van onwaardize
priesters guic non habent potestatem super corpus mysticum”., Hier is hot corpus
mysticum iets matericels, het depot der genade, waarnit de priester de sacramenten
moet voorzien van genade. Het corpus mysticum, dat door de kerk govaermd wordt,
is hier dus de complex der genade,

Wij willen niet vergoten, dat het sacramenteele kerkbegrip, waar het met nauw-
keurigheid “geformuleerd werd, terstond ziin dwaasheld zou verraden, en dat wij
het dus meer in de pracmissen dan in de consequenties moeten zosken., Bij Thomas
vinden wij het vrij kras geformuleerd. Doch dat dit bij Gerardus, wanr hot spiritueele
kerkbegrip (z. ben. blz. 26 en 27) zooveel sterker dan bij Thomas gevonden wordt,
niet het geval is, kan ons niet verwonderen.




tevens onkruid gevonden wordt?), en de ware, inwendige,
geestelijke kerk. Hij spreekt van de ,ecclesia exterior” in
tegenstelling met de ,vera”?), van een ,verum membrum
de vero corpore” en van een ymembrum simulatum de
corpore simulato”%). Boven de ,suspensio hominum’ staat de
suspensio Dei et triumphantis Ecclesiae™ ). Waar deze
onderscheidingen gemaakt worden, kan het sacramenteele
kerkbegrip niet gehandhaafd blijven en zullen de moeielijk-
heden, waar men het toch wil doen, zich als sprinkhanen
vermenigvuldigen.

Deze onderscheiding druischt bovendien in  tegen een
werking des sacraments ex opero operato; terwijl deze
terugtreding der genadewerking ex opere operato evenzeer
op hare beurt het sacramenteele kerkbegrip doet terugwij-
ken ten voordeele van het spiritueele®). Immers, waar de
werking der sacramenten ex opere operato geschiedt, heeft
ieder, die de sacramenten ontvangt, deel aan de gvn:'uh» en
hehoort daarom tot de waarachtige kerk. Wie gaat tot de
sacramenten der kerk, is behouden, want hij heeft genade ont-
vangen. Maar waar het sacrament alleen dan werkt, wanneer
het hart des menschen in een bepaalden toestand verkeert,
is het onmogelijk te bepalen, wie de genade ontvangen
heeft, wie niet, dus evenmin wie geloovige is, wie niet. De
cenade wordt bovendien alleen door den eeloovige ontvangen A

1) K. en R, VIII, blz. 95.

9) K. en R. VIII, blz. 64 on 83. Epistol. (ed. Acquoy, Amstordam, 1857), p. 83

9 K. en R VIII, blz. 68, II, blz. 897,

$) K. en R. VIII, blz, G2

h) Z. h. blz. 18,

6) Men kan vragen, of, op deze wijze do mensch niet altijd buiten de genade bljit.
Om do gonade te ontyvangen moet men geloovige zijn, en om- geloovige to wezen
moet men de genade ontvangen. Feitelijk is dit, waar do sacramentoelo genade
goloerd wordt, het geval, God moaot zich mededeelen aan don mensch. Maar hoe is
deze mededeeling van den Helligen God aan den zondigen mensch mogelijk ? Waar

het besef van den eigenlijken aard der zonde. nog niet verloren is gegaan, moct




28

Waar niet allen geloovigen zijn, kan de werking van het
sacrament niet ex opere operato geschieden. Hef één
werkt het andere in de hand. Hoe Gerardus over de werking
der sacramenten dacht, kunnen wij uit gebrek aan gegevens
niet met volkomen zekerheid vaststellen. Alleen, zoo wij
wat hij over het sacrament der boete zegt, op alle ove-
rige sacramenten mochten toepassen, behoefden wij niet te
aarzelen ). Doch uit den aard der zaak kan dit niet. Het
sacrament der boete is het meest geestelijke, het meest
spiritueele, dat zich tot een materialiseering der genade
het moeielijkst of bijna in het geheel niet leent. Waar de
materiéele d.i. de sacramenteele genade op den achtergrond
treedt, is, zoo men de werking van het sacrament met Scotus
niet in een willekeurige daad Gods haar oorzaak laat hebben,
een werking ex opere operato een onmogelijkheid. De eigen-
aardige aard van dit sacrament laat dus niet toe de
beschouwing, die wij er over vinden, op alle overige sacra-
menten toe te passen.

Gerardus’ waardeering van dif sacrament kan ons om deze
reden geen besliste zekerheid schenken ten opzichte der
overige sacramenten. Dat het sacrament der boete volgens
(terardus niet ex opere operato werkte, blijkt ten duide-
lijkste uit een brief, door Gerardus aan De Gronde geschre-
ven, Een conscientieus man als De Gronde is, heeft hij bij

men op de eene of andere wijze aan dit bezwaar tegemoot komen, en een voorbe-
reidende genade te hulp roepen, die in haar karakter van de eigenlijke genade
verschilt.

1) Vgl. Over het sacrament der boete Harnack, a. a. 0., 8. 407: ,Wohl konnte man
es glaublich machen, das dis Taufe, das Abendmahl, die Firmelung, die Ordination
giltig seieny auch wenn sie ein Unwilrdiger Priester spende; allein wie sollte ein solcher
fiber Heilig und Unheilig zu Gerichte sitzen” w. s. w. — Zou ook de entvangst van het
sacrament, niet evenzeer als de bediening een uitzondering maken op de overige
sacramenten? Hier is berouw een voorwaarde; dus kan dit sacrament niet ox
opere operato werken; er wordt een zekere toestand in den ontvangenden mensch

gevraagd.




99

Gerardus’ raad gevraagd hoe te handelen hij de absolutie.?)
Wanneer kan ik, zoo vraagt hij, met een gerust hart iemand
de zonden vergeven? Slechts dan, antwoordt Gerardus, wan-
neer gij ontwijfelbaar zeker weet, dat de zondaar met een
oprecht hart zijn misdaden heeft beleden en een vast voor-
nemen toont zijn vroegeren verkeerden weg te verlaten ).
Is dit niet het geval dan is de absolutie ijdel. Hij moest er
dit in het Nederlandsch uitdrukkelijk bijvoegen®), en zoo hij
zag, dat het berouw niet oprecht gemeend was, zijn geschon-
ken vergeving terstond weer intrekken®). De nadruk valt
hier geheel op het berouw des zondaars. Zonder dat is het
geheele sacrament ijdel. De werkzaamheid van den priester
hestaat alleen in een constateeren, dat de gewenschte toe-
stand aanwezig is. Vandaar allerlel voorzorgsmaatregelen.
Zoo de priester eens iemands zonden vergaf, wien God ze
niet vergeven had!®) Is de priester hier wel erg noodig en
heeft het sacrament hier wel eenige beteekenis? Zoo de
zondaar eens met waarachtizc berouw stierf, zou 1[“ verloren
caan, omdat een priester dit niet geconstateerd had!

Vatten wij het voorgaande samen, dan constateeren wij:

[. dat Gerardus het autoritair kerkbegrip in zijn gehee-
len omvang niet heeft geaccepteerd;

1. dat de sacramenteele genade en genademededeeling en
het daarmee samenhangende kerkbegrip sterk op den
voorgrond treedt;

[11. dat bovendien het spirituecle kerkbegrip, wecclesia est
communio sanctorum’, van groote heteekenis is en daar-
door het denkbeeld der sacramenteele genade - in zijn

hartader wordt aangetast.
1) Gerardi Magni, Epistol,, ed. Acquoy, p. =3
) B, B8,




30

In T zien wij een afwijking van het Scotisme;

in IT een rusten in het Thomisme;

in IIT een verheffing boven het Thomisme en een nadering

tot het Augustinianisme.

Ons onderzoek omtrent de geesbesrichting van Gerardus
Magnus is hiermede ten einde, en zonder aarzeling noemen
wij als resultaat van ons onderzoek: dat Gerardus Magnus
een geestverwant van Thomas en miet van Duns Scotus is geweest,

Wat ons thans te doen staat is een waardeering van het
Thomisme en Scotisme, waardoor tevens uitgemaakt zal zijn,
in welke richting Gerardus zich bewogen heeft.

Uitvoerig zal ik hier niet hehoeven te wezen, daar ik
meen, dat in dit opzicht weinig verschil van gevoelen zal
bestaan. 1k stip daarom volledigheidshalve slechts aan.

Het Scotisme formuleerde, zoo zeiden wij boven!), het
Pelagianisme in  zijn praemissen. In God werd eenzelfde
vrije wil geplaatst als die, welke in den mensch gevonden
werd. Daardoor verloor de zedelijkheid haar noodzakelijk-
heid en haar eenheid. Haar eenheid, omdat de telkens her-
haalde wilsuiting Gods de eenige oorzaak van Zijn geboden
was, haar noodzakelijkheid, omdat die wil door niets in Zijn
wezen  gebonden was., Het atomisme en contingente in dit
systeem maakte een moralisme noodzakelijk, dat zich in
de leer der verdienstelifke werken voltooide. De onthinding
van het Augustinianisme, dat in de praktijk al lang ver-
loochend was, werd nu volkomen, omdat aan de praktijk
een die praktijk dragende theorie was toegevoegd.

Het Thomisme trachtte het Augustinianisme te hehouden.
Het handhaafde de noodzakelijkheid in God. En al werkte
deze noodzakelijkheid Gods, omdat zij niet ethisch maar
physisch werd opgevat, het denkbeeld eener sacramenteele

1) Z. b, blz. 4, noot 8.




51

cenade en al hare noodlottige gevolgen in de hand, toch |
moest zij vastgehouden worden, wilde men niet de moge-
lijkheid, om ooit tot een bevredigende oplossing te komen,
opgeven. Boven toonden wij aan hoe het kerkbegrip,
yecclesia est communio sanctorum™, wanneer het in zijn con-
sequenties wordt aanvaard, ten slotte de sacramenteele
cenademededeeling, zooals die in het Thomisme geleerd wordt,
zal omverwerpen., Omdat Gerardus dit geestelijk kerkbegrip
zoo sterk op den voorgrond plaatste, meenden wij te mogen
raststellen, dat hij zich boven het Thomisme verhief?) en
tot. het Augustinianisme naderde. De afwijking op dit ééne
punt zou zijn invloed op het gansche systeem doen gevoelen.
Deze afwijking toch kwam niet toevallig maar hing samen
met principicele afwijkingen. Het kerkbegrip was slechts
]""t punt, waar het oorspronkelijk verschil aan den dag
n";‘ul. Maar is deze toenadering tot het Augustinianisme
bij Gerardus een feit, dan behoeven wij niet te aarzelen
hem een plaats aan te wijzen  onder de ]]1:111]1(““, die 1In
de middeleeuwen de reformatie hebben voorbereid. De weg
liep over het Augustinianisme naar het Paulinisme. Het Sco-
tisme was een volkomen afwijking van het Augustinianisme.
Op zijn weg lag het nominalisme, probabilisme, Jezuitisme,
in één woord, de eigenlifk Roomsche kerkleer in  theorie
en praktijk. Gerardus’ afwijking van het Scotisme is Zijn
toenadering tot de reformatorische beginselen., Zoo de stichter,
z00 de stichtingen *. Ons resultaat ten opzichte van Gerardus

1) Dat Thomas de definitie ,ccclesia est communio sanctorum” kende, is ons
niet onbekend. De vraag is hier alleen, of dit kerkbegrip van overwegenden of
minder overwegenden aard is geweest. Fn dan mecnen wij, dat dit denkbeeld in het
Thomisme ecen doode letter is gebleven. Hot was een herinnering aan vroegers
dagen, die nog niet uit den katholicken Thomas was vordwenen,

2) Delprat's aanwijzingen in dezen ziin zeer onvoldoende (vgl. De broederschap
van @, Groote, Arnhem, 1856, blz, 276, vigll). Behalve zlin onnauwkeurigheid, dat

hii Gerson. die eerst in 1877 als student in Parijs kwam, tot lecrmeester van




52

wijst tevens de plaats aan, die de fraterhuizen in de geschie-
denis der middeleeuwen innemen.

§ 2. 71N PRAKTISCH-ZEDELLIKE BEGINSELEN.

In onze vorige paragraaf trachtten wij de geestesrichting
van Gerardus en daarmede vanzelf die van de onder zijn
invloed gestichte fraterhuizen, te beschrijven. Wij meenden,
waar wij over een zijner voortreffelijkste discipelen wilden
schrijven, zulk een onderzoek, dat nog niet was ingesteld,
niet. achterwege te mogen laten. Doch niet alleen om deze
redenen begonnen wij met een onderzoek naar Gerardus’
theoretisch-godsdienstige beginselen ; ook hierom achtten Wwij
dit onderzoek noodzakelijk, omdat een juist begrip van zijn
theoretisch-godsdienstige beginselen ons tevens zijn praktisch-
zedelijke beginselen kan leeren verstaan. De laatste Zijn in
de eerste geworteld. Waar wij Gerardus onder de Thomisten
plaatsen, geldt dit niet alleen zijn religieuse, maar ook zijn
moreele beginselen. Het Thomisme heeft een met Zijn
theorieén strokende praktijk, een levensrichting. Wij zullen
thans dus tweeérlei hebben te onderzoeken. Allereerst. welke
de moraal is van het Thomisme en dan of Gerardus het
Thomisme in dezen getrouw is gebleven.

Gorardus maakt, zijn ook zijn argumenten, waarom Gerardus nominalist zon geweost
zljn, zeer wonderlijk. Jonge, vurige lieden zouden zich bijzonder tot het nominalisme
voelen aangetrokken! Dat hij het lezen van Thomas ‘zou afgeraden hebben, is een-
voudig niet waar. Gerardus' geschriften wemelen van citaten uit Thomas. Ook
betwijfel ik, of hetgeen hij over de Praagsche hoogeschool zogt, juist is, Tomek,
Gleschichte der Prager Universiidl, Prag, 1849 zegt, dat er omstrecks de periode,
waarop Florentius in Praag vertoefde, een bekend realist, te Praag werkzaam
was (8. 43). Doch al ware Praag nominalistisch geweest, dan zou dat nog niets
afdoen aan ons resultaat omtrent Gerardus. De geheele tegenstelling, nominalisme
en realisme, is niet gelukkig: de broeders waren daartoe veel te weinig philosophisch
ontwikkeld. Do tegenstelling Thomisme en Scotisme is beter, daar zij veel meer in

het praktische, godsdienstige leven ingrijpt.




33

Beginnen wij weder met Thomas™ Godsbegrip. Dit luidde,
zooals wij zagen: ,God is het hoogste zijn.”” Gevolg hiervan
was, dat zonde en genade physisch werden opgevat. Een
instrooming Gods in den mensch herstelde het door de zonde
verbroken evenwicht. Zuiver doorgedacht moest de mensch
aan deze genade genoeg hebben. Wat toch was er meer.,
wab anders te doen dan een rustig afwachten en in zich
opnemen van deze genade Gods? En bovendien, wat
kan een mensch  zell aan zijn  toestand veranderen ?
Kan hij de mate van zijn ,zijn” doen toenemen, het ont-
brekende aanvullen? Immers neen. Doch dit is ook niet
noodig. God zelf vult het ontbrekende aan. Doch hiermede
is tevens aan alle persoonlijk leven d. i. aan alle zedelijkheid
een einde gemaakt. Geen wonder, dat iemand zijn logica
voor een oogenblik het zwijgen oplegt en zieh de inconse-
quente vraag veroorlooft, wat de mensch pony MOET om zijn
zedelijk leven normaal te maken. Waar die vraag gedaan
wordt, kan het antwoord niet anders Tuiden dan : hij moet
trachten te komen tot de bron van alle »Zijn"" om daar Zijn
krank leven te herstellen, de mensch moet zich verheffen
tot, zich dompelen in het ,ziin” d.i. in God. Maar waar men
zich verheft tot het ,zijn”, verheft men zich tot iets onpers
soonlijks: hoe dichter men er toe nadert hoe meer het per-
soonlijk leven wegvloeit in het onbestemde, algemeene. Het
middel, waardoor men zich tot dit algemeene, abstracte
wZlin”" kan verheffen, zal altijd bestaan moeten in een pogen,
de werkelijkheid van haar concrete vormen te ontdoen, het
concrete weg te denken, opdat men niets meer overhoude,
dan het aan alles ten grondslag liggende algemeene, abstracte
»2ijin”, Het ,zijn” is nu eenmaal een abstractie, die als zoo-
danig nergens voorkomt, het mist allen inhoud, alle bepaald-
heid. Om daarom tot het ,zijn” te komen zal de mensch
niets anders kunnen doen dan de werkelijke wereld ont-

(5]
e




34

vluchten, zich abstraheeren van de werkelijkheid. De bepaald-
heid om, de bepaaldheid in hem geeft hij prijs, hij doopt
zich, al stijgende in en door zijn abstracties, in het ,zijn". Een
krachtig hulpmiddel om deze wereld om hem heen te ont-
vliuchten biedt hem het klooster. Is hij eenmaal binnen zijn
wanden tegen de storende invloeden van buiten beveiligd,
dan zal hij verder trachten de bepaaldheid #n hem te
ontkomen, zijn @& tot het al trachten te verheffen. Dit
zich aan de werkelijkheid onttrekkende en in een rustig
beschouwen verzonkene leven maakt alle activiteit van den
menseh een onmogelijkheid. Het werkzame leven, zedelijk
en maatschappelijk, is vervangen door het vita contemplativa.

Het Thomisme predikt geheel consequent deze moraal, en
in den grond der zaak is het zijn eenige moraal. Wel vinden wij
bij Thomas ook het actieve leven aangeprezen, maar 1", hangt
alleen het contemplatieve leven samen met zijn theoretische
erondbeginselen, is daarvan slechts de uiting, en 2% Is
het contemplatieve leven zijn ideaal. Uit het ideaal kan ik
iemands beginsel opmaken, in het ideaal treedt jenmands
beginsel onomwonden te voorschijn. IHet actieve leven laat
zich niet vereenigen mst het contemplatieve. Men moet
kiezen. Kiest men het laatste als het eigenlijk zedelijke,
dan moet men het actieve leven, het leven in de wereld
opgeven, of kan het slechts tegen eigen  beschouwingen
in door de praktijk des levens daartoe gedwongen vast-
houden *). Het monastieke leven, dat op deze wijze door de
neiging tot contemplatie in het leven wordt geroepen, wordt

1) Ten bewijze van de waarheid van het hier gozegde diene het volgende.

Waar Thomas spreekt over de wijze waarop en de trappen waarlangs iemand

tot contemplatie kan komen, zegt hij, dat daartoe tweelrlei noodig is: ton eersto

abstractie van de hem omringende wereld on ten tweede abstractie van zich
zelven. Want het is den mensch te doen, om te komen tot LJuniformitas™. In anima
vero”, zoo gaat hij dan verder, ,antequam ad istam uniformitatem perveniat,

exigitur, quod duplex eius difformitas amoveatur. Primo quidem illa, quae est ex
£ 1 i y 4

diversitate exteriorum rerum prout scilicet relinquit exteriora. Et hoc est quod




35

bovendien nog versterkt door de mede uit de pantheistische
beginselen van het Thomisme voortvloeiende psychologie.
Immers, waar de persoonlijkheid Gods niet begrepen wordt,
kan men de persoonlijkheid des menschen gvenmin begrij-
pen, en waar deze te loor gaat is de eenheid van het
zieleleven eveneens verloren. Het zieleleven des menschen,
zal. waar men de veelzijdigheid ervan niet wil opgeven,
opgelost worden in een reeks van krachten, die elkander
of verzwakken of versterken; wil men deze krachten ver-
deelen en indeelen naar hun zedelijke waarde, dan zal men
twee reeksen krijgen, waarvan de eerste de goede, de tweede
de booze, of liever, daar het pantheisme de tegenstelling
van goed en kwaad niet kent, de eerste de hoogere en de
tweede de lagere zielskrachten vormen. Het lagere in den
menseh wordt dan het zondige. Zinnelijkheid is de eenige
zonde, die het pantheisme kent. Deze zinnelijkheid wordt
overwonnen, door de hoogere zielskrachten te isoleeren van
de lagere en door deze laatste te dooden. Een ecrste sta-
dinm op dezen weg is het kloosterleven '), Hier ontvlucht
de mensch de zinnelijke wereld om hem heen, een tweede

primo ponit in motu circulari animae, introitum ipsius ab oxterioribus ad Solpsam.

Secundo autem oportet, quod romoveatur secunda difformitas, quao ost per discurs
gum rationis, Bt hoe idem contingit gocundum quod omnes operationes aninae

reducuntur ad simplicem contemplationem voritatis™ Ilb, Quaest, XXX, arte Vi,

concl, ad secundum). Hot abstractieproces, dat wij boven in Lot
alzoo ook bl Thomas te

algemeon tookendon

als noodzakelijk voor de verheffing tot hot L2in”, DIjjkt

bestaan. Het is hem to doen om te komen tot untformitas an dad
h en in den mensch zelven gevonden

wom moet alle

difformitas, die er in de wereld om den menst
wordt, ontvlucht worden. Dat hot monastieke leven hiervoor een zeer gowenschi

hulpmiddel is, erkent hij ovenzeer, wWaar hij zegt (ibid. ad primum): ... motus

corporales oxte riores opponuntur quieti conte mplationis, quae intelligitur ¢sse ab

exterioribus occupationibus”. Dat het vita contemplativa beter is dan het vita
bowlist hij (Quaest CLXXXII, art, I, concl) met 3 argumenton. De meonsch

yropter aliguamn ne cossitatem praesentis

activa,
wordt alleen tot hel vita it tiva geroepen, ,i
vitae” (ibid., ad tertinm).

1) Wij zien hiernit hoo do moraal van het conte mplatieve loven van alle kanten
op het kloosterleven aan {ringt. Ontyluchten van de lagere woreld in al haar vormen

was het ideaal.




36

stadium is de ascese, waardoor de mensch aan de zinnelijke
wereld én hem tracht te ontkomen door haar te vernietigen.
Twee aangezichten heeft alzoo de moraal van het Tho-
misme, eenerzijds leert zij den mensch, dat hij zich moet
verheffen tot het ,zijn” ?) en anderzijds, dat hij al wat die
verheffing in den weg staat moet dooden? of zoo dit niet
gaat ontvluchten.

Dat Gerardus het Thomisme in dezen getrouw is gebleven,
zullen wij niet met veel citaten uit zijn geschriften behoeven
te staven. Iets te vinden, dat tegen deze moraal van het
contemplatieve leven en den aankleve van dien ingaat, zal
moeielijker wezen. Zoo schrijft hij in een zijner brieven )

1) Mot veel bescheidenheid zouden wij willen vragen of in deze vereeniging van
God en mensch, die geen liefdesgemeenschap in den striktsten zin des woords
genoemd kan worden, omdat het persoonlijk karakter er aan onthreekt, maar een
invloeien van den mensch in God is, niet het cigenaardig karakter der mystiek is
gelogen. Ascese en contemplatie zijn de middelen, waardoor de mensch zijn vereeniging
met God bereikt. Boliringer (Die Deutsclhie Mystiker des Hen Jahrhunderts, Zurich 1‘3.‘.".,
. 1) legt wel zoo sterk mogelijk den nadruk op de vereeniging van God en mensch,
maar ziet juist het eigenaardige der mystiek voorbij, waar hij op di onpersoonlijk
karakter der mystiek geen acht geeft. Vereeniging, een innige voreeniging met God
zal wel het streven zijn van meerderen, die daarom nog geen mystieken genoomi
kunnen worden. De vraag is: vereeniging met welken God en hoe goschiedt over
cenkomstig dit Godsbegrip die vereeniging? Het onklare, dat in alle mystiek gavon-
den wordt, heeft zijn oorsprong in het terugtreden, ja te loor gaan der persoonlijkheid,
en daarmede van het zelfbowuste leven (het woord mystiek vertolkt daarom dit
verschijnsel op dit punt zeer juist: gu.'rr:‘u,m, - Ti-- oogen sluiten). Harnack zoet
(a. a. 0. 8., 874): .Die Mystik ist die Katholischo Frommigkeit tiberhaupt in so
wolt dieselbe nicht blosser kirchlicher Gehorsam d. . fides implicita ist”, Hier is
wel de uitgebreidheld, maar niet de inhoud van het begrip aangegeven. De katho-
licke kerk, die van den aanvang af reeds stelde: God is 0v6Le, heoft van den
aanvang af de hiermede correspondeerende |, Frommigkeit” gekend,

2) Dat het Scotisme door zijn beginselen evenzeoer aanleiding gooft tot een asce-
tische levensrichting, ontkennen wij niet. Reeds boven (blz, 18, noot 2) zeiden wij, dat
in het Scotisme de tegenstelling tusschen stof en geest veel sterker is dan in het
Thomisme, waardoor de ascese natuurl{jk in de hand gowerkt wordt, Doch al
hebben, Thomisme en Scotisme hier een snijpunt, de richting der lijnen is anders.
Het Scotisme vindt zijn eigenaardigheid in ziin moralisme : ,Doe”. Het Thomismie
daarentegen vindt zijn eigenlijke moraal niet in het actieve, maar in het contam-
platieve leven, en juist hierop komt het aan.

3) Te vinden in de verzameling van Gerardus’ brieven door de Ram in do

~Compte




S

,In nomine Domini ingredere monasterium hoc ea intentione
¢t proposito tanquam in eo eligens et assumens totius tuae
vitae statum Deo magis beneplacitum et meliorem et securi-
orem inter omnes status, quos in hac vita invenire potes,
qui tibi de praesenti possunt contingere. Et quamyis in
futuris alia vita tam secura vel securior possit obviare,
tamen quia mundus totus in maligno positus est, hune
statum habe, quaestionibus circumscriptis, sicut simpliciter
meliorem et Deo gratiorem. Item tamquam secundo hapti-
zandus, secundo perfecte renunciaturus, indue novum homi-
nem, exuens veterem, obliviscens quae retro sunt, populum
tunm et domum patris tui, quia concupivit rex decorem
tuum, et ad interiora, quae ordinis sunt, te extende” ete.

Verlaat de wereld en kies het inwendige leven. et
kloosterleven is hier een middel voor het contemplatieve
leven. Dat Gerardus dit contemplatieve leven hoog schatte,
blijkt wel uit zijn groote vriendschap voor en omgang met den
contemplator Ruysbroek. Zijn vereering voor dien manis te
bekend, om haar hier nog met bewijzen te staven. De
invloed van Ruyshroek was groot. Gerardus wilde zijn kloos-
ter stichten overeenkomstig Ruysbroek’s model. Gerardus’
ascetisme vermelden we slechts als een herinnering.

Doch dit. contemplatieve leven. dat wat echt menschelijk
is menigmaal als zonde moet heschouwen, omdat het zich
wil verheffen boven het zoogenaamd lagere in den mensch,
ja, dat het aardsche in al zijn \'l'l'Sl'l]ijIliH;_:t'l]_{I]H zoodanig
reeds als zondig beschouwen moet, zal in zijn streven n
conflict komen met de eischen des levens. [Het kent geen
heiliging, maar slechts dooding des levens. Doch i5  het
wonder, zoo een man, die bij nitstek leeft volgens de

rendu des sdances de la commission pr-.mp'r ' histotre”, S serte, L 2 1861, ultgogoven;

P ald, 91 en 92,




38

ingevingen zijns harten meer dan volgens de theorieén
van zijn hoofd, in tegenspraak kombt met dit zijn ideaal?
Een man met een hart vol liefde kan immers cen wereld,
die hij in haar ellendigen toestand kent, niet ontvluch-
ten. Hij moet gemeenschap met haar houden, maar hij
mag niet. Ziehier een conflict geboren! En zoo een mensch
cens liefde bezat voor iets in de wereld of in den mensch,
dat zijn geweten evenmin kan veroordeelen? Zoo hij de kunst,
de wetenschap liefheeft? Zal hij ook deze aardsche ijdelheid
700 spoedig opgeven als zijn ideaal verlangt, of' zal hij zich
ook hier voor een conflict geplaatst zien? Ik meen van ja.
In Gerardus zien wij een mensch, die voor dergelijke con-
flicten geplaatst wag, die ze gekend heeft,

Waar wij zijn eigenlijk zedelijk ideaal beschreven hebben,
willen wij thans overgaan tot de beschrijving van de tegenstrij-
digheden, waarin hij zich daardoor gewikkeld zag. Het kloos-
ter was het ideaal zijns godsdienstigen levens. Maar waarom
verliet hij dan de kloostercel te Munnikhuizen? Omdat hij
aan een ellendige, verdorven wereld het, Evangelie des behouds
moest gaan prediken. Hij kon de wereld niet aan haar
rampzalig lot overlaten, en zelf in zalig genieten opgaan.
Ziin liefde dreef hem uit. En niet alleen aan zichzelven
stelde hij dezen eisch van in de wereld te gaan en te blij-
ven, ook anderen raadde hij hetzelfde aan. Een ons onbe-
kend man wilde, ontmoedigd door de weinige vrucht, die
hij op zijn prediking zag, het prediken maar opgeven en
zich in een klooster terugtrekken. In een brief aan dezen
schrijft Gerardus, dat hij dit niet doen moet. ,Mijn hart
wenscht en begeert,” zoo schrijft hij, ,dat gij in de wereld
blijfft zonder van de wereld te zijn.” Eigenaardig zijn de woor-
den, die hij hier tusschen voegt: ,hoewel het misschien

1) Cf. Acquoy, Ep, p. 77.



A1)

dwaas van mij is.” Ziehier het conflict door Gerardus zelf
gevoeld: ,het is misschien dwaas”’ — toch moet hij het
doen.

Er ig nog een punt, waarop zijn zedelijk ideaal in botsing
komt met de begeerten van zijn hart, n.l. in zijn verhou-
ding tot de wetenschap. Ik wijs allereerst op zijn harts-
tocht voor boeken. Waren boeken geen ijdelheid? Was die
hartstocht eigenlijk niet ongepast en kon hij tijd en geld
niet. beter besteden? Ook hier is het alsof hij dat zelf gevoelt,
waar hij schrijft: ,semper suml inul’iliq semper garrulus,
semperque avarus et peravarus librorum’” ). Men leze zijn brie-
ven over dit onderwerp geschreven, en mel zal niet anders
kunnen dan erkennen, dab sulle een bezigheid, zulk een
inspanning voor het verkrijgen van boeken, den kloogterling,
den asceet onwaardig is.

Doch niet alleen zijn hartstocht voor hoeken, zijn gansche
verhouding tot de wetenschap is dubbelzinnig, wijst op een con-
flict in hem. In den grond der zaak keurt | 1ij de beoefening der
wetenschap af. Wetenschap dienstbaar aan de kweeking van
het codsdienstig leven is de e enige wetenschap, die hij kan
goedkeuren. Zijn boekenverzame ling bepaalt zich tot de st tich-
telijke lectuur. In zijn conclusa et proposita’ *) geeft hij den
volgenden raad: ,Tu nullum tempus consumes in geometricis,
arithmeticis, 1‘|-llmru°ls. dialecticis, grammaticis, lyric is poetis,
judicialibus, astrologis.” De wete nschap mad Wkt opgeblazen,
dnmm heeft de duivel graag, dat ijemand wetenschappelijk

. Hij haalt met instemming een woord aan van Aristoteles:
;:H‘5ll?l]1]:l, quid est nisi injustitia armata’ ' 9 Daartegenover
staat zijn groote in;vnmnwnlmd met een man als Cele.

)

1) Nolte, Theol. Quart. Schrift.,, 1870, 5. 253,

M Ta vinden ,‘l.-|‘1:.‘r ziin _wita” in de Opera omnia Vil Th, i Kompis ed. Sommalius
1615, p, 917,

8) K. en R. VIII, pag. 257




40

Zeer zeker Cele werkte mede om zijnen leerlingen een gods-
dienstige opleiding te geven, maar toch hij was ,scien-
tificus” en dus een geschikte prooi des Satans. Als Cele
zich naar Praag begeeft, om zich verder te hekwamen, zoekt
Gerardus een plaatsvervanger '). Waarom zich zoo voor de
wetenschappelijke ontwikkeling van Cele geinteresseerd ? Als
Cele tot de minorietenorde wil overgaan, weerhoudt hij
hem. *). Zoo de eenige reden hiervan gelegen ware in den
ellendigen toestand, waarin die orde toen ter tijde ver-
keerde, had Gerardus hem op een andere orde moeten wijzen,
waarin betere tucht gevonden werd, maar hem van een
religieus leven terughouden, was toch onbestaanbaar met
zijn hooge vereering voor het monastieke leven. De oorzaak
van Gerardus’ beslissing in dezen, zal wel hierin zijn gelegen,
dat Cele, zoo hij een religicus leven ging leiden, voor het
onderwijs verloren was.

Doch niet alleen zijn verhouding tot Cele, ook andere
punten doen deze tegenstrijdigheid in het licht treden. Het
cetal klassieken door Gerardus aangehaald is vrij groot.
Leitsmann ) noemt slechts Cicero en Virgilius. Doch wij
kunnen bovendien noemen: Bodéthius, Seneca, Theophrastus,
Juvenalis, Apuleins, Suetonius, Pliniusg, Nepos. In zijn
wtractatus de matrimonio” zegt hij, dat het zoo nuttig is,
zich in de heilige boeken te verdiepen, maar laat er tevens
op volgen, ,cum et studinm secularis licet non tantum ut
divinorum contra flammam videamus suffragari.” Laat Pallas
uw cel binnentreden, opdab Venus er uit wegvluchte ).

Ook anderen hebben de tegenstrijdigheid in deze twee
punten bij Gerardus opgemerkt, doch haar niet als zoodanig
geaccepteerd, maar haar uit andere oorzaken verklaard.

1) Nolte a. a. O,, 8, 202,

2] K. en R, VIII; blz. 200,

3) Inaug. Dissert. Leipzig 1556, 8. 8.
4) K. en R. VIII, blz. 203



41

Zoo bespreekt Moll in zijn inleiding op de uitgave van
Gerardus’ predikatie over de armoede ) zijn verhouding tot
het kloosterleven. Iij acht het een dwaasheid ook maar
eenigszins te twijfelen aan Gerardus’ dweepzieke liefde
voor het monachaat. De ook door ons genoemde feiten,
die tegen dit zijn ideaal schijnen in te gaan, verklaart hij
nit  eenzelfden schroom van Gerardus voor het monachaat,
als die, welke hij voor het presbyteriaat koesterde. ,Hij
vertrouwde niet genoeg op zijn krachten, en hield zich voor
onwaardig”. Ik zou willen vragen of de stelling, waarop
het hier aankomt, niet geheel onbewezen is. Nergens vinden
wij den schroomvalligen eerbied voor den monnikenstaat,
die hem verhinderen kon monnik te werden. Wij herinneren
slechts aan den vroeger geciteerden brief en Gerardus’ plan
om werkelifk een klooster te stichten, om de onhoudbaar-
heid van deze stelling aan te toonen. Men verklare deze
feiten, die met zijn eigenlijk ideaal strijden, uit een tegen
dit ideaal ingaande strooming in Gerardus’ ceestesrichting,

Zijn dubbelzinnige verhouding tot de wetenschap bespreekt
Clarisse in zijn meergenoemd artikel 3. Hij zoekt de oplos-
sing van deze tegenstrijdigheid hierin, dat Gerardus ,alleen
het gedrag van hen misprees, die vian de menschelijke
wetenschappen en  letteren  en kunsten hun hoofdwerk
maakten”. ‘Wij vragen, of het ook hier niet beter is de
tegenstrijdigheid te laten staan en te aanvaarden, zonder
te trachten haar op te lossen. Zin nitlatingen tegen het
heoefenen der wetenschap zin te sterk, om hierin alleen een
waarschuwing tegen het te zeer bezig zijn met de weten-
schap te kunnen vinden.

Nog ¢één punt willen wij aanstippen, voordat wij deze

1) Studién en Bydragen Vil Moll en Do Hoop Schoffer, 20 deel, Amstordam, 1872,

blz, 430,
3) K. en R. II, blz. 278




42

beschouwing van de zedelijk-practische geestesrichting van
Gerardus besluiten, n.l. zijn liefde voor den arbeid. Is deze
liefde voor den arbeid volkomen te rijmen met zijn eigenlijk
zedelijk ideaal? Zijn liefde en vereering voor Ruysbroek
waren onbegrensd. Maar zou Ruysbroek een vaardig werk-
man op eenig gebied kunnen wezen? Wij lezen van hem,
dat hij dikwijls het onkruid met de goede kruiden uitrukte.
Geen wonder! dergelijke vergissingen zullen nog wel eens
meer zijn voorgekomen bij dezen mystikus. Mystiek en de
met deze samengaande contemplatie zijn nu eenmaal voor
allen arbeid schadelijk. Het actieve leven en het vita con-
templativa laten zich niet vereenigen. En toch zien wij ook
deze twee elementen in Gerardus vereenigd.

Wij eindigen hiermede dit gedeelte. Wij meenden, tot
recht verstand van het ontstaan en den aard van het
fraterhuis, een hoofdstuk over de geestesrichting van Gerardus
te moeten laten voorafzaan. Want zien wij wel, dan is het
fraterhuis eenvoudig een voortzetting van den geest van
Gerardus. Wat in één persoon geleefd heeft, wordt voort-
cgezet, door eene vereeniging van personen. Doch thans
willen wij hier niet op ingaan, daar wij dan vooruit zouden
loopen op wat eerst later in ons geschrift volgt. Voorloopig
laten wij daarom Gerardus rusten en gaan over tot zijn
leerling Florentius.



BRONNEN

Voordat wij tot ons onderwerp overgaan willen wij vooraf
de bronnen noemen, die wij voor Florentiug’ leven gebruikt

hebben ).

et
1) Van eigenlijke howerkingen van het lavon van Florentius kunnen Wi niet
ver hem vinden wii in de goschriften, die over do

1 porsoon uit dien kring,

spreken. Do literatuur o hroeder
gehap in het algemoeen, over Windesheim, over ecil enke
hewoegen, handelen. Wij verwijzen

of over onderwerpern die zich op ruimer 4 rroin
die alzoo indirekt op Florentins

hier in 't kort naar de voornaamsto poschrifton,

botrekking hebben.

Allereerst komt, niet om de historische waarde, maar omdat hot de cerste bawer-
king van deze stof i& in aanmerking het reeds hoven (blz. 81) aangehaalde werk
van Delprat, Ve chandeling over de broeders hap van G. Groote en over den invloed der
fraterfuizen, Arnhem, 15830 en 1850, 10 en Z2e nitgave. Dan volgh het ook voor Floren-
tins zeor belangrijke artikel van K. Hirsche in Herzog on Plitt's Real Encyclopaedie,
Do AUSE) Die 1 lop des  Gemeinsameit Lebans. Bolangrijko
Het Kooster te Winde heim en =fjn invioed, Utrecht, 1880, van Prof. Acquoy. Het
rrafisch pehandelt, i8: (¢ yhard Groot
Leben, Hamburg, 1549,
Nachrichien iher

! gOgOvVens heval ook:

piie

cenigo goschrift, dal florentins eenigszing mono
wund Florentius die Stifter der Briderschaft von Gemeinsamen
van Bihring. Naunwkourig poworkt is het werkje van J. Mooren,
Thomas f{,“.)‘-":. nebst einem Anhange von meistens noch uu_r;uf:'.‘n'?.ﬂru Urkunden.

vor der f".‘l'.‘,‘,,.ll.m“ in fhm'\'r.iu'uw!' il

Orofeld, 1856, Ook Ullmann, die Reformatoren
Dewtschen Mystiker des viers

den  Niederlanden, Hamburg, 1841 42, en Bihringer, dit
zehnten ‘L”I"."H““;'r.fﬂ.' '/,l‘l':u'll 1805, b h.l‘.l'l":l‘”' do laatste in can ll|./'l¥]\]<-|'liil‘l hoofd-

stuk. Florentius. Een hi knopt overzicht van Florentius’
Grube in Gerhard Groot wnd

van Loitsmann, {Iberblick
des g metnsamen Lebens, l.!'i]l:’.i‘_..:

leven on worken gooft:
seine Stiftungen, Koln, 1833, Do nleuwste literatuur
zlin twee dissortatiting eel aber die Geschichie wnd Dar-
stellung der pd lagogischen Wirksambeit der Briider
1856, do andere van Mabiug, Beitrdge sur Charakteristik der Briider des gemeinsamei
Lebens, Leipzig 1887, en cen geschrift van G. Bonet-Maury, De operda seholastica

Neerlandia, Lute tao
wolte op ons i rrein, Zooals uil hun titel

gehoolwoezen. Do twee

[ratrum pilae commuiis tn Parisioruin, 15589, Dozo dr 1o ges hriften
hewegen zich glochts voor eon klein god
blijkt, behandelen #U voornamelijk do vorhouding tob het

t eigenlijk onderwijs in den o rsten

eorstgonoomde  MmMecns n, dat de invieed op het




44

Beginnen wij met de schriftelijke, nog niet uitgegeven
bronnen. Als zoodanig moeten wij in de eerste plaats noe-
men het op de Bourgondische bibliotheek aanwezige hand-
schrift no. 8849 —8859. Acquoy en Delprat maken er bei-
den melding van').

Voor het Deventersche fraterhuis is dit handschrift niet
in de eerste plaats belangrijk, enkele ,vitae”, een van Gerar-
dus Magnus door Petrus Horn 2), Van Brinckerinck, van Ever-
hardus van Eza ?) en Henricus Goude %), die handelen over per-
sonen en toestanden uit den eersten tijd der stichting, en ons
voor het ontstaan der broederschap menig belangrijken wenk
geven, en de enkele ,vitae” die uit den lateren tijd van het
fraterhuis dagteekenen, zooals -dat van Eghertus ter Beek ?),
Johannes van Hattem °) e. a., uitgezonderd. Voor het Zwolsche
fraterhuis, het Meester Geertshuis en Diepenveen vinden wij
hier rijke gegevens, die vooral daarom belangrijk zijn, omdat
de gedrukte bronnen over deze laatste stichtingen niet zoo
uitgebreid en volledig zijn. Het geheel bevat 281 folio’s.
Het boek heeft aan het Meester Florenshuis te Deventer
behoord. Tweemalen vinden wij dit vermeld. Op fol. 246"
en op de laatste folio van het boek. Wij zullen het citeeren
met de letter A.

tijd van geen boteckenis is gewceoest. Bonet-Maury daarentegen kent reeds aan
Florentius in dit opzicht een groote Leteckenis toe. Wil men ecn beschrijving, wat
cen fraterhuis eigenlijk is, lezen, dan verwijzen wij naar Acquoy's verhandeling in
de verslagen en mneds deelingen der Kon. Acad., Hf"[fl”ﬂy Letterkunde, 2o recks, deel IX,
Amst, 1880 de Krondek van het fraterhuis te Zwolle, een bijdrage tot de kennis van het
inwendig leven der fraterhuizen.

1) Acquoy, Windesheim, passim en Delprat, a. w. (2e uitgave), blz. 845.

2) Fol, 1-26,

8) Fol. 89v—91r,

1) Bij Henricus Goude, of van Gounda, is de paginecring in de war. Na fol. 118
volgt een stuk over de stichting van het klooster op den Agnietenberg en de levens-
heschrijving van Henricus Goude gepagineord fol. 75—85. Met het stuk: ,de domo
clericorum s. gregorii” gaat de pagineering op fol. 119 geregeld verder.

5) Fol. 252v en 256,

6) Fol. 265281,




45

Fen tweede handschrift door mij gebruikt, berust in het
Provinciaal Archief van Friesland. Hetheeft behoord aan het
Meester Geertshuis te Deventer, blijkens het opschrift: ,Dit
buxken hoert toe den susteren van meyster ceryts huys
toe Deventer”. Het is in het N ederlandsch geschreven met
céne zelfde duidelijke hand, in 12° en telt 231 folio’s. et
bevat levens van verschillende Deventersche broeders. 700 is
or een leven van Geert Groote, van Florentius, van Brinckerink,
van Kolof van Muden, van Peter van Amsterdam, van Melys 1),
van Lubbert Bosch, van Gerardus van Zutfen, van Hendrik
Bruun, vanJacob van Vianen, van Johannes Kessel en Arnoldus
van Schoonhoven. Behalve deze biografieén vinden wij in den
aanvang, ,goede punten vergadert uytte colacien van ons
[ersamen pater heer Claus van Fuskerken ;" en eenzelfde ver-
zameling ,punten” in de biografie van Johannes van Kessel.
Het bock draagt den stempel van uit den eersten tijd der
broederschap te dagteekenen, Dit meenen wij althans te mogen
opmaken uit het feit. dat hier biografieén van de oudsten
ander CGerardus’ geestverwanten en volgelingen gevonden
worden. Wij zullen dit handschrift citeeren met, de letter B.

Dit handschrift is hetzelfde als het door Delprat. in
de eerste uiteave van zijn bekend werk blz. 275 %) vermelde
handschrift, waarnit hij aldaar eenige aanhalingen en mede-
deelingen doet.

Ben derde handschrift. door mij ceraadpleegd is het door
Delprat reeds genoemde ) handschrift no. 850 der Haagsche
hibliotheek, getiteld: ,Copia literarum nostrarum de redditi-
bus nostris, € Diplomatarium s. codex traditionum, privile-
ciorum, aliorumque documentorum fratribus domus Florentii
in Daventria concessorum.”” Daar hier, 'np een enkele uit-

1) D. i, Amilius.
2) Delprat zegt: ,Dit syn goedo printen vergadert uyten colacien” enz Wi lozon
in ons handschrift Lpui@?, dat punten beteckont.

8) Delprat, a. w., bl JH.




46

zondering na, stukken genoemd worden, die op een latere.
periode, dan die waarover ons ondenverp loopt, betrekking
hebben zullen wij het slechts één enkele maal noodig heb-
ben. Wij zullen het citeeren met de letter .

De uitgegeven bronnen zijn van te algemeene bekendheid,
dan dat wij er lang bij behoeven stil te staan. Het zijn in
de cerste plaats de verschillende yvitae” door Thomas a
Kempis ons nagelaten. — Tk zal ze citeeren uit de uitgave
van zijn Opera ommia van sommalius, Antv., 1615, Dan Zijn
Clironicon montis S. Agnetis, te vinden dChtCl het Chronicon
Windeshemense, ed. Rosweydi, Antv. 1621. Zooals bekend
Is, wordt dit Chronicon op blz. 187 door een ander voort-
gezet.

Na Thomas komen in aanmerking het seriptum van Dier
de Muden, de Continuatio scripti. Dier de Muden en de
daarop volgende levens van Petrus Horn, Egbertus ter
Beek en Johannes van Hattem — te vinden in Dumbar,
Analecta, Dav. 1719—1722 t. 1.

Thomas heeft Florentins in zijn jeugd nog goed gekend.
Dier de Muden') was wel zijn tijdgenoot, maar of hij tijdens
zijn schooltijd in Deventer in eene even nauwe betrekking
tot Florentius gestaan heeft als Thomas, is ons onbekend;
na diens dood eerst werd hij in het Florenshuis opgenomen.
Deze beide mannen waren dus nog tijdgenooten van Flo-
rentius, Zij hebben hem gekend. Niet alzoo de schrijver #)
van onze derde schriftelijke bron, het Chronicon Windes-
hemense, met zijn twee onderdeelen: Liber de viris illus-
tribus en  Liber de origine modernae devotionis, Joh. Busch.
In het gebruiken van deze bron mocten Wij zeer voor-
zichtig zijn. Wij vinden bij hem dikwijls veel rethorica

1) Ziin bivgrafie vinden wij: Du mbar, Anal, I, p. 127—138,
2) Zijn biografie vinden wij bij Acquoy, a SRl
(blz. 291),

» bL 2003825, Hij werd goboren 1809




47

bij weinig nauwkeurigheid. Wij hebben de uitgave van
Grube gebruikt zooals wij die vinden in de Geschichts-Quellen
der Provinz Sachsen, Halle, 1887.

Voor ons van minder belang is het door Acquoy in zijn
Windesheiin ) nitgegeven werkje van Wilhelmus Vornken:
Epistola de prima institutione monasterii in Windesen.

Ten slotte vermelden wij nog voor eenige officieele stukken:
Dumbar, Het Kerkelijh en  Weretlyjk  Deventer, Deventer
1722, waarvan er twee te vinden zijn bij Lindeborn, His-
torio sive notitic Episcopatus Daventriensis, Colon. Agripp.
1670.

1) A. w., III, blz. 235—255,




HOOFDSTUK 1.

Florentius’ leven tot Gerardus’ dood.

|

Florentius, Radewijn’s zoon, werd in het jaar 1}’30 te Leer-
dam ") uit welgestelde ouders geboren ®). Van zijn verdere |
familie is ons niets bekend dan dit ééne, dat hij een zuster
gehad heeft, die gehuwd was en eene dochter bezat, welke
later onder de zusters van het Meester Geertshuis werd
opgenomen %). Op eigen verzoek zond zijn vader hem naar
Praag ter hoogeschool. Toen reeds ging er een goed gerucht
van hem uit. Hij had een helder verstand, was gehoorzaam aan
zijn meerderen. Wat zijn uiterlijk betreft, hebben wij enkele
gegevens in het Chironicon Mont. S. Agn., die, hoewel zij
den man van rijperen leeftijd beschrijven, ons toch nog in enkele
opzichten den jongen man doen herkennen. Hij zegt van

1) Handschrift B (fol. 103r) en . 5. 4. fol. 27v noemen Gorichem als de plaats
zijner afkomst. Ook op de lijst der studenten in Praag (cf. Monmunenta historiea wni-
versitalis Pragensis, t. 1, 1830) komt hij voor als  Florentinus de Gornichein®™ (hlz, 180).
Misschien wordt Gorichem als de grootere plaats genoemd in plaats van het kloinore
Leerdam; misschien ook is hij in Leerdam geboren, maar later naar Gorichem vor-
huigd, Aldaar had hij vrienden, zooals Thomas ons mededeelt (pita Flor nt,, cap.
XXXIX). Juist omdat Thomas wist, dat Ilorentius in Gorichem bekend was en toch
Leerdam als zijn geboorteplaats noemt, achten wij het waarschijnlik, dat Florentins®
vader van woonplaats veranderd is, maar tijdens Florenting® geboorte te Leerdam
woonde. ,Van Gorichem” zou dan beteckenen, van Gorichem afkomstig, aldaar
wonende, maar niet in Gorichom geboren.

2) Vgl “voor de volgende bijzonderheden het , Vita Florenti” van Thomas, dat
wij, omdat het onze hoofdbron is, niet telkens weer zullen citeeren.

3) Cf. I S. A, fol. 235¢—237¢. 'Wij hebben hier een vrij nitveerig leven van haar
Haar naam was Christina Zuctelicus.




49

hem '):  Erat autem habitus eius simplex et griseus, moribus
valde compositus, statura gracilis aspectuque amabilis.
Capilli eius nigri, barba modica cum canicie, genae parum
rabicundae ac macilentae, calvus in fronte, status et pro-
cessus eius reverentia plenus”. Thomas teekent hem aldus: 2)
HErat autem morum honestate conspicuus, laetus inter
sodales, affabilis verbis, liberalis expensis, facie venustus,
statura  gracilis, et mediocriter procerus”. Een rijzig jong
man dus, met zwarte haren, een gelaat, waarop ernst en
vriendelijkheid tot een harmonisch geheel waren samenge-
voegd, en aan zijn verschijning een indrukwekkendheid gaven,
die/” niet afstict maar tot vriendschap uitnoodigde. In het
jaar 1378 keerde hij naar het vaderland terug * mel
den titel van meester in de vrije kunsten. Zijn verblijfplaats
was toen, als onze vooronderstelling, die wij boven (blz. 48,
noot 1) deden, juist is to Gorichem. I [ij leidde aldaar een-
zelfde ingetogen leven als in Praag. Van grove uitspat-
tingen hield hij zich vrij. Er wordt ons althans niets van
vermeld. Het eenige, wat Thomas ons omtrent zijn wandel in
de wereld vertelt, is den Klein voorval op een bruiloftspartii.
Met zijn vrienden was hij genoodigd. Op weg sneed Florentius
de takken van de boomen en versierde daarmede den wagen,
waarin zijn reisgenooten zich bevonden. In Gorichem bleef
hij, totdat het gerucht van Gerardus’ prediking hem bereikte,
Om hem te hooren, vertrok hij naar Deventer, en hoorde

1) Chron. Mont, S. Agn., p. 150,

9 Vita Florent., cap. 1.

3 In de monuwmenta historica wndversitatis Pragensis, p, 166 komt de naam Florentius
voor onder degenen die in het jaar 1875 jexaminati et admissi fuerunt” : welk oxa-
men dit, gewoeest is, weten wij niet. Is het geweest een toelatingsexamen voor de
universiteit, dan staat dus als jaar van zijn aankomst te Praag vast 187. Van zijn
bacealaureaat vermelden de Monumenten niets; wel van zijn licenciaat. Hiertoe werd
hij den 24en Januari 1378 tocgelaten (cf. p. 180). Waarom zijn bacealaurcaat niet
vormeld wordt, weten wij niet.




50

0 T ¢ - ™ ]
hem aldaar prediken Y. Zijn woorden troffen hem. Toch
volgde zijn bekeering niet terstond op de prediking. Herst
dacht TFlorentius rijpelijk over zijn toestand en wat er volgen
moest, zoo hij onbekeerd stierf, na, ging toen tot Gerardus,

had met dezen een onderhoud over zijn eeuwig heil, en
eerst toen stond zijn besluit vast. Hij zou voortaan God
alleen dienen en de wereld verzaken ). In welk jaar deze
bekeering van Florentius valt, kunnen wij niet met zekerheid
bepalen. et best zal het wezen haar zoo vroeg mogelijk,
d. i. in den aanvang van Gerardus’ werkzaamheid als pre-
diker dus 1380 te plaatsen ®), daar Florenti & naar Deventer
vertrok, om hem te hooren prediken, waaruit wij kunnen

1) Dat dit het doel van zijn tocht naar Deventer was bericht ons I, S, B, {ol, 103,
on Chron. Mont, S. Agn., p. 150

2) Een dergelijke bekeering als die van Florentius was de bekeering van Ever-
hardus van Eza. Ook deze werd eerst door Groote's prediking goetroflen en had
daarna een gesprek met hem. CfL Chren. Moni, Si. Agn., p. 161 en zijn ,vita” in
I S. A, fol. 90-, _

) Prof, Acquoy geeft in ziin Kleoster van Windesheim 1, blz, 22, aanm. 5 een chronolo-
grisch overzicht van Gerardus’ leven. Hij stelt denaanvang van Gerardus® werkzaamheid
in het jaar 1880. Wi willen bij deze aanmerking over de chronologio van Gerardus’
laven eenige gegevens voegen, de vraag betreffende of het verbod om te prediken
werkelijk is ingetrokken of niet. Volgens onwraakbare getuigenissen der bronnen
is het werkelijk ingetrokken. Zoo meldt Dier de Muden (Anal, p. 6), dat er oen
bode naar Rome gezonden is om bij den paus de gevraagde toestemming te ver.
krijgen. Deze keerde evenwel terug, toen Gerardus reeds gestorven was. Zoo ook
H. S. B, fol. 91»,  Hier in weeren die guetwillige herten bedroaft ende sonden enen
hade toe romen, die hem daer orlof verwierf, dat hy met des pawes orlof vrijlic
dat woert godes solde prediken, want sijn grote name ende sijn guede goruchte ende
die scharpheit syns verstandes was ijnt hoos van rome wal becant; mar eer deze
bade weder quam, soe waert meyster geryt ondervangen mitter doet.,” Ook Thomas
en Potrus Horn berichten ons hetzelfde. Zij beiden (Thom. vita Gerard, Magn., 1X, 1
en Petrus, H. S A, fol. 11r) zeggen: ,Suppressit ergo vocem suam ad tempus”, Of
zij daarmede bedoelen, dat hij nog een enkele maal gepredikt heeft, en dat dus van
ecen anderen kant hem de tijding van de pauselijke toestemming bereikt heeft, kun-
ren wij niet beslissen. Gesteund wordt deze laatste voorstelling door het boricht,
dat het Chron. Mont. S. Agn., (p. 162) en I S. A (vita Everhardi fol. %71 ons medoe-
Ceelen, dat kort na Everhardus' bekeering, Gerardus door den dood werd wegge-
nomen. Everhardus werd bekeerd door zijn prediking. Hij heeft dus in ieder geval tot
vlak voor zijn dood gepredikt. Men lette hierop, daar het ons later bij de vraag,
wanneer Gerardus’ werkzaamheld onder de scholares valt, van dienst zal zijn.




51

opmaken, dat Gerardus’ werkzaamheid nog zeer in den
aanvang was, daar hij later Holland en Utrecht doorreisde.
Gerardus en Florentius werden vrienden. De hechtste ban-
den van vriendschap en sympathie bonden hen samen. —
Waarschijnlijk zal Florentius Gerardus meermalen, evenals
Brinckerinek op zijn reizen gevolgd zijn. Van één zulk een
tocht hebben wij althans bericht Y). Hoe dit zij, met Gerardus
samen of afzonderlijk, hun werk werd met grooten zegen
bekroond en het mocht hun gelukken velen uit hun wereldsch
bestaan te brengen tot een leven in den dienst van God 2.
Wij zijn hiermede genaderd tot een zeer gewichtig oogen-
blik in Florentins’ leven — n.l. de stichting der broeder-
schap. Daar wij hieromtrent een van de gewone voorstelling
eenigszing afwijkend gevoelen koesteren, moeten wij dit punt
nitvoerig behandelen, om te zien, welke voorstelling de
meest historische is, de oude traditic of het gevoelen, het-
welk wij thans voor willen dragen. Eerst willen wij aan de hand
der bronnen het ontstaan der broederschap naar onze ziens-
wijze beschrijven, daarna de gewone voorstelling en kritiek
op deze geven en eindelijk de kardinale verschilpunten aan-
wijzen.

Door zijn prediking won Gerardus verscheidene menschen
voor zijn levensideaal. Uit die allen vormde zich langzamer-
hand een kring van twaalf mannen, die zich in een meer
vertrouwelijken omgang met Gerardus mochten verheugen,
Deze twaalf sloten zich nauw aan hem aan en verplichtten
zich onder gelofte tot kuischheid. Onder deze twaalf bevonden
zich Florentiug, Wernboldus, Vos van Heusden en Brincke-
rinck. Allen bleven trouw aan hun belofte op één na, die weder
tot zijn vroeger leven terugviel. Van samenwonen was

nog geen sprake. Langzamerhand eerst schijnt bij Florentius

1) Petrus Horn, . S. 4, fol. 15,
9y Cf, vita Florent., cap. VII en VIIL




de gedachte aan een meer gemeenschappelifk leven te zijn
opgekomen. Hij verruilde de prebende, die hij in Utrecht
bezat, tegen een vicarieplaats in de Lebuinuskerk te Deventer
en vereenigde toen de geestverwanten van Gerardus in engeren
zin, in zijn vicariehuis. Een eigenlijk gemeenschappelijk leven,
een ,vita communis”, kan dit samenwonen nog niet genoemd
worden. Het was eenvoudig een samenwonen van eenige
devote mannen. Hun getal zal waarschijnlijk niet groot geweest
zijn. Want van de elf genoemde mannen waren er enkelen,
die niet in Deventer woonden en dus in dit gezelschap niet,
konden verkeeren. Zoo was Brinckerink de voortdurende
metgezel van Gerardus. Wernboldus was rector van de
zusters der heilige Cecilia te Utrecht. Waren de namen der
overige eerste broeders ons bekend, dan zouden wij het
getal van hen, die in het vicariehuis woonden, nauwkeuriger
kunnen bepalen. Ziehier het kleine begin, waaruit het latere
beroemde fraterhuis is voortgesproten.

Wij willen thans de berichten der bronnen laten volgen,
waaruit wij deze voorstelling hebben genomen.

Allereerst komen in aanmerking de H. SS. 4 en B.

H. S, A lezen wij: ,7)....qui (sc. Gerardus).... quoslibet ad
meliorem vitam trahere nitebatur, quorum XII illi familiarius
adherebant, ita ut unanimi consensu spe vite liberioris voto
se castitati astringerent, licet unus ex illis postea iret post
sathanam et malo morte (ut magistro gerardo revelatum
est) periret.” Daarna volgen de vier hovengenoemde mannen,
als de voornaamsten onder deze elf. [Ipsi.... domino florentio
cohabitabant cum vicariam altaris sancti pauli daventrie

5

permutatione sue canonissie obtinuisset' 2).

1) In het vitg Joh. Brinckerinek, fol. 27.
2) Volgens dit bericht zou dus Florentius niet terstond na zijn bekeering, omdat
hij het bezit daarvan ongeoorloofd achtte, maar eorst later, toon hij met anderen
samen wilde gaan leven, zijn prebende hebben afgestaan.




1]

Onze tweede bron is H. S. B.Y) Wij vinden hier eenzelfde
voorstelling als in H. S. 4, doch iets uitvoeriger:

,Meyster geryt die hadde ynt erste XII discipele, die
onsen lieven heeren hoer reynichheit laveden ende alle vuerige
mannen worden ende colupnen der deuchden behalven ene
die viel weder of en stierf quader doet” #). En elders:

,2Aldus mijulic ende gesellic plach hij te wesen mit sinen
discipelen mer sy en leyden noch gheen gemeen leven toe
samen, want dat en dorste meyster geryt niet bestaen om
dat hij soe vele wederstaens hadde. Mer hij stercte sine
discipelen daer seer toe ende sechde wert dat sys bestaen
dorsten hy wolde hen gerne een guet hoeft wesen, ende na
sijnre doet soe  waert die cerweerdige meyster her florens
die overste ende doe weren sy daer allentelen wat toe geco-
men . ... enz %

Wij laten thans een citaab volgen uit het vita Gerardi
Magni van Petrus Horn *).

JCernens autem vir dei paulatim numerum discipulorum
cuornm crescere et ad studium caelestis exercitii conflagrare
operam dedit et consuluit ut devoti quoque in una domo
pro mutua exhortacione convenirent et de deo ac caritate ser-
vanda sincere tractarent. Vitam tamen communem discipuli
cius post mortem illins de consilio e heneplacito ipsius
inceperunt’”

Bij Dier de Muden vinden wij cen dergelijke voorstelling
omtrent het ontstaan der broederschap. Hij zegt ?), nadat
hij in de vorige bladzijden iets omtrent de werkzaamheid van

1) Wij laten onzo bronnen volgen niet naar tijdsorde of naar haar historische betrouw-
baarheid, maar in de volgorde, die overcenkomt met de opeenvolging dor feiton,
zooals wij die bij onze beschrijving van het ontstaan der bro derschap gegeven hebhen,

9 fol. 1237, in het loven van Brinckerinek,

) fol. 90v, in het leven van Gerardus,

i) H. 8. A, fol, 20y,

5 Analecta I, p. 12 en 13




o4

Gerardus en den zegen daarop ondervonden, medegedeeld
heeft 1) : , Dominus vero Florencius aduravit sibi intra domum
vicarie sancti Pauli juvenes bone voluntatis, inter quos
erant Johannes Brinckerineck, Johannes Kempis, Johannes
Vos de Hoesden en pluris alii. Studium autem erat domini
Florencii et discipulorum suorum mortificare proprias volun-
tates ac propriam sensualitatem” en 0p de volgende pagina:
»Dominus  Florencius  custodivit pecunias  secum  habitan-
cinm. Videns autem quod tam plene essent conversi ad
Dominum et tam tractabiles et flexibiles, fudit pecunias
corum in unum et fecit eas psse omniwm, que fuerant per
partes singulorum et ita deinceps ceperunt  vivere in
communi.” ‘

Bij Thomas vinden wij weinig bepaalds omtrent het ont-
staan der broederschap. Eenige algemeene aanwijzingen is
het eenige, wat hij hieromtrent mededeelt,

Nadat hij het op Florenting’ hekeering volgende gesprek
met  Gerardus heeft medegedecl gaat hij aldus verder?):
HEfficiuntur  deinceps in fraternitatis amore unanimes, qui
in sanctae conversationis proposito ad patriam in Domino
fervent. Quibus affuit etiam multiplex gratia Christi, ut non
tantummodo sibi sed et proximis suis proficerent ad salutem,
Nam additi sunt illis ad solatium amplioris gaudii et deco-
rent domus Dei nostri quidam literati et eloquentes viri, qui
dono  Spiritus  sancti vehementer inflammati, eligerunt ves-
tigiis  Christi firmiter adhaerere; atque per  contemptum
mundanorum et fortia bella vitioram ad aeterna hona trans-
ire.” In het volgende caput vinden Wij nog meer in het

1) Analecta fa7A0!
2) Of. wvita Florent., cap, VII en VIII; dat wij hier en niet in het Vita Cerardi

Magni cap, IX de “berichten van Thomas omtrent het ontstaan der broederschap

hebben zal later worden asngetoond. Ook Ullmann, a. a. O., 8. %, noemt deze

hoofdstukken, waar hij het ontstaan der broederschap heschrijft.




algemeen de vruchten van zijn werkzaamheld - genoemd.
Verscheidene jongelingen en maagden verlieten de wereld
en gingen ecn devoot leven leiden. ,Secularem vitam
odientes, apostolico more socialem in Christo conversationem
ducere et alacri corde communem mensam et victum
tenuem habere gaudebant.” — Thomas’ berichten zijn zeer
spaarzaam, en geven weinig uitsluitsel.

Ten laatste moeten wij noemen Wilhelmus Vornken 1),

Zijn mededeelingen zijn eveneens van geringen omvang.
Hij schrijft %): ,Horum primitivorum magistri Gherardi dis-
cipulorum primus et precipuus fuit ille in omni sanctititate
et morum honestate mirabilis dominus Florencius Radwini,
a quo domus ipsa, utpote omniun congregacionum duntaxat
clericorum, prima usque nunc nomen tenet.... Hie dominus
Florencins cum sociis suis, viris utique illuminatis, quorum
nomina et gesta habentur non parvum luerum animarum
Domino acquisivit maxime in clericos scolares....” ete.

Ziehier de bronnen, die onze voorstelling van den gang
der zaken bij de stichting der broederschap alle bevestigen.
Niet terstond gingen de broeders een ,vita communis™ leiden.
Het was eerst een vereeniging van devote mannen, die zich
later in ¢én huis vereenigden met het doel om God zoo
beter te kunnen dienen. Zij behoorden tot den meer intiemen
vriendenkring van Gerardus. Langzamerhand ontwikkelde
zich uit dien kring het bekende fraterhuis.

Waar wij den aanvang der broederschap aldus hebben
ceschetst, zijn wij in menig opzicht afgeweken van de gewone
traditie. Volgens deze toch heeft de stichting van het eerste
fraterhnis zich aldus toegedragen, Uit liefde tot boeken
daartoe gedreven en mede om aldus de scholieren van de

1) In ziin Epistola de prima institutione monasterit in Windesem, unitgegoven door

Acquoy in ziin Windesheim, 111, blz, 285255,
9) Ald. cap. VIII




a6

Deventersche kapittelschool op geestelijk en stoffelijk gebied
naar vermogen te ondersteunen, liet Gerardus door dezen
verschillende theologische werken overschrijven. Aan deze
scholieren liet hij zich veel gelegen liggen. Hij noodizde hen
dikwijls Dbij zich aan huis en sprak dan met hen over de
dingen van het koninkrijk Gods. Bij deze jeungdige klerken
voegde zich Florentius. Na eenigen tijd stelde deze aan Gerar-
dus voor, het wekelijksch loon, dat zij met schrijven verdien-
den, bij elkander te leggen en een gemeenschappelijk leven
te gaan leiden. Gerardus keek eerst vreemd van dit voorstel
op. ,Gemeenschappelijk? Gemeenschappelijk?” riep hij uit;
pmaar dat zullen de bedelmonniken niet dulden.” Florentius
stelde hem gerust. Eindelijk gaf Gerardus toe en de broe-
derschap was aanvankelijk gesticht. Ziehier in het kort het
verhaal weergegeven, dat gewoonlijk gevolgd wordt. Zooals
bekend is, steunt deze voorstelling op de berichten van
Johannes Busch '). 'Wij willen deze voorstelling aan een
nauwkeurige kritiek onderwerpen.

Het groote bezwaar is natuurlijk, dat de vroeger door
ons  genoemde bronnen geen van alle deze voorstelling
kennen.- Slechts bij drie bronnen kan deze stelling hedenking
wekken.  Immers Thomas, Petrus Horn, en ook H. S, B 2
hebben de berichten omtrent de schrijvende scholieren wel
degelijk. De vraag is dus, hebben die bronnen evenals Johan-
nes Busch Gerardus’ werkzaamheid onder de scholares als
uitgangspunt der broederschap beschouwd of heeft dit bericht
niets met haar stichting te maken en is de combinatic

1) Chron. Wind., ¢Liher de origine devotionis modernae), p. 253—256.

2) CL. Thomas; Vita Gerard. Magni, cap. IX. Potrus Horn Vita Gerard. Magni,
fol. 11r en H, 5. B, fol. 97v: Moeyster geryt plach hier in (n.l in do zore voor jonge
nog onbedorven scholieren) soe vlitich te wezen, dat hij vake armen clercken wat
dede te scriven dp dat sy soe sake cregen hem toe te spreken ende iy hen dan wat
guedes mochte leeren en trecken sy daer mede totter mynne godes en tot RN
der rechter duechden’™.




57

alleen door Joh. Busch gemaakt? Dat de schrijvende scho-
lieren en de stichting der broederschap volgens Thomas c. s.
niets met elkander te maken hebben, blijkt, dunkt mij,
onweersprekelijk hieruit, dat zij geen van drieén, wanneer
zij deze werkzaamheid van Gerardus onder de scholieren
vermelden, van de stichting der broederschap reppen.
Waren de schrijvende scholieren volgens hen de aanleiding
tot het ontstaan van het fraterhuis geweest, dan zouden
zij dit zonder eenigen twijfel gezegd hebben. Maar het eenige,
wat zij bij dit bericht voegen, is, dat Gerardus trachtte
van de scholieren discipelen van Christus te maken, terwijl
zij op andere plaatsen het ontstaan der broederschap be-
schrijven. Geen der bronnen dus, behalve Busch kent deze
voorstelling.

De geheele traditie Busch” wordt bovendien door zoovele
en zoo groote bezwaren gedrukt, dat wij geen oogenblik
aarzelen haar voor onjuist te verklaren. Onze bezwaren
zijn de volgende. Nemen wij voor een oogenblik aan, dal
werkelijk  schrijvende clerici of  schrijvende  scholares de
cerste  oorzaak van het ontstaan der broederschap zijn
geweest, dan geraken wij allereerst in  chronologische
moeielijkheden. Want volgens het getuigenis van Thomas en
Potrus Horn en H. S, B Y valt Gerardus' werkzaamheid
onder de scholieren in den tijd, toen hij een gedwongen rust
moest nemen, daar het prediken hem verboden was. Dit is
geheel natuurlijk. Nu zagen wij hoven, hoe het verbod van
te prediken in den laatsten tijd van zijn leven valt #). Dan
valt de stiehting der broederschap dus in den allerlaatsten

1) Thomas en Petrus Horn (Vita Ger. Magn, cap. 1X, en H, S, A, fol. 1r: Supprossit
Crgo vOocem suam ad tempus et inferim ad privatas so contulit exhortationes.....
Fecit etiam plures sacros theologie libros a scholaribus scribere” ete.) en H., 8, B, fol.
O7e: In der tijd dat hem verbaden was ynt apenbaer te predicken en was hij nict in

tracchheit” enz. dan wordt zijn werkzaamheid onder do scholares boschreven.
2) Z. b. blz. bO,




58

tijd zijns levens. Want, nadat deze klerken eenigen tijd
onder Gerardus gewerkt hadden, kwam Florentius eerst
met zijn voorstel. Dat dit een onmogelijkheid is, valt niet
te ontkennen. Van Henricus Goude ') lezen wij, dat deze
op het gerucht van Gerardus’ prediking naar Deventer komt.
Hij spreekt met Gerardus over zijn eeuwig heil, verlaat
daarop zijn vaderstad, en voegt zich Dij de broeders, die
hij een tijdlang als kok dient. Daarop wordt hij door Gerardus
naar Zwolle gezonden, om het leven der devoten aldaar
te besturen. Dit ééne feit is reeds voldoende om een stich-
ting der broederschap in het laatste levensjaar van Gerardus,
z00 goed als onmogelijk te maken. Doch niet alleen dit ééne
feit, maar alles, wat wij van het ontstaan der broederschap
weten, gaat tegen deze voorstelling in. Dienovereenkomstic
zegl Prof. Acquoy dan ook, dat 1380 of 81 het Jaartal van
haar stichting naar alle waarschijnlijkheid zal wezen. De
schrijvende scholieren kunnen reeds om deze reden in geen
geval de aanleiding voor het ontstaan van het fraterhuis
ceweest zijn.

Doch er is meer dat tegen de traditie »Busch” pleit. De eerste
broeders zijn geen schrijvende scholieren geweest. De namen
der allereerste broeders zijn ons niet allen bekend. Maar
degenen, die ons bekend zijn, waren zeer zeker geen scho-
lieren #).  Zij stonden in een geheel andere verhouding
tot Gerardus. Het waren zijn vrienden. Zoo Florentins, zoo
Brinckerinck, zoo de Gronde, zoo Henricus van Gouda. zoo
Vos van Heusden, zoo Lubbertus ten Busch, zoo Johannes a

e s

1) Zie zijn vita in H. S. A4,

2) Degene, die de tegenstrijdigheid met Busch® traditio in dezen, voor zoover mij
bekend alleen heeft opgemerkt, is Leitsmann in zlin Inang. Dissert., S. 8: .Abgesehen
von jenen aus den Lebensbeschreibungen sich ergebenden Bemerkungen zeigen auch
die Schriften Grootes deutlich, dass nicht sowohl der Unterricht oder irgend welche
Erzichung der Jugend als vielmehr das Religiose der Tendenz der Britderschaft boi
ihrer Begrimding war”., — Leitsmann gaat evenwel niet diep genoeg door op deze
voorstelling,




59

Kempis. De Gronde en Henricus van Gouda waren priesters.
Lubertus had reeds de studie aan de Praagsche hoogeschool
achter den rug ). Johannes a Kempis zal ongeveer 26 jaren
ceweest  zijn, toen hij zich aansloot 2). De broeders waren
Lvirh illuminati” ,viri eloquentes et literatl”, maar geen
jengdige schrijvers. Men bedenke bovendien, hoe ongerfjmd
het is, dat Florentius zich bij deze klerken zou hebben aan-
gesloten. Men zegt het zoo gemakkelijk: ,,Bij deze klerken
dloot zich Florentius aan.” Maar waarom zou hij het gedaan
hebben? Begeerde hij een meer innigen omgang met Gerardus?
Neen, want van den aanvang af bestond er een meer dan
sewoon vriendschappelijke verhouding tusschen deze twee
mannen. Hoe zou bovendien iemand, die niet vaardig is met
de pen, zich aansluiten willen of kunnen, bij een oezel-
schap klerken? Men zegt: ,Florentius streek het perkament
olad en linieerde het” #). Doch dit bericht verplaatst ons in
cen  gansch anderen tijd, zooals uit de volgende woorden
hlijkt ,ne vacuum nomen gereret rectoris”. Dat er ook door
de broeders veel geschreven werd, ontkennen wij niet. Maar
dit ix iets anders, dan dat bij den aanvang reeds copieeren
de aanleiding tot de broederschap zou zijn geweest en Flo-
renting zich bij die klerken gevoegd zou hebben. Is ook he
verschil in leeftijd niet wat zonderling? Zeker neen, wan-
neer men aanncemt, dat Florentius terstond het hoofd of
de patroon van dit gezelschap is geweest, dat hij de klerken
bij zich in huis heeft verzameld, maar zoo dit niet het geval is,
(en de eerste toetreding zal toch wel in geen geval terstond
met een soort van rectoraat zijn gepaard gegaan) is ook
dit een onwaarschijnlijkheid te meer.

Enkele bijzonderheden uit de traditie ,Busch”, doen ons

1) Zie hunne vitae.
9) Zie Delprat, a. w. blz, 34, Hij stelt zijn goboortejanr 1855,
) Cf. vita Florent,, cap. X1V, L




60

ten slotte zien, hoe onnauwkeurig Busch verhaalt. Floren-
tius stelt volgens hem voor om datgene, wat zij wekelijks met
schrijven verdienen, bij elkander te leggen en een gemeen-
schappelijk leven te gaan leiden. Hier zijn de klerken een ver-
eeniging, die voor een bepaald loon in de weelk voor Gerardus
boeken overschrijven. — Is dit in overeenstemming met wat
Thomas c. s. ons mededeelt ? Ik meen van neen, Zij vermelden
ons niets van zulk een geregeld copiéeren der scholares, dat
zij daarvoor een wekelijksch loon zouden ontvangen; evenmin,
geeft hun bericht aanleiding tot de voorstelling, dat zij in
Florentinsg’ huis zouden zijn gaan samenwonen. Integendeel,
de scholares komen nu en dan bij Gerardus, die het loon
niet geregeld uithetaalt, opdat zij nog eens terug zouden
komen. Dier de Muden verhaalt, dat de broeders hun geld
bijeenlegden en daarop een ,vita communis” Zijn gaan lei-
den. Maar bij hem is het niet het wekelijksch loon, maar
zijn het de inkomsten der broeders, die Florentius bij elkander
legt. Zoo zien wij, hoe onnauwkeuriz Busch in zijn bericht
is, ook in de bijzonderheden.

Om al deze redenen meenen wij met zekerheid te mogen
vaststellen, dat de traditie Busch” onhoudbaar is, en wij
de andere voorstelling voor historisch juist moeten houden,

De verschilpunten tusschen onze voorstelling en de gewone
traditie zijn hoofdzakelijk twee in getal.

Allereerst wat het eigenlijk doel der vereeniging hetreft,
zooals dat uit haar aanvang blijkt. Haar doel is geen ander
dan devotie. Geen belangstelling in onderwijs, wetenschap
of boeken, maar de wensch om een gemeenschappelijk
devoot leven te leiden, heeft aanleiding tot de stichting van
het fraterhuis gegeven.

In de tweede plaats, wat betreft de beteekenis van
Florentius bij de stichting. Hij, en niet Gerardus, moet, de
stichter genoemd  worden. De  traditie wBusch” plaatst




Gerardus op den voorgrond. Gerardus laat boeken overschrij-
ven, Gerardus steunt de scholieren. Zijn werkzaamheid heeft
het direkte gevolg, dat er een vereeniging gesticht wordt.
Gerardus belooft dat hij hun vader en beschermer zal
wezen. Hij benoemt kort voor zijn dood Florentius tot opvol-
ger in zijne plaats 1), In de andere voorstelling treedt Flo-
rentius op den voorgrond. Met Gerardus werkt hij samen
aan de uitbreiding der volksbeweging dier dagen. Hij ver-
eenigh om zijn persoon eenige zijner geestverwanten. Zijn
prebende verruilt hij voor het vicarichuis, om een samenwo-
nen mogelijk te maken. Gerardus’ indirekten invloed willen
wij natuurlijk niet loochenen. Alleen zijn rechtstreekschen
invloed bij het ontstaan van het fraterhuis, ontkennen wij. Dat
de band tusschen het vicariehuis en Gerardus naar het witwen-
dige zeer los was, bewijst een feit uit het leven van Ever-
hardus van Eza. Deze werd in Gerardus’ laatste levensjaar
door zijn prediking bekeerd. Gerardus wist, dat zijn predi-
king dit gevolg had gehad, want na de prediking had Ever-
hardus een ontmoeting met hem, waarin hij hem  zijn
hekeering mededeelde. Doch als diezelfde Everhardus kort
daarop in het huis van Florentius wil toegelaten worden, vreest
men hem, als de schapen den wolf. Men vertrouwt hem niet #).
Zou zulk een handeling tegenover Everhardus mogelijk
zijn geweest zoo er een levendig verkeer tusschen Gerardus
en die van het vieariehuis had bestaan? Everhardus’ bekee-
ring was toch zeer zeker een feit van genoeg beteekenis,
dat. het Dbij de eerste ontmoeting door Gerardus aan
zijn  vrienden  verhaald zou zijn. Zij hadden er evenwel
niets  van gehoord. Florentius en de zijnen leefden dus
naar alle waarschijnlijkheid vrij wel op zichzelf in het

1) Busch, L. 1, p. 264,

2) Cf, Chron. Mont. St. Agn., p. 162 en zijn vita in H. S A, fol, 90,




62

vicarichuis, zonder in eenig opzicht met Gerardus in een
andere verhouding, dan die van vriendschappelijk  ver-
keer te staan. Florentius vormde daar het middelpunt. Van
een  organisatie was toen nog geen sprake; later, hij de
beantwoording der vraag wanneer Florentius tot rector
gekozen is, zullen wij dit punt nader kunnen onderzocken.
Een kleine kring van mannen te zamen levende, om elkan-
der tot een godvruchtigen wandel op te voeden en in hun
wederzijdsch voornemen te versterken, ziedaar de kiem van
de later zoo gewichtige en talrijke fraterhuizen.

Doch waar wij ontstaan en doel der fraterhuizen geheel
In de lust tot een devoot leven plaatsen, rijst cen aroot
hezwaar. Hoe is bij deze voorstelling de cigenaardige
stempel, die een fraterhuis in onderscheiding van andere
devote vereenigingen draagt, te verklaren? Het latere fra-
terhuis toch is iets meer, is iets anders dan een vereeniging
van devote mannen. Hoe h. v. de werkzaamheid der broe-
ders onder de scholares verklaard? Voor de traditie . Busch”
levert dit punt geen moeielijkheden op. Bij een vereeniging,
die uit den arbeid onder de scholares ontstaan is en oor-
spronkelijk  scholieren onder haar voornaamste leden geteld
heeft, laat zich deze werkzaamheid gemakkelijk begrijpen. Niet
alzoo wanneer men als het groote en eenige doel van het
oorspronkelijk fraterhuis stelt ,de devotie”, d. i ecn leven,
dat van allen omgang met, en verkeer in de wereld, dus
ook van de wetenschappelijke wereld, afkeerig is.

Ter verklaring van een en ander herinneren wij aan het-
geen wij in onze Inleiding gezegd hebben over de zedelijk-
praktische beginselen van Gerardus. Wij zagen daar, hoe
hij krachtens zijn theoretisch-godsdienstige beginselen, geen
andere moraal kon huldigen, dan die van een ontvluchten
van deze wereld in al haar verschijningsvormen, maar hoe
hij tevens op eenige punten in strijd  kwam met zijn




63

zedelijk ideaal. Allereerst kan hij zich niet zdo van de
wereld afscheiden, als zijn ideaal dit van hem eischte. Hij kon
de wereld niet aan haar lot overlaten, hij moest prediken,
en verliet daarom de kloostercel. Ook van de dingen n
de wereld kon hij zich niet losmaken. De wetenschap bleef
hij in het diepst van zijn hart liefhebben. Zijn hartstocht
voor boeken, zijn belangstelling in de school en de scholieren,
waren de, misschien onwillekeurige, uitingen van deze
begeerte zijns harten. Bovendien kon hij aan het vita
contemplativa niet zijn vollen eisch geven, omdat hij arbeid
voor den mensch een noodzakelijkheid achtte. Dit waren,
zooals wij boven aantoonden, de punten, waarop Gerardus
in botsing kwam met zijn zedelijk ideaal. Welnu dwalen
wij niet, dan heeft de oorspronkelijk zuiver devote ver-
ceniging der broeders, Gerardus’ praktisch-zedelijke geestes-
richting voortgezet, en zich daardoor in dezelfde tegenstrij-
digheden als hij gewikkeld. Het fraterhuis weerspiegelt den
seheelen Gerardus met zeldzame nanwkeurigheid. Evenals bij
hem is ook hier het ideaal dat der mystiek-contemplatieve
levensheschouwing ; maar ook hier vinden wij dezelfde tegen-
strijdigheden als bij Gerardus. De sociale geest van het frater-
huis zet eenvoudig voort, wat in dien éénen man geleefd heett.
Het neemt als het ware zijn werkzaamheid van hem over.

Wij willen dit in het kort aantoonen en beginnen met
het minst eigenaardige, om daarna tot het meer merk-
waardizge in het leven en de werken der broeders over e
caan. Wij wijzen dan in de eerste plaats op de testamen-
taire beschikking van Gerardus omtrent zijn boekenverza-
meling. Drie mannen uit de broeders zouden zijn hoeken
bewaren en er over beschikken. De plaats, waar zijn bibliotheek
werd overgebracht, was het vicariehuis. Er is in de beschrij-
ving van de geschiedenis der broederschap weinig op deze
hijzonderheid gelet; en terecht, want voor de historie heeft




64

dit feit op zich zelf weinig beteekenis. Dit neemt niet weg,
dat het als bewijs, hoe de broederschap een voortzetting is
an den geest van Gerardus, merkwaardig genoeg is om het
hier met nadruk te vermelden. In de eerste tijden der broe-
derschap was het een algemeen erkende en bekende plicht
der broeders bewaarders en bezorgers te wezen van Gerar-
dus’ bibliotheek. In de officicele stukken uit den eersten tijd
worden de drie mannen met deze werkzaamheid belast, tel-
kens nitdrukkelijk genoemd, ja meer nog, in die stukken wordt
niet van een broederschap of van een fraterhuis gesproken,
maar van de mannen, die belast zijn ,zine (n.l. v. Gerardus)
ende hoer boeken te verwaerene.” '). Dit is een tijdlang de
eenige officicele werkzaamheid van de broederschap geweest.
De in het vicariehuis wonende mannen namen de werk-
zaamheid van Gerardus i dit punt met hewustheid over.
Op andere punten is dit volgen van Gerardus’ werkzaamheid
niet. zoo bewust geweest, maar eenvoudig een als vanzelf
navolgen van den man, die hen uit het leven in de wereld
tot een devoot leven had geroepen en onder wiens invioed
de eerste broederschap een tijdlang leefde. — Ook in het,
fraterhuis was arbeiden verplichtend, arbeiden niet alleen.
om daardoor aan de broederschap een onafhankelijk bestaan
te verzekeren, maar omdat arbeid voor den mensch nood-
zakelijk geacht werd ®). Dat deze arbeid tegen het ideaal
van het contemplatief-mysticke leven ingaat, hehben wij in
onze inleiding aangetoond. Dat de broeders bij hun devotie
den arbeid hebben gevoegd, meenen Wij weer uit niet, anders
dan uit een volgen van Gerardus’ geestesrichting te kunnen
verklaren.

Na behandeling van deze twee punten, komen wij tot,

1) Dumbar, Kerl- en Wereltl. Dev,, Bz, 604 vell.
2) Vgl het cap. in ket Tractatalus devotus (ed. Nolte) over den handenarbeid.




65

de meer belangrijke eigenaardigheden, die het fraterhuis
eigen zijn, en die zij eveneens van Gerardus hebben over-
cenomen. Ik bedoel hun prediking en hun werkzaamheid
onder de scholieren,

Evenals Gerardus, wilden de broeders gemeenschap met
de wereld houden, om daardoor aan de menschen hun Evan-
gelie te kunnen prediken. Om geen andere reden blijven
zij in de wereld. Van twee broeders wordt ons dit uitdruk-
kelijk medegedeeld. Zoo lezen wij van Johannes Brincke-
rinck 1), dat hij driemalen op het punt stond een religieus
te worden, maar dat dit gevaar driemalen werd algewend,
door de goddelijke voorzienigheid die liever wilde, dat
hij in de wereld zou blijven om aan het heil der menschen
te kunnen arbeiden. Van Theodoricus van Herxen hebben
wij eenzelfde bericht #). Hij sluit zich niet aan bij de Win-
desheimsche broeders, maar bij de Zwolsche van het groote
fraterhuis, omdat hij hier gelegenheid had onder de men-
schen te arbeiden en hen voor een Gode welgevalliz leven
te winnen. De eerste broeders zijn allen predikers. Zoo
Florentius, Brinckerinck, de Gronde, Henricus Goude, enz..
Het is als hebben zij allen den raad van Gerardus ontvangen
en opgevolgd, dien hij aan dien éénen man, die het prediken
wilde opgeven en zich terug trekken in een klooster, gaf:
Lblijfft in de wereld, zonder van de wereld te zijn".

[en onderdeel van deze werkzaamheid zijn de bemoeie-
nissen der broeders met de scholares. En hier zijn wij
tot een gewichtig punt gekomen, nJl. de verhouding van
het fraterhuis tot het onderwijs. Wij willen dit gedeelte,
omdat alle nevelen op dit punt nog lang niet zijn opge-
trokken ®), uitvoeriger dan de andere behandelen. Gerardus’

1) Ho oA, fol. 27n
% H. S. 4, fol. 10Gr.
3) Hirsche a. a. 0., 8. 609: ,Nur {ber eine Seite, {iber das Verhiltnis der freieren

5]

N




66

zorg voor de scholieren is bekend. Tn deze helangstelling,
die hij voor de scholieren koesterde, ligt iets zeer opmerkelijks,
Zeer zeker was het zijn doel hen tot een devoot leven te bren-
gen, hen te onderwijzen in den weg der zaligheid. Maar is het
niet eigenaardig, dat hij hen op de kapittelschool liet voort-
arbeiden? Waarom trachtte hij hen er niet toe te hewegen
de school te verlaten, en zich geheel aan den dienst des
Heeren te wijden? Men zegge niet, dal hun jeugd hen ver-
hinderde, een devoot leven te leiden; de scholieren leidden
immers, voor zoover hun schoolwerkzaamheid het hun toe-
liet. een devoot leven. Waarom konden zij allen tijd en alle
krachten niet aan de devotie geven? Dat Gerardus dit niet
van hen geéischt heeft, maar hen integendeel door stoffe-
lijken steun een verblijff op de kapittelschool gemaklke-
liik en mogelijk gemaakt heeft, heeft zijn oorzaak in Zijn
stille liefde voor de wetenschap. De jonge mannen bleven
op school. De broeders hebhen Gerardus’ werkzaamheid
ook in dit opzicht overgenomen ). Henricus van Gouda
deed in Zwolle geheel hetzelfde wat Gerardus in Deventer
deed ®). In zijn eigen huis nam hij devote scholieren op,
die hij in den dienst des Heeren onderwees; wanneer zij hun
studie op de kapittelschool hadden volbracht, trachtte hij hen in
een of ander klooster te plaatsen.., Toen er evenwel cen
congregatie der broeders in Zwolle was gesticht, schonk hij
zijn huis aan de broeders voor datzelfde doeleinde ). De

Grooteschen Genossenschaften zu dem dffentlichen Schulwesen ihver Zoit. ... b ditrfen
wir noch einer weit genaveren Aufklirung als uns bis jotzt gewordon.”

1) I 5 B zegt dit met zoovele woorden: ,En sine discipelen na hem lechden
hen al an die jonge clercken ende an die jonge jonforen daer sy grote vrucht
indeden, ende oec noch alle dage doen als meystor Geryt plach”, fol. 97.

2) Zie zijn vita in If. S. 4, fol. 2v, van zijn biografie.

3) Nu wij togh over Henricus van Gouda spreken, willen wij hier enkele woor-
den zeggen naar aanleiding van Prof. Aequoy’s artikel o kronielk van het Fratoy-
huis te Zwolle,” In dit stuk wordt evencens gesproken over Henricus en zijin
verblijff en werkzaambeid te Zwolle. Vroeger zagen wij (z. blz 58). hoo Hen-




o

B

werkzaamheid onder de scholares wordt hier dus door de
broederschap overgenomen. Hetzelfde nu meen ik, dat in
het algemeen door de broeders is gedaan. Voor zoover er
plaats was in het vicariehuis, namen zij de scholares in hun
midden op; voor de overigen trachtten zij bijdevote burgers
huisvesting te vinden ). Toen later hun werkzaamheid op dit

ricus zich reeds bij de Deventersche broederschap liad aangesloten, toen hij naar
Zwolle ging. De schenking van zijn huis -volgde dus niet op zijn intrede in de broe.
derschap, maar op e stichting van de congregratie der broeders in Zwolle.
Toen nam de¢ broederschap deze werkzaamheid van Henricus als het ware
over. Ik zou verder aan den Hooggeleerden schrijver willen vragen of het
«barva domus” wel het huis van Henricus is geweest. Op grond van het in
I, S, A voorkomende ,vita™ meen ik dit te mocten botwijfelen. . S A4 ver-
meldt op twee plaatsen (fol. 104 en fol. 119) het ontstaan van het groote frater-
huis. Wi lezen daar, dal Gerardus een huis aan drie devote burgers afstond om
daar een devoot leven te kunnen leiden. De beschikking over dit huis egaf Gerardus
aan zijn discipelen Florentius en Johannes de Gronde, Toen later de bewoners van
dit huis het klooster op den Agnietenberg gingon stichten, verhuurden Florentius
en de Gronde het huis aan rijke scholieren. Bij hen voegden zich na conigo jaren
twee mannen, Meynaldus van Windesheim met ziin brooder Witto, die met hen te
zamen een devoot leven leidden. Deze Meynaldus kocht eenigen tijd later van den
pastoor Reynerus cen belendend huis; op die plaats bouwde hij het groote frater-
huis. Het oorspronkelijke scholierenhuis zal dus wel het latere ,parva domus”
wezen, want van dit yparva domus” wordt telkens gezegd, dat het in do nabjjheid

viin het .groote fraterhuis” stond. Ook Acquoy zoekt het  parva domus” naast het
groote fraterhuis. In dit opzicht versehil ik alleen van hom, dat dit naar mijne moening
arva domus™ niet het huis van Henricus is geweest. Van Henricus toch wordt
ons gezegd, dat hij een huls Fecht in Zwolle en in dit zijn eigen huis scholieren hor-
bergdo. Henrieus' huis is dus onderscheiden van dat, hotwelk Gerardus voor de
drie Zwolschoe broeders aankocht. Dan is ook het parva domus” niet gelijk aan Hen-
ricus’ woning. Misschien is het ,domus pauperum® oorspronkelijk het huis van
Henricus geweest, Albertus van Calear bouwde later een huis .pro mediocribus™.
Hot ,parva domus™ zal dan do rijke scholioren geborgen hebben, het huis van Hen-
ricus de armen en dat van Albertus van Calear de tusschen de rijke en armo
scholieren instaande ,mediocres™,

Van het ,parva domus™ hebben wij nog eenig bericht in de biografie van Rutgerus
van Doetichem (I S, A, fol. 117): er waren toen (omstrocks Herxen's tijd) om-
strecks b0 leerlingen,

1) Thomas & Kempis (¢f. cap. I, 2 van zijn liber de vitis discipwlorum  domind
Florentity werd eorst bij een devote vrouw in Deventor in huis besteed en later in
de onmiddellijke omgeving van Florentius opgenomen. Zoo wordt Arnoldus van

Schoonhoven (zie zijn ,vita”, 11) nadat Florentius gezien heeft, dat hij cen dovoot




68

| gebied zich uitbreidde en het getal der devote scholieren
| tocnam, stichtten zij een huis, het ynova domus” ?), dat
' geheel voor de devote scholieren werd ingericht. Het was
een soort van kostschool, waarvan het groote doel was
de scholieren aan het gevaarlike leven te midden der
verleidingen dezer wereld te onttrekken en hen voor zoo-
ver dit mogelijk was een devoot leven te laten leiden. Voor
zoover ons bekend, zijn er slechts twee plaatsen in één der
door ons gebruikte bronnen, die van een andere werkzaam-
heid der broeders dan die op zedelijk-godsdienstig terrein
melding maken. De eerste plaats vinden wij in de levens-
beschrijving van Lambertus van Tyleta 2), die in het nova
domus geplaatst werd om de aldaar wonende scholieren te
dienen, Hij deed dit »instituendo ipsos in scholasticalibus ef
bopis moribus”. Hier is dus een der broeders onderwijzer
der scholieren. Nemen wij evenwel een en ander in aan-

Jngeling was, in het ,oude huis” opgenomen. Ook Dier de Muden maakt melding van
verscheidene devote burgers, die deyote scholieren in hun huis opnamen (Anal.,
p. 23 en 24).

1) D& geschiedenis van dit ,nova domus” wordt ons uitvoerig door Dier de Muden
verhaald. et werd met behulp van vier mannen, die er hun geld of tijd aan
gwen, gobouwd. Deze vier mannen hielden dit huis in eigendom en verruilden hot
later voor een ander huis, dat aan drie andere mannen behoorde. Toen de laatste
van deze drie stierf vermaakte hij het Jnova domus™ aan de broeders van bt
Florenshuis (Anal, p. 39—41). De bestemming van div huis zal wel dezolfde oW post
zijn als die van het  parva domus™ in Zwolle om devote schiolieren to herbergen.
Dier de Muden zegt, dat daar devote clericl gehuisvest waren, die, shostponentes
scholas™, onder toezicht van Florentius hun brood met schrijven verdiendoen. Dit
»Postponentes  scholas” is niet geheel duidelijk. Het moot eigenlijk boteeko-
nen .na  volbrachte studie”. Hiermede stemmen evenwel de latere berichten
niet  overeen. Zoo wordt ons van Petrus de Groda (Al p. 84) verhaald, daf
hij het bestuur had over de devote .scholares” in het _nova domus™; zoo van Rodolfus
van Muden, dat hij de seholares in het mova domus” diende (p. 122); zoo van Henricus
Donkels dat hij, om het onderwijs aldaar te genicten, naar Deventer gekomen
-Sub cura stetit nostre Domus cum aliis devotis scholaribus” (p. 124). Hier wordt
dus gesproken van _inn;.:n]iv;h-n. die nog op school zijn, Misschien is het .nova domus™
oorsponkelijk alleen gebouwd voor jongelieden, die de school reeds verlaten hadden,
en is het later eenigszins van bestemming veranderd.

2) Anal., p. 141—143.




69

merking, dan zullen wij zien, hoe dit bericht onze opinie,
dat de broeders zich alleen ') met de zedelijk-godsdienstige
ontwikkeling der scholares hezighielden, niet omverwerpt.
Lambertus was een ontwikkeld man. Tot op zijn drie en
twintigste jaar studeerde hij; toen meldde hij zich bij de
broeders aan, om hun behulpzaam te wezen in het bestuur
van het  mnova domus”. Broeder in den beperkten zin
van het woord is hij niet geweest. Iij was een hulp der
broeders en werd zeer door hen geacht en gewaardeerd 2),
Bovendien kan het ons niet verwonderen, dat iemand, die
zelf goed onderwezen is, wanneer hij in een huis als het
snova. domus”  geplaatst wordt, zich ook eenigszing aan
de studie der aldaar wonende scholieren laat gelegen lig-
gen, En in de derde plaats moeten wij niet vergeten, dat
het ,nova domus”™ geen school in den eigenlijken zin des
woords was., Ware Lambertus, als broeder van het Florens-
huis op de kapittelschool werkzaam geweest, dan alleen
zou dit bericht tegen onze meening pleiten. Dit evenwel
wordt ons noch van hem noch van een der andere broeders
vermeld. Dat  Florentius zelf geen rector of lector aan
de kapittelschool geweest is, achten wij ontwijfelbaar. L1
18 zeer zeker niet dezelfde persoon geweest, als de ons
door Dumbar vermelde Rodiginus %), De bewijzen, die men
daarvoor heeft aangehaald, houden geen van alle steek.
Het bericht van Hamelmann #) is door Hirsche ® aan zulk
cen uitvoerige en nauwkeurige kritiek onderworpen, dat wij

I) Men houde wel in het oog, dat wij volstrekt niet willen beweren, dat do hroe-
ders zich nimmer en nooit met het onderwijs hebben heziggehouden, Ons ondorzoek
bepaalt zich tot den ecersten tijd der broederschap, Ook Mébins (0. a. O, 5, 80 hohan-
delt deze plaats. Hij ziet in haar het cerste bericht, dat een hroodor des gomeenen
lovens zich met het onderwijs heeft beziggehouden, Dit nu bestrijden wil.

2) L. Lip. 148

3 Kerk- en Wereltl, Deventer, blz. 504,

1) Hamelmann, Opera-genealogico-historica, p. 521,

5) Hirsche, 0. a. O, 8, 600-=702,




70

hierover niet meer hehoeven te spreken. Dumbar’s bericht
pleit evenmin voor de gelijkstelling. De volgorde, waarin
de door dezen genoemde schoolvoogden voorkomen, en de
wijze, waarop hij hem vermeldt, bewijzen dit voldoende.
Nadat Dumbar Rodiginus genoemd heeft, zegt hij, dat de
cerstvolgenden hem onbekend zijn. De eerste, die hij dan
vermeldt, is Johannes Bohemus, die leefde tijdens Gerardus.
Rodiginus kan om die reden reeds moeielijk met Florentiug
eelijkgesteld worden. Florentius zou dan, zoo de aan Dumbar
onbekende schoolvoogden elkander althans zeer snel hebhen
opgevolgd (anders is dit geheel onmogelijk) védr zijn bekee-
ring, schoolvoogd in Deventer zijn geweest. Daar Thomas,
die wel van Bohemus spreekt 1), Florentius niet als school-
voogd noemt en geen der oudste berichten dit doet, achten
wij dit zeer onwaarschijnlijk. Dumbar zelf’ heeft zeer zeker
niet aan Florentius gedacht, toen hij Rodiginus vermeldde.
Anders had hij zeer zeker wel iets meer van hem gezegd
dan: ,Na Vreden wordt er gewaegt van eenen Florentius
Rodiginus™. Ware het door Prof. Acquoy 2) gegevene citaat uit
de Kroniek van Arent toe Bocop niet van Arent toe Bocop
zelf, maar uit een oude kroniek geput, dan zou het zeer
zeker eenig gewicht in de schaal leggen. Nu heeft het,
daar Arent te ver van de eerste broederschap af stond,
te weinig waarde, om als bewijs te kunnen worden aange-
merkt. Is bovendien onze beschouwing van het ontstaan
der broederschap juist, dan is een rector- of lectorschap van
Florentius ne zijn bekeering geheel onwaarschijnlijk. Gesteld
dus  voor een oogenblik, dat hij werkelijk schoolvoogd
geweest 18 voor zijn bekeering, dan staat het onderwijzers-
ambt. van Florentius in ieder geval buiten de geschiedenis
der broederschap. Van andere broeders vernemen wij, dat

1) Vita Florent., cap. XXIV, 2,
2) Zie Acquoy. Windesheim 1, blz. 44, aanm. 7.




71

zij lectoren zijn geweest, maar met hun intrek in de broe-
derschap dit ambt hebben prijszegeven. Zoo verliet Hendrik
van Herxen de school, waar hij lector was en voegde zich bij
de broeders, omdat hij, zoo wordt ons uitdrukkelijk gemeld,
God alleen wilde dienen !). Godefridus Toorn de Muerza 2)
was in ziin jeugd lector aan de school, daarna wordt hij
frater. Al wordt er niet met zoovele woorden bijgezegd,
dat hij toen de school verliet, is dit toch zonder eenigen
twijfel het geval geweest. Dit blijkt uit een gezegde van
Amilius, die hem verweet (natuurlijk met het gewone doel,
om hem te vernederen): ,quod in scholis sic alios docuisset’.
Ten overvloede wordt ons op een andere plaats nog ver-
meld, dat hij lector was geweest ). Van Bernardus Meyer
lezen wij hetzelfde #). Na deze uitwijding gaan wij over tot
de tweede door ons bedoelde plaats.

Zij is van zeer weinig beteekenis. Eigenlijk behoefden wij
haar niet te vermelden. Alleen volledigheidshalve willen wij
haar behandelen. Nadat de broeders in Deventer teruggekeerd
waren uit Amersfoort, waarheen zij uit vrees voor de pest
gevlucht waren, werden de scholen geopend et intraverunt

]

scholas multi devoti Fratres” ®). Met deze ,devoti fratres’” wor-
den zonder eenigen twijfel de op die plaats herhaaldelijk
genoemde scholares bedoeld; terwijl de uitdrukking intrare
scholas” zooals eenige regels verder blijkt, beteekent: ter
school gaan n.. van de scholieren. Het eenige, wat deze
plaats wat vreemd doet klinken is de uitdrukking: ,multi
[ratres”. Doch dat hiermede de scholieren bedoeld worden

1) Cf. H. S 4, waar een levensbeschrijving van hem voorkamt, fol. 210+, Ook
Acquoy in zijn Kroniek van het Zwolsche fraterhis™ noemt dit foit (blz. 99).

2) Dumbar, dnal, p. 114,

3 L1, p. G4

4) L.l p. 1483,

b) L., p. 46,




2

blijkt en uit het verband én uit een dergelijke uitdrukking
bij Dier de Muden voorkomende op blz. 27.

Dit. zijn voor zoover mij bekend, de eenige plaatsen,
waar men zou Kkunnen meenen, dat van een anderen
arbeid der broeders onder de scholares dan van zedelijk-
godsdienstigen aard gesproken wordt. Overal elders wordt
alleen over dezen laatsten gesproken. Zoo lezen wij van
Albertus van Calcar 1), den derden rector van het Zwolsche
fraterhuis, hoe hij door zijn vader naar Zwolle ter schole
gezonden, aldaar kennis maakte met de broeders. Deze spra-
ken met hem over zijn eeuwig heil en raadden hem aan
zich bij de scholares van het ,parva domus” te voegen.
In den eersten tijd wilde Albertus niet naar hen luisteren,
totdat hij eindelijk door een collatie over de hel getroffen
werd. Van dat oogenblik af werd zijn houding tegenover
de broeders anders. Hij luisterde aandachtig naar de colla-
ties, en voegde zich eindelijk bij de scholieren van het ,parva
domus.” Van Theodoricus van Herxen wordt gezegd #), hoe hij
Deventer verliet, ,completo studio et in utroque homine a
magistris ef fratribus plene in scolasticis et divinis bonisque
moribus institutus”. De magistri zorgden dus voor zijn weten-
schappelijke, de broeders voor zijn zedelijke ontwikkeling.
Herhaaldelijk  vinden wij melding gemaakt van collaties,
die met de scholieren gehouden werden ®). Nemen wij dit
alles te zamen, dan blijkt hicruit, dat de werkzaamheid der
broeders onder de scholares geheel hetzelfde karakter droeg,
als Gerardus’ bemoeienissen met hen. De broeders komen
in de plaats van Gerardus te staan. Wat die ééne man
deed, doen zijn geestelifke kinderen na hem. Wij zouden

1) H. S. A, in zijn biografie fol, 216,
%) . 5. A, fol. 121r.
3) Cf. o. a. Het leven van Henricus van Herxen in IL S, 4. — In de Analecta passim.




73

deze werkzaamheid der broeders toevallig willen noemen,
en wel in dezen zin, dat zij niet rechtstreeks voortkomt
uit het eigenlijk karakter van hun broederschap, daarmede
integendeel in strijd is. Het kan niet genoeg herhaald wor-
den, dat devotie en opwekken tot een devoot leven het
eigenlijk doel der broeders was. De werkzaamheid der scho-
lares heeft onwillekeurig tot dit doel medegewerkt. Want
de betrekking der broeders tot de scholares was een sterke
band, die hen aan de wereld bond. En juist dit blijven in de
wereld stelde hen in staat de kinderen dezer wereld tot
een devoot leven te roepen. Waren de broeders door dezen
band niet tot een leven in de wereld verplicht geweest,
zij zouden zeer spoedig tot een zniver monastieken staat
zijn teruggezonken. De eerste devote vereeniging in Zwolle,
die niets anders dan een devote vereeniging was, werd
al - zeer spoedig  een  klooster. De stichting van Ever-
hardus werd een klooster 1). Herhaaldelijk vinden wij mel-
ding gemaakt van zulk een terugzinken tot den klooster-
staat ®). De zusterhuizen, die dezen band met de buiten-
wereld niet kenden, onderscheidden zich spoedig in niets
meer van een klooster ®). Trouwens, geen der vrije kloos-
tervereenigingen uit die dagen kon op den duur stand-
houden #). De school en de werkzaamheid onder de scholares.
hield de broeders dn de wereld., Zoo bleven zij in de gele-
genheid, de menschen tot een devoot leven te wekken.
En misschien is hierin wel de eigenlijke beteckenis van
Gerardus’ en der broederen werkzaamheid onder de scholieren
te vinden. De eenmaal gewekte beweging bleef aldus codu-
rende een tal van jaren voortbestaan en sloeg diepe wortelen

1) H. S. 4, fol, 90
2) Vig. Acquoy, L. 1. II, blz. 875,
o

d) Vgl. Delprat, a. w., blz. 213,
4) Moll, Kerkgesch., v. Nederl., 11, 2, blz. 1568, 161 en 162




74

in het leven des volks. Dat dit van groote beteekenis is
zal niemand ontkennen. De devotie toch gaf aan de vroom-
heid des volks een eigenaardigen stempel. De bekeering,
waarmede zij begon en het leven na de bekeering, dat
zij eischte, droegen een individueel mystiek karakter. Plot-
seling kreeg iemand een inslag” ). Een bepaald persoon
werd op een bepaalden tijd door een mystieke werking Gods
bekeerd. Na zijn bekeering leidde hij een leven van bevin-
delifke vroomheid. Dat deze richting in het godsdienstig
leven van ons volk vooral in lateren tijd van groote betee-
kenis is, behoeven wij niet aan te toonen; wij kunnen dit
ook niet, daar wij dan de eene helft van het godsdienstig leven
van ons volk zouden beschrijven. Wij eindigen daarom hier dit
onderzoek naar het ontstaan en den aard van het frater-
huis en de beteckenis, die wij in dit opzicht aan Florentius
Radewijns moeten toekennen.

Voordat wij dit hoofdstuk besluiten, moeten wij volledig-
heidshalve nog Florentius’ wijding tot priester vermelden 2).
Gerardus zond hem te dien einde met een aanbevelend schrijven
van den prior te Munikhuizen naar den hisschop van Wormns,
die hem tot priester wijdde. Lang voor Gerardus’ dood zal
dit feit wel niet hebben plaats gevonden. Gerardus stelde
deze waardigheid te hoog, dan dat hij haar anders dan na
lang overleg aan iemand zou toekennen. Eenmaal slechts
deed hij het. Wel een bewijs, hoe hoog Florentius door hem
werd geacht.

1) Men \'a-rgnii_i}-:n voor den ;:l'}ll'l'll’l] aard dezer \‘l'f'tllllll"ill, Moll’s ],'r;rgn.-(na_
(Amsterdam, 1854) 1. Eerste afd. IT, IIT, IV, V, VI en VIIL.

2) CL. Vita Florent., cap. X, 2 en Dumbar, Anal., p. 7.




HOOFDSTUK 1.

Florentius’ leven na Gerardus’ dood.

Grerardus stierf den 20sten Aygustus 1384.

Waar men het fraterhuis als door  Gerardus gesticht
beschouwt, ligt het voor de hand aan te nemen, dat Flo-
rentius door hem op zijn stertbed als rector van deze ver-
eeniging is benoemd. Is evenwel onze beschouwing juist en is er
van een eigenlijk fraterhuis nog geen sprake, maar alleen van
een devote vereeniging, die een deel nitmaalkte van het gansche
devote leven in Deventer, dan is zulk een benoeming een
onmogelijkheid. Deze veronderstelt een organisatie. Waar deze
niet bestaat, is ook een rector in den eigenlijken zin van het
woord niet mogelijk. Wij leggen nadruk op de woorden een
prector in den eigenlijken zin van het woord.”” Want wij
willen nief, ontkennen, dat Gerardus Florentius wel degelijk
als zijn opvolger heeft aangewezen. Doch opvolger waarvan ?
Zijn opvolger als bestuurder van het fraterhuis? Neen, zijin
opvolger als hoofd der gansche devote beweging. Dit maakt
natuurlijk een groot verschil. Florentius treedt in Gerardus’
plaats. Hij zal voortaan de devote beweging besturen en
beschermen. De broederschap was slechts een engere kring
in deze groote beweging, zooals er misschien meerdere
bestaan hebben ). Al was zij de voornaamste, dit neemt

1) Cf. Vita Florent., VIII, 2.




76

niet weg, dat zij een onderdeel van het geheel was. Voor
dit geheel wees Gerardus Florentius aan. Zoo vermeldt ons
Thomas 1), dat om Gerardus’ sterfbed zijn , discipuli” stonden
en hem beangst vroegen, hoe het in de toekomst met hen
gaan zou, wanneer hij er niet meer was. Gerardus wees toen
op Florentius en zeide: Hij zal u tot een vader en leidsman
(ypater et rector”) wezen. Ook al denken wij hier aan zijn
discipelen in den beperkten zin, n.l. aan de mannen van het
vicarichuis, dan behoeft deze benoeming van Florentius nog
niet dat officiéele karakter te dragen, waaraan wij denken,
wanneer wij van een benoeming tot rector spreken. Maar
welk recht hebben wij bij deze discipuli alleen aan de man-
nen der broederschap te denken? Ook H. S. B *) geeft
ons een dergelijk bericht. Hier treedt Florenting in de
plaats van Gerardus, als hoofd enleider der devote beweging,
in haar geheel. Alleen Busch #) schijnt, overeenkomstig het
karakter zijner traditien, aan iets meer te denken dan aan een
eenvoudig zedelijk leiderschap van Florentius over de gansche
devote beweging. Hij spreekt althans van ,omnes patres devo-
ti(os) dominus (m) Florencius (in) retor(em) preshyteri(os) et
fratres congregacionis Daventriensis”, die om Gerardus’ leger
stonden. Hier is dus de econgregatie het ¢én en het al,
Eigenaardig is, hoe bij Busch het toekomstige Kklooster de
plaats Inneemt, die Florentius in de andere bronnen hekleedt.
Op  de vraag der broeders wat zij in de toekomst doen moesten.
wanneer zij hun beschermer niet meer hadden, antwoordde
Gerardus, dat zij een klooster moesten bouwen. Nadat
Gerardus omtrent den bouw en de inrichting van dit klooster
uitvoerige bevelen gegeven had, maakte hij Florentiug tot
hun hoofd. ,Hiis dictis dominum Florencium Radevini. . ...
1) Vita Gerard, Magn., cap. XVI, 2 eén 4.

2) H, S. B, fol. 107¥,
8) 1L L. p. 263 en 264.




i

omnibus rectorem prefecit et loco sui ut patrem honoran-
dum cuius sanis consiliis et doctrinis omnes acquiescere et
obtemperare deberent......” In verband met Busch’ beschou-
wing omtrent de congregatie als door Gerardus’ toedoen
voornamelijk gesticht en onder zijn patronaat voortlevende,
hebben de woorden bij Busch yomnibus rectorem prefecit”
waarschijnlijk de bedoeling, dat Florentius door Gerardus
tot rector van het fraterhuis is benoemud.

Dat dit evenwel niet juist is, leeren ons andere berichten.
Z00 zeght Dier de Muden, dat Florentius een ernstig tegencan-
didaat voor het rectoraat gehad heeft in Johannes van Hoxter:
ptandem™, zoo gaat hij verder, ,convenerunt in dominum
Florencium™ 1), Zulk een geval is, dunkt ons, onmogelijk wan-
neer Busch’ bericht nauwkeurig is, dat Gerardus Florentius
tot rector heeft gemaakt. Met dit bericht van Dier de
Muden kunnen wij wel de gegevens uit de andere bronnen
rijmen ). — Het is immers zeer wel mogelijk, dat Gerardus
Florentius als ZLwofd der devote beweging heeft aangewezen,
maar dat later, toen er een rector van het [raterhuis benoemd |
moest worden, de beslissing cenige moeielijkheden opleverde,
dat er althans eenige aarzeling was, wien te benoemen,
Wij zullen waarschijnlijk het best doen de rectorskeuze
van Florentius eenige jaren later te stellen, en wel mede
op grond van den brief, die bij de ruiling der twee huizen,
dat van Florentius en Zwedera van Runen, is uitgegeven
in het jaar 1891. — In dezen hrief wordt nog niet van
Florentius als den rector van het fraterhuis gesproken. Wel

1) Anad. 1, p. 8.

2) Men kan ons vragen, waarom wij Busch verwerpen, wanneor hij met andera
bronnen strijdt. Men bedenke evenwel, hoe wij vroegor do traditio ,Busch” hebben
bestreden en haar onhistoriciteit, wat betreft het ontstaan der broederschap, hebben
aangetoond. Deze berichten omtrent het sterfhed van Gerardus hangen daarmede
wederom nauw samen. Waar wij dus in andere bronnen op dit punt andere voor-
stellingen vinden aarzelen wij niet Busch ook hier voor onhistorisch to verklaren.




‘8

van het ,regiment” der drie heeren Florentius, Brinckerinck
en de Gronde, of van degenen, die daartoe benoemd zullen
worden, maar niet van een ,regiment” van Florentius
alleen. Zoo lezen wij aldaar Y): ,Soe solen die ghene, die
in der tijd in den vorsz. huysen ende erven sitten ende
woenen soelen wesen onder regimente deer wvorsz. heren
Florens, heren Johans ende heren Johans of dier ghene die
daer toe ghesat ende deputicrt werden . ... enz.; en op de
volgende kolom: ,Voert weert zake dat die gene die den
vorsz. huysen ende erven woenden hem also hadden ende
regierden, dat et her Florens her Johanne ende her Johanne
vorsz., ofte den ghenen, die daer toe deputeert ende ghesat
worden alse vorsz. 18 nyet en belaghede en wilden dingen
doe ende oefenen die theghens die eere Goedes waren ende
onser stad ende sie die dan nyet aflaten en wolden bij rade
ende heyten der gheenre deen dat regiment daer af bevolen
ware alse vorsz. is..... " enz. In dezen brief wordt dus
herhaaldelijk van een regiment gesproken van drie mannen,
en nog niet van het bestuur van Florentius alleen. Officiéel
was in dat jaar Florentius dus nog geen rector van het frater-
huis. Dat Florentius eerst na jaren tot rector van het fraterhuis
gekozen 18, strookt geheel met onze zienswijze omtrent het
ontstaan van het fraterhuis, Langzamerhand groeide de vrije
broedervereeniging aan, langzamerhand kreeg zij een organi-
satie. De gemeenschappelifk samenwonende broeders hadden
in den eersten tijd geen rector noodig. Bij het grooter worden
van den kring werd natuurlijk meer organisatie een nood-
zakelijkheid. De ruiling van het huis in de ,Enghestracte”
en de ,Pundes steghelen” is wellicht de aanleiding geweest
tot, zulk een eerste regeling van het leven der broeders.
Ook de in 1396 uitgegeven brief bevat eenige nadere hepa-

1) Bij Dumbar, Kerk en Wereltl, Devent., blz. GO5.




lingen omtrent de inrichting en de werkzaamheid der broeders.
Toen werd vastgesteld, dat er minstens vier presbyters en
acht of meer clerici moesten wezen; en dat deze aan andere
devoten, voornamelijk wanneer deze later in Windesheim
of eenig ander Kklooster, dat met de broederschap in betrek-
king stond, een religieus leven wilden gaan leiden, herberging
moesten verschafien. Wij laten hiermede dit punt rusten.
(Gaarne geven wij toe, dat de conclusie uit de zooeven door
ons uit den ruilingsbrief aangehaalde woorden, misschien
wat al te gewaagd is. Wisten wij het jaar van Johannes
van Hoxter's dood, dan zouden wij met meer zekerheid
kunnen spreken. Want is deze voor 1391 gestorven, dan
moet de ons door Dier de Muden vermelde rectorskeuze
eveneens voor dien tijd zijn gevallen.

De  toestand der devoten na den dood van Gerardus
was verre van gunstig. De haat der burgerij keerde zich zoo
sterk tegen hen, dat zij eindelijk zich zelfs bijna niet meer op
straat durfden te vertoonen ). Door de bemoeiingen van den
schepen ter Porten, die openlijk partij voor hen koos, werd hun
positie eindelijk wat beter. De broeders van het Vicariehuis
deelden evenwel niet in die algemeene verachting, Er waren
hurgers, die niettegenstaande zij de devoten in het algemeen
met een doodelijfken haat achtervolgden, dezen amannen hun
hoogachting niet konden onthouden. Boven deze allen deelde
Florentius in de liefde der burgerij. Hij werd door velen
en dat door aanzienlijke burgers, hoewel geen devoten, he-
mind. ) De twee jaren na Gerardus’ dood gevolgde stichting
van Windesheim, meenen wij daarom niet in de eerste
plaats aan de ongunstige tijdsomstandigheden te mogen
toeschrijven; voor de broederschap althans waren de tijden

1) H. S, A, fol. 26z,
9 Cf Anal, p. 21 en Vita Florent,, cap. X, 1,




80

niet z66 ongunstig, dat zij daardoor tot de stichting van Win-
desheim zouden bewogen zijn. Zeer zeker hebben de ongun-
stige tijdsomstandigheden medegewerkt, maar de oorzaak van
Windesheim'’s stichting ligt dieper, en wel in de devote hewe-
ging zelf. Zien wij wel, dan is Windesheim de eigenlijke stich-
ting der moderne devotie in Deventer. Men versta ons wel. Wij
zullen geen oogenblik aarzelen het fraterhuis een stichting der
devotie te noemen. Ons geschrift tracht het ontstaan van dit
fraterhuis te hegrijpen, zijn wording te beschrijven, voor zoo-
ver Florentius er in betrokken is. Maar al is het fraterhuis
mede it de moderne devotie ontstaan, dit neemt niet weg,
dat Windesheim destichting der devoten in Deventer genoemd
moet worden. Ten bewijze van deze stelling verwijs ik aller-
cerst naar de in 1396 uitgegevene declaratie van eenige
Windesheimsche broeders. Ik acht dezen brief van bijzonder
groot belang, omdat hij een duidelijke en door de eerste
Windesheimsche hroeders juist met het doel om een verkeerde
voorstelling te voorkomen, uitgevaardigde nadere verklaring
is, om welke reden en met welk doel Vrouwe Zwedera haar
huis aan de broeders van het Vicariehuis heeft afgestaan b,
Florentius en de Gronde, zoo lezen wij daar, trachtten, toen
z) het getal der devoten zagen toenemen en tevems he-
merkten, hoe gevaarlijk een verbliif in de wereld voor hen
was, voor hen plaatsen te vinden, waar zij, tegen de scha-
delifke invloeden van een verbliff in de wereld beveiligd,
zich konden vestigen; maar dit niet alleen, zij wenschten
ook zelve zulke huizen voor hen te bouwen. Mij dunkt, wan-
neer wij dit gelezen hebben, verwachten wij, hoe daarop
vermeld zal worden, dat God hunne pogingen zegendé en
hun door de milde schenking van Vrouwe Zwedera van

1) Te vinden bij Lindeborn, Hist. Episc. Dav., p. 97 en Dumbar, Kerk- en Wereltl.
Devente r, blz, 608,




81

Runen in staat stelde aan dit voornemen gevolg te geven. Doch
dit is niet het geval. De brief gaat verder met de stichting van
Windesheim. Windesheim was dus de geschikte woonplaats
voor de devoten; hierheen konden allen zich begeven, die de
wereld volkomen wilden ontvluchten, die alle, ook de uitwen-
dige, gemeenschap met  haar wilden verbreken. Doch toen
Windesheim gesticht was bleven er nog verscheidenen, die
of door ziels- of lichaamsgebreken verhinderd, geen religieus
leven konden leiden of om een andere reden Windesheim
niet begeerden. Voor diegenen, die achtergebleven waren,
wenschten de Gronde en Florentius eveneens een woning
te bouwen, en daarmede is de declaratie aan haar eigenlijk
onderwerp gekomen n. 1. de overdracht van het huis van
Zwedera aan de broeders. Windesheim gaat hier dus aan
het  fraterhuis vooraf. Eerst Windesheim. Dit was voor de
devoten de eigenlijke woonplaats. Toen er nog anderen over-
bleven, die om een of andere reden anders gezind waren,
besloten de Gronde en Florentius ook voor dezen een huis
te bouwen; dit werd het eigenlijke fraterhuis. Wat wij in het
einde van dezen brief (en ook in de in het jaar 1396 uit-
gevaardigde acte van Zwedera, Florentius en Brinckerinck Y
vinden omtrent de bestemming van dit huis, stemt met
deze voorstelling geheel overeen. In dit huis moeten opge-
nomen worden geestelijken en leeken, die door de broeders
vermaand moeten worden de wereld te verlaten en een
religieus  leven te gaan leiden, en in de eerste plaats
Jjongelieden, die in een der Windesheimsche, kloosters wen-
schen opgenomen te worden. Dezen moet men beproeven ;
men moet onderzoeken, of zij wel wezenlijk lust en kracht
bezitten om in een klooster te gaan. Het huis van Zwedera
is dus een voorportaal van Windesheim, wordt geheel aan

1) Lindeborn, L 1., p. 97 en Dumbar, Kerk, en Wereltl, Deventer, blz. 600,

8




82

Windesheim dienstbaar gemaakt. Windesheim is hier de
eerste en de groote stichting, het fraterhuis komt eerst
in de tweede plaats.

Ook Vornken ?) heeft deze voorstelling. Toen Gerardus
gestorven was, zoo verhaalt hij, nam de devote beweging
onder het volk sterk toe. Het getal der devoten groeide
hoe langer hoe meer aan. De broeders in Deventer over-
legden toen, hoe zij deze beweging het best ter cere Gods
konden bestendigen. Na eenig beraad meenden zij niet heter
te kunnen doen dan een klooster te stichten, waarheen de
devoten de toevlucht konden nemen. Zij meenden daarmede
geheel in den geest van Gerardus te handelen. Oolk hier,
als boven, is dus Windesheim de stichting der moderne
devotie.

De berichten van Thomas en Dier de Muden over de
stichting van Windesheim zijn zeer spaarzaam. Volgens
Thomas had Gerardus reeds het plan gekoesterd een kloos-
ter en wel een van de orde der reguliere kanunniken te
stichten #). Van Florentius meldt hij ons, dat hij met inspan-
ning van alle krachten er naar streefile, zoovelen als hij maar
kon te bewegen tot een leven van wereldverachting. Hij zond
daartoe verscheidene personen naar verschillende bestaande
kloosters, en naar nieuwe stichtingen, die daartoe door hem
werden begonnen. Onder deze kloosters en llif:ll\\'i*Nf‘i(r'llt_'i]}{__m]
wordt dan in de eerste plaats Windesheim genoemd %). Dier
de Muden zegt eenvoudig, dab de reden der stichting van
Windesheim gelegen was in de vrees, dat de devoten hun
gemeenschappelijk leven door den naijver van anderen niet
meer zouden kunnen voortzetten. Daarom werden eenige

1) Acquoy, Windesheim II1, blz. 244,

2) Vita Gerard. Magn.,, XV, 8.

3 Vita Florent.,, XXVII, 1. Tot de nieuwe stichtingen behoorden evencens het kloos-
ter Mariénborn bij Arnhem en Nieuwlicht bij Hoorn (vgl. Acquoy, t. a. p., blz. 22-95).




83

broeders religicuzen, opdat de devoten onder hun bescher-
ming hun leven zouden kunnen voortzetten.

Beslist  bevestigen of beslist tegenspreken doen deze
bronnen de evengenoemde voorstelling niet. Omtrent de
verhouding van Windesheim en het fraterhuis zeggen zij wel-
nig, dat beslissen kan.

Dat Busch geheel de voorstelling is toegedaan, dat Win-
desheim de eigenlijke stichting van de moderne devotie is,
behoeven wij slechts te herinneren ). De devoten geven bij
hem eenvoudig gevolg aan den uitdrukkelijk verklaarden wil
van Gerardus.

Nadat wij de voorstelling der bronnen vermeld hebben,
willen wij ten bewijze van onze stelling nog eenige zaken
in herinnering brengen.

Men lette allereerst op de personen, die over de stichting van
het klooster beraadslagen en haar ten uitvoer leggen. Deze
mannen behoorden volstrekt niet allen tot de broederschayp.
Hendrik van Wilsem ) en Berthold ten Hove %) waren een-
voudig devoten. De stichting was dus een zaak der devote
hroeders in 't algemeen. Florentius is hun leider. Zij over-
leggen met elkander. Ware het fraterhuis toen reeds een
bepaalde, de stichting der devotie geweest, dan zou aan-
sluiting aan deze vereeniging en cen van deze vereeniging
piteaande stichting van Windesheim geheel natuurlijk zijn
goweest Y), Nu staat de broederschap nog niet als een afge-
sloten geheel te midden der devoten, maar is zij cen deel van
het geheel. Dit geheel sticht Windesheim.

(Gtesteund wordt deze voorstelling door het gansche karak-

1) Chron, Windeshomonse, p. 266

2 e p101

8) L. L, p. 105,

}) Zoo Delprat, a. w. blz, 214 Hij sprockt van Windeshoim als ,een boschoermmiddel

yvoor de fraterhuizen®.




84

ter der devotie. Zij is monastiek van aard. De eerste broe-
derschap vereenigde zich tot een devoot, d. i. een ingekeerd,
een ,stervend” 1) leven. De devoten wilden de wereld
ontvluchten — Windesheim maakte hun dit gemakkelijk.
Zoolang de devoten ook niet plaatselijk geheel aan het
rumoer en de fijdelheden dezer wereld onttrokken waren,
bleef hun leven nog steeds gevaarlijk; zij mochten eens tot
afval verleid worden! Daarom moest Windesheim gesticht
worden 2).

Met een enkel woord willen wij de beteekenis van Floren-
tius in dezen aangeven. Hij ging niet naar Windesheim.
Waarom niet ? Zelf' geeft hij nergens een bepaalde verklaring
van zijn blijven ,in seculo”. Zij zal wel te vinden zijn iy
dezelfde overleggingen, die Brinckerinck van de toetreding
tot den stand der regulieren terughield en Herxen het
fraterhuis boven Windesheim deden verkiezen 2). Hij wilde,
zoover als dit eenigszing mogelijk was, i de wereld blijven,
om daar zielen te winnen voor de devotie. Daarom legde hij
zich dit. offer op. Een offer is het zeer zeker voor hem

1) In ., S B vinden wij telkens doze eigenaardige nitdrukking,

2) Ik heb mij bij deze voorstelling omtrent den aard van Windesheim en ziin ver-
houding tot het fraterhuis meermalen afgevraagd, of ik in dezen verschil van Prof,
Acquoy in zijn bekend werk. Lees ik Prof. Acquoy’s verhaal van de stichting van
Windesheim, dan zeg ik: neen. Hij laat zeer duidelijk uitkomen dat de stichting
cen zaak Is van alle devote broeders en niet van die van het latere fraterhuis en
ook in ziin verder verhaal volgt hij geheel Vornken (blz. 63), die toch naar wij moe-
nen uitdrukkelijk zegt, dat Windesheim eenvoudig een voortzetting is van het werk,
dat door Gerardus begonnen is. Bovendien zegt Prof. Acquoy in zijn aangehaald
artikel uit de Verslagen en Mededeelingen uitdrukkelijk, dat devotie het cenige
en groote docl was ook der bewoners van het fraterhuis. Het cenige verschilpunt
ligt mijns inziens in de verhouding tusschen Windesheim en het fraterhuis. Daar hiij
in zijn Windesheim blj de stichting van het fraterhuis gelieel Buscl® traditie volgt,
en dus het fraterhuis reeds vaor Windesheim laat ontstaan, zal er op dit punt
noodzakeljjk eenig verschil tusschen mij en den hooggeleerden schrijver mooten
bestaan. Laat men de traditie ,Busch” varen, dan springt Windesheim als vanzelf
naar voren, en komt te staan tusschen Gerardus en het fraterhuis.

3) Z. b, blz, (5,




89

geweest. Hij begunstigde de stichting van Windesheim, hij
hielp haar tot stand komen, maar zelf bleef hij buiten Win-
desheim’s muren. Wij hooren zijn smart als trillen in deze
woorden, wanneer hij schrijft aan Vos van Heusden: , Lt
quamvis aliqgui pro primo afficiuntur ad nos et nobiscum per
tempus hene stant contenti, visa tamen postea quiete et
conversacione vestra sancta per vestras confabulaciones leviter
ad vos afficiuntur, sicut fuit cum domino Johanne Brincke-
rine, qui in Windesem libenter voluisset investiri. Etiam
pater....sic fuit vobiscum et cum aliis aliquibus, qui nune
sunt vobiscum. Non moveat quod sic seribo propter deum....” )
Hun leven was rustig — zij werden niet gestoord door het
gedruisch der hen omringende wereld in hun vrome over-
peinzingen. Zij konden zich geheel wijden aan het ideaal
huns levens. Niet alzoo Florentius, Hij bleef in aanraking
met de wereld. Hij moest al de vragen aanhooren van de-
genen, die hem bezoeken wilden en raad en voorlichting
noodig hadden; die soms in zoo grooten getale tot hem
kwamen dat hij geen tijd had zijn eigen godsdienstplichten
waar te nemen ®). Hij had zijn collaties, moest voor de
scholieren zorgen. Hoe gaarne had hij zich daarom in het
stille Windesheim laten opnemen! Maar hij bleef in Deventer
en werd zoo de stichter van het invloedrijke en beteekenis-
volle fraterhuis.

Wij willen deze opmerkingen over den aard van Windes-
heim, zijn verhouding tot het fraterhuis en de plaats, die
Florentius in dezen inneemt, besluiten met een kort verhaal
van de stichting van dit klooster. Na wat Prof. Acquoy
hierover gezegd heeft, zal men onze weinige uitvoerigheid
begrijpen. Wij moeten trouwens beknopt wezen, daar Win-

1) Busch, L 1, p. 43.
9 Vita Florent., X1V, 8.




86

desheim, voorzoover het niet in eenig direkt verband met
Florentius, of het door hem gestichte {raterhuis staat, buiten
onzen horizon ligt.

weeds Gerardus had een dergelijk plan, als thans zou
worden ten uitvoer gelegd, gekoesterd. Na zijn dood over-
legden de hroeders, door de ongunstige tijdsomstandigheden
mede daartoe gedreven, hoe zij het best in Gerardus’ geest
zouden handelen. Besloten werd een Klooster van de orde
der reguliere kanunniken te stichten. Johannes Brinckerinck
trok met eenige anderen het land door om een geschikte
plaats te zoeken. Zij vonden er eene op de Veluwe bhij
Hattem. Doch toen Florentius met nog zes broeders de
toestemming van aldaar een klooster te mogen bouwen, aan
den bisschop ging vragen, weigerde deze zijn toestemming
te geven, zoo men niet op zijn gebied bouwde. Deden zij
dit, dan beloofde hij hun zijn bescherming. Alzoo werd
besloten; en op het aan één der mede tegenwoordige broe-
ders toebehoorende stuk land in Salland, zou het toekom-
stige klooster verrijzen. Toen de houw ver genoeg gevorderd
was, ging Florentius tot den bisschop en verzocht hem het
klooster door zijn suffragaan te willen laten wijden. Nadat
eenige bezwaren, als het onvoldoend geldbezit der broeders
en hun onbekendheid met de instellingen der reguliere
kanunniken waren overwonnen, had den 17°" October 1387
de inwijding der kerk en de wijding der eerste broeders
plaats. 1)

Na de stichting van Windesheim bleef het getal dergenen,
die in het klooster hun ideaal niet vonden en toch een van
de wereld afgezonderd leven wilden leiden, zoo sterk toe-
nemen, dat de broeders van het vicariehuis een dicht hij
hun woning gelegen pand van Jan Peters Vreden in erf-

1) Acquoy, Windesheim f, blz. 46—48 en blz. 62—-72,




87

pacht namen. De twee woningen waren aan den voorkant
gend huis, aan den achter-

kant alleen door een muur van elkander gescheiden. In dezen
muur maakten zij een opening om zoo gemakkelijk gemeen-

der straat door een tusschenlig

schap met elkander te houden.

In 1391 werd het pand van Jan Peters Vreden door de
goedwillige beschikking van Vrouwe Zwedera ') van Runen
verruild tegen het pand, waarin deze met haar devote gezel-
linnen in de Pontsteeg woonde. In het eerst was de magi-
straat van Deventer onwillig in deze ruiling toe te stem-
men. Doch toen Zwedera de voorspraak van haar machtige
erfeenamen, Zweder van Rechteren en Wijnoldus van Arn-
hem, bij den magistraat had ingeroepen, bevestigde deze
met. een publieke acte de ruiling der beide huizen #). In
deze acte werden eenige bepalingen omtrent de levenswijze
en het doel der stichting gemaakt. De bewoners van
het huis moesten alle menschen, die God wilden dienen,
ondersteunen met raad en daad. Om dit te kunnen blijven
doen werd hun, zoolang zij op dit erf woonden, verboden

1) Over deze Zwedera vergelifke men H. 8. A, fol. 182r—180v en do Codex D van
Moll, (uitgegeven door W. R. E. M. Opzoomer, "s-Gravenhage, 1856) blz. 8550,

2 Volgens Delprat is deze ruiling eerst in 1396 doorgegaan en hebben de broeders
toen eerst van het huis bezit kunnen nemen. Ik meen, dat deze meening onjuist is.
H. & A vermeldt ons niets van zulk een lang oponthoud. Toen Zwedera zag, dat
de Raad onwillig was riep zij de hulp in van hare invleedrijke bloedverwanten en
deze verkregen bij den Raad der stad de toestemming: van cen wachten van vijl
jaren vernemen wij niets. De geheele zaak schijnt mij uitgemaakt door de datoering
van de ruilingsoorkonde, Deze staat op het jaar 1501, Waarom zou de Raad, nadat hij
openlijk verklaard heeft toe te stemmen, Nog viif jaren gewacht hobben? De ook
door Delprat aangehaalde koopbrief van den ambiman van Zallandt, waarbij ann
de broeders eenige morgen land werden geschonken (ef. I S, €) bovestigt bovendien
de voorstelling, dat do ruiling in 1301 werkel{jk heeft plaatsgevonden. (Zie Delprat,
1 w. bl 107 en 41.) Op blz 40 staat nog een onjuistheid. Daar wordt Clemencia
van Amerongen, de weduwe van Zweder van Runen. Clemencia en Zwedera zin
tweoe personen, Ook Bilring (. a. 0., 8. 116) stelt de ruiling in 1806 evenals Delprat,
Johringer (a. o, 0., S. 649) spreekt van den stichtingsbrief van 1395, DIt is onjuist.
Wanneer men de broederschap reeds torstond door Gerardus laat ontstaan, komt

men met dit nadere verdrag van 1396 in strijd.




88

ooit eenige kloosterorde aan te nemen. Dit zijn de eenige
bepalingen, die hier omtrent den staat van het fraterhuis
egeven werden. In de anno 1396 uitgevaardigde acte wer-
den hieraan nog ecnige bepalingen toegevo egd. Welke deze
waren, cn welke hun beteekenis voor het fraterhuis was

hebben wij vroeger gezien 1. Het band in de Pontsteeg ]1"
niet aan de straat. Het was een groot erf, waarop twee

huizen stonden; langs twee wegen kreeg men toegang tot
de straat. Het schoot van achteren tegen het pand der
broeders in de Engestraat aan 2).

Met de ruiling had niet terstond de verhuizi g plaats.
Florentius liet eerst de twee huizen verbouwen, opdat zij
een geschikte verblijfplaats voor de broeders zomlpn wezen @),
Daarna had de verhuizing der broeders plaats. Een beschrij-
ving hiervan geeft ons H. S. B in de bovenvermelde hio-
graphie van Zwedera. Ieder der broeders nam een stuk
huisraad op zijn rug of in zijn armen en droeg het zoo naar
de Pontsteeg. Een hunner zag in deze verhuizing een ge-
schikte gelegenheid, om zich in wereldverachting en zelfver-
zaking “te oefenen; hij deed daarom het volgende: , Matulas
sive urinales ollas omnium fratrum undecunque collocans et,
fune colligitas in collo torquis instar per plateas publice ferret!”
Bigenaardig is, hoe aan de beschrijving van dit gansche
tooneel de verzekering voorafgaat, dat het een schouwspel
was, dat God en al Zine engelen aangenaam, voor de
devoten leerzaam en stichtelijk, maar in de oogen  der
wereldsche menschen bespottelijk was 4,

Z00 werd in het jaar 1391 het eigenlijke fraterhuis
betrokken. Toen had de broederschap een eigen huis met

1) blz 79.
2) Vel. de ruilingsoorkonde. Dumbar, Kerk- en Werelfl, Deventer.. blz. 604 en 605,

3) Registrum bonarwm domus Florentii, in do Analecta, 1, pag. 224,
4) H, 8. A, fol. 184y,




89

eenoeg ruimte, om ook aan anderen onderstand te schenken,
toen werden naar alle waarschijnlijkheid de eerste bepa-
lingen gemaakt, of althans officieel omschreven en vastge-
steld Y. Zeer terecht zegt Dumbar dan ook, nadat hij de
ruilingsoorkonde heeft medegedeeld: ,Zie daar de stichting
van ons Fraterhuis voorgevallen in het jaer 13917, en het
»Registrom bonorum™: ,Principalem lm-.um, in quo Domus
nostra edificata est, que pro nunc dicitur Domus domini
Florencii, ipse dominus Florencius commutavit cum domina
Swedera de Runen”.

Tot het jaar 1398 vernemen wij niets van Florentius
noch van de met hem nauw samenhangende broederschap.
Het leven der broeders ging binnen de muren van het
afgelegen huis in de Pontsteeg rustig voort ®), tot in het
jaar 1398 hun rustig leven eensklaps door de uitbrekende
pestziekte werd gestoord. Het fraterhuis werd niet gespaard.
Johannes Kessel werd ziekenverzorger der broeders; reeds
den volgenden nacht werd hij door de vreeselijke ziekte
aangetast en bezweek. Wat zouden de broeders doen?
Gewaarschuwd door het voorbeeld van Gerardus, die bij een
vorige epidemie was bezweken, wenschten zij boven alles,
dat Florentius zich uit de besmette stad zou verwijderen *).
Doch hij niet alleen, alle broeders, die niet beslist noodig
waren in het fraterhuis, moesten de stad verlaten, wilde

1) Joh. Busch zegt, dat do bepalingen en reglementen van het fraterhuis reeds
door Gerardus zin gemaakt (L 1, p. 255), Dat dit zeor zeker niet waar is, leort
ons Thomas, die in ziin vita Arneldi Schoonkoven mededeelt, dat do instellingen
van het fraterhuis van Florentius zijn (vita, 6).

) Hadden wij niet roods vroeger uitvoerig over de werkzaamhoeid der brooders
gosproken, dan zouden wij hier een geschikte gelegonheid hebben, over de woerk-
zaamhoeld der broeders uit te wijden. Prof. Acquoy ge oft in zijn meer aangehaald arti-
kel nit do Verslagen en Mededeelingen cen zoor aanschouwelijk beeld van het Zwolsche
fraterhuis, dat in alle opzichten met het Deventersche overcenkomt.

8) Vgl den eersten der door Dumbar in zijn analecten aangehaalde brieven van
Gerrit van Zutfen (ald. 1, p. 85—0).




90

men niet in korten tijd het gansche huis door de vreese-
lijke ziekte zien uitgemoord. Florentius wilde gaarne blijven;
de andere broeders niet minder, maar dan stond de geliefde
stichting wankel! Deze overweging gaf ten slotte den door- |
slag ") en de broeders vertrokken, enkelen uitgezonderd, die
als zielverzorgers der devoten in Deventer achterbleven.

De reis ging naar Amersfoort, waar zij door twee devote
priesters in huis werden opgenomen. Met de broeders gingen
verscheidene devote scholieren mede. Het gansche jaar 1398
bleven zij daar. Ook hier werkten de broeders met alle
krachten aan de uitbreiding der devotie. Verschillende
tochten werden naar Amsterdam en Utrecht ondernomen,
om de zaak des Heeren te bevorderen. Met de achterge-
bleven broeders bleven zij in drukke briefwisseling %). Aan-
doenlijk zijn die brieven, getuigende van een hartelijke,
hroederlijke liefde jegens elkander! Telkens willen zij terug-

& keeren — ,laten wij slechts voor eenige dagen mogen over-
komen, om u te troosten en te helpen™ ®) zoo schrijven ze.
Boven allen was Florentius begeerig om naar Deventer
terug te keeren. Eenmaal wilde hij in het geheim gaan. Hij
caf voor ecen bezoek te willen afleggen bij den prior van
Munnikhuizen. Het verwekte evenwel argwaan bij de broeders,
dat hij zoo geheel alleen wilde gaan; zij vroegen hem daarom
naar het doel van den tocht, en zoo kwam zijn eigenlijk plan
aan het licht 4). Niet alleen Johannes Kessel, maar ook Lubber-
tus ten Busch werd door de pest ten grave gesleept. De smanrt,
waarmede deze tijding werd ontvangen, was groot. Hij werd

1) Cf. Epist. in de Anal p. 92, ,.... ut caritas non pereat necesse fuit, ut aligui

,
recederent, ne’ omnes nos in periculum poneremus et Domum nostram in ruinam....;
dolemus enim omnes, quod magister Gerardus et quidam alii secumn in pestilentia
permanserunt et non fugerunt.”
9) Deze briefwisseling is door Dumbar in zijn Analecta, 1, opgenomen, p. 83—113.
4) p. 100,
4) p. 107.




91

hun  van het hart gescheurd 7). :\Illiliu.‘%‘. werd door de
ziekte aangetast ?). Geen wonder, dat voor Florentius en de
zijnen het verblijf te Amersfoort een lange marteling was.
Ware de liefde voor het fraterhuis niet sterker geweest, dan
alle andere overwegingen, hun geduld ware zeker bezweken.
Doch lang zou deze liefie niet op de proef gesteld worde, nog
in hetzelfde jaar konden de broeders terugkeeren ).

Wij naderen thans het einde van Florentius’ aardsche
leven. 1400 zou zijn sterfjaar wezen en wij zijn tot het
cinde van 1398 gekomen. Zijn zwak lichaam, door het vele
rasten  ondermijnd, kon het leven niet Janger dragen. Flo-
rentius gevoelde zelf, dat zin leven niet lang meer zou
duren. Hij nam daarom  zijn maatregelen, opdat de dood
hem niet ongereed zou vinden. Hij riep de broeders bij
olkander. Van de oude phalanx was alleen Hendrik Bruyn
overgebleven., Met zorg zag Florentins daarom de toekomst
te gemoet. i wilde de jongeren nog eenmaal om zich heen
verzamelen, om hen te vermanen op den ingeslagen weg te
volharden. Daar er nog slechts twee priesters overig waren,
bevorderde hij twee ceestelijken tot het preshyteraat n.l
Amilius en Clinckert van Schoonhoven 4. Tot hoofd der
susters uit het Meester Geertshuis henoemde hij Jacobus van
Vianen, daar Brinckerinck zwaar ziek was ®). In het jaar 1399
vreesden de broeders reeds hem te verliezen, Ben zware ziekte
ereep hem aan, doch hij herstelde. Voor niet lang evenwel,
want het volgende jaar 1400 stierf hij, den 24" Maart,
omringd door de biddende, bedroefde schaar der broeders.
Zijn einde was kalm. Zoolang zijn stem het toeliet richtte

1) Vgl do twee brieven over zijn zickte en dood. p. 94101,

2) p. 108

3) Anal,, p. 40,

{) In het jaar 1398 stierf Gerrit van Zutfen. De andere presbyter was Lubbertus.
5) Het bestuur over de zusters kreeg hij evenwel niet, daar Brinckerinck herstelde.

Anal,, p. bl




92

&

hij vertroostende woorden tot de broeders. Den volgenden
dag werd hij in de Lebuinuskerk begraven. Zelf had hij
dit niet begeerd. Hij wilde liever bij de broeders, die voor hem
gestorven waren, op het kerkhof bhegraven worden. Maar de
deken Rambertus wilde dit niet. Hij moest in de Lebuinuskerk
voor het altaar van den Heiligen Paulus worden neergelegd.




HOOSTDFUK III.

Florentius’ schriftelijke werkzaamheid.

Van de geschriften van Florentius vinden wij een opgave
in het Seriptum van Dier de Muden p. 50. Of de ons hier
cenoemde  geschriften een volledige opgave van I'lorentius’
werken zijn, kunnen wij niet beslissen. "Wij willen daarom
aan dit hoofdstuk eenvoudig de ons door Dier de Muden
oeschonken gegevens ten grondslag leggen, Volledigheidshalve
schrijven wij de plaats in haar geheel over, , Multum rogatus
a Fratre Henrico Balueren Regulari in Wyndesem scripsit
sibi modum vivendi Deo tam in interioribus quam exterioribus.
Collegit ipse ex dictis Doctorum libellum, qui incipit. omnes
inquit artes ex quo, ut fertur, dominus Gherardus sSerbolt
oecasionem  sive materiam  accepit componendi illos duos
tractatus, quornm unus intitulatur de Spiritualibus ascensio-
nibus et incipit Beatus vir: alter vero de Reformatione trium
virium anime et incipit Homo quidam. Composuit etiam
dominus Florencius quendam libellum qui incipit multum
valet: et tractat de consimili materia de qua tractant predicti
tractatus domini Gherardi Serbolt.” En dan eenige regels
verder: ,Scripsit etiam quedam puncta, secundum que actus
suos volebat moderare, que quis legens poterit aliqualiter
cognoscere interiora ipsins domini Florencii.” Tot zoover Dier
de Muden. Vier geschriften moeten er dus minstens van




94

zijne hand bestaan. Van deze vier waren er tot nog toe drie
bekend. Het eerstgenoemde, eigenlijk geen bepaald geschrift
van Florentius, maar een in den vorm van een brief aan
Henricus Balveren gerichte korte verhandeling, vinden wij
achter het vita Florentii van Thomas & Kempis, en in het
Clironicon Windeshemense, p. 110 en 111.

,  Het tweede ons bekende geschift is het bekende Tractatulus
devotus. Het is het eerst door H. Nolte in het jaar 1862 uitgege-
ven volgens een codex, die in het bezit is van de katholieke
kerk van Deventer. De volledige titel lnidt: Tractatulis devotus
de exstirpatione vitiorum et passionum et acquisitione verarum
virtutwm et maxime caritatis Dei et proximi el verae unionis
cum Deo_et proximo sew tractatulus. de spiritualibis exercitiis.”
De codex is in zijn geheel afgeschreven door Mer. F. J. van
Vree, en uitgegeven door Mgr. J. F. Vregt, heiden bis-
schop van Haarlem, in het X¢ deel van het Archief voor
de  geschiedenis van het Aartsbisdom Utrecht blz. 883 — 498,
Vregt heeft aan deze uitgave eenige opmerkingen laten
voorafgaan. De codex blijkt te zijn 12° met perkamen
ten omslag, en heeft blijkens het opschrift behoord aan
de bibliotheek van het Florens' huis. Dat deze codex, omdat
hij aan het Florens” huis hehoord heeft, uit den tijd tusschen
1396 en 1400 zou dagteekenen '), is een geheel ongemoti-
veerde bewering. Behalve het Tractatulus bevat deze codex
nog: Aliqua verba notabilia domini Florentii et magisiri Ge-
rardi Magni, een Exercicivim cuiusdam devoli fervidi ef hnomilis
presbyteri scilicet Lubberti ten Busch, een bericht omtrent het
overlijden van Lubbertus (dit is gelijk aan een dergelijk
verhaal in zijn ,vita” van Thomas), de negen brieven ook door
Dumbar in zijn Analecta  medegedeeld en eindelijk een,
eigenlijfk niet tot den codex hehoorende pladzijde, die een

1) A. w., hlz. 830,




95

korte verhandeling over de nederigheid be ral, getiteld:
Tumilitatis  speculum V). Deze Deventersche codex wordt
eveneens besproken door Mgr. Spitzen in het verslag
van de B2¢ vergadering der , Vereeniging tot beoefening v
Overijselsch regt en geschiedenis” %), Hij meent, dat de schrijver
van dezen codex niemand meer of minder dan Thomas & Kempis
is eeweest. Een vergelijking met verschillende facsimile’s
heeft dezen geleerde daartoe gebracht. Is onze later volgende )
heschouwing over de verhouding, waarin de ons in dezen
codex overgeleverde ,verba notabilia” staan tot de ,verba
notabilia” ons door Thomas medegedeeld juist, dan is deze
sissing onjuist, daar in dab geval de Deventersche codex
waarschijnlijk uit later tijd dan dien van Thomas afkomstig is.

Ten slotte zij hier nog vermeld, dat in de door J. J. van
Toornenbergen uitgegeven catalogus der bibliotheek van
Marnix 4 onder de manuscripten (in - quarto) voorkomt,

Tractatulus  Theologicus  Florentii in Gauda, Of dit trac- )
tatulus hetzelfde is als ons Tractatulus, is mij niet duidelijk
geworden. Om de groote overcenkomst én in den titel van
het aldaar genoemde manuseript én in den naam van den
schrijver, met het hekende Tractatulus, vermelden wij het hier.

Het derde ons bekende ceschrift. van  Florentius moet
volgens Dier de Muden bestaan in eenige korte spreuken, |
overeenkomstig de ,Conclusa et proposita’ van Gerardus, |
die ons Florentiug' levensideaal doen kennen. Gewoonlijk
houdt men hiervoor de ,eerba notabilic’” door Thomas achter
ziin vite Florentii ons medegedeeld.  Of deze meening juist
ig, willen wij vooralsnog niet beslissen. Wi bepalen ong hier
R

1) Dit alles to vinden in het Archicf, blz. 83—

9) Aldaar blz. 7 on 8.
9) Z. ben. blz. 110 en 120,
1) Te vinden in het Aanhangsel op de Godsdienstige en KerkAfjke Geschriften, van

Philips van Marnix, "s-Grave nhage 1878. Aldaar blz. 1790,




96

tot een opgave van de andere ons bekende uitgaven van
dergelijke ,verba notabilin”. Reeds noemden wij de uitgave
van Mgr. van Vree volgens den Deventerschen codex. Dat
hier verba van Gerardus en Florentius voorkomen, is geen
bezwaar, daar er telkens bijgevoegd wordt, wanneer een
spreuk van Gerardus en wanneer van Florentius is. Een
derde redactie vinden wij achter het geschrift van Mgr.
Malou, Recherches sur le véritable autewr du livre de P Imi-
tation de Jésus Christ 1). Op p. 383, 384 en 391 vinden wij
een beschrijving van het Handschrift, waaruit deze verza-
meling is genomen. Het berust in de Bourgondische biblio-
theek te Brussel, en komt in den catalogus der handschriften
voor onder no. 2586. Het opschrift luidt: Admonitiones
valde utiles divi Florentii quondam prioris domus clericorum
in Daventria. Aan het slot van het Handschrift vinden wij
deze woorden: ,Scriptus per manus fratris Jacobi Baenst,
redditi laici anno Domini MCCCCLI” 2,

BEen vierde uitgave van ,verba notabilia” bevindt zich in de
Haagsche bibliotheek (n° 165). De codex bevat behalve quacedam
verba motabilia viri reverendi patris domini Florencii, den
reeds genoemden brief van Florentius aan Henricus van Bal-
veren, en eenige merkwaardige gezegden van Lubbertus ten
Busch, nog enkele andere min belangrijke stukjes van andere
schrijvers. Het Handschrift mist een omslag, en is althans
watb de drie eerstgenoemde gedeelten betreft, met staande,
duidelijke letter geschreven. Het formaat is 129, De inhoud
van de zich hier bevindende ,verba notabilia” is niet zeer
merkwaardig. Hij bestaat uit: 1°% de ,eerba notabilia”, door
Thomas ons medegedeeld; 2° een letterlilke overname van

1) De volledige titel Iuidt: Recherches historiques et critiques sur le véritable auteur
de Vimitation de Jesus Christ., Evamen des droits de Thomas @ Ke mpis, de Gersen of de
Gerson. Paris et Tournai, 1858,

2) L. 1. p. 391, note 1.




a7
wat wij in het wite Florentii vinden, cap. XXXIIT, 2,
dan wat wij vinden, cap. XXVI, ,de tribus periculosis
tentationibus  devotorum” en eindelijk van cap. XXIV het
laatste gedeelte van 3 en 4, en het laatste gedeelte van b.
Wij hebben hier dus een samenlezing van de verschillende
cezegden en spreuken, die Thomas ons hier en daar in zijn
pita Florentii heeft medegedeeld.

Volledigheidshalve, hoewel niet tot zijn schriftelijke werk-
zaamheid in den zin, waarin wij deze uitdrukking, toen"wij over
zijn andere geschriften spraken, gebruikten, behoorende, noemen
wij hier nog zijn brieven. Deze vinden wij bij Dumbar dnalecta
I, p. 88—113 Y en in het Chronicon Windeshemense passim,

Zichier alles. wat ons van Florentius™ schriftelijke werk-
zaamheid tot nog toe bekend was. Slechts het ééne
libellus, dat uit verschillende gezegden van ,doctores”
was samengesteld, ontbrak. Ik had het geluk, in de Deven- |
tersche bibliotheek onder no. 1718 van den catalogus dit
work terug te vinden. Om  verschillende redenen acht ik
het wenschelijk dit geschrift allereerst te behandelen. In de
cerste  plaats, omdat een nadere kennismaking met den
inhoud van dit geschrift mij leerde, dat het aan het Tracta-
tulus devotus ten grondslag heeft gelegen en dus in tijds-
orde aan dit geschrift voorafgzaat. Bij de behandeling stel ik
mij voor te heginnen met een heschrijving van het hand-
sehrift wat zijn uitwendigen toestand betreft, daarna een
overzicht van den inhoud in het algemeen te geven, en
dan een uitvoerige vergelijking met het Tractatulus en een
kortere bespreking van de verhouding van Zerbolt's trak-
taten tot het manuscript te laten volgen. Dit laatste punt
zal ons dan tevens gelegenheid geven meer met de bijzon-
derheden van den inhoud kennis te maken.

1) Doze brieven zijn eigenlijk niet van Florentius alleen, maar van eenige

hroeders te zamen.




98

Zooals wij het manuscript thans bezitten, is het oorspronke-
lijk niet geweest. Het heeft een afzonderlijk boek gevormd,
en is later met een ander boek, dat verschillende stukken
over verschillende onderwerpen hevatte in één band samen-
gebonden. Op de keerzijde van het eerste schutblad toch
lezen wij ,pertinet wilhelmo de novimagio” '), welke woor-
den wij op fol. 95V terugvinden. Dit 95 folio’s groote boek
heeft dus behoord aan Wilhelmus van Nijmegen, en heeft
een afzonderlijk  boekdeel gevormd. Van deze 95 folio’s
evenwel worden er slechts 83 ingenomen door het geschrift
van Florentius #). De overige folio’s zijn beschreven met stuk-
ken van verschillenden inhoud, waarvan alleen merkwaardig
is een uittreksel uit een brief van Gerardus Magnus fol.
88¥. Op fol. 83Y lezen wij ,est finis huius libelli laudes
jugiter Christo reddantur”. De dan volgende stukken zijn
er waarschijnlijk later bijgevoegd, daar hier de hand veran-
dert, met uitzondering van de eerstvolgende folio, die door
denzelfden auteur is beschreven. Dit geschrift is door Wilhel-
mus van Nijmegen gelegateerd aan het klooster te Diepen-
veen, zooals op de keerzijde van het eerste schutblad te
lezen staat: ,Moniales in Diepenveen habebunt istum librum
pro testamento post obitum wilhelmi de novimagio oretur

1]

pro anima eius.” Later is het met de stukken, die op dit
aan Wilhelmus van Nijmegen toebehoorende hoek volgen.
in één bhand samengebonden. Van dien tijd dagteekent waar-
schijnlijk het op de voorzijde van het eerste schutblad zich
bevindende opschrift: ,liber monasterii beate marie in
dyepenveen”. Het, verschil in spelling van den naam Die-

1) Wie deze Wilhelmus van Nijmegen is goeweest, is mij onbekend.

2) Wij noemen dit geschrift nu reeds een boek van Florentius, hoawel wij daarvan
nog geen bewijzen hebben gegeven, omdat dezo omschrijving veel eenvoudiger is
dan een uitvoerige omschrijving, waarin wij telkens doen uitkomen, dat ons onder-

zoek nog niet zoover gevorderd is.




99

penveen op de voorzijde en keerzijde (diepenveen en dyepen-
veen), pleit voor deze latere bijvoeging van het opschrift,
toen alles te zamen in één band was gebonden, in welken
toestand wij thans het hoek nog bezitten.

Op de keerzijde van het 2% schutblad vinden wij de vol-
cende inhoudsopgave: ,In hoe volumine continentur ista.
Bxcerpta Ex collacionibus patrum. Et de institutis eorum
It ex diversis libris”. Met deze collacién en instituten
worden natuurlifk de twee werken van Cassianus bedoeld:
De coenobii institutis en Collationes patrum. Het geheele
geschrift is geschreven op papier met éénzelfde hand, en
met, staande, groote letter. Het formaat is quarto.

Na deze beschrijving van den nitwendigen toestand van
het manuseript, willen wij een inhoudsopgave laten vol-
con. Uit den aard der zaak zal een geschrift, datb uit citaten
en excerpten van verschillende schrijvers bestaat, niet een
volkomen logisch aaneengesloten geheel kunnen vormen.
Wij willen daarom slechts de leidende gedachte aangeven,
die de citaten en excerpten zoo op elkander heeft doen vol-
cen, als wij ze thans in het handschrift aantreffen. Gelijk
bijna alle geschriften uit den kring der broeders afkomstig
is ook dit geschrift een handleiding, die den mensch kan
helpen om den weg der zedelijke volmaking te hewandelen.
Met een aanhaling ,ex prima collacione abbatis moysis"
geeft de  schrijver het doel aan, dat hij zich voorstelt met
het schrijven van dit boek te bereiken. Daar de cerste
woorden, waarmede Florentius' geschrift  begon, ons door
Dier de Muden zijn overgeleverd, willen wij als eerste hewijs,
dat dit manuseript het door Dier de Muden hedoelde libellus is,
den eersten volzin hier laten volgen. ,Omnes inquit artes
ac discipline scopon quendam id est destinacionem telos id
est finem proprium habent, ad quem respiciens uninscuius-
que artis ul,l.pti[ur cunctos labores ef [:t’l'it'lll:l atque dis-




100

pendia equanimiter libenter sustentat”. Zoo ook hee ft ,nos-
tra  professio” haar doel, en haar weg om tot dit :.lr_u?l te
geraken. Haar doel is, het koningrijk der hemelen, de weg,
de reinheid des harten. ,Finis quidem ut diximus regnum
celorum est, destinacio vero et SCOPOS puritas cordis sine
qua ad illum finem impossibile est quempiam pervenire”
(fol. 1. Hoe deze ,puritas cordis” door den mensch bereikt
kan worden, zullen de volgende bladzijden ons leeren.
Tweedrlei is daartoe noodig: allereerst moet. de mensch
gercinigd worden van zijn ondeugden, daarna moet het
gereinigde hart versierd worden met det 1zden. Het eerste
gedeelte, dat handelt over de uitroeiing der ondeugde i, loopt
van fol. 1—17" en bevat hoofds zakelijk een ]1('\[]]“11“1[]"’ van
de  hoofdondeugden, de Wijze, waarop men ze moet bestrii-
den en de hoogtepunten, die men in fh ze bestrijding kan
bereiken. Deze hoofdondengden zijn : (fol. 5V) de gastrim: Argia,
fornicacio, philarguria, ira, tristicia, m.ullm, xenodoxia en
superbia. Na een onderscheiding der ondeugden in 't alge-
meen, in  naturalia” en extra naturam,” of ook in ,carna-
lia” en spiritualia”, wordt iedere ondeugd afzonderlijk
behandeld. Is de mensch van deze ondeugden gereinigd, dan
is het mogelijk, dat de verschillende deugden bij hem komen
wonen. Dit - tweede gedeelte begint met een beschrijving
der caritas en wat met haar samenhangt. De caritas is
tweeledig,  Allereerst moet  de mensch liefde fof God,
daarna liefde tot zijn naaste bezitten. Deze liefde tot den
naaste brengt den schrijver tot een opsomming en be-
schrijving der verschillende kloosterdeugden en de middelen.
die tot bevordering van deze deugden kunnen leiden. De 5 CALi-
tas proximi’ openbaart zich in de onderlinge verhouding der
broeders. Er moet wezen onderlinge toegenegenheid (fo),
158¥) en bescheidenheid, alle haat en afgunst moeten gehan-
nen worden (fol. 207), men zij voorzichtig in het berispen van




101

zijn broeder (fol. 20¥) en boven alles gehoorzaam (fol. 217):
wobediencia est sepulchrum voluntatis resurreccio humilita-
tis.”” Een eigen wil en eigen meening te bezitten is zeer
verderfelijk (fol. 21V—23y). Deze afdeeling sluit met een
opwekking tot het lezen der heilige schriften (fol. 23Y en 247),
tot gebed (fol. 24¥-25Y), tot belijdenis van zonden (fol.
25° —26%), en tot arbeid (fol. 26" —277), als zoovele oefeningen
ter bereiking van het ideaal. Een stuk ,de disciplina morum”
sluit deze beschouwing van de kloosterdeugden en de mid-
delen tot oefening in die deugden.

Op de vorige folio’s was onder de beoefeningsleer de medi-
tatio niet genoemd. Dat zij in een geschrift als hetwelk wij
thans bespreken, niet gemist wordt, spreekt wel van zelf. Het
nu volgende gedeelte geeft dan ook den lezer de stof ter
meditatie in handen. Zij bestaat uit een leven van Jezus"
en overdenkingen over den dood, de helsche straffen, en de
hemelsche vreugde. Het leven van Jezus” loopt van fol.
o8y 1, De stof is genomen uit de canonieke Evangelién,
¢én plaats uitgezonderd, fol. 33", over de geboorte des Heeren.

Uitvoerig wordt stilgestaan bij de geboorte en het lijden
des Heeren, Na ieder stuk uit de Evangelion vinden wij
toepasselijke vermaningen naar aanleiding van het geschied-
verhaal, De uitstorting van den H. G. besluit dit ,leven van

"

Jezus.”  Daarna volgen meditaties over den dood, de
helsche straffen en de hemelsche vreugde. Zij loopen van
fol. 61* —76%, Zij behooren naar de bedoeling des schrijvers
zeer nauw bij de betrachtingen over het leven van Jezus,
want zonder eenigen overgang volgt op de uitstorting des
H. (. de overdenking over den dood, enz.

Het geschrift had hier gevoegelijk kunnen eindigen. In
geen geval zouden wij nu nog verwachten, wat er volgt op
fol. 76° tot het einde n.l. een korte verhandeling over
de via purgativa (tot fol. 79Y) en de via illuminativa (tot fol.




102

81%), sluitende met eenige opmerkingen, ,nota sequencia,
que valde accendunt ad amorem dei et fervorem.”

Wij eindigen hiermede ons overzicht van den inhoud in
het algemeen. Het hoek blijkt te zijn een beoefeningsleer,
‘s'zmmlgesteld uit citaten en excerpten van verschillende
schrijvers. Cassianus wordt in den aanvang bijna uitsluitend
aangehaald; voorts leveren Bernardus, Bonaventura, Hiero-
nymus, Gregorius Magnus, Augustus e. a. bijdragen.

Na dit overzicht van het geschrift in zijn geheel, gaan
wij over tot eene vergelijking met het Tractatulus devotus Y.
Het doel van het Tractatulus is hetzelfde als dat van ons
manuscript. Reeds de eerste volzin luidt, wat de gedachte
betreft, geheel als de eerste volzin van het manuseript: , Mul-
tum valet ad perfectionem sanctitatis secire intentionem
dirigere ad eam quaerendam’ ete.. De leidende gedachte in
beide geschriften is eveneens dezelfde. Eerst moet het hart
van ondeugden worden gereinigd, daarna eerst kan de deugi
haar intrek nemen bij den mensch. Alle geestelijke oefening
wordt hierom verricht: ,ut per illa exercitia possit purgare cor
suum- a vitiis et passionibus noxiis et ut vitiis exstirpatis possit
acquirere veras virtutes” etc.. ® Doch dit plan laat Florentius
even spoedig varen als hij het heeft opgevat, of liever, hij
wijzigt het. Want de reiniging van de ondeugden zelve is
reeds een verkrijgen der ware deugd. -Wie zijn ondengden
heeft overwonnen, is vanzelf deugdzaam. Want ... virtus
nihil adiud, quam vitiorum carentia. Et quanto quis ab omni
vitio purior fuerit, tanto et virtuosior et perfectior est.” %)
Het tweeledige in zijn geschrift. geeft hij dus op. De eenige
vraag 1s deze: hoe wordt een mensch vrij van ondeugden?
Het gedeelte, waarin Florentius van het plan van het manu-

1) Ik citeer volgens de uitgave van Nolte.
ZY D

3).p.r 11




103

seript afwijkt, vinden wij hier patunrliik niet. Alleen de
volzin: ,Incassum molitur haec exercitia”’ ete., (p. 9) vin-
den wij in het manuscript terug, evenwel in een ander ver-
hand (fol. 1Y).

Drietrlei is er noodig volgens het Tractatulus, om vooruit:
te komen op de via purgativa. Men moet lezen, mediteeren
en bidden. In de behandeling plaatst Florentiug de meditatie,
waarschijnlijk omdat zij als de meest omvangrijke verhan-
deling daar het best pastte, het laatst.

De paragraaf ,de lectione” vinden wij, op een enkel woord
na geheel in het manuscript terug, en wel fol. 23Y. Alleen is
in laatstgenoemd geschrift de verhandeling iets uitvoeriger.
Wij vinden hier ten besluite een citaat van Hieronymus,
dat in het Tractatulus gemist wordt.

Van het daarop volgende stuk de oratione” kunnen wij
hetzelfde zeggen. De overname is bijna letterlijk, alleen op
het einde ig er eenig verschil ).

Van de derde exercitatio, bestaande in de meditatio, is de
navolging, wat de eerste twee pagina’s betreft, gering, Wel
treffen wij ook hier de drie wijzen aan, waarop de stimulus
conscientine geoefend moet worden  (fol. 765, doch in de
nitwerking van dezen triplex modus, die begint met o
stimulo  exasperato”, doen slechts eenige woorden ons aan
het manuscript denken. Ook in het daarop volgende hoofi-
stuk ,qualiter homo meditando debet stimulum conscientine
pxacuere,” is de navolging van het manuseript gering. Van
de onderwerpen, die bij deze overpeinzing gebruikt kunnen
worden en waarvan de opnoeming aan de uitwerking in
bijzonderheden voorafgaat, stemmen er eenige in opvolging
on1 woordenkeuns letterlijk overeen met het manuseript. ,,Debet
qutem homo tria circa se conspicere scilicet diem mortis
imminentem, sanguinem Christi recentem et faciem indicis

1) Vel H. 8., fol. e —r.




104

praesentem,” deze woorden van het Tractatulus vinden wijin
het manuscript fol. 78V, Wat er in het Tractatulus volgt, ont-
breekt in het manuscript. De mede in deze afdeeling voor-
komende korte handleiding, om over den dood, de helsche
straffen, het laatste oordeel, en de hemelsche vreugde na
te denken, vinden wij wat de gedachte betreft terug in
het manuscript, maar niet wat de woorden aangaat *). Toch
hebben wij in dit gedeelte twee merkwaardige parallellen.
In het Tractatulus wordt tweemalen een zin afgebroken met
een ,enz”. Zoo lezen wij op p. 24: Quid notis profuit
superbia ete.” en: ,Et mali dicent: Hi sunt quos aliquando
ete.”. In heide gevallen wordt gezegd, welke de gedachten
zullen wezen van de verlorenen, zoo zij op het doodbed
liggen of voor den rechter zullen staan. Wat er volgt
op dit ,ete.” vinden wij in het manuscript op fol. 70Y.
,Quid nobis profuit superbia aut diviciarum iactancia quid
contulit nobis. Transierunt ergo omnia illa tamquam umbra”
en wat daar verder volgt. Het tweede ,ete.” vinden wijop
dezelfde folio van het manuscript verklaard. ,Hii sunt,”
lezen wij daar, ,quos aliquando habuimus in derisum et
in similitudinem improperii.” Het manuseript is hier dus de
noodzakelijke aanvulling van het Tractatulus.

In het Tractatulus zijn wij na deze ,generales modi cogi-
tandi de morte” ete. genaderd tot de derde wijze, waarop de
stumulus conscientiae geoefend moet worden, n.l. ,de stimulo
conscientiae directo et qualiter rectificatur.” Van dit gedeelte
met zijn onderafileelingen @ de strenuitate contra negligentiam,
b de-severitate contra concupiscentiam, ¢ de benignitate contra
nequitiam, treffen wij bijna alles aan in het manuscript.
Van a de bepaling, wat strenuitas is (fol. 78¥ en 797, van b,
m' uitzondering moeten wij hier maken. P, 23 vinden wij deze
woorden: ,oculi contabescunt, pectus palpitat ete.”, die in het manuscript fol. 62¢ yoor-
komen. Ook vinden wij hier en daar telkens woorden en uitdrukkingen, die aan

het manuseript herinneren.



105

met eenige wijziging in de keuze en opeenvolging der woor-
den, de eerste acht regels (fol. 79"). Verder van de remedia con-
cupiscentiarum  ,het werken met de handen,” grootendeels
een excerpt, gedeeltelijk een letterlijke overname van het
stuk ,de labore manuum” uit het manuscript fol. 26— 27", Van
de hierop volgende paragrafen handelende over de ge-
trouwheid in het opgedragen werk en over het ,remedium

»”

concupiscentia loguacitatis,” vinden wij niets in het manus-
cript. De twee volgende stukken, ,remedium generale con-
cupiscentiae voluptatis” en ,curiositatis”, staan wederom groo-
tendeels in het manuscript. et eerste in een ander verband,
fol. 6f, waar over de carnales passiones in het algemeen
wordt  gesproken, het tweede in  het manuscript op
dezelfde plaats. Het Tractatulus behandelt hierna de con-
cupiscentia  in bijzonderheden. Er is cen driedubbele concu-
piscentia waarvan de eerste is: de concupiscentia volup-
tatis. Uit deze concupiscentia komen twee ondeugden voort,
de gula en de luxuria. Op verschillende plaatsen in het hand-
sehrift vinden wij deze stukken terug. De beschrijving van
de concupiscentia voluptatis fol. 76v, die van de twee
ondengden de gula en de luxuria successievelijk fol. 7V en
fol. 8¥ en 9. Wij hebben hier geen letterlijke overname
maar een excerpt, meestal met de woorden van het manu-
seript. De tweede soort van concupiscentia is de curiositas.
De ecerste paragraaf van dit onderdeel bevat weinig, dat
ook in het manuscript voorkomt. In de definitie de woor-
den: ,scire occulta, videre pulchra, habere cara™ (fol. 77%).
Op p. 34 van dit gedeelte is de passage over de noodzakelijk-
heid, om met een eigen meening over een of ander punt voor-
zichtig te wezen, uit het manuscript (fol. 20) vrij nauwkeurig
overgenomen en eveneens op p. 35 de volzin: ,Quae maior
superbia, quam ut unus homo suum videre toti congregationi
praeponat quasi ipse solus habeat spiritum dei”? (fol. 227).




106

De deze overdenking sluitende verhandeling over de gierig-
heid vinden wij met eenige wijziging in de opeenvolging en
de keuze der woorden fol. 19

De ,tertia species concupiscentiae quae est vanitas” vin-
den wij met de verhandelingen over de vana gloria en de
superbia in het manuscript successievelijk: fol. 77%, fol. 137,
fol. 14*—17%. Ook hier hebben wij uittreksels meestal met
de woorden van het manuseript.

Nadat de concupiscentia aldus uitvoerig besproken is, wordt
het nog overblijvende tertium bonum, in quo rectificatur
stimulus conscientiae, scilicet de benignitate contra nequitiam”
behandeld. De definitie, wat benignitas is, vinden wij in
het manuscript fol. 79%. De in deze afdeeling opgenomen para-
grafen : de ira, de invidia, de tristitia en de accedia, vinden
wij terug in het manuscript, successievelijk fol. 10v, fol. 20,
fol. 11¥, fol. 12Y. De overige meditaties vinden wij er
niet.

Het Tractatulus eindigt met het hoofdstuk: ,De via illu-
minativa, scilicet de memoria beneficiorum dei, in qua se
homo debet. exercere ad radium intelligentiae”. Van dit
hooftdstuk “is het eerste gedeelte tot aan de memoria passionis
dominicae letterlijk in het manuscript te vinden fol, 79— 80r,
De memoria passionis dominicae is geéxcerpeerd uit het mann-
script, fol. 40¥—56Y. De verschillende betrachtingen, die tel-
kens de overdenkingen der geschiedkundige feiten besluiten.
vinden wij in het manuscript, doch zoo, dat wat hier bij
elkander gevoegd is, in het Tractatulus meestal gescheiden
voorkomt. Zoo staan de meditaties op p. 53 en 54 boven-
aan, in het manuscript naast elkander, fol. 50r.

Hiermede is onze vergelifking der beide geschriften ten
einde. Dat er een innige verwantschap tusschen heide
bestaat kan zeer zeker niet betwijfeld worden. De overeen-
stemming, die er volgens Dier de Muden’s bericht moet,




107

bestaan, hebben wij hier geconstateerd. Het Tractatulus is in
menig opzicht niets anders dan een omwerking van de stof
i de Excerpta gegeven. De rangschikking der verschillende
hoofdstukken is anders, en door dit verschil in verband wordb
het begin of het einde van een volzin meermalen gewijzigd.
Wij treffenin het Tractatulus samenkoppelingen aan van vers
schillende gedeelten van het manusecript. Een gedachte van
het Tractatulus wordt verbonden aan een citaat uit de Excerpta
onz.. In ¢één woord het is een vrije bewerking van de stof
in het manuseript aanwezig. Uit deze vergelijking blijkt tevens,
hoe weinig oorspronkelijks het Tractatulus bevat. Drie vierde
gedeelten zijn ontleend aan de Excerpta.

Thans moeten wij de Bxcerpta vergelijken met de twee
tractaten van Zerbolt van Zutfen. Volgens Dier de Muden
heeft deze in het geschrift. van Florentius de aanleiding of de
stof gevonden voor de samenstelling van zijn twee tractaten.
Men verwachte hier ovenwel niet dezelfde nitvoerigheid, als
die welke wij boven bij de vergelijking van het Tractatulus
on het manuseript hebben cobruikt. De aard der overeen-
stemming, die er tusschen Zerbolt's ceschriften en het
handschrift  bestaat, maakt dit bijna onmogelijk. lmmers
steunt Zerbolt op bijna alle plaatsen, waar hij het handschrift
eebruikt, niet alleen op dit geschrift maar eveneens op
het Tractatulus. Gedeelten nit de Excerpta zijn samenge-
vlochten met gedeelten uif hot Tractatulus en deze aldus
qamengevoegde stukken weer opgenomen in-ecn milieu, dat
van Zerbolt zelven is. Fen nauwkeurige vergelijking zoude
cen  eecheele ontleding worden van een plaats uit één der
fractaten, waarbij deze volzin aan het manuscript, gene aan
het Tractatulus, deze woorden aan het manusceript, gene aan
het Tractatulus zouden toegewezen moeten worden, Ter ver-
duidelijking en ten hewijze van ons zeggen willen wij hier

eenige voorbeelden laten volgen.




108

In zijn Tractatus de spiritualibus ascensionibus ! ) lezen wij
in cap. LIX (p. 282) onder de middelen, die dienstig zijn
tot onderdrukking van den toorn: ”Im-,:m quod homo vertat
se ad alia negotia, ut commotionis suae obliviscatur. Item
magnum remedium esset, si homo adeo esset COLIPOS sul,
quod posset admittere consilinm cogitando quam multa mala
sequantur iram. Etiam conscientiam laedit, puritatem mentis
turbat, Spiritum sanctum de corde fug gat, proximum Scan-
dalizat, famam confundit.”

In het manuscript lezen wijfol. 11* onder de Remedia irae :
plertinm est convertere se ad alia negocia quibus cor ocey-
petur loquendo vel alia tractanda ub sic obliviscatur com-
mocionis  sue. Quartum est assuefacere se statim  cum
sentitur commocio admittere consilia prudencie perpendendo
quam nociva sit iracundia que ledit conscienciam confundit
famam alios scandalizat.”

In het Tractatulus lezen wij . 41, de ira:

pltem convertere se ad alia negotia, quibus occupetur,
loquendo vel alia tractando, ut obliviscatur commotionis suac.
Item assuescere se statim, cum sentitur commotio, admit-
tere consilia  prudentiae perpendendo, quam nociva  sit
iracundia, quae laedit conscientiam famam confundit, alios
scandalizat, puritatem mentis perturbat, spiritum sanetum
effugat, preces ad deum fundere prohibet.”

Uit een vergeliking van deze drie plaatsen zien wij
duidelijk, dat Zerbolt én het Tractatulus én de B xcerpta volgt
en deze aldus gecombineerde stukken met cigen gedach-
ten en woorden doorweeft.

Het volgende hoofdstuk levert ons stof tot eenzelfde ver-
gelijking.

»AScensus - contra invidiam sunt profectus et gradus

1) Wi citeeren volgens de uitgave van de twee tractaten in de Marima bibliotheca
t. XXVI,

patrum, Lugdunum 1677,




109

dilectionis proximi. Quorum primus est nullum odire, nulli
malum cupere, nullius velle bonum impedire, in necessitate
proximo auxilium subventionis non subtrahere, et breviter ut
nulli faciat vel cupiat malum cum voluntatis consensu,
et bonum optet et faciat sicut sibi velle deberet, si
indigeret. Charitas autem sicut superius dictum est, ad
(quam maxime per delectionem proximi ascenditur, ipsa est
finis ascensionum. Unde sicut charitati Dei et proximi nihil
est pracponendum, ita invidiae nihil postponendum.”

Ontleden wij deze plaats dan zien wij, hoe de eerste acht
woorden van den tweeden volzin in de Excerpta juist zoo
voorkomen (fol. 18Y), terwijl de laatste zin, hoewel gewijzigd
en  uitvoeriger in het Tractatulus voorkomt (p. 40). Het
daartusschen liggende gedeelte is van Zerbolt zelf,

In ditzelfde hoofdstuk vinden wij nog merkwaardige paral-
lellen die ten bewijze van ons zeggen kunnen dienen. Wij
willen deze evenwel laten rusten en liever ten besluite ook
uit het andere tractaat, de veformatione  virivim animaoe.
cen plaats met het Tractatulus en de Excerpta vergelijken.
Wij kiezen daartoe cap., XXIX —-XXXV (p. 248 en 249).
Deze hoofldstukken bevatten ,Passio Christi breviter collecta
ad modum fasciculornm™. De zes eerste fascieuli vinden wij
volkomen in het Tractatulus terug. Dat Zerbolt hier het Tracta-
tulus en niet Bonaventura zelf gevolgd heeft, kunnen wij
met zekerheid hiernit opmaken, dat Zerbolt in de overden-
kingen, die op de vermelding van de historische feiten
volgen, geheel dezelfde combinaties maakt als het Tractatulus.
Plaatsen, die in het handschrift bij elkander gevoeed voor-
komen, vonden wij (z. ben. blz. 106) in het Tractatulus geschei-
den en met andere gebeurtenissen uit het lijden des
Heeren verbonden. Welnu, deze splitsing en  vereeniging
vinden wij geheel op dezelfde wijze in de tractaten van
Zerbolt terug. Op één punt echter wijkt hij af van het




110

Tractatulus en wel in den zesden fasciculus. De zeven zegelen,
die door den dood des Heeren zijn geopend, vinden wij in
het Tractatulus eenvoudig vermeld, zonder dat er iets tot
nadere omschrijving of verduidelijking wordt bijgevoegd. In
het handschrift vinden wij bij ieder zegel een verklaring.
Deze zeven zegelen mef hun nadere omschrijving en verkla-
ring nu neemt Zerbolt in hun geheel over, in afwijking van
het Tractatulus en in aansluiting aan het handschrift.

Deze voorbeelden zijn, dunkt ons, voldoende om te bewijzen,
dat een nauwkeurige aanwijzing van de verhouding van deze
vier geschriften onderling veel te uitvoerig zou worden.
Bovendien zou zulk een uitvoerigheid verder gaan dan
voor ons doel noodzakelijk is. Immers is het voldoende,
wanneer wij hebben aangetoond, dat de door Dier de Muden
ons vermelde overeenstemming bestaat, daar dan de echtheid
van ons geschrift in verband met de andere bewijzen vast-
staat. Wij laten daarom een reeks van plaatsen uit de
beide tractaten volgen, die min of meer overeenstemmen
met ons manuseript.

Allereerst het tractatus de reformatione wirium animae.

Men vergelijke cap. XV met H. 5., fol. 23Y; de hoofdstukken
over den dood, de helsche straffen, enz. (XXI1—XXV) her-
inneren sterk, vooral XXII en XXIII, aan het H. S.. Ove-
rigens is hier de overeenstemming met het Tractatulus
arooter. Cap. XXV, de beneficiis Dei, komt wat het laatste
gedeelte betreft overeen meb fol. 79Y en 80r, Over de zes
fasciculi cap. XXIX XXXV spraken wij reeds. In cap.
XXXV is een groot gedeelte overgenomen uit het H. S.
fol. 24v. Van cap. XLV, de remediis gulae, vergelijke men
het laatste gedeelte met het H. S. fol. 7V. Cap. XLVI, over
de matigheid en hare trappen, is gedeeltelijk geéxcerpeerd,
cedeeltelijk woordelijk nit het H. 8. genomen (fol. 8. Cap.
XLIX, de phylarguria, is met de woorden van het II. S.




111

daaruit geéxcerpeerd (fol. 9¥, 10", De trappen, waarin men
den ijdelen roem overwint, cap. LVI vinden wij, wat het
laatste gedeelte betreft, terug in het H. S., de xenodoxia,
(fol. 139, het daarop volgende caput over den hoogmoed
komt sterk overeen met de stukken in het . S. over het-
zelfde onderwerp (fol. 14"—177).

In het tractatus de spiritualibus ascensionibus komen, wal
den inhoud aangaat, cap. IX en X overeen met fol. 1 en 2° van
het H. 8. Cap. XIX en XX over den dood en het laatste oor-
deel bevatten verscheidene plaatsen uit het IT. S., waar dit
over hetzelfde onderwerp handelt (fol. 61 sqq). — Cap. L
vinden wij de drie bepalingen van strenuitas, benignitas en
severitas (vgl. H. S. fol. 787 en 79%). De verhandeling over
de acht hoofdondeugden en hunne bestrijding correspondeert op
tal van plaatsen met dezelfde verhandeling in het H. 8. (CL. cap.
LII—LXIV en fol. 5¥—179, Cap. LXVI is letterliik overge-
nomen uit het manunscript fol, 27°—28. Cap. LXVIL bevat in
het midden een stuk, dat overeenkomt met een gedeelte it
,de labore manuum” van het H. 5. fol. 26Y.

Mot deze reeks van parallellen meenen wij het bewijs
aeleverd te hebben, dat de overeenstemming tusschen de
tractaten en ons H. S. bestaat, en daarmede dat ons L. S.
aan alle kenmerken voldoet, die er volgens Dier de Muden,
moeten bestaan, - zullen wij ons geschrift zonder aarzeling
het verloren gegane werkje van Florentius kunnen noemen.
De overeenstemming tusschen Zerbolt’s geschriften en het
manuscript is wel niet zoo groot als die, welke er tusschen
het Tractatulus en het manuscript bestaat, doch dit is geheel
patuurlijk. De  geschriften  van Florentins zullen onderling
al licht meer overcenstemming hebben, dan een geschrift
van Florentius en dat van een anderen schrijver. Met het
oog op de verhouding van Zerbolt's tractaten en de Ixcerpta
kunnen wij ons zeer goed voorstellen, dat Dier de Muden




112

geaarzeld heeft, welk woord hij zou gebruiken, om aan te d uiden,
dat Zerbolt gebruik gemaakt heeft van de schriftelijke werk-
zaamheid van Florentius. ,Occasionem sive materiam acce-
pit”, lezen wij bij hem. Allereerst vond Zerbolt aanleiding in
dit werkje van Florentius om zijn tractaten te schrijven —
doch er is meer dan aanleiding, ook de stof heeft hij voor
een groot deel aan dit geschrift ontleend,

Zoo zijn wij dan aan het einde van ons onderzock gekomen.
Al onderzoekende of de schrijver van dit manuscript werke-
lijk Florentius geweest is, hebben wij tevens een overzicht
van den inhoud gekregen. Twijfel, of dit manuscript van
Florentiug’ hand is, zal er nu wel niet meer bestaan. Het vol-
doet aan alle gegevens, die wij bij Dier de Muden gevonden
hebben.

Doch mniet alleen het feit, dat wij alzoo in het bezit. zijn
gekomen van het laatste ons altijd nog onbekende geschrift
van den Deventerschen broeder, maar de blik, dien het ons
verschaft op de schriftelijke werkzaamheid der broeders in
het algemeen, maakt dit manuscript, naar Wij meenen, zeer
merkwaardig. Wat toch zagen wij in het voorafeaande:

L

Dit, dat Florentius allereerst een recks van citaten en
excerpten, uit allerlei heilige schrijvers i;i.]'m-11vr*rmnml:l, heeft
geschreven, en dat hij daarna de in dat boek voorhanden
stof vrij heeft omgewerkt. De verschillende hoofdstukken
worden omgezet, verschillende volzinnen worden uit hun
oorspronkelijk  verband gelicht en in een nieuw verband
geplaatst. Overeenkomstig deze omzetting wordt een volzin
anders begonnen, anders voltooid dan in het oorspronkelijke
het geval was. Eigen gedachten worden goevoegd bij de
gedachten der heilige schrijvers. Bigen woorden gevoegd
tusschen de oorspronkelijke woorden, enz.. De nog ongevormde
ruwe massa, die wij in de Excerpta aantreffen, wordt bewerkt
én omgewerkt. Alzoo ontstond het Tractatulus devotus, Het




113

Tractatulus en de Excerpta dienen weer als uitgangspunt voor
een nieuw geschrift en leveren er de stof voor. Zerbolt gaat
op eenzelfde wijze te werk als Florentiug bij het schrijven
van zijn Tractatulus. De reeds verwerkte stof wordt nog
eens verwerkt. Hij voegt gedeelten uit het Tractatulus aan
gedeelten uit de Excerpta. Hij wijzigt volzinnen, combineert
volzinnen, verbindt eigen gedachten met gedachten uit
het. Tractatulus en het manuscript enz.. En zoo vinden
wij oorspronkelijke citaten bij Zerbolt zdd veranderd en
gewijzigd terug, dat ze bijna niet meer te herkennen
zijn, Zij zijn opgenomen in  Zerbolt’s geschriften, hebben
zich geassimileerd aan zijn gedachten. Wat niet oorspron-
kelijk was, krijgt zoo weer een oorspronkelijk, eigen karak-
ter. In de hand gewerkt werd deze methode door de
cowoonte der broeders, stukken van andere schrijvers van
buiten te leeren. Hoe licht werd een citaat onnauwkeurig
aangehaald, hoe gemakkelijk kon men het wijzigen, hoe
werden omgewerkte volzinnen van anderen in eigen volzin-
nen opgenoment.

Om deze reden meenen wij, dat ons manuscript zeer
belangrijk moet heeten. Ons manuscript, vergeleken met
de drie andere geschriften, geeft ons een blik in de werk- ¢
plaats der broeders, doet ons zien hoe hun geschriften lang-
zamerhand werden en als uit elkander opgroeiden.

Na hetgeen in verband met de Excerpta door ons over
het  Tractatulus devotus is gezegd, kunnen wij thans met
eenige  opmerkingen over dit Tractatulus volstaan. Een
nitgave van dit geschrift naar denzelfden codex, als die
welken Nolte gebruikt heeft, vinden wij, gelijk wij boven
mededeelden (blz. 93), In  het Archief voor de Geschie-
denis  van  het  Aartsbisdom  Utrecht van de hand  van
Mgr. Van Vree. Hij heeft haar voorzien van verschillende
opmerkingen, waaronder het meest merkwaardig zijn de

S




114

opgave van de met het Tractatulus in woord of gedachten
overeenkomende plaatsen uit de Imitatio, waardoor het
hoven door ons gezegde omtrent de wijze, waarop in den
kring der hroeders een boek geschreven werd, bevestigd
wordt.

Wat de uitgave van Nolte betreft, zouden wij alleen iets
willen opmerken over de wijze, waarop de indeeling der
verschillende gedeelten hier heeft plaats gevonden. Op p.
13 van zijne uitgave lezen wij: ,De triplici modo (se) exer-
cendi in via purgativa scilicet, legendo, meditando, et orando™.
Iier hebben wij de hoofdindeeling van het eerste gedeelte,
dat handelt over de via purgativa. Waar Nolte nu, door
het gebruik van kapitale en gewone letters de verschillende
hoofddeelen en onderdeelen van elkander wil onderscheiden,
had hij dit op een andere wijze, dan nu geschied is, moeten
doen. Nu sticht hij verwarring, of maakt althans een over-
zicht van het geheel moeielijk. De drie hoofddeelen ,de
lectione, de oratione en de meditatione” worden met gewone
cursieve letters, als bij ieder onderdeel, aangeduid. De drie-
voudige indeeling van het 3° punt, ,de meditatione”, n.l
de stimulo exasperato”, ,de stimulo exacuto”, en Sde sti-
mulo directo” eveneens met een kleine letter. Doch in het
9¢ punt van ,de stimulo directo”, waar gesproken word
over de concupiscentia, krijgen wij eensklaps een Kapitale
letter. Ook het gebruik van deze kapitale letter is niet
nauwkeurig. De inhoud van het geheele hoofdstuk wordt
met kapitale letter aangegeven ,de triplici concupiscentia”.
De titel van het eerste deel ,de concupiscentia voluptatis™
met kleine letter, terwijl die van de twee andere onder-
deelen, ‘handelende over de concupiscentia curiositatis, en
de concupiscentia vanitatis weer met kapitale letters wor-
den gedrukt. De verwarring, daardoor veroorzaakt, wordt
nog grooter, wanneer hij op p. 40 eensklaps de inhouds-




115

opgave van het tertivun bonum, in quo rectificatur stimulus
conscientiae”, weer met kapitale letter schrijft. De twee
andere ,bona, in quibus stimulus conscientiae rectificantur,”
waarvan de verhandeling over de concupiscentia (wier afzon-
derlifke gedeelen, zooals wij zagen, met groote letters waren
aangeduid) een onderdeel vormt, zijn met gewone kleine
letters aangegeven, Waarom de titel van dit tertium bonum
in onderscheiding van de twee andere met kapitale letters
wordt, gedrukt, begrijp ik niet. Het gemak, dat de lezer
door dit onderscheiden gebruik van letters kon hebben,
wordt zoo een last.

Een verschil in lezing tusschen Nolte en Mgr. Van Vree,
dat door den laatste niet wordt aangegeven, vinden wij
bij de opnoeming van de zeven zegelen, die door Christus’
lijden zijn geopend. Het tweede zegel is volgens Nolte:
wspes intelligibilis”, Van Vree leest en, naar ik meen, terecht:
Sspiritus intelligibilis™ 1.

Het derde geschrift ons door Dier de Muden genoemd,
moet bestaan in ,quedam puncta, secundum que actus suos
volebat moderare™.

Reeds vroeger noemden wij de verschillende nitgaven, die
wij van deze puncta” of laten wij liever voorzichtigheids-
halve V.(';.:;:vll.. de vermeende uitgaven van deze . puncta’.
bezaten op. Want ons onderzoek zal thans loopen over de
vraag, welke van deze uitgaven naar alle waarschijnlijkheid
de oudste is, en of deze oudste uitgave werkelijk de door
Dier de Muden genoemde ,puncta” zijn. De Haagsche codex
laten wij buiten bespreking, daar deze, zooals gebleken is,
seheel samenvalt met de ons door Thomas op verschillende
plaatsen medegedeelde merkwaardige spreuken en gezegden.

Wij willen thans de drie overige uitgaven met elkander

1) Tractatulis, p. B, -




116

vergelijken, en beginnen met een vergelijking van den codex,
die ons door Mgr. Van Vree en dien welke ons door Mgr.
Malou is medegedeeld.

De Heer Vregt, die een inleiding schreef op de uitgave
ran den heer Van Vree, bespreekt eveneens de verhouding
van deze twee uitgaven. Hij zegt 1): ,In de eerste bladzijden
van onzen codex vinden wij sommige spreuken terug van
den codex der Bourgondische bibliotheek, zooals die door
Mgr. Malou is medegedeeld, doch met eenige wijziging en
in een geheel andere orde. Ter vergelijking geven we die
aan den kant van ons afschrift. Dat in laatstgemelden
codex meerdere spreuken of dicta notabilia voorkomen, die
in ons Handschrift niet te vinden zijn, zal men daaraan
moeten toeschrijven, dat de spreuken, gezegden, vermaningen
door verschillende leerlingen van Radewijns en  Groote
zijn opgeteekend” enz.. Dit oordeel van den heer Vregl
kunnen wij niet onderschrijven. Waarom is de codex van den
heer Malou alleen met de negen eerste bladzijden van den codex
van den heer Van Vree vergeleken? Ware de vergelijking voort-
cezet, dan zou gebleken zijn, dat de inhoud van eerstge-
noemden codex geheel in den laatstgenoemden wordt terugge-
vonden. Slechts voor enkele weinig beteekenende spreuken
moeten wij een uitzondering maken. De zes volgende komen
alleen in dien van den heer Malou voor; op p. 394:
»Diabolus libenter habitat in angulis, delectatur in tenebris,
odit lucem non vult manifestari, nec in publicum procedere,
ne forte inveniantur prava consilia eins”, en de onmiddellijk
daarop volgende: ,Tu autem te et praepositum confunde
et eius (diaboli) iniquum revela consilium si verum salutis
desideras suscipere medicamentum®. Op diezelfde bladzijde:
,Sine intermissione debemus cor nostrum ad coelum erigere

1) Archief X, blz. 335,




117

. et sepius suspirare, quod tam carnales sumus et pigri ad
bona querenda sempiterna”. Op p. 395: ,Fuge opera curiosa,
quibus honor appendit saecularis, vel de quibus vane potis
oloriari sed opera age humilia quibus sensus superbus depri-
mitur, et praelium humilitatis acquiritur”.  Op p. 396:
,Melius esset homini conculeari pedibus, quam laudibus
indebitis foveri aliorum” en eindelijk p. 397: ,Ibl est pax;
ibi spiritualis profectus et optima dispositio domus, ubi
omnes in fervore spiritus, nitantur esse unanimes; et humi-
litati Christi se in omnibus conformare” ). Overigens bevat-
ten deze twee codices dezelfde spreuken; alleen het verschil
in opeenvolging der dicta en in de woordenkeus bij één-
zelfde spreuk in deze twee codices is groot.

Vergelijken wij den Brusselschen codex met de uitgave der
verba notabilia zooals die achter het vita Florentii voor-
komt, dan zien wij, dat alle spreuken voorkomende in de
nitgave ,Malou” eveneens voorkomen in die van Thomas i
Kempis op drie na. Deze drie zijn de bovengeciteerde twee
eerste op p. 394 en die, welke wij op p. 397 vinden, en
eveneens zooeven door ons is aangehaald,

Vergelijken wij ten slotte de uitgave van Thomas &
Kempis met die uit den codex van Mgr. van Vree, dan zien
wij, hoe en gros genomen de  geheele verzameling  van
Thomas voorkomt in laatstgenoemden codex, enkele spreuken
slechts uitzezonderd, o. a. de drie spreuken, door ons bij de
vergelijking van den Brusselschen met den Deventerschen
codex genoemd, voorkomende p. 394 (de laatst aldaar
genoemde), p. 395, en p. 396, De overeenstemming met
den codex van Mgr. Van Vree is dikwijls letterlijk. Zoo vin-
den wij in dezelfde orde bij Thomas p. 968, wat wij bij Van
Vree vinden blz. 452, beginnende bij: ,,Item bonus”tot ,Quid-

1) Dit gezogde komt ook voor in het Vitu Florent., cap. XXVIII, 3.




118

quid jubetur”, Zoo vinden wij blz. 458, van »Bonus obediens” -
tot het einde in zijn geheel bij Thomas terug, p. 969.

De overeenstemming tusschen de uitgave ,Thomas™

pvan Vree” is

£11

grooter dan die van Van Vree en Malou.

Ten bewijze hiervan willen wij eenige plaatsen uit de drie
geschriften naast elkander plaatsen.

MATOT.

Confitere  peccata tua

coram  Deo et preshytero
cum verccundia et tristitia,
et magno

proposito  ea

dimittendi.

Tune conscientia hona est
el ratio tua recta, quando
nihil agis nisi secundum
sacram Scripturam et exem-
plar in monte, id est in
Christo, tibi monstratum.

Noli nimis credere capiti
proprio sed intellige dicta
Sanctorum, co modo quo
ipsi ea intelligi voluerunt.,

Bonum est homini spiri-
tuall quod se certis tempo-
ribus in aliquo opere extoe-
riori sibi deputato exerceat
et post, quasi omnium ohli-
tus, ad spiritualia iterum
cum gaudio redeat.

Si facis opus humile et
vile in eonspectu hominun,
noli ridere; si rides, supor-
bis, et superbe ridendo,
ostendes quasi tam humile
opus tuae

nomn congruoat

dignitati.

THOMAS,
Die
verecundia et

peccatum tuum cum
tristitia, et
magno proposito dimittendi,
Deo et

coram presbytero

tuo.

Tune conscientia est bona,
et ratio tua recta; quando
nihil agis, nisi secundum
sacram Seripturam et in-
telligis Sancti

intellexerunt, et non credas

aam, sicut

capiti proprio.

Bonum esset homini spi-
rituali, quod temporalia sua
in aliguo tempore deputato
tractaret: et post ad spiri-

tualia rediret, quasi om-

nium oblitus.

Si facis opus humile at
vile in praesentia hominum
noli ridore; si rides, super-
his; quasi hoe opus ad te

non pertineat.

VAN VREE.

Die peccatum tuum cum
verecundia et tristicia, ot
magno dimit-
tendi, coram deo of prosby-

tero tuo,

proposito

Tune consciencia est bona
et racio tua recta quando
nichil facis nisi secundum
sacram scripturam, et intel-
ligis eam sicut saneti expo-
suerunt eam, et non credas

proprio capiti.

Bonum essot homini spi-

rituali  guod  temporalia

sua  fractaret  in  aliquo
tempore deputato, et postea
rediret ad spiritualia, quasi

oblitus nichil fecisset,

Si facis opus humile of
vilo in praesentia hominum,
noli ridere; si rides, super-
bis quasi hoe opus ad te

non pertineat,

Uit deze voorbeelden blijkt duidelijk, dat de overeenstem-

ming tusschen de uitgave ,Van Vree” en ,Thomas” grooter

I8 dan tusschen ,Malou” en

Malou aan dan aan

Van Vree. b. v.:

sVan Vree".
Toch sluit Thomas zich een enkele maal weer meer

ddn



MALOU.

Saepe movetur totum cor-
pus secundum passionem
quae regnat in homine, ipso
tamen non considerante.

Melins est igitur modi-
cum spiritus, quam multa
seientia sine devotione, nam
pulchorum verborum valde
levis est emptio sed operum

honorum difficilis inventio.

119

THOMARS,

Saepe movetur totum cor-

pus secunduwm passionem
quae regnat in homine ipso

tamen non considerante.

Melins est modicum spi-
ritus, quam multa scientia
Nam pul-

sine devotione,

chrorum  verborum  valde
levis est emptio,sed operum

bonorum difficilis inventio.

VAN VREE.

Aliquando omnia mem-
brie hominis moventur se-
cundum passionem suam ef
secundwm motus membro-
rum  possunt  passiones
cognosei.

Item bonus homo in stu-
dio vel lectione non debel
querere scientiam,sed sapo-
rem ot devotionem, quia
melius est modicum spiri-
tus quam multa litera vel

scientin.

1h¢14meh*gpdvv“w\wﬂgtlﬂ{Vﬂll\ﬁvvtwwﬁgn\wﬂzhnn41vvr
der (blz. 457): Servus dei nimium debet niti, ut ordinet vitam
suam secundum lectionem sanctam, non quod tantum habeat,
verba lectionis sacre; quia pulchrorum verborum et cogitatuum
valde levis est emptio, sed operum bonorum valde ditficilis.

Resumeeren wij een en ander dan zien wij, dat de codex
van Mer. Malou geheel terug te vinden is in de uiteave van
Thomas op een enkele uitzondering na en dat de uitgave
van Thomas weer geheel is opgenomen in die van Mgr. Van
Vryee. De verba notabilia bij Thomas zijn een uitbreiding
van die van den codex ,Malou™ ; die van Mgr. Van Vree zijn
van die Thomas. Een witbrei-

cen  unithreiding van

want de verba notabilin van Thomas zijn van veel

Weer
ding ;
arooter omvang dan de Admonitiones: en de verba notabilia
van Mer. Van Vree zijn van veel grooter omvang dan die
van Thomas.

van Thomas meer

Bovendien bleek dat de tekst

overeenkomst heeft met dien van Mgr. Van Vree, dan deze

018,

met dien van Malou. De Admonitiones Van Malou

dus verder van de verba notabilia, door Mer., Van

[aatste
staan
Vree uitgegeven dan die van Thomas. Thomas staat tus-
schen den codex Malou en Van Vree in, Er is hier dus een




120

langzame uitbreiding. Eerst de codex van Malou, daarna die
van Thomas en dan die van Mgr. Van Vree. Dan zijn
de Admonitiones oorspronkelijk. Of wij zouden moeten aan-
nemen, dat de grootere verzameling gezegden reeds bestond
en dat hiervan een excerpt gemaakt is, welk excerpt wij
dan nog in de Admonitiones bezitten. De aard der verhouding,
waarin de drie geschriften staan, doet ons dit laatste onwaar-
schijnlijk achten.

Indien de Admonitiones oorspronkelijk zijn, zouden wij
willen vragen, of wij dan in deze niet de ,puncta” bezitten,
door Florentius volgens Dier de Muden geschreven. Men heeft
tot nog toe algemeen aangenomen, dat zij dezelfde zijn als de
verba notabilia, welke Thomas ons nagelaten heeft. Hier-
tegen pleit, wat wij op p. 967 lezen: , Devotus et venerabilis
pater Florentinus dixif saepe ad socios suos et fratres”. Dit
kan in geen geval door Florentius zijn gezegd, en pleit tegen
zijn auteurschap. De verba notabilia uit den codex ven
Mgr. Van Vree kunnen evenmin dit geschrift nitmaken, daar
wij hier bij iedere nieuwe spreuk een ,item dixit” of een-
voudig .item” vinden. De codex ,Malou” wordt door dit
hezwaar niet gedrukt. Is bovendien onze beschouwing juist
en heeft deze codex aan den anderen ten grondslag gelegen,
dan pleit ook dit voor onze opinie. Allereerst heeft er dan
hestaan een verzameling van kernspreuken, door Florentins
zelf geschreven. Deze, die 11;1t.m1r|i_jk in den kring der broeders
een groote bekendheid hadden, werden langzamerhand uitge-
breid en aangevuld met andere gezegden, op verschillende
tijden en gelegenheden door Florentius uitgesproken.

Met zekerheid valt hier echter niets te bepalen. Of wij in
den codex van Malou de ,puncta” door Dier de Muden bedoeld
bezitten, dan wel, of deze niets anders zijn dan een
proeve van een.dergelifke verzameling als de twee andere,
door een der broeders gemaakt, kunnen wij niet beslissen.



121

Van de drie door ons genoemde verzamelingen (die uit de
Haagsche bibliotheek laten wij hier buiten rekening, omdat
zij samenvalt met die van Thomas) achten wij die, welke
door Malou uitgegeven is, de oorspronkelijkste, en daarom
met de meeste waarschijnlijkheid dezelfde als het oorspron-
kelijk geschrift van Florentius.

En hiermede meenen wij, dat wij ons hoofdstuk over de
schriftelifke werkzaamheid van Florentius kunnen eindigen.

Vergelijken wij Florentius in dit opzicht met andere broe-
ders, b.v. met den tweeden rector van het Ziwolsche frater-
huis, Theodoricus van Herxen '), die in menig opzicht zooveel
overeenkomst heeft met Florentius, dan kunnen wijniet anders,
dan zijne beteckenis als aunteur niet hoog aanslaan. Doch
dit geldt alleen den omvang en het getal van zijn geschrif-
fen. Want zoo wij op hun beteekenis voor den verderen
sehriftelifken arbeid der broeders letten, dan moeten wij 00k
in dit opzicht Florentius een eereplaats onder de broeders
toekennen, De twee voornaamsten onder de schrijvers der
proederschap Zerbolt en Thomas & Kempis hebben beiden
aan hun meest bekende werken Florentius' schriftelijken
arbeid ten grondslag gelegd. De Excerpta zijn nitgangspunt
en erondslag voor de twee Tractaten van Zerbolt en de
Admonitiones voor de Imitatio ).

——eeeee e

1) Een volledige lijst van Herxen's werken (anlthans zoo wij in het groote aantal
do poging om cen volledige opgave te doen mogen zion) geeft ons £ S, A, Trithe-
mius (de seriploribus Eecelesiasticts, Basil, 1404) noomt er viif: In toto psalterio, SBuper
aratione dominica, Super Ave Maria. De passione domini, Do moriendi desiderio.
In H. S A (fol. 1229 vinden wij de volgende: De cura infirmorum, Circa quod ver-
gatur oratio, Quomodo ambulandum est coram deo, De remediis quorundam adver-
gorum, Explanationes orationis dominicae, Expositio orationis dominicae, Eadem
sub compendio, Explanatio salutationis angelicae, De fide et XII rationibus fided,
qui fidem roborant, De articulis fidei, De vita Christiana, De flde Christiana, Dovotac
ot internae orationes, De regimine devotarum feminarum, Disputatio et objurgatio
cuiusdem qui detrahabat devolis pers nis

9) Vgl. Malou, L ¢, p. 334




VIERDE HOOFDSTUK.

Florentius’ persoonlijkheid.

In de twee eerste hoofidstukken *) van ons geschrift heh-
ben wij weinig omtrent den persoon van Florentius ?) gezegd.
Wij hebben daar zijn uiterlijke lotgevallen medegedeeld, en
omdat deze zoo nauw samenhangen met de hroederschap,
die hij stichtte, is in dit gedeelte de geschiedenis der broe-
derschap ten koste van Florentiug op den voorgrond komen
te staan. Daar wij bovendien de heerschende inzichten omtrent
het ontstaan van het fraterhuis niet konden deelen, hebben
wij ons tot een uitvoerige critiek genoodzaakt cezien en is
daardoor de persoon van Florentius nog meer, dan anders het,

1) Hot hoofdstuk over Florentiug® schriftelijke werkzaamheid lieten wij voorafgann,
omdat zijn geschriften ons den persoon lesren kennen en dos aan zijin karakteristiok
vooraf moeten gaan.

2) Thomas geeft, voordat hij zijn eigenlijke biografie begint, eenige woordspelingen
op den naam Florentins Radewiins, Wij willen deze aan zijn persoonsheschrijving
laten voorafgaan, omdat wij niet zouden weten, waar wij dit boeter dan hier kunnen
plaatsen. — De naam van Florentius wijst bij hem: 1o op zijn wetenschap, hij hoeft
bloemen (flores) der kennis verzameld; 2o op zijn liefde tot Christus, ,quia omnium
virtutum florem et castitatis amatorem secutus est™ In de derde plaats wijst zijn
naam op degenen, die hij tot Christus getrokken heeft. Zij waren als zoovele hloemen,
die hij verzameld had. Ook de naam Radewinus wekt Thomas® vernuft, Radewinus
doet denken aan: radius divinus. Deze radius divinus is Christus. Ook de Hollandscho
overzetting van dien naamr is eigenaardig. Radewijn bevat twee woorden: raad en
wijn. Florentins verliet de wijsheid (consilium, raad) van deze wereld, en ondery ierp
zich aan de geboden Gods, daarom smaakte hij den wijn der geestelijke vreugde.
(Vita Florenti., cap, 11 en III).




123

seval geweest zou zijn, op den achtergrond gedrongen. Dit
onwillekeurig en noodzakelijk verzuim willen wij in dit
hoofdstuk trachten te herstellen, door onze aandacht uitslui-
tend aan Florentius zelven te wijden, en wel Florentius,
zoowel wat zijn uitwendige verschijning, zijn doen en laten,
zijn gansche optreden, als wat zijn inwendig leven, zijn
karakter, aangaat. Allereerst willen wij dus Florentius
trachten te schetsen naar den uitwendigen, daarna naar den
inwendigen mensch.

In het vicarichuis was men des morgens reeds vroeg in
de weer. Des morgens te drie uur stonden de broeders op
en bhegonnen hun  dagelijkschen arbeid, n.. het copieeren
van hoeken Y. Aan deze werkzaamheid der broeders nam
Florentiug des morgens geen deel. Hij had de cewoonte op
dien tijd de Lebuinuskerk te bezoeken en aldaar de metten
te zingen ). In het koor nam hij een bescheiden plaats in. Den
zotel. die hem als oudsten vicarius toekwam, wilde hij
nimmer innemen. Hij vergenoegde zich met een der laagste
plaatsen —aan de linkerzijde. Voorzoover zijn zwakke
cozondheid en zwakke stem het hem toelieten, zong hij mede
in het koor. Zijn 0og was onbeweeglijk en met groote reve-
rentic op het altaar, waar het allerheiligste geborgen was,
gericht, zijn houding rustig, whardig, Tk kan mij niet onthou-
den hier eenige oogenblikken de indrukwekkende  figuur
van Florentins vol aandacht gade te slaan. [k zie hem voor
mij met zijn rijzige, tengere costalte, zijn donkere, rustige
oogen. Hij is geheel en al verzonken in een eerbiedig, aan-
dachtic zwijgen, de wereld om hem heen heeft haar invloed
en bekoring verloren, hij aanschouwt de onzienlijke dingen #).

————— et

1) Cf. Anal I, p. 70. In den ecorsten tijd stonden de broeders om drie uar op, latoer
te vier uur,
2y Anal, p. 13 en 14,
\ Over Florenting in het koor, cf. vita Florend., cap. X1, &




124

Zooals hij daar in die omgeving, op dat uur, in die klee-
ding staat, is hij een echt kind der middeleeuwen. Zijn
gansche verschijning past volkomen in het clairobseur van
dien tijd. Zijn uitgeteerd lichaam, waarvan wij alleen het
gelaat, dat door een versleten zwarte monnikskap ) voor-
treffelijk wordt omlijst, de handen, die uit de wijde mouwen
steken %), en de voeten, die door schamele sandalen
worden beschut, te zien krijgen, wordt gedekt door een
ruwe pij van grauwe stof, die met de tuniek en den hals-
mantel ?) zijne simpele kleedij vormen. Geen wonder, dat
zulk een gestalte als vanzelf alle lichtzinnigheid, ja alle
rumoer uit haar omgeving verdreef. TFlorentius’ aanwezig-
heid in het koor was voldoende om allen, oud en jong,
van alle Inidruchtige scherts terug te houden. Dikwijls
werd hij aldaar evenwel niet gezien, Allereerst, omdat zijn
zwakke gezondheid hem dit niet toeliet en dan ook, omdat
hij ongaarne en niet dan noode zijn huis verliet 4. Daarom
ging hij het liefst des avonds en des morgens, omdat hij
dan onopgemerkt over straat kon gaan. Onopgemerkt te
blijven, was voor hem een ware hehoefte. et hinderde hem
wanneer hij op straat gegroet of aangesproken werd. Meestal
liep hij peinzend, in zichzelf gekeerd, biddende over straat,

1) Over zijn kleeding cf. vita Florent., cap, XIT, 2. Het aldaar genoomde almutinm heb-
Len wij gemeend het best te vertalen door: Kap; Du Cange (i. v.) omschrijtt dit
kleedingstuk aldus: ,amiculum seu amictus, quo canonici ¢ iput humeros

2) Manica kan beteckenen: handschoen. Hier is het evonwel:
H. S. B vinden wij n.l. hetzelfde verhaal als bij 'f‘hl‘lll:lh‘{X”:I

{ue tegebant™.
een wijde mouw. In
) van een geostalijke,
die terwijl hij met Florentius stond té praten, druk bezig was met zijn ,manicac,
nune hic nune illue manus suas versando”, - Florentius zeide toen: w210, ik word
volstrekt niet zoo door mijn ,manicac” beziggehouden”, Daartoe waren zlj«te eon-
voudig. H. S, B spreekt hier van een mouw (fol. 106e), Daarom vertalen wij het hier
door mouw, hoewel het draaien met de handen bij Thomas ons aan een soort hand-
schoenen doet “denken. Ocok de beschrijving van deze manicae (pparvas et strictus
cum paueis nodis”) wijzen meer op laatstgenoemd kleedingstuk,

3) Caputium Du Cange: ,Allemanni seu Helvetii: Halsmantel.

4) Vita Florent., cap. XI, 1. Anal., p, 21,




125

slechts nu en dan een groet vluchtig beantwoordende. Op
feestdagen en bij de viering der mis ontbrak hij nimmer in
het koor. Dan had hij zijn schamele plunje verwisseld met
cen meer feestelijk gewaad, uit grooten eerbied voor het
sacrament 1. Florentius had behoefte aan eenzaamheid, aan
afzondering. Hij was geen man die zijn stem op de straten
verhief Met te
zamen in gemeenschappelijken arbeid of stichtelijke gesprek-

of van de daken predikte. de broeders
ken, cen effen en Kkalm, ingetogen, naar binnen gekeerd
leven te leiden was zijn ideaal. Aan den arbeid der broe-
ders kon hij slechts voor een klein gedeelte deelnemen, daar
hij de kunst van boeken copideren niet verstond. Zijn
taak bestond in het gladstrijken en linieeren van het per-
kament. Hij las de boeken, die de hroeders geschreven hadden
door en corrigeerde ze. Veel tijd voor deze werkzaamheid
had Florentius evenwel niet, want dag aan dag stroomde
or een aantal mannen en vrouwen tot hem, die troost of
raad van hem begeerden. Somtijds was de toegang tot Zijn
kamer door den gl'f'llt.l'ﬁll toeloop van menschen \-'t‘l':ﬂh‘l'fl.i‘ll
had hij geen gelegenheid  zijn getijden  te lezen #). Doch
dit niet alleen. Hij had zijn collaties met de broeders, de
scholieren en de devoten, en met de burgers der stad
Deventer in het algemeen. Dikwijls werden deze collaties in
de open lueht gehouden.  De toehoorders zaten dan op den
orond, waarschijnlijk in den tuin van het vicariehuis of het
latere eroote fraterhuis ®). Sommigen hunner schreven het-
ceen zij hoorden op, om het aan hun vrienden, die verhin-

1) Vita Florent,, cap. =1, 1 en &

oy Vita Florent., cap. XIV.

3) Twee
vozoten waren, wanneer doze

haalt, dat er ecnmail een man in

malen vinden wij van een put gosproken waarom of waarhij de broeders

collaties gehouden werden. Zoo, waar Thomas ver-
den ‘put viel. Deze kwam ochter op z{in beenon

terecht en werd zoo ongedeerd uit den put gehaald ( Vita Florent,, cap. XX). Van dezon

put

spreckt ook Dier de Muden (Anal, p. 33




126

derd waren tegenwoordig te zijn, te kunnen mededeelen. Diep-
zinnige vraagstukken besprak hij nooit met zijn hoorders.
Dit achtte hij schadelijk voor den eenvoud des geloofs.
Wanneer wij dit in vele opzichten onrustige leven gadeslaan,
kunnen wij ons begrijpen, dats slechts krachtige zelfverloo-
chening Florentius kon bekwamen tot zulk een bedrijvig leven,
dat hem telkens met de wereld, die hij ontvluchten wilde,
in aanraking bracht. Vroeger haalden wij reeds ecn gedeelte
aan uit een brief door hem aan Vos van Heusden geschre-
ven, waarin hij zijn smart over dit onrustig leven uit en de
stille rust der broeders in Windesheim benijdenswaardig acht?).
Niettegenstaande deze aanraking met de wereld om hem
heen hem stoorde in zijn eigenlijk godsdienstig leven, onttrok
hij zich nimmer aan deze taak: de menschen te troosten en
te bemoedigen. Zijn kamer, ja meer zijn hart, stond open
voor een ieder, die tot hem komen wilde. Doch niet alleen
stond de toegang tot hem voor een ieder open, maar hij
zocht ook zelf de ongelukkigen en armen in hun ellende op. De
namen der armen, die hij ondersteunde, had hij voor zich
zelven opgeschreven; voorzoover hij zelf niet helpen kon,
droeg hij de zorg voor hen aan een der broeders op. Dikwijls
zond hij aan behoeftigen zijn eigen maaltijd. In de maand
Mei, wanneer de kruiden, die hij noodig had, de meest gene-
zende kracht bezaten, verzamelde hij deze voor degenen, die
door booze zweren werden geplaagd, noodigde deze ongeluk-
kigen bij zich aan huis, bereidde met deze kruiden een ver-
frisschend en genezend bad, en zond hen, zoo gereinigd en
versterkt, naar hunne woningen terug. Eenmaal kwam er een
melaatsche tot hem. Zonder schroom zette Florentiug zich
naast hem neder en sprak vriendelijk met hem. Ook voor
de arme scholieren was hij buitengemeen voorkomend. Hij

1) Z. h. blz. 85.




127

hielp hen aan boeken, pennen, papier, inkt 1), trachtte
hun bij devote burgers een onderkomen te verschaffen #),
noodigde hen somtijds Dij zich aan tafel 3) enz. Fen klein
tooneeltie, ons door Thomas medegedeeld, teekent deze zijn
werkzaamheid zoo voortreffelijk, dat wij het hier in zijn
geheel willen laten volgen. Tenmaal bracht Thomas a Kempis
qan Johannes Bohemus het geld, dat hij hem voor het onder-
wijs schuldig was, en verzocht het boek, dat hij hem daar-
voor in pand gegeven had, terug. S Wie heeft u dit geld
gegeven?” vroeg Bohemus. LJIorentins, mijn meester,” ant-
woordde hij. ,Ga”, hernam Bohemus daarop, ,en breng het
geld terug aan Florentius, om zijnentwil zal ik het niet van
u aannemen.” ¥ Br is in Florentius’ liefdadigheid zoo iets tee-
ders, zoo iets bescheidens; tot de jeugdige scholieren buigt
hij zich met even weinig bewustheid over als tot de onge-
lukkicen en ellendigen.  Zijn liefde voor allen die in lijden
of smart gedompeld waren, is misschien wel te verklaren
nit zijn eigen lichamelijken toestand. Florentinsg wist, wat
het was te lijden.

Zijn gansche leven was, zooals ., S. B zoo treflend zegt,
sene  quellinge™ 5), Zijn overmatige ascese en zijn strenge
vasten hadden helaas! zijn zwak gestel ondermijnd. Het was
hem op het laatst niet meer mogelijk dezelfde spijze als de
broeders te gebruiken. Zijn verzwakte maag weigerde het
grove voedsel. Hij at daarom alleen in de keuken met den-
aene der broeders, die voor die week hen als kok diende ®).

e

1) Zie voor dit alles cap. XV en XV

9) ef, Anal, p. 23 en 24

a1 Vita Florent., cap. XV, 1.

4 L. C., cap. XXIV, 2,

b) Ald. fol. 121%.

@ Ook Florentius was, wanneor het zijne bourt was, werkzaam als kok. Iemand
zoile sonmaal tot hem: ,Waarom brengt i uwen tijd in do keuken door. Kan
iomand anders dit niet voor u doen;j en zou het niet beter zijn zoo gij naar do kerk

gingt?” Florentiug antwoordde: Ziin alle gebeden der broeders te zamen niot boter




128

Thomas werd dikwijls aldaar door Florentius ter maaltijd
genoodigd. Dan diende hij zijn hoogvereerden meester met
het weinige, dat hij behoefde 3. %56 streng had hij gevast,
dat hij bijna allen smaak verloren had en sSoms geen olie of
wijn van het gewone bier der broeders kon onderscheiden.
Meer dan eenmaal lag hij gevaarlijk krank, zoodat de broe-
ders vreesden hem te verliezen. Dan werden er hoden naar
de broeder- en zusterhuizen uit den omtrek gezonden met
het verzoek om voor Florentins te bidden, opdat God Zijn
leven nog wat sparen mocht 2). Eens Op een paaschnacht
lag Florentius in een zware ziekte, den dood nabij. Toen
kreeg hij eensklaps een visioen. Hij zag twee Engelen, den
een aan de rechter-, den ander aan de linkerzijde van zijn
legerstede. De eene Engel zwaaide een zwaard boven Flo-
rentius’ hoofd als wilde hij hem doodelijk treffen, De andere
hield hem terug en zeide: tref hem niet; hij zal niet ster-
ven. Na dit visioen gevoelde Florentins zich plotseling za6
krachtig, dat hij den broeder, die in hetzelfide vertrek sliep,
wekte, en tot hem zeide: Ik gevoel mij

beter, maak eenig
voedsel voor mij gereed,

Het is een bewijs van Florentins’ wezenlijke nederi

gheid,
dat hij dit visioen eerst later aan

een oom heeft medege-
ceeld, Hij liep er niet mede te koop, maar hield het voor
zich zelven ). Everhardus van liza, die bij iwlvr'u;:f-\';'lgll-lijlces
krankheid geraadpleegd werd, verklaarde, dat het hem een
raadsel was, hoe iemand, die zoo zwak van lichaamskrachten
was, zoo lang in het leven kon blijven 4),

—_—

Om zijn zwak

dan mijn gebed alleen. Terwijl ik hier ben bidden de broeders voor mij. Zoo heb ik
grooter voordeel, dan wanneer ik naar de kerk g
(Vita Florent., cap. XITII, 2y,

1} Ibid.

2) Vita Florent., cap. X VIII.

3) L. L, cap. XIX.

4) L. L., cap. XVIIT,

ing en daar voor mijzelven bad.”




129

gestel te versterken raadde Everhardus hem, en de broeders
die eveneens door hun onmatig vasten en arbeiden waren
verzwaki en uitgeteerd, aan eenig werk in de open lucht
te verrichten. Dezen raad volgde Florentins op ). Zijn onma-
ticheid in vasten en ascese was mede oorzaak van zijn
vroegen dood.

Zichier naar mijn beste vermogen Florentius naar zijn
uitwendige verschijning geteekend,

Wij zijn thans genaderd tot het aangenaamste en tevens
het moeielijkste gedeelte van onze taak, n.l de karak-
teristiek  van Florentius; — het aangenaamste gedeelte,
omdat men, na kennis genomen te hebben van zijn leven
en werken, dezen man liefgekregen heeft en gaarne zijn
beeld wil teekenen; het moeielijkste, omdat een persoon als
Florenting zich niet gemakkelijk laat beschrijven. Florentius
toch is een dergenen, dien men gezien en gehoord, in wiens
onmiddellijke omgeving men geleefd moet hebben, om- een
indruk van hem te ontvangen. Een kunstwerk moet men
cezien hebben, om den machtigen invioed van de harmoni-
sche Kleuren en lifnen op zich te voelen werken. Alleen hij,
die tegenover het kunstwerk staat, voelt als een machtige
betoovering over zich komen. Zoo ook Florentius, Er zijn
menschen, die door woord of daad, in schrift of beeld, nog
spreken, ook al zijn er jaren en jaren voorbijgegaan. Niet
alzoo Florentius, Zijn leven was in zich zelf gekeerd, niet
rijk aan uitwendige, schitterende daden, maar rijk aan stille
zelfverloochening.  Mij dunkt het zal dengenen, die hem
cokend en dus liefgehad hebben, moeielijk zijn geweest te
zegeen, waarom die man  hen zoo aantrok en hoeide. Zij
konden zoo weinig van hem verhalen, En als ze het deden,
zal het zeer zeker dikwijls teleurstellend voor hen geweest

1) H. S. A, fol, 90,




150

zijn. Zij konden anderen maar niet zeggen, waar het geheim
van zijn omgang, het geheim van zijn invloed in gelegen was.
En daarom vatten wij aarzelend de pen op. Hoe zal het ons
kunnen gelukken dezen man voor de oogen van anderen te
doen  oprijzen? wij hebben hem immers zelve niet gekend.
Wat wij van hem weten, hebben wij uit dezelfde it den
aard der zaak matte beschrijvingen moeten opmaken.
Willen wij in een woord zijn karakter teekenen, dan
zouden wij hem een harmonisch mensch kunnen noemen. Hij
muntte in geen opzicht uwit. Of, zoo hij uitmuntte, was
deze zijn voortreffelijkheid in het geheel opgenomen. Hij was
bedachtzaam, voorzichtig, overleggend, niet haastig. Reeds
bij zijn bekeering merkten wij dit op. Hij overlegde, nadat
hij Gerardus gehoord had, wat zijn deel zou zijn, zoo hij in
zijn wereldsch bestaan volhardde, een wereldseh bestaan, dat
zich niet door grove uitspattingen had cekenmerkt, maar
reeds vaor zijn bekeering effen en kalm, zonder veel rim-
pels was geweest. Aan deze hedachtzaamheid paarde hij een
cigenaardige volharding. Hij begon niet spoedig, maar wan-
neer hij begonnen was, liet hij niet los, ging hij voort, ceheel
overeenkomstig zijn latere vermaningen: ,Bezin eer gi
begint, maar wanneer gij eenmaal begonnen zijt, laat dan
niet los.” ,Zie toe, wat gij doet, waarom gij het doet, hoe
gij het doet.” LDenk na bij alles, wat gij doet en doe het
nimmer uit gewoonte” ). Als de pest in Deventer uithreekt,
verlaat hij de stad. Hij wist, dat het heerlijker was te
sterven in gevaar, dan uit bedachtzaamheid het gevaar te
ontwijken: toch ging hij ?), Een man van deze eigenschap-
pen is licht middelmatig. Hij kent geen hartstochtelijkheid.
Hij is kalm, overleggend, maar daarbij tevens koel. Zijn
hedachtzaamheid spruit  dikwijls  voort, is althans mogelijk

e
1) Verg. de verba notabilia van Thomas, XI, TIL

2) Zie zijn brieven bij Dumbar, Anal., p. 92 en 95




door gebrek aan liefde. Maar waar bedachtzaambheid, over-
leg, voorzichtigheid gepaard gaan met, ja voortkomen uit
de liefde des harten, daar zijn zij bewijzen van een zeld-
zamen zielenadel; daar wijzen zij op zelfbeheersching., Zoo
bij Florentius. Hij was buitenmate bedeeld met de gratie
van een liefdevol hart. Dit blijkt wel allermeest uit zijn
vermogen om onrustige, bedroefde harten te troosten. Men
wist niet hoe, maar Florentius kon troosten als niemand 1),
Als  vanzelf werden de harten tot hem getrokken; zij
gevoelden de weldadige sympathie van een medelijdend hart.
Het gespannen gemoed werd vrij en los in zijne tegen-
woordigheid. Waarom? Wist hij zoo roerend te spreken?
O neen, hij sprak weinig #); nimmer gebruikte hij vele
woorden. Maar men gevoelde het, dat hij de angsten des
harten verstond : hij was benanwd met hen. Herhaaldelijk
vinden wij melding gemaakt van zijn wonderlijk vermogen,
om het onrustig hart te bedaren. Ik heb het zelf meerma-
len ondervonden, is het welsprekend getuigenis van Thomas.
zijn vroegeren leerling ).

Wie wezenlijk zijn naaste liefheeft, vergeet hem niet.
Ook IFlorentius vergat zijn hulpbehoevenden niet.  Wanneer
de Meimaand kwam, ging hij genezende kruiden voor de
armen  zoeken. De voor .zijn armen” kruiden zockende
Florentius is een liefelifk beeld van de waarachtige, oot
moedige zich zelve niet zoekende liefde. Zijn milddadigheid
ging niet gepaard met een koud hart. Als zijn bedachtzaam-
heid kwam ook deze voort uit de liefde zijns harten, Dat
deze liefde geen natuurlijke goedaardigheid was, een wecke-
]i.i]\'lh'i'l. die,  omdat zij geen pijn en cllende zien kan, wel
helpen moet, Bk hieruit, dat hij bij zijn nederdaling tot

) ct. Vita Florents 4P~ Z1% & cap. XV, 3, cap. XVI, 2
Filorent., cap- XXV, 8,
XV, 8.

9 ef. Vil

3 ef. Vita Florent., caps




anderen, indrukwekkend bleef. Nimmer verloor hij zijn
cezag, zijn ontzag. Medelijden is dikwijls niets dan lafheid,
de vrucht van een zwak karakter. Ware dit bij Florentius
zoo geweest, nimmer had hij die natuarlijke indrukwekkend-
heid bezeten, die zonder te bevelen, altijd gehoorzaamd werd.
Als Florenting het koor binnentrad en de jeugdige clerici
iets deden, dat ongeoorloofd was, hielden zij vanzelf daar-
mede op. Zij wenkten elkander toe en riepen: ,sus, sus,
heer Florens komt” 1), Ook al zag hij niet naar mij, zoo
dorst ik toch in het koor mniet spreken, zegt Thomas,
z00 vreesde en eerbiedigde 1k zijn fl’»gmn\-’nrn‘di;__:]sr,-id, Ren-
maal kwam hij naar mij toe om met mij uit mijn boek te
zingen, ik stond als aan den grond genageld en dorst mij
niet verroeren 2). En niettegenstaande men hem vreesde,
had men hem in oprechtheid lief. ,Er is niemand”, zoo
getuigde eens iemand, ,dien ik zoo liefheb, en niemand, dien
ik zoo vrees, als heer Florens™ #). Mij dunkt, wij zeiden geen
onwaarheid, toen wij hem een harmonisch ontwikkelden
ceest noemden. Zijn liefde was geen weekheid. Zijn overleg
geen  koelheid. Zijn indrukwekkendheid geen hoogheid. Zijn
medelijden geen lafheid.

Fen weinig humor ontnam aan deze gelijkmatigheid haar
eentonigheid. Everhardus van Eza had dikwijls de gewoonte
zijn discipelen een slag in het aangezicht te geven, om hen
te vernederen. Hij zeide dan: ,Kerl blaest mij een busken.”
De broeder tot wien dit verzoek gericht werd wist reeds
waarvoor dat ,een busken blaezen™ dienen moest. Everhardus
caf dan een slag op de opgeblazen wangen. 'Toen Ever-
hardus eenmaal in Deventer kwam, zeide Florentins niets
anders tot hem dan dit ééne  kerl blaest mij een busken.”

1) I. S. B, fol. 105r.

2) Vila Floren!,, cap., X1, 2 en 3.
3 Vite Floren',, cap. XXII, 3




Everhardus deed wab hem gezegd werd; dit was Florentius
genoeg; €n hij trok de nitgestoken hand terug Y.
Lubbertus wilde eenmaal, toen Ilore ntius over een moeie-
ﬁ‘ﬂ{{". vraag uit de li!ll]‘__{t' bL'll]][fl 1, aan e hroeders hun
opinie vroeg, het eerst antwoorden, omdat hij de oudste
was. Florentius zeide toen tot hem: ,Meent gij, Lubbertus, dat
wij het niet weten, al zijn wij geen lnu:r::ll;un‘m of magistri” 2).
Aan dezen harmonischen geest paarde hij cen groote mate
van menschenkennis en wijsheid. Niet met iedereen ging hij
op dezelfde wijze om. Den eenen spad rde hij, den anderen tuch-
tigde hij, al naardat hij zag dat het noodig was. Lubbertus
en Johannes Kessel, twee zijner heste vrienden, Kon hij
onbarmhartig kastijden. Geen vernedering was hem te diep;
want hij wist, dat zij kracht bezaten, om die vernedering
te dragen en dat zi) voor hun opvoeding dienstig was. Wie die
kracht niet bezat, vernederde hij niet op eenzelfde wijze
en in eenzelfde mate. Een jonge broeder vroeg eens aan
Florenting, waarom hij hem niet even hard als Lubbertus
| Johannes Kessel kastijdde? Hij antwoordde hem, dat hij
het zou gedaan hebben, Zoo hij even krachtig van ceest als
LLubbertus en Johannes ware geweest %), Voor een pas bekeerde
achtte Florentius het een der grootste verleidingen, wanneer
hij zijn vroegere hekenden in de wereld nog eens wilde
hezoeken., Toch stond hij conmaal zulk een verzoek aan
iemand toe, Toen deze terugse keerd was, en aan vele geva-
ren had blootgestaan, ve rwonderde hij, door de ondervinding
celeerd, er zich over, dat Ilore nting hem zulk een verzoek
had toegestaan; hij vroeg daarom aan Lubbertus, waaroim
Florentius dit gedaan had. ~Omdat,” antwoordde deze, ,Flo-
rentins wist, dat gij nog niet goed zoudt kunnen berusten

) . 8 A, fol. 91r,
9 Vita Lubbert. 12
3 Vita Lubbert., 14




154

in “zijn wil, en zoo grooter zonde zoudt doen door niet te
gehoorzamen, dan door te gaan” ),

Een man met zulke eigenschappen toegerust, 1s bij uitne-
mendheid geschikt de leider te wezea van een broederschap
als de Deventersche. Zijn indrukwekkendheid maakte het
bevelen onnoodig en de gehoorzaamheid een vanzelfsheid ;
zijn  beminnelijkheid ontnam aan zijn gezag alle hardheid,
men hoog zich gaarne onder zijn arm; zijn matigheid en
zelfbeheersching bewaarden hem voor te zware eischen en
behoedden hem voor heftige uitvallen, die in één oogenblik
vernietigen, wat in vele jaren is geplant. Als Githe over
den machtigen, aangrijpenden indruk van den Straatsburger
dom nadenkt, vindt hij de oplossing van dit raadsel in de
zeldzaam  schoone vereeniging van »das Erhabene mit dem
Gefilligen.” Waar wij over Florentiug en het geheim van zijn
machtigen indruk op allen, die hem omgaven, nadenken,
komen ons telkens weer deze woorden van Gothe op de
lippen: ,das Irhabene mit dem Gefilligen”. Hoe groot die
indruk geweest is, kunnen wij opmaken uit hetgeen Wij
lezen in het ,leven van Theodoricus van Herxen” ®). Nadat
ons gezezd 1s, hoe Herxen door het gansche land bemind
was en allen tot hem kwamen. zegt de biograaf, dat het
was als oudtijds bij Florentius, Men noemde Herxen's huis
dan ook het huis van Florens, »DEr totam vitam patris
domini Theodorici confluere solent s ipsum, quasi fuisset
loco domini Florentii in Daventria” »Quasi dominus Flo-
rentins” dit was het hoogste en heste. wai men zich denken
kon. — Er was maar één Florentins, een beteren kenden
de broeders niet,

1) Vita Lubbert, 8,

2) Vgl IL 5. 4, fol. 108.




Admonitiones, zie Florentius.

Amilins,

dezelfde als Melys, blz. 45.

Amsterdam, (Petrus van) zijn bio-

Baenst,

Beek,

541

Bruun,

Calear,

(Echertus ter) ziin hiogralie

Brinckerinek, (Joh: mno suun hiogra-

erafie in H.S. B, blz. 45,

(Tacobus) schrijver der
Admonitiones, blz. 96,

in H. S blz. 45.

fie in H. S. A, blz. 44.
hij wil geen religious

Donkels, (Henricus) blz.
Euskerken,

lixcerpta, ie Floy

REGISTER DER VOORNAAMSTE PERSONEN EN ZAKEN,
DIE IN DIT GESCHRIFT

VOORKOMEN.

inova) te Deventer, hlz. 68,
noot 1.

(parva) te Zwolle, niet het
huis. van Henricus van
(+touda, blz. 66, noot 3.
(pro mediocribus) zie Albor-
tus van Calear.

68. noot 1.

U‘l;ms van) collaties.,
blz., 45,
‘entius,

worden, blz, 72. Eza, (Eve |I|.m!us van) zijn biografie

oederschap, haar ontstaan blz.

hHl vlgg.
critiek op de tradi-
tie Busch, blz. 506
vigg,
hoe zij fraterhuis
wordt, blz. 62 vigg.
heteekenis van de
1306 uitgevaardigde
declaratie in dezen,
hlz. 78.
haar werkzaamheid
onder de scholieren,
hlz, 65 vigeg,
(Hi'lltilliw ziin biografie in
1. B, blz. 45.

(Albe 1‘111»4 van) zin jeugd,
||]/ f..a
het domus pro mediocribus
door hem gesticht, blz, 66,
noot 3.

Doetichem. (Rutgerns van) blz. 66,

Domus,

noot o,
(maior) te Zwolle, blz. 66,
noot .

in H. S. A, blz, 44

zijn bekeering, blz. 50, noot 2,
door  de  broeders gevreesd,
hlz. Gl.

IH:ll e ]ll'lll‘l](‘l'.‘~ ]I:llldl'llzlt']w'itl
varrichten, blz. 129.

lorentius, \\‘nnl‘llh[n‘lingl‘1| op "'-i.i”

naam blz. 122, noot 25
ziin geboorteplaats Go-
richem of Leerdam biz,
48, zijin komst en vortrek
te Praag blz. 49, ziin
niterlifk voorkomen hlz,
44, ‘,{i'ill bheteoakenis voor
het ontstaan der brooe-
derschap blz. 60 en 61,
niet dezelfde als Rodi-
ginus blz, 69 en 70, wij-
ding tob priester blz, 74,
keuze tot rector blz. 7H
vige,, zijn heteekenis bij
en voor destichting van
Windesheim blz. 84, zijn
schriftelijke werkzaam-
heid hidst. I alge-
meene opgave van zijn
hekende werken Dbl




93—97, het ééne verlo-
ren geschrift terugge-
vonden blz. 97, beschrij-
ving van den uitwendi-
cen toestandblz. 98 —99,
inhoudsopgave hlz. 99 —
102, vergelijking met
het Tractatulus blz, 102
—106, het Tractatulus
bevat weinig oorspron-
kelijks blz. 106, verge-
lijking van het manu-
script met de twee trac-
taten van Zerbolt blz
107 —110, Zerbolt steunt
en op het Tractatulus
én op het manuscript
blz, 111 én 1]’_]_, heteo-
kenis van dit geschrift
voor de schriftelijke
werkzaamheid der broe-
ders in het algemeen
blz. 112, de verschillende
redacties der verbanota-
bilia met elkander ver-

oeleken blz, 115—119,
de  Admonitiones oor-
spronkelijk — Dblz, 120,

persoonsheschrijving
hidst. IV.

Gerardus Magnus, zijn godshegrip
blz. 6 vlge., deconscientie
bij hem blz, 8 en 9, zijn

. anthropologie  blz. 11
vigg, zijn kerk- en sacra-
mentenleer blz. 20 vige,
zijn plaats in de geschie-
denis der middeleeuwen
blz. 30 en 31, zijn prac-
tisch-zedelijke beginselen
blz. 8237, zijn verhou-
dingtothetkloosterleven
en de wetenschap blz, 38
vige,, zijn  biogratic in
H. S. B blz. 45, het verbod
om te prediken ingetrok-
ken blz 50, noot 3, invloed
van zijn geestesrichting
op de broederschap blz.
G2, vlgg.

Gouda, (Henrigus van) zijn biografic

in H. S. A, blz. 44, zijn werk-

zaamheid in Zwolle blz. 66,
(zie parva domus).
Groda, (Petrus van) blz, 68, noot 1.

Hattem, (Johannes van) zijn biogra-
fie in H. 8. A, blz. 44,

Herxen, (Henricus van) verlaat de
school te Zwolle en wordt
frater, blz. 71.

Herxen, (Theodoricus van) wil geen
religieus worden blz. 65,
lijst van zijn geschriften
blz. 121, noot 1, zijn groote
roem hlz, 134,

Kessel, (Johannes) zijn biografie

en uittreksels nit zijn col-

latién, blz. 45.

Melys, zijn biografie in H. S. B,
blz. 45, dezelfde als Amilius
blz. 45,
Mever, (Bernardus) blz. 71.
Meyvnaldus, de stichter van het
eroote  fraterhuis te
Zwolle, blz. 66, noot 2.
Muerza, (Toorn van) blz. 75,
Muden, (Kolof van) zijn biografie in
HIESMBR bz b

Nijmegen, (Wilhelmus van)legateerd
het manuscript, waarinde
Excerpta voorkomen aan
de zusters te Diepenveen,
blz. 98.

Onderwijs. de werkzaamheid der
broeders in dit opzicht
blz. 65, de bheteckenis
van deze werkzaamheid

i)

voor de devotie blz. 73.

“f\_‘\'liil]r]ll.‘-&. l]l| '\‘q-|'|{|;n])[ oen |||][-\

aan . eynaldus blz. 66,

noot 9.

Rodiginus, zie Florentius.

Runen, (Zwedera van) bronnen vool
haar leven blz. 87, noot 1,
zij ruilt haar huis met dat
der broeders, deze ruiling
ceschiedt in het jaar 1391,
blz. 87.




Schoonhoven, (Arnoldus van) zijn
biogratie in H. 5. B,
hlz. 45,

Sl.h”””hn\'L‘HT I‘('li]]l_'kt‘l't van) wordt
presbyter, blz. 91.

Tractatulus devotus, zie Florentius
op zijn  schriftelijke
werkzaamheid,

Tyleta, (Lambertus van) blz. G8.

Verba Notabilia, zie Florentius op
ziin schriftelijken arbeid.

Vianen, (Jacobus van) zijn biografic
H. 5. B, blz. 45, wordt tot
rector van het Meester

Geertshuis benoemd ingeval
Brinckerinck sterft, blz. 91.

Windesheim. zijn ontstaan blz 79,
vigg,, gaal aan het
fraterhuis vooraf,
blz. 81.

Witto, broeder van Meynaldus, blz,

" 66. noot 8.
Zuetelicus, (Christina) zuster van
Florentius, hlz. 48.
Zullen, (Zerbolt of Gerrit van) zijin
biografie in H. S. B, blz. 45,
ziin schriftelijke werkzaam-
heid zie Florentius, aldaar.







STELLING EN.







STELLING EN.

Gerardus Magnus was Thomist.

[1.

De traditie van Johannes Busch over het ontstaan van
de broederschap is onhoudbaar,

I11.

Het Klooster te Windesheim is de ecigenlijke stichting

der devoten te Deventer.
[V.

et oorspronkelijk doel der Franciscanerorde was arbeiden

on dienen.
V.

Waar Anselmus in zijn satisfactieleer de verdienstelijkheid
van het werk van Christus in rekening brengt, maakt, hij

de satisfactio overbodig.




EVeld

In den strijd tusschen de Port-Royalisten en de Jezuieten
vinden wij den ouden strijd tusschen de Thomisten en de

Scotisten terug.

VIL
In de paradijsgeschiedenisis de o11ma 2 niet oorspronkelijk.
VIIL

In Jes. XLIL: 7 vertale men r_‘tfsat) door het Latijnsche

gerundivum.
IX.

De beteekenis door Amos, Jesaia en Micha aan Jeruzalem
toegekend, is een bezwaar tegen de hypothese Graf-Kuenen-

Wellhausen,

K
-

De door Becker (Studién und Kritiken, 1889, Uber die Com-
position des Johannesevangelivims), voorgestelde omzetting van

Johannes 5 en 6 verdient aanbeveling.
XI.

Terecht leest Dr. Harting (Verstagen en Mededeelingen der




145

Kon. Acad., afd. letterkunde, 2¢ reeks 9e dl) in Johannes

VIIL: 57 met den Sinaiticus: zei *Apocdn tweaxs 63
XL
2 Cor. VI: 14 —VII: 1 is geinterpoleerd.
XIIIL

De aesthetische moraal zal nimmer het plichtsbesel in

den mensch kunnen verklaren.
XI1V.

Het pessimisme van Von Hartmann is minder dan dat

van Schopenhauer in de Ethiek te wraken.
XAV

De psyehologische theorie is op zich zelt niet voldoende

tor verklaring van het geweten.
XVL

Aan het pantheisme behoort de definitic van God als het

hioogste zijn.




144

XVIIL.

Yodsdienst en staat waren bij Grieken en Romeinen ver-

honden, maar niet op gelijke wijze.

XVIIL

De praktische theologie is noch hoofd- noch onderdeel van

.

wetenschappelijke godgeleerdheid.















http://www.tcpdf.org

