
Eene bijbelsch-theologische studie over barmhartigheid

https://hdl.handle.net/1874/254082

https://hdl.handle.net/1874/254082


???



??? i . . \'.if:-:" â–  "f:\'^ t?? â– . \'mm-:. â–  r ^w â–  ; . â€? VW\' .A- \'... â– â–  . â€? - f .iV". .-Â?.Tfc" A



??? r tÂ? - m it m m



??? 991 ... â–  -i?Ÿ



??? EENE BIJBELSCH-THEOLOGISCHE STUDIE OVER BAR MHARTIGHEID



??? -i . ...



??? EENE BIJBELSCH-THEOLOGISCHE STUDIE OVEIl BARMHARTIGHEID PROEFSCHRIFT TKH VEnKIUJGING VAN DEN GKAAD VAN ND J.. Jj iliJ AAN DE _fllJKS-pNlVERSITElT TE PtRECHT, NA MACIITIOINO VAN DUN IIKCTOH MAUNIHCUÂ? D^ W. L. P. A. MOLENGRAAFF, lIlMKlLimAtll IS tK FjtrULTHIT Â?U llKlHTIUItl.t>linil(lll, Y??I.UKNS IJESLUIT VAN DKN SENAAT DEll UNIVERSITEIT T?‹UKN l)K lIKDKNKINaKN VAN DU FACULTEIT DEK (J ODG E J.EEKDll EI 1) TK VKIIDKIHOKK op Vrijdag 12 Juni 1903, des namiddags tc 3 uur, HENDRIK EYERT ?œIJSBERT VAN DE MEENE, Geboren tc DOETINCHEM. â€?^????J-Â?\' U T U KC II T,J. VAN HOEK HOVEN, im s â€” i x â€?-w.fviÂ?Â?\'



??? : â€? â–  r rv m m I â€?â– v ??k; Vv . r ; k / ?„. -. I -r^.y f



??? OPGEDRAGEN AAN MIJNE OUDER S-



??? â€? wm â€? "â– â€?vfSli â– â€? \' â– .\'.\'â€?Â?ii Kt??\'" â€?â€? r J... \' â€? \'V? â– 



??? VOORREDE. Aangename herinneringen zijn het, die in mij opkomen,ivanncer ik aan mijnen academietijd, ic Ut rccht door-gebracht, terugdenk; cn dat vooral om dc vele cn velerleicolleges van bekende leermeesters tvclke ik heb mogenvolgen. Om van andere niet tc spreken, denk ik aan dcaangename cn op-A^ckkcnde colleges van toijlen ProfessorMoltzer. Ik denk aan dc verhtvikkclijkc nrcn onder ntvgehoor. Hooggeleerde ^^\\n der Wijck! Het valt mijmoeilijk ie zeggen, toai mij in inv ondcrxoijs meerboeide: dc diepe wijsgeer ige gedachten of dc aantrekkelijketvijze, 7vaarop gij deze ontivikkeldct. Naar u te luisteren. Hooggeleerde IToutsma! tcv/j mijeen genot. Ik vond in uxc ondenvijs cencn schat vanâ€?tvetenschap, -.vaarvan ik veel nut heb gehad. Met genoegen denk ik terug aan het ondencijs van\'d<ijlen Professor Cramkr, cn niet minder aan dat vanden helaas! zoo vroeg overleden Professor Kleij.v. Hoelegde ieder lesuur, door hem gegeven, getuigenis af vaneene groote geleerdheid! Hooggeleerde Lamers ! U\'M zooveel omvattende kennisop zoo ruim veld van ^vetenschap, U7cc scherpzinnige namv-keurigheid in het toetsen van verschillende

mecningen. A



??? en daarbij tiwe imponeerende kalmte tegenover den tijde-lijken stand van het wetenschappelijk onderzoek warenalleszins geschikt, om jeugdige a. s. godgeleerden ver-tro??iwen in ie boezemen voor Imn studievak. Gij hebt071S geleerd, het wetenschappelijk onderzoek niet te vreezen,maar te zoeken. Hooggeleerde Valeton! Voor zoover dit mogelijk is,meen ik uwe lessen â€žvoraussetznnglos" gevolgd te hebben,en ik erken het dankbaar, dat ik door u eenen blik hebleeren slaan op het Oude Testament, die zoo schoon enbevredigend als hij is, toch tegelijk ook steeds onbevredigden onafwendbaar daarop moet gericht blijven. De studie van het Oude Testament toch neemt schieronmetelijke grenzen aan. Dingen, die eeuwenlang ver-borgen zijn gezoeest, konten aan het licht. En dat wijnu van dat wetenschappelijk onderzoek kunnen genieten,wij hebben het allermeest aan u te danken. Doch datwij dat z???? kunnen doen, dat ons geloof in dc leidingenGods daardoor te meer versterkt en verruimd moetworden, dat is eene vrucht van uw onderwijs, waarvoorik 71 hier gaarne mijtten xuarmen dank betuig. Hooggeleerde Baljox! Hooggeachte

Promotor! Ikgevoel mij zeer aan 7t verplicht. Met groote vriende-lijkheid zijl gij mij tegenioet gekomen. Dat het mijnvoorrecht niet is gex??cest, 7C nog i/i tnijnen stude/itentijdals Professor te kennen, heb ik onder dc samenstellingva7i dit proefschrift meiiiginaal betreurd. In Â? toch hebik den /nan leeren waardeercn, die dc k/nist verstaat,zijne leerlingen aatt het werk tc zetten, en dat door ccnenkel woord. Dit boekje evenwel legt cr ruimschootsgetuigenis van af, dat meti ook zonder 7iw mondelitigonderwijs uw leerling worden kan, n. l. door middel van



??? Jixce geschrevene werken. Deze â€” en \'zij zijn nietweinige â€” heb ik, voor zooveel mij noodig was, dan ookmet vrucht en veel genoegen geraadpleegd. Hartelijkdank ik u voor uwe wekvillcndheid, om als mijn promotorop te treden, en voor de vele moeiten, welke gij udaardoor voor mij hebt getroost. Met bescheidenheidblijf ik mij gaarne in uwe voortdurende vriendschapaanbevelen. Hooggeleerde Van Veen ! Slechts enkele malen heb ikhet genoegen gehad, uw college bij te wonen, doch datwas voldoende voor mij, om de helderheid en duidelijkheiddaarvan tc waardeercn. Hooggeleerde Cannkgieter ! Met belangstelling heb iksteeds uwe lessen gevolgd. Uwe logische ontwikkelingvan de beginselen der Gereformeerde Theologie dwongals van zelf tot luisteren. Uwe voordrachten ox\'cr degeschiedenis der Vadcrlandschc Kerk waren even leerzaamals schoon. Dat dc geloofsvoorstellingen het corrcctiifder wifsgecrige gedachte niet kunnen ontberen, is onsniet het minst door uw onderwijs duidelijk geworden. Hooggeleerde Van J.eeuwen! Mijne ervaring in dcEvangeliebediening heeft mif reeds geleerd, dat uwonderwijs in de meer practischc vakken

voor mij nietzonder vrucht is geweest. Groote nauwkeurigheid wistgij tc paren aan bezadigde geleerdheid, hetgeen onsvertrouwen inboezemde, en ons deed gojoclen, dat het uie doen was om het wezenlijk belang der NederlandscheHervormde Kerk. Moge de rusttijd, die straks voor uzal aanbreken, nog lang van veel zegen zijn voor onzeKerk! liet is mij eene behoefte, hier ook ecu woord vau dank



??? ie richten tot ti. Zeergeleerde Bronsveld! Het door ugegeven privatissinmvi was niet alleen leerrijk, maarook interessant. Wat mij bovenal aantrok, ivas uwezichzelve steeds gelijkblijvende vastberadenheid, die denman van overtuiging en rijpe levenservaring kenmerkt.Moogt gij uwe gaven en krachten nog langen tijd voorvelen ter milde beschikking kunnen stellen! Ten slotte past het mij, de WelEdele Heeren Bleekercn Delsman, bibliothecarissen van de bibliotheken derVereenigde Doopsgezinde Gemeente en der EvangelischLuthersche Diaconie te Amsterdam, te bedanken-voorde hulpvaardigheid, waarmede zij mij tot genoemdebibliotheken den toegang verleenden. Van laatstgenoemde bibliotheek, speciaal over Armen-zorg, welke zeer belangrijk belooft te worden, vindt debelangstellende lezer een kort verslag in de â€žKerkelijkeCourant", jrg. 1901 , 39. Ovkk-Lanoiik??kk, ,, ,, II. (1. V. d. I\\I. 35 Mci 1903.



??? INHOUD. bitjt. INLEIDING........................................................Â? HET OUDE TESTAMENT. I. ISRAKI^ VOORGESCHIKDKNIS................................5 II. ISRAELS CODIFICATIE....................lo I. Sl.avcn........................10 a. VrcciiulclinRcn..........,..........17 3. Weduwen cn Wcezcn.................ao Armen........................at III. ISRAELS PROFETIE.....................a8 Ainos..........................29 Iloze.!..........................3\' Micha..........................33 Jczixja. ........................... Zcfanj.a............................ Jcrcmia........................... .................................38 ................................... Deulcro-JcMj.i......................... II.ijlgn??, ................................. .................................... Jon.\'i..........................Al IV. ISRAELS ................................. Eini-Nch.-Kronick........................ Esther............................ ................................S3 ............................ T T I Ruth...........................58 Jol)............................59 ...................................60 ................................. Spreuken........................



??? Illlljl. V. APOCRYPH?‹ GESCHRIFTEN\'................ 69 Jezus Sirach...................... 69 Tobit......................... 73 npTi, mO?..................... 77 HET NIEUWE TESTAMENT so I. DE EVANGELI?‹N............................................85 1. Jezus\' gemoedsgesteldheid......................85 2. Jezus\' daden........................................90 3. Jezus\' woorden......................................92 4. Jezus\' eisch.....................103 5. Jezus\' kritiek cn polemiek..............106 II. DE OUDSTE CHRISTENGE.VIEENTE TE JERUZALEM . ... m 1. Dc gemeente....................iii 2. Karakter van het Evangelie van Lucas cn van de Han- delingen ............."........ 115 III. DE BRIEVEN............................120 1. Paulinische Brieven.................120 a. Liefdegaven..................125 b. Slaaf en Heer.................128 2. De Pastora.ilbrievcn.................131 3. De brief aan de Hebrc??rs...............133 4. Dc brief van J.icobus.................134 5. De Petiinische Brieven................136 6. Dc brief van Jud.-is..................136 7. De Johannc??sche Brieven...............136 DE OPENBARING VAN JOHANNIiS..........138 IV. ANDERE OUD-CIIRISTELIIKE GlilSCIIRIFrEN........i.,o De brief van Barnabas..................140 . De Pastor

van Ilcrmas..................i.}t De Didache..............................................143 BESLUIT.............................145 STELLINGEN.........................155



??? INLEIDING. Er zijn in onzen tijd vele vraagstukken, als: het vraag-stuk van den arbeid, het vraagstuk van de armoede,hot woningvraagstuk, het vrouwenvraagstuk enz., welkein ?Š?Šn woord onder dc benaming â€žhet sociale vraagstuk"kunnen worden samengevat. Dit vraagstuk, in den loop der eeuwen onder ver-schillende gedaanten optredende, moge reeds zoo oudzijn als de wereld, het is evenwel niet te ontkennen,dat het in ons hedendaagsch cultuurleven een inter-nationaal , massaal en chronisch verschijnsel is geworden,waarmede zoowel Staat als Kerk, Wetenschap en parti-culier initiatief zich bezig houden (Waldeck-Rousskau,Questions Sociales, 1900; d\'Haussonvillk, Etudes Soci-ales, 1895; Maximk du Canu\', La charit?Š priv?Šc a Paris,cd. 1896; Lko XIII, Encycliek: Rerum novarum).Niet het minst belangrijk is die zijde van het vraag-stuk, welke ccn voorwerp van aanhoudende zorg cnbelangstelling is voor do Christelijke barmhartigheid cnde algemeene liefdadigheid. Humaniteit cn Christelijkgeloof beide, elk afzonderlijk of in vereeniging, strevener naar, den nood der armen cn de ellende

vanvelerlei behoeftigcn cn ongclukkigen weg to nemen ofalthans te verzachten, in overeenstemming met het



??? woord van Augustinus (de civ. dei, g, 5): â€žMisericordiaest alienae miseriae in nostro corde compassio, quautique possimus, subvenire compellimur". Wij behoeven slechts een der vele â€žWegweiser",â€žNachschlag"-, of â€žAuskunftsb??cher" voor de grooteSteden, â€žAlmanakken", â€žTijdschriften" en andere schrif-turen , welke over de Liefdadigheid handelen, ter handte nemen, om te zien, welk eenen reusachtigen omvangdeze heeft aangenomen, en hoe zij zich zelve tracht teorganiseeren (men zie o. a.: Londejier Charities Registerand Digestmaandel. tijdschr. uitgeg. door de Londen-sche Charity organisation society, Low\'s jaarlijksch enalphabetisch Handbook to the charities of London\', deAmerikaansche Directories of charitable and beneficentorganisations\', het door het Office central des Institutionscharitables te Parijs uitgegeven: Manuel des oeuvres\',â€ž Verhandelingen\'^ van verschillende congressen (Lyon,1894, congres national; Amsterdam, 1891, sociaal con-gres); Tijdschrift voor Arn/Cfizorg^ jaarg. 1900,4= jaarg.: Tijdschrift voor Armenzorg cn Kinderbescher-mingweekblad; Het Nederlandsche Diaconaat iÂŽ

jaarg.1900, Maandblad, gewijd aan den arbeid der dienendeliefde; E. M??nsteruerg: Zentralstellen f??r Armenpilegeund Wohlthiitigkeit, 1897; Ii. S.missaert, Overzicht van,het Nederlandsch Armwezen, Haarlem 1901; DiaconaalCorrespondentieblad, uitgaande van de Diaconale Confe-renties der â€žGereformeerde Kerken" in Nederland). Dat de nood in de groote centra van verkeer hetgrootst is, ligt voor de hand, en is eene zaak vanalgemeene bekendheid (Cii. Bootu, Life and Labour ofthe people in London, 1892â€”97, 9 Vl.s.; G. R. Sj.\\is,How the Poor Live; and Horrible London, 1898;



??? George Haw, No room to live, igoo, eerst artikels-gewijs versehenen in de â€žDaily News"). De â€žoplossing" van het sociale vraagstuk is eenezaak van algemeen belang, en wordt daarom dan ookin boeken, tijdschriften, dagbladen, vereenigingen envergaderingen besproken (A. Kuvper, Het socialevraagstuk en de Christelijke religie, 1891 (rede);J. V. de Groot, De sociale zending der Christelijkeliefde, 1898 (rede)). Aan geschriften over liefdadigheid ontbreekt het danook allerminst. Wat mij evenwel aanleiding heeftgegeven, aan dit onderwerp mijn academisch proef-schrift te wijden, was de overweging, dat thans bijnaiedereen, te pas of te onpas, wanneer hij zijne inzichtenten beste geeft over de wijze, waarop de vele maat-.schappelijke nooden kunnen weggenomen worden, zichvoor zijne meening beroept op den Bijbel. Hier geldt het ook: â€žIeder ketter heeft zijn letter",on gelijk men in den tijd der heftige theologischetwisten elkander met losse uitspraken dcs Bijbelsmenigmaal trachtte af te maken, bijna evenzoo poogtmen nu, waar het hot sociale vraagstuk geldt, dentegenstander met teksten dood te

slaan. De programma\'s van partijen en groepen geven aan,of- en in hoeverre men zich de Heilige Schrift totrichtsnoer kiest, en het epitheton ornans â€žChristelijk"tc zien prijken is geen zeldzaamheid. (Vgl. b. v.â€žChristliche Arbeiterpartei" (von Waldeusee c. s.),â€žChristian Socialists" (Maurice, Kingslev, Cari.vle,IIeaolam c. a.), â€žSoci??t?? Chr??tienne Suisse pour l\'??co-noniie sociale", 1899 Gen?¨ve). Nu heeft zeker ieder het rccht, zich op den Bijbel to



??? beroepen, mits hij het doe met kennis van zaken enop eene eerlijke wijze. Aan Bijbelsche studi??n ontbreekthet in dezen ook niet (F. Buhl, Die sozialen Ver-h?¤ltnisse der Israeliten, 1899; Von Dobsch??tz, DieUrchristlichen Gemeinden, sittengeschichtliche Bilder,1902). Hier komen ook vooral in aanmerking boekenover de Ethiek van Oud en Nieuw Testament (Fl??gel,.Sittenlehre Jesu, 1887; Rau, Ethik Jesu, 189g; VonSoden, Ethik Faul., Z. f. Th. u. K. 1892 II, 2; Palmer;Die Moral des Jacobusbriefes, Jahrb. f. D. Th. X;G. Hoenicke , Die sittlichen Anschauungen des Hebr?¤er-briefes, Z. f. Wiss. Theol. 1902, I, S. 24â€”40; E. G.Steude, Die christlichen Liebeswerke eine wirksameApologie des Christentums, Bew. d. Glaub. 1901, 12,8.449â€”466; Lazarus, Die Ethik des Judenthums, 1899, e. a.).Doch, voor zoover mij bekend is, ontbreekt het aanafzonderlijke geschriften, welke zakelijk de Bijbelschestof over het betoon van barmhartigheidâ€”liefdadigheidbehandelen of te zamen brengen (E. F. Dissel, Spe-cimen practico-theologicum inaugurale dc charitateChristiana, doctrinae oeconomico-politicae non adversa,1856). Daarom scheen

het mij niet geheel overbodigtoe\' mijne spade in dit braakland te zetten, en datniet, om als een soort baanbreker voor de ontginningop te treden, maar om door een weinig omwoelen vande oppervlakte, mijzelven eenigszins op de hoogte tebrengen van de gesteldheid en de vruchtbaarheid vandezen bodem. Het onderzoek naar de betooning vanbarmhartigheid in het Oude Testament, oorspronkelijkals eene inleiding bedoeld, groeide onder de bewerkingtot een hoofddeel aan.



??? HET OUDE TESTAMENT. I. Israels v????rgeschiedenis. Dc in het O. T. meest gebruikelijke woorden teraanduiding van het begrip â€žbarmhartig" zijn: am (Pi.) l:?\'?\' l??\' (Impf.), n??D. Wij hebben echter niet slechts met woorden cn begrippente doen, maar ook met feiten cn handelingen, welkegetuigenis afleggen van het liefderijk, medelijdend hartder handelende personen. Uit den aard der zaak vloeitvoort, dat wij de beoefening van dc sociale deugd derbarmhartigheid niet moeten zoeken in dc geschiedenisvan Israels voorvaderen, d. w. z. in den tijd, voordatIsrael, als volk, bekende, dat Jahwe zijn God was(Moz. 12: 10). Israels voorvaderen worden ons alsnomaden gcteckend, wier levenswijze overeenkwammet het leven, zooals dat nog heden de Bcdouincn vanSyri?? cn Arabi?? leiden (J. J. P. Valkton Jr., DieIsraeliten, in Cuantepie dk i-a Saussave\'s Lehrb. d.



??? Relig. Gesch. Aufl. 1896/97). Familietraditie enstamverwantschap zijn onder hen sterke drijfveeren , omhet gemeenschapsleven te bepalen. Gemeenschappelijkegodsvereering is voor de familie de sterkste band,welke ook de slaven des huizes mede omsluit (Gen.17: 9â€”13). Jegens stamverwanten is men voorkomend,vriendelijk (Gen. 13: 8), gastvrij voor reizigers (Gen.18: 3 vv. ig: 1; Richt. 19: 23), voor vreemden onver-schillig, wraakzuchtig tegenover den vijand (Gen.4: 16â€”24). De bloedwraak speelt eene groote rol. In de familieaangelegenheden werken verschillendemotieven, van welke het niet altijd gemakkelijk is,het zedelijk karakter te bepalen. Jalousie drijft Sara,hare zwangere slavin Hagar het leven bitter te maken(Gen. 16: 6), en het erfrecht beslist daarna de uitdrijvingder slavin met haren zoon (Gen. 21: 10â€”12). Ezau,zinnende op wraak tegen zijnen broeder Jacob, wilmet de volvoering daarvan wachten tot aan den doodzijns vaders (Gen. 27: 41). Ruben treedt voor Jozefin de bres, en redt hem het leven met dit argument:â€žhij is onze broeder, ons vleesch" (Gen. 37: 27). Optreffende wijze beschaamt Jozef de vrees

voor zijnewraak bij zijne broeders (Gen. 50: 20, 21). Als eenezeer natuurlijke zaak wordt ons verhaald, hoe de dochtervan den Pharao medelijden had (bbnni) met hetschreiende kind Mozes (Exod. 2: 6), Evenzoo spreekthet vanzelf, dat bij Salomo\'s beroemde rechtspraakhet hart der ware moeder ineenkromp (n^?œSm PJD32)bij de gedachte, dat haar kind in stukken gehakt zouworden (I Kon. 3: 26, II. Schultz, Die Beweggr??ndezum sittlichen Handeln in dem vorchristlichen Israel,in Theol, Stud. u. Krit. 1890, S. 7â€”59).



??? Tusschen Israels woestijnreis en het optreden derschrijvende profeten in Israel liggen een zeventaleeuwen, tijden van strijd en worsteling. In dien tijdis Israel van een zwervend een akkerbouwend enhandeldrijvend volk geworden, en heeft den invloedvan de hem omringende cultuurstaten Phoenici??, Egypte,Syri?? en Babyloni?? ondergaan (I Kon. 5: 25; 20: 34(Syrische wijk in Samaria), 3: 1,9: 16; 10: 28; Â?4: 25;I Sam. 8: 7â€”10; Amos 3: 12; 6: 4; Ezech. 27: 16 vv.).Het tijdvak der Richteren was voor Israel een wordings-proces, een â€žstruggle for life" tegen de Kana?¤nietischevolksstammen. Het laat zich begrijpen, dat deze zichniet zonder slag of stoot lieten verdringen. Bloedigebotsingen en oorlogen bleven niet uit. Israel voerdede â€žoorlogen des Heeren". In dien tijd van strijd nu heeft Israel Jahwe leerenkennen als eenen â€žkrijgsman" (Exod. 15:3; Richt. 5, 23;Dt. 33: 2). De oorlogsgebruiken waren ook onderIsrael, gelijk onder de andere volken der oudheid,wreed. De uitvoering van de verschillende soortenvan den ban (a"in), welke zeker eene godsdienstigebeteekenis had, schijnt ons thans eene barbaarschheid(I Sam.

15; Joz. 6: 21; Dt. 13: 16 vv.; 20: 13 vv.;Richt. 8: 16; II Kon. 8: 12; 3: 19; 15: 16, Joz. 8:2,25 vv.; 11: 10 vv.; Dt. 2: 34 vv.; Num. 31 : 7 vv. vgl.Inscriptie van Mesa, regel 11 cn 12; vgl. F. Sciiwallv,Semiti.schc Kriegsaltert??mer, 1901 , I, S. 29â€”44).Grondregel in den strijd is: De ondergang van denvijand is de redding voor Israel. DiVirom hoe grooterslachting, hoe grooter de overwinning. Het getal dergesneuvelden wordt met voorliefde hoog opgegeven.Daarbij hangen wraakoefening en ban en vergeldingsidec



??? nauw met elkander samen (Richt. 5: 28â€”30 en 4: 3nptn = vehementer; Exod. 22 : 22â€”24; Dt. 25: 17â€”lu ; \'t : t 24: 16; Lev. 18: 28; Richt, igâ€”21; I Sam. 22: 6vv.;32: 33; II Kon. 9 en 10, vgl. Hoz. i: 4). Politiekbelang eischt somtijds ook strenge vergelding (I Kon. 2;vgl. ook I Kon. 20: 31, 42 (non "qS??) met Joz. 10: 40).Het spreekt echter vanzelf, dat niet in het oorlogsgewoelzich het betere gevoel in den mensch op het schoonstopenbaart, of het moest zijn in de behandeling vangevangenen, gewonden en dooden. Wat dit laatstebetreft, vinden wij een treffend voorbeeld â€” zij hetook met eenen religieusen achtergrond \') â€” in dedaad der Jabesieten, n.1. het begraven van de rompender lijken van Saul en zijne zonen (I Sam. 31: 8â€”13I Kon. 11: 15, 16; II Sam. 21: iâ€”4; 2â€”5). In eenen geheel anderen sfeer komen wij, wanneer wijdie gedeelten van Israels geschiedbeschrijving opslaan,welke tot dc z. g. Profetcnspicgcls gerekend worden.Eliza wordt ons gcteckend als een profeet, die weldoendhet land doorgaat. Hij helpt dc arme weduwe uitden nood (II Kon. 4: iâ€”7), voedt met weinig spijshonderd mannen (vss. 42â€”44),

laat het Aramecscheleger brood cn water voorzetten (II Kon. 6), komtop voor dc rechten der Sjocnamietischc (II Kon. 8:3,6). Met het krachtig optreden der profeten in dezen tijd \') Niet begraven le wotden gold voor ccn vrccsclijk ongeluk, In verband nictvoorstellingen omtrent hel verblijf in den Sjeool. Amos a: 1; Jcz. 14; 15;33: 13; Jer. 16: 4; Ezcch. 29: 5; 32: a-f, II Kon. 9: lO. Vgl. L. AuiiKkr.La vic apr?¨s Ia mort chez les Israelites, Revue de 1 h??ol. ct dc rhil., 190a,a, p. 140 â€” 178. \') Dc Stat. Vert. heeft â€žvcrbr.mdcn der lijken". Dc tekst is corrupt. Ix-es:â€žrouwbcdrijven" tnei Kt.osTEKMANN cn ,,IIct 0. T. door Kue.nen-Ookt",vgl. Amos a; i; Joz. 7: 35.



??? hangt samen het fel ontbranden van dien aanhoudendenstrijd tusschen wereldsche macht en geestelijke grootheid,tusschen re??el, uitwendig succes en ide??ele, innerlijkekracht, in welken strijd Israel ten slotte als staat enals volk ten onder is gegaan. Ook in Israels codificatiezijn deze lijnen scherp geteekend (Deuteronomium).



??? II. Israels Codificatie. Op vasteren bodem komen wij met de behandelingvan ons onderwerp te staan, wanneer wij op Israelswetgeving het oog vestigen. Daarin zijn het vooraleen viertal rubrieken van personen, die door de Wetin bescherming worden genomen. Ook in de profetischeprediking keeren zij constant weer terug, n.1. slaven,vreemdelingen, weduwen cn weezen en armen. Wijgaan de voorschriften aangaande dezen achtereenvolgensna, beginnende met de bepalingen van het â€žBock derRechtsinzettingen" "12D, Exod. 20: 22â€”23:33), en voegen daaraan terstond de uitbreidingen of beper-kingen toe, die deze bepalingen door dc latere wetgevingvan Dcutcronomium en Priestercodex hebben gekregen. i. Slaven. Gelijk onder alle volken der oudheid lieerschtc ookin Israel de slavernij. In onderscheiding evenwel vanandere volken werden onder Israel dc slaven in denregel humaan behandeld, gelijk trouwens ook hoilcnnog in de landen van den Islam dc slavernij niet die\'



??? 11 verschrikkingen te aanschouwen geeft, welke men zichgewoonlijk bij de gedachte aan slavernij pleegt voorte stellen (Gen. 15: 2, Snouck Hurgronje , !Mekka II;Fabius, Moza??sch en Romeinsch recht, 1890 (rede);Von Ihering, Geist des R??mischen Rechts, aufl.2 Bde). In het boek der Rechtsinzettingen, gelijkook in Deuteronomium en bij de Profeten, treedt bijhet stellen van zedelijke eischen vooral de socialerechtvaardigheid op den voorgrond. In Oud-Israel werd onderscheid gemaakt tusschenslaven van vreemden oorsprong en slaven van Hebreeuw-sche afkomst. Naar oud gebruik werden krijgsgevangenentot slaven gemaakt (Arnos i: 6; Dt. 21: 13 vv.; Jo??l 4:3,6Stat. Vert. 3:3,6), terwijl een Isra??liet in slavernij kongeraken wegens schuld (II Kon. 4: i; Mt. 18: 25),of diefstal (Exod. 22: 3), of doordat de vader zijnenzoon of zijne dochter verkocht (Exod. 22:7; Neh. 5: 5). Terwijl do vreemde slaaf levenslang slaaf bleef, moestde Hebre??r na oenen bepaalden tijd worden vrijgelaten.Zijn toestand is meer met dien van eenen daglooner tevergelijken dan met dien van den â€žslaaf" in die ongunstigebeteekening, welke wij gewoonlijk

aan dat woord hechten(Gen. 29: i8j. Het boek der Rechtsinzettingen schrijftvoor, dat de Hebre??r na zesjarigen dienst zal vrijgelatenworden. Was hij als gehuwd man met zijne vrouwin slavernij gekomen, dan gingen zij tezamen in hetzevende jaar vrij uit; doch indien hij, ongehuwd indienst gekomen, van zijnen heer eene (buitenland.schcals) vrouw had gekregen, dan kon hij zelf in hetzevende jaar de vrijheid herkrijgen, maar zijne vrouwcn zijne kinderen bleven het eigendom van den heer.Hot laat zich evenwel begrijpen, dat de slaaf in de



??? 12 meeste gevallen dan liever verkoos, bij zijne â€žgeliefde"heer, vrouw en kinderen te blijven, na welke verklaringhij door eene symbolische handeling verklaard werdâ€žvoor eeuwig" tot het huis zijns heeren te behooren(Exod. 21 : Iâ€”6). Met de Hebreeuwsche slavin stond het eenigszinsanders. Voor haar is er van eene vrijlating in hetzevende jaar nog geen sprake. Aangaande het doorharen vader verkochte meisje wordt verondersteld, datzij de vrouw of de concubine haars meesters wordt.Valt zij daarna bij hem in ongenade, zoo mag zij doorhem niet aan een vreemd (buitenlandsch) volk verkochtworden, maar hare familie heeft het recht haar los tekoopen. Heeft de heer haar tot vrouw voor zijnenzoon bestemd, dan moet zij als eene dochter des huizesbehandeld worden. Wanneer dc heer zich bij de eerstegekochte nog" eene andere tot bijvrouw neemt, danmag hij de eerste niet te kort doen in (vleesch-) spijs,kleeding cn huwelijksgemeenschap. Geeft hij haar tenopzichte van deze drie oorzaak tot rechtmatige klacht,zoo heeft hij zijn recht op haar verbeurd, en dan magzij zonder losgeld uitgaan (Exod. 21: 7â€”11). Wijhebben

hier met het gewoonterecht onder Isra??l tcdoen, en wij zien â€” in aanmerking genomen de toen-malige zeden â€” dat deze wet met kracht opkomt voorde Hebreeuwsche slaaf en slavin, om hen voor wille-keur te vrijwaren. Daar er in vs. 7 alleen van verkoopder dochicr .sprake is, ligt de veronderstelling voor dchand, dat do vader zijne dochter niet zal verkochthebben (waardoor zij slechts concubine kon worden),indien hij dc mogelijkheid had gezien, haar als wettigevrouw uit tc huwelijken. Wij mogen uit dc hier



??? 13 gegeven wetsbepaling wel afleiden, dat als regel gold,dat het aldus verkochte meisje altijd in het huis baarsheeren bleef. Ook nu is het bij de Arabieren nogeene schande, wanneer iemand zijne slavin verkoopt,vooral wanneer zij in zijn huis moeder is geworden. De wet van Deuteronomium (15: 12â€”18) dringtmet nadruk aan op de naleving van de genoemdebepalingen. Daarenboven gebiedt zij ook de vrijlatingvan de Hebreeuwsche slavin in het zevende jaar. Jameer nog. â€žNiet met ledige handen" zal de vrijlatinggeschieden, opdat de slaaf niet terstond weer, doorarmoede gedwongen, tot dienstbaarheid vervalle, maarzich als vrij man onder zijn volk kan vestigen. EnIsra??l achte zich, uit dankbaarheid jegens Jahwe, ver-plicht, aldus te handelen met zijne slaven, aangezien zijook zei ven eenmaal slaven in Egypteland zijn geweest;en dat niet alleen, maar â€žhebben zij ook in die zesjaren niet genoeg profijt van hen gehad? geldt ?Š?Šnslaaf niet voor twee daglooners? zouden zij aan dendaglooner, boven het voedsel, ook niet het loon hebbenmoeten geven?" Evenwel, uit deze vermaning, ver-bonden met de belofte van den

zegen van Jahwe,kunnen wij al reeds opmaken, dat het voor Isra??l cencâ€žverdrietige", al te harde zaak ntt\'f?; "nS Dt. 15:18) is geweest, hunne broeders te moeten vrij laten. In dopraktijk werden deze bepalingen dan ook niet nage-leefd. Toen, in het jaar 587, Nebukadnezar Jeruzalembelegerde, en men, door deze onverwachte gebeurtenismet den grootsten schrik bevangen, naar dc oorzakenvan dit dreigend gevaar voor de stad vraagde, beschul-digde men zich zeiven, zich den toorn van Jahwe opden hals to hebben gehaald door het veronachtzamen



??? Â?4 van het gebod der vrijlating. Daarom verbonden zichde koning Zedekia en zijne Jeruzalemmers plechtig totde uitvoering van dit gebod, en wel, om nu terstondalle Hebreeuwsche slaven en slavinnen vrij te laten,onverschillig, of de zesjarige dienst voor hen reeds ver-streken was, of niet, opdat alzoo Jahwe\'s toorn endaarmee het dreigend gevaar voor de stad nog zouworden afgewend. Alaar toen kort daarop, door dentocht der Egyptenaren, de Babyloni??rs zich genood-zaakt zagen, het beleg op te breken, en het gevaardus was geweken, en het volk uitgelaten was vanvreugde, toen werden ook terstond weder de pas invrijheid gestelde slaven en slavinnen met geweldgedwongen, zich wederom onder het slavenjuk tebuigen. Daarom kondigt Jeremia hun aan, dat Jahwe,tot straf voor deze verbreking der plechtig bezworenbelofte, nu tegen hen zal loslaten â€žhet zwaard en depestilentie en den honger", seil, met de terugkomst derChalde??n (Jer. 34: 8 vv., 14 vv.). In den Priestercodex wordt het ten eenenmale aanIsrael verboden, zich door zijne broeders als slaven tedoen dienen. Wanneer een Isra??liet, tot armoede ver-vallen

, geen andere uitkomst ziet, dan zich als slaaf teverkoopen, zich zelven lijfeigene te verklaren, dan moethij als daglooner, en mag hij nict als slaaf behandeldworden, en dan blijft hij aldus dienstbaar tot aan hetvijftigste, het jubeljaar. Want Isra??l\' is alleen dienst-knecht van Jahwe. Het volk van Jahwe wordt nietverkocht, gelijk men slaven verkoopt. Van dc kinderenIsraels zij alle tirannie verre geweerd! Uit de andere volken, daaruit koope Israel zich zijne slaven enslavinnen, of uit dc vreemdelingen, dio onder Israel



??? 15 wonen. Door dezen late het zich â€žin eeuwigheid" dienen,maar niet door zijne broeders (Lev. 25: 39â€”46, 53).Het is duidelijk, dat in deze en in de daarop volgendebepalingen (Lev. 25: 47â€”55). ge??jk ook in het verhaaluit Nehemia 5 , reeds de Joodsche volkstrots zichtbaar is,nog wegschuilend onder zuiver religieuse motiveering.Bij de vorming van de Joodsche gemeente na het exilwordt ten duidelijkste het streven openbaar, om hetreligieuse ideaal: Gansch Israel het heilig volk vanJahwe, ook in het maatschappelijk leven toe tc passen:Allen als broeders vereenigd. In Exod. 21:16 wordt menschenroof met de doodstrafbedreigd. De geschiedenis van Jozef (Gen. 37: 26 vv.)doet ons reeds veronderstellen, dat slavenroof welmeerdere malen onder dc Hebreeuwsche stammen zalzijn voorgekomen. Het boek der Rechtsinzettingenstelt daarom deze straf op het stelen cn verkoopen vanoenen â€žmensch", terwijl Deuteronomium spreekt vanhet stelen en verkoopen van eenen â€žHebre??r" (Dt. 24: 7).Lijfstraffen toe te passen op de slaven in het algemeen,is volgens het boek der Rechtsinzettingen geoorloofd,doch de doodstraf

niet. In dit opzicht, kan men zeggen,staat dc slaaf â€žin rechten" zelfs boven het kind, daartoch in sommige gevallen bepaald de doodstraf tegenhet kind wordt ge??ischt (Exod. 21: 15, 17 ; Lev. 20: 19;Gen. 38: 24; Dt. 21: 18â€”21; Spr. 20: 20). Wanneeriemand zijnen slaaf (of slavin) met eenen stok z???? inlaat,dat deze onder de tuchtiging dood blijft, dan moet datâ€žgewroken worden" (waarschijnlijk door oplegging eenerboete (van 30 sikkels)). Grond.slag van dezc bepalingis zeker geweest het zesde gebod, want indien toch dealdus getuchtigde het nog ????n of twee dagen overleeft,



??? i6 dan gaat de kastijder â€žvrij uit". Het is gebleken, dathet zijn doel niet was zijnen slaaf te dooden, en hetveriies van dezen is nu straf genoeg voor hem â€žwanthij is zijn geld" (Exod. 21: 20, 21). Bij zware mis-handeling van den slaaf, z???? dat deze een blijvendletsel of gebrek daaruit behoudt, zal de heer hem devrijheid moeten geven (Exod. 22: 26, 27). De Sabbat moest bovenal den slaven en het vee, voorden arbeid bestemd, ten goede komen â€žopdat rund enezel uitrusten, en de slaaf en de vreemde adem schep-pen" (Exod. 23: 12). Meer uit ethisch dan uit humaanoogpunt beschouwt Deuteronomium den Sabbat alseenen rustdag, gelijkelijk voor vrijen als voor slaven,wanneer het daarbij Israels dienstbaarheid in Egyptein herinnering brengt (Dt. 5: 13, 14): terwijl de Priester-codex den Sabbat maakt tot eenen dag van geestelijkeontspanning (Lev. 23: 3), en hem beschouwt als eenniX, een symbool van Israels heiligheid (Exod. 31: 13;Ezech. 20: 12). Ook de weggeloopen slaaf wordt doorDeuteronomium in bescherming genomen (Dt. 23: 16,Stat. Vert. vs. 15). Hij mag niet uitgeleverd worden(vgl. I Kon. 2: 39), en â€žgij zult

hem niet verdrukken"(UJln iib) \'). Slaven zijn ook gerechtigd, aan vreugde-feesten en offermaaltijden deel te nemen (Dt. 12: 18;16: 11). In Lev. 22: II worden de slaven van denpriester gerekend tot diens huisgezin te behooren. Zijmogen als zoodanig ook van het heilige eten (vgl. Lev.25: 44â€”46). Het Israelietisch volksleven evenwel zal \') Over het iÂ?n k\' cn dc cLiaruit afgeleide juridisch-tcclinisclie term =laesio, dolus, in dc Misjnaliilcnituur, vergelijk: M. I.A/akus, Die Ktliik clexJudcnthums, 1899, I, S. 393â€”310.



??? 17 wel nooit geheel met de verschillende slavenwetten inovereenstemming zijn geweest â€” wij hebben dat hierniet te onderzoeken â€” doch dat er in dien tijd zulkebepalingen als de hier genoemde werden vastgesteld,hetzij dan als exponenten, hetzij als coefficienten vanzeden en gewoonten, dat alleen zegt reeds veel. 2. Vreemdelingen. Eene tweede categorie van menschen, die door hetboek der Rechtsinzettingen in bescherming worden ge-nomen, is die der vreemdelingen (Benzinger in: Herzog\'sReal, Encycl. s. v.; A. Bertholet, Die Stellung derIsraeliten und Juden zu den Fremden, 1896). Vreem-delingen waren er van ouds ondcr Israel (Exod. 12: 38;I Kr??n. 16: 19). Wij moeten onderscheiden tusschenden -|J en den nDJ of (over den vgl. B. Stade, Geschichte des Volkes Israel, 1887, S. 39g ff, 510).De n^J is hij, die tot eene andere familie, eenenanderen stam of een ander volk behoort (Dt. 17: 15;Richt. 17: 7; 19: 12), en die slechts voor eenen tijilin Israel vertoeft. Hij geniet ga.stvrijheid, maar isoverigens in rechten onbc.schcrmd (Gen. 31: 15; Job19: 15). De "IJ daarentegen (syn. DUrMn, bijwoner,Sch??tzb??rger, log??) is in

den regel een Isra??liet, diobuiten zijne werkelijke woonplaats ergens vertoeft, cnbehoort tot eenen anderen .stam of een ander geslacht.Hij staat onder bescherming van het geldende rccht.Aangaande dezen heet het in het boek der Rechts-inzettingen: â€žgij zult hem niet kwellen of verdrukken,want gij zijt zelf vreemdelingen in Egypte geweest(Exod. 22: 21), gij zei ven weet, hoe het eenen vrcem-



??? deling te moede is, daar gij zelf vreemdeling inEgypteland zijt geweest" (Exod. 23: 9). !Met nadrukwordt dit voorschrift als een goddelijk gebod in den Imperatiefvorm gesteld. Deuteronomium komt voorden "Ijl als voor eenen hulpbehoevende op (Dt. 24: 17;27: 19), en beveelt hem, den armen, dakloozen, alsvreemdeling verkeerenden Israeliet zeer dringend in dealgemeene liefdadigheid aan, tegelijk met Levieten,weduwen en weezen. Hij moet ook deelen in de tiendenvan het gewas, welke Isra??l bij wijze van eene armen-belasting opbrengt. Men moet hem liefhebben, wantJahwe kent geen aanzien des persoons, en heeft denvreemde lief, zoodat Hij hem brood en kleeding geeft.(Dt. 10: 16â€”22; 14: 29; 24: 14, 19; 26: 12â€”14). In vergelijking met het meer humaan en zedelijkhooger standpunt, in de waardeering van den vreem-deling, door het boek der Rechtsinzettingen ingenomen,neemt Deuteronomium eene meer religieus-cultisch gere-serveerde houding tegenover hem aan. Waar b. v. hetboek der Rechtsinzettingen gebiedt, het vlecsch vanhet op het veld liggende, door een roofdier verscheurde,den honden voor te werpen

(Exod. 22: 31), acht Deu-teronomium het nog goed genoeg voor den vreemdeof den buitenlander. Aan den i; mag men het ^\'tft/r/;,en aan den HDJ het vcrkoopcii (Dt. 14: 21). Doch overigens behoort toch volgens Deuteronomium de â€? â€?â€? onder â€žalle man van Lsrael" (Dt. 29: 10â€”12). De Priestercodex legt den "ij evenals den â€žinboor-ling" de verplichting op, om, wanneer hij van eenâ€ždood aas" of van het verscheurde mocht gegetenhebben, zich te reinigen, want â€” dit is zeker wel het



??? 19 motief â€” binnen Israels heilige gemeente mag geenezonde zijn (Lev. 17: 15, 16 vgl. 11: 40). Bij meerderegodsdienstige verplichtingen, als b. v. den eisch derbesnijdenis, als voorwaarde om het Pascha mede temogen vieren (Exod. 12: 48), door den Priestercodexden opgelegd, hebben wij te denken aan den IJvan vreemden bloede (vgl. I Chron. 22: 2; II Chron.2: 16, 17; vgl. R. Smend, Lehrbuch der alttestament-lichen Religionsgeschichte, 1893, S. 333 Anm. 1). Ezechi??l wil, dat bij de verdeeling van het land, de"IJ met Israel in erfenis zal vallen (47: 22, 23), eenetheorie, zeker in overeenstemming met den humanengee.st van het boek der Rechtsinzettingen. Wat den HDJ of "lUjn p, den buitenlander. Heiden â€?IT T â€?â€? - \' V betreft, Deutero-Jezaja wil hem tot Jahwe\'s heiligdomtoelaten op voorwaarde, dat hij de vereischte Joodschevoorschriften in acht neemt. Jahwe\'s huis zal eenbedehuis voor alle volkeren heeten" (Jez. 56: 1â€”8;66: 18â€”24; vgl. Ezech. 44: 9; I Kon. 8: 41â€”43)- Bij do doorvoering van den Priestercodcx zien wijhet cultisch element zoo sterk mogelijk op den voorgrondtreden , zeker niet geheel

zonder schade voor het humaneen het ethische. Ezra c. s. toch stellen den eisch, devreemde vrouwen (nVIDJ C\'O\'j) met hare kinderen uit ^ -IT â€? T\' de Joodsche gemeente weg te zenden (Ezra 10). Tochmogen wij zeker hierbij niet vergeten, dat bij deeventueele uitvoering van dit besluit vele verstooteneIsraelietischc vrouwen in hare rechten hersteld zoudenworden (vgl. Maleachi).



??? 20 3. Weduwen en Weezen. In de derde plaats stelt het boek der Rechtsinzettingenden eisch: de weduwe en den wees goed te behandelen(Exod. 22: 22â€”24). Liet de behandeling van weduwenen weezen in de oudheid menigmaal veel te wenschenover, ook Israels zedelijke smaak was ten dezen opzichtenog- te weinig- ontwikkeld. En daarom moest het Isra??ldoor het gebod telkens opnieuw weer worden ingeprenten ingescherpt, dat weduwe en wees Jahwe ter hartegaan, en daarom met welwillendheid en barmhartigheidmoeten bejegend worden (objectief religieus motief).De weduwe en de wees â€” het is telkens weer deklacht der Profeten â€” stonden veeltijds bloot aanallerlei knevelarijen. Met hoog zedelijken ernst wordenzij daarom in Jahwe\'s naam door de wet in bescherminggenomen (Dt. 4: 8). Do Deuteronomische wet preciseerthet algemeene gebod van het boek der Rechtsinzettingen,en past het op het sociale leven toe. Hun rccht zalmen niet buigen. Op het kleed der weduwe (tevenshare bedekking bij nacht) mag geen beslag wordengelegd (Dt. 24: 17, 18). Subjectief is het dc dankbareherinnering aan eigen

bevrijding uit Egypte, welkeIsra??l dringen moet tot liefderijke bejegening van dezemaatschappelijk ongelukkigen. De vergeten schoofblijve voor hen â€žopdat Jahwe uw God u zegonc in alden arbeid uwer handen" (Dt. 2.^: 19). De nalezingvan olijfboom cn wijnstok zij eveneens voor hen(Dt. 24: 20â€”22). Jahwe neemt het in het gerichtvoor den wees cn de weduwe op (Dt. 10: 18). Voorden Leviet, den vreemde, de weduwe en den weeszijn dc tienden van het gewas in het derde jaar. \'Omdat i



??? 21 Jahwe Israels God is, Israels lof (Dt. lo: 21), de Goddes hemels, die regen en vruchtbaarheid geeft, deGod van het land, â€žvoortdurend houdt Hij zijn oogdaarop gevestigd van het begin tot het einde des jaars",omdat Israel door Jahwe wordt gezegend, daarom zijhet ook zelf ten zegen voor weduwe en wees (Dt. 14: 29).â€žVervloekt wie het recht van vreemde, wees of weduwekrenkt! en al het volk zal zeggen: Amen!" (Dt. 27: 19). 4. Armen. Jahwe houdt voortdurend zijn oog op het land Kanaangevestigd, en het is een land â€žvloeiende van melk cnhonig" â€” z???? leert Deuteronomium â€” en toch heeftdc armoede altijd eene groote rol gespeeld in Israelsvolksbestaan, getuige reeds het groot aantal synoniemenin de Hebreeuwsche taal, om het begrip â€žarm" aan toduiden, al vergeten wij daarbij niet, dat in de meestegevallen het woord ecne moreele, religieuse beteekenisheeft (IsonoRE Loeu, La litt?Šrature du pauvrc dans labiblc, Revue des ??tudes Juives, XX et ss). Men heeft het Jodendom van onzen tijd wel eens hetwcrcld-prolctariaat genoemd, en daarbij do opmerkinggemaakt, dat ccn Jood, wanneer hij tot rijkdom

komt,voor het echte Jodendom verloren is (vgl. de Zionistischebeweging). Deze karaktertrek .schijnt van ouds dcJoodsche natie eigen geweest tc zijn, gelijk ook hetschril contrast van rijk en arm ondcr haar een chronischverschijnsel nuig worden genoemd. Geen wonder daarom,dat in do uitingen van het religicus-ethi.sch leven ondcrIsrael steeds het sociale element sterk naar vorentreedt. Deuteronomium stelt het ideaal: â€žDaar zal geen



??? 22 arme onder Israel zijn" (Dt. 15: 4), zonder er blindvoor te wezen, dat de feitelijke toestand nooit daaraanbeantwoorden zal (vs. 11, vgl. K??bel, Die sociale undvolkswirthschaftliche Gesetzgebung des Alten Testa-ments, 1870, S. 4g). Sterker nog dan in de bepalingen ter beschermingvan slaven, vreemdelingen, weduwen en weezen, komthet in de armenwetgeving uit, dat reeds het boek derRechtsinzettingen de â€žsociale quaestie" voor zijnen tijdbehandelt. In Exod. 22 : 24â€”26 (Stat. Vert. vss. 25â€”27)wordt verboden, van den broeder, die uit armoede geldleent, rente te nemen, en geboden, hem zijn kleed, alspand afgenomen, v????r zonsondergang weder te geven.Opmerkelijk is de dubbele motiveering van dit laatstegebod: autonomisch en ethisch: â€žwant dat (kleed) iszijn eenig deksel, het is zijn kleed alleen over zijnehuid; waarin zou hij liggen?" en heteronomisch-religieus:â€žhet zal dan geschieden, wanneer hij tot Mij roept,dat Ik het zal hooren; want Ik ben ontfermend" (p^n).Het recht van den behoeftige mag niet worden gekrenkt(Exod. 23: 6). In het zevende jaar moet het landbraak blijven liggen, en wat er dan vanzelf

op groeitis voor de behoeftige landgenooten, de rest voor dedieren des velds (Exod. 23: 11). Gelijk in het boek der Rechtsinzettingen, zoo zijnook in Deuteronomium â€žrente" en â€žwoeker" woordenvan gelijke beteekenis. Beide zijn verboden tegenoverden volksgenoot, doch Deuteronomium voegt er bij,dat van den buitenlander rente tc nemen, geoorloofd is(Dt. 23: 20, 21 Stat. Vort. 19, 20). De Priestercodex heeft ook hetzelfde verbod, om vanden armen (verarmden) broeder rente tc nemen (Lev.



??? 23 -5- 3^), gelijk ook meermalen in het Oude Testamentals een der kenmerken van den rechtschapene, g\'erechtige(pn;^) wordt genoemd, dat hij zijn geld zonder renteuitleent (vgl. Ezech. i8: 8, 13, 17 en Ps. 15: 5, waarhet nemen van rente, zoo in het algemeen, zonde wordtgeacht, zonder dat daarbij blijkt, of dit als een nationaal-beperkt, dan wel als een algemeen-menschelijk verbodwordt bedoeld \'). Mij dunkt, wij mogen bij het renteverbod wel in deallereerste plaats denken aan overwegingen van barm-hartigheid , waarmede evenwel niet wordt ontkend, dathet in den loop des tijds ook dienst heeft moeten doenals wapen in den strijd tegen de steeds voortwoeke-rende heidensche cultuur in den zich ontwikkelendenIsra??l ietischen staat. Ontegenzeggelijk is het verbod van beslag leggenop handmolen of molensteen door de barmhartigheidingegeven, gelijk blijkt uit de toevoeging: â€ždat isbeslag leggen op het leven" Dt. 24: 6). In de bepalingen aangaande het pand nemen gaatDeuteronomium ook boven die van het boek der Rechts-inzettingen (Exod. 22: 26) uit, n.l. in dc toevoeging,dat de schuldeischer niet zelf zijn pand mag

uitkiezen,maar buiten de deur moet blijven staan, en het pandaannemen, dat de schuldenaar hem geven wil (Dt.24: 10 vv.). \') Hel vcrtxxl, rcnlc te nemen, is menigmaal misverstaan, doordat men vcrg.il,Â?lat <lo Â?ocialc toestanden onder Oud-Israel, gelijk ook in de Middelceiiwen,niet 16A maar op ietier ander l.ind cn in eiken tijd *ijn over tc brengen (vgl.El). Saciihk, Die Massen-Armut, ihre Urs-tche und Beseitigung, Berlin-Bern,Â?901, S. 7, 14, 49, 51. Zie ??. uiiliioks, Die Christliche Licl>cslh:iiigkcii imMittelalter, 1884, S. la??ff; Knukmann: Die n.ilionaloekonomischcn ??rundsiittcder kanonisliichcn Lehre, in: Jahrbb. f, Nalion.ilockonomic v. IIilukukanÂ?,1. 1863.



??? 24 Barmhartige liefde spreekt ook uit het gebod, denarmen daglooner niet te â€žverdrukken", en hem op dendag zeiven zijn loon te geven â€žwant hij is arm. enverlangt er naar" (Dt. 24: 14, 15; Vgl. Lev. 19: 3.Jez. 22: 13; Ezech. 18: 7; Jac. 5: 4). Wanneer Deuteronomium eerst heeft gezegd, dat dearme niet zal ophouden in het midden des lands, danvolgt terstond daarop de dringende vermaning totliefdadigheid: â€ždoe uwe hand wijd open voor uwenbroeder, voor de behoeftigen en armen in uw land"(Dt. 15: 11^) \'). Het is vooral de wet van Deutero-nomium, die de maatschappelijk zwakkeren tegenoverde machtigen in bescherming neemt. Gerechtigheid(pn^) zal men najagen, onomkoopbaar zijn in de rechts-pleging, onberispelijk (G\'^^P) voor Jahwe (Dt. 16: ig, 20).En nu bestaat Israels gerechtigheid (npl^) voor Jahwejuist in het betrachten van al deze geboden, in hetbetoonen van barmhartigheid jegens ongelukkigen (Dt.24: 13; 6: 25). Deuteronomium toont ook een hart voor de dieren tehebben: het dorschend rund zal niet gemuilband worden(25: 4), en ten opzichte van het gevonden vogelnestjega men niet â€žzonder

verschooning" te werk (22: 6) \') Vgl. dc schoonc theodicee In Haba bathra loÂ?: noo<l cn ellende rijn ervoor.il, opdat dc goede zc zou lenigen; Exod, rabkih c. 31: hel lol der ineniiclirnis niet gelijk; in kracht, bezit en lotgevallen ver??chlllcn tij van elkander, â€žoixlatliefde en welwillendheid gelegenheid zouden vinden, zich te l)cioonen". Â?) Het verbod om hel bokje tc koken In de melk der moeder, schijnt, blijkenÂ?hel verband, w.iarin hel voorkomt, niet uit een oogpunt van barmhartigheidgegeven tc zijn, mi.ar veeleer in verband tc staan met vrees voor verontreinigingof afgoderij (lixod. 33: 19; 34: 36; Ut, 14: 31). liet koken v.in jonge dieren(bokjes, lammeren) in (zure) melk, Is onder de Arabieren nog gebruikelijk (Uks-/.INUI^K, Archilologic S. 89). Door dc landsbevolking van l\'.ile!>tlna wordt ibanÂ?nog ccn gerecht bereid, dat heef. â€žhet bokje in de melk zijner moÂ?dcr" (Hel



??? 25 De zeer eig-enaardige bepalingen in Dt. 24: 5 (vrij-stelling van den krijgsdienst in het eerste huwelijk^aar),of als in Dt. 20: 5â€”8 (onbepaalde vrijstelling vankrijgsdienst), of als in Dt. 20: 19â€”20 (het sparen vanvruchtboomen in oorlogstijd, â€žof is het geboomte desvelds een mensch, dat het door u belegerd zou worden?"),getuigen zeker van den barmhartigen geest, dien deDeuteronomische wetgeving ademt \'). Hetzelfde geldtook van Dt. 25: 3, in Israels wetgeving de eenigevermelding van lijfstralFen, waar het juiste aantal slagenwordt genoemd, dat den delinquent mag worden toege-diend â€žopdat hij (uw broeder, wanneer men hem weerliet toedienen) voor uwe oogen niet onteerd worde".Vervloekt ook, wie eenen blinde op den dwaalwegleidt (Dt. 27: t8)! De Priestercodex neemt ook alzoo den doove inbescherming (Lev. 29: 14), en niet alleen den blinde cnden doove, maar alle zwakken en ongelukkigcn cn cllcn-digcn in dat ?Š?Šne groote gebod: â€žGij zult uwen naa.steliefhebben als uzelven. Ik ben Jahwe!" (Lev. 19: 18) \'). O. r. V. K??ENKN-Ookt). A.in vreemde cullusgcbruikcn schijnen wij ook tcmoeten denken hij

Ijcpalingen, nis wij vinden in Lev. aa: a8; ICxod. aa: 30 c. n.). \') Met Rroote w.i.irschijnlijkhcl(l, nnar het ons voorkomt, verkl.nart SciiWAi.i.v,a. n. O. S. 74â€”99 de bepalingen Dt. ao: 5â€”8 uit een oer-oud gebtuik, integenstelling met do gewone opv.itting (KUF.NKN, WKl.t.ilAUSEN), welke tc nisjong en idealistisch beschouwt. \'I\'och rijn deze voorseliriften dan in tien mondv.in den Deuteronomischen wetgever dc uiting v.^n eenen Iwrmhaitigcn geest.flWcnn derartige Hriluchc einmal in Israel vorhanden waren, so luit jeder,fallsder Uedaktor von Deut, ao nichts mehr d.ivon gcwiisst (S. 96). KntwcderfliVsstcn sie durch ihr hohes Alter solche lihrfurcht ein. dass man sich dainneiirichtclc, obwohl man ihren Sinn nicht mehr iKgriff. Oder die nberglHuhischcnMotive wurden ins Humane und Sentimentale umgedeutet, wodurch auch densp.\'Uestcn Gcschlechtcrn die Daseinsberechtigung jener Ilnluche legitimiert er-scheinen mochtc" (S. 99). Vcrgl. ook over Dt, a.|: 5 ibidem S. 79. .Men k.inbij zulk ccnc â€žUmdeutung" b. v. vergelijken dc beicckenis. welke dc besnijdenisvoor Israel gekregen heeft, d.iar lij toch ook bij andere volken niet onbekend was.

\') Vgl. over den strijd over Lev, 19: 18 gevoerd: G, II. Lamkks. Zedckunde,Â?9oa bl. 408; Stadk, a. a. o., I. S 510 Anm. 3.



??? 26 Uit de genoemde wetten, voorschriften, door Jahwegegeven regels (C\'tOSli\'^), blijkt ons, met welk eenenzedelijken ernst het Jahwisme op het geheele socialeleven van Isra??l beslag legt. De slaaf, de vreemdeling,wees en weduwe, i. e. w. alle maatschappelijk zwak-keren staan onder de protectie van Jahwe. Godsdiensten zedelijkheid zijn ?Š?Šn. Opmerkelijk is zeker deargumentatie bij enkele bepalingen van het boek derRechtsinzettingen. Bij de bepaling over het pand nemen(Exod. 22: 27) is het eerste argument een beroep ophet medelijden, de barmhartigheid: â€žwaarin zou hijliggen?" het tweede een beroep op Jahwe: â€žIk zal hethooren, wanneer hij tot mij roept, want Ik ben genadig!"In Exod. 23; 5 heet het: Wanneer gij den ezel uwsvijands (Dt. 22: 4 â€žuws broeders") ziet onder zijnenlast bezweken liggen, zoo wacht u, hem (den ezel) aanhem (uwen vijand) alleen over te laten, gij zult hemniet alleen laten tobben, gij zult den ezel met hemlosmaken; en in vs. g, ten opzichte van den vreemde-ling\' Â?gij weet, wat er in het hart van den vreemdelingomgaat". Deze laatste overweging keert in Deutero-nomium telkens weer

terug, en wordt als zedelijk motiefaangewend. Zoo motiveert Deuteronomium ook hetSaJbbatsgebod met dc woorden: â€žWant gij zult gedenken,dat gij een dienstknecht in Egypteland geweest zijt. . .daarom heeft u dc Heer uw God geboden, dat gij denSabbatdag houden zult" (Dt. 5: 15). Aan het slot vanhet bock der Rechtsinzettingen (Exod. 23: 21 vv.) heethet: â€žhoed u voor Jahwe\'s aangezicht, cn wees Zijner stemgehoorzaam cn verbitter Hem nict", cn in den Prie.ster-codex wordt op dc onderhouding der geboden aange-drongen met het steeds wederkecrendc: â€žIk ben JaJawe!"



??? 27 Welnu, door deze geboden te onderhouden, dient menJahwe. Het is de wil van Jahwe, dat deze regels dersociale zedelijkheid nauwkeurig worden in acht genomen.Vergeleken met andere volken van het Oosten, neemtIsrael juist om zijnen hoog zedelijken godsdienst zeerzeker eene unieke plaats onder hen in.



??? III. Israels Profetie. Van bijzondere beteekenis-voor de kennis van Israelsgeschiedenis is zijne profetische litteratuur. Gevoegelijkkan men de profeten onderscheiden in v????r- en na-exili-sche profeten. De eersten hebben dit eigenaardige,dat zij met opvallende eenstemmigheid het oordeelaankondigen, dat om der zonden wil over het volkkomen moet, daarop doen volgen de opwekking lotbekeering, om te eindigen met de belofte van het heil,dat komen zal, wanneer hunne prediking of het oordeelzijne uitwerking zal hebben gehad. De v????r-exilische profeten zijn dc bemiddelaarstusschen Jahwe en het zondige volk. Zij prediken Jahweals*den Rechtvaardige, den Zedelijke, den Heilige, denGetrouwe, den liefhebbenden God, die niets andersdan Israels geluk bedoelt, en die daarom dan ook rcchtheeft op de gehoorzaamheid en de liefde zijns volks.Bij de na-exilische profeten treedt de dreiging op denachtergrond, en de verkondiging van vrede on heil opden voorgrond. Van heel de profetische litteratuur,zoo dikwijls zij ons de heilrijke toekomst leekent, isdit dc voornaamste trek, dat er alsdan â€žrecfit en



??? 29 gerechtigheid" zal heerschen, dat er geene schaamte-looze knevelarij, geen exploiteeren en verdrukken vanarmen en zwakken meer zijn zal; m. a. w. de profeten,met name die der 8Â?\'ÂŽ eeuw, stellen de eischen dersociale rechtvaardigheid op den voorgrond. In Noord-Israel trad de profeet Arnos (Â? 760 v. Chr.)op met zijne oordeelsprediking, in eenen tijd, toen ergroote welvaart en weelde heerschten onder de regeeringvan Jerobeam II (2 Kon. 14: 23 vv., Valeton Jr., Arnosen Hosea, 1894). Na tijden van oorlog en beroeringwas de rust in het land weer hersteld, en Israel hader zich door eigen krachtsinspanning weer bovenopgewerkt (Amos 6: i, 13). Al dien voorspoed danktehet volk aan Jahwe, dien het trouw, zeer trouw meendete dienen. Doch juist tegen dezc godsdienstigheid vanhet volk verheft Amos zijne stem, cn zijne sombereprediking druischt lijnrecht in tegen den optimistischengeest des volks. De profeet ziet de schaduwzijde vanhet sociale leven, cn met alle kracht verkondigt hijJahwe\'s zcdelijken eisch. Hij wijst de wondeplekkender maatschappij met den vinger aan, en kondigt daar-over Jahwe\'s gericht, door den

vijand te voltrekken, aan.Hij heeft reeds van verre het doffe gedreun van dendonder vernomen, het rommelen van het opkomendonweder, Dc leeuw heeft gebruld, wie zou niet vreezen? Jahweheeft gcsi)roken, wie zou niet profeteeren (3: 8)? InIsrael toch wordt het rccht vertrapt, de geringenworden verpletterd, do behoeftigcn op zijde gedrongen.Men neemt kleederen te pand, en het volk wordt uit-gemergeld (2: 6â€”8; 8: 6). â€žKomt en ziet, hoe grootde baldadigheid in Samaria is, en hoevele in haar de



??? 30 afpersingen zijn!" (3: 9). Daar is geene trouw meer(nnbynli^i?, jus fasque), maar integendeel een nietsontziende gelddorst, weelde, genotzucht en verkwisting,vooral onder de hoogere standen, vooral onder deaanzienlijke vrouwen (4: i; 3: 10â€”15; 6: 4, 6); ende arme wordt verdrukt en vertrapt door omkooping,woeker en afpersing, gegijzeld om eene kleinigheid,en als slaaf verkocht (5: 7â€”12; 8:4, 6) \'). Menmeent Jahwe te dienen met offers, liederen, feesten,welke eindigen met brasserij en dronkenschap; men isovergodsdienstig, maar ondertusschen is de rechts-verkrachting en de onderdrukking der armen in vollengang, cn bij de kolossale wanverhoudingen in de maat-schappij komt nog die schaamtelooze arrogantie enâ€žgrootschheid des levens" van dc vermogende klassen,van ambtenaren en priesters en woekeraars ^ die allensamenspannen, om den kleinen man uit te plunderen cntot slaaf tc maken, om dan in weelde en overdaad hetonrechtvaardig verkregen goed te verbrassen. Zij etendc gemeste kalveren, cn leggen zich neder op clpen-becncn sofa\'s, en vermaken

zich met muziek cn dans,maar zij denken er nict aan, dc breuk van Jozef te.heclen. Men bouwt paleizen in dc stad cn villa\'s daarbuiten, voor winter- cn zomerverblijf, en deze zijn metschatten opgevuld (5: 11, 12); maar naar mcnschclijk-hcid vraagt men nict, en pi??teit kent men nict (2: i),en men heeft er geen notie van, dat Jahwe humaniteitwil en barmhartigheid cn zedelijkheid (i: 3, 6, 9, 11, 13). \') Dij de Romeinen was het verkoopen van den schuldenaar als idaaf(â€žtrans \'I\'ibcrim") geoorloofd, wanneer er ?Šcn schuldeischer was. Waren cr veelschuldcischcis, dan liet de Lc* XII l.ibulanim lict â€žin partcs Â?ccatc" toe.



??? Denkt men soms, dat d?¤t zoo kan bestaan ? Als datkan, laat dan ook uw paard maar op de rots galop-peeren, of ga met uwe ossen voren trekken door dezee (6: 12)! Neen, maar daarom zal Jahwe Israelsongerechtigheid bezoeken, want geen volk te hebbenis Hem liever, dan zulk een volk (3: 2 vv). Is het nietdit, wat Jahwe eischt: dat een ieder het goedezoeke, en niet het kwade (;?"i), recht (?œBUi\'D) en gerech-tigheid (npT??) â€” deze woorden verstaan in hunne zede-lijke beteekenis, en praktisch toegepast (5: 14, 15, 24)?â€žSo f??hrt Amos alle andere S??nden Israels auf dieseeine zur??ck, dass die Geringen, die Wittwen und Waisenvon den Grossen vergewaltigt, von bestechlichen Rich-tern um ihr Recht gebracht und von den Kaufleutebetrogen werden. Die Regierenden und Herren unddie ??ppigen Weiber sind deshalb auch vor allem Gegen-stand der Drohung. Aufs h??chste ist der Profet ??berdas Walten des Unrechts emp??rt, aber cr kennt aucheinen Willen in der Welt, der zuletzt das Recht durch-setzt ; es ist Jahve Zebaoth, der um des Rechts willensein eigenes Volk vernichtet" (Smknu, a. a. O. S. 165).Neen, niet

direct is Arnos\' prediking eene vraag naarbarmhartigheid, maar deze ligt toch daarin opgesloten.Wanneer de profeet in Jahwe\'s naam opkomt voor rechten zedelijkheid, en zulk eene prediking vindt gehoor,dan moet zij, in eene Oostersche maatschappij, gelijkIsrael was, in de eerste plaats dit praktisch gevolghebben, dat aan den eisch der barmhartigheid wordtgenoeg gedaan. Ditzelfde geldt grootendeels van .allevolgende profeten. De profeet Hozca (Â? 735 v. Chr.) heeft dezelfde volks-zonden te bestrijden als Amos, doch drukt zich anders



??? 32 dan deze uit. Beide profeten stellen het zedelijk-geestelijk karakter van den godsdienst op den voor-grond, en daarmede is de zondige toestand des volks inflagranten strijd. Hozea is meer religieus, meer mystiekin zijne prediking. Amos spreekt van ^"jto en vanen Hozea klaagt, dat er geen H?œN, trouw t : â€? \'t t : ..â€? â€?;.â€? is in het land., geen â–?Â?hSn Godskennis, geen IDH,liefde, welwillendheid, vroomheid, barmhartigheid; maarhet is zweren en liegen en moorden en echtbreken enstelen, het zijn woestelingen, en het eene bloedbadvolgt op het andere. De non, door Jahwe aan zijn volk bewezen, wordtniet met IDPl beantwoord, en bijgevolg is er ook geenion onderling onder het volk (2:19 vv.; 6: 4; 4: i vv.).Omdat men met Jahwe niet rekent, ziet het er op elkgebied ellendig uit, op godsdienstig, zoowel als opzedelijk, op politiek en op sociaal gebied. De priestersleven van de zonde des volks, en zitten op de verpandekleederen wijn te drinken (4:8; 6: 9). Het gezag- ismiddel geworden, om bedrog te plegen. Verdrukkingen rechtsverkrachting- en allerlei gewelddadigheden zijnrian de orde van den dag- {5:10, ii;6:4,8;7:

iâ€”7;12: 8). Heeft Jahwe nu dat aan Israel verdiend, daarhij toch Israel van het begin af met weldaden heeftoverladen (11: i vv.)? Wat geeft Jahwe om diemenigten van offers, indien toch het eenig ware motiefvoor het brengen van offers, n. 1. de IDH, de D\'hSÂ? n;;"!,bij den offeraar ontbreekt (3: 4; 6: 6) ? Heeft Jahweniet lust in vroomheid (iDn) en recht (tDSti\'?„) (i 2: 7)?Hij wil immers, dat zijne liefde z???? door het volkbeantwoord wordt, dat het in al de uitingen van het



??? leven toont, dat het den wil van Jahwe verstaat, vartdien God, die zelf een God van IDH is, die Israel heeftverkoren, gelijk een man zich zijne vrouw verkiest dooreene vrije liefdedaad. Zal dan Israel die liefde vanJahwe met ego??sme en materialisme beantwoorden? Micha ( 720 v. Chr.), de eerste, die duidelijk enonomwonden uitspreekt, dat Jeruzalem verwoest zalworden (c. i), ziet in den dreigenden ondergang vanSamaria de straf voor Israels zonden. Diezelfde slagzal ook Juda en Jeruzalem treffen, omdat zij niet beterzijn dan Samaria. Er heerscht ook in Juda een onhoud-bare sociale toestand. Met Jahwe houdt men geenrekening, noch met zijne heiligheid, noch met zijnegerechtigheid; en toch steunen zij op Jahwe, en zeggen:â€žons zal geen kwaad overkomen". Micha, de volksman, heeft den rotten toestandder maatschappij, de algemeene verdorvenheid, in hetbijzonder van de hoofdstad, met diepe verontwaardiginggadegeslagen. Hij en zijne geestverwanten steunen ????kop Jahwe, maar niet op zijne hulp tegen het nu dreigendgevaar; doch zij steunen op Jahwe\'s waarachtigheid entrouw, ook onder en na het oordeel, dat nu

noodzakelijkkomen moet (7: 7 vv.; vgl. Hoz. 2: 11; ii: g Stat.Vert. vss. 8 , 9). Noodzakelijk is het oordeel geworden,omdat het in Juda een â€žbellum omnium contra omnes"geworden is (7 : 2). Aan uitzuiging cn afpersing geengebrek (2 : i, 2). Van omkooperij en godsdienstige kwak-zalverij is het land vol (3 : 11). De rijkaards slokken allesop (6: 12). Er is geen enkel vroom en rechtschapen manmeer te vinden. De beste is als een doornstruik, de mee.strechtschapene als eene heg. Te vertrouwen is er niemandmeer (7: 3 â€” 6). De geringen worden van alles de dupe.



??? 34 Alsof het krijgsgevangenen waren, z???? rukt men denlieden dc kleeren van het lijf, en berooft de vrouwenvan hare kinderen (seil, door dezen als slaven te nemenvoor de schulden der ouders; 2: 8, g). Men stroopthun het vel af, men slaat hun de beenderen stuk;gelijk vleesch in den pot, als stukken in den ketel,z???? haalt men Jahwe\'s volk uit elkaar (3 : iâ€”3). Daaromzal Jahwe hierdoor zijne eer handhaven, dat Hij bezoekingzal doen over al deze ongerechtigheden, en de heiligestad en den tempel in vlammen zal doen opgaan. WantJuda is zelf begonnen, Jahwe\'s naam voor de Heidenente ontheiligen door alle zijne goddeloo-sheden (socialeongerechtigheden), en het begrijpt niet, dat Jahwe\'snaam geheiligd moet worden door recht te doen en vroomheid lief tc hebben ("ICn n^HN) en ootmoedigte wandelen met zijnen God (6: 8). Ook Jezaja (736 v. Chr. e, v. tot 701), Micha\'stijdgenoot, verheft zijne stem met macht, en klaagtover het zedenbederf, vooral onder de hoogere standen(i: 22), over onrecht en geldgierigheid (5 : 23), over ver-drukking van armen, weduwen en weezen (i: 21, 23; 10: 2),en keert zich tegen den rijkdom als

zoodanig (2 : 7â€”21). In de prediking van Jezaja staat Jahwe\'s Jieiliglieidin het middelpunt (vgl. Amos 4: 2; Hozea 4: g). Hetis Jahwe de Heilige (met emphase) Israels, tegen wienmen zondigt, \'t Is Jahwe\'s heiligheid, zich openbarendin zijne heerlijkheid, de transscendente, maar ook imma-nente werking van Jahwe, waarmede Israel te doenheeft (2: 10, II, 17, 21; 3: 8; 5: 16). \'t Is voorwaargeen kleinigheid, zulk eenen God als Jahwe is, in Zijngoddelijk wezen, op allerlei wijze, op religieus enpoliti^ek en bovenal op sociaal terrein, te miskennen,



??? 35 en dat niettegenstaande Jahwe door straf op straf zooduidelijk getoond heeft, wie Hij is. Maar helaas! Isra??lis blind en gevoelloos en zich zijn voorrecht niet bewust,het volk van den Heilige Israels te zijn; Want hetdoet, alsof er geen Jahwe is, en men ziet nu ook niet,wat Jahwe bezig is te doen (i: 3â€”6; 2: 12, 13;5: I vv.; 17: 7, 10; 31: i; 5: 26 vv.). Want Jahweheeft eenen dag, waarop Hij Zijn strafgericht voltrekkenzal; en dan zal men leeren, Jahwe alleen hoog te houdenen te heiligen (8: 13; 29: 13, 23). Daarom nu naarJahwe\'s HTiH en nil^^H gehandeld, of er zal geendageraad zijn (8: 20)! Het zijn in hoofdzaak dezelfde volkszonden, als bijAmos, maar in ergeren zin, welke Jezaja bestrijdt.Knevelarij van den arme (3: 14, 15), gewin doorafpersing (33: 15), hebzucht en weelde (vooral bij dedames: wufte opschik en coquetterie) en onderdrukkingder lagere standen (3: 16â€”26; vgl. Amos 4: i). Weeden kapitalisten, die huis bij huis voegen, akker aanakker trekken, totdat er geen plaats meer is, en zijalleen in het land gevestigd zijn (5: 8, 11, 12, 18, 22)!Zij maken ook de wetten des lands in hun voordeel(10: i). De edelman is een deugniet, de

groote heereen schelm; want de maag der hongerigen blijft ledig,en den dorstige onthoudt men lafenis (32: 5, 6). Hetis in naam van Jahwe, den Heilige Israels, dat Jezajazoo spreken moet; want Jahwe wordt door zulk eenehandelwijze ontheiligd, en Hij wil geheiligd wordendoor gerechtigheid (11: 9), cl. i. hierdoor, dat een iederin zijne positie beantwoordt aan hetgeen hij wezenmoet naar Jahwe\'s eisch. Zefanja (Â? 626 v. Chr.) sluit zich in zijne prediking



??? 36 bij Jezaja aan. Het volk is wegens zijne verdorvenheidrijp voor den ondergang. Jahwe heeft eenen dag(vgl. Jez. 2: 12; 7: 17 vv.), eenen dag van duisternisen niet van licht (i: 7; vgl. Amos 5: 48), eenen dagder slachting (1:4 vv.; 3:. i vv.), waarop Hij alleswegvagen zal. Met diep zedelijken ernst getuigt Zefanja, dat behalvede afgoderij het de weelde en het geweld en hetbedrog zijn, voornamelijk bij de voornaamsten en deleiders des volks (i : 8 â€”12; 3: 1 â€” 7), die Jahwe\'s toorndoen ontbranden, en het oordeel binnenhalen (seil, doormiddel van de vijanden, de Scyten). Jeruzalem iseene door moord bezoedelde stad (3: i). Jahwe wilgerechtigheid en ootmoed en billijkheid en goedheid(pn:i, mJiN T??pauxrj?, xctTrstvocppoauv/j, i: 9; 2: 3; 3: 3,12, 13). Daarom zal Jahwe al het hoovaardige weg-vagen; en dan zal er overblijven een arm, ootmoedig,weerloos volk, dat Jahwe vreezen zal, gelijk Hij gevreesden g-ediend wil worden, in trouw en in liefde en ingehoorzaamheid, wanneer ook de Heidenen Jahwe dienenzullen â€žmet eenparigen schouder" (2: 11; 3: 8 â€”15).Zoo is ook voor Zefanja, gelijk voor Micha, het oordeelnoodzakelijke voorwaarde,

om het heil te doen komen. Niet tegen Israel, maar tegen Assur keert zichde profeet Nahum (Â? 620 v. Chr.). Het trotsche enovermoedige Ninive zal vallen. Al hare zonde keertop haar eigen hoofd terug, en allen, die door haarvernederd zijn geworden, zullen juichen; niemand zalmedelijden met haar hebben (3: 12â€”13). Jahwe zalwrake doen over al de hebzucht en de wreedheiddezer bloedstad, over al de gruweldaden van dit gewel-dige 0 volk, dat zoolang alle nati??n van rondom heeft



??? 37 vermorzeld en uitg-eplunderd. Want uit Ninive isuitgegaan een, die kwaad denkt tegen Jahwe, eenbelialsman, die zijne macht te buiten is gegaan, daartoch Assur slechts een werktuig is in Jahwe\'s hand(i: 11; 2 : i Stat. Vert. i: 15), Jeremia heeft v????r en na de verwoesting van Jeruzalemgeprofeteerd (627 v. Chr. e. v. tot na 586). Ook zijneprediking moest weer eene oordeelsprediking zijn. Gelijkeen Hozea v????r hem, zoo beschuldigt ook Jeremiahet volk van eenen volkomenen afval van Jahwe opgodsdienstig en op zedelijk gebied. Met den hartstochtder liefde wekt hij zijn volk op tot bekeering, daaranders de ondergang van den Staat noodzakelijk volgenmoet (c. 2â€”6). Streng zedelijke eischen worden doorJeremia aan een ieder gesteld, en terwijl men algemeenhoopt op vrede en rust, en voor de toekomst Jahwe\'sbescherming inwacht, verkondigt Jeremia met verplette-renden ernst den ondergang van den Joodschen Staat,indien men zijnen wandel niet betert. In trouw, rechten gerechtigheid heeft Jahwe lust, en alleen wanneerHij die vindt, zal Hij wonen in Zijnen tempel. Leugen-woorden zijn het, die de andere profeten spreken,

enhet is een valsch Godsvertrouwen, waartoe zij opwekken,wanneer zij met een woord als dit: â€žJahwe\'s tempel,Jahwe\'s tempel is dit!" het volk in de algemeenemalaise en depressie moed willen inspreken. Wantongetwijfeld zal Jahwe Jeruzalem en den tempel woestmaken, indien de boosdoeners niet ophouden, alsvogelaars tc loeren, om menschen te vangen, hunnekooi te vullen met bedrog, de armen, den wees ende weduwe en den vreemde te verdrukken, en onschuldigbloed te vergieten (5: 25â€”28; c. 7; 9: 4â€”8; 22: 3).



??? 38 Door zulk eene prediking joeg Jeremia allen tegenzich in het harnas: de profeten en de priesters enhet volk, alle waardigheidsbekleeders; maar hij stondals eene vaste stad, als een ijzeren pilaar, als eenkoperen muur (i: i8; 15: 10, 20), en hij vreesde ookniet, den koning het oordeel aan te kondigen. Dekoning (Jojakim), hij wil een groot koning zijn! Hijgaat paleizen bouwen! Maar bestaat nu daarin eenskonings grootheid? Is het niet hierin, dat de koningoog heeft voor recht en billijkheid, dat hij hart heeftvoor den arme en nooddruftige, om hen te beschermenvoor verongelijking en krenking (22: 13â€”19)? Wanneer straks (onder Zedekia) Jeruzalem wordtbelegerd, dan herinnert men zich op eens, dat mende Israelietische slaven en. slavinnen had moeten vrij-laten (Exod. 21: 2-6; Dt. 15: 12â€”17), en dan belooftmen plechtig, hen nu allen op staanden voet vrij te zullenlaten, en men doet het ook. Z???? zal men Jahwe gunstigstemmen. Maar nauwelijks is het gevaar een oogenblikgeweken, of men breekt die belofte weer, cn brengt henweer onder het juk. â€žDaarom dan", zoo zegt Jeremia,^zal Jahwe nu tegen u uitroepen eene vrijheid tenzwaarde

ter pestilentie en ten honger, en zal u over-leveren ter beroering voor alle koninkrijken der aarde"(34: 8â€”22; vgl. boven bl. 13, 14). In den tijd van Habakiik zijn\' het dc Chaldeeschebenden, die de landen teisteren met hunne roof- enstrooptochten (600^â€”597 v. Chr.). Dc profeet staatversteld over hun optreden. Hoe kan Jahwe dat gedoo-gen ? Geldt nu in de wereld alleen het recht van densterkste? Zal de Chaldeesche veroveraar altijd maarstraffeloos voortgaan, alle volkeren op te trekken met



??? 39 den angel, hen te verzamelen in zijn net, te vergaderenin zijne zegen, hen uit te plunderen, te onteeren, tebespotten, hen dronken te maken, om zich dan inhunne naaktheid te verlustigen? Zal hij nog langervoortgaan, de volken te dooden zonder mededoogen(i: 14, 15, 17; 2: 9, 15)? De profeet is verontwaardigd, als hij er op let, hoedemoraliseerend de zegepraal van het onrecht en hetgeweld op Isra??l werkt, hoe de zin voor recht gaande-weg afneemt (i : iâ€”4). Neen, Jahwe kan immers zulksniet gedoogen, Hij, die te rein van oogen is, om hetkwade aan te zien, die immers het onrecht niet kanaanschouwen? Maar waarom grijpt Jahwe niet dadelijkin, om het geweld der roovers te keeren? Waaromblijft Hij zwijgen, wanneer de goddelooze dien, dierechtvaardiger is dan hij, verslindt? (Vgl. over den p^\'Tien G. Smit, De profetie van Habakuk, 1900). tt De profeet leeft echter door het geloof. Hij weet het:te zijner tijd zal Jahwe komen ten gerichte en denovermoedigen Chalde??r vernederen (2: 4 vv.). Gelijk Jeremia en Habakuk, zoo acht ook Ezechiel, maarin nog veel sterker mate, de straf, die Isra??l (Juda) treftdoor middel van de

vijanden, ten volle verdiend. Onderden zwakken koning Zedekia, koning bij de gratie derBabyloni??rs, hadden, in den nieuwen staat van zaken,al de gebreken en schandelijkheden, welke er onderhet vroegere koningschap geweest waren, weldra inverdubbelde mate weer de overhand genomen, vooralonder de beambtenwereld. Onder alle standen heeftde profeet eene religieuse en zedelijke ontaarding waar-genomen , weike volgens de strenge wet der vergeldingnoodzakelijk gestraft moet worden. Eigenaardig beziet



??? 40 de profeet, zelf levende onder de ballingen van 597,en diep onder den indruk van Jahwe\'s heiligheid enrechtvaardigheid, het heden in het licht der geschie-denis , en het verleden in het licht van het heden. Zooellendig als de toestand nu is, zoo is hij in het ver-leden altijd geweest. Isra??l is altijd een â€žhuis derwederspannigheid" geweest (2: 3; 12: 2; c. 20). Waar-schuwend houdt de profeet zijnen medeballingen Israelsverleden als eenen spiegel voor, opdat zij zich zoudenwachten voor nog meer zonde, waardoor zij zich nogmeer straf op den hals zouden halen. Want waar mennu reeds de welverdiende straf ondergaat, daar is datom de eigene ongerechtigheid, een gevolg en eenebezegeling van Jahwe\'s onkreukbare rechtvaardigheiden ontzaglijke heiligheid (Valeton Jr,, Viertal voor-lezingen over Profeten des O. V., 1886). Als straks het bericht de ballingen bereikt, datJeruzalem is ingesloten, hernieuwt Ezechi??l zijne onge-luksprediking. De val van Jeruzalem, dien hij voorspelt,zal Isra??l leeren, dat Jahwe Jahwe is. Zoo zal doorJeruzalems ondergang de oude profetie in het gelijkworden gesteld, en Jahwe\'s gerechtigheid triomfeeren(24: 24;

vgl. 6: 7, 13 vv.; 12: 16; 33: 29; 5: 13, 17 ;6: 10). En wat is nu dan de zonde van Isra??l geweest?In hoofdzaak deze ?Š?Šne: de valsche cultus, de ont-heiliging van Jahwe\'s Sabbatten , d. i echtbreuk, trouw-breuk tegenover Jahwe, de grootste ondankbaarheidtegenover Jahwe\'s ontelbare weldaden (20: 5 vv., 25).Isra??l heeft niet erkend, dat het Jahwe was, die hetwilde heiligen (c. 16; c. 22; vgl. Dt. 26: 18, ig; Lev.19: 36; Ezech. 20: 12; vgl. Lev. 19: 2; 20: 7, 24;



??? 41 Exod. 31: 13; Lev. 11: 44). Doch naast Israels cultischezonden, daarmede samenhangend of gevolg van die,staat het sociale kwaad, door Israel van oudsher bedreven.Ohola en Oholiba, die schandelijke vrouwen, die reedsonteerd uit Egypte zijn gekomen, hebben het ergergemaakt dan hare zuster Sodom. Zie, hierin heeft deschuld harer zuster Sodom bestaan: in hoogmoed,brooddronkenheid en zorgelooze rust leefde zij methare dochters, terwijl zij de hand der nooddruftigenen armen niet stijfde. In Jeruzalem, die bloedstad,heeft men vader en moeder geminacht, den vreemdegeweld aangedaan, weezen en weduwen slecht behan-deld, en geschenken aangenomen, om bloed te vergieten,cn rente en woeker genomen, en den naaste doorgeweldenarij afgezet (23: 3, 44; 16: 49; 22 : 7, 12). Devorsten (voornaamsten, aanzienlijken) van Israel warenbrullende leeuwen, de overheden aan verscheurendewolven gelijk; en het volk des lands pleegde afpersingen roof, kwelde den nooddruftige en arme, behandeldeden vreemde onrechtvaardig (22: 25, 27, 29; vgl.34: II Stat. Vert. vs. 10; Job 4: 10, 11; Ps. 91: 13;Zach. 11: 3; Jez. 11: 6; Mt.

10: 16). Wanneer de profeet de Messiaansche toekomst schil-dert, ook dan vormen de zonden van het verleden dendonkeren achtergrond der schilderij. De herders vanIsrael hebben zich gevoed met de melk der kudde,zich gekleed met de wol, zij hebben de vette dierengeslacht, maar . . . weiden deden zij de schapen niet.Het zwakke hebben zij niet gesterkt, het zieke nietgenezen, het gebrokene niet verbonden, het verjaagdeniet teruggebracht, het verdwaalde niet opgezocht, enhet krachtvolle . . . hebben zij tot harden arbeid



??? 42 gedwong-en. Zij hebben gehandeld, gelijk rammen enbokken doen: het beste deel der weide grazen zij af,en het overige vertrappen zij met de pooten; zij drinkenhet helderste water, en als zij verzadigd zijn, gaan zijer met hunne pooten in modderen, en duwen met zijdeen schoft alle zwakken weg, en stooten hen met hunnehoornen. Maar nu, met Israels herstel (c. 33â€”48),zal Jahwe zelf zijne kudde weiden, en richten tusschende schapen en de bokken. Jahwe zal eenen nieuwentoestand scheppen in het sociale leven, opdat de mindereman niet meer door de koningen en regeerders enbeambten worde uitgezogen en te gronde gericht. Jahwezal de theocratie herstellen onder eenen ideaal vorst:â€žIk stel over hen ?Šcnen herder, opdat hij hen weide:mijnen knecht David; hij zal ze weiden, en hij zal hunherder zijn, Ik, Jahwe, zal hun tot een God zijn, en mijnknecht David zal vorst overste) in hun midden zijn" (c. 34; 37: 25; vgl. Ps. 23; Joh, 10). In tegenstelling met de als Oostersche despotenregeerende koningen van vroeger, stelt Ezechiel denvorst (overste) der toekomst, die regeeren zal naarrecht en gerechtigheid, en wiens wereldlijke machtgeheel

in dienst gesteld zal zijn van de geestelijkemacht in het heiligdom. Het zal meer, wat wij noemen,een â€žkerkvorst" dan een koning zijn, wiens zedelijkeplicht in dit woord wordt omschreven: â€ždoe recht engerechtigheid", en die slechts een klein streepje bovenhet volk v????r heeft (45: 8, 9; 44: 3; 46: 2â€”10). â€žDoetrecht en gerechtigheid" dat is ook de eisch, die aanallen wordt gesteld, den koning niet minder dan dengemeenen man, en waarin dat bestaat, kunnen wijleeren uit Cap. 18. Voorzeker, dat wil in de eerste



??? 43 plaats zeggen: zijne cultische verplichtingen, de wetder heiligheid nakomen, maar daarnaast ook: niemandverdrukken, den schuldenaar het pand wedergeven,geen roof rooven, den hongerige zijn brood geven enden naakte met kleeding bedekken, niet geven oprente of woeker, zijne hand van onrecht afhouden,â€žwaarachtig recht jegens elkander oefenen". Het motief(tegelijk den grond van zijne boetprediking), hetwelkEzechi??l daarbij in werking zet, is de individueelevergelding, die hij predikt: de personcele verant-woordelijkheid van den individu voor alle zijne daden(c. i8; 14: 13 vv.; c. 33). Stelt Ezechi??l alzoo Israels verleden en heden inschril contrast met de Messiaansche toekomst, en iszijne prediking daarom vooral op Israels herstel gericht(c. 37), in nog sterkere mate richt Deiiiero-Jezaja(tusschen 558 en 538 v. Chr. e. v.), den overgangvormend tot de na-exilische pi\'ofeten, op Israels bevrij-ding het oog. Het uur van Israels verlossing zalweldra slaan (40: i). Israels verlossing is postulaatvan Jahwe\'s wezen en van Israels geschiedenis. Jahweis de God der wereldgeschiedenis, en Isra??l, als volkvan Jahwe, staat in het

middelpunt daarvan. Isra??lheeft dc belofte van heil, en zijn God, de God vanhemel en aarde, is machtig genoeg, om zijne belofte tevervullen, en zijn volk te bevrijden. Maar ook heeftIsra??l nu voor zijne zonde geboet, en nu zal Jahwezijne gerechtigheid, zijn heil (p^??) doen zien. Isra??l, nu nog door de Heidenen overweldigd, zal aan zijnrecht, zijn heil (Hp\'l^i) komen (42 : 21; 51: 5 ; 46: 12, 13;56: i; 59: 9, 14; 58: 8; 62: I, 2; 48: 18), en alleHeidenen zullen Jahwe erkennen als eenen God van



??? 44 heil (41: 2; 45: 21, 24). Israel is door de Heidenenonrechtvaardig behandeld, onbarmhartig: zelfs den grijs-aard hebben zij een zeer zwaar juk opgelegd (47 : 6).En ja, het was grootendeels om Israels zonde, wanthet had zijne gerechtigheid voor God verloren (64: 5;42: 22â€”25), maar nu heeft het zich bekeerd, d, w. z,de vromen, en dezen zullen daarom hun recht, gerech-tigheid, loon van God ontvangen (pl??, n\'^^S,51: I, 7, 8; 64: 4; 56: I; 58: 2; 49: 4). Het is deEbed-Jahwe, wiens DSti^p bij Jahwe is. Jahwe zietzijnen waarachtigen zedelijken godsdienst aan, welkebestaat in het doen van gerechtigheid (npl??) voorJahwe. Dit is het volk, dat gerechtigheid kent,dat Jahwe\'s thora in het hart draagt; zijne rechtvaar-diging voor Jahwe zal eeuwig bestaan, en Jahwe\'s heilvoor hem van geslacht tot geslacht. Dit is het volk,dat goddelooze banden ontsnoert, knellende overeen-komsten losmaakt, geknakten vrijlaat, allerhande jukverbreekt, den hongerige zijn brood uitdeelt, nood-druftige zwervelingen onder dak brengt, den naaktekleedt, zijne hand niet aftrekt van zijn eigen bloed(58: 6â€”10). Wie hieraan vasthoudt, die vreeze niet, enzij niet wankelmoedig, maar

vertrouwe op Jahwe, engeloove, dat Israels heil (verlossing) in aantocht is In de ballingschap hebben de Joden ten diepste hunnevernedering gevoeld als straf voor\'hunne zonden. Nahet exil was het de Joodsche gemeente er het meestaan gelegen, om den uitwendigen dienst van Jahweweer te herstellen, om voortaan, in den geest van eenen \') Vgl. over pi??, npi??, u??c\'a bij II Jezaja: Smrnd, a. a. O., S. 414;g. wildeboek, De Letterkunde des Ouden Verbonds, 1896, bL 324.



??? 45 Ezechi??l, nauwlettend zich te wachten voor de zondeen hare gevolgen. Voortaan zal zich het leven derJoodsche gemeente in hoofdzaak om den cultus bewegen.De geschriften der na-exilische profeten ademen inhoofdzaak eenen theocratisch-priesterlijken geest. Deâ€žgerechtigheid" wordt in de eerste plaats in cultischereinheid gezocht, doch openbaart zich niet minder ookin welwillendheid, achting voor de rechten der armen,goedheid, milddadigheid en barmhartigheid. De schei-ding tusschen deze twee , gelijk in het latere Jodendom(Mt. 23: 23), is thans nog niet aanwezig. Yoor Hagga??(520 v. Chr.) is de herbouw van den tempel en hetâ€žthora geven" der priesters over rein of onrein, naar detijdsomstandigheden, van het hoogste gewicht (1:8 vv.;2: II vv., 19). Zacharia (520â€”518 v. Chr.) beweegt zich ook langsdeze lijn, doch verklaart uitdrukkelijk, dat er Jahweaan die dingen alleen gelegen is, wanneer men Zijnezedelijke eischen, door de â€žvorige profeten" gepredikt,in acht neemt. De in de ballingschap opgekomenenationale treur- en vastendagen te houden, is Jahweniet welgevallig; maar was zijn gebod: â€ždoet

recht,betoont liefde en barmhartigheid (^irj; â–?\\\'Dn~n IDH)jegens elkander, verdrukt de weduwe noch den wees,den vreemdeling noch den arme, en denkt niet in uwhart kwaad tegen elkander, en hebt de waarheid enden vrede lief" (i : 1â€”6; 7: 7 â€” 10; 8: 16â€”i9;vs. 19^lees: â€žmaaj\' hebt" enz.). Maleachi (v????r 433 v. Chr.) klaagt over de trouwe-loosheid jegens Jahwe van het nu levende geslacht invergelijking met de trouw der vaderen (in \'t bijz, derpriesters) in den â€žgoeden ouden tijd". Men neemt



??? 46 Jahwe\'s heiligheid niet meer in acht bij de offers(i :-6 VV., 14; 2: I â€”10; 3:3,5. 7, 22 Stat. Vert. 4: 4).Men heeft â€žde dochter van eenen vreemden God"getrouwd (2 : 11), ja, erger nog, men heeft â€žde gezellinder jeugd" verstooten, en deze schreit nu bij Jahwe\'saltaar (2: 13â€”16). Men gelooft niet aan het loon dergodsvrucht; alleen de ernstigsten denken er aan (2 : 17;3: 13 VV.). Men denkt er niet aan, dat het zedelijkeplicht is, Jahwe\'s geboden te houden, met zulk eeneneerbied, als een kind jegens zijnen vader, een knechtjegens zijnen heer schuldig is (i: 6), en jegens elkandertrouw te bewijzen als, kinderen van ?Š?Šnzelfden Vader(2: 10â€”16). Om dit alles kan, tenzij Isra??l zich mochtbekeeren (3: 11, 12), het oordeel niet uitblijven, maarzal Jahwe ten gerichte moeten komen, en korte mottenmaken met de toovenaars, de overspelers, de mein-eedigen, de onderdrukkers van daglooner, weduwe enwees, de verkrachters van het recht der vreemden,â€žmet hen, die Mij niet vreezen, zegt Jahwe der heir-scharen" (3: 5, ig vv. Stat. Vert. 4: i vv.). In Maleachi\'s profetie staat zeker ook het godsdienstig-cultische element v????rop, doch evenzeer komen

dezedelijke motieven tot hun recht. In dien tijd, toenmen na de groote â€žKrach", zich er met alle middelenweer trachtte bovenop te werken, en er voor de gemeentegroot gevaar bestond voor verbastering â€” de oude,aanzienlijke Joodsche famili??n gaven, door zich te ver-zwageren met de invloedrijke heidensche famili??n, diein het land waren gevestigd, een slecht voorbeeld aande minderen; daarbij gevoegd het onderling bedrog ende afgunst en het vertrappen van elkander -r- stondde profeet met zijne getuigenis van de heiligheid van



??? 47 Jahwe, niet slechts als tolk van het godsdienstig-nationaalbewustzijn, maar gaf ook door zijn woord den sterkstenimpuls, zoowel voor het zedelijk-sociale als voor hetgodsdienstig-cultisch leven des volks. In de v????r- en na-exilische profetische litteratuurkomen uitingen van wraak (Dp.1) tegen de Heidenenniet zelden voor. In het bijzonder wordt het â€žbroeder-volk" Edom daardoor getroffen, en dat om zijne onbarm-hartigheid en wreedheid, zijnen â€žeeuwig ziedendentoorn" tegen zijnen broeder Jacob, zijn ego??stisch,materialistisch streven, zijn leedvermaak bij Israelsongeluk, zijne laaghartige handelwijze in Israels nood(Amos I: ii; Jez. 34: 5; Jer. 49: 7 vv., Jez. 63: i vv.;Ezech. 25: 12 vv.; 35: i vv.; Obadja; Jo??l 3 : 6; 4: 19Stat. Vert. 3: 19; Gen. 27: 41; Klaagl. 4: 22). Inhet algemeen riep Isra??l Jahwe\'s wraak in tegen alzijne onderdrukkers, en dat als middel tot zijne eigeneverlossing (Nahum; Jez. 13: 2â€”14: 23; 21: 1 â€”10;II Jezaja). Bij de latere Joden treffen wij veel meereene niet onverklaarbare wraakzucht aan, welke zichtot eenen historischen karaktertrek in het Jodendomheeft ontwikkeld (â€žShylock"). Tegen deze in

dezentijd opkomende strooming in het Jodendom --- denationaal-particularistische â€” teekent het boek Jona,een meer apologetisch dan profetisch geschrift, protestaan, en legt daartegenover getuigenis af van eenemeer universalistisch-humane richting. Jona is vertoornd,omdat God ook voor de Heidenen een genadig Godis, die zijnen toorn varen laat, wanneer men zichbekeert. De bekeering der Ninevieten blijkt\' uit hethouden van eenen grooten boete- en vastendag, waaraan



??? 4?– zelfs het vee moet deelnemen, en uit het afstaan vanalle ongerechtigheid en geweldpleging (DIDH ,3:3, 5, 8).En nu is Nineve gered; doch Jona, de man, die zelfzoo wonderlijk is gered, ontsteekt in hittigheid destoorns ten doode toe (4: 3). Maar moest hij niet veeleermedelijden hebben met die groote stad met hare onmon-dige, zedelijk onrijpe bevolking, met al haar vee,gelijk God, in verschoonend mededoogen, medelijdenmet haar had (DIH, 3" \'o; 10Â? I I i I I â– i i! I j



??? IV. Israels Gemeente. Toen Ezra, de wetgeleerde, met de â€žwet zijns Godsin de hand" (Ezra 7: 14, 25) te Jeruzalem aangekomenwas (433 v, Chr.), werd de reformatie der Joodschegemeente naar dit wetboek (Priestercodex) ter handgenomen (Kosters , Het herstel van Isra??l in hetPerzisch tijdvak, 1894, bl. 87 vv.). Eenerzijds staatEzra\'s wetboek niet beneden de vroegere wetgevingen de prediking der profeten, voor zoover n.l. eengodvreezende wandel in oprechtheid d?Šs harten alsgrondslag geldt voor het zedelijk leven (vgl. Gen. 5:2;6: 9; 9: 4 vv.; 17: i; Lev. 19: 18, 34; 25: 17, 36,39 enz.). Doch het bijzondere van den Priestercodex is,dat het zedelijk ideaal voor Isra??l, d. i. om te kunnenbeantwoorden aan Gods doel met zijn volk, n. 1. dathet een heilig volk zou wezen, bijna uitsluitend gesteldwordt in de ceremonieele, cultische reinheid van volken individu. Het doen van den wil Gods bestaat in hetnauwgezet onderhouden van Zijne geboden, rechten,inzettingen, bevelen, ordinanti??n, onverschillig, of dezebestaan in uitwendige plichtplegingen, dan of de volleinstemming des harten vereischt wordt, om ze te



??? 50 volbrengen (Gen. 9: 4â€”6; Lev. 7: 21; 10: 9; Num.9: 13; 15: 32 vv.; 18: 7, 32; 19: 13, 20). Ezra vond den toestand der gemeente allerellendigst,zoodat hij er stom verbijsterd van werd ,9:4). Hij had niet gedacht, dat het z???? erg zou zijn met degemengde huwelijken. Eene groote volksvergaderingwordt bijeengeroepen om te beraadslagen, wat er nute doen staat. Ezra c. s., (d. w. z. de vromen, god-vruchtigen, die â€žbeven voor het gebod huns Gods",10: 3) laten alle aanwezigen zweren, dat zij de vreemdevrouwen en kinderen zullen wegzenden, en zich strengvan alle niet-Israelicten zullen afscheiden, terwijl eenecommissie voor de uitvoering van dit besluit zal zorgdragen. Door de uitvoering van dit besluit zou zeker veelonrecht, de wettige echtgenoote aangedaan, wordenhersteld (vgl. Maleachi), al staat hiervan niets vermeld;doch uit geen enkel woord blijkt ook, dat er rekeningwerd gehouden met de overweging, welk een stroomvan jammer en ellende, haat en twist er moest los-barsten , indien dit besluit z???? maar op staanden voet â€”gelijk het de eisch was â€” werd uitgevoerd. Later werd Ezra bijgestaan door Nehemia, en toenkon de geleidelijke

doorvoering onder heiligen ernstvoortgang hebben (Neb. 13). Nehemia toont zich eenman te zijn, die voor zijn geloof d,urft strijden en lijden ,en die in vertrouwen op de rechtvaardigheid zijnerzaak, in gehoorzaamheid aan Gods geopenbaarden wilten opzichte van de gemeente, alle moeilijkheden over-wint, en tot elk offer bereid is. Hij komt op voor dearme (verarmde) gemeenteleden tegenover de\' rijkere,voorname Joden. Hij treedt voor hen in de bres, waar



??? 51 zij een groot geschrei aanheffen van wege hunneschulden. Zij hebben, door bestendig bouwen aan denstadsmuur, geen dagloon kunnen verdienen, hebbenhunne akkers, wijngaarden, huizen, ja zelfs hunnekinderen moeten verpanden, om de belastingen tekunnen betalen. Hunne zonen en dochteren zijn inslavernij geraakt als borgtocht voor het opgenomengeld, en nu zullen zij zelf ook nog in slavernij moetenkomen ? Zij vragen, of dan het vleesch hunner kinderenniet evengoed is als dat hunner (Joodsche) schuld-cischers. En nu brengt Nehemia den aanzienlijken,rijkeren Joden onder het oog, hoe hij en zijne vrienden,in de ballingschap, hunne broeders hebben losgekochtvan de Heidenen, en zal men dan nu zelf hen totslaven gaan maken ? Hij herinnert er hen aan, hoe hijzelf als Stadhouder zijn honorarium, ja ook zijn ver-mogen heeft aangewend, om de arme Joden van gelden koren te voorzien, en hij bezweert hen, dat nu ookzij van hunne eischen ten opzichte van hunne armebroeders zullen afzien (Neh. 5). Nehemia wordt in zijnen ijver geleid door zijne geest-drift voor de wet en door nationaliteitsgevoel, en

dezebrengen hem tot belangeloosheid, goedheid, milddadig-heid jegens zijne geloofsgenooten, het â€žheilig zaad".Maar ook weet hij â€” en dit is een zeer sterk motiefbij hem â€” dat er voor hem van alles, wat hij voorden cultus en voor zijn volk doet, gedachtenis envergelding is bij God (Neh. 5: 19; 13: 14, 22, 31). Met de invoering van den Priestercodex onder Ezraen Nehemia, in eenen tijd, toen men het zeer levendigen smartelijk gevoelde, dat de â€žknechten van Jahwe",de â€žarmen" en â€žellendigen" aan d?Š Heidenen onder-



??? 52 worpen waren (Ezra 9:9; Neh. 9: 36), werd de isoleeringvan de Joodsche gemeente krachtig doorgezet, en bleefer voor het oefenen van barmhartigheid gaandewegalleen plaats binnen de heilige omtuining door de Wet. De leer der vergelding, op het voetspoor van Ezechi??l,in dezen tijd sterk naar voren tredend (Jona i : 7 vv.),en door den Kroniekschrijver (Â? 250 v. Chr.) in systeemverwerkt en toegepast (I Kron. 10: 13, 14; II Kron.12 : I vv.; 16: 7 vv.; 20: 35 vv.; 21 : 14 vv.; 24: 17 vv.;25: 14 vv.; 26: 16 vv.; 28: i vv.; 33: 11 vv.; 35: 21 vv.;36 : 5 vv.), kon wel als motief dienen voor een gehoor-zaam leven naar de Wet en het zoeken der gerechtigheid(rechtvaardiging) uit de Wet, maar zij laat voor de vrijeliefdedaad weinig plaats. In een eigenaardig licht verschijnt ons de Joodscheliefdadigheid in het boek Esther (Â? 130 v. Chr.). Dehistorische gedenkdag van de onder de Heidenen aan-gerichte slachting moet tot een feest- en vreugdedagworden gemaakt, en tevens tot eene soort van liefdadig-heidsdag (9; 22). Aan betoon van liefdadigheid op de Israelietischefeestdagen heeft het zeker nooit ontbroken. De Weteischte. dat ook Leviet. vreemde, weduwe, wees,slaaf en

slavin, het gansche Israelietische huisgezinmet zijne omgeving, aan de feesten zouden deelnemen(Dt. 14: 26, 27; 16: 14; 26: 11; A. W?œNSCHE, DieFreude in den Schriften des Alten Bundes, 1896). In Neh. 12: 44, 47 en 13: 10 is sprake van wettelijkvastgestelde porties spijzen (fem. PI. constr. HlSJl^S, nVJ,^),welke ten behoeve van Levieten, portiers en zangers j| dagelijks moesten worden opgebracht. Iets anders : (:)?‰ ; i\'



??? 53 evenwel is het deelen (porties) zenden van den maaltijd(niJXS nSti/) aan minder bedeelden, en het zenden vangeschenken (nlJnJD) aan elkander en aan de armen,waarvan in Neh. 8: lo, 12 (Stat. Vert. vss. 11, 13) enEsth. g: 22 sprake is. Van diep zedelijke beteekenis is dit allicht nietgeweest. Het doet ons meer denken aan tegenwoor-dige gebruiken op St. Nicolaas-, Kerst- of Nieuwjaars-feesten. Het zijn natuurlijk uitsluitend Joodsche armen,voor wie alzoo de feestdag tot een dubbele vreugde-dag wordt gemaakt; terwijl hij v????r alles aan dennationalen trots, het Joodsche zelfgevoel, aan gevoelensvan haat, list, wraakzucht en bloeddorstigheid gelegen-heid biedt, zich op uitbundige wijze te uiten (Esth.4: 14; 5: 4, 8; g: i, 5, 12 â€” 16; g: 2gâ€”10: 3). Ook het boek Dan??l (165 v. Chr.) verplaatst onsin eenen tijd van Jodenvervolgingen. Het oordeel, datover Isra??l gekomen is, wordt als rechtvaardig erkend,omdat Gods volk van Gods geboden en rechten isafgeweken (g: 5 vv., 11 vv.). Gods genade wordtweer verworven door schuldbelijdenis, door getrouw tezijn aan Gods wet tot den vuurdood toe, door Levietischereinheid en

gerechtigheid te zoeken, door erbarming tctoonen jegens nooddruftigen, door â€žgebed en smeekingenmet vasten en zak en asch" (1:8:4:24 Stat. Vert. vs. 27;g: 3, 18; 10: 12). Onwillekeurig denken wij aan hetlater zoo bekend geworden drietal Joodsche deugden:â€žgebed, aalmoes, vasten", doch van â€žverdienstelijkheid"is hierbij in het boek Dani??l nog geen sprake. Hetdoen van gerechtigheid hetwelk het beoefenen van alle deugden omsluit) en daarbij het oefenen van



??? 54 weldadigheid, het bidden, vasten en boete doen is slechtsbewijs van waarachtige bekeering, en alzoo middel,om bij God een geopend oor te vinden, en â€žverlengingvan vrede" te verkrijgen. Het is hier de plaats, te wijzen op de veranderdebeteekenis, die het woord npl?? in den loop des tijds \'t t : heeft gekregen, daar het licht werpt op de â€žzeitge-schichtliche" opvatting van het zedelijk-godsdienstigleven, waarvan het uiting of inhoud is. npl^ wordt gebruikt van God en van menschen. Het \'t t ! heeft in de eerste plaats eervQ juridische heXeekexn^, enkomt mitsdien veelvuldig voor in de verbinding tOSl^/\'Dnpl??l. Het duidt den toestand aan van hem, die in \'t t : . het geding recht en gelijk heeft. Wie gelijk heeft, diemoet ook in het gelijk gesteld worden. God, als deopperste Rechter, stelt den schuldige ook schuldig, enhelpt den rechtvaardige aan zijn recht, d. w. z. Godvergeldt een ieder, naardat hij verdient (^tL^I = n^l^\'n en ini^-I^fD pn^ pn^n I Kon. 8: 32;II Kron. 6: 23; I Sam. 26: 23). Zoo handelt ook eenrechtgeaard rechter of koning onder de menschen. Zoodeden David en Salomo. Zij de^en hun volk â€žrecht engerechtigheid" (np"l^1 tOStL\'D, II Sam. 8: 15; I

Kron.18: 14; I Kon. 10: 9; II Kron. 9:8; vgl. Jez. 5: 23;9: 6; Spr. 16: 12). npl^ = recht, gelijk, goed recht, \'t t : parallel met nJl?–t^ (I Sam. 26: 23). v: , Â? Gelijk God den mensch in alle dingen recht doet,zoo is het ook plicht voor de menschen onderling.



??? 55 elkander in alle dingen recht te laten wedervaren, inhandel en wandel. npTii moet er zijn, niet slechts inde rechtspleging, maar op heel het gebied des zede-lijken levens. In Spr. i6: 8 heet het: Beter weinigmet gerechtigheid (npT?œS â€” rechtmatig verworven),dan een groot inkomen met onrecht (tOSH*^ Nib^).Gedurig stellen de profeten den socialen eisch: â€ždoetrecht en gerechtigheid". Dit is het, wat Jahwe wil(nin* nf^n^, Dt. 33: 21; Amos 5:7, 24). np^\'i^ =recht, het behoorlijke, betamende, rechtmatigheid,billijkheid. In deze ethische beteekenis staat het parallelmet ion (Hoz. 12: 7; 10: 12, 13; Mich. 6: 8), of met(Amos 5 : 15 v.), of met nnbj = jus fasque (Amos3: 10). Verder beteekent Hpl^ ook betrouwbaarheid, waar-heid, waar het woorden of beloften geldt, zoowelvan menschen (Ps. 52: 5), als van God (Jez. 45: 19,23; 63: i). In religieuse beteekenis staat Hp^^ vooral in dePsalmen en bij II Jezaja. Tegenover de Heidenen ofde goddeloozen onder Israel zelf heeft het vromeIsrael toch recht bij God, al is het ook â€žarm ennooddruftig", al lijdt het ook onrecht. Passief wachtendo vromen dus op Jahwe\'s komst, om Zijnen

getrouwenhun recht te geven, d. i. hen op tc heffen uit dendruk. opdat de goddeloozen het zien, dat zij Godsknechten zijn (Ps. 7: 9; 89: 33; 25: 2, 7, 9). nj^"]^ =rechtvaardiging, hulp, heil, redding, correlaat metof njJI^I^*. owTTjpta. En deze â€žhulp en heil" verwacht Israel niet voor ?Š?Šnmaal, maar meermalen van God.Voortdurend wacht het op de bewijzen van Gods heil,



??? 56 Hlfff ZOO dikwijls het onderdrukt wordt, want in Jahwe is eenevolheid van gerechtigheid en heil (nipl^, Jez. 45: 24;Ps. 103: 6; vgl. Richt. 5: 11). ??en nauwste hangt hiermee de soteriologisdie betee-kenis van het woord samen. Want Israel weet hetook wel, dat in strikten zin niemand onder de menschenrechtvaardig is (Ps. 143: 2; 130: 3; Job 9: 2, 14: 2),en dat ook de gerechtigheid van den vrome niet volis voor God. Maar daarom juist des te meer smeekthij Gods gerechtigheid af, opdat juist uit het ontvangenvan npT^ blijken zou, dat zijne zonde is verzoend, ende schuld vergeven. Hp^^ â€” genade, goedertierenheid,barmhartigheid, parallel met IDH â€” eXeo;, ^apt?, Q^IDH,DliO, Q\'^ni (Ps. 103: II, 12, 17; 62: 13; 69: 6 vv., 28; 89: I vv.; Jez. 63: 7; 58: 8; 54^ 14. i?)- Actiefzoekt Israel nu deze gerechtigheid, rechtvaardigingvan God te verkrijgen door eenen wandel naar Godsgebod. Deze wandel is een wandel â€žin gerechtigheid"(Jez. 56: i; 58: 2), een gehoorzamen van Jahwe\'s wil,een onderhouden van Zijne geboden (Ezech. 18: 5 vv.;Dt. 6: 25; Spr. 8: 20; Ps. 119: 142; 103: 18; Mal. 3: 3,npi:Â?3). In Ps. 112: 9 heet het: â€žHij (de vrome) heeftuitgestrooid, den

armen gegeven, zijne gerechtigheid(rechtvaardiging, Hpl^) duurt voor altijd". Spr. 21: 21:â€žWie gerechtigheid en vroomheid ("iDm Hpl??) najaagt,zal leven, gerechtigheid (rechtvaardiging, Hpl^) en eerI \' verkrijgen". Israel verkrijgt dus door Hpl??, d. i, i \'t t : \'t t : door het vervullen van zijne godsdienstplichten, hetonderhouden der geboden of der â€žgerechtigheden";want de som der volbrachte enkele geboden, dat zijn Ii- .



??? 57 zijne nip\'l^if (Ezecli. i8: 24; Jez. 33: 15; 64: 5; Stat.Vert. vs. 6; Ps. 11: 7). In de LXX wordt HpTi veelmalen door sXeTjixoauv??] vertaald, gelijk ook in Dan. 4: 24: ota touio paaiXs??-q ^oukrq [xou apsoato) aot, xai xoc? afxaptia? aou evÂ?Xe-/jjj-oauvati; Xu-ptooat xai xa? aotxtot? sv oizxip[JiorcTOVTjXtov. Hier wordt de koning vermaand, zijne zondengoed tc Vlaken (p"l5 Imp. aram. = breken, bevrijden, lossen = Xuxpouo??ai soteriologisch) door gerechtigheid(np\'l^B), en door genade en erbarming te toonen (jnitiliInf. Pe. aram.) jegens ellendigen Hp"!^ heeft hier de beteekenis van de door God geeischte gerech-tigheid = de hoofdsom van Gods geboden = een Jahwewelgevalligen wandel = het vervullen der Israelietischegodsdienstplichten volgens Ezech. 18 en 33, onderwelke het oefenen van barmhartigheid de allereersteplaats inneemt (vgl. Ps. 37: 21; 112:4 vv.). Al staat dusgerechtigheid hier paralel met barmhartigheid, vanâ€žverdienstelijkheid" is hier nog geen sprake. Dan. 4: 24evenwel vormt den overgang tot de Apocryphen.In de Apocryphen van het O. T., in den Talmoed ende Targoemim verkrijgt Hpl^, overgaande in

den \'t t : Arameeschen vorm niDt, de beteekenis van: een goedwerk, weldaad, in het bijzonder: aalmoes\'). Vgl. bl. 77 vv.De juridische beteekenis van (LXX otxaioauvrj, T T : gebruikt van menschen, verflauwt hoe langer hoe meer,om ten slotte geheel te verdwijnen; terwijl de ethische \') Rabbi eleazar, ( 100 n. Chr.) wil ook l>s. 33: 5 en Spr. 21: 3"[j^?? vertalen door â€ža.almoezen" {Sukka 49^).



??? 58 beteekenis (LXX ?¨\'Xso?, ?¨Xsr|{xoauvY]) = goedheid gehand-haafd blijft, en, daar de Joodsche moraal hoofdzakelijkbestaat in aalmoezen geven, neemt het woord deze(ook wederom verflauwde) beteekenis aan. In het substantief p^\'q^ blijven beide hoofdbeteekenissen:â€žgerechtigheid" en â€žgoedheid" scherp gehandhaafd, zoo-dat het de aanduiding wordt van â€žden idealen Jood". Van God gebezigd, verliest npTii integendeel zijne \'r t : ethische beteekenis, om de juridische te behouden, in hetbijzonder Gods verdoemende gerechtigheid aanduidend. Het door Paulus gevormde begrip oiy.aioauvq {Iso??(tegenstelling: toia .??r/.) rust op de in Christus vervulde,geopenbaarde Hplli van God bij II Jezaja (vgl. Jez.54: 17, Rom. i: 17; II Cor. 5: 21; I Cor. i: 30). (Vgl. ook voor de litteratuur: Baljon, Wdb. I, bl.535â€”576, 687â€”690; simend, a. a. O. S. 410 ff.; Weher,J??dische Theologie, (der Begriff der Sechuth); W.Bousset, Die Religion des Judentums im neutesta-mentlichen Zeitalter, 1903, S. 119, 359, 360, 395, 39g). Ons resten nog de boeken Ruth, Job, Prediker,â€?Psalmen, Spreuken, in welke (uitgenomen in enkelePsalmen) het priesterlijk-theocratische

element niet opden voorgrond treedt. Het boek Ruth geeft ons eenen blik in het eenvoudig,landelijk leven in Israel. Ongekunsteld vroom is hetfamilieleven der buitenlieden. Ruth, de Moabietische,Joodsche proseliete geworden, zorgt met barmhartige,opofferende liefde voor hare schoonmoeder Naomi(i: 14â€”19). Daarover wordt zij door Boaz geroemd,die zich deswege haar zeer genegen en weldadig jegenshaar toont, en die zich, als erfgenaam van het land van



??? 59 Naomi, nu ook belast met de zorg voor nakomeling-schap van wijlen Elimelech (2: 8â€”18; 4: g vv.). Deliefdedaad van Ruth aan hare schoonmoeder is naarden wil van den God Israels, â€žonder wiens vleugelenzij gekomen is, om toevlucht te zoeken" en zal doorGod ook vergolden worden \'). Als verhaal staat het boek Job op ?Š?Šne lijn met hetboek Ruth, doch naar vorm en inhoud is het verschilgroot. Het boek Job is philosophisch en een productder Chokma. In den man Job wordt ons het type van den vromevoorgesteld, die ook onder de zwaarste slagen Godniet ontrouw wordt. Voor ons doel van belang zijn deteekeningen van Jobs leven (d. i. van den â€žvrome", pH^),in tegenstelling met den wandel des â€žgoddeloozen" (j^ti\'"!). Jobs onschuld en gerechtigheid bestaan, behalve inhet vast vertrouwen op God en het mijden van alleonkuischheid (31: i), in het doen van recht en barm-hartigheid aan zijnen naaste; want hij was steedsgedachtig aan de goddelijke vergelding (31: 2â€”4).Hij heeft den behoeftige en den wees gered, denzwerveling en de weduwe het hart verheugd. Hij washet oog voor den blinde, de voet voor

den kreupele,een vader voor de armen, de helper bij alle onrecht(2g: 12â€”25). Hij wist, dat hij en zijn slaaf of slavinvan ?Š?Šn en hetzelfde maaksel waren, door ?Š?Šn cndcnzelfden God geschapen. Hij deelde zijn brood metarmen, weduwen en weezen. Hij heeft hen gevoed,gekleed, beveiligd (31: 13â€”22). \') Midrasj Ruth (laÂ? eeuw n. Chr.) verklaart het feit, dat Ruth dc stammoedervan Davids huis is geworden, als het loon voor hetgeen zij aan liare in nooden lijden verkeerendc schoonmoeder gedaan heeft.



??? 60 Daartegenover zijn de goddeloozen onbarmhartig engewelddadig (4: 10, 11 vgl. Ezech. 22: 25;Ps. 34: 11;35: 17; 58: 7); zij gaan bij het pand nemen zonderverschooning te werk, en laten zich omkoopen (scil. inhet gericht 22: 6; 24: 3, g; 15: 34). Dientengevolgemoeten de armen des lands wegkruipen; gelijk dewoudezels moeten zij de woestijn in, om in de wildernishunnen kost te zoeken (voor hunne kinderen). â€žNaaktovernachten zij, zonder kleeding, zij hebben geenedekking in de koude. Door den stortregen der bergenworden zij doorweekt, bij gebrek aan eene schuil-plaats drukken zij zich tegen de rotsen" (22: 4â€”8).Zulke paupers gaan den vrome ter harte; zij zijn deverdrukte onschuld. Niet alzoo evenwel de misdadigevagebonden. Dezen verdienen het, als dieven uit desamenleving te worden weggejaagd, om in krochten,aardholen en rotsspleten te wonen. Daar mogen zij(als ezels) balken tusschen de struiken, en onder denetels bijeen hokken ; als een dwaas en eerloos gebroedworden zij uit het land weggegeeseld (30: 5â€”8). Job is alzoo een beslist vriend der gerechtigheid,humaan, gastvrij en goed, die zich ook niet op zijn\'geld laat voorstaan, en geen

misbruik maakt van zijnemacht. En het beginsel, waardoor deze vrome geleidwordt, is zijn godsdienstig plichtbesef. De Prediker (Koheleth) is er. te veel cosmopoliet,philosooph en ego??st voor, dan dat hij zich met localeellende en met de practijk der barmhartigheid zoukunnen inlaten. Van milddadigheid en naastenliefdespreekt hij met geen enkel woord. Hij acht het onge-lukkig (â€žijdelheid"), dat zoo menig wijs, beleidvol enarbeidzaam mensch het saamgegaarde geld aan . . . â€?â€?1\'



??? 6i ja, aan wie? . . . dat weet hij v????ruit niet, moetachterlaten. IJdelheid ook, dat een mensch, die geenvrouw of kind of broeder heeft, moederziel alleen opde wereld, zich aftobt, om bijeen te verzamelen â€” envoor wie doet hij het toch? Maar de Prediker zegtniet, op welke wijze zulk vermogen nuttig besteed zoukunnen worden (2 : 28 - â–  21; 4: 7, 8), omdat hij verklaart,dat onder de menschen alleen de ijverzucht alles drijft,en een ieder zich zelf zoo hoog mogelijk tracht op tewerken, alleen ziende naar zijnen meerdere en niet opzijnen mindere, tenminste niet ten voordeele, maar welten nadeele van dezen (4: 4; 5: 7). Het Psalmboek is het liederenboek van Israels ge-meente. In bijna alle Psalmen vinden wij de tegenstellingtusschen den vrome (de â€žgeloovige"\' gemeente) en dengoddelooze (de Heidenen of de goddeloozen in Isra??l).Het is het â€žleven met God" in strijd en zegepraal enonder tijdelijken nederlaag, dat ons er overal uit tegen-straalt. Het veelvuldigst wordt de strijd van denâ€žgeloovige" geteekend, die in ootmoed (HUi?) en ver-trouwen zich blijft werpen op zijnen God. Talrijk zijnde synoniemen ter

aanduiding van den â€žvrome". Hijis de â€žarme", â€žellendige", â€žbehoeftige", â€žnooddruftige"enz. (U^, bn, Din; enz. Vgl. de lijsten dezer synoniemen bij Isujork Loeb, La litt?Šrature desPauvres dans la bible, in: Revue des ?Študes Juives,XX, p. 161â€”198; XXI, p. 1â€”42, 161â€”206), dochhij is zich bewust, in Gods gunst te staan, en vertrouwtop God (22: 9, 11; 31: 15 en eld.). Maar ook omge-keerd : omdat hij Jahwe\'s knecht is, wordt hij gesmaaden vervolgd door zulken, die met Jahwe niet rekenen.â€žHopelooze, wanhopige, gedemoraliseerde toestanden"



??? 62 vormen den achtergrond van menigen psalm (4, 7, 10,II, 12, 55, 82), maar het ligt in Jahwe\'s wezen â€žzichâ€žaan te trekken het lot van de weerloozen, de kleinen,â€žde in de wereld niets beteekenenden, de vertrapten,â€žde behoeftigen, de ongelukkigen, de onschuldigen,â€žbovenal de verdrukten de duiders en lijders" (â–?M.3J?). â€žDeze voelen zich zoo klein, overgeleverdâ€žaan de aanslagen van niets ontziende goddeloozen, teâ€žeenenmale in een hoek geduwd, van alle kanten vanâ€žlagen omstrikt: gekomen tot de poorten des doods"(11: 14). Tegenover hen staan hunne â€žovermoedige,hen minachtende, sluwe, hebzuchtig-e, moorddadigetegenstanders" (10: 2, 8â€”13), de â€žboosdoeners, onrecht-â€žplegers, vijanden van Jahwe, de door Jahwe vervloekten,â€ždie leven in overvloed, wier wegen voorspoedig zijn,â€ždie zich in hun geweldig optreden uitbreiden als eenâ€žceder van Libanon.\'\' Dc vromen, de rechtvaardigen zijn deemoedig. Zijverdedigen zich niet, maar verbeiden Jahwe. Zij zijnellendig en nooddruftig, bezitten â€žweinig"; zij zijnâ€žlieden des vredes", maar voorwerp van den haat dergoddeloozen. â€žDezen knersen op de

tanden tegenâ€žhen, smeden listige plannen, leggen het toe op hunâ€žleven, en hebben het zwaard getrokken en den boogâ€žgespannen, om hen in het verderf te storten". Maaronder dat alles zijn de vromen ,toch rijk in Jahwe, alzijn zij de armen en de slachtoffers der goddeloozen.Want dezen, de pralers, de euveldaders, de leugen-sprekers , de bloedvergieters, de bedriegers,... Jahweverafschuwt hen, zij zullen onikojncn (37, 5:5 vv.; 73).â€žVan hen, die vertrouwen op hun vermogencn op degrootheid van hunnen rijkdom zich beroemen",.. . graven



??? 63 zijn hunne huizen voor eeuwig, hunne woningen vangeslacht tot geslacht, en hun naam sterft weg op aarde"(49: 7, 12). â€žZiedaar nu den man" â€” zullen de vromenzeggen â€”\'â€ždie God niet maakte tot zijne sterkte, maarop zijnen grooten rijkdom vertrouwde, zich verliet opzijn vermogen!" (52: 9). â€žVertrouwt niet op afpersing,stelt niet ijdellijk uwe hoop op roof; wanneer hetvermogen aanwast, zet er uw hart niet op" (62: 11).Maar de rechtvaardigen zullen niet omkomen. Nooitzullen zij verlaten worden. Het â€žweinige", dat zij hebben,is beter dan de overvloed van vele goddeloozen. Zijworden gesteund door Jahwe, zij â€žschuilen bij Hem"(11: i; 16: i; 37: 16, 18, 23, 24, 40; 46: i; 91;143: 9). De grootheid van den goddelooze is slechtsschijn. Hij moet leenen, en kan niet weer teruggeven;maar de vrome, hoe weinig hij ook bezitten moge,ontfermt zich den ganschen dag; hij geeft, en leent uit,en zijn zaad is tot zegen (37: 16, 21, 25, 26). Deâ€žvrome" is TDH, goedertieren, liefderijk, vroom. Hijhoudt Jahwe\'s geboden, waar cr rondom hem bij degodvergeters geen trouw meer is, maar valschheid enleugen (12: 2 vv.; 18:

26 vv.; 43: i) en bedrog enlaster cn dieverij (50: 5, 16 vv., 22) en hoogmoed(31: 24) en onrecht (37: 28; vgl. 79: 2; 85: 9 vv.;MQ: I, 5. q)- Doch in hopelooze toestanden, â€žals deâ€žrevolutie uitbreekt, als dc zuilen worden omvergehaald,â€žals het gebouw van den staat, van de maatschappelijkeâ€žorde, van dc door God gewilde inrichting der dingenâ€žop vallen staat, en alles schijnt te zijn overgegevenâ€žaan rechtsverkrachting cn willekeur, och, wat zal dan..(le vrome?" (11:3, 4; 82: 5, 6). Dan zou hij welwillen wegvliegen als eene duif, en zich onttrekken aan



??? 64 l?? , het geweld (55: 7, 8), maar hij schuilt bij Jahwe, die li; , den vrome ook door alle deze dingen wil toetsen en ;[ ; louteren, en die toch den goddelooze haat en dien, die ij: ; het geweld liefheeft. â€žHij zal op hem regenen kolen vuur en zwavel, en hem geven als het deel zijns bekers! eenen verzengenden wind" (11), O, dat God hen aan- !i stonds vergold, naardat zij verdienen, die valschaards ;; en huichelaars, vaak zoo schoon van (godsdienstigen) i schijn, maar toch met allerlei boosheid in het hart! ; ; O, dat God die onverbeterlijke onrechtplegers ver- |i delgde, en de vrome zijne wraak mocht zien, zijne jj: voeten mocht baden in het bloed der goddeloozen (28: 3 vv.; 58; 68: 22 vv.; 109)! De vervloeker vanden vrome worde vervloekt, en de gevloekte gezegend!Moge God den booze niet vergeven (69: 23â€”29)! De vrome (de gemeente), die alleen mag dan ookkomen in Jahwe\'s huis, omdat hij onberispelijk wandelt,geen lastertaal spreekt, noch leugen denkt; omdat hij; de slechtaards veracht, doch eert, die Jahwe vreezen, en zich bij hen aansluit; omdat hij ernst maakt met zijne\'j;\' zedelijke verplichtingen , Jahwe\'s geboden, geen rente neemt, en zich niet laat

omkoopen. Wie z???? handelt,zal voorspoedig zijn, en door Jahwe gezegend worden\'j! (15; 24^; vgl. Jez. 33: 14 vv.). Hoe heerlijk is dan het || lot des vromen! â€žZijn kroost zal machtig zijn op aarde; het geslacht der oprechten zal gezegend zijn; overvloeden rijkdom zijn in zijn huis, en zijne gerechtigheidjl (= heil) duurt voor altijd. In de duisternis gaat een Jl licht op voor de oprechten, voor hem, die ontfermend, barmhartig, rechtschapen is. Het gaat hem goed, dieontfermend is en uitleent, die zijne aangelegenhedenbezorgt naar recht (d. i. zonder knevelarij). Hij heeft i



??? 65 uitgestrooid, den armen gegeven, zijne gerechtigheidduurt voor altijd. De booze ziet het en ergert zich,knarst met de tanden en smelt weg; op niets looptde wensch der boozen uit" (112). Het is een principieele strijd tusschen den vromeen den goddelooze, dien het Psalmboek ons teekent.Twee??rlei levensbeschouwing en levensrichting staantegenover elkander: geloof tegenover ongeloof, \'t Is devraag, of men v????r of tegen Jahwe is, en daarom ookJahwe v????r of tegen zich heeft (i; 14; 19; 52; 119).De karakteriseering van het leven van den vrome isin hoofdzaak negatief, \'t Is de reactie teg\'en het levenvan den goddelooze, want dit is de som van allerleizedelijk kwaad. De goddeloozen kennen Jahwe\'s gebodenniet (119; 147) en daarom is er ook bij hen geen "iDn.De vromen worden door middel van de Wet innig aanelkander verbonden. Zij sluiten zich als Chasidim bijelkander aan (85; 149), en verwachten de rechtvaardigevergelding Gods, waarin de straf der goddeloozen zalblijken, en de zegepraal aan de rechtvaardigen zal zijn(gi: 13; 58; 68; log) \') (J. J. P. Valeton Jr., DePsalmen I, igo2, bl. 10, 15, 16, 88, 8g, go, g2,

284,287, 288, 97, 98, 221). In het boek der Spreuken., het oudste â€žWijsheids-boek", treffen wij â€” gelijk in alle voortbrengselen derHebreeuwsche Chokma â€” een religieuÂ? eudaemonismeaan. In verschillende vormen worden de vrome en degoddelooze tegenover elkander gesteld. Eene eenigszins \') Dc .-langehaaldc Pss. 79, 85, 149 worden voor Maccabccsch gehouden,Vgl. nousSET, a. a. O, S. 10. Over de .actieve (I\'s. 145: 17) en passieve (?)beteekenis van tsn vgl. Vai.UTON, t. a. p. bl. 38.



??? 66 systematische karakteriseering van den goddeloozevinden wij in Spr. 6: 12â€”ig en 30: 11â€”14 (14^ â€žomde ellendigen weg te vreten van de aarde en de armenvan onder de menschen"), en van den vrome in Spr. 3(vs. 28: â€žZeg niet tot uwen naaste: â€žKom eens weerom!"of: â€žMorgen zal ik u geven!", terwijl gij het hebt") \').Liefde en trouw (3 : 3 IDH = weldadigheid), gerechtig-heid en liefde (21: 21) zijn de hoofdsom van Godsgeboden. Z^\' gelden bij God meer dan offer (21: 3),zij alleen verzoenen de schuld (15:8; 16:6). Degoddelooze belastert den slaaf bij zijnen heer (30: 10),.de vrome zegt niets van den naaste, tenzij hij daartoegeroepen wordt (24: 28). De vrome komt op voor dearmen (31: 8, g; 24: 11, 12), de goddelooze wordtrijk, door rente en woeker te nemen (21: 6; 28: 8).De vrome is medelijdend jegens den uit zijn vaderlandverdrevene, die omdwaalt als een uit zijn nest verjaagdevogel (27 : 8). Jegens alle ellendigen is de vrome barm-hartig en medelijdend (18: 14). Hij is een IDH ti^\'S(11.: 17), vriendelijk SiiD, 22: g). Hij eert in denarme diens Schepper (14: 31), om ook zeifin den nood.verhoord te worden (21: 13). Hij leent uit, om vanGod weder te

ontvangen (ig: 17). Om zijne\' mild-dadigheid wordt hij door allen gezegend (11 : 24 vv.).Hij is goed voor zijn dienstpersoneel, hoewel hij henniet verwent, fhaar te rechter tijd ook de roede weette hanteeren (11: 2g; 2g: ig, 21). Hij is goed voor \') In de "Spreuken van Pseudo-Phocylides lezen wij (zie SxAnic, a. a. O. IIS. 308): â€žGieb dem Armen sofort, lieiss ihm nicht morgen erst kommen;Dem Bed??rftigen reiche aus vollen Hilnde die G.ibe.Obdachlosen ??ffne dein Haus und f??hre die IMinden."



??? 67 zijn vee; de goddelooze is wreed (12: 10, = zich â€” t bekommeren, liefdevol verzorgen). De vrome vergeldtgeen kwaad met kwaad, maar hoopt vurige kolen ophet hoofd zijns haters (25: 21, 22). Er is continu??teit in het zedelijk leven van den vrome(20: 11; 22: 6). Het is zijn lust, het goede te doen(21: 15), doch de booze kan niet slapen, of hij moethebben kwaad gedaan (4: 16); kwaad doen is zijnetweede natuur geworden (6: 18, vgl. Jez, 57: 20). Bijhet oefenen van weldadigheid komt het niet aan op dequantiteit, maar op den goeden wil, op de begeerteom wel te doen (ig: 22) \'). Nog enkele spreuken willen wij aanhalen: Spr. 11: 24,25: â€žEr zijn er, die uitstrooien en nog meer krijgen,ook, die meer dan betamelijk sparen en louter achteruitteren. Eene weldadige ziel wordt rijk gemaakt, wiedrenkt wordt ook zelf gelaafd" (verb. tekst, Hebr.: â€žiseen voorjaarsregen"). 22:2: â€žRijken en armen ontmoetenelkander, hun aller Maker is Jahwe". Rijkdom is nietverwerpelijk (10: 15); hij wordt op den weg dergerechtigheid en van den ootmoed gevonden (3: 16;8: 18; 22: 4); hij is de kroon der wijzen (scil. omdatdezen hem goed gebruiken, 14: 24). Een naam

(vgl.Job 30: 8 â€žzonder naam" = eerloos) is beter dan veelvermogen (22 : i), en de gulden middenmaat is het best(30: 8). Liefdadigheid brengt zegen aan (22: 9, 23;28: 27). Jahwe komt voor de verdrukten en hulp-behoevenden op: â€žVerzet aloude grenspalen niet, enkom op de akkers der weezon niet, want hun Losser \') Uasciii Kimciii vcrklnarl: â€žW.it ccnen mcnsch w.iariie verleent, cn liemaangenaam maakt, is zijne liefde tot de mensclien".



??? 68 is sterk, die zal hunne zaak tegen u bepleiten" (23 : lo ,11; 22: 23). Tot den lof der goede huisvrouw behoortook, dat zij hare palmen tot de behoeftigen uitstrekt,en hare handen den arme reikt (31: 20, vgl. opschriftenop Joodsche begraafplaatsen). Bij het religieuze eudaemonisme der Spreuken is hetreligieuze het eerst, d. w. z. de â€žWijsheid" (= de kunstvan doelmatig handelen) moet uitgaan van den godsdienst,de godsvrucht (nlH\' i: 7; g: 10). De â€žwijsheid" (n??on) is levenswijsheid, is kennis is tucht, Traioeta), is â€žWeltklugheit", is zedelijk leven,is zedelijkheid. Zij leert pTli, HpnX, tOSli^/\'S, vv \'t t : t : â€? â€? t â€?â€? (i: 1â€”7; 4: 13; 6: 23; 8: 20; 23: 23); zij schenkt |n(beminnelijkheid, aangenaamheid, lieftalligheid) en?œlLD (kloekheid, hubschheid) en Gods welgevallen enleven en voorspoed en eer (3: 4; 8: 35; 13: 15;4: 22; 3: 23, 35). Tot zulk een zedelijk-godsdienstigleven komt men langs paedagogischen weg; niet dooruiterlijken dwang, maar door innerlijken drang desharten. DStt\'?? mb\'^ pH\'iS nnipif\' (21: 15).



??? V. Apocryphe Geschriften. De Apocryphen van het O. T. zijn voor ons doel inz????verre van belang, als zij ons den draad in handengeven, welke de Joodsche gemeente met de Joodschescholen uit het begin onzer jaartelling verbindt, en onsplaatsen in de geestelijke atmosfeer, waarvan deNieuw-Testamentische schrijvers omgeven waren. Eentweetal boeken trekt in het bijzonder onze aandacht,n.1. de Spreuken van Jezus., den zoon van SiracJi(Â? 190â€”170 v. Chr.) en het boek Tohit (Â? 175â€”25v. Chr.) (E. Kautzsch, Die Apokryphen und Pscude-pigraphen des A. T., 1900, 2 Bde). Jezus Sirach behandelt in zijne zedenleer eene menigtelevensverhoudingen, als: die tusschen ouders en kinderen,die tusschen man en vrouw of vrienden onderling. Hijgeeft allerlei wenken, hoe de een zich jegens denander behoort te gedragen. Het is eene individueeleplichtenleer, die hij geeft, en dat van zeer sterkutilistisch standpunt, gelijk trouwens het doel vanidle â€žWijsheid-litteratuur" is, de nuttigheid van eenenhetamelijkcn levenswandel (naar dc Wet Gods) aan tetoonen. Voor Jezus Sirach is ook de Wet de belichamingder eeuwige wijsheid Gods (24: 8, 10,

23). â€žWijsheid"



??? 70 is het dus voor den mensch (Israeliet), te leven volgenshet gebod. De vermaning tot milddadigheid neemtdaarbij eene voorname plaats in. â€žTerwille van hetgebod" â€” zoo heet het 29: 9 â€” â€žtrek u den arme aan,en, naar zijne behoeftigheid, laat hem niet ledig van ugaan". Men hebbe medelijden met den arme, en knevele|||ii hem niet Hij leeft behoeftig; wie hem dat weinige, \'\' \' dat hij heeft, nog ontrukt, is een bloedmensch; en wie een offer brengt van have en goed der armen, isgelijk een, die den zoon in het aangezicht van denvader slacht; cn wie zijnen naaste zijn onderhoudonttrekt, pleegt moord. Daarentegen is het een Godewclbehagelijk offer, weldaden te bewijzen en weldadig"-heid te oefenen. Den arme steke men de hand toe, opdatmen eenen volkomenen zegen (van God) moge ontvangen(31: 24â€”26; 32: 3; 7: 32)! Want de Allerhoogste iseen rechtvaardig en heilig Rechter. Hij hoort hetsmeeken van den wees, en let op het hulpgeschrei ende tranen der weduwe, en het gebed der ellendigendringt door de wolken heen. God zal den onbarmhartigende heup verpletteren, en den trotschen vergelden, maarZijn volk zal Hij recht verschaffen (32: 16â€”25).

Menzij daarom een v^ader voor den wees, een man voorde weduwe, opdat men een â€žzoon des Allerhoogstcn"mag genaamd worden (4: i â€”10)! Ook verwijte menden arme niet, alsof zijn nood aan eigen schuld tcwijten ware, maar voege aan de .gave een troostwoordtoe; dat is nog beter dan de gave zelf (18: 15â€”17).Een zeer verdienstelijk werk is het geven van aalmoezen;want het is het gebod des Allerhoogsten, het helpt intijd van nood meer dan schild of lans, en het verzoentzo7iden (29: 11 â€”13; 3: 30, 31). Weldadigheid ?Šn trouw



??? 71 zijn blijvende goederen des menschelijken levens; zeven-voudig worden zij vergolden (40: 13â€”17; 32: 3, 4, 13). Plat utilistisch klinkt het vermaan om zijnen slaaf â€”indien men er slechts ?Š?Šnen heeft â€” goed te behandelen;want men heeft hem noodig, en tengevolge van eeneslechte behandeling zou hij wegloopen (30: 39, 40).Eenen trouwen knecht (otxsr/j?) mishandele men niet!Men hebbe den verstandigen (ouvsto?) van ganscher hartelief, en trachte hem (seil, in het zevende of in hetjubeljaar) niet van zijne vrijheid te berooven (7: 20, 21)!Den loonarbeider zijn loon te onthouden, is bloed ver-gieten (31 : 27) \'). Zijnen vriend doe men goed, zoolangmen kan, en helpe zijnen naaste in den nood, opdatmen, wanneer het hem weer beter gaat, ook op zijnebeurt zijns naasten vriend mag zijn. Gaarne blijve menvoor hem borg; want het is beter, terwille van broederof vriend geld te verliezen, dan het ongebruikt telaten roesten (14: 13, 23; 22: 23; 29: 1â€”20; vgl.6: 14â€” 17). !Men bedenke altijd, hoe kort het leven is,en boude daarom nooit op, wel te doen (7: 10; 18: 13)!Beter nog dan een broeder of makker, die helpen intijd van nood, redt aalmoezen

geven (40: 24). MenWeene met de weenenden, en treure met de treurenden;men redde de onderdrukten, bczoeke de kranken; aanlevenden en dooden beiden oefene men barmhartigheid,cn bij alles, wat men doe, denke men aan â€žhet einde" \') In tlo sprcukcn van Fseudo-I\'liocylidcs licet lict (ric Stauk, a, a. O. II,1888, S. 308): â€žReiche den Dienenden dar des Leibes schuldige Nahrung,Gicb nach Gebiihr dem Sklaven, so ist cr dir gerne zu willen;I\'r?¤ge kein Zeichen ihm auf mit Smach bcdekkend den Diener.Sch.ide dem Sklaven nicht bei seinem Herrn durch Verleumdung;Il??rc .auch gerne den Rat von einem verst?¤ndigen Diener".



??? (7: 32 â€” 36; vgl. Rom. 12: 15) V -Al deze vermaningentot barmhartigheid en milddadigheid (npTJi, eXsr^iJtoauvrj)worden door Jezus Sirach in particularistischen zinbedoeld (13: 15; 18: 13). Behalve dat zij geen humaankarakter dragen, blijkt ook van hare nationaal-socialebeteekenis zeer weinig. Men moet â€” zegt Sirach â€”alleen den vrome weldoen en den ootmoedige, maarniet aan de zondaren en de goddeloozen, want de eerstenzullen het vergelden, of anders zal God het doen , maarde laatsten veroorzaken u voor al uwe weldaden dubbelzooveel kwaad, en ook de Allerhoogste haat de zondaren(12 : 1 â€” 6). Men geve echter niet met domme pronkerijgelijk de dwaas; want die ontvangt van niemand dank,en daarom was het hem toch eigenlijk alleen te doen(20: 10, 14â€”17). En met den schuldenaar hebbc mengeduld uit barmhartigheid (2g: 8; vgl. Mt. 18: 26)! Naast de vermaningen tot barmhartigheid nemen deplichten der kinderen jegens hunne ouders eene eerste|i plaats in. De schrijver vermaant de kinderen, hunne ouders goed te behandelen, wanneer dezen oud gewordenzijn; want het zal hun vergolden worden, hunne zondenzullen wegsmelten, gelijk ijs

smelt voor de hitte. Wantwie zijnen vader in den steek laat, is als een gods-lasteraar ; en van den Heer vervloekt is hij, die zijne(arme) moeder in toorn brengt (seil, door weigeringvan hulp) (3: 12â€”16). (Vgl. ook: Daudanton, Hetapokryphe boek ^ocpta \'Ir^oou utoO -tpa/ en de leertypedaarin vervat, Theol. Stud. IV, bl. 235â€”271, 333â€”364,433â€”453, V. bl. 21â€”50 in het bijz. Â§ 3 en 4). Jezus Sirach\'s boek draagt reeds in sterke mate het \') Bij barmhariiglieid aan dooden is gedacht aan het begraven , vgl. Tob, 1:17. !l i:;l \'iJ (iiiI â–  I\'Iii li J



??? 73 nuchtere, utilistische karakter der Joodsche ethiek (g : 6,vgl. Spr. 5: 10; 6: 26; 2g: 3). De â€žwijsheid" is ook hierzelfopvoeding (17: 15â€”18: 14); en wie â€žwijs" wil zijn,moet godsdienstig wezen, d. i. de geboden onderhouden.Het godsdienstig motief, de gedachte aan Gods (ver-geldend) gericht over de goddeloozen, is wel hetsterkste motief tot zedelijk leven (17: 22â€”24); dochnaast het onderhouden der geboden Gods, wordt hetoefenen van barmhartigheid ook reeds als een ver-dienstelijk offer gewaardeerd (35: 21 vv.; 43: 13; 48: 7;32 : 3). De mensch moet Gods goedheid nabootsen, doorbij de aalmoes een goed woord te voegen (18: 17), \')en wie zelfbij God vergeving van zonden zoekt, zij ookvergevensgezind (28: 2). Overigens werken verschil-lende algemeen menschelijke motieven, als: gevoel vanmenschelijke zwakheid en vergankelijkheid, schaamte-gevoel en dergl. â€žEen goedhartig man verleent zijnennaaste borgtocht, maar hij, die de schaamte verlorenheeft, laat hem in den steek" (2g: 14, vgl. vs. 20;8: 13; Spr. 17: 18; 11: 15; 6: 1â€”5). Meer dan bij Jezus Sirach treedt ons het Jood.schparticularisme tegemoet in het boek Tobit. Dc heldvan

het verhaal, wiens naam het boek draagt, is eenrechtvaardige, vrome Jood (pH"^) Tobit beroemt erzich op, zijne cultische en ceremonieele verplichtingennauwgezet nagekomen te zijn, en veel barmhartigheid \') In nab. Talm. baba b.aihra 9\'> heet het: Wie eenen arme eenen cent(lani) geeft, wordt zesmaal gezegend volgens Jez. 58: 7 v., cn wie hem metWoorden toespreekt, elfmaal volgens Jez. 58: 10â€”12. \') Vgl. over dc vra.ag, of het boek Tobit ccnc Joodsche bewerking is van deuit het Folklore bekende legende van den â€ždankbaren doode", en over zijneverhouding tot de Achikarlegende: liousSET, a. a. O. S. 7, 468, 469, metopg.ive van litteratuur daarover.



??? mm 74 geoefend te hebben aan zijne broederen en zijn volk(i: 6 vv., 3). Op deze twee wordt zeer sterk denadruk gelegd; zij zijn minstens van gelijke waarde, zooniet aan de â€žgoede, barmhartige werken" (sXs\'/jfJ-oauvrj)veel grootere waarde wordt gehecht dan aan de gerech-tigheid (otxatoo??vYj). Onder ?ŠXsr^fXOOUVY] verstaat Tobitbarmhartigheid, vooral ook in den vorm van â€žaalmoezen",terwijl met otxatoauvTi bedoeld wordt: een leven volgenshet gebod Gods. Gelijk Jezus Sirach (17: 14) deninhoud der geheele Wet kort tezamen vat in hetwoord: â€žWacht u voor elk onrecht" (â€žGod gaf geboden,hoe zich een ieder jegens zijnen naaste (?? TiXr^atov)behoort te gedragen") , zoo stelt ook Tobit de otxatoouv/jtegenover de aoixi\'a. â€žOefen gerechtigheid alle dagenuws levens, en wandel niet op de wegen der onge-rechtigheid" (4: 5). â€žBeter weinig met gerechtigheid(otxatoauvr^), dan veel met ongerechtigheid" (aotxi\'a)(12: 8^; vgl. Ps. 37: 16). De vromen hebben God,den Heer, lief in waarheid en gerechtigheid, terwijl zijbarmhartigheid (Â?7vÂ?o;) oefenen aan hunne broederen(14: 7). â€žLoffelijk (dyai^^^\'^) is gebed met vastcfi en barm-hartigheid en

gereehtigheid". Beter is het, barmhar-tigheid te oefenen, dan goud op te hoopen (12: 8).â€žBarmhartigheid redt van den dood" (4: 10; 12: 9 sXs-rj|JioauvT|, vgl. Spr. 10: 2 en 11:4: â€žgerechtigheid(oixaioauvTj LXX) redt van den dood"). Tobit zegt ook14: 11: â€žZiet wat barmhartigheid vermag, en hoe gerech-tigheid redt". â€žNeem waar de wet en de geboden, enwees barmhartig en rechtvaardig (cptXeXÂ?Yj[jL(uv xal oizato;),opdat het u welga (14: 9). Betoon barmhartigheidvan uw goed, en uw oog zij niet nijdig ((xr^ (pOovsoctiw),wanneer gij barmhartigheid betoont, en wend\'uw aan-



??? 75 gezicht van geen enkelen arme af, zoo zal zich ookhet aangezicht Gods van u niet afkeeren" (4: 7). Ophet doen van barmhartigheid en gerechtigheid moetloon volgen, Tobit houdt hieraan vast (3: i vv.),maar zijne vrouw richt tot hem de vraag: â€žWaar zijnnu uwe barmhartigheden en uwe gerechtigheden (ateXsTjixoauvat aou xat al or/atoauvat aou)?" De ellende,waarin Tobit verkeert, wijst het immers duidelijk uit,dat zijne vroomheid tevergeefs is geweest (2: 14;14: 10)? Meer dan bij Jezus Sirach treedt bij Tobit de loonidecop den voorgrond; vandaar de herhaalde vermaningen,om toch veel goed te doen, hetzij men overvloed heeft(4: 16) of weinig bezit; want daardoor verzamelt menzich zeiven eenen schat tegen den tijd van nood;want barmhartigheid is een goed offer voor den Aller-hoogste (4: 9, 11). De vergelijking van barmhartigheidmet een offer vonden wij reeds bij Sirach; hier wordtzij eenvoudig een offer, een goed, verdienstelijk offergenoemd voor allen, die haar bewijzen; want zij redtvan den dood, en reinigt van elke zonde (12:9; 14: 10).Deze barmhartigheid bestaat in het doen van barmhartigeiverken, als: hongerigen van zijn brood meedeelen,

aannaakten van zijne kleederen, het begraven van dooden(in het bijzonder van gesneuvelden, vgl. i: 16â€”19;2: 2â€”8; 12: 12, 13, 4: 2, 3, 4; 14: 10) \'). \') In de beide l.iatste teksten beveelt Tobit zijnen zoon Tobias, goed voor dc\'Â?grafenis zijner ouders zorg te dragen, en Tobias is zeer bevreesd, dat hijzich van dezen pliciit niet zal kunnen kwijten (6: 14). Ook in Jezus Sir.nch<7: 33; 38: 16 vv.) wordt de nadruk gelegd op cenc waardige begrafenis{mpiuTiXltiv = (in het doodshemd) inwikkelen, vgl. ICzcch. 29: 5 LXX), dochook diuir, evenmin als in Tobit blijkt iets aangaande eenige voorstelling omtrenthet leven na den dood. (Tob. 3: 6: â€žUcvcel, mijnen geest weg tc nemen. opdat



??? 76 In streng particularistischen zin wordt dit alles ver-staan : Tobit heeft alleen het oog op zijne volksgenooteni | (i : 3; 2: 2, 3; 4: 7, 13, 16; 5: 9). Eigenaardig is nog de vermaning, om bij de begrafenis van de â€žrecht-vaardigen" rijkelijk spijzen uit te deelen, evenwel metI de restrictie: niet te geven aan de zondaren (4: 17) \'). Behalve het genoemde 12: 8, dat ons heenwijst naarhet zoo bekend geworden drietal Joodsche deugden(â€žgerechtigheden", vgl. Mt. 6: i vv.): gebed^ vasten,aalmoes, is het in negatieven vorm vervatte woord in ! i ik sterve en stof worde, daar het mij beter is te sterven, dan te leven", vs. 13;Sir. 7: 17, 36; ro: 10, 11; 14: 11 vv.; 16: 30; 38: 20, 21 en elders). BijPseudo-l\'hoeylides is duidelijk van opstanding der dooden sprake, in de volgendepassage, die Stade (a. a. O. II S. 307) aanhaalt:â€žErde soll man geben den unbestatteten Toten.â€žBrich nicht auf der Verstorbenen Grab, noch zeige der Sonne,â€žWas zu schauen verwehrt: du weckst sonst g??ttliche Rache.â€žNicht ist sch??n, den Bau der menschlichen Glieder zu l??sen.,il nUnd wir hoffen, das bald aus der Erde zum Lichte erstehen â€žDer Verstorbenen Reste; nachher dann

werden sie G??tter:] ;ij! â€žDenn es bleiben die Se<:len ganz unverletzt in den Toten; â€žGottes Geschenk und Bild ist der Geist in den sterbliehen Menschen.â€žLeiblich sind wir der Erde entstammt und wieder zu Erdeâ€žL??sen wir auf uns in Staub; den Geist empHingt der Luftraum."Vgl. over het Joodsch geloof aan de opstanding der dooden en over het^volgen der goede ruerken"â€?. Bousset, a. a. O. S. 255 ff, 285 Anm. In deTestamenten der XII Patriarchen handelt in het bijzonder het Test. v. Zehui-??nover barmhartigheid en medelijden, en wordt ook de barmhartigheid jegens dcdieren aanbevolen. â€žGelijk iemand zijnen naaste doet, zoo zal de Heer hemook doen". Zebulon geeft uit medelijden aan alle vreemden; samen leven isvoor hem ook samen lijden. Hij helpt kranken en ouden, steelt een kleed uitzijn huis, otn het aan eenen naakten behoeftige tegen de koude te geven. Toenhij eens niets had, om eenen nooddruftige te geven, ging hij uit medelijdenzeven stadiCn met hem mede en klaagde. Zonder onderscheid moet men zicherbarmen en uit medelijden aan allen geven, dan zal zich God ook erbarmen.Een barmhartig hart vergeet ook het aangedane

onrecht (5â€”8). Hoewel Chris-telijk omgewerkt, is dit pseudepigraphisch geschrift van Joodschcn oorsprong 100 n. Chr. \') Bedoeld wordt het gebruikelijke trcurmaal (vgl. 16: 7 en Sir. 38: 17Â?volgens de lezing van Codex S. Vgl. de Romeinsche spijzigingen op de gr.ivenen de stichting der fondsen â€žad memoriam"; eveneens dc Christelijke schenkingenâ€žin memoriam" en de fondsen voor dc zielmissen. Vgl. Uili.iioiJN, Gesch. d.Chr. Liebesth?¤tigkeit i. d. alten Kirche, S. 23 IT., 283 ff.



??? 77 4: 15: â€žWat u zelf onaangenaam is, doe dat niemand",van algemeene bekendheid (vgl. Mt. 7 : 12). Het is hier de plaats, om, in aansluiting aan het opbl. 54 vv. over gezegde, met een enkel woord te wijzen op de beteekenis, die dit woord heeft aangenomenin de Misjna-litteratuur (Â? 200 n. Chr. verzameld). Gelijk wij gezien hebben, beteekent npl?? oorspron-kelijk : gerechtigheid, plichtsvervulling in wettischen enin ethischen zin, het onderhouden van al de gebodenGods. De ethische beteekenis (eXeo?, neemt de overhand. en npl^ krijgt de beteekenis van â€žaalmoes"(m^i), waarmede op het allernauwst de gedachte aanverdienste, aanspraak op loon is verbonden (tegenst.â–?.in = uit genade). In dit opzicht, zou men kunnenzeggen, is dus de wettische beteekenis van np"tS (= otxatoauvTi) op de andere beteekenis (= aalmoes)overgebracht. De onderhouding van Gods gebodend. i. de gerechtigheid in den zin van oixaioauv/jis evenwel niet verdwenen, maar beperkt tot de cere-monieele bepalingen der Wet, als: reinheid enz., cn nahet ophouden van den cultus, wordt nu npTS = aalmoes, in de plaats van het ojfcr gedacht. Wij hebben dus nu de gewone, ceremonicele

geboden(m^XD), en daarnaast, ????k â€žgeboden" genoemd: de â€žgoedewerken" (= â–?\'DV?? vgl. Mt. 5: lO; 6: i vv.; Joh. 10: 32 vv.; Hand. 9: 36; Rom. 2: 7). Dezegoede werken worden onderscheiden in twee soorten:i"^ de â€žaalmoezen" = Hpl^J, als offer gedacht; 2Â? de \'t t :



??? 78 â€žbarmhartig-e werken" = anDPI ni\'?*,\':^J), welke bestaanin: het helpen van verlegenen, het spijzigen van armen,het kleeden van naakten, het opnemen van pelgrims,het bezoeken van kranken, het begraven van dooden,het helpen van arme bruiden, het geven van de bruiloftaan armen, het loskoopen van krijgsgevangen of inslavernij gekomen Israelieten, het ondersteunen vanarme Talmud-studenten of -geleerden en het nadenkenbij het gebed (vgl. Mt. 25: 35 vv.; Rom. 12: 15). Volgens het Misjna-traktaat Pirke Aboth (1, 1,2, 18)heeft Simon de Rechtvaardige (Â? 200 v. Chr.) gezegd:â€žDe wereld rust op drie dingen: op de wet (Thora),den cultus (Aboda) en de barmhartige werken (g\'miloethchasadim)". Rabbi Eleazar stelde de g\'miloeth chasadim hoogerdan de z\'daka (Sukka 49^). Volgens Jer. Pea I, i wegenâ€žaalmoezen" en â€žliefdewerken" tegen alle geboden op.In de uit lateren tijd dateerende Talmud-litteratuurwordt het loon der barmhartige liefdewerken hetâ€žkapitaal" (]~lp) voor de toekomende wereld genoemd, terwijl men hier reeds, ten opzichte van een zestalwerken, de â€žrente" trekt van dit â€žkapitaal". Bij hetgeven van aalmoezen

moet ook liefde (lOn) zijn. Deze wordt niet vergeten, maar dan is verder de Hpl?? eene \'t t ! panacee. Door aalmoezen wendt de Israeliet de eeuwigeverdoemenis van zich af, terwijl een Heiden er detijdelijke straffen mede afwenden kan. Rabbi Jochananben Zakkai (Â? 70 n, Chr.) verklaarde het bekende woordSpr, 14: 34b (Stat. Vert,: â€žde zonde is eene schandvlekder nati??n", Hebr,: Q\'DMb icm, LXX: sXaooovouot t - â€? \\ : v v ! 0= cpuXct; djxapTtat, â€žde chesed der volkeren is zonde",vgl, het woord van Augustinus: â€žvitia splendida") aldus: i



??? 79 â€žGelijk het zoenoffer Israel verzoent, z???? verzoent (nN^DH t â€” als term. techn, voor â€žzonde" en â€žzoenoffer") weldadig-heid de Heidenen" (Berachoth lo^, Baba bathra lo).Door aalmoezen bewaart men zich zelf voor de straf inde Gehenna (Gittin , Baba bathra 9^). In eene lateremidrasj wordt geleerd, dat aalmoezen ook voor degestorvenen gelden, en hen uit de Gehinnom in denGan Eden doen overgaan. In Sota 4b (traktaat over echtbreuk) wordt gezegd,dat een echtbreker niet uit het heische vuur gered kanworden, zelfs al was hij een Abraham, of een Mozes,of â€žal had hij ook aan armen in het verborgen aalmoezengegeven". De Dplli, niD?• = aalmoes komt geheel inde plaats van het offer. R. Jochanan ben Zakkai zeide :â€žWij hebben eene verzoening, welke met den offerdienstgelijkstaat, n. 1. de weldadigheid" (Aboth van RabbiNathan 21, in den Bab. Talmud Â? 450 n. Chr.) enwees daarbij op Hoz. 6: 6: â€žBarmhartigheid, liefdewil ik, en niet offer". De aalmoezen worden ten slotte boven het offer ver-heven, in zooverre geleerd wordt, dat de aalmoezenniet alleen, gelijk het offer, verzoening geven aan denonbedachfen zondaar en voor deze wereld, maar

ookgelden voor de toekomende wereld en ter verzoeningvan de zonden van hen, die met voorbedachten radezondigen. Aalmoezen., gebed en boete worden drie zoen-middclen. â€žAalmoezen houden de wereld in stand"(Wajjikra rabba 26, Â? 1of 12" eeuw). Aalmoezengeven verlossing, behooren bij de boetedoeningen cnbij het vasten (vgl. Mt. 6: i; 6: 16), en worden vooralop vastendagen gegeven (Baba bathra 10^).



??? I i HET NIEUWE TESTAMENT. Owen H. Gates Ph. D. zegt, wanneer hij spreektover â€žThe sociological value of the Old Testament"o. a.: â€žthe identity of the religious and secular wasreal" (The Bibliotheca Sacra, 1895, p. 593). Z???? washet in theorie. In â€žWet en Profeten" wordt ons hetideaal voor Isra??l geteekend als volk van Jahwe. Indienhet volk aan God gehoorzaam is, dan zal het door Godgezegend worden. Door de profeten wordt Jahwe\'szedelijke eisch aan Isra??l voorgehouden; indien hetvolk aan dien eisch beantwoordt, zal de zegen nietuitblijven. De zegen van God â€” het geluk desvolks â€” bestaat in de vervulling der belofte desâ€žtegenwoordigen levens". Gelijk het geluk van het volk bestaat in het doenvan Jahwe\'s wil, zoo is daarin ook het geluk gelegenvan den individu, den enkelen Israeliet, als deel vanhet geheel. De ethiek van het O. T. is .wel in hoofdzaak socialej, i ethiek, tot uitgangspunt hebbende: de heiligheid Gods, Pj.i en tot doel: de heiligheid van het volk; maar ook j,\' I i; i evenzeer individueele ethiek, ten doel hebbende: de ; heiligheid van den Israeliet (Lev. 11: 44; 19: 2; 20: 7; [â– ;! I Petr. 1: 16). [ \' \' i I! 1 ; \' \'1 i . \'



??? Het is bekend, waarop dit streven naar heiligheidis uitgeloopen. De heerschappij der â€žWet" heeft geleidtot individualisme en sectarisme, Pharize??sme en Rabbi-nisme. Het ideaal der profeten is niet verwezenlijktgeworden. Nu treedt Jezus op met de prediking van het â€žKonink-rijk Gods". Van een â€žwettisch" standpunt is bij Jezusgeen sprake. Dientengevolge komt Hij spoedig inconflict met Israels geestelijke leidslieden. Jezus\' predi-king sluit zich veel meer aan bij de profetische predikingvan het O. T. De â€žWet", ruim 400 jaren de iraioaYWY?“?van Israels gemeente, was niet gekomen, om de profetieteniet te doen (vgl. Gal. 3: 17). Doch Jezus gaat verboven de O. T.ische profetie uit; ook boven de Wet.Hij was meer dan Mozes of Jezaja (Mt. 19:8, 9; Mc.2: 21â€”28; Luc. 9: 55, 56). Jezus verklaart, dat Hijniet is gekomen om â€žWet en Profeten" te ontbinden,maar om die tot voltooiing te brengen (Mt. 5: 17). Wij zullen niet trachten, Jezus\' persoon â€žin de lijstvan zijnen tijd" te plaatsen, doch alleen ons uit deEvv. een beeld trachten te vormen van Jezus\' leven enleer met betiekking tot ons onderwerp. Het heeft, sinds het optreden van Renan, nietontbroken aan pogingen om

Jezus bij dc eene of andereklasse in dc Israelietischc maatschappij in te deelen.Naar de verschillende bespiegelingen heeft men Jezusnu eens eenen socialist, communist, anarchist ofapoca-lyptischen dweper genoemd, dan weer Hem voorgesteldals eenen Ebioniet, patroon der armen, demagoog,oenen vijand van alle beschaving, oenen nietsbczittende(Renan, Vic de J??su, p. 92; â€žJozua Davios"; Keim,Gesch. Je.su von Nazara, 1871, II, S. 399; D. Fk. Strauss,



??? â€?82 Das Leben Jesu; Der alte und der neue Glaube,Aufl. 1873, S. 61 ff.; Schenkel, Das CharakterbildJesu; Bousset, Jesu Predigt in ihrem Gegensatz zumJudentum, 1892; Tmus, Die neutest. Lehre von derSeligkeit, 1895; Beyschlag, Neutest Theologie, 1896;JoH. Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes,Aufl. 1900; vgl. ook de (meer populaire) geschriftenvan St??cker, Naumann, A. Kuyper e. a.). Het komt ons voor, dat de persoon van Jezus nietbij eenigen stand of eenige klasse in de maatschappijis in te deelen; noch bij rijken, noch bij armen, nochbij den middenstand, noch bij eenige der godsdienstigeof politieke partijen, die er destijds in Palestina waren.Bijgevolg schijnt ons ook elke poging, om Jezuseene plaats aan te wijzen in eene der geledingen onzerhedcndaagsche maatschappij, niet overeen te komenmet Jezus\' geheele verschijning. Hij staat niet onder,noch in, maar boven de aardsche verhoudingen. Van â€žJezus, den zoon van Maria", weten wij zoogoed als niets. â€žJezus, de Christus", z???? wordt Hijons in de N. T.ische geschriften geteekend. En zoolaat dan ook Jezus\' prediking van het Koninkrijk Godsde

aardsche toe.standen verre beneden zich. Dit is eenverschil met de prediking der profeten in het O. T.Deze heeft altijd een sterk sociaal element in zich, is,anthropologisch beschouwd, soms geheel uit socialetoestanden geboren. Jezus\' prediking echter is nietsociaal in dien zin, zij is ook niet particularistisch enniet nationaal. Jezus\' prediking staat op een hoogerniveau. Haar universalistisch te noemen, zegt weinig ;ook in het O. T. zijn reeds universalistische trekken op m te merken (Messianisme).



??? 83 In plaats van te letten op de extensiteit van Jezus\'prediking, verdient het veel meer de voorkeur, denmeesten nadruk te leggen op de intensiteit van Jezus\' leer. Evenals het nu echter een hoogst ondankbaar werkis, een â€žleven van Jezus" te schrijven, zoo onmogelijkis het ook, uit Jezus\' daden en woorden, met het oogop ons onderwerp, een afgerond godsdienstig-zedelijksysteem samen te stellen. Jezus geeft zelf geen systeem,geene definities. Zijne geheele leer en leven hebbenslechts ?Š?Šn beginsel: de liefde. En uit dat c?Šne beginsellevende, en daarvan uitgaande in woord en werk, komtHij telkens in aanraking of in botsing met zijne omge-ving. Wanneer dit geschiedt, dan spreekt Hij zijnwoord, of handelt naar aanleiding daarvan. Wij vinden alzoo in de Evv. een aantal uitspraken,regels, gelijkenissen, handelingen cn wonderen vanJezus vermeld, die wij trachten moeten in hun verbandte verstaan. Naar den vorm zijner reden sluit Jezus zich grooten-deels bij zijne tijdgenooten aan. Spreuken en gelijke-nissen waren in de Joodsche scholen niet vreemd(Dr. August W??nsche, Neue Beitr??ge zur Erl?¤uterungder Evangelien aus Talmud und Midrasch,

1878;F. Weiser , J??dische Theologie auf Grund des Talmudund verwandter Schriften, 2Â° Aufl. 1897). Vaak spreektJezus in sterke paradoxen, en licht dan daarna dezedoor voorbeelden toe. Naar de eene of andere aan-leiding spreekt Hij een doeltreffend woord, dat opeenen vasten regel gelijkt, doch dat toch niet als eeneabsolute wet voor het zedelijk handelen mag wordenbeschouwd, maar veel meer als verduidelijking van eenealgemeen zedelijke gedachte moet worden opgevat.



??? 84 Wie b. v. het woord, tot den rijken jongeling-gericht,(Mt. 19: 21) zou willen verklaren als een bevel ofeene verplichting tot vrijwillige armoede, die zouzich schuldig maken aan materialiseering van Jezus\'woorden, welke enkel â€žgeest en leven" willen zijn(Joh. 6: 63).



??? I. De Evangeli??n. Wij vestigen allereerst op de Evangeli??n ons oog,om te zien, wat zij ons leeren aangaande Jezus\' persoonen werk, en gaan daarbij uit van deze gedachte, datgelijk â€žhet Evangelie" op godsdienstig gebied de vol-koniene, volle Godsopenbaring te aanschouwen geeft,z???? ook voor het terrein des zedelijken levens hethoogste daarin gegeven is. i. Jezus\' gem??edsgesteluheid. Allereerst trekken die plaatsen onze aandacht, welkeons eenen blik doen slaan in de gemoedsgesteldheid vanJezus zeiven, wanneer Hij staat tegenover menschclijkleed en lijden. Matth. 9: 36: Toen Hy mi de scharen zag, werdHij met ontferming over haar betoogen (?¨a-Xai\'yvi\'ail-r]),omdat zij vermoeid en uitgeput zoaren als schapen, diegeenen herder hebben \'). Mare. 6: 34: Â?n Jezus uitgaande zag eene groote \') De lioll. tekst v. h. Ev. v. Mt. en v. Joh. is naar Dr. J. M. S. Baljon\'sCommentaar op het Evangelie van Matthcus, igoo, van Joh. 1902.



??? 86 schare, e7i werd met ontferming over hen bewogen(soTrXaYXVto?–Tj), want zij waren als schapen, die geenenherder hebben; en Hij begon hun vele dingen te leeren. Mt. 14: 14: En Hij ging uit en zag eene grooteschare en Hij ontfernide zich over hen (soTrXaYj^vi\'a&rj)en genas hunne zieken. In de slotverzen van Mt. qgeeft ons de Evangelist eenen blik op Jezus\' werkzaam-heid. Het volk Israel wordt door Jezus vergelekenmet eene kudde schapen (vgl. I Kon. 22: 17; Ezech.34: 5), en daarna gelijkgesteld met eenen oogst, diebinnengehaald moet worden. Gelijk schapen , vermoeiden uitgeput bij gebrek aan goede weide, dreigen omte komen, z???? loopt ook Israel gevaar verloren te gaan,indien het niet gewonnen wordt voor het Koninkrijkder hemelen. Principieel wil Jezus het geheele volkâ€žredden", d. i, het de ware bevrediging zijner gods-dienstige behoeften schenken (vgl. vs. 37; 10: 6; 15: 24;23: 37â€”39; Luc, 19: 41, 44; Mt. 11: 28â€”30). Jezus\' medelijden (airXaYX\'^tCecfilat) met de scharevloeit voort uit religieuze overwegingen, al ligt hetvoor de hand te veronderstellen, dat de vergelijkingvan het volk met â€žherderlooze schapen" gevormd

isâ€?naar aanleiding van het zien der vermoeide en uitge-putte menigte. Mt. heeft vooraf (vs. 35) verklaard, dat Jezus â€ždezieken genas", en Mc., als hij eerst gezegd heeft, datJezus hun â€žvele dingen begon\' te leeren", verhaaltterstond daarop de spijziging der 5000, tegen denavond (vss. 35â€”44). Ook in Mt. 14 (correspondeerendmet Mc, 6) wordt alleen terloops het genezen derzieken genoemd (14: 14), eveneens in Luc. 9: 11. Het blijkt uit de aangehaalde teksten duidelijk, dat



??? 87 de geestelijke nooden des volks in de hoogste mateJezus\' medelijden opwekken; terwijl Hij zich bewust is,de ?Š?Šnige Verlosser van het volk te zijn. Doch ookmoeten wij hier in Jezus zien den â€žwaren patriot", die,als zelf tot het â€žhuis Israels" behoorende, geroerd wordtdoor de nooden zijns volks, niet alleen geestelijke, maarook stoffelijke (want deze zijn volgens Jezus zeer nauwmet elkander verbonden), die ook straks kan weenenbij de gedachte aan het oordeel, dat over het volkkomen zal (Luc, ig: 41â€”44). Doch ook alleen de stoffelijke nooden des volkswekken Jezus\' medelijden op: Mt. 15: 32: En Jezus riep Zijtie leerlingen tot zichen zeide: Ik heb medelijden (oTrXaYX\'\'\'tCo[JLai) met descharen., omdat zij reeds gedurende drie dagen bij Mijzijn, en zij hebben niet te eten; en Ik wil hen niet michtcrlaten gaan., opdat zij niet misschien onderxveg bezwijken. Mc.. 8: 2, 3: Ik heb medelijden (aTcXaY)(vtCo[j.ai) metde schare^ want zij zijn drie dagen bij mij gebleven enhebben niet te eten; en indien Ik hen nuchter naar huislaat gaan, zoo zullen zij op den weg bezzoijken^ wantsommigen van hen komen van verre \'). Hier wordt deoorzaak van Jezus\'

medelijden verklaard uit Zijne vrees,dat de schare van honger op den weg zal bezwijken.Ook het verwijtend en vermanend woord, dat Jezusvolgens het vierde Evangelie tot de schare richt, wijster ons op, dat wij Jezus\' medelijden niet alleen hebbente plaatsen tegenover den oogenblikkelijken hongereener bonte menigte, maar ook tegenover de chronische \') Over de â€ždubbele redactie" van het verhaal der spijziging vgl, Baljon ,Comm. Mt., bl. 239, H. H. Wendt, Die Lehre Jesu, 2\'Â? verb. Aufl. 1901, S. 9.



??? B armoede, waarin de schare, die Jezus volgde, voor eengroot deel gewoon was te leven (Joh. 6: 26, 27), envoor welke zulk eene spijziging eene voorziening wasin de eerste levensbehoeften. Treffend is de karakteristiek, die het vierde Evangelievan Jezus geeft in het verhaal van de opwekking vanLazarus: Joh. 11: 33 : Jezus dan, toen Hij haar- en de Joden,die bij haar gekomen -waren zag â– weene7i., -werd heftigbezvogen in den geest, ontroerde zich ... vs. 38: Jezusdan wederom in zich zelven heftig bewogen zijnde . . .Baljon (in zijnen Comm., bl. 204, 205) zegt er van:â€žJezus werd heftig bewogen en ontevreden (?Šve[3pt(xrj-aaxo) 5 maar Hij hield dat voor zich, openbaarde hetniet (xti) TZVSuptaTt). Evenwel juist door die zelfbe-heersching ontroerde Hij zichzelven (saut??v). Hij gafaan zijn overkropt gemoed geen lucht. Jezus beschouwdehet weenen der Joden als eenen louteren vorm." Enbij vs. 38: â€žJezus dan wederom evenals de eerstemaal om de boosheid der menschen bij zichzelvenvertoornd zijnde" . . . H. Jacoby (NeutestamentlicheEthik, 1899, S. 422) schrijft: â€žDer Schmerz Marias und.der an demselben teilnehmenden Juden ruft ein

Â?(x?Ÿpi-jji?¤o&at Jesu hervor, einen Unwillen, der nicht derTrauer gilt, sondern der Hoffnungslosigkeit, welchediese Trauer eignet. Darauf, dass sich dieser psychischeVorgang sofort in einen ethischen verwandelt, will dasActiv sxapa^sv iauxov hinweisen." De ontroering inJezus\' ziel is, dunkt ons, gelijksoortig aan die, welkeHem aangrijpt, wanneer Hij zijn lijden tegengaat {12 : 27),of wanneer Hij denkt aan Judas\' verraad (13: 21).Hier wordt zij teweeggebracht door het zien der diep



??? 89 bedroefde, weenende Maria. Jezus had het gezin teBethani?? lief (Yjaua vs. 5). Met deze zijne liefde staatJezus hier tegenover de macht des doods. Opmerkelijkis het hierbij, dat overigens in \'t Ev. v. Joh. de wonderenvan Jezus veel meer teekenen (o??jfjtsra) zijn van zijnemacht, van zijn Messiasschap, dan van zijne barmhartig-heid of van zijne liefde (vgl. 2: 11, 23; 6: 2; 7: 31;g: 16; 11 : 47; 12: 18, 37; 20: 30). Het werkwoordaTrXaY^\'^iCsailai komt dan ook in het Ev. v. Joh. niet voor. Wanneer Jezus de weduwe van Na??n achter de baarziet gaan, om haren ?Š?Šnigen zoon te begraven, dan ishet weer: Luc, 7: 13: En de Heer haar ziende, zverd metontferming over haar betoogen (iaTzkoi-^yyhbr^ en zeidetot haar: â€ž Ween niet". Het is vooral Matthe??s, die ons over Jezus\' gemoeds-toestand spreekt, wanneer Hij met eene lichamelijklijdende menschheid in aanraking komt; evenwel in ver-gelijking met Jezus\' talrijke genezingen slechts enkelemalen. In het verhaal van de genezing der blindenbij Jericho lezen wij in het laatste vers: Mt. 20: 34: En Jezus, innerlijk betvogen {orXa-^yyi-a?–Ei?), raakte hunne oogen aan, en terstond tverden zijtveder ziende

cn zij volgden Hem. Mc. 1:41: En innerlijk betvogen (aTrXaY/vtailef?),strekte Hij de hand uit en raakte hem (Xsirpo;) aan enzeide tot hem: â€žIk tuil, tvordgereinigd". Het Griekschewoord (Dep. Pass.), waardoor telkens de innerlijke gemoedsgesteldheid van Jezus wordt aan-geduid, wijst ons op des menschen binnenste als zetelder innigste toegenegenheid, van liefde en vooral vanmedelijden.



??? go 2. Jezus\' daden. Van Jezus\' innerlijke gezindheid jegens menschelijkeellende komen wij tot Jezus\' daden. Behalve de reedsgenoemde wonderen (vermenigvuldiging der brooden,genezing van blinden, van den melaatsche), wordt ons nogeen aantal wonderwerken van Jezus verhaald. Matthe??s(4: 23â€”25) zegt, dat Jezus\' prediking gepaard gingmet de genezing van elke ziekte en elke kwaal Marcus,wanneer hij in Cap. i : 14â€”45 het eerste optreden vanJezus geschilderd heeft en den machtigen indruk doorJezus\' woord en daad (in het bijzonder de uitdrijvingvan daemonen) teweeggebracht, gaat in Cap. 3 : 7â€”8: 30voort te verhalen, hoe Jezus getracht heeft de rechteerkenning van het Messiaansche rijk te vestigen, hoeHij door sommigen als Messias werd erkend, dooranderen werd miskend. Van alle zijden komt de bevolking op Hem aandringen;doch niet met de gewenschte bedoeling, waarom Jezusdien overgrooten toeloop tracht te ontwijken, door zichaan den oever van het meer van Galilea terug tetrekken (3: 7â€”12, 20; 4: i, 10â€”12, 33 vv.). Ver-volgens, wanneer Jezus door zijne discipelen als Messiasis erkend, verhaalt Marcus ons

Jezus\' reden, die tendoel hebben, zijne volgelingen te wijzen op de waardeen de noodzakelijkheid van het lijden^ op den eischder zelfverloochening, en op Zijne en hunne roepingom te dienen, aangezien de grootheid en heerlijkheidvan den Messias en van het Koninkrijk Gods nietbestaat in aardsche grootheid en heerlijkheid, maar \') Vgl. over den aard der ziekten: Bai.JON , Comm. Mt. bl. 49, 50.



??? 91 juist omgekeerd in het tegenovergestelde (8: 31â€”9; i; 9: 30â€”50; 10: 13â€”45)- Uit het deel van Marcus (Capp. 3: 7â€”8: 30)krijgen wij den indruk, dat Jezus zich hoofdzakelijkbezighoudt met het onderwijzen Zijner naaste jongeren(6 : Iâ€”6), en dat Hij slechts bij uitzondering zich anderen,hulpbehoevenden, aantrekt (7: 24â€”37; 8: 10â€”13,22â€”30). Eene algemeene genezing van zieken volgt, volgensMc. 6: 54â€”56, zoodra Jezus maar even voet aan landheeft gezet. â€žZoovelen als er Hem aanraakten, werdengezond". In Mc. I : 34 en 3: 10 lezen wij, dat Jezus ervelen genas, terwijl in de parallele plaatsen gezegdwordt, dat allen genezen werden (Mt. 8: 16; 12: 15;Luc. 4: 40; 6: 19). Wanneer Mt. (8: 17) in Jezus\'genezende werkzaam-heid eene vervulling ziet van de profetie des O. V.,dan wil hij daarmede aanduiden, dat Jezus, door mede-lijden bewogen, de zieken genas. De ziekten en smartenvan het volk waren de zijne. Hij verklaarde zich solidairmet het volk (Cf Baljon, Comm. bl. 126). Nu springt het terstond in \'t oog, dat de genezingder kranken in het allernauwste verband staat met deverkondiging van het Koninkrijk Gods, d. i. met hetgeloof

van den zieke (Mt. 9: 22, 28, 29; Mc. 10: 52;Luc. 18: 42; Luc. 17: 19, vgl. Luc. 7: 50), of vanhem, die geneest (Mt. 17: 20; vgl. 21: 21), of vanhem, die voor eenen ander genezing vraagt (Mt. 8: 10;9: 2; 15: 28). Jezus zendt zijne discipelen uit met het bevel: â€žGeneestde kranken". Dat is de prediking door de daad, naast



??? 92 de verkondiging door het zvoord, van het KoninkrijkGods (Luc. lo: 3, vgl. Mt. 10: 8). Zij moeten datoveral, waar men hen zal ontvangen, â€žom niet", kosteloosdoen, gelijk zij ook om niet de macht daartoe hebbenontvangen. Alleen mogen zij eten, wat hun zal wordenvoortgezet, â€žwant de arbeider is zijn voedsel (Mt. 10: 10;â€žzijn loon" Luc. 10: 7) waardig" â€žHet is Gods wil,â€ždat de jonger als eene gave van hen, die door hemâ€žgenezen zijn, genoegzaam ontvangt, wat hij noodigâ€žheeft." In Mt. 12: 9â€”153- (Mc. 3: Iâ€”6; Luc. 6: 6â€”11)vinden wij het verhaal der genezing van den man metde stijve hand. Wij hebben hier tegelijk eene der vierspreuken van Jezus over den Sabbat. Tegenover deJoodsche casu??stische verklaring van het Sabbatsgebod(W?œNSCHE, a. a. O. wS. 150â€”152) stelt Jezus den alge-meenen regel, dat het geoorloofd is op den Sabbat welte doen. De Sabbat is om des menschen wil ingezet.De utb? Tou av??pwTOU is Heer ook van den Sabbat,n. 1. om daaraan eene ethische beteekenis te geven.Wanneer Jezus den man geneest, dan heeft Hij ookdoor deze daad van barmhartigheid het Sabbatsgebod,jvervuld".

Evenzoo ook door het genezen van dekromme vrouw (Luc. 13 : 10â€”17) en van den kranke teBethesda (Joh. 5: i â€”17), beide malen op den Sabbat. 3. Jezus\' avoorden. Met â€žJezus\' woorden" bedoelen wij in de eerste plaatsdie gezegden van Jezus, die om hunne kortheid, als \') Vgl, de Paulinische toepassing van dit woord: II Thess. 3: g; I Cor. 9:4â€”14;II Cor. 11: 7; I Tim. 5: iS\'\'.



??? 93 eene spreuk of een regel (b. v. â€žVele eersten zullen delaatsten zijn"), niet zelden in paradoxalen vorm, gemak-kelijk in \'t geheugen bewaard blijven; en in de tweedeplaats ook de reden, gelijkenissen en twistgesprekken,welke menigmaal strekken tot verduidelijking en toe-passing van de eerstgenoemde. Mt. 5:7: Zalig zijn de bar7nhartigen, want htm zalbarmhartigheid geschieden. \'EXsf^[jL(??v (en ?¨\'Xsoc:) ziet opde gezindheid van het hart, terwijl de ?ˆXÂ?7][Xoauv??] daar-van het uitvloeisel is. Jezus beschouwt hier de betooningvan barmhartigheid uit het oogpunt der gerechtigheid(vs. 6), in verband met de leer der vergelding (7:2;25: 35). Allereerst hebben wij dus deze zaligsprekingeschatologisch te verklaren, als ziende op het tijdperkder voltooiing van het Godsrijk, De barmhartigen zullenin het oordeel van God barmhartigheid ontvangen.Doch in theocratischcn zin is het Koninkrijk der hemelenook nu reeds aanwezig (vgl. 5:5; Gen. 15:7; Ps. 37 : 11;Jez, 66: 11; Handl, 20: 35; I Petr. 3:4), en daaromkan de Goddelijke barmhartigheid ook nn reeds wordenontvangen (Mt. 18: 33), indien men n. 1. op grondvan het gebod der naastenliefde, met den

naaste medevoelt en mede lijdt cn hem helpt met geestelijke ofstoffelijke middelen. In dezen zin loopt als een roodedraad door Jezus\' woorden heen de vermaning totbarmhartigheid, d. i, het zich aantrekken van de geeste-lijke ellende en den stoffelijken nood van den naaste.Het eerste sluit het tweede in \'). Mt. 5: 16: Z???? schijne tcw licht voor de menschen, \') liet woortl iXÂ?ri[j.r.>v komt in het N. T. nog slechts ?Š?Šnma.il voor: Ilebr. 2 ; 17(van Christus). In de LXX wordt het meermalen gebezigd van God (jÂ?n) envan menschen, naast in de Apocr. alleen van God.



??? 94 opdat zij uwe goede werken mogen zien, en iiwenVader, die in de hemelen is, ver heer ly ken\'! Bij â€žgoedewerken" hebben wij te denken aan het beoefenen derware gerechtigheid van het Koninkrijk Gods (vs. 6).Bij Jezus\' jongeren mag geen werkheiligheid, loon- ofeerzucht heerschen (5: 20); maar, daar God de auctorprimarius is van hunne â€žgoede werken", zoo moetendeze alleen ten doel hebben de verheerlijking vanhunnen Vader (vgl. I Petr. 2: 12^). Met â€žgoedewerken" wordt hier bedoeld de â€žgerechtigheid" vanhet O. T., de Goddelijke wil in â€žWet en Profeten"(5: 17), maar deze volbracht naar den cisch van hetKoninkrijk der hemelen, d. w. z. â€žovervloediger" danhij door Pharize??rs en Schriftgeleerden werd volbracht (5: 20; 6: 33)- Mt. 6: Iâ€”4: Ziet toe, dat gij mve gerechtigheid nietbewijst voor de menschen, om van hen gezien tc worden!Anders hebt gij geen loon bij tmen Vader., die in dehemelen is. Wanneer gij dan eene aalmoes geeft laathet niet voor u uit hazninen, zooals de geveinsden in desynagogen en op de straten doen, opdat zij door demenschen geprezen mogen 7vordenl Voorwaar ik zeg n,zij hebben Jmn loon weg. ?„laar

wanneer gij ccncaalmoes geeft, ivete uwe linkerhand niet wat uwe rechterdoet opdat uwe aalmoes in het verborgen zij, en mvVader, die in het verborgen ziet, zal u vergelden \').Jezus geeft de rechte wijze aan, waarop de gerechtigheidmoet betracht worden. Zijne kritiek richt zich tegen



??? 95 de wijze, waarop de Pharize??rs de drie Joodschedeugden (aalmoes, gebed, vasten) beoefenden. Zijnejongeren moeten, als zij weldadigheid oefenen, vanalle zelfzucht vrij blijven. \' Liefde tot de armen moethet beginsel der milddadigheid zijn. Wie zich daarbijdoor praal- of loonzucht laat leiden, heeft zijn loonweg. Het geven van iialmoezen behoort in het ver-borgen te geschieden. De linkerhand â€žwete" niet (ookniet door eenig handgebaar of eenige beweging omde aandacht op de liefdedaad te vestigen), wat derechter doet. Z???? alleen kan en mag men zich verzekerdhouden, dat God het vergeldt (vgl. Spr. 19: 17; 14: 31).Deze vergelding des hemelschen Vaders (het â€žloon",d. w. z. de goedkeuring van, de erkenning door God)draagt alleen zulk eene liefdadigheid weg, welke uiteene edele, zuivere, barmhartige gezindheid voortspruit,hetzij dan dat de gave groot of klein zij (Mc. 12: 41â€”44;Luc. 21: Iâ€”4). Mt. 9: 13: Maar gaat heen en leert., imt het zegt:Barmhartigheid wil ik en niet offerande. Want ik benniet gekomen om rechtvaardigen, maar zondaars ie roepen.Dc LXX heeft in Hoz. 6: 6 IDH weergegeven doore)vEO!;. ion beteekent: vroomheid,

liefde, genade, wel-dadigheid (Duitsch: Huid). "EXeo? sluit mede betoonvan liefdadigheid in. Barmhartigheid te oefenen ismeer dan het volbrengen der ceremonieele wet (12: 7; vgl. 5: 7). Mt. 10: 40, 42: Wie u ontvangt, ontvangt Mij; enwie Mij ontvangt, ontvangt Hem., die .Mij gezondenheeft. En zoo wie ?Š?Šn van deze kleinen te drinken geeftalleenlijk eenen beker koud water., in den naam eensdiscipels, voorwaar zeg ik u, hij zal zijn loon geenszins



??? 96 verliezen. Volgens vs. 10 heeft Jezus zijnen discipelenbeloofd, dat zij ontvangen zullen, wat zij behoeven;hier (vs. 42) verklaart Hij, dat ook de allergeringstedienst aan zijne jongeren bewezen, niet onbeloond zalblijven. "Wie ?Š?Šnen van .â€ždeze kleinen" ook slechts eenenbeker koud water toereikt, omdat deze een discipel vanJezus is (st? ovo[jla â€” Dti^b*, vgl. W??nsche , a. a. O. S.141 , 142), zal beloond worden, alsof hij zelf een discipelvan Jezus was. In tegenstelling mot de â€žprofeten" enâ€žrechtvaardigen" des O. V. (vs. 41, vgl. 13: 17) noemtJezus zijne discipelen â€žkleinen", al zijn ook zij â€žrecht-vaardigen", voor zoover zij streven naar de volkomenevervulling van Gods wil (vgl. 6: 33; 11: 11; 13: 43;25: 37; Luc. 7: 28). Wie ?Š?Šnen van Jezus\'discipelenbarmhartigheid bewijst, die heeft haar Hemzelvenbewezen (Mc. 9: 41; Mt. 25 140; Luc. 10: 16; Joh. 13: 20). Mt. 18: 5 [Mc. 9: 37): En wie ?Š?Šn zoodanig kind ont-vangt in Mijnen naam, ontvangt Mij. Wie een (zoodanig)kind (Jezus\' jongeren moeten als zulk een kind zijn,vss. Iâ€”4) ontvangt, omdat Jezus het geboden heeft(sttt to) ovofj-axt |jio\'j = I Sam. 17: 45, W??nsche a. a. O., S. 2og), die

ontvangt Hemzelven. Hetâ€žontvangen" 0Â?)(ea&ai, beteekent: het met voorkomendeliefde opnemen (als gast, vrager of vluchteling) vaneenvoudigen en hulpbehoevenden. Baljon verklaart:â€žomdat het een Christenkind is" (Comm. bl. 262), endenkt dus aan: wie bij Christus hoort. A. Thoma(Geschichte der Christlichen Sittenlehre in der Zeit desN. T., 1879, Haarlem, S. 81, 82) laat dit in hetmidden, wanneer hij zegt: â€žMit der leiblichen F??rsorgegeht die Seelsorge Hand in Hand als Tr??stung derUngl??cklichen, wie schon eben das Endgericht darstellt; w



??? 07 als leibliche und geistige Pflege, wie sie Jesus f??r dieKleinen verlangt, â€ždie Kinder", seien\'s Waisen gemeintoder sonst verlassene und verwahrloste, oder auchEltern und Pflegern anvertraute, oder ??berhaupt diegeringen Glieder der Gemesinde; als Heilung k??rperlichund seelisch und geistlich Kranker und Gebrechlicher",u. s. \\v. Bij Wendt lezen wij: â€žEbenso sagt er seinenJ??ngern, dass das Aufnehmen eines Kindes, also die?¤usserlich unbedeutendste Liebeserweisung, wenn es aufseinen Namen hin geschehe, d, h. mit der bewusstenBeziehung auf Jesum, weil man sich als sein J??ngerzur TJebeserweisung verpflicht weiss, den gleichenWert habe, als h?¤tte man ihn selbst aufg-enommenund als h?¤tte man den aufgenommen, der ihn gesandthat (Mc. 9: 37; vgl. ]\\It. 10: 41; 25: 40)".. .. NachMc. 9: 33â€”37 hielt er den um den Vorrang streitendenJ??ngern die allgemeine Forderung vor: â€žwenn einerErster sein will, so soll er Letzter von allen und Dieneraller sein", und erl?¤uterte er dann den Sinn dieser denVorrang im Gottesreiche bedingenden Erniedrigungund Dienstleistung dadurch, dass er ein Kind nahmund umarmte und jeder einem

solchen Kinde erwiesenenfreundlichen Aufnahme den h??chsten Wert zusprach"(a. a. O., S. 340, 341, 109, iio). Het komt ons voor, dat, volgens het i-edebeleid, JezusZijne discipelen eer.st wijst op de ware grootheid in hetKoninkrijk Gods, als bestaande in nederigheid, ootmoed,kleinheid, daarna hun hunne verplichting voorhoudt, omdezen hunnen ootmoed actief te betoonen in dienendeliefde in het algemeen, zonder onderscheid van persoon.Bevat dit woord dus eene les en tevens eene instructievoor den engen kring van Jezus\' twaalf discipelen en



??? 98 daarom ook voor al Zijne volgelingen in de toekomst,het nu volgende woord verplaatst ons in den tijd derparousie en geeft den maatstaf aan, volgens welkenJezus allen oordeelen zal, die met Hem of Zijn evangeliein aanraking zijn gekomen. Mt. 25: 34â€”36, 40: Dan zal de koning zeggen totdegenen, die aan Zijne reckterzijde zijn: Komt! gijgezegenden Mijns Vaders/ he\'?¨rft het koninkrijk, dat nbereid is van de grojidlegging der wereld af. Want Ikwas hongerig en gij gaaft Mij te eten. Ik was dorstigen gij drenktet Mij; Ik was een vreemdeling en gijnaamt Mij op; naakt en gij kleeddet Mij; Ik was zieken gij bezocht Alij; Ik was in de gevangenis en gifkwaamt tot Mij. . . En de koning zal antwoorden entot hen zeggen: Voorwaar, Ik zeg u, voorzoover gijdit aan ?Š?Šn van deze Mijne minste broeders deedt, deedtgif het Mif. Het woord dosXcp??; komt in het N. T. inverschillende beteekenissen voor: in natuurlijken zin(Mc. 10: 29 vv.; 13: 12; Luc. 14: 12, 26), ter aan-duiding van den volks- of stamgenoot of makker(Mt. 5: 47; 7: 3â€”5; 18: 15, 22â€”35, vgl. Je.s. 63: 16;64: 8; Mal. 2: 10), in religieuzen zin (Mt. 23: 8, 9)en ook in meer beperkten, theocratischcn zin (Mc.3: 35). In

deze laatste beteekenis (ter aanduiding vanhem, die Gods wil doet) verstaan wij het ook hier inMt. 25: 31 vv. Jezus is een krachtig beschermer derZijnen, in het bijzonder vergee\'t Hij de â€žminsten"(ongelukkigen, armen, ellendigen, kleinen) onder Zijneâ€žbroeders" niet. Van de meer welvarenden verwachtHij spontane betooning van barmhartigheid. Wie dezeniet bewijst, behoort bij Jezus\' jongeren niet. De ver-mindering van den lichamelijken nood des â€žbroeders"



??? 99 van Jezus zal in het oordeel worden erkend en beloond.In het Koninkrijk Gods komt het aan op de daad, ophet betoonen van liefde en barmhartigheid (Mt. 7 : 21â€”23;10: 40 vv.), en wanneer Christus eenmaal naar dezenmaatstaf zal oordeelen, dan zal het oordeel geheelanders uitvallen dan men verwacht (J. A. Cramer : HetEvangelie en de eeuwige straf, Theol. Stud., XX, bl. 248).Wie zich het lot der â€žminste" broeders van Jezus nietheeft aangetrokken (en in hen zich Jezus zeiven heeftaangetrokken), valt et? to TCup aicovtov, Â?1? x??Xaatvau??vtrjv. De betooning van barmhartige liefde zal hetcriterium zijn, of men tot de oi\'/aiot of tot de xarr^pa-[xsvoi behoort, en in het oordeel behooren zal (vs. 41, 46; Mt. 13: 43) \')â€? Jezus\' opwekkingen tot liefdadigheid komen hettalrijkst en het sterkst uitgedrukt voor in het Evan-gelie van Lucas, (Vgl. over eene bijzondere bron vanhet Ev. van Luc., Batjon, Geschiedenis van de boekendes N, V,, 1901, bl, 304â€”317; Thoma , a, a. O. S.295â€”299; Wendt, a, a. O., S. 23â€”33), Luc. 6: 36: Weest clan harvihariig gelijk ook uw Vader barinhartig is. De voorafgaande verzenkomen, naar hunnen inhoud, overeen

met de verzen,die aan Mt. 5 : 48 voorafgaan. Bij Mt. (5: 48) is aande zedelijke volkomenheid in het algemeen gedacht,als slotsom van hetgeen voorafging (vss, 20â€”47), BijLucas slaat vs, 36 alleen op het onmiddellijk vooraf- \') In verb.ind met dc 6 liicr genoemde â€žwerken der barmli.irtiglicid", vgl.Jes. 58: 6, 7, de oMsn ni\'?\'Oj in den Talmoed (zie boven bl. 78), cn de 7 zgn.eleemosynae corporales (versus memorialis: vestio, poto , cibo, rcdimo, tego,colligo, condo) n.iast de 7 eleemosynae spirituales (v.m.: consule, carpc, doce,solare, remitte, fer, ora) in dc Middeleeuwen. W??nsche, .1. a. O., S. 321, 322,UnLiiOKN , Die Chrislliche LiebesthiUigkeit in der alten Kirche , 1882 , S. 55, 399.



??? lo?? gaande (vs. 35^) terug. Vgl. G. Dalman, Die WorteJesu, S. 52. L??ic. 11: 41: Doch geeft tot aalmoezen hetgeen daarinis., en zie., alles is n rein. De algemeene eisch is, datde Pharize??rs en Schriftgeleerden den inhoud des bekersen schotels zullen rein houden, d. i. zich zullen wachtenvoor huichelarij en hebzucht (vgl. Mt. 23: 25, 26). BijLucas (vs. 39) wordt de â€žinhoud des bekers en schotels"veranderd in het â€žbinnenste", het inwendige van denmensch. Wij krijgen dus hier de tegenstelling tusschenhet niti??endige van drinkbeker en schotel, en hetinwendige van Pharize??rs en Schriftgeleerden, terwijldan in vs. 40 wederom van buitenste en binnenste desbekers en schotels gesproken wordt. Volgens Luc. moetde inhoud (toe evdvta) van beker en schotel, dat isdus het door apTcay^ en TcOVTipta verkregene, vooraalmoezen gebruikt worden (vss. 40, 41, 39). Dan zalalles rein zijn. Hier wordt dus aan de liefdadigheideene zekere reinigende kracht toegekend. Het komt ons evenwel voor, dat wij deze verzen bijLuc., in hunnen tegenwoordigen vorm, niet als de authen-tieke woorden van Jezus mogen beschouwen, maar datde Evangelist de vermaning tot

liefdadigheid hier heeftingevlochten, omdat hij, waar gesproken werd van dehebzucht der Pharize??rs, tegelijk aan hunne liefde-loosheid jegens de armen dacht, en alzoo de vermaningniet ongepast achtte, dat zij het \'omgekeerde zoudendoen van hetgeen zij deden, n. 1. dat zij aalmoezenzouden geven in plaats van de â€žhuizen der weduwenop te eten" (vgl. Mt. 23: 14; Mc. 12, 40; Luc. 20: 47) \'). \') De Vulg.ita vertaalt ra sv??vra door: quod siiperest. In de Midileleeuwen is deze verklaring algemeen, dat men, wat men voor zich zelf niet noodig*



??? loi Luc. \\2\'. 33: Verkoopt hetgeen gij hebt en geeftaalmoes ; maakt uzelven buidels, die niet ver ouden, eenenschat, die niet afneemt in de hemelen, waar de dief nietbifkornt, noch de mot verderft. V????raf gaan de gelijkenisvan den rijken dwaas (vss. 13â€”21) en de spreukenover het verzamelen van aardsche schatten (vss. 22â€”31),welke bij Mt. in dc Bergrede staan (Mt. 6: 25 â€” 34).Vss. 33 en 34 komen overeen met Mt. 6: 19â€”21,doch van het positieve gebod, zijne bezittingen te ver-koopen en de opbrengst daarvan als aalmoezen tegeven, vinden wij daar niets. Bij Mt. worden de goedewerken in het algemeen bedoeld, welke men als,â€žschatten in den hemel", moet â€žvergaderen". Bij Luc.zijn het alleen de aalmoezen, die men zich als â€žschatin den hemel" vergaderen moet. Het TrtoXrjaov aou xaUTrap/ovia komt bij Mt. voor in het verhaal van denrijken jongeling (19: 21), eveneens bij Mc. (10: 21oaa eyei? TOoXr,oov). Klaarblijkelijk heeft Jezus desterkste uitdrukking gebezigd: â€žVerkoop uw bezit!"gelijk Hij ook zoo sterk mogelijk zeide: â€žWie niet haatenz," (Luc. 14: 26, vgl. Mt. 10: 37). De eisch, aan denrijken jongeling gesteld, geldt voor

allen, in dezen zinn. 1., dat principieel afstand moet gedaan worden vande zucht om aardsche goederen te vergaderen of tebehouden. Dezen principi??elen eisch, dat men innerlijklos zij van alle aardsch bezit, zal Jezus hebben uitge-sproken in den vorm van een oogenblikkelijk bevel,zich van zijne bezittingen te ontdoen, naar aanleidingvan de ontmoeting van den rijken jongeling. heeft, aan dc armen moet geven. \' Vgl. Auuusiinus; Quidquid cxcepto victumediocri ct veslitu rationabili supcrfucrit, non luxnriac rcscrvclur sed in coeleslitliesiuro per elecmosyn.is pauperum rcponctur. Luthek; â€žvon dcni, das daiit, d. h. ??betlliissig ist." Uiii.iiokn , a. a, O., I, S. 63, 396.



??? I02 Met voorliefde deelt Lucas dergelijke uitsprakenmede (vgl. Luc. 12: 15; 14: 33), en hij verstaat ze inletterlijken zin. Het xai oots sXsrjjjioouvYjV (bij Mt. en]\\rc.: za?? ??b? TOt? TiTiuyorc) duidt alleen het ?Š?Šnige aan,wat men, na den verkoop, van zijne bezittingen, methet geld kan aanvangen. Luc. 16: g: Eu Ik zeg ti, maakt tizelven vriendentiit den onrechlvaardigen Mammon, opdat ivanneer tiontbreekt, zij u mogen ontvangen in de eeuxvige tenten.Zooals deze woorden er staan, zijn ze niet anders teverstaan, dan als aansporing, om zijn geld voor lief-dadige doeleinden te besteden, om zoodoende hierna-maals den ingang in den hemel te verkrijgen. In vs. S^^schijnen wij het oorspronkelijk doel der gelijkenis voorons te hebben. Jezus wil n. 1. Zijnen discipelen leeren,dat zij met verstandig beleid \\ViOQ.\\.(tx\\ handelen (ffpdvifio;).In vss. 10, II en 12 volgen spreuken, die aansporentot trouw in het gebruiken van het aardsche goed.Deze twee: wijs beleid en trouw behooren bij elkander.In de gelijkenis van de talenten (Mt. 25: 14â€”29; Luc.ig: 12â€”27) worden dan ook traagheid en nalatigheidin het beheer der toevertrouwde gaven gelaakt engestraft, daarentegen wordt

de trouw geprezen enbeloond, volgens den regel: â€žWie heeft, dien zal gegevenworden" enz. (vs. 2g). liet is moeilijk te bepalen, ofJezus in de gelijkenis van de talenten (ook wel genoemd:de gelijkenis van den ontrouwen, luien knecht) gedachtheeft aan aardsche dan wel aan geestelijke gaven, ofook aan beide tegelijk. Zou het echter gewaagd zijnaldus te verklaren, dat Jezus zich omtrent het aardschebezit, in dezer voege heeft geuit, dat de vergankelijkegoederen des aardschen levens, als gaven van God,



??? I03 met wijs beleid en trouw moeten gebruikt worden?Te meer, daar met den Mammon het onrecht alssamengegroeid is (vgl. Baljon, Wdb. I bl. 579, 580,II bl. 244, 245)? Deze gedachte wordt dan in Luc.16: 9 op deze wijze gespecialiseerd, dat het trouw enverstandig gebruiken van zijn geld, bestaat in hetgeven van aalmoezen (sauior? TiotT,aaTÂ? cpi\'Xou;). Hetos^c??vtai [J.S Â?1? TOU? oiy.rjOQ ??auTuiv van vs. 4 wordtdientengevolge in vs. g allegorisch genomen: o?‰^wvTat6|i.a? El? Ta? akovt\'o??? oxr^va? (vgl. voor analogie Luc.11: 41; 12: 33 zie boven) \'). Het is zeker niet toevallig, dat Lucas terstond degelijkenis van den rijken man en Lazarus laat volgen(vss. igâ€”31), als een voorbeeld, hoe men het aardschegoed ontrouw gebruikt, wanneer men, gelijk de rijke,zelfzuchtig en onbarmhartig, zelfs geen gevoel heeftvoor de ellende van eenen Lazarus voor de poort; alsillustratie tevens van het â€žontvangen worden in deeeuwige tenten"; cn wellicht ook als toepassing van denregel in vs. gegeven: â€žAl wat hoog is onder demenschen is een gruwel voor God". 4. Jezus\' eisch. V????rdat wij overgaan tot het onderzoek van diewoorden van

Jezus, welke eene polemische strekking \') jAcony, a. .1. O., S. 417: vs. 9 â€žfremder Zusatz"; Balj??n , Thcol. Tijdschr.1891, bl. 480â€”486: Â?twvi\'ovj: Â?ccn glosse". Neemt men aan, dat vs. 9oorspronkelijk niet tot de gelijkenis behoort, dan blijft alleen de jjarabel over,waarin Jezus Zijnen discipelen wil leeren, dat het verstandig is, te rechter tijdaan de toekomst te denken. Vgl. A. JiiLiciiER, Die Gleichnisrcden Jesu, II,1899, S. 505â€”507, 5i2f. Wendt (a. a. O., S. 225) vat tÂ?; otJiztaf op als Gen.qualitatis -- â€žbctriigcrischer Mammon" = die bedriegt (vgl. Mc. 4: 19), gelijk(,1/., t. i. vs. 8 wijst op het bcdricgelijk karakter van den rentmeester. Het isdaarom cen bewijs van trouw, zich niet door den Mammom to laten bedriegen vs. ii v.



??? I04 hebben of in negatieven vorm zijn vervat, moeten wijin het kort het beginsel der liefde, waarvan Jezus bijzijn onderwijs uitging, iets nader toelichten (zie overa-^ar^-q en aya-Kav in het N. T.: Baljon, Wdb. I, bl.12â€”21, Comm. Mt. bl. 318). Des menschen bestemming en geluk bestaan, volgensJezus, in het kindschap Gods (Mt. 5: 45). Het kind-schap Gods bestaat in de zedelijke volmaaktheid (Mt.5: 48), en deze zedelijke volmaaktheid bestaat weerin het betoonen der liefde \'). De liefde openbaart zich op veelvuldige wijze, als:barmhartige, zelfverloochenende, vergevende, belang-stellende, voorkomende, vrijgevige, dienende, belange-looze, vaderlijke liefde. Zij is gegrond in de ervarenevaderliefde Gods. God als Vader handelt niet naarhet beginsel van recht, maar naar liefde (genade).Daarom moet ook Jezus\' jonger tegenover het booze toonen verre boven het rechtsbeginsel verheven te zijn.* Vijandelijkheden, belecdigingen, haat, toorn en dergelijkeworden niet door eene gelijke bejegening, noch doorcipathie, maar alleen door de macht der liefde bestre-den, ontwapend, overwonnen (Mt. 5: 44). De liefde heeft zich meestal als barmhartige liefdete openbaren, en wel

jegens den â€žbroeder", den â€žnaaste"en den â€žvijand" (?¨^Opo?) (Mt. 5 : 48 vgl. met Luc. 6: 36).Bij Jezus\' discipelen mag geen haat, geen verbittering,geen geraaktheid in het hart achterblijven tengevolgeeener ondervondene vijandige bejegening. Veel meer \') Wat betreft de lezing van den Syrus Sina\'itieus (r\'fj i. p. v. w;) vgl.A. Merx, Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem altesten bekanntenTexte. Uebers. u. Erl?¤ut. der Syr. im Sinaikloster gefundenen I\'abmpsest-handschr. Berlin, 1902.



??? I05 moeten zij eene tegemoetkomende bereidwilligheidtoonen tot verzoening (Mt. 5: 23 vv.). Algemeeneverplichting voor hen is: afzien van alle wraak of ver-gelding. Geen vorm van beleediging, hoe grof, hoestuitend ook, kan hen van dezen plicht ontslaan (Mt.5: 39â€”41; Luc. 6: 29). Hun plicht is het, z???? tohandelen, als het ware welzijn van den beleediger,hater of vijand het eischt; of anders, indien handelenonmogelijk is, moeten zij voor hen bidden. Regel is: Alles wat gij wilt, dat il de vienschendoen, doet ook gij hun alzoo (Mt. 7 : 12; Luc. 6: 31,vgl. Mt. 5: 42; Luc. 6: 30). Hetzij iemand zijnenwensch vragenderwijze uit, of op zeer onvriendelijkemanier, of dat men er naar raden moet, men handdealtijd in liefde, en deele ook den vijandigen mensch,in voorkomende liefde, nog boven zijne wenschen mede(Mt. 5: 42; Luc. 6: 27â€”31). De liefde, als innerlijkeverplichting, religieus gegrond in de ervarene vader-liefde Gods, kent geen grenzen, noch in wijdte, nochin diepte. De broederliefde wordt naastenliefde, dcnaastenliefde wordt liefde tot vijanden, als afspiegelingder TcXsi?“TTjC des hemelschcn Vaders. Grondslag dorliefde is do liefde tot God (geloof).

Naastenliefde isslechts bctooning dor liefde tot God, en deze, hetgeloof in Gods bestuur, het aanschouwen der Gods-regeering, is de weg om â€žzonen" des Vaders te worden(Yivr^oDs Mt. 5: 45). "Wie deze â€žleer" (Joh. 7: 16) van Jezus in beoefeningbrengt, de â€žgerechtigheid van het Koninkrijk Gods"(jMt. 6 : 33) zoekt, zal mogelijk van veel afstand moetendoen, ook een â€žoog" of â€žhand" of â€žvoet" moetenmissen (Mt. 18: 8, 9), doch wie, zoo noodig, niet



??? io6 bereid is, Jezus ook in den dood te volgen, die kanZijn discipel niet zijn (Mt. 6: 24; Luc. 16: 13; Mc.8: 34 vv.; Luc. 12: 27 vv.). 5. Jezus\' kritiek en polemiek. Kritiek op het O. T. heeft Jezus niet uitgeoefend.Zijne leer was plerophorie; geen afbreken, maarbouwen (Mt. 5: 17; 15: 13; 23: 23b); â€žnieuwe wijn innieuwe lederen zakken" (Mt. g: 17). Wel beoordeelten bestrijdt Jezus menigmaal de inzettingen (zapao??aei;)der Pharize??rs en Schriftgeleerden, hunne opvattingvan de â€žgerechtigheid", hunne casu??stiek. Als richtsnoer voor het zedelijk handelen heeft Jezushet positieve, woord gesteld: â€žAlles wat gtj zv??ir enz.(Mt. 7: 12; vgl. Spr. 24: 2g ; deze spreuk in negatievenvorm: Tob. 4:15; Seneca, de benef. 2,1, Didache 1:2,tract. Sabbat, fol. 31^; zie W??nsche, a. a. O., S. 65 u. 103).Dit is de vervulling van â€žwet en profeten", dit is deliefde (Mt. 22: 3g, 40). Daarom waarschuwt Jezustegen alle liefdeloos en huichelachtig oordeelen (Mt.7: iâ€”5; Luc. 6: 31, 37â€”42; vs. 38 laat Lucas, inaansluiting aan Mc. .4: 24, weer op de vergelding derliefdadigheid slaan; Mt. 18: 15 vv.; vgl. Jac. 2: 13).Uit religieus-ethisch oogpunt beschouwt Jezus allemenschen gelijk (vgl. Lev.

ig: 18; Rom. 13: g). Deeigene begeerten, wenschen, behoeften moeten daaromevenredig zijn aan de toewijding, opoffering en hulp-vaardigheid jegens den â€žbroeder". Jezus verwijt den Pharize??rs en Schriftgeleerden, datzij de cultische en ceremoni??ele verplichtingen bovende zedelijke plichten jegens hunnen medemensch stellen:



??? I07 â€žMaar gij zegt: Wie lot vader of moeder zegt: het iseene offergave, iaat gij van mij zoudt kunnen genieten,die behoeft zijnen vader of zijne moeder niet te eerei??\'\'(Mt. 15:5; INIc. 7:11, \'^"Ip. Zie W??nsche a. a. O., S. T :\'T 184â€”186, 375, 392; Vgl. Spr. 28: 24; I Tim. 5:3, 17â€žeeren" = geldelijk ondersteunen). Huichelarij enonbarmhartigheid staan bij deze schijnbare â€žcollisie vanplichten" naast elkander. Onbarmhartigheid gaat hand inhand met onverzoenlijkheid (Mt. 18: 23â€”35). Tegen-over een maximum van schuld, die God vergeeft, ishet slechts een minimum, dat een mensch zijnen mede-mensch vergeeft (oux Bet xai as ?¨Xar^Gai xbv auvoouX??vaou, u)!; xdyco as i^X?Šrpa; vgl. Mt. 6: 12; Luc. 11:4). Onvermoeid zal men zijn in het betoonen van barm-hartigheid (70 maal 7 maal Mt. 18: 22; 7 maal daagsLuc. 17: 4); en het moet â€žvan harte" geschieden.Vergevensgezindheid alleen geeft vrijmoedigheid tothet gebed tot God cn tot de hoop op verhooring.(Mt. 18: 35, vgl. Sir. 28: 1â€”6; Mt. 5: 7; 6: 15;Jac. 2: 13). Motief is altijd de ondervondene genadeGods, en het doel: des naasten heil. Jezus verwijt den Pharize??rs en

Schriftgeleerden, datzij â€žhet zwaarste der wet" hebben nagelaten n. 1. â€žhetrecht, de barmhartigheid en de trouw" (Mt. 23: 23:xpi\'at?, sXeo?, TTta-i?). Luc. 11: 42 heeft i. p. v. debarmhartigheid en de trouw als zedelijke plichtentegenover den naaste, de ayaur^ xo?? ileou. De xpta[c; =Diti\'!\'^ (Jez. 1:17) beteekent de trouw in de rechts- T : â€? pleging, in het bijzonder tegenover armen en verdrukten,weduwen en weezen, en is bijna synoniem met sXao;(vgl. xptvsiv â€” otxatoDv â€” awCsiv). . i



??? io8 ]\\Iet de huichelarij, verkapten wereldzin (Mt 6: i vv.)ging onbarmhartigheid gepaard (Mt. 23: 4, 14; Ezech.22: 25; II Tim. 3: 6, vgl. de monnikenhi??rarchie). In de gelijkenis van den barmhartigen Samaritaan(Luc. 10: 25â€”37), toontjezus aan, dat de liefde geennationale scheidsmuren kent, en tevens, op welke wijzemen iemands naaste wordt (vs. 36: â€žWie van dezedrie dunkt u de naaste geworden te zijn van die onderde roovers is gevallen?"). De â€žverzoekende" wetge-leerde (vojJirjco?, NIp/\'D Schriftkundige) verstondhet begrip â€žnaaste" in theoretischen zin, volgens Lev.ig: 18 aanduidende den dichtbij staanden volks-,geloofsgenoot of vreemdeling. Daartegenover nu steltJezus het begrip â€žnaaste" in practischen zin, inzooverreeen Samaritaan, die barmhartige liefde bewijst, eerderde naaste kan zijn van den Jood, dan een Joodschpriester en Leviet, die in gebreke blijven te helpen. Bij deze practische opvatting van het begrip â€žnaaste"moet van zelf alle theoretisch exclusivisme en ptirticu-larisme wegvallen. Wanneer de vrager desgelijks doet(vs. 37), dan heeft hij een antwoord op zijne vraag:â€žwie is mijn naaste?" (vs. 29). Wij kunnen dezegelijkenis alzoo

beschouwen als een verduidelijkendvoorbeeld van het woord in Mt. 5: 44 en Luc. 6: 27:â€žHebt uwe vijanden lief!" Jezus verzet zich hier tegende Joodsche leer, dat men zijnen nationalen vijandmoest haten, en in \'t algemeen tegen alle wraakgierig-heid, en stelt den eisch der meest onbeperkte liefdejegens eiken vijand. In de gelijkenis wijst Jezus tegelijkop den aard en op de intensiteit der liefde, welke eenburger van het Koninkrijk Gods behoort tc betoonen.Maar ook wordt er dit door aangetoond: is er een



??? i??9 mensch, Jood, Samaritaan of Heiden, die op zulk eenewijze, als de barmhartige Samaritaan het heeft gedaan,blijk geeft van de gezindheid zijns harten, die isâ€žniet verre van het Koninkrijk Gods" (Mc. 12: 34;vgl. Mt. 6: 22, 23; Luc. 11: 34â€”36; Joh. 12: 36;Mt. 7: 16â€”20; 12: 33â€”35; 5: 45; Luc. 9: 51â€”56;23: 34)- In een der tafelgesprekken zegt Jezus: â€ž Wanneer gijeetien maaltijd of gastmaal aanricht, noodig arinen,verminkten, kreiipelen, blinden; want die kunnen het uniet vergeldeii\' (Luc. 14: 12â€”14). Geen liberalitas,maar caritas moet het beginsel der milddadigheid zijn,verzachting van den nood der armen het doel, en menzie geheel af van de eer, om als weldoener door demenschen geprezen te worden, aangezien men het â€žloon"ontvangen zal in de â€žopstanding der rechtvaardigen".Liefdadigheid te bewijzen mag geen opoffering zijn,maar het moet spontaan geschieden (vgl. Mt. 6: 3, 4). Jezus beschouwt het zedelijk leven van den menschuit het oogpunt van den (religieuzen)///(?///(Luc. 17: 10oouXot a)^pÂ?rot). De mensch is rentmeester, Gode ver-antwoording schuldig in alle dingen: in de dingen, die\'s menschen eigenlijk

wezen raken (xb aX/^iltvciv) en in dedingen, welke niet tot zijn eigenlijk wezen behooren (xbdXXoxptov, Luc, 16: I â€”12; Mt, 18: 23â€”35; 25: 14â€”30). De mensch is arbeider in Gods dien.st, en ontvangtvan God loon of straf, al naardat hij trouw of ontrouwgeweest is in zijn â€žgoddelijk beroep" (Mt, 20: i â€”16).Wie zich in het gebruik van het aardsche goed getrouwbetoont, die zal het ook zijn in de â€ždingen, die hetKoninkrijk Gods aangaan" (Luc, 16: 10), Jezus wil.



??? 1 10 dat men innerlijk geheel los zij van het aardsche goed,en dat men ook in het beheer daarvan volgens hetbeginsel der liefde te werk ga, d. w. z. dat men hetin den dienst van God stelle. Een groot kwaad isdaarom de TCXsovs^fa, de hebzucht â€žwant het leven vaneenen mensch bestaat niet daarin, dat hij overvloed vangoederen heeft" (Luc. 12: 15, 16â€”21, vgl. Ps. 127;Spr. 10: 22; LIand. 20: 35 en het aan Jezus toege-schreven woord: sots o&ztjxoi xpaTCCt^xat). Een woord van Jezus, dat veelal wordt misverstaan,vinde hier nog eene plaats n.l. Mt. 26: 11, Joh. 12: 8:â€ž Dc armen toch hebt gij altijd bij u, maar Mij hebt gijniet altijd â€” en (Mc. 14: 7) loanncer gij ivilt, kunt gijhtm weldoen (su Ttorr^oai). Jezus zegt hier niet, dat eraltijd armen zullen zijn, maar stelt eenvoudig zijnheengaan, in dienzelfden nacht, tegenover het blijvender armen. Hun leven lang zullen de discipelen dc armenâ€žbij zich" hebben, en dus in de gelegenheid zijn, hunwel te doen, maar, om aan Jezus nog een goed, eenschoon werk te doen, was het toen de laatste gelegen-heid \'). â€?Liefdadigheid aan de armen te bewijzen, veel ofweinig, Jezus laat het over aan den vrijen, innerlijkendrang des

harten bij zijne discipelen (otav JIsXy^ts).Wanneer een rijke Zache??s zegt, dat hij de helft zijnergoederen aan de armen geeft, dan hoort Jezus datblijkbaar met blijdschap aan (Luc. 19: 8, 9). â– ) A. Kuypek, liet soci.alc vraagstuk cn tle Clirislelijke religie, 1891, bl, 70n" 76; â€žujS\'laurwv": Â?In den levenskring gelijk gij dien formeert, zult gijaltoos armen hebben. Iets wat gezegd wordt lot Judas on zijns gdijljen".



??? II. De oudste Christengemeente te Jeruzalem. i. De Gemeente. In de eerste hoofdstukken van de Handelingen derApostelen wordt ons het leven der eerste Christen-gemeente te Jeruzalem geschilderd (2: 37â€”47; 4: 32â€”5 : 16). Met het oog op de bronnen en de tijdsbepalingder Acta, is het moeilijk zich een historisch zuiverbeeld te vormen van de alleroudste gemeente (Baljon ,Gesch. v. d. B. d. N. V., bl. 411â€”424, H. Holtzmann:Wissenschaftliche Vortr?¤ge ??ber religi??se Fragen, 1882,V, 49, Weizs??cker, Apost. Zeitalter, S. 647, pflen)erer,Urchristentum, 1887, S. 24, 555). De vraag is,ofdeschildering der eerste gemeente niet idealistisch is, en,of ons niet misschien uno tenore verschillende stadia inhet leven der gemeente worden medegedeeld. Men heeft gesproken van â€žde gemeenschap vangoederen" der eerste gemeente. Zeker is, dat er inden oudsten tijd cen soort van communisme heeftgeheerscht, d. w. z. het gevoel van solidariteit kwamzeer sterk uit. Er werd wezenlijk ernst gemaakt methet gebod der broederliefde, terwijl de maatschappelijke



??? t Ii toestand der eerste Christenen tot eene buitengewoneopenbaring van broederzin aanleiding gaf, alz???? dathet ideaal der Christelijke barmhartigheid een oogenblikwerkelijkheid scheen geworden te zijn (Vgl. Chr. Rogge,Der irdische Besitz im Neuen Testament, 1897, S. 68 ff.;Uhlhorn, Gesch. d. Liebesth. i. d. a. K., S. 68; Jacoby,a. a. O., S. 153â€”156). In Hand. 2: 44, 45 en 4: 32 wordt gezegd, datmen alle dingen â€žgemeen" had: zlyov aizav\'a xotvaâ€”y^vah-fjiQ a~av-a xoivoc, terwijl 2: 42 gesproken wordt vande xoivojvt\'a. Kotvwvi\'a duidt niet slechts de geestelijkegemeenschap aan (Nosgen, Komm. 1882), maar ook hetbroederlijk verkeer der Christenen onderling (Wendt,B. Weiss, Meyers Comm.). Het duidt niet alleeneenen toe.stand of eene verhouding aan, maar ook eenehandeling of daad; het is tegelijk een religieus en eensociaal begrip. In Rom. 15: 26; II Cor. 9: 13; Hebr.13: 16 sluit de beteekenis van xotvwvta zeer nauw bijdie van Â?)sÂ?-/j[xoauv/] aan, en in het kerkelijk Griekschis xoiviovta terminus technicus hiervoor geworden. Indien wij nu eens een oogenblik de theorie van deâ€žgemeenschap van goedei\'en", gelijk ons die in 2: 45 ;4: 34 vv. (de

Imperfecta wijzen op eene gewoonte)schijnt verkondigd te worden, vergeten, en alleen lettenop de feiten, die ons vermeld worden, dan vinden wijhet volgende: I) 4: 35 vv. Een zekere Jozef, bijgenaamd Barnabas,bezat eenen akker, welken hij verkocht en de opbrengststelde hij aan de Apostelen ter hand. II) 5:1 vv. Een zekere Ananias verkocht eenebezitting (ook een stuk grond, ywpiov vs. 3) en gafecu deel van de opbrengst over. Het andere deel hield



??? m3 hij terug. Deze handelwijze was een â€žbedriegen van denHeiligen Geest" (vs. 3), een â€žliegen tegen den PleiligenGeest" (vs. 4). Waarom? Omdat hij voor zich zeiveneen deel van den prijs had achtergehouden. Ananiashad dus\' de geheele opbrengst moeten overgeven, ??fhij had het land land kunnen laten, en, indien hij hetwilde verkoopen, bleef hij zelf toch meester over hetgeld (5 : 4). Maar hij wilde noch \'t een noch \'t ander.Hij volgde eene andere practijk (TCpayfAa vs. 4). Hijgaf een deel van het geld over en hield een deel voorzich. Het eerste deed hij, omdat hij gelijk wilde wezenaan Jozef gen. Barnabas, het tweede, omdat hij w?¨lin schijn, maar niet inderdaad aan dezen gelijk wildezijn. Z???? werd hij een huichelaar, een leugenaartegen God. Uit deze twee voorbeelden blijkt ons, dat er vaneene verplichting, om zich van zijne bezittingen (lande-rijen- of huizen, 4: 34) te ontdoen en de opbrengst inde â€žalgemeene kas", onder beheer der Apostelen, testorten, geen sprake is. De daad van Jozef, bijgenaamd Barnabas, wordtblijkbaar als eene bijzonderheid verhaald. Maar uit degeschiedenis van Ananias mogen wij dc gevolgtrekkingmaken, dat zijn voorbeeld navolging gevonden heeft.In

hoeverre? Voorzoover dat noodig bleek. Niemandmocht gebrek lijden (4: 34!^). Ieder moest ontvangen,wat hij noodig had (xai)?“Tt av Ti? ^psiav Â?t)jÂ?V, 4: 35;2 : 45). Daar tusschen nu staat, dat zoovelen er bezitterswaren van landen of huizen, deze verkochten en dedaarvoor gemaakte som aan de Apostelen overgaven Wanneer er nu 2: 44 cn 4: 32 gezegd wordt, dat



??? 114 zij â€žalle dingen gemeen" hadden, dan moeten wij datiravte? ot i^taTatJovTS? -^aav ?¨irt tb auxo\' x. X. verstaanvan eenen betrekkelijk kleitien kring, welke tezamenleefde als ?Š?Šne familie, als ?Š?Šn huisgezin. Deze levens-wijze (eene navolging en voortzetting van het-verkeervan Jezus met Zijne discipelen onderling) heeft menook bij de TlXtj?–o? x?œ)v Tctaxsuoavxcov willen invoeren,wat evenwel spoedig tot onaangenaamheden aanleidingheeft gegeven. Het enthousiasme der â€žeerste liefde" wasniet bestand tegen het realisme van het werkelijke leven.De verkiezing van zeven ^armverzorgers is spoedig, alseisch der omstandighederi", gevolgd. (Hand. 6) \'). Het otaxovsTv xpaTtsCat? werd voortaan afgescheidenvan de otaxovta xo?? Xo\'you (6:2, 4). Atazovia, otaxovstvz???? heet het betoonen van barmhartigheid aan behoef-tigen in de Christelijke gemeente, otaxovsTv xol? dytoi;(Hand. 11: 29), oiotxovta Â??•? xou; 25), of ota/.ovta /.at)rj(jtcptvr| (Hand. 6: i). In dc Hand. vinden wij nog enkele dingen, die,met \'t oog op ons onderwerp, onze belangstelling ver-dienen. In Hand. g: 36â€”41 wordt van Tabitha gezegd,dat zij â€žvol was van goede werken en

aalmoezen, diezij- deed". Eveneens wordt Cornelius geroemd om zijne \') Opmerkelijk is liet feil, dat dc; Jeruzalemsehe gemeente .iltijd arm isgebleven, en behoefte had aan den steun van andere gemeenten (Rom, 15: 26;Hand. 11: 29 cn elders). O. Holtzmann (Stud. z\'. Apostel-Geschichte, I, DieG??tergemeinschaft, in Briegkk\'s Zeitschr. f??r Kirchengesoh., XIV, 1894, S.327â€”336) stelt het voor alsof de eerste gemeente, door dweepzucht aangegreix:iimet het oog op de parousie-vcrwachting, niet meer werkte, maar alle kapitaalverbruikte, en daardoor tot armoede is vervallen. Zijne vertaling van Hand. 5:4:â€žBlieb dir nicht ein Rest (u.$vov) und war es denn nach dem Verkauf in deinerGewalt?" is niet aanbevelenswaardig, en dc bijzondere vermelding van deondersteuning der wcduwcti bewijst genoegzaam, dat wie werken\'kon niet werkeloos neerzat.*



??? â€žvele aalmoezen". Gods welbehagen rust op hem, gelijkook op een ieder, die â€žgerechtigheid werkt" gelijk hij(lo: 2, 4, 31, 35). Van eene collectereis, ten diensteder heiligen in Judea, wordt gesproken in c. 11 : 29, 30;12: 25; 24: 17. Bij zijn afscheid van de ouderlingente Efeze brengt Paulus in herinnering, hoe hij zelfgeheel (indien men l??avxa = xatoc Trdvia bij vs. 34 leest)in zijn eigen onderhoud en in dat van hen, die methem waren, heeft voorzien, hoe hij hun getoond heeft,dat men de zwakken liefderijk moet opnemen, gedachtigaan des Heeren woord: â€žHet is zaliger te geven dante ontvangen" (Himd. 20: 34, 35). Wij vernemen verder van de gastvrijheid van Lydia(16: 15), van de herbergzaamheid der Christenen onder-ling (18: 27; 21: 8â€”10, 16, 18), van de humaniteitder barbaren, van de liberaliteit van Publius (28: 2, 7). 2. Karakter van het Evangelie van Lucasen van de IIandelingen. Men heeft gesproken van eene â€žsocialistische stroo-ming" als het karakteristieke kenmerk van do oudsteChristengemeente (WEizs?¤cicER, Peleujerer). Men heeftwat ons de ILmdelingen dienaangaande verhalen, inverband gebracht met den geest, dien het evangelie vanLucas zou ademen (vgl. P. Feine,

Eine vorkanonischeUeberlieferung des Lukas im Evangelium und Apostel-geschichte, i8yi). De armoede, als zoodanig, zouworden verheerlijkt, de rijkdom geminacht (vgl. Baljonin Theol. Tijdschrift, 1892, bl. 175 vv.). Dc vergelijkingvan de parallele plaatsen in de eerste drie Evangeli??nschijnen, op het eerste gezicht, dit gevoelen te bevestigen.



??? ii6 In de kringen, waarin het Evangelie van Lucas zouzijn ontstaan, zouden de ethische tegenstellingen totsociale tegenstellingen vervormd en met deze ge??dentifi-ceerd zijn geworden. Zoo vindt Jacoby (a. a. O., S. 417)bij Lucas eene â€žVergr??berung der Seligprei.sungen".â€žDie geistig Armen werden zu Armen schlechthin(vgl, over , , Trpot??? , wat dezelfde schrijver zegt op Seite i ff, en Baljon, Wdb. II, 685); die nachGerechtigkeit Hungernden und Durstenden verwandelnsich in Hungernde ueberhaupt. Den Seligpreisungen??ber die Armen folgen Wehe ??ber die Reichen6: 20â€”26", Op deze wijze voortgaande wordt Lucas gemakkelijktot den â€žsocialist onder de Evangelisten" gemaakt(H. Holtzmann, â€žDas Christentum als Evangelium derArmen", Protest, Kirchenzeitung, 1894, 1057). Liever sluiten wij ons aan bij het gevoelen van Baljon,die, wat de makarismen betreft, de redactie van Lucasjuister, oorspronkelijker acht dan die van Matthe??s(Gesch. van de boeken enz. bl. 316), en telkens wijstop eene afzonderlijke bron, welke Lucas moet gebruikthebben (bl. 314, 315, 308, 310, passim, vgl, ookKahisch, Die erste Seligpreisung, in Theol. Stud. undKrit. 1896, 2, S.

215, en over het zgn. Ebionitismevan Lucas: A, Plummer, Comm. to S. Luke, i8g6,p. XXV). Van elkander verschillende redacties, alsb. V. Mt, 5: 42^^: -(o atTouv-ct ae o6z vergeleken metLuc, 6: 30: TravTi atTOuvit as oi\'oou; of als Mt. 5: 42^:tbv {)sXov-a a-b aou oavtaaa&at ^vq d-oaxpa\'fi^c; verge-leken met Luc, 6: 34 en 35"^: oavt\'CsTS (XTjo?¨v dTrsX-tCovtc;en dergelijke, worden het best verklaard uit de methode,de manier van zich kort, kernachtig, vaak paradoxaal



??? 117 uit te drukken, waarvan Jezus zich bij zijn onderwijsheeft bediend (vgl. Wendt, Die Lehre Jesu, Aufl.1901, S. 103â€”139) \'). Wat de tegenstelling tusschen rijk en arm betreft,het wordt niet altijd genoeg in het oog gehouden,â€ždass wir unsere heutigen Kategorien â€žarm und reich"nicht ohne Umst?¤nde auf jene Zeit ?œbertr?¤gen d??rfen(A. Harnack, Das Wesen des Christentums, 1900, S.59), . . . die erste Seligpreisung, mag man sie nun inder Fassung des Lukas oder des Matth?¤us gelten lassen;denn die ihr zugeordneten Seligpreisungen stellen essicher, dass Jesus an die innerlich empf?¤nglichen Armengedacht hat" (ibid. S. 60). â€žWenn man die Makarismen in der von Lc. ??ber-lieferten Gestalt nicht von vornherein in der Beleuchtungdes Mt. betrachtet, so findet man in ihnen nicht Bedin-gungen der Teilnahme am Heile des Reiches Gottes,sondern den absoluten Wert dieser Teilnahme bezeichnet.Die Art dieser Bezeichnung entspricht dem von Jesusauch sonst beobachteten Prinzip, gr??sste Deutlichkeitauf k??rzestem Wege zu erstreben. Wo er den Gedankenveranschaulichen will, dass nicht das ?¤ussere irdischeGl??ck, sondern nur die Teilnahme am Reiche Gotteswahrhaftes Heil

f??r den Menschen ist, exemplifiziert erauf solche Menschen, welche trotz v??lhgen IMangelsan irdischem Gl??ck doch wegen ihrer dereinstigenTeilnahme am Reiche Gottes gl??ckselig zu preisensind. Denn in diesem Falle tritt der absolute Wert \') Over de middeleeuwschc opvatting van Luc. 6: 35\'\': â€žinutuum date, nihilinde sperantes", .als verbod van woeker cn rente, vgl. Umlii??kn, Gesch. d.Chr. L. im Mittelalter, 1884, K. 216.



??? ii8 dei" Teilnahme am Reiche Gottes f??r die Gl??ckseligkeitdes Menschen am deutlichsten hervor. Jesus setzt dabeivoraus, dass die angeredeten Armen und Leidenden,die er wirklich vor sich sieht oder sich rhetorischvergegenw?¤rtigt, aufrichtige Fromme sind, die sichdurch ihre Fr??mmigkeit des himmlischen Heilslohnesw??rdig gemacht haben. Diese in der Gerechtigkeitliegende Bedinging der Teilnahme am zuk??nftigen Heilef??hrt er im weiteren Verlaufe seiner Rede aus". (Wknut,a. a. O., S. 228, 229 Anm.; Vgl. ook Chr. Rogge,a. a. O., S. 9â€”18). Van eene strekking in het Evang. van Lucas, omJezus als â€žvriend der armen" voor te stellen, blijktons niets, noch van eene â€žsocialistische" aansporingtot weldadigheid. Evenmin in de Handelingen derApostelen. Wij weten van de toestanden der eerste Christen-gemeente te Jeruzalem nog veel te weinig, om daaropeene vruchtbare hypothese te kunnen bouwen. Deverschillende hypothesen loopen dan ook vrij ver uiteen(men vergelijke de verschillende gevoelens omtrent detijdsbepaling van den brief van Jacobus) \'). Wat ons met zekerheid uit de Evangeli??n blijkt, is,dat Jezus de innerlijke gezindheid der liefde bij

deburgers van het Koninkrijk der hemelen heeft ge??ischt.In onzen tijd van socialistische stroomingen evenwelschijnt het moeilijk te zijn, zich van vooropgezette \') Als oorzaken van de armoede, niet alleen van de Jeruzalemsehe, maar vanalle Palestijnselie Christengemeenten kunnen genoemd worden: slechte tijden,hongersnooden (Hand. 11: 28 onder Tiberius Alexander ( 45â€”48 n. Chr.);SUET. Claud. 18; Tag. Ann. 12, 43) en beroerten, welke ten laatste tot den Joodschen oorlog hebben geleid.*



??? iig meeningen en idee??n vrij te houden, bij het onderzoekvan de sociale zijde van â€žhet Evangelie" \'). \') A. Kuyper tcekent bij Mt. 8: 20 (â€žDe Vossen hebben enz." Luc. 9: 58)aan: â€žJezus bezat niets, en verdiende niets. Hij leefde metterdaad van gavender liefde. Hierop leg ik liever den nadruk, dan op het feit, dat Jezus werkmangeweest is. Iets waarin ik de Heilige Schrift volg, die ons nergens bericht, datJezus als jongeling timmermans werk verrichtte. Ik ontken dit daarom niet; houdhet zelfs voor waarschijnlijk; maar het vormt geen bestanddeel van het Evan-gelisch Kerygma. Wel legt daarentegen het Evangelie ons den plicht op, omer op te wijzen, dat Jezus tot de bezitloozcn behoorde, cn leefde van geschonkengeld en goed" (Het soc. vraagstuk en de Chr. Kei., bl. 58 nÂ°. 30). Haknack zegt: Jezus wilde het socialisme, dat op de veronderstelling vantegenstrijdige belangen rust, â€žumwandeln in den Socialismus, der sich auf denBewustsein einer geistige Einheit gr??ndet". . . . Jezus staat aan de zijde vanhen\', â€ždie sich kr?¤ftig bem??hen die schweren Notlage des armen Volkes zulindern und ihm bessere Bedingungen des Daseins zu schaffen. . . . Hat er docheinmal, fast mit Bitterkeit,

??ber seine eigene Lage ge?¤ussert: Die F??chse habenGruben" u. s. w. (Das Wesen des Christentums, S. 64). â– ^?¤SlSSL â– 



??? m. De Brieven. i. Paulinische Brieven. De Apostel Paulus is vooral de man geweest, doorwien het Evangelie van Palestijnschen (Joodschen) opHeidenschen (Griekschen) bodem is overgebracht. Inzijne brieven (aan de Galati??rs, TJiessalonikers (I en II),Korinthi??rs (I en II), Romeinen, aan Filemon, aan deKolossers, Efezicrs en F??ippi??rs) \') heeft hij het Chris-telijk beginsel, de , naar omstandigheden enverhoudingen uitgewerkt en toegepast. In het drietal, irfoxts, ?¨XTCi\'c, dyaTCTj, bekleedt ded^iaiz-q de eerste plaats (I Cor. 13). Zij is de band dervolmaaktheid (Col. 3: 14). Zij is het geloof in actie(Gal. 5:6; I Thess. 1:3, Ipyov Tffi -lai?Ši??Q; \'/.otto;r?j<; a.\'{d\'Kr^i;). Zij is de vervulling der Wet (Rom. 13: 10),de alles bepalende factor in het leven en den wandel \') In de volgorde en tijdsbepaling der brieven (51â€”63 n. Clir.) volgen wijBaljon, Geschiedenis van de Boeken des N. V., 1901.



??? 1 21 der Christenen. Alle dingen moeten sv d^aTCi^ geschieden(I Cor. 16: 14). Gelijk het geloof en de gerechtigheid (Ef. 6: 14),zoo is ook de liefde een ??wpa? (I ??hess. 5: 8). Zij isvrucht van den Geest, naast, of liever, zich open-barend in lankmoedigheid (|j.azpoi)u(JLta), goedertierenheid(â– /pT(OTOTrj<;), zachtmoedigheid (TTpauTT^;) (Gal. 5: 22;Ef. 4:2; Col. 3: 12; II Cor. 6: 6). De liefde moet zijn ongeveinsd en vrij (Rom. 12: g;I Cor. 9: 19â€”23). Zij is liefde tot de broeders, totden naaste, tot allen, tot de vijanden (T ??hess. 4:9;3 : 12 ; Rom. 12 : 20). In het bijzonder is dc gemeente de plaats, waar deliefde zich openbaart (Gal. 6: 10). Het geloof iswortel, basis, fundament van het Christelijk leven, deliefde is de kroon, het gebouw des Christelijken levens.In dc Christelijke gemeente heerscht ?Š?Šn Geest, enalles geschiedt er in den dienst van ?Š?Šnen Heer. Degemeente is een ethisch organisme, een mikrokosmos,waarin ieder individu medewerkt tot den bloei van hetgeheel, naar de mate der gaven en zedelijke krachten,hem geschonken. Ieder lid is een orgaan, ook eenmikrokosmos van zedelijke kracht op zichzelf Hetbelang van het geheel is dat van het deel, en devolmaking van den enkele strekt

tot volmaking vande gemeenschap. Ieder lid van het gemeente-organismeheeft een charisma, hetwelk hij ten dienste van h?Štorganisch geheel moet gebruiken. De belijdenis vanallen is: â€žHeer is Jezus" (I Cor. 12: 3). In Hem zijnallen ?Š?Šn, welke eenheid zich afspiegelt in dc Avond-maalsviering. De gemeente is het lichaam van Christusop aarde en als zoodanig ook een sociaal organisme



??? 122 (I Cor. 12, 14; 10: 17, 20, 21; 11: 20â€”34; Ef. 4: 16;Rom. 12: 3â€”8) Paulus spreekt van /cotvwvi\'a in twee??rlei zin: i) omdaardoor aan te duiden de gemeenschap, die alleChristenen hebben aan den Heiligen Geest en zijnegaven, het geestelijk goed dus, en 2) ter aanduidingvan het stoffelijk goed, voor zoover het voor liefdadigedoeleinden gebruikt wordt (I Cor. 12:4; Rom. 15: 26).Met het een zoowel als met het ander zijn de Christenenverplicht elkander onderling te dienen, zoodat er eenevrijwillige ruiling plaats grijpt. (II Cor. 8: 4, 10, 13â€”15;Rom. 12: 13; Gal. 6: 6; II Cor. g: 12). Deze wcder-keerige in dienst stelling zijner gaven heet â€ždienst",liefdedienst (II Cor. 8: 7 ydpt?; I Cor. 1:6,7 ydptajxa;II Cor. g: 5 suXciyia; vss. g, 11, 12, 13 dTrXoxr^? (vgl.Bousset, Die Rel. d. J. i. neutest. Z., S. 401), ota/ovta,XstToupYi\'a; Rom. 15: 25, 31 otaxovta, otax-ovsTv; I Cor.4: I u-TjpsTTjC, olxov??iiOQ-, Rom, 16: 1; Gal. 5: 13oouXsustv otd Tffi OL-^d-K\'qc,). Wat nu de xotvt??vta in materieelen zin betreft, Paulusacht het billijk, dat er eene onderlinge uitwisseling vangeestelijk en .stoffelijk goed plaats vindt. Wie onder-wazen wordt in het woord, deele Â?v T??daiv dyailor; mededengenen,

die hem onderwijst (Gal. 6: 6). Wie hetgeestelijke zaait, mag het stoffelijke (aapxtxd) maaien(I Cor. g: 11; vgl. II Cor. 11: 7; 12: 13). Het is eeneliefdeschuld, welke de eene (rijkere) gemeente aan deandere (armere) gemeente moet betalen, een XetioupYslv \') Het N. T. laat ons in het onzelcere, in hoeverre de iiefdemaaltijden (JudasV?. 12; I Cor. 11: 17 vv.) als betoon van Christelijke liefdadigheid kunnenaangemerkt worden. Vgl. RoGGE, a. a. O., S. 99; Van Le??UWEN, Bijb.Godgel. I, 1892, bl. 86â€”107; Herzog, Real-Encycl., aÂ? Auil. I, 48 ff.



??? 123 door het stoffelijke, waar zij zelve door middel van deandere gemeente de geestelijke goederen is deelachtiggeworden. (Kotvwvetv Rom. 15: 27; vgl. Hebr. 13: 16).Het bekende woord Gal. 6:2: â€žDraagt elkanderslasten, en vervult alzoo de wet van Christus", ziet inhet algemeen op de gezindheid der liefde, waarbij depractisch helpende liefde niet is buitengesloten (Rom.15: i, 2; I Cor. 13: 3; Gal. 5: 13; I Cor. g: 19 vv.).Van eenigen dwang evenwel mag geen sprake zijn(Filem. 8, 13, 17; II Cor. 8: 2 vv.). Doch ook in het stoffelijke alleen is er de â€žover-vloed" van de eene gemeente, om het â€žgebrek" van deandere aan te vullen, tot z????ver, dat er evenwicht,dat er gelijkheid (laoxTj?) komt (II Cor. 8: 13, 14). DeApostel licht deze gedachte toe met de herinneringaan het manna in de woestijn: â€žDie veel had verzameld,had niet over, en die weinig verzameld had, kwamniet te kort" (vs. 15; vgl. Exod. 16: 18). De allegorische schriftverklaring van den Apostel nudaargelaten, blijkt het, dat het hem om de la??r/]c; tcdoen is. De geestelijke xotvcovt\'a moet ook eene socialexotvwvta worden. Onwillekeurig denken wij aan dcxotvi??via der gemeente te Jeruzalem, volgens Hand.2 en 4, en het klinkt in

onze ooren zuiver â€žsocialistisch",wat Paulus hier viui de iodr/j? zegt, indien wij n. 1.vergeten, dat de Apostel uitgaat van de geestelijkezotviovt\'a, en daaruit, met het oog op oogenblikkelijkennood, eene consequentie trekt voor het sociale leven,welke, als maatschappelijk ideaal voor al de gemeenten,voor de ideale Christelijke liefde geen eisch, maareenvoudig een axioma is, alleen reeds als toepassing vanhet gebod der naastenliefde (Gal, 5:14; Rom. 13: 8â€”10),



??? 124 De Apostel veronderstelt bij de Corinthische gemeentede bereidwilligheid om te helpen tot taotTji; toe, maardeze is nog niet gebleken; daarom wekt hij haar op,om deze bereidwilligheid nu te toonen, door hen tewijzen op het voorbeeld der andere gemeenten, en,door een beroep te doen op de a-ouo\'^ en a-^aizq dergemeente jegens hem zelven (vss. 7 en 8) \'). Hoe hoog Paulus het beginsel der vrijheid en vrij-willigheid van de xoivtovta stelde, kan blijken uit zijnehouding tegenover de gemeenten, aan welke hij hetEvangelie heeft gebracht. Hij handhaaft zijn apostolischrecht (s^o\'jata), om van het Evangelie te leven, maarhij heeft, om aanstoot te mijden, geen gebruik daar-van gemaakt (H Thess. 3:9;! Cor. 9: 4â€”14); en,om de gemeente niet te â€žbezwaren", heeft hij lieverdag en nacht gezwoegd en gesloofd, om in zijn eigenonderhoud te kunnen voorzien (I Thess. 2: 9; II Thess.3 : 8); en heeft liever gebrek geleden (11 Cor. 11:8, 27;Filip. 4: 12), om alzoo een voorbeeld te geven aan hen,die zich, ten opzichte van de xotvt??vt\'a, ongeregeldgedroegen (II Thess. 3: 7, 9, 11; vgl. Hand. 18: 3;20: 34, 35.). Door dit zijn gedrag voelt de

Apostelzich zoo onafhankelijk, zoo zelfstandig, zoo vrij, zoosterk (I Cor. 9: 17 vv.; II Cor. 12: 9, 10; Filip. 4: 13).Datzelfde gevoel van onafhankelijkheid, innerlijke cnuitwendige vrijheid moge naar zijnen wenscH ook in degemeente heerschen. Voor den Apostel heeft alleen de volkomen vrijwilligedaad zedelijke waarde (Filem. 8, 14, 18). Daarom \') II. Holtzmann, H.-C. bcschouwi II Cor. 8: 13, 14 als het uitgangspuntvoor alle socialistische ideeSn in het Christendom.



??? 125 heeft hij voor zich zeiven ook niet van elke gemeenteliefdegaven willen aanvaarden (II Cor. 11: g; Filip.4: 10, 15, 16, 18). a. Liefdegaven. De Apostel, die voor zichzelven bijna geene behoeftenkende, die zoo volkomen belangeloos, door do liefdevan Christus gedrongen, het Evangelie verkondigde(I Cor. 9: 16), kon toch met den fijnsten tact bijnabedelen om liefdegaven voor anderen. (E. Lomhard,La collecte en faveur des Chr?Štiens de J?Šrusalem,Revue de Th?Šol. et de Philos., igo2, 2, p. 113â€”139;3, p. 262â€”281). Het is hem evenwel niet onver-.schillig, op wat wijze deze gegeven worden. Dat moetgeschieden in eenvoud, â€žin trouwe" (sv a-XoTr^Tt), vrij-willig, mild, zonder eenige zelfzuchtige bijbedoelingenen met een opgeruimd hart (II Cor. 8: 2, 3; g: 5,7,11, 13; Rom. 12: 8, g). Met warmte beveelt hij decollecte aan, en hoopt, dat zo overvloedig zal zijn(II Cor. 8: 7, 8; 9: 3, f>). liij het betoonen van liefdadigheid komt het uitslui-tend aan op de liefde, waarmede men geeft en nietop de grootte der gift. De gever heeft zich zelfs nietzoozeer te laten leiden door het gevoel van solidariteit,maar veel moer door zijn Christelijk

geweten. Als diteerst is verstaan, dan tracht de Apostel op echt mensch-kundige wijze en met do heilige overtuiging van iemand,die zich bewust is â€žden Geest Gods te hebben", zijngevoelen aannemelijk te maken (II Cor. 8 cn 9). Ziovoor den tekst en dc plaatsing dezer capita: Baljon,De tekst der brieven van Paulus aan de Rom., de Cor.



??? 1129 en de Gal. enz,, 1884, bl. 150â€”154, De ijver, waar-mede Paulus de collecte voor de Jeruzalemsehe gemeenteaanbeveelt, is een zich kwijten van de verplichting,die hij, ten overstaan van de â€žzuilen-apostelen" op zichheeft genomen (Gal, 2: 10). Hij wekt de Corinthi??rsop, om te geven naar verhouding van de winst, die zijin hun dagelijksch beroep hebben gemaakt (I C??r. 16: 2).Is de gave zonder liefde niets, zoo ziet hij toch in degrootte der gave het bewijs eener groote liefde (I Cor.13: 3; Filip. 4: 17, 18). Ook uit geestelijke over-wegingen spoort hij tot geven aan. Dat de â€žheiligen"of â€žde armen onder de heiligen" te Jeruzalem door decollecte â€žgediend" worden, is eigenlijk het minste. Hetmeeste is, dat er, door middel van de liefdegaven, eengeestelijke band tusschen de verschillende gemeentengelegd wordt. De Jeruzalemsehe Christenen zullen doordeze zichtbare bewijzen van geloof en liefde gedrongenworden, hen als medebroeders in hetzelfde geloof teerkennen. Zij zullen God daarvoor danken en daarinverheerlijken. Er zal belang.stelling in elkander, gees-telijke gemeenschap, gebed voor elkander,

gemeenschapdes gebeds. komen. Z???? is de stoffelijke /.otvwvta middeltot de geestelijke xotvwvi\'a tusschen ver van elkanderverwijderde gemeenten. Overal, waar Paulus van de collecte spreekt, ishet altijd ten dienste van de â€žheiligen in Jeruzalem enJudea" (I Cor. 16; H Cor, 8, g; Rom, 15: 25 vv. ; vgl,ook Hand, 11: 28; 12: 25; 18 en 20), Paulus wordt zelf er mede belast, de liefdegaven aanhet be.stemde adres te bezorgen. Met voorzichtigheidbehandelt hij deze geldzaken. Hij stelt zich zelf ondercontrole (I Cor, 16: 3; II Cor. 8: 16â€”21).



??? 127 Gelijk in de gemeente te Jeruzalem, zoo werdenspoedig ook in de andere gemeenten armverzorgersaangesteld (Rom. 12: 7; I Cor. 12: 28). Onder deapostolische vermaningen, aan de gemeente gericht,behoort ook de vermaning: xaF? ^pstat? ttovzotvtovsrv (Rom. 12: 13). Opwekkingen, om eene barmhartige gezindheid tetoonen en goed te doen, keeren telkens terug (I Thess.5: 14, 15; II Thess. 3: 13 (xaXoKOisiv); Gal. 6: g, 10(xaXbv TTOtsrv â€žmeest aan de huisgenooten des geloofs");II Cor. g: 8â€”10 (spyov ??tYa????v). Een Christen moetdrager zijn van alles goeds (Col. i : 10; I Thess. 5: 14;Filip. 4: 8). Het huisgezin van Stefanas wordt geroemd, omdathet zich â€žden heiligen ten dienst heeft gesteld" (I Cor.16: 15). De Apostel vermaant tot svousoilat a-Xdy/^^aoixtip|xou (Col. 3: 12), suo-XctYyvot te zijn (Ef. 4: 32),terwijl de Heidenen dvsXe\'/jjJLOVS? worden genoemd (Rom.i: 31). Daartegenover waarschuwt hij voor hebzucht(-Xsovs^ta), welke afgodendienst is, en gepaard gaatmet hoererij, diefstal, bedrog en zwelgerij (Col. 3: 5;Ef. 4: ly; 5: 3, 5; I Cor. 5: 11; 6: 10; I Thess. 4: 6;- 5; vgl. 11 Cor. 9: 5; Luc. 12: 15 (in

den pluralis);Mc. 7: 22). Dc Christenen moeten xh auxb Â?pp&vsFv, met eeneinnigheid des gemoeds, die deelneemt in de smart, enzich verblijdt in de blijdschap van den broeder. Menzoeke niet den omgang met aanzienlijken, maar daledeelnemend en hulpvaardig tot eenvoudige en behoeftigelevensverhoudingen in (Rom. 15: 3; 11 Cor. 13: 11;Filip. 2: 2; 4: 2; Rom. 12: 15, 16). Hoog schat dc Apostel den arbeid. Grondregel voor



??? 128 het sociale leven der g-emeente is: â€žWie niet werkt,zal ook niet eten" (II Thess. 3: 10). Lediggangers (inThessalonica: ge??xalteerde, nerveuze menschen) moetentot r??stigen arbeid gebracht worden, opdat zij niet opkosten van anderen leven; of anders moet men zichvan hen isoleeren. Ieder ete zijn eigen brood, zij zeif-.standig, en oefene zelf weldadigheid (I Thess. 4 : 11, 12 ;II Thess. 3: 12, 14; I Cor. 16: 2; Ef. 4: 28). Paulus wist zelf, wat werken is (II Cor. 7:2; Hand.20: 33), en heeft ook getoond, dat een Christen,zoo noodig, veel, ja alles moet kunnen ontberen, ookâ€žhonger" en â€ždorst" en â€žkoude" moet kunnen lijden(Rom. 8: 35, 39; II Cor. 11: 27; Filip. 4: 12, 13). b. Slaaf en Heer.. In de eerste eeuw onzer jaartelling heerschte er inhet Romeinsche Keizerrijk over het algemeen eenliberale, humane geest. Dc meer humane stroomingonder het Heidendom kwam do Christelijke stroomingtegemoet (Gal. 4:4; H. M. van Nks, De volheid destijds, 1889, De Adventstijd der wereld, 1893). Debehandeling der slaven was zachter geworden. Catoverwees hen naar de ossen op het stroo, PuNius zietin hen zijne â€ždienende vrienden"

(Uhlhorn, Gesch.d. L. i. d. a. K., S. 37)- Dat de I\\aulinischc gemeenten voor het meerendeeluit slaven en vrijgelatenen bestonden, is niet waar-schijnlijk. Begrijpelijk is het, dat er onder de Christenenin het â€žbimaris Corinthus" â€žniet vele wijzen naar hetvleesch, niet vele machtigen, nict vele aanzienlijken" -waren (I Cor. i: 26; Hand. r8: 8). Evenzoo uitge-drukt, zeggen wij : dit behoeft in de andere gemeenten.



??? 129 in het algemeen, niet het geval geweest te zijn (Hand.16: 14; 17: 4, 12, 34 en elders). In de brieven van Paulus wordt alleen in den briefaan Filemon duidelijk van eenen Christen-heer en Chris-ten-slaaf gesproken. Opmerkelijk is het, dat Paulusvoor â€žheer" altijd het woord x??pio? gebruikt (Ef. 6: 5â€”g\';Col. 3: 22â€”4: I ; daarentegen oso-otr^;: I Tim. 6: 1,2;Tit. 2: g; I Petr. 2: 18). Wij hebben geen grond, om ons den toestand van denslaaf in den tijd van Paulus als iets vreeselijks voorte stellen (Gal. 4: i en 2), en mogen daarom ook nietvooropstellen, dat het een eerste eisch der Christelijkeliefde moet geweest zijn, dat een heer zijnen slaaf devrijheid schonk. Volgens Paulus\' opvatting van de gemeente als orga-nisme (I Cor. 12) is het onderscheid tusschen heer enslaaf (innerlijk) reeds opgeheven. Wordt deze ide??ele,innerlijke gelijkheid nu ook in het sociale leven practischtoegepast, dan [â€” zouden wij in onzen tijd zeggen, isin dezen de â€žsociale quaestie" opgelost â€”] moet in dcChristelijke gemeente, levende tenn\'dden van het Heiden-dom, het instituut der slavernij vallen. Paulus wasechter een te practisch man,

dan dat hij zich tot eeneonrijpe, revolutionaire toepassing van het Christelijkbeginsel kon laten verleiden. Een slaaf, die Christengeworden is, moet volgens hem slaaf blijven. Iedermoet blijven in de roeping, waarin hij verkeerde, toenhij door God geroepen werd, â€žwant hij, die als .slaafin den Heer geroepen is, is vrij ten opzichte van denHeer, evenals hij, die als vrije geroepen is, ccn dienst-knecht is met het oog op Christu.s" (I Cor. 7: 20â€”24;vgl. Baljon, De tekst enz., bl. 56â€”O4). ; . - â–  -i^; a



??? 30 Heeren en slaven zijn broeders in Cbristus. Daarompast den slaven eene eerbiedige, conscientieuse gehoor-zaamheid in alles (xaxd Trdvxa). Hun dienen van deheeren moet zijn een dienst der vrijheid tegenoverChristus. Zij behooren niet slaafs te doen, wat hunbevolen wordt, zoodat de heer over hen tevreden is,maar zich z???? te gedragen, dat hun dienen van denheer xaxa aapxa, een dienst des Heeren is. Daaromhebben zij zich ook te wachten voor deze huichelarij,dat zij zich uit godsdienstige overwegingen wel zoudenschikken in hunnen lageren staat, doch intusschenzichzelven toch te goed zouden achten voor zulk eenendienst (Thoxia, Gesch, der chr. Sittenlehre S. 346), Als een kind in huis gedrage zich de .slaaf, en deheer beschouwe hem als eenen geliefden broeder(Filem. vs, 16)! Want ook de heerschappij van denheer is een dienst tegenover Christus. De heerenhebben hunne slaven ook consci??ntieus te behandelen,naar recht en billijkheid, op den voet van gelijkheiden van rechtvaardigheid. Want ook zij hebben eenenlieer in den hemel, en beiden, heer en .slaaf, zullen inhet gericht ontvangen naar hun doen (Ef 6:

5â€”g;Col. 3: 22â€”4: i). In de Pastoraalbrievcn en den eersten brief vanPetrus wordt de slaaf (oixixT,;) vermaand, zijnen heer(ocO-oxTjC), met alle achting voor zijn gezag, onder-geschikt tc zijn, hetzij deze mild en goedig zij, of luimigen lastig te bedienen. Indien dc slaven onschuldiglijfstraffen moeten ondergaan (xoXotcptCeoDat), dan hebben\'zij dat als genade bij God te beschouwen, en zij kunnenzich troosten met de gedachte aan het onschuldig lijden



??? UI van Christus, die Zijne rechtszaak ook in de hand vanden rechtvaardigen Rechter heeft gesteld (I Petr.2: 18â€”25; vgl. II Tim. 3: 12). Tot de heeren wordt hier geene vermaning gericht,wellicht omdat de desbetreffende heeren meest Heidenenwaren. In dit geval moet de Christen-slaaf juist dooreenen voorbeeldig trouwen dienst den naam van Goden de leer versieren, Is de heer een Christen, zoozorge de slaaf, dat hij eerbiedig den afstand in maat-schappelijke positie tusschen zich en zijnen heer in hetoog houde, en juist omdat zijn heer een geliefde broederis, des te trouwer zij in zijne plichtsbetrachting (I Tim.6: I , 2; Tit. 2: g). 2, Dk pastoraalllrncven. In de Pastoraalbrieven wordt op een practischChristendom de nadruk gelegd. De goede werkennemen eene voorname plaats in (I Tim, 2: 10; 6: 18;II Tim. 2: 21; 3: 17; Tit, i: 16; 2: 7, i.j; 3: i, 8, 14),Aan de liefdadigheid der rijken wordt eene zekereverdienstelijkheid toegekend ter verkrijging van heteeuwige leven (I Tim. 6: 19). Daartegenover wordtde geldgierigheid een wortel van alle (zedelijk) kwaadgenoemd (I Tim. 6: 10). De armenverzorging en ziekenverpleging in de

gemeenteworden aan mannelijke cn wellicht ook aan vrouwelijkeâ€ždiakonen" opgedragen, die hun ambt na eenen zekerenproeftijd aanvaarden (l Tim. 3: 11; 5: lo; vgl. Rom.16: I, 2; I Cor. 16: 15; I Tim, 3: 8â€”13). De arme, eenzame, godvreezende weduwe, welkegeene kinderen of kindskinderen heeft, die voor haar



??? 132 zorgen kunnen (wat voor dezen anders een Goddelijkeplicht zou zijn), moeten ge??erd worden, d. w. z. inwaarde gehouden en (geldelijk) ondersteund worden(I Tim. 5:8). . Oude weduwen boven de 60 jaar, die zich alsvrouwen en moeders, door hare gastvrijheid, liefdadig-heid en ijver tot alle schoon werk, eenen goeden naamhebben verworven, kunnen op de lijst der oudstengeplaatst worden, en moeten in dit haar eerambt degeestelijke leidsvrouwen der jonge vrouwen zijn. Z????hebben zij bezigheid, en ontvangen, zoo noodig, alsbelooning voor haar werk, haar onderhoud (I Tim.5: 9â€”16; Tit. 2: 3â€”5). De (leerende en regeerende) oudsten of opzienersder gemeente moeten gastvrij zijn, niet geldgierig,voorbeeldig in het doen van goede werken (I Tim.3: 2, 3; Tit. 1:8; Tit. 2: 7). Die w?¨l regeeren, zijndubbele eer waardig, d. w. z. meerdere hoogachting(honor) niet alleen, maar wellicht ook hooger hono-rarium (I Tim. 5: 16, 17, 18). Zij toch zijn alsdappere krijgsknechten, als trouwe akkerlieden in\'s Heeren dienst (II Tim. 2: 4â€”6). Zij moeten er zichechter voor wachten, hun heilig ambt te misbruikenals middel om rijk te worden. Juist bij

hen moet hetblijken, dat godzaligheid samengaat met vergenoegdheid.Voedsel en deksel te hebben, moet hun genoeg wezen.Z???? hebben zij vrijmoedigheid, de rijken tc vermanentot goeddoen, om rijk te worden in goede werken(1 Tim. 6: 5â€”11, 17â€”19). Hoofdsom van alle gebodenis liefde uit ccn rein hart, een goed geweten en eenongevein.sd geloof (E Tim. i : 5).



??? 133 3- De brief aan de Hebre??rs. In het practisch, paraenetisch deel van den briefaan de Hebre??rs (c. 13) vinden wij vermaningen totopscherping der liefde en der goede werken (10: 24). De liefde is hoofdzakelijk broederliefde. Zulk eenelevendige deelname in-, en hartelijk medelijden met hetlot der lijdende broeders (gevangenen, martelaars) moetde Christenen vervullen, dat zij het gevoel hebben,alsof zij ook zelf in lijden waren, of tenminste ookhetzelfde lot zouden kunnen ondergaan (13: iâ€”3;12: 1â€”3; 10: 33, 34). Door de broederliefde voelt de gemeente zich solidair,en ook omgekeerd: omdat Christus tot de gemeentebehoort (2: 11), en de gemeente het huis van Christus(3: 6) en het volk van God (4: g) is, moet er broeder-liefde heerschen (12: 15, l??). ^len zij gastvrij; niethebzuchtig of gierig, maar vergenoegd (13: 2, 5, 6)!Men vergete ook de weldadigheid en de mededeel-zaamheid niet (s?œT??Otta, xoivwvta)! Christenen brengentwee??rlei soort offers, n. 1. het (lof-)oflfer der lippend. i. het belijden van Gods naam, en daarnaast: het(dank-)offer der liefdadigheid, als eene betooning derliefde tot Gods naam, welken zij,

als kinderen Gods,in zich dragen (13: 15, 16; 6: 10, 11). Bij hetbrengen van dit laatste offer werkt de gedachte aanhet loon als zedelijk motief; want met het afstanddoen van het aardsche goed gaat het verkrijgenvan een beter en blijvend goed gepaard (10: 34, 35;11: 24â€”26). De broederliefde zij vrede met allen(12: 14), en de God des vredes zal hen volmaken inalle goed werk om Zijnen wil te doen (13: 20, 21).



??? 34 4- De brief van Jacobus. ]\\Ieer dan in eenigen anderen brief wordt in den briefvan Jacobus een nuchter, practisch, werkzaam Chris-tendom aanbevolen \'). In tegenstelling met het idealismedes geloofs van de Paulinische brieven wordt in denbrief van Jacobus een realistisch-wettisch standpuntingenomen. Niet in dogmatiek of theologie, niet in detheorie, maar in de praxis, vooral in het doen vanwerken der barmhartigheid bestaat de zuivere gods-dienst (i: 25, 27). Het Evangelie is de volmaaktewet der vrijheid, de vervulde Oud-Testamentische wet,deze in den zin der Bergrede uitgelegd, met dit ver-schil evenwel, dat in de Bergrede meer het innerlijkezijn, bij Jacobus het tiiterlijke doen als hoogste criteriumvan het zedelijk leven geldt. DaAr een toestand: â€žeengoede boom brengt goede vruchten voort", hier eeneaaneenschakeling van goede daden, en voortdurendgevaar, dat de voortgaande rij wordt verstoordNaastenliefde is bovenal het koninklijk gebod (2:8, 12).De ware wijsheid is vol van barmhartigheid en goedevruchten, \'welke vooral bestaan in het oefenen vanbarmhartigheid â€” liefdadigheid jegens weduwen enweezen,

hongerigen en naakten (3: 17; i: 27; 2: 15,16). Het geloof (aan God) kan niet zalig maken, hetdoen maakt zalig. Het geloof zonder werken is dood(2: 14â€”26). \') Over de zeer uiteenloopende tijdsbepalingen van den btief (van ^ 40 tot r40 n. Chr.) zie men Bai.jon, ??escli. B. N. V.. bl. 199 vv. Vgl. ook 1\'. A. Rikdkl,De zedcleer van den brief van J.acobus vergeleken met do zedeleer van Jezus, 1875. \') Vgl. het woord vi^oj, in de 2Â? eeuw gebruikelijk, ter .aanduiding van dennorm van het zedelijke leven, B.arn. II; Herm. Sim. V, 13; VIII; Ign. adM.-ign. II.



??? 135 De betooning der liefde (deze opgevat in den zin vangehoorzaamheid, Dt. 5: 10) bestaat, behalve in hethelpen door de daad, ook in het bijstaan met raad enin de voorbede (2: 15, 16; i: 27; 5: 15â€”20). Gewaarschuwd wordt vooral tegen Trpoaco-oXYjfJicf^ta, hetaanzien van den persoon (2: i vv.). Hiermede hangensamen de klaarblijkelijke waardeering van de armoedeen de minachting van den rijkdom. De rijken (han-delsmannen) â€” dit is de grief tegen hen â€” zijn over-moedig geworden (4: 13). De rijken der wereld vervolgende Christenen (2 : 6, 7), en de rijken in de gemeentevoeren ook eenen hoogen staat, leiden een wereldschleven, doen intusschen hunne arbeiders te kort, entrekken zich het lot der armen niet aan (2: 2, 3, g;5: Iâ€”6). De armen nochtans zijn door God uitver-koren , om rijk in het geloof en erfgenamen desKoninkrijks te zijn. Hierover mogen zij zich verblijden.Zij staan niet bloot aan de verleiding des rijkdoms, enkunnen daarom des te beter de volmaakte wet dervrijheid volbrengen. Naar deze wet zal een iedergeoordeeld worden door den Rechter, die voor dedeur staat. Dit zij hun tot troost (2: 5, 11,

12, 13;5: 7â€”10). Niettegenstaande de strengheid van hettoekomende gericht, zal toch alleen de barmhartigheid(bewezen aan de arme broeders, zusters cn naasten,d. w. z. dc mede-Christenen) daarin zeker kunnen bestaan.Zij waarborgt de zaligheid. Hierin is de eudaemonistischestimulans gegeven tot het doen van goede werken(4: 4, 12; 2: 13).



??? 136 5- De petrinische Brieven. In de Petrinische brieven wordt (gelijk in den briefvan Jacobus) zeer sterk op de c^iXaocXcpt\'a de nadrukgelegd (I, i: 22; 2: 17; 3:8; II, 1:7). Ook hierworden de Christelijke deugden binnen de grenzen dergemeente beoefend. Uit de betooning van liefdadigheidin de gemeente moet de buitenwereld eenen indrukkrijgen van het geloof der Christenen (1, 2: 12; 3 : 8).Van buiten af komt de gemeente allerlei ellende enlijden toe (1,3: g). In de gemeente moet de een denander in ootmoed en dienende liefde steunen (I, 4: 11;5: 5) Men bedekke in liefde de overtredingen vanden dwalenden broeder (I, 4: 8; vgl. Jac. 5: 20; Spr.10: 12)! INIen zij herbergzaam zonder morren , I, 4: 9)! 6. De brief van Judas. In de geschriften des N. T. is behalve in I Cor. ookin den brief van Judas duidelijk sprake van de zgn.agapen, liefdemaaltijden (vs. 12). Of deze echter ookuit het oogpunt van liefdadigheid van bijzonder belangwaren, laat zich niet met zekerheid bepalen. Overigens vermaant de schrijver in zijne strafrede,jegens sommigen van de psychische menschen barm-hartig tc zijn (vss. ig, 22). Over degenen, die door deverleiding

der dwaalleeraars aan het twijfelen geraaktzijn aan het object van hun geloof, moet men zichontfermen. 7. De Johanne??sche Brieven. De Johanne??sche brieven stellen evenals het Evangelievan Johannes de van God ervarene liefde in het aller-



??? 137 nauwste verband met de jegens den broeder te betoo-nen liefde. Liefde tot God blijkt uit de vervullingvan Gods gebod; en dit is Gods gebod: zijnen broederlief te hebben. Deze broederliefde is zedelijke plicht (ocpsi\'Xsiv, I,3: 16), en wordt hoofdzakelijk in practischen zin bedoeld.Zij is hulpvaardig, bepaalt zich niet slechts tot vrien-delijke woorden, ma^ir betoont zich vooral in helpendedaden. Zij maakt de belangen des broeders tot de hare,en is desnoods ook bereid, het eigen leven voor denbroeder op te offeren (I, 3: 10â€”18; 2: 9â€”11). De Christelijke gemeente, d. i. de gemeenschap vande kinderen Gods, wordt ide??el gedacht, doch hetuitwendige kenmerk van het kindschap Gods is de broe-derliefde, gelijk omgekeerd broederhaat als het kenmerkvan het kindschap des duivels moet worden aangemerkt.Het leven van den Christen moet dan alzoo afschadu-wing zijn van het leven Gods (I, 4: 7â€”5: 3; vgl.Mt. 5: 44 vv.; 18: 23â€”35). De geest der liefde is het, die de gemeente van denxoaixo; onderscheidt. Voorzoover de wereld door hetzinnelijk-zelfzuchtig beginsel beheerscht wordt, staatzij dan ook beslist vijandig

tegenover de Christelijkegemeente (dXaC\'jvsfa xou pfou, I, 2: 16). Toch is hetop zich zelf niet verkeerd, het goed der wereld(?Ÿto; Tou xrj0|Ji0u) te hebben, indien men het slechtsgebruikt, om den noodlijdenden broeder daarmede tedienen (1, 3: 17 vv.). Ook in II Johannes wekt de schrijver tot onderlingeliefde op (vss. 5, 6, 9). In 111 Johannes wordt in het bijzonder heritmerd aanden plicht der gastvrijheid jegens rondtrekkende broeders



??? 138 en. apostelen. Gajus wordt geroemd om zijne gast-vrijheid jegens vreemdelingen , hoewel het zijn plicht is,gastvrij te zijn (vss. 5, 8; vgl..Filem. vss. 21, 22). DE OPENBARING VAN JOHANNES. In de Apocalypse wordt het Christelijk leven naarden maatstaf der werken (spya) beoordeeld (2:2,5,19, 23, 26; 3: 1,2, 8, 15; 14: 13; 18: 16; 20: 12, 13;22: 12). Het begrip spya omvat zoowel de zedelijke gezindheid,als de zedelijke daad (2:4, 5). Zonder de innigheiddes gemoeds zijn de werken dood (3: i, 15). Behalve 5 1 UTOfxov^ , xcIto? e. a. behoort tot de werken ook de otaxovta (2: 2, 19). In hoofdzaak zijn de werken werken des geloofsals: trouw, geduld, martelaarschap, ijveren tegendwaalleer, kuischheid en dergelijke, doch tegelijk ooktverken der .liefde. Men arbeidt cn tobt zich af indeze werken (2: 2â€”6), De werken zijn een last(pdpo? 2: 24). Het zijn de geboden Gods. Wie zedoet, heeft het geloof (of de trouw; het verbum-lo-e??ctv komt in de Apoc. niet voor), het woordGods, de getuigenis van Christus (i: 9; 6: 9; 12: 17;14: 12; 19: 10; 20: 4; 22: 9, 14). De werken zijn de zedelijk goede werken (otxatÂ?)-[xaxa, 19: 8, vgl. 15: 4) der

heiligen. Zij volgen henin den dood (14: 13; vgl. I ??im. 5: 24; IV Ezra 7: 35opus = nV^^S ^ werk, loon, vgl. Ps. 109: 20 ep^ov).



??? 139 Het Christelijk leven bloeit ook hier binnen degemeente. De enkele ziel leeft in gemeenschap metChristus (3: 20). De ideale gemeente ontstaat binnenhet terrein der zichtbare gemeente, doch zonder datvan een kindschap Gods, als een reeds verkregenheilsgoed, sprake is.



??? IV. Andere Oud-Christelijke Geschriften. Van de talrijke geschriften, welke de Oud-ChristelijkeLetterkunde verder bevat, verdient een drietal in hetbijzonder hier onze belangstelling. Dat zijn: de Brief van Barnabas (Â? loo n. Chr.), dePastor van Hernias (Â? 98â€”150 n. Chr.) en de Didache(Â? 131 â€”165 n. Chr.). De Brief van Barnabas beschouwt het Christendomals eene nieuwe wet (2: 6). De opwekking totmilddadigheid is zeer dringend. Daarbij wordt geenonderscheid gemaakt tusschen Christen en niet-Christen.Aan een ieder, die vraagt, moet gegeven worden,volgens het gebod in Luc. 6: 30 (19: 6, vgl. Justin.Apol. I, 14: â€žWij deelen met allen", ot r/ovcs; xoT;Xct~o(jtÂ?vot? Tcaatv iTrixotjpo??jjtsv). In alle dingen moetmen gemeenschap hebben, cn men mag tot den naasteniet zeggen: â€ždit behoort mij". â€žWant wanneer gij inde -onvergankelijke dingen (sv ko ci(Cpi)dpT<|)) gemeen-schap hebt (xoivwvot ?¨axc), hoeveel tc meer in de ver-gankelijke" (sv toF; cpilapToF;, 19:8; vgl. Hand. 4: 32;Sir. 4: 5 ; H^rm. Sim. V; Tertull. Apolog. 39: â€žWij



??? 141 Christenen hebben alles gemeen, behalve de vrouwen").]Men moet niet, als er wat te krijgen is, de handenophouden, om, als het op geven aankomt, ze terug tetrekken (19: g). Men aarzele niet om te geven, en gevoele geen spijtals men gegeven heeft, maar bedenke, wie de goedevergelder des loons zal zijn (19: 11; vgl. Did. 4:7;I Clem. 2: 7). Liefdadigheid delgt de zonden: â€žWerkmet uwe handen tot een losgeld voor uwe zonden"(19: 10; vgl. Did. 4: 6; II Clem. 16: 4; Polyc. 10, 2). Den slaven gebiedt Barnabas, met eerbied en ontzaghunnen heeren gehoorzaam te zijn ((??; xu-o) DsotJ,19: 7; vgl. Did. 4: 11). In den Pastor van Hcrmas zijn de werkheiligheid ende leer der overtollige goede werken aan het woord. In de gelijkenis van den olm en den wijnstok is hetde arme, die bidt, terwijl de rijke geeft. Zoo wordenbeiden zalig door elkander te helpen (Sim. 2). De Pastor raadt aan, het door vasten bespaarde voorliefdadigheid aan armen, weduwen en weezen tebesteden, opdat alzoo het vasten een Gode aangenaamoffer worde (Sim. 5:3; 2:5). Liefdadigheid brengtzegen aan. Het Christendom is ook volgens den Pastor

ecncnieuwe wet (Sim. 5, 13; 6: 3, vgl. Barn. 2:6), endus moet men de zaligheid verdienen. Het gebod desHeeren van Luc. 6: 30 wordt ook hier letterlijk verstaan.God wil, dat men van zijne gave (8(t)pYj(ia) aan allengeven zal. Wie alzoo, eenvoudig God dient (otaxovwv),zal leven. Zij, die ontvangen, zullen God rekenschapgeven, waarom zij ontvingen en waartoe. Want wie



??? 142 gaven aanneemt uit wezenlijken nood, die zal nietgeoordeeld w^orden, maar wie als een huichelaarontvangt, zal daarvoor boeten. De gever evenwel zalonschuldig zijn. Daarom behoeft men ook niet teonderzoeken, aan wie men geeft (Mand. II, 4â€”6;vgl. Did. 1:5; 4: 5â€”8; Clem. Alex., Quis divessalvus? c. 13). De leer der opera supererogationis is zeer duidelijkSim. V, 3, 3: sdv oi -t d^aObv -otr^a??]? s/.-b;svtoX"^? to?? Osoy, osauToJ Tzzpi-rjirp-fj o??^av -sptaaoxspav. Bij den Pastor gaat armoede boven rijkdom, en welmet het oog op de verleiding des rijkdoms en met\'t oog op de parousie (Vis. III, 2 en 6; Sim. I). Derijken zijn gelijk ronde steenen, die eerst behouwenmoeten worden, om in den bouw der kerk te passen,d. w. z. de rijkdom moet hun afgenomen worden inz????verre, dat deze geen gevaar meer oplevert voor ver-zoekingen, voor welke zij anders zouden bezwijken. Dc Didachc (A. Harnack , Die Lehre der zw??lfApostel, in: Tcxtc 11. Uniersuchungeii, TT\'" Band,1886, Heft I u. 2) heeft ook het bekende woord uitMt. 7 : 12 en Luc. 6:31, maar in negatieven zin (1: 2). I: 3 herinnert ons aan Luc. 6: 27, 28, 32, 35; Mt.5: 44, 46,

waarop dan volgt: â€žVast voor uwe vervolgers.â€žGij zult liefhebben, die u haten, en gij zult gccnenâ€žvijand hebben" (vgl. Herm. Sim. V, 3. 7, 8; Justin.Apol. I, 15). Het gebod Luc. 6: 30 wordt aldus ge??xpliceerd:â€žwant de Vader wil, dat aan allen gegeven wordeâ€žvan de genadegaven, die een ieder ontvangen heeft.â€žZalig hij, die geeft volgens het gebod, hij is immers



??? 143 â€žzonder schuld; wee echter dien, die neemt" enz. (I: 5;IV: 5â€”8, vgl. Herm. Mand. II: 4â€”6). Eigenaardig isde vermaning in I: 6: â€žUwe aalmoes zweete in uweâ€žhanden, totdat gij weet, aan wien gij geeft" (vgl Sir.12: I vv.). IV: 5 komt overeen met Barn. 19: 9 en 10;IV: 7, 8 met Barn. 19: 8 en 11. De Didache vermaanttot lankmoedigheid, barmhartigheid en goedheid, â€ženbeef voor de woorden, die gij gehoord hebt" (III: 8,vgl. Jez. 56: 2; Col. 3: 12; I Thess. 5: 14, 15; Herm.Jkland. V). Aangaande de slaven heeft de Didache dezelfde ver-maning als Barn. 19: 7. De slaven moeten Â?v ata\'/uvY]zal cp??pfi) hunnen heeren t??; tuk(o Dsou gehoorzaam zijn(IV: 11). Dc heeren moeten hunne slaven of .slavinnen,â€ždie op dcnzclfdcn God hopen", niet in bitterheid bevelen(IV: 10; vgl. Ef. 6: 5â€”8; Col. 3: 22).â€? Tot den â€žweg des doods" behoort ook onbarmhartig-heid jegens armen, het afwijzen van behoeftigcn, hetverdrukken van ellendigen (i)Xip??(XÂ?V0[), het helpenvan de rijken en onrechtvaardigheid in de rechtspraaktegenover armen. Eigenaardig is voorts de wijze, waarop de Didachehandelt over de gastvrijheid.

Rondtrekkende apo.stelenen profeten moeten gastvrij opgenomen worden gelijkde Heer. Zij mogen ?Š?Šn of livcc dagen blijven. Blijvenzij echter dn\'c dagen, dan zijn het valschc profeten(XI: 4â€”0). Alle reizende broeders, die in den naamdes Heeren komen, moeten ontvangen en zooveel moge-lijk geholpen worden. Zoo noodig, mogen dezen iwccof dn\'c dagen blijven (XII: i, 2). De eerstelingen zijn voor de profeten (â€žwant zij zijnuwe hoogepricster.s"), of, indien er geen profeet is,



??? 144 voor de armen (XIII: 3; alle Christenen moeten deeerstelingen opbrengen; vgl. Dt. 18: 3, 4; Num. 18;Ezech. 44: 30; Neb. 10: 35â€”37). Naast de gebeden worden de aalmoezen genoemd(XV: 4). Vgl. bl. 77 vv.



??? BESLUIT. Wanneer wij spreken van barmhartigheid, denkenwij als vanzelf aan de Christelijke barmhartigheid. Wijkunnen ons haar bijna niet anders voorstellen dan alseene uiting, of den inhoud zeiven der Christelijkeliefde, welke eene dienende liefde wil zijn. Ook op elkgebied, waarop zich, sinds het ontstaan van het Chris-tendom , de geest der echte humaniteit in de Chris-telijke landen werkzaam heeft betoond, zijn wij geneigddeze werking te beschouwen als de vrucht van hetEvangelie. Dit heeft niet nagelaten als een zuurdeesemin de wereld tc werken, cn hetzij zij cr zich van bewustwaren of niet, de gekerstende volken hebben den invloedvan het Christelijk geloof ondergaan. Het is daaromdan ook natuurlijk, dat bij de beoordeeling van hetwerk der barmhartigheid do Christelijke liefde alsmaatstaf wordt aangelegd. Dezen maatstaf heeft Jezusons in handen gegeven in dat bekende woord uitJoh. 13: 34, 35: Een nicni?? gebod geef Ik dat gijelkander lic?Ÿicbt., gelijk Ik u liefgehad heb, dat ook gijelkander lief hebt. Hieraan zullen allen erkennen, datgij mijne leerlingen zijt, waanneer gij liefde hebt onder elkander. Op dit

â€žgelijk" = xa})(??; = â€žovereenkomstig 10



??? 146 het feit, dat" komt het hier aan, daar het den gronden het beginsel der liefde aangeeft (vgl. Baljon , Comm.Ev. v. Joh., bl. 240). Daarom hebben wij dan ook inhet voorafgaande telkens zooveel mogelijk naar demotieven en beginselen verwezen, waaruit, naar \'t onstoescheen, de vermaningen tot barmhartigheid of dedaden zelve voortkwamen. Wij hebben opgemerkt,dat â€” afgezien nu van natuurlijke barmhartigheid â€”het Oude en het Nieuwe Testament ons verschillendemotieven voor de betooning van barmhartigheid doenzien, doch in den grond der zaak slechts van ?Š?Šn,n. 1. het religieuze motief, willen weten. Bij den voortgang der Godsopenbaring in de ongeveerduizend jaren van Israels geschiedenis, waarover deSchriften des O. cn N. Testaments tot ons spreken,nam ook het beginsel der barmhartigheid in diepte enomvang toe, natuurlijk steeds in samenhang met dcveranderde tijdsomstandigheden. Eerst was de familie,daarna de stam en eindelijk het volk de kring, waar-binnen er plaats was voor betooning van barmhartigheid,totdat door^ Christus het begrip â€žnaaste" als algemeen-menschelijk werd gesteld. In ouden tijd

werd het afwijken van de gewoonteals nSsj, dvvaa-sheid, schandstuk gequalificeerd. Dezede, d. i. het behoorlijke, dat, wat gedaan\'behoort teworden, was wet voor het dagelijkschc onderlinge ver-keer, zonder twijfel door den godsdienst gesanctioneerd.Vervolgens kwamen uitgebreidere wetgeving en profetie,beide gegrond in den geopenbaarden wil van Jahwe.Veelal zijn de daarin vervatte vermaningen en gebodenin negatieven vorm vervat. Positief wordt Isra??l steedsvermaand, gerechtigheid en heiligheid voor Jahwe te



??? 147 zoeken. Vandaar dat wij zoo weinig de bepaalde, posi-tieve vermaning tot barmhartigheid vinden, omdat n. 1.deze steeds het noodzakelijke uitvloeisel moet zijn vande eerste. In de v????r-exilische wetgeving en profetie is vooralde dankbare wederliefde tot Jahwe, die Isra??l uit allevolken heeft verkoren, het grondmotief tot de gehoor-zaamheid aan Zijne geboden. Van lsrael wordt gevraagd,dat het vrijwillig en van harte zal staan in het liefde-verbond, dat Jahwe heeft gesteld. De gerechtigheidvoor Jahwe, welke Isra??l alzoo door gehoorzaamheidmoet zoeken, is in den grond dezelfde als de gerech-tigheid van het Koninkrijk Gods. De jNIessiaanscheverwachting van het Godsrijk, met Isra??l als middelpunt,sluit aan bij de Nieuw-Te.stamentische verkondiging:â€žHet Koninkrijk Gods is nabij gekomen". In denprofetischen tijd wordt op de voorbereiding het ooggericht, op al datgene, wat er geschieden moet, omde komst van het Godsrijk binnen Israel mogelijk temaken. Het volk moet eene gemeenschap worden, waaringerechtigheid, goedheid, trouw en liefde heerschen. Alseerste voorwaarde voor de komst van het heil

moetIsra??l op sociaal gebied aan Jahwe\'s eisch beantwoorden.Daarom waarschuwen Wet en Profeten telkens tegenwillekeur tegenover maatschappelijk zwakkeren als:weduwen, weezen, armen, vreemdelingen; tegen geweld,onrecht, bedrog, hebzucht, wreedheid, weelde, kneve-larij en dergelijke, cn vragen naar menschelijkheid,pi??teit, zedelijkheid, goedheid, billijkheid, ootmoed,bovenal naar recht, sociale rechtvaardigheid, liefde entrouw. Wij moeten hierbij niet vergeten, aan al die factoren



??? 148 te denken, welke bij een landbouwend volk, gelijkIsrael in hoofdzaak altijd geweest is, het groot-grondbezitin de hand konden werken en hebben gewerkt, en tevensaan al de gevolgen , die hieruit plegen voort te vloeien,vooral in eene Oostersche maatschappij. Aan de ?Š?Šnezijde: opeenhooping van rijkdom, gepaard met weelde,verkwisting, despotisme, en ter andere zijde: steedsuitgebreider verarming. Dit alles nu Avas niet naarden wil van Jahwe, die eigenlijk de eenige ?Šigenaarvan het land is, en die wil, dat ieder zitten zal onderzijnen wijnstok en onder zijnen vijgeboom. Geen wonder,dat in het O. T. daarom de arbeid zoo hoog wordtgesteld, en tegelijk daarmede de eigendom cn daarbijde weldadigheid (vgl. Paulus in: I Thess. 4: 11;II Thess. 3: 10; Ef. 4: 28). Jahwe is Heer over alles,en Hij geeft het, aan wien Hij wil. Daaruit volgt danook, dat ieder godsdienstig-zedelijk verplicht is, instede van zijnen naaste te onderdrukken, hem van zijngoed te dienen. Dit beginsel der zedelijke vrijheid tot het oefenenvan barmhartigheid, uit dankbare liefde tot Jahwegeboren, waarbij evenwel de gedachte aan loon en.straf nooit ontbrak, en immers

ook niet behoefde teontbreken, werd in den na-exilischen tijd gebondenaan de Wet en leed daardoor groote schade, ja traddaardoor op bedenkelijke wijze terug. Het werd nujuist omgekeerd: de gedachte aan loon en straf werdhoofdmotief, en de innerlijke gezindheid der vrijheid tothet goede werd teruggedrongen door de heilige vormenen ordinanti??n en de leer der vergelding. Reglcmen-teering der liefdadigheid is voor haar de dood, al isorganisatie soms een eisch des tijds. Het Joodsche



??? 149 Pharize??sme levert daarvan onverkwikkelijke voor-beelden. In de Apocryphen van het O. T. loopen de lijnenvan loon en verdienste steeds sterker door, totdatChristus kwam om die uit te wisschen en het beginselder zedelijke vrijheid in eere te herstellen. Evenwel ook in de Schriften des N. T. treedt degedachte aan loon en verdienste als motief nog weernaar voren. In andere Oud-Christelijke geschriften en bij de Kerk-vaders geschiedt dit niet zelden z???? sterk, dat het onder-scheid tusschen Christelijke en Joodsche (Pharizeesche)werkheiligheid soms ver is te zoeken. De geschiedenisder Christelijke Kerk geeft hiervan meer te aanschouwen. Het is, dunkt ons, altijd gevaarlijk het O. T. tegen-over het N. T. te stellen, als ^ou het Nieuwe iets geheelanders geven dan het Oude. Veeleer verdient het aan-beveling, ciltijd in het oog tc houden, dat het N. T.ons geeft de â€žvervulling" van â€žWet en Profeten", d. i.do ontwikkeling van de in het O. T. gelegde kiem.Daarom is het dan ook verkeerd, ecne tegenstellingte ontdekken tu.s.schen do bctooning van barmhartigheidvolgens het O. T. en die volgens het N. T., en te

zeggen,dat de eerste nog nationaal cn wettisch beperkt is, terwijlde laatste universeel is en vrij. Zoo toch negeert mento veel dc beginselen, welke er in de profetischeprediking van het O. T. liggen, en let men alleen opwat er tengevolge van de heerschappij der Wet sindsEzra, van de gerechtigheid, met de barmhartigheidincluis, geworden is, hoe zij uitgeloopen is op aalmoezengeven; cn ten tweede houdt men dan niet genoeg



??? 50 rekening met het feit, dat de Schriften des N. T. eenbetrekkelijk kort tijdvak omsluiten, en ook slechts hetbeginsel der Christelijke liefde op den voorgrond stellen.Het ideaal der Christelijke barmhartigheid toch is alleenin Christus te aanschouwen gegeven. Daarenboven,eene zekere gebondenheid kan in de practijk der barm-hartigheid noode worden gemist. Paulus, de bekeerdePharize??r, aarzelt dan ook niet, de leden der Christelijkegemeente aan te manen, op eiken eersten dag derweek een zeker gedeelte van hunne gemaakte winstaf te zonderen voor de collecte. Is dat dan weer eenewettische regeling voor het oefenen van barmhartigheid ?Of wanneer hij (Gal. 6: lo) zegt: â€žLaat ons goed doenaan allen, maar meest aan de huisgenooten des geloofs!"is dat dan weer in de plaats van het nationale eenkerkelijk particularisme? Voorzeker, het een en hetander kan bij verkeerde toepassing daartoe leiden, enheeft ook daartoe geleid, maar dit doet aan het Chris-telijk beginsel der barmhartigheid niet te kort. Welnuevenzoo was b. v. het beginsel: â€žIk wil barmhartigheiden niet offerande" (Hoz. 6: 6) als motief voor dc prac-tijk der

barmhartigheid in het O. T. wel aanwezig, alheeft het Jodendom dat niet verstaan. En wat het univer-salisme betreft, in den tijd van Israels grootste profetenwas zeker de â€žvolheid des tijds" nog niet aangebroken. Bij Jezus vinden wij, wat wij zouden kunnen noemen:het universalisme van de daad, zonder hetwelk Hijgeen Zaligmaker der wereld had kunnen worden. Hijleefde, gelijk Hij leerde. Bij Hem is alles realiteit.Wanneer eene Kananeesche vrouw Jezus\' hulp inroeptvoor hare dochter, dan laat het zich niet denken, datHij het geloof dezer vrouw zou hebben beschaamd, al



??? 151 getuigt Jezus ook zelf, dat Zijne zending uitsluitendIsrael betreft (Mt. 15: 21â€”28; Mc. 7: 24â€”30; vgl.Mt. 9: 36; 10: 6). In Jezus is Gods pliilanthropie,barmhartigheid, liefde, genade vleesch geworden. WieHem heeft gezien, heeft den Vader gezien (Joh. 1:14;Tit. 2: 1113:4 cptXav??pcoTri\'a; I Tim. 2:4; Joh. 14: 9).Het is hetzelfde, of Jezus zich beroept op Zijnen Vader,die Zijne zon laat schijnen over boozen en goeden, danof Hij zich zeiven aan Zijne discipelen tot een voorbeeldstelt. Dit staat vast: in het Koninkrijk der hemelenkomt het, bij den eisch der barmhartigheid, aan opde realizeering der innerlijke gezindheid. Jezus verlangtniet een â€žHeere! Heere!" zeggen, maar het doen vanden wil des Vaders, die in de hemelen is. In degelijkenis van den Barmhartigcn Samaritaan teekentJezus den bekrompen en hatelijken Jpod, en hoe deverachte Samaritaan het gebod der naastenliefde ver-vult, en aan zijnen vijand barmhartigheid bewijst (Luc.10: 30 vv.). De zaak van de overspelige vrouw (Joh.8: I vv.) vat Jezus niet, gelijk de Pharize??rs en Schrift-geleerden , juridisch, maar ethisch op. Wie van henzich zedelijk rein gevoelt,

werpe den eersten steen ophaar! En als zij dan allen zijn uitgegaan, en, naar hetwoord van Augustinus â€žrclicta sunt duo, misera etmisericordia", dan zegt Jezus tot de vrouw: â€žGa heen,en zondig niet meer", terwijl Hij de juridische zijde derzaak aan den rechter overlaat. Den boetvaardigcnroover, die zijne verdiende straf ondergaat, belooftJezus aan het kruis nog het Paradijs (Luc. 23; 39 vv.).Bij het laatste gericht zal daarom gevraagd worden,of men barmhartigheid heeft bewezen. Het zijn derechtvaardigen, die dat zullen gedaan hebben (Mt.



??? 152 25: vv.). Om Gods wil, om Christus\' wil moetbarmhartigheid bewezen worden. Gelijk Jezus altijddes Vaders wil deed als Gods geliefde Zoon, zooook ligt voor Zijne volgelingen in de persoonlijkervarene vaderliefde Gods het eenige en volmaaktemotief om barmhartig te zijn. Zoo kon Paulus bij deaanbeveling der collecte wijzen op de genade vanChristus, die om onzentwil arm werd, daar Hij rijkwas, opdat wij door Zijne armoede rijk zouden worden(II Cor. 8: g). Dit religieuze motief van het N. ??.heeft zooveel dieper en hooger beteekenis gekregendan het O. ??.ische â€žom Zijns naams wil", als de open-baring Gods in Zijnen Zoon meer is dan Zijn sprekendoor de profeten (Hebr. i: i). M. a. w.: zooveel meerals het is, in de kinderlijke betrekking tot God te staandoor middel van Zijnen Zoon (I Joh. 3: i; Rom.8: 15â€”17) dan â€žGods knecht" tc zijn, z????veel dieperebeteekenis heeft de Christelijke barmhartigheid, welkein den geest der Christelijke liefde, in den Geest vanChristus geschiedt, boven die, welke onder het OudeVerbond bewezen werd. Dc Christen houdt op hetkruis van Christus, als maatstaf, steeds zijn oog gericht(Joh. 15: 13;

I Joh. 3: 16), wanneer hij zich opmaakt,om te handelen naar het gebod: IVcest bannhartig,gelijk (za{)(???) nio Vader barmhartig is (Luc. 6: 36).



??? INGEN ST



???



??? STELLINGEN. I. Het au siTtai; van j\\It. 26: 25 is geen rabbijnselieuitdrukking voor het bevestigend iintwoord: â€žja". H. Tn het evangehe van Lucas wordt de universaHstischeliefde op den voorgrond geplaatst. l??. De oidxovoi van het N. T. waren in de eerste plaatshelpers van de presbyters, in de tweede plaats arm-verzorgers. IV. Do â€žzeven mannen" van Hand. 6 waren geenâ€ždiakenen".



??? 156 V. In het N, T. komt niet de naam, wel het ambt ofberoep van diakones voor. VI. De /.eipdjJLSVo; van Hand. i8: i8 is Paulus. VII. De oorsprong van het kwaad is onverklaarbaar. VIII. Het Christelijk geloof is in hoofdzaak eene zaak vanhet gemoed. IX. De uitdrukking: â€žmenschwaardig bestaan" is eenrelatief begrip. X. Alleen handenarbeid â€žarbeid" te noemen, is onjuist. XI. In de profetische prediking van het O. T. staat dcsociale rechtvaardigheid op den voorgrond.



??? 157XII. Een socialist zou zich met meer schijn van recht opden socialen inhoud van het O. T. dan op dien vanhet N. T. kunnen beroepen. XIII. In het O. T. is zoo goed als geen sprake van bedelarijen landlooperij. XIV. De werking van den ban (Din) in Israel kan menzich het be.st als taboe-werking voorstellen. XV. In Richt. 7: 13 leze men met Prof. Houtsma (Z. f. d.alttost. W., XXII, 1902, S. 329 ff.): Dn^Pb\' Dinbzoodat â€žeen geroost gerstebrood" (Stat. Vert.) wordt:een suizende, snorrende rukwind, gepaard met donder-of regenbui. XVI. Bij de verklaring van do Heilige Schrift moet menhet nauw verband tusschen â€žgoddelijke" openbaring enâ€žnatuurlijke" evolutie in het oog houden.



??? 158 â–  XVII. De kinderdoop wordt gerechtvaardigd door de sym-bolische beteekenis van den Doop. XVIII. WiCLiF is geen voorlooper der Hervorming. XIX. Hoewel het huwelijk een sacrament is in de Roomsch-katholieke kerk, stelt zij het toch niet hoog. XX. De afzetting van Hendrik de Cock als predikant te??lrum was onwettig. XXI. De bekeering van Con.stantijn den (troote is voort-gekomen uit politieke overwegingen.



??? â– i ^ ,-t!< â€? j . i - â€? â–  â– 



??? â– --â– â–  -ni\' - : \' â– . â–  -.^i\'^\'vLw-; â–  â– â– -.te â–  ..fv \' â–  : \' : â– â– \' \' ,\'??\'.\' \' \' : " â–  â–  \'v ?Žo\'.fe??\'?Ž??Sj^.\'\'" ...â– fv.-\'



??? V\'i\' . â– Ac\' i ^ > r\' : â–  â–  â€? Â? \'tl â€? \' , "i \'-WKy sM \' â–  J r i.1 â€?.?¤l"-- IV; T\' feijiWiM - f ifr trrr



??? â–  â–  â– â–  - â–  - â–  - - â–  \\ .. â– â– â–  ; -. i" â–  â€? Â? im- â–  . â–  ; \'iTr \' â– if



??? ri \' : â–  ^Au ^t â–  â–  \'mH- r Â?, - â–  l V M



???

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

