Utrecht University Library

Eene bijbelsch-theologische studie over barmhartigheid

https://hdl.handle.net/1874/254082



https://hdl.handle.net/1874/254082

: QJQ L/o C‘M _ 7124% /2. /W,_

L "f:' ! ,-‘_,

ik Eene -Bubelsch
Theolognsehe Studne o
over barmhamgheld |

J7/0 MU B G. VAN DE/MEENE/




o

EJW/ KET
BODEKBINDERLY
LANGE aur-frmsru.u

| UTRECHT







Sl




EENE BIJBELSCH-THEOLOGISCHE STUDIE

OVER

BEARMHARTIGHEID.



UNIVERSITEIT UTRECHT

T

1408 9019



EENE BIJBELSCH-THEOLOGISCHE STUDIE

OVER

BARMHARTIGHEID.

B ————— ) - —

FIROQIEIESEI=IRIE 17

TER VERKRIJGING VAN DEN GRAAD VAN

JUGTOR IN DE GODGELEERDHEID

AAN DE RIJKS-UNIVERSITEIT TE UTRECHT,
NA MACHTIGING VAN DEN RECTOIt MAGNIFICUS

DY W. L. P. A, MOLENGRAAFF,

o o Ficuirast vas Racursesia
VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DER UNIVERSITEIT
TEGEN DI DEDENKINGEN VAN DY
FACULTEIT DER GODGELEERDHEID
[ VERDEDIGEN
op Vrijdag 12 Juni 1903, des namiddags te 3 uur,

boon
HENDRIK EVERT GIJSBERT VAN DE MEENE,
Geboren te DOETINCHEM,

—

UrrEcur,
J. VAN BOEKHOVEN,
1008,






OPGEDRAGEN

AAN

MIUNE OUDE R S.






VO ORREDE:

Aangename herinneringen zyn het, die tn mij opkomen,
wanneer 1k aan mynen academietyd, te Ulrechi door-
gebracht, terugdenk; en dat vooral om de vele en velerler
colleges wvan bekende leermeesters, twelke ik heb mogen
volgen. Om van andere niet te spreken, denk ik aan de
aangename en opwekkende colleges van wiplen Professor
Movrzer. [k denk aan de wverkwikkelyke uren onder uw
gehoor, Hooggeleerde Vax vir Wick! Het wvalt miy
moeilyk le zeggen, wal wmi in uw onderwiys meer
boeide : de diepe wijsgeerige gedachien of de aantrekkelijke
wyze, waarep gy deze ontwikkeldel.

Naar u te luisteren, Hooggeleerde Houvtsmal was miy
cen genot, 1k wvond in ww onderwiys eenen schat van
welenschap, waarvan ik veel nul heb gehad.

Met genoegen denk 1k terug aan het onderwys van
wijlen Professor CRAMER, en niel minder aan dat van
den lelaas! zoo vroeg overleden Professor Kieys. Hoe
legde teder lesuwur, door hem gegeven, geturgents af van
cene groole geleerdheid!

Hooggeleerde Laners! Ute cooveel omvattende kennis
op zoo rurm veld van welenschap, wwe scherpzinnige naui-
keurigherd tn hel toclsen van verschillende meemngen,



en daarby wwe imponcerende kalmle tegenover den tijde-
lyken stand van het welenschappeliph onderzock waren
alleszins geschikt, om Jeugdige a. s. godgeleerden ver-
lrouwen in le boezemen voor hun studievak. Gif hebt
ons geleerd, hel welenschappelyk onderzock niet te vreezen,
maar te zoeken. '

Hooggeleerde Varerox! Voor zoover dit mogelik i,
meen 1k wwe lessen  voraussetzunglos” gevolgd te hebben,
ez tk erken het dankbaar, dat ik door w eenen blit heb
leeren slaan op het Oude Testament, die zoo schoon en
bevredigend als iy is, toch tegeliph ook steeds onbevredigd
en onafwendbaar daarop moet gerichi bliyjven.

De studie van het Oude Testament tock neemt schicr
onmelelyke grenzen aan. Dingen, die ecuwenlang ver-
borgen zyn geweest, komen aan hel licht. En dat wif
ni van dat welenschappelyk onderzock kunnen genieten,
wy hebben het allermeest aan w te danken. Dock dat
wiy dat zdd kunnen doen, dat ons geloof in de leidingen
Gods daardoor le meer wversterkt en wverruimd moet
worden, dal s eene vrucht van uw onderwiys, waarvoor
th w hier gaarne mijnen warmen dank betuig.

Hooggeleerde Bavjox! Hooggeachte Promotor! Ti
gevoek iy zeer aan w verplicht. Mel groote vriende-
lpkheid zyt gy my legemoet gekomen. Dat het mijn
voorrecht niet 1s geweest, u nog in mijnen Studententnd
als Professor fe kennen, heb ik onder de samenstelling
van dit proefschrift menigmaal betreurd, In u toch heb
1k den man leeren waardeeren, die de kunsi verstaat j
zsyne leerlingen aan het werk te zetten, en dat door een
enkel woord. Dil bockje cvenwel legt er ruimschoots
getuigenms van af, dal men ook zonder uw mondeltng

onderwys ww leerling worden kan, n.l. door middel van

)



uwe geschrevene werken. Deze — en zy zyn niet
weinige — heb ik, voor zooveel miy noodiy was, dan ook
met wvruchl en veel genoegen geraadpleced. Hartelyk
dank 1k w voor uwe welwillendherd, om als mign promolor
op le treden, en woor de vele moctten, welke gy u
daardoor wvoor wmiy hebl getroost. Mel bescheidenherd
bligf ik my gaarne in uwe voorldurcnde vriendschap
aanbevelen.

Hooggeleerde Nax Veen! Slechls enkele malen heb ik
het genoegen gehad, uw college biy le wonen, doch dal
was voldoende voor miy, om de helderherd en duidelihherd
daarvan le waardeeren.

Hooggeleerde Cannecierer! Mel belangstelling heb ik
steeds wwe lessen gevolgd,  Uwe logische ontwikkeling
van de beginselen der Gereformeerde Theologie dwong
als van zelf tot luisteren. Uwe woordrachten over de
geschiedenis der Vaderlandsche Kerk waren even lecrzaam
als schoon. Datl de geloofsvoorstellingen lhel correclief
der wijsgeerige gedachle niel kunnen ontberen, 1s ons
net het minst door uw onderwiys durdelyk geworden.

Hooggeleerde Vax Levuwen! Migne ervaring i de

Cvangelicbediening  heeft my reeds geleerd, dat uw
onderwt)s tn de meer praclische vakken voor miy nicl
sonder vrucht is geweest.  Groole nauwkeurigherd wist
gy e paren aan bezadigde geleerdherd, helgeen ons
vertrowwen tnboczemde, en ons deed gevoelen, dal hel u
le doen was om het wezenlyk belang der Nederlandsche
Hervormde Kerk., Moge de rusttyd, die straks voor u
zal aanbreken, nog lang wvan veel zegen zyn voor onze

Kerk!

Het is mip eene behoefte, hicr ook cen woord van dank



le richten lot w, Zeergeleerde BRONSVELD! Het door
gegeven privatissimum was niel alleen leerryk, maar
ook inleressant. Wal wmij bovenal aantrok, was wwe
sichzeloe steeds gelipkblijvende wvastberadenheid, dic den
nan van overlutging en ripe levenservaring kenmerkt.
Moogt giy wwe gaven en krachien nog langen tijd voor

velen ter milde beschikking kunnen stellen!

Ten slotte past het mij, de WelEdele Heeren BLEEKER
en Drersmax, bibliothecarissen van de bibliotheken der
Vercentgde Doopsgezinde Gemeenle en der Ivangelisch
Lauthersche Diaconte te Amsterdam, le bedanken-voor
de hulpvaardigherd, waarmede =iy miy lot genocmde
bibliotheken den toegang verleenden.

Van laatstgenoemde bibliotheek, speciaal over Armen-
zorg, welke zeer belangryk beloofl le worden, vind! de
belangstellende lezer een kort verslag e de Kerkelijhe

1]

Courant”, jre. 19ot, 2" 309.

OVER-LANGEROEK ,

25 Mei 1903.



INHOUD.

INLEIDING

L.
I3

—_

(18

1V,

ISRAELS VOORGESCHIEDENIS .
ISRAELS CODIFICATIE .

ISRAL

ISRAL

HET OUDE TESTAMENT.

1. Slaven.
2, Vreemdelingen

3. Weduwen en Weezen .

4. Armen.

LS PROFIETIE
Amos .

Hozea.

Micha, .

Jezaja. . &
Zefanja

Jeremia
Habakuk

zechinl .
Deutero-Jezaja .
Haggai, Zacharia.
Maleachi

Jona & v 5 & .
LS GEMEENTE.
Ezra=-Neh.-Kroniek
Esther.

Danidl .
Py

Ruth .

Jab.

Prediker .
Psalmen.
Spreuken

Bladz.

10

38

39



V. APOCRYPHE GESCHRIFTEN
Jezus Sirach
Tobit

P, mm

HET NIEUWE TESTAMENT

I.. DE EVANGELIEN . . . . . .. . ... . .
1. Jezus' gemoedsgesteldheid. . . . . .
2. Jezus' daden
3. Jezus' woorden
4. Jezus' eisch . . . . . . . .
5. Jezus' kritiek en polemiek . . . . . . ., . . .

Il. DE OUDSTE CHRISTENGEME ENTE TE _]I*I{UYAI hM
1. De gemeente - S e T R
2, Karakter van het I‘vanr'clw van qus en van de Han-
delingen e
II. DE BRIEVEN . . . ... ...
1. Paulinische Brieven
@. Liefdegaven . . . . , . . ,
&. Slaaf en Heer . , .
2. De Pastoraalbrieven

3. De brief nan de Hebredrs,
4. De brief van Jacobus. .
5. De Petrinische Brieven . . . . ., .. . . . . e s

6. De brief van Judas,
7. De Johanneische Brieven .
DE OPENBARING VAN JHII;\\"\'I'
IV. ANDERE OUD-CHRISTEL IJKE GESCHRIF IL:\'
De brief van Barnabas. .
« De Pastor van Hermas. . . . . , .
De Didache. . .
BESLUIT .
STELLINGEN

Blad:.

69
69

73

77




INLEIDING.

Er zijn in onzen tijd vele vraagstukken, als: het vraag-
stuk van den arbeid, het vraagstuk van de armoede,
het woningvraagstuk, het vrouwenvraagstuk enz., welke
in ¢én woord onder de benaming ,het sociale vraagstuk”
kunnen worden samengevat.

Dit vraagstuk, in den loop der ceuwen onder ver-
schillende gedaanten optredende, moge reeds zoo oud
zijn als de wereld, het is evenwel niet te ontkennen,
dat het in ons hedendaagsch cultuurleven een inter-
nationaal, massaal en chronisch verschijnsel is geworden,
waarmede zoowel Staat als Kerk, Wetenschap en parti-
culier initiatief zich bezig houden (WarbEck-Rousseau,
Questions Sociales, 19oo; D'HAUSSONVILLE, Etudes Soci-
ales, 1805; Maxme pu Camp, La charité privée a Paris,
sme od, 18g6; Lro XILI, Encycliek: Rerum novarum).

Niet het minst belangrijk is d7e zijde van het vraag-
stuk, welke een voorwerp van aanhoudende zorg en
belangstelling is voor de Christelijke barmhartigheid en
de algemeene liefdadigheid. Humaniteit en Christelijk
geloof beide, elk afzonderlijk of in vereeniging, streven
er mnaar, den nood der armen en de ellende van
velerlei behoeftigen en ongelukkigen weg te nemen of

althans te verzachten, in overeenstemming met het
1



woord van Avcustinus (de civ, dei, g, 5): ,Misericordia
est alienae miseriae in nostro corde compassio, qua
utique possimus, subvenire compellimur™.

Wij behoeven slechts een der vele ,Wegweiser”,
.Nachschlag”, of ,Auskunftsbiicher” voor de groote
steden, ,Almanakken”, ,Tijdschriften” en andere schrif-
turen, welke over de Liefdadigheid handelen, ter hand
te nemen, om te zien, welk eenen reusachtigen omvang
deze heeft aangenomen, en hoe zij zich zelve tracht te
organiseeren (men zie o. a.: Londener Charities Register
and Digest, maandel. tijdschr. uvitgeg. door de Londen-
sche Charily organisation sociely; Low's jaarlijksch en
alphabetisch Handbook to the charities of London; de
Amerikaansche Direclories of charitable and beneficent
organisations; het door het Office central des Institutions
charitables te Parijs uitgegeven: Manwuel des ocuvres;
» Verhandelingen” van verschillende congressen (L.yon,
1894, congres national; Amsterdam, 18¢1, sociaal con-
gres); Zuydschrift wvoor Armenzorg, 1°¢ jaarg. 1900,
4¢ jaarg.: Zydschrift voor Armenzorg en Kinderbescher-

ming , weekblad; Hel Nederlandsche Diaconaal 1 jaarg.

11
19goo, Maandblad, gewijd aan den arbeid der dienende
liefde; E. MunsterperG: Zentralstellen fiir Armenpflege
und Wohlthiitigkeit, 18g7; H. Sassaert, Overzicht van
het Nederlandsch Armwezen, Haarlem 1go1; Diaconaal
Correspondentieblad , nitgaande van de Diaconale Confe-
renties der ,Gereformeerde Kerken” in Nederland).

Dat de nood in de groote centra van verkeer het
grootst is, ligt voor de hand, en is eene zaak van
algemeene bekendheid (Cu. Boorn, Life and Labour of
the people in London, 1892—g7, 9 Vls.; G. R. Sjus,

How the Poor Live; and Horrible London, 18¢8;



A
2

George Haw, No room to live, 1goo, eerst artikels-
gewljs verschenen in de ,Daily News").

»

De ,oplossing” van het sociale vraagstuk is eene
zaak van algemeen belang, en wordt daarom dan ook
in boeken, tijdschriften , dagbladen, vereenigingen en
vergaderingen besproken (A. Kuveer, Het sociale
vraagstuk en de Christelijke religie, 1891 (rede);
J. V. b Groor, De sociale zending der Christelijke
liefde, 1898 (rede)).

Aan geschriften over liefdadigheid ontbreekt het dan
ook allerminst. Wat mij evenwel aanleiding heeft
gegeven, aan dit onderwerp mijn academisch procef-
schrift te wijden, was de overweging, dat thans bijna
iedereen, te pas of te onpas, wanneer hij zijne inzichten
ten beste geeft over de wijze, waarop de vele maat-
schappelijke nooden kunnen weggenomen worden, zich
voor zijne meening beroept op den Bijbel.

Hier geldt het ook: ,leder ketter heeft zijn letter”,
en gelijk men in den tijd der heftige theologische
twisten elkander met losse uitspraken des Bijbels
menigmaal trachtte af te maken, bijna evenzoo poogt
men nu, waar het het sociale vraagstuk geldt, den
tegenstander met teksten dood te slaan.

De programma’s van partijen en groepen geven aan,
of- en in hoeverre men zich de Heilige Schrift tot
richtsnoer kiest, en het epitheton ornans ,Christelijk”
te zien prijken is geen zeldzaamheid, (Vgl. b, v,
»Christliche  Arbeiterpartei” (vox  WaLperser  c. S.)
»Christian  Socialists” (Mavkrice, Kinasrey, Cariyvie,
Heapranm e. a), ,Société Chrétienne Suisse pour l'¢co-
nomie sociale”, 1899 Genéve).

Nu heeft zeker ieder het recht, zich op den Bijbel te



4

beroepen, mits hij het doe met kennis van zaken en
op eene eerlijke wijze. Aan Bijbelsche studién ontbreekt
het in dezen ook niet (F. Buur, Die sozialen Ver-
hiiltnisse der Israeliten, 189g9; Vox Dosscuiitz, Die
Urchristlichen Gemeinden, sittengeschichtliche Bilder,
1902). Hier komen ook vooral in aanmerking boeken
over de Ethiek van Oud en Nieuw Testament (FLiGEL,
Sittenlehre Jesu, 1887; Rau, Ethik Jesu, 18gg; Vox
Sopex, Ethik Paul., Z. f. Th. u. K. 1892 II, 2; PALMER;
Die Moral des Jacobusbriefes, Jahrb. f. D. Th. X;
(. Horxicke, Die sittlichen Anschauungen des Hebriier-
briefes, Z. f. Wiss. Theol. 1902, I, S. 24—j0; E. G,
Srevpe, Die christlichen Liebeswerke eine wirksame
Apologie des Christentums, Bew. d. Glaub. 1gor1, 12, S)
449—466; Lazarus, Die Ethik des Judenthums, 1899, e.a.).
Doch, voor zoover mij bekend is, ontbreekt het aan
afzonderlijke geschriften, welke zakelijk de DBijbelsche
stof over het betoon van barmhartigheid—Iliefdadigheid
behandelen of te zamen brengen (E. IY. Dissin, Spe-
cimen practico-theologicum inaugurale de charitate
christiana, doctrinae oeconomico-politicae non adversa,
1856). Daarom scheen het mij niet geheel overbodig
toe, mijne spade in dit braakland te zetten, en dat
niet, om als een soort baanbreker voor de ontginning
op te treden, maar om door een weinig omwoelen van
de oppervlakte, mijzelven eenigszins op de hoogte te
brengen van de gesteldheid en de vruchtbaarheid van
dezen bodem. Het onderzoek naar de betooning van
barmhartigheid in het Oude Testament, oorspronkelijk
als eene inleiding bedoeld, groeide onder de bewerking

tot een hoofddeel aan.



HET OUDE TESTAMENT.

Israels voOoOrgeschiedenis.

De in het O. T, meest gebruikelijke woorden ter
aanduiding van het begrip wbarmhartig” zijn: on= (Pi)
QWM 10, Pad, jn, o, o (Impf), i, Wi
hebben echter niet slechts met woorden en begrippen
te doen, maar ook met feiten en handelingen, welke
getuigenis afleggen van het liefderijk, medelijdend hart
der handelende personen. Uit den aard der zaak vloeit
voort, dat wij de beoefening van de sociale deugd der
barmhartigheid niet moeten zocken in de geschiedenis
van lsraels voorvaderen, d, w. z in den tijd, voordat
Israel, als volk, bekende, dat Jahwe zijn God was
(Hoz. 121 10). Israels voorvaderen worden ons als
nomaden geteekend, wier levenswijze overeenkwam
met het leven, zooals dat nog heden de Bedouinen van
Syrié. en Arabi¢ leiden (J. J. P. Varerox Jr., Die

Israeliten, in Cuanteeie pr ra Sauvssave's Lehrb. d.



O

Relig. Gesch. 2t¢ Aufl. 1896/97). Familietraditie en
stamverwantschap zijn onder hen sterke drijfveeren, om
het gemeenschapsleven te bepalen. Gemeenschappelijke
godsvereering is voor de familie de sterkste band,
welke ook de slaven des huizes mede omsluit (Gen.
17: 9—13). Jegens stamverwanten is men voorkomend,
vriendelijk (Gen. 13: 8), gastvrij voor reizigers (Gen.
18: 3 vv. 19: 1; Richt. 19: 23), voor vreemden onver-
schillig, wraakzuchtig tegenover den vijand (Gen.
4: 16—24). De bloedwraak speelt eene groote rol.

In de familicaangelegenheden werken verschillende
motieven, van welke het niet altijd gemakkelijk is,
het zedelijk karakter te bepalen. Jalousie drijft Sara,
hare zwangere slavin Hagar het leven bitter te maken
(Gen. 16: 6), en het erfrecht beslist daarna de uitdrijving
der slavin met haren zoon (Gen. 21: 10—12). Ezau,
zinnende op wraak tegen zijnen broeder Jacob, wil
met de volvoering daarvan wachten tot aan den dood
zijns vaders (Gen. 27: 41). Ruben treedt voor Jozef
in de bres, en redt hem het leven met dit argument:
Lhij is onze broeder, ons vleesch” (Gen. 37: 27). Op
treffende wijze beschaamt Jozef de vrees voor zijne
wraak bij zijne broeders (Gen. s0: 20, 21). Als eene
zeer natuurlijke zaak wordt ons verhaald, hoe de dochter
van den Pharao medelijden had (“7',‘3?'1,11) met het
schreiende kind Mozes (Exod. 2: 6). Evenzoo spreekt
het vanzelf, dat bij Salomo's beroemde rechtspraak
het hart der ware moeder ineenkromp tak=lnl M3))
bij de gedachte, dat haar kind in stukken gehakt zou
worden (I Kon. 3: 26, H. Scuurrz, Die Beweggriinde
zum sittlichen Handeln in dem vorchristlichen Israel
in Theol. Stud. u. Krit. 18go, S. 7—50).



Tusschen Israels woestijnreis en het optreden der
schrijvende profeten in Israel liggen een zevental
eeuwen, tijden van strijd en worsteling. In dien tijd
i1s Israel van ecen zwervend een akkerbouwend en
handeldrijvend volk geworden, en heeft den invloed
van de hem omringende cultuurstaten Phoenicié, Egypte,
Syrié en Babyloni¢ ondergaan (I Kon. 5: 25; 20: 34
(Syrische wijk in Samaria), 3: 1, 9: 16; 10! 28; 14: 25;
I Sam. 8: 7—10; Amos 3: 12; 6: 4; Ezech. 27: 16 vv.).
Het tijdvak der Richteren was voor Isracl een wordings-
proces, cen ,struggle for life” tegen de Kanainietische
volksstammen. et laat zich begrijpen, dat deze zich
niet zonder slag of stoot lieten verdringen. Bloedige
botsingen en oorlogen bleven niet uit. Israel voerde
de ,oorlogen des Heeren”.

In dien tijd van strijd nu heeft Isracl Jahwe leeren
kennen als eenen |, krijgsman” (Exod. 15: 3; Richt. 5, 23;
Dt. 33: 2). De oorlogsgebruiken waren ook onder
Isracl, gelijk onder de andere volken der oudheid,
wreed. De uitvoering van de verschillende soorten
van den ban (27n), welke zeker eene godsdienstige
beteekenis had, schijnt ons thans eene barbaarschheid
(I Sam. 15; Joz. 6: 21; Dt. 13: 16 vv.; 20: 13 vv.:
Richt. 8: 16; II Kon, 8: 12; 3: 19; 15: 16, Joz. 8: 2,
25 Vv.y 115 10 vv.; Dt 2: 34 vv.; Num. 31: 7 vv, vgl,
Inscriptie van Mesa, regel 11 en 12; vgl, IY. Scuwarry,
Semitische  Kriegsaltertiimer, 1gor, I, S, 20--34).
Grondregel in den strijd is: De ondergang van den
vijand is de redding voor Israel, Dddrom hoe grooter
slachting, hoe grooter de overwinning. Het getal der
gesneuvelden wordt met voorliefde hoog opgegeven.

Daarbij hangen wraakoefening en ban en vergeldingsidee



nauw met elkander samen (Richt. 5: 28—30 en 4: 3

o

T'IETTJ — vehementer; Exod. 22: 22—24; Dt. 25: 17—10;
24: 165 Lev. 18: 28; Richt. 1g—21; I Sam. 22: 6vv.;
32: 33; II Kon. g en 10, vgl. Hoz. 1: 34). Politiek
belang eischt somtijds ook strenge vergelding (I Kon. 2;
vgl. ook I Kon. 20: 31, 42 (30N j‘?‘:) met Joz. 10: 40).
Het spreckt echter vanzelf, dat niet in het oorlogsgewoel
zich het betere gevoel in den mensch op het schoonst
openbaart, of het moest zijn in de behandeling van
gevangenen, gewonden en dooden. Wat dit laatste
betreft, vinden wij een treffend voorbeeld — zij het
ook met eenen religieusen achtergrond') — in de
daad der Jabesieten, n.l. het bbgr;wen van de rompen
der lijken van Saul en zijne zonen (I Sam. 31: 8—137);
I Kon. 11: 15, 16; IIT Sam. 21: 1—4; 2—35).

In eenen geheel anderen sfeer komen wij, wanneer wij
die gedeelten van Israels geschiedbeschrijving opslaan,
welke tot de z. g. Profetenspiegels gerckend worden.
Eliza wordt ons geteckend als een profeet, die weldoend
het land doorgaat. Hij helpt de arme weduwe uit
den nood (II Kon, 4: 1—7), voedt met weinig spijs
honderd mannen (vss. 42-—44), laat het Arameesche
leger brood en water voorzetten (II Kon. 6), komt
op voor de rechten der Sjoenamietische (II Kon. 8: 3, 6).

Met het krachtig optreden der profeten in dezen tijd

') Niet begraven te worden gold voor een vreeselijk ongeluk, in verband met
voorstellingen omtrent het verblijf in den Sjeool. Amos 2@ 13 Jez. 14: 153
33: 125 Jer. 16: 4; Ezech. 29: 535 32: 243 Il Kon, gt 10, Vgl L. Aungxr,
La vie aprés la mort chez les Israélites, Revue de Théol, et de Phil., 1902,
2, p. 140—178.

*) De Stat. Vert. heeft . verbranden der lijken”. De tekst is corrupt, Lees:
wrouwbedrijven” met KrosTERMANN en Het O, T, door KUENEN-OORT",
vgl. Amos 2: 1; Joz, 7: a5,



9

hangt samen het fel ontbranden van dien aanhoudenden
strijd tusschen wereldsche macht en geestelijke grootheid,
tusschen reéel, uitwendig succes en idecele, innerlijke
kracht, in welken strijd Israel ten slotte als staat en
als volk ten onder is gegaan. Ook in Israels codificatie

zijn deze lijnen scherp geteekend (Deuteronomium).



IT.

Israels Codificatie.

Op vasteren bodem komen wij met de behandeling
van ons onderwerp te staan, wanneer wij op Israels
wetgeving het oog vestigen. Daarin zijn het vooral
cen viertal rubrieken van personen, die door de Wet
in bescherming worden genomen. Ook in de profetische
prediking keeren zij constant weer terug, n.l, slaven,
vreemdelingen, weduwen en weezen en armen.  Wij
gaan de voorschriften aangaande dezen achtereenvolgens
na, beginnende met de bepalingen van het ,Boek der
Rechtsinzettingen” (wa:u‘:rj 98D, Exod. 20: 22—23: 33),
en voegen daaraan terstond de uitbreidingen of beper-
kingen toe, die deze bepalingen door de latere wetgeving

van Deuteronomium en Priestercodex hebben gekregen.,
1. SLAVEN,

Gelijk onder alle volken der oudheid heerschte ook
in Israel de slavernij, In onderscheiding evenwel van
andere volken werden onder Israel de slaven in den
regel humaan behandeld, gelijk trouwens ook heden

nog in de landen van den Islam de slavernij niet dre



1§18

verschrikkingen te aanschouwen geeft, welke men zich
gewoonlijk bij de gedachte aan slavernij pleegt voor
te stellen (Gen. 15: 2, Svovck HURGRONJE, Mekka IT;
Fanivs, Mozaisch en Romeinsch recht, 18go (rede);
Vox Iurring, Geist des Romischen Rechts, jt¢ aufl.
2 Bde). In het boek der Rechtsinzettingen, gelijk
ook in Deuteronomium en bij de Profeten, treedt bij
het stellen van zedelijke eischen vooral de sociale
rechtvaardigheid op den voorgrond.

In Oud-Israel werd onderscheid gemaakt tusschen
slaven van vreemden oorsprong en slaven van Hebreeuw-
sche afkomst. Naar oud gebruik werden Krijgsgevangenen
tot slaven gemaakt (Amos 1: 6; Dt 212 13 vy Jotl 413,06
Stat. Vert. 3: 3, 6), terwijl een Israeliet in slavernij kon
geraken wegens schuld (II Kon, 4: 1; Mt 18: 25),
of diefstal (Exod. 22: 3), of doordat de vader zijnen
zoon of zijne dochter verkocht (Exod. 22: 7; Neh. 5: 5).

Terwijl de vreemde slaaf levenslang slaaf bleef, moest
de Hebreér na eenen bepaalden tijd worden vrijgelaten,
Zijn toestand is meer met dien van eenen daglooner te
vergelijken dan met dien van den ,slaaf” in die ongunstige
beteekening, welke wij gewoonlijk aan dat woord hechten
(Gen. 2¢g: 18). Het boek der Rechtsinzettingen schrijft
voor, dat de Hebreér na zesjarigen dienst zal vrijgelaten
worden, Was hij als gehuwd man met zijne vrouw
in slavernij gekomen, dan gingen zij tezamen in het
zevende jaar vrij uit; doch indien hij, ongehuwd in
dienst gekomen, van zijnen heer eene (buitenlandsche
als) vrouw had gekregen, dan kon hij zelf in het
zevende jaar de vrijheid herkrijgen, maar zijne vrouw
en zijne kinderen bleven het eigendom van den heer.

Het laat zich evenwel begrijpen, dat de slaaf in de



12

meeste gevallen dan liever verkoos, bij zijne ,geliefde”
heer, vrouw en kinderen te blijven, na welke verklaring
hij door eene symbolische handeling verklaard werd
»voor eeuwig” tot het huis zijns heeren te behooren
(Exod. 21: 1—6).

Met de Hebreeuwsche slavin stond het eenigszins
anders. Voor haar is er van eene vrijlating in het
zevende jaar nog geen sprake. Aangaande het door
haren vader verkochte meisje wordt verondersteld, dat
zij de vrouw of de concubine haars meesters wordt,
Valt zij daarna bij hem in ongenade, zoo mag zij door
hem niet aan een vreemd (buitenlandsch) volk verkocht
worden, maar hare familie heeft het recht haar los te
koopen. Heeft de heer haar tot vrouw voor zijnen
zoon bestemd, dan moet zij als eene dochter des huizes
behandeld worden, Wanneer de heer zich bij de eerste
gekochte nog’ ecne andere tot bijvrouw neemt, dan
mag hij de eerste niet te kort doen in (vleesch-) spijs,
kleeding en huwelijksgemeenschap.  Geeft hij haar ten
opzichte van deze drie oorzaak tot rechtmatige klacht,
zoo heeft hij zijn recht op haar verbeurd, en dan mag
zij zonder losgeld uitgaan (Exod. z21: 7-—11). Wij
hebben hier met het gewoonterecht onder Israel te
doen, en wij zien — in aanmerking genomen de toen-
malige zeden — dat deze wet met kracht opkomt voor
de Hebreeuwsche slaaf en slavin, om hen voor wille-
keur te vrijwaren. Daar er in vs. 7 alleen van verkoop
der dochler sprake is, ligt de veronderstelling voor de
hand, dat de vader zijne dochter niet zal verkocht
hebben (waardoor zij slechts concubine kon worden),
indien hij de mogelijkheid had gezien, haar als wettige

vrouw uit te huwelijken. Wij mogen uit de hier



~

L3

gegeven wetsbepaling wel afleiden, dat als rege/ gold,
dat het aldus verkochte meisje a//z7d in het huis haars
heeren bleef. Ook nu is het bij de Arabieren nog
eene schande, wanneer iemand zijne slavin verkoopt,
vooral wanneer zij in zijn huis moeder is geworden.
De wet van Deuteronomium (15: 12—18) dringt
met nadruk aan op de naleving van de genoemde
bepalingen. Daarenboven gebiedt zij ook de vrijlating
van de Hebreeuwsche slavin in het zevende jaar. Ja
meer nog. ,Niet met ledige handen” zal de vrijlating
geschieden, opdat de slaaf niet terstond weer, door
armoede gedwongen, tot dienstbaarheid vervalle, maar
zich als vrij man onder zijn volk kan vestigen. En
Israel achte zich, uit dankbaarheid jegens Jahwe, ver-
plicht, aldus te handelen met zijne slaven, aangezien zij
ook zelven eenmaal slaven in Egypteland zijn geweest;
en dat niet alleen, maar ,hebben zij ook in die zes
jaren niet genoeg profijt van hen gehad? geldt één
slaaf niet voor twee daglooners? zouden zij aan den
daglooner, boven het voedsel, ook niet het loon hebben
moeten geven?” LEvenwel, uit deze vermaning, ver-
bonden met de belofte van den zegen van Jahwe,
kunnen wij al reeds opmaken, dat het voor Isracl eene
wverdrietige”, al te harde zaak (F72*)2 nwp? N5 Dt. 15: 18)
is geweest, hunne broeders te moeten vrij laten, In de
praktijk werden deze bepalingen dan ook niet nage-
leefd, Toen, in het jaar 587 , Nebukadnezar Jeruzalem
belegerde, en men, door deze onverwachte gebeurtenis
met den grootsten schrik bevangen, naar de oorzaken
van dit dreigend gevaar voor de stad vraagde, beschul-
digde men zich zelven, zich den toorn van Jahwe op

den hals te hebben gehaald door het veronachtzamen



14

van het gebod der vrijlating. Daarom verbonden zich
de koning Zedekia en zijne Jeruzalemmers plechtig tot
de uitvoering van dit gebod, en wel, om nu terstond
alle Hecbrecuwsche slaven en slavinnen vrij te laten,
onverschillig, of de zesjarige dienst voor hen reeds ver-
streken was, of niet, opdat alzoo Jahwe’s toorn en
daarmee het dreigend gevaar voor de stad nog zou
worden afgewend. Maar toen kort daarop, door den
tocht der Egyptenaren, de DBabyloniérs zich genood-
zaakt zagen, het beleg op te breken, en het gevaar
dus was geweken, en het volk uitgelaten was van
vreugde, toen werden ook terstond weder de pas in
vrijheid gestelde slaven en slavinnen met geweld
gedwongen, zich wederom onder het slavenjuk te
buigen. Daarom kondigt Jeremia hun aan, dat Jahwe,
tot straf voor deze verbreking der plechtig bezworen
belofte, nu tegen hen zal loslaten ,het zwaard en de
pestilentie en den honger”, scil. met de terugkomst der
Chaldeén (Jer. 34: 8 vv., 14 vv.).

In den Priestercodex wordt het ten eenenmale aan
Israel verboden, zich door zijne broeders als slaven te
doen dienen. Wanneer een lIsraeliet, tot armoede ver-
vallen, geen andere uitkomst ziet, dan zich als slaaf te
verkoopen, zich zelven lijfeigene te verklaren, dan moet
hij als daglooner, en mag hij niel als slaaf behandeld
worden, en dan blijft hij aldus dienstbaar tot aan het
vijftigste, het jubeljanar. Want Israel is alleen dienst-
knecht van Jahwe. Het volk van Jahwe wordt niet
verkocht, gelijk men slaven verkoopt. Van de kinderen
Israels zij alle tirannie (772) verre geweerd! Uit de
andere volken, daaruit koope Israel zich zijne slaven en

slavinnen, of uit de vreemdelingen, die onder Isracl



~

15

wonen. Door dezen late het zich ,in eeuwigheid” dienen,
maar niet door zjne broeders (Lev. 25: 30—46, 33).
Het is duidelijk, dat in deze en in de daarop volgende
bepalingen (Lev. 25: 47—55), gelijk ook in het verhaal
uit Nehemia 5, reeds de Joodsche volkstrots zichtbaar is,
nog wegschuilend onder zuiver religieuse motiveering.
Bij de vorming van de Joodsche gemeente na het exil
wordt ten duidelijkste het streven openbaar, om het
religieuse ideaal: Gansch Israel het heilig volk van
Jahwe, ook in het maatschappelijk leven toe te passen:
Allen als broeders vereenigd.

In Exod. 21: 16 wordt menschenroof met de doodstraf
bedreigd. De geschiedenis van Jozef (Gen, 37: 26 vv.)
doet ons reeds veronderstellen, dat slavenroof wel
meerdere malen onder de Hebreeuwsche stammen zal
zijn voorgekomen.  Het boek der Rechtsinzettingen
stelt daarom deze straf op het stelen en verkoopen van
eenen ,mensch’, terwijl Deuteronomium spreekt van
het stelen en verkoopen van eenen ,Hebreér” (Dt 24: 7).
Lijfstraffen toe te passen op de slaven in het algemeen,
is volgens het boek der Rechtsinzettingen geoorloofd,
doch de doodstraf niet. In dit opzicht, kan men zeggen,
staat de slaaf ,in rechten” zelfs boven het kind, daar
toch in sommige gevallen bepaald de doodstraf tegen
het kind wordt geéischt (Exod. 21: 15, 17; Lev. 20t 19;
Gen. 38: 24; Dt. 21: 18—z1; Spr. 20: 20). Wanneer
iemand zijnen slaaf (of slavin) met eenen stok 200 slaat,
dat deze onder de tuchtiging dood blijft, dan moet dat
srewroken worden” (waarschijnlijk door oplegging eener
boete (van jo sikkels)). Grondslag van deze bepaling
is zeker geweest het zesde gebod, want indien toch de

aldus getuchtigde het nog één of twee dagen overleeft,



16

dan gaat de kastijder ,vrij uit”. Het is gebleken, dat
het zijn doel niet was zijnen slaaf te dooden, en het
verlies van dezen is nu straf genoeg voor hem ,want
hij is zijn geld” (Exod. 21: 20, 21). Bij zware mis-
handeling van den slaaf, z66 dat deze een blijvend
letsel of gebrek daaruit behoudt, zal de heer hem de
vrijheid moeten geven (Exod. 22: 26, 27).

De Sabbat moest bovenal den slaven en het vee, voor
den arbeid bestemd, ten goede komen ,opdat rund en
ezel uitrusten, en de slaaf en de vreemde adem schep-
pen” (Exod. 23: 12). Meer uit ethisch dan uit humaan
oogpunt beschouwt Deuteronomium den Sabbat als
eenen rustdag, gelijkelijk voor vrijen als voor slaven,
wanneer het daarbij Israels dienstbaarheid in Egypte
in herinnering brengt (Dt. 5: 13, 14); terwijl de Priester-
codex den Sabbat maakt tot eenen dag van geestelijke
ontspanning (Lev. 23: 3), en hem beschouwt als een
MN, een symbool van Israels heiligheid (Exod. 31: 13;
Ezech. 20: 12). Ook de weggeloopen slaaf wordt door
Deuteronomium in bescherming genomen (Dt. 235: 10,
Stat. Vert. vs. 15). Hij mag niet uitgeleverd worden
(vegl. 1 Kon. 2: 39), en ,gij zult hem niet verdrukken”
(13%1:‘1 N‘?) '). Slaven zijn ook gerechtigd, aan vreugde-
feesten en offermaaltijden deel te nemen (Dt. 12: 18;
16: 11). In Lev. 22: 11 worden de slaven van den
priester gerekend tot diens huisgezin te behooren, Zij
mogen als zoodanig ook van het heilige eten (vgl. Lev,

25: 44—46). Het Israelietisch volksleven evenwel zal

') Over het win &5 en de daaruit afgeleide juridisch-teclinische term axix —
laesio, dolus, in de Misjnalitteratuur, vergelijk: M. Lazarus, Die Ethik des
Jllilu'ulhl:lllr;, 18gg, I, S. 203—310,



17

wel nooit geheel met de verschillende slavenwetten in
overcenstemming zijn geweest — wij hebben dat hier
niet te onderzoeken — doch dat er in dien tijd zulke
bepalingen als de hier genoemde werden vastgesteld,
hetzij dan als exponenten, hetzij als coéfficienten van

zeden en gewoonten, dat alleen zegt reeds veel.
2.  VREEMDELINGEN.

Eene tweede categorie van menschen, die door het
boek der Rechtsinzettingen in bescherming worden ge-
nomen, is die der vreemdelingen (Bexzincer in: Hirzoc's
Real. Encycl. s. v.; A. Bertoorer, Die Stellung der
Israeliten und Juden zu den Fremden, 1896). Vreem-
delingen waren er van ouds onder Israel (Iixod. 12: 38;
1 Kron, 16: 19). Wij moeten onderscheiden tusschen
den 93 en den 2] of 122713 (over den 7 vgl. B. Stabk,
(Geschichte des Volkes Israel, 1887, I. S. 399 ff, 510).
De *'13,1 is hij, die tot eene andere familie, eenen
anderen stam of een ander volk behoort (Dt. 17: 15;
Richt. 17: 7; 19: 12), en die slechts voor eenen tijd
in Israel vertoeft. Hij geniet gastvrijheid, maar is
overigens in rechten onbeschermd (Gen. 31: 15; Job
19: 15). De =) daarentegen (syn. :1“.".‘14’1, bijwoner,
Schiitzbiirger, logé) is in den regel een Israeliet, die
buiten zijne werkelijke woonplaats ergens vertoeft, en
behoort tot eenen anderen stam of een ander geslacht,
Iij staat onder bescherming van het geldende recht,
Aangaande dezen 23 heet het in het boek der Rechts-
inzettingen: ,gij zult hem niet kwellen of verdrukken,
want gij zijt zelf vreemdelingen in Egypte geweest

(Exod. 22: 21), gij zelven weet, hoe het eenen vreems-

+
~



15

deling te moede is, daar gij zelf vreemdeling in
Egypteland zijt geweest” (Exod. 23: g). Met nadruk
wordt dit voorschrift als een goddelijk gebod (727) in
den Imperatiefvorm gesteld. Deuteronomium komt voor
den =2} als voor eenen hulpbehoevende op (Dt. 24: 17;
27: 19), en beveelt hem, den armen, dakloozen, als
vreemdeling verkeerenden Israeliet zeer dringend in de
algemeene liefdadigheid aan, tegelijk met Levieten,
weduwen en weezen. Hij moet ook deelen in de tienden
van het gewas, welke Israel bij wijze van ecne armen-
belasting opbrengt. Men moet hem liefhebben, want
Jahwe kent geen aanzien des persoons, en heeft den
vreemde lief, zoodat Hij hem brood en kleeding geeft.
14).

In vergelijking met het meer humaan en zedelijk

(Dt. 10: 16—22; 14: 20; 24: 14, 19; 26 12

hooger standpunt, in de waardeering van den vreem-
deling, door het boek der Rechtsinzettingen ingenomen,
neemt Deuteronomium eene meer religieus-cultisch gere-
serveerde houding tegenover hem aan. Waar b. v. het
boek der Rechtsinzettingen gebiedt, het vleesch van
het op het veld liggende, door een roofdier verscheurde,
den honden voor te werpen (Ixod. 22: 31), acht Deu-
teronomium het nog goed genoeg voor den vreemde
of den buitenlander. Aan den 93 mag men het gever
en aan den 23 het werkoopen (Dt. 14: 21). Doch
overigens behoort toch volgens Deuteronomium de 93
onder ,alle man van Israel” (Dt. 2¢g: 10—12).

De Priestercodex legt den 92 evenals den ,inboor-
ling” de verplichting op, om, wanneer hij van cen
ydood aas” of van het verscheurde mocht gegeten

hebben, zich te reinigen, want — dit is zeker wel het



10

motief — binnen Israels heilige gemeente mag geene
zonde zijn (Lev. 17: 15, 16 vgl. 11: 40). Bij meerdere
godsdienstige verplichtingen, als b. v. den eisch der
besnijdenis, als voorwaarde om het Pascha mede te
mogen vieren (Exod. 12: 48), door den Priestercodex
den =3 opgelegd, hebben wij te denken aan den 523
van vreemden bloede (vgl. I Chron. 22: 2; 1I Chron.
2: 16, 17; vgl. R, Suexp, Lehrbuch der alttestament-
lichen Religionsgeschichte, 1893, S. 333 Anm. 1).

Ezechiél wil, dat bij de verdeeling van het land, de
A1 met Israel in erfenis zal vallen (47: 22, 23), eene
theorie, zeker in overeenstemming met den humanen
geest van het boek der Rechtsinzettingen.

Wat den ™23 of 103N 13, den buitenlander, Heiden

s A~

betreft, Deutero-Jezaja wil hem tot Jahwe's heiligdom
toelaten op voorwaarde, dat hij de vereischte Joodsche
voorschriften in acht neemt. ,Jahwe's huis zal een
bedehuis voor alle volkeren heeten” (Jez. 56: 1—8;
66: 18—24; vgl. Ezech. 44: 9; I Kon. 8: 41—43).

Bij de doorvoering van den Priestercodex zien wij
het cultisch element zoo sterk mogelijk op den voorgrond
treden |, zeker niet geheel zonder schade voor het humane
en het ethische. Ezra c. s. toch stellen den eisch, de
vreemde vrouwen (m'j_‘j,} :';..J) met hare kinderen uit
de Joodsche gemeente weg te zenden (Ezra 10). Toch
mogen wij zeker hierbij niet vergeten, dat bij de
eventueele uitvoering van dit besluit vele verstootene
Israelietische vrouwen in hare rechten hersteld zouden

worden (vgl, Maleachi).



3. WEepuweN EN WEEZEN.

In de derde plaats stelt het boek der Rechtsinzettingen
den eisch: de weduwe en den wees goed te behandelen
(Exod. 22: 22—24). Liet de behandeling van weduwen
en weezen in de oudheid menigmaal veel te wenschen
over, ook Israels zedelijke smaak was ten dezen opzichte
nog te weinig ontwikkeld. En daarom moest het Israel
door het gebod telkens opnieuw weer worden ingeprent
en ingescherpt, dat weduwe en wees Jahwe ter harte
gaan, en daarom met welwillendheid en barmhartigheid
moeten bejegend worden (objectief religicus motief).
De weduwe en de wees — het is telkens weer de
klacht der Profeten — stonden veeltijds bloot aan
allerlei knevelarijen. Met hoog zedelijken ernst worden
zij daarom in Jahwe's naam door de wet in bescherming
genomen (Dt. 4: 8). De Deuteronomische wet preciseert
het algemeene gebod van het boek der Rechtsinzettingen,
en past het op het sociale leven toe. IHun recht zal
men niet buigen. Op het kleed der weduwe (tevens
hare bedekking bij nacht) mag geen beslag worden
gelegd (Dt. 24: 17, 18). Subjectief is het de dankbare
herinnering aan eigen bevrijding uit LEgypte, welke
Israel dringen moet tot liefderijke bejegening van deze
maatschappelijk  ongelukkigen.  De vergeten schoof
blijve voor hen ,opdat Jahwe uw God u zegene in al
den arbeid uwer handen” (Dt. 24: 19). De nalezing
van olijfboom en wijnstok zij eveneens voor hen
(Dt. 24: 20—22), Jahwe neemt het in het gericht
voor den wees en de weduwe op (Dt. 10: 18). Voor
den Leviet, den vreemde, de weduwe en den wees

zijn de tienden van het gewas in het derde jaar. “Omdat



21

Jahwe Israels (GGod is, Israels lof (Dt. ro: 21), de God
des hemels, die regen en vruchtbaarheid geeft, de
(God van het land, ,voortdurend houdt Hljj zijn oog
daarop gevestigd van het begin tot het einde des jaars”,
omdat Israel door Jahwe wordt gezegend, daarom zij
het ook zelf ten zegen voor weduwe en wees (Dt. 14: 29).
» Vervloekt wie het recht van vreemde, wees of weduwe

krenkt! en al het volk zal zeggen: Amen!” (Dt. 27: 19).

4.  ARMEN,

Jahwe houdt voortdurend zijn oog op het land Kanain
gevestigd, en het is een land ,vloeiende van melk en
honig"” — z64 leert Deuteronomium — en toch heeft
de armoede altijd cene groote rol gespeeld in Israels
volkshestaan, getuige reeds het groot aantal synoniemen
in de Hebreeuwsche taal, om het begrip ,arm” aan te
duiden , al vergeten wij daarbij niet, dat in de meeste
gevallen het woord eene moreele, religieuse beteckenis
heeft (Isopore Loen, La littérature du pauvre dans la
bible, Revue des études Juives, XX et ss).

Men heeft het Jodendom van onzen tijd wel eens het
wereld-proletariaat genoemd, en daarbij de opmerking
gemaakt, dat een Jood, wanneer hij tot rijkdom komt,
voor het echte Jodendom verloren is (vgl. de Zionistische
hn\vcg‘ing), Deze karaktertrek schijnt van ouds de
Joodsche natie eigen geweest te zijn, gelijk ook het
schril contrast van rijk en arm onder haar een chronisch
verschijnsel mag worden genoemd. Geen wonder daarom,
dat in de uitingen van het religicus-ethisch leven onder
Israel steeds het sociale element sterk naar voren

treedt. Deuteronomium stelt het ideaal: ,Daar zal geen



[ 9]
I

arme onder Israel zijn” (Dt. 15: 4), zonder er blind
voor te wezen, dat de feitelijke toestand nooit daaraan
beantwoorden zal (vs. 11, vgl. Kiiser, Die sociale und
volkswirthschaftliche Gesetzgebung des Alten Testa-
ments, 1870, S. 409).

Sterker nog dan in de bepalingen ter bescherming
van slaven, vreemdelingen, weduwen en weezen, komt
het in de armenwetgeving uit, dat reeds het boek der
Rechtsinzettingen de ,sociale quaestie” voor zijnen tijd
behandelt. In Exod. 22: 24—26 (Stat. Vert. vss. 25—27)
wordt verboden, van den broeder, die uit armoede geld
leent, rente te nemen, en geboden, hem zijn kleed, als
pand afgenomen, vodér zonsondergang weder te geven.
Opmerkelijk is de dubbele motiveering van dit laatste
gebod: autonomisch en ethisch: ,want dat (kleed) is
zijn eenig deksel, het is zijn kleed alleen over zijne
huid; waarin zou hij liggen?” en heteronomisch-religicus:
yhet zal dan geschieden, wanneer hij tot Mij roept,
dat Ik het zal hooren; want Tk ben ontfermend” (}331).

Het recht van den behoeftige mag niet worden gekrenkt
(Exod. 23: 6). In het zevende jaar moet het land
braak blijven liggen, en wat er dan vanzelf op groeit
is voor de behoeftige landgenooten, de rest voor de
dieren des velds (Exod. 231 11).

Gelijk in het boek der Rechtsinzettingen, zoo zijn
ook in Deuteronomium ,rente” en ,woeker” woorden
van gelijke beteekenis. Beide zijn verboden tegenover
den volksgenoot, doch Deuteronomium voegt er bij,
dat van den buitenlander rente te nemen, geoorloofd is
(Dt. 23: 20, 21 Stat. Vert. 19, 20).

De Priestercodex heeft ook hetzelfde verbod, om van

den armen (verarmden) broeder rente te nemen (Lev,



23

25: 360), gelijk ook meermalen in het Oude Testament
als een der kenmerken van den rechtschapene, gerechtige
(p*7%) wordt genoemd, dat hij zijn geld zonder rente
uitleent (vgl. Ezech. 18: 8, 13, 17 en Ps. 15: 5, waar
het nemen van rente, zoo 2 ket algemeen, zonde wordt
geacht, zonder dat daarbij blijkt, of dit als een nationaal-
beperkt, dan wel als een algemeen-menschelijk verbod
wordt bedoeld !).

Mij dunkt, wij mogen bij het renteverbod wel in de
allereerste plaats denken aan overwegingen van barm-
hartigheid, waarmede evenwel niet wordt ontkend, dat
het in den loop des tijds ook dienst heeft moeten doen
als wapen in den strijd tegen de steeds voortwoeke-
rende heidensche cultuur in den zich ontwikkelenden
Israelietischen staat,

Ontegenzeggelijk is het verbod van beslag leggen
op handmolen of molensteen door de barmhartigheid
ingegeven, gelijk blijkt uit de toevoeging: dat is
beslag leggen op het leven” (¥'23 Dt. 241 0).

In de bepalingen aangaande het pand nemen gaat
Deuteronomium ook boven die van het boek der Rechts-
inzettingen (Exod. 22: 26) uit, n. L in de toevoeging,
dat de schuldeischer niet zelf zijn pand mag uitkiezen,
maar buiten de deur moet blijven staan, en het pand
aannemen, dat de schuldenaar hem geven wil (Dt.
24% 10 VV.)

'} Het verbod, rente te nemen, is menigmaal misverstaan, doordat men vergat,
dat de sociale toestanden onder Oud-Israel, gelijk ook in de Middeleeuwen ,

n 1 ¥
niet 266 maar op ieder ander land en in elken tijd zijn over te hrengen (vgl.

Kb, SAciEr, Die Massen-Armut, ilire Ursache und Beseitigung, Berlin-Bermn,

1901, S, 7, 14, 49, 51, Zie G, UHLHORN, Die Christliche Licbesthitigkeit im

Mittelalter, 1884, S. 126 fI; ENDEMANN: Die nationaloekonomischen Grundsiitze

der kanonistischen Lehre, in: Jahrbb, L Nationaloekonomie v. HILDEBRAND,

1% 1803.



24

Barmhartige liefde spreekt ook uit het gebod, den
armen daglooner niet te ,verdrukken”, en hem op den
dag zelven zijn loon te geven ,want hij is arm. en
verlangt er naar” (Dt. 24: 14, 15; Vgl Lev. 19: 3,
Jez. 22: 13; Ezech, 18: 7; Jac. 5: 4).

‘Wanneer Deuteronomium eerst heeft gezegd. dat de
arme niet zal ophouden in het midden des lands, dan
volgt terstond daarop de dringende vermaning tot
liefdadigheid: ,doe uwe hand wijd open voor uwen
broeder, voor de behoeftigen en armen in uw land”
(Dt. 15: 11P) '), Het is vooral de wet van Deutero-
nomium, die de maatschappelijk zwakkeren tegenover
de machtigen in bescherming neemt. Gerechtigheid
(p13) zal men najagen, onomkoopbaar zijn in de rechts-
pleging, onberispelijk (D‘f_.‘{\) voor Jahwe (Dt. 16: 19, 20).
En nu bestaat Israels gerechtigheid (.‘lp'u) voor Jahwe
juist in het betrachten wvan al deze geboden, in het
betoonen van barmhartigheid jegens ongelukkigen (Dt.
2AER TR0 N2E)

Deuteronomium toont ook een hart voor de dieren te
hebben: het dorschend rund zal niet gemuilband worden

(_35: 4), en ten opzichte van het gevonden vogelnestje

ga men niet ,zonder verschooning” te werk (22:6) %),

'Yy Vgl. de schoone theodicee in Haba bathra 107 nood en ellende zijn er
vooral, opdat de goede ze zou lenigen; Lxod, radbak ¢, 312 het lot der menschien
is niet gelijk; in kracht, bezit en lotgevallen verschillen zij van elkander, (opdat
liefde en welwillendheid gelegenheid zouden vinden. zich te betoonen™,

*) Het verbod om het bokje te koken in de melk der moeder, schijnt, blijkens
het verband, waarin let voorkomt, niet uit een oogpunt van barmbartigheid
gegeven te zijn, maar veeleer in verband te staan met vrees voor verontreiniging
of afgoderij (Exod. 23: 195 34: 26; DL 14: 21). Het koken van jonge dieren
(bokjes, lammeren) in (zure) melk, is onder de Arabieren nog gebruikelijk (Bex-
zINGER, Archiologic 5, 8g). Door de landsbevolking van Palestina wordt thans
nog een gerecht bereid, dat heet:  het bokje in de melk djner moeder” (Het



25

De zeer eigenaardige bepalingen in Dt. 24: 5 (vrij-
stelling van den krijgsdienst in het eerste huwelijksjaar),
of als in Dt. 20: 5—8 (onbepaalde vrijstelling van
krijgsdienst), of als in Dt. 20: 19—20 (het sparen van
vruchtboomen in oorlogstijd, ,of is het geboomte des
velds een mensch, dat het door u belegerd zou worden?”),
getuigen zeker van den barmhartigen geest, dien de
Deuteronomische wetgeving ademt '). Hetzelfde geldt
ook van Dt. 25: 3, in Israels wetgeving de eenige
vermelding van lijfstraffen, waar het juiste aantal slagen
wordt genoemd, dat den delinquent mag worden toege-
diend ,opdat hij (uw broeder, wanneer men hem weer
liet toedienen) voor uwe oogen niet onteerd worde”.
Vervlioekt ook, wie eenen blinde op den dwaalweg
leidt (Dt. 27: 18)!

De Priestercodex neemt ook alzoo den doove in
bescherming (Lev. 20: 14), en niet alleen den blinde en
den doove, maar alle zwakken en ongelukkigen en ellen-
digen in dat ééne groote gebod: (1] zult uwen naaste
liefhebben als uzelven, Ik ben Jahwe!” (Lev. 19: 18) %).

0. T. v. Kuexgen-Oort). Aan vreemde cullusgebruiken schijnen wij ook te
moeten denken bij bepalingen, als wij vinden in Lev. 22: 283 Exod, 23: 30 e a.)

'Y Met groote w.mr:»cllijnlijl-;]mid , naar het ons voorkomt verklaant SCHWALLY,
A a. O, 8. 74--09 de bepalingen Dt. 203 5= 8 uit een oer-oud gebruik, in
tegenstelling met de gewone opvatting (KUENEN, WELLHAUSEN), welke ze als
jong en idealistisch beschouwt, ‘T'och zijn deze voorschriften dan in den mond
van den Deuteronomischen wetgever de niting van eenen barmhartigen geest,
+Wenn derartige Briuche einmal in Israel vorhanden waren, S0 hat jedenfulls
der Redaktor von Deut. 20 nichts mehr davon pgewusst (S. gb). Entweder
fldssten sie durch ihr hohes Alter solche Ehrfurcht ein, dass man sich darmach
richtete, obwohl man ihren Sinn nicht mehr begriff.  Oder die nbergliubischen
Maotive wurden ins Humane und Sentimentale umgedentet , wodurch auch den
splitesten  Geschlechtern die Daseinsberechtigung jener DBrituche legitimiert er-
scheinen mochte” (S. 99} Verglh ook over Dt 243 5 ibidem S. 70. Men kan

bij zulk ecne ,Umdeutung’ .
voor Israel gekregen heeft , daar zij toch ook bij andere volken niet onbekend was.
: 18 gevoerd: G. H. LAMERS, Zedekunde,

‘b, v, vergelijken de beteekenis, welke de besnijdenis

') Vgl over den strijed over Lev. 10}
1g02 bl 4o8; STADE, . &, 0., 1, S 510 Anm, 3.



206

Uit de genoemde wetten, voorschriften, door Jahwe
gegeven regels (:'c‘_:u‘,‘:) blijkt ons, met welk eenen
zedelijken ernst het Jahwisme op het geheele sociale
leven van Israel beslag legt. De slaaf, de vreemdeling,
wees en weduwe, i e. w. alle maatschappelijk zwak-
keren staan onder de protectie van Jahwe. Godsdienst
en zedelijkheid zijn één.  Opmerkelijk is zeker de
argumentatie bij enkele bepalingen van het boek der
Rechtsinzettingen. Bij de bepaling over het pand nemen
(Exod. 22: 27) is het eerste argument een beroep op
het medelijden, de barmhartigheid: ,waarin zou hij
liggen?” het tweede een beroep op Jahwe: Tk zal het
hooren, wanneer hij tot mij roept, want Ik ben genadig!”
In Exod. 23: 5 heet het: Wanneer gij den ezel uws
vijands (Dt. 22: 4 ,uws broeders”) ziet onder zijnen
last bezweken liggen, zoo wacht u, hem (den ezel) aan
hem (uwen vijand) alleen over te laten, gij zult hem
niet alleen laten tobben, gij zult den ezel met hem
losmaken; en in vs. g, ten opzichte van den vreemde-
ling: ,gij weet, wat er in het hart van den vreemdeling
omgaat”. Deze laatste overweging keert in Deutero-
nomium telkens weer terug, en wordt als zedelijk motief
aangewend. Zoo motiveert Deuteronomium ook het
Sabbatsgebod met de woorden: , Want gij zult gedenken,
dat gij een dienstknecht in Egypteland geweest zijt . . .
daarom heeft u de Heer uw God geboden, dat gij den
Sabbatdag houden zult” (Dt. 5: 15). Aan het slot van
het boek der Rechtsinzettingen (Exod. 23: 21 vv.) heet
het: ,hoed u voor Jahwe's aangezicht, en wees Zijner stem
gehoorzaam en verbitter Hem niet”, en in den Priester-
codex wordt op de onderhouding der geboden aange-
drongen met het steeds wederkeerende: 1k ben Jahwe!”



27

Welnu, door deze geboden te onderhouden, dient men
Jahwe. [et is de wil van Jahwe, dat deze regels der
sociale zedelijkheid nauwkeurig worden in acht genomen.
Vergeleken met andere volken van het Oosten, neemt
Israel juist om zijnen hoog zedelijken godsdienst zeer

zeker cene unieke plaats onder hen in.



I11.

Israels Profetie.

Van bijzondere beteekenis- voor de kennis van Israels
geschiedenis is zijne profetische litteratuur., Gevoegelijk
kan men de profeten onderscheiden in véor- en na-exili-
sche profeten. De eersten hebben dit eigenaardige,
dat zij met opvallende censtemmigheid het oordeel
aankondigen, dat om der zonden wil over het volk
komen moet, daarop doen volgen de opwekking tot
bekeering, om te eindigen met de belofte van het heil
dat komen zal, wanneer hunne prediking of het oordeel
zijne uitwerking zal hebben gehad.

De véor-exilische profeten zijn de bemiddelaars
tusschen Jahwe en het zondige volk, Zij prediken Jahwe
als”den Rechtvaardige, den Zedelijke, den Heilige, den
Gretrouwe, den liefhebbenden God, die niets anders
dan Israels geluk bedoelt, en die daarom dan ook recht
heeft op de gehoorzaamheid en de liefde zijns volks,
Bij de na-exilische profeten treedt de dreiging op den
achtergrond, en de verkondiging van vrede en heil op
den voorgrond. Van heel de profetische litteratuur,
zoo dikwijls zij ons de heilrijke toekomst teekent, is

dif de voornaamste trek, dat er alsdan «recht en



29

gerechtigheid” zal heerschen, dat er geene schaamte-
looze knevelarij, geen exploiteeren en verdrukken van
armen en zwakken meer zijn zal; m. a, w. de profeten,
met name die der 8¢ eeuw, stellen de eischen der
sociale rechtvaardigheid op den voorgrond.

In Noord-Israel trad de profeet Amos (+ 760 v. Chr.)
op met zijne oordeelsprediking, in eenen tijd, toen er
groote welvaart en weelde heerschten onder de regeering
van Jerobeam II (2 Kon. 14: 23 vv., Vareron Jr., Amos
en Hosea, 1804). Na tijden van oorlog en beroering
was de rust in het land weer hersteld, en Israel had
er zich door eigen krachtsinspanning weer bovenop
gewerkt (Amos 6: 1, 13). Al dien voorspoed dankte
het volk aan Jahwe, dien het trouw, zeer trouw meende
te dienen. Doch juist tegen deze godsdienstigheid van
het volk verheft Amos zijne stem, en zijne sombere
prediking druischt lijnrecht in tegen den optimistischen
geest des volks. De profeet ziet de schaduwzijde van
het sociale leven, en met alle kracht verkondigt hij
Jahwe's zedelijken eisch. Tij wijst de wondeplekken
der maatschappij met den vinger aan, en kondigt daar-
over Jahwe's gericht, door den vijand te voltrekken, aan.
Hij heeft reeds van verre het doffe gedreun van den
donder vernomen, het rommelen van het opkomend
onweder,

De leeuw heeft gebruld, wie zou niet vreezen? Jahwe
heeft gesproken, wie zou niet profeteeren (3: 8)? In
Israel toch wordt het recht vertrapt, de geringen
worden verpletterd, de behoeftigen op zijde gedrongen.
Men neemt kleederen te pand, en het volk wordt uit-
gemergeld (2: 6—8; 8: 0). JKomt en ziet, hoe groot

de baldadigheid in Samaria is, en hoevele in haar de



30

afpersingen zijn!” (3: 9). Daar is geene trouw meer
(nn:;-m'wy, jus fasque), maar integendeel een niets
ontziende gelddorst, weelde, genotzucht en verkwisting,
vooral onder de hoogere standen, vooral onder de
aanzienlijke vrouwen (45 15030 10=1I5; 6: 4, 6); en
de arme wordt verdrukt en vertrapt door omkooping ,
woeker en afpersing, gegijzeld om eene kleinigheid ,
en als slaaf verkocht (5: 7—12; 8: 4, 6) ). Men
meent Jahwe te dienen met offers, liederen, feesten,
welke eindigen met brasserij en dronkenschap; men is
overgodsdienstig, maar ondertusschen is de rechts-
verkrachting en de onderdrukking der armen in vollen
gang, en bij de kolossale wanverhoudingen in de maat-
schappij komt nog die schaamtelooze arrogantic en
,,grootschheid des levens” van de vermogende klassen,
van ambtenaren en priesters en woekeraars; dic allen
samenspannen, om den kleinen man uit te plunderen en
tot slaaf te maken, om dan in weelde en overdaad het
onrechtvaardig verkregen goed te verbrassen. Zij eten
de gemeste kalveren, en leggen zich neder op elpen-
beenen sofa’s, en vermaken zich met muziek en dans,
maar zij denken er niet aan, de breuk van Jozef te
heelen. Men bouwt paleizen in de stad en villa's daar
buiten, voor winter- en zomerverblijf, en deze zijn met
schatten opgevuld (5: 11, 12); maar naar menschelijk-
heid vraagt men niet, en piéteit kent men niet (23 1),
en men heeft er geen notie van, dat Jahwe humaniteit

wil en barmhartigheid en zedelijkheid (13 3, 6, g, 11, 13).

1) Bij de Romeinen was het verkoopen van den schuldenaar als slaafl
(wtrans Tiberim) geoorloofd, wanneer er één schuldeischer was. Waren er veel
schuldeischers, dan liet de Lex XII tabularum het in partes sceare™ toe,



31

Denkt men soms, dat dat zoo kan bestaan? Als dat
kan, laat dan ook uw paard maar op de rots galop-
peeren, of ga met uwe ossen voren trekken door de
zee (6: 12)! Neen, maar daarom zal Jahwe Israels
ongerechtigheid bezoeken, want geen volk te hebben
is Hem liever, dan zulk een volk (3: 2 vv). Is het niet
dit

zoeke, en niet het kwade (PM), recht (25t') en gerech-

, wat Jahwe eischt: dat een ieder het goede (21D)
tigheid (HET%;) — deze woorden verstaan in hunne zede-
lijke beteekenis, en praktisch toegepast (5: 14, 15, 24)?
.So fithrt Amos alle andere Stinden Israels auf diese
eine zuriick, dass die Geringen, die Wittwen und Waisen
von den Grossen vergewaltigt, von bestechlichen Rich-
tern um ihr Recht gebracht und von den Kaufleute
betrogen werden. Die Regierenden und Herren und
die iippigen Weiber sind deshalb auch vor allem Gegen-
stand der Drohung. Aufs hochste ist der Profet tber
das Walten des Unrechts empért, aber er kennt auch
einen Willen in der Welt, der zuletzt das Recht durch-
setzt; es ist Jahve Zebaoth, der um des Rechts willen
sein eigenes Volk vernichtet” (Sumexp, a. a. 0. S. 163).
Neen, niet direct is Amos’ prediking eene vraag naar
barmhartigheid, maar deze ligt toch daarin opgesloten.
Wanneer de profeet in Jahwe's naam opkomt voor recht
en zedelijkheid, en zulk eene prediking vindt gehoor,
dan moet zij, in eene Oostersche maatschappij, gelijk
Isracl was, in de ecerste plaats dit praktisch gevoly
hebben, dat aan den eisch der barmhartigheid wordt
genoeg gedaan,  Ditzelfde geldt grootendeels van alle
volgende profeten,

De profeet Hozea (+ 735 v. Chr.) heeft dezelfde volks-
zonden te bestrijden als Amos, doch drukt zich anders




>
&

2
]

dan deze uit. Beide profeten stellen het zedelijk-
geestelijk karakter van den godsdienst op den voor-
orond, en daarmede is de zondige toestand des volks in
flagranten strijd. Hozea is meer religicus, meer mystiek
in zijne prediking. Amos spreekt van 2y en J7, van
Q_?\L‘:; en np‘j‘s, Hozea klaagt, dat er geen NN, trouw
is in het land, geen :‘:*.‘j'?;; Ny, Godskennis, geen 7071,
liefde, welwillendheid, vroomheid, barmhartigheid; maar
het is zweren en liegen en moorden en echtbreken en
stelen, het zijn woestelingen, en het eene bloedbad
volgt op het andere.

De en, door Jahwe aan zijn volk bewezen, wordt
niet met 90 T beantwoord, en bijgevolg is er ook geen
700 on(lcrhnq onder het volk (2: 19 vv.; 6: 45 4: 1 VV.).

()mddt men met Jahwe niet rekent, ziet het er op elk
gebied ecllendig uit, op godsdienstig, zoowel als op
zedelijk, op politick en op sociaal gebied. De pricsters
leven van de zonde des volks, en zitten op de verpande
kleederen wijn te drinken (4: 8; 6: g). Het gezag is
middel geworden, om bedrog te plegen. V erdrukking
en rechtsverkrachting en allerlei gewelddadigheden zijn
dan de orde van den dag (5: 10, 11:16:4, 8;7:1—7;
8). Heeft Jahwe nu dat aan Israel verdiend, daar
hij toch Israel van het begin af met weldaden heeft
overladen (r1: 1 vv.)? Wat geeft Jahwe om die
‘menigten van offers, indien toch het eenig ware motief
voor het brengen van offers, n. 1. de nen, de D¢ "1‘7\: Ny,
bij den offeraar ontbreekt (3: 4; 6: 6) Heeft ]ahwn
niet lust in vroomheid (70r) en recht (LBAWD) (12:7)?

Hij wil immers, dat zijne liefde z66 door het volk
beantwoord wordt, dat het in al de uitingen van het



A
%)

leven Zoont, dat het den wil van Jahwe verstaat, van
dien God, die zelf een God van 9o is, die Israel heeft
verkoren, gelijk een man zich zijne vrouw verkiest door
ecene vrije liefdedaad. Zal dan Isracl die liefde wvan
Jahwe met egoisme en materialisme beantwoorden?

Micha (+ 720 v. Chr.), de cerste, die duidelijk en
onomwonden uitspreekt, dat Jeruzalem verwoest zal
worden (c. 1), ziet in den dreigenden ondergang van
Samaria de straf voor Israels zonden. Diezelfde slag
zal ook Juda en Jeruzalem treffen, omdat zij niet beter
zijn dan Samaria. Er heerscht ook in Juda een onhoud-
bare sociale toestand. Met Jahwe houdt men geen
rekening, noch met zijne heiligheid, noch met zijne
cerechtigheid; en toch steunen zij op Jahwe, en zeggen:
yons zal geen kwaad overkomen”.

Micha, de volksman, heeft den rotten toestand
der maatschappij, de algemeene verdorvenheid, in het
bijzonder van de hoofdstad, met diepe verontwaardiging
gadegeslagen. Hij en zijne geestverwanten steunen 66k
op Jahwe, maar niet op zijne hulp tegen het nu dreigend
gevaar; doch zij steunen op Jahwe's waarachtigheid en
trouw, ook onder en na het oordecl, dat nu noodzakelijk
komen moet (7:57° vve; velioz. 2% 115 11: g Stat.
Vert. vss. 8, ). Noodzakelijk is het oordeel geworden,
omdat het in Juda een ,bellum omnium contra omnes”
geworden is (7: 2). Aan uitzuiging cn afpersing geen
gebrek (2: 1, 2). Van omkooperij en godsdienstige kwak-
zalverij is het land vol (3: 11). De rijkaards slokken alles
op (6: 12). Er is geen enkel vroom en rechtschapen man
meer te vinden. De beste is als een doornstruil, de meest
rechtschapene als eene heg. Te vertrouwen is er niemand
meer (7: 3—06). De geringen worden van alles de dupe.

*)
L)




34

Alsof het krijgsgevangenen waren, z64 rukt men den
lieden de kleeren van het lijf, en berooft de vrouwen
van hare kinderen (scil. door dezen als slaven te nemen
voor de schulden der ouders; 2: 8, g). Men stroopt
hun het wvel af, men slaat hun de beenderen stuk;
gelijk vleesch in den pot, als stukken in den ketel,
766 haalt men Jahwe's volk uit elkaar (3: 1—3). Daarom
zal Jahwe hierdoor zijne cer handhaven, dat Hij bezoeking
zal doen over al deze ongerechtigheden, en de heilige
stad en den tempel in vlammen zal doen opgaan, Want
Juda is zelf begonnen, Jahwe’s naam voor de Heidenen
te ontheiligen door alle zijne goddeloosheden (sociale
ongerechtigheden), en het begrijpt niet, dat Jahwe's
naam geheiligd moet worden door recht (o;w“g) te doen
en vroomheid lief te hebben (927 N2NR) en ootmoedig
te wandelen met zijnen God (0: 8).

Ook Fezaja (736 v. Chr. e. v. tot gor), Micha's
tijdgenoot, verheft zijne stem met macht, en klaagt
over het zedenbederf, vooral onder de hoogere standen
(1: 22), over onrecht en geldgierigheid (5: 23), over ver-
drukking van armen, weduwen en weezen (1: 21, 23; 10 2),
en keert zich tegen den rijkdom als zoodanig (2: 7—21).

In de prediking van Jezaja staat Jahwe's leiligherd
in het middelpunt (vgl. Amos 4: 2; Hozea 4:9). Het
is Jahwe de Heilige (met emphase) Israels, tegen wien
men zondigt. 't Is Jahwe's heiligheid, zich openbarend
in zijne heerlijkheid, de transscendente, maar ook imma-
nente werking van Jahwe, waarmede Israel te doen
heeft (2: 10, 11, 17, 21; 3: 8; 5: 16). 't Is voorwaar
geen kleinigheid, zulk eenen God als Jahwe is, in Zijn
goddelijk  wezen, op allerlei wijze, op religieus en

politiek en bovenal op sociaal terrcin, te miskennen,



JJ

en dat niettegenstaande Jahwe door straf op straf zoo
duidelijk getoond heeft, wie Hij is. Maar helaas! Israel
is blind en gevoelloos en zich zijn voorrecht niet bewust,
het volk van den Heilige Israels te zijn; want het
doet, alsof er geen Jahwe is, en men ziet nu ook niet,
wat Jahwe  bezig is te doen (1: 3—06; 2: 12, 13;
5: 1 VV.; I7: 7, 10; 31: 1; 5: 26 vv.). Want Jahwe
heeft eenen dag, waarop Hij Zijn strafgericht voltrekken
zal; en dan zal men leeren, Jahwe alleen hoog te houden
en te heiligen (8: 1335 29: 13, 23). Daarom nu naar
Jahwe's m9in en PPN gehandeld, of er zal geen
. 0

dageraad zijn (8: 20)!

Het zijn in hoofdzaak dezelfde volkszonden, als bij
Amos, maar in ergeren zin, welke Jezaja bestrijdt.
Knevelarij van den arme (3: 14, 15), gewin door
afpersing (33: 15), hebzucht en weelde (vooral hij de
dames: wufte opschik en coquetterie) en onderdrukking
der lagere standen (3: 16—26; vgl. Amos 4:1). Wee
den Kkapitalisten, die huis bij huis voegen, akker aan
akker trekken, totdat er geen plaats meer is, en zi
alleen in het land gevestigd zijn (5: 8, 11, 12, 18, 22)!
Zij maken ook de wetten des lands in hun voordeel
(10: 1). De edelman is een deugnict, de groote heer
een schelm; want de maag der hongerigen blijit ledig,
en den dorstige onthoudt men lafenis (32: 5, 6). Ilet
is in naam van Jahwe, den Heilige Israels, dat Jezaja
zoo spreken moet; want Jahwe wordt door zulk eene
handelwijze ontheiligd, en Hij wil geheiligd worden
door gerechtigheid (11: g), d. i. hierdoor, dat cen ieder
in zijne positie beantwoordt aan hetgeen hij wezen
moet naar Jahwe's eisch.

Zefanja (+ 6206 v. Chr.) sluit zich in zijne prediking




30

bij Jezaja aan. Het volk is wegens zijne verdorvenheid
rijp voor den ondergang. Jahwe heeft eenen dag
(vgli Jezi 212 78 17 vv.), cenen dag van duisternis
en niet van licht (1: 7; vgl. Amos 5: 48), cenen dag
der slachting (1: 4 vv.; 3: 1 vv), waarop Ilij alles
wegvagen zal.

Met diep zedelijken ernst getuigt Zefanja, dat behalve
de afgoderij het de weelde en het geweld en het
bedrog zijn, voornamelijk bij de voornaamsten en de
leiders des volks (1: 8—r12; 3: 1—7), die Jahwe's toorn
doen ontbranden, en het oordeel binnenhalen (scil. door
middel van de vijanden, de Scyten). Jeruzalem is
cene door moord bezoedelde stad (3: 1). Jahwe wil
gerechtigheid en ootmoed en billijkheid en goedheid
(pos, may, TOAUTG, TATELVGEEOSOV, 110521 353+ 3,
12, 13). Daarom zal Jahwe al het hoovaardige weg-
vagen; en dan zal er overblijjven een arm, ootmoedig,
weerloos volk, dat Jahwe vreezen zal, gelijk Hij gevreesd
en gediend wil worden, in trouw en in liefde en in
gehoorzaamheid, wanneer ook de Heidenen Jahwe dienen
zullen ,met eenparigen schouder” (2@ r1; 3: 8—15).
700 is ook voor Zefanja, gelijk voor Micha, het oordeel
noodzakelijke voorwaarde, om het heil te doen komen.

Niet tegen Israel, maar tegen Assur keert zich
de profect Nahwm (+ 620 v. Chr.). Het trotsche en
overmoedige Ninive zal vallen, Al hare zonde keert
op haar eigen hoofd terug, en allen, die door haar
vernederd zjn geworden, zullen juichen; niemand zal
medelijden met haar hebben (3: 12—13). Jahwe zal
wrake doen over al de hebzucht en de wreedheid
dezer blocdstad, over al de gruweldaden van dit gewel-

dige +volk, dat zoolang alle natién van rondom heeft



37
vermorzeld en uitgeplunderd. Want uit Ninive is
nitgegaan een, die kwaad denkt tegen Jahwe, een
belialsman, die zijne macht te buiten is gegaan, daar

toch Assur slechts een werktuig is in Jahwe's hand
(a2 ST RS tat SV ertil 1281 '5)!

Feremia heeft voor en na de verwoesting van Jeruzalem

geprofeteerd (627 v. Chr. e. v. tot na 386). Ook zijne
prediking moest weer eene oordeelsprediking zijn. Gelijk
een Hozea véor hem, zoo beschuldigt ook Jeremia
het VO”\' Vdll  eenen VO"(OIﬂ(,‘.ﬂ(!ﬂ Elf\’(l] Veln Iﬁh“’e O]_)
godsdienstig en op zedelijk gebied. Met den hartstocht
der liefde wekt hij zijn volk op tot bekeering, daar
anders de ondergang van den Staat noodzakelijk volgen
moet (c. 2—06). Streng zedelijke eischen worden door
Jeremia aan een ieder gesteld, en terwijl men algemeen
hoopt op vrede en rust, en voor de toekomst Jahwe's
bescherming inwacht, verkondigt Jeremia met verplette-
renden ernst den ondergang van den Joodschen Staat,
indien men zijnen wandel niet betert. In trouw, recht
en gerechtigheid heeft Jahwe lust, en alleen wanneer
Hij die vindt, zal Hij wonen in Zijnen tempel. lLeugen-
woorden zijn het, die de andere profeten spreken, en
het is een valsch Godsvertrouwen, waartoe zij opwekken,
wanneer zij met een woord als dit: ,Jahwe’s tempel,
Jahwe’s tempel is dit!” het volk in de algemeene
malaise en depressie moed willen inspreken. Want
ongetwijfeld zal Jahwe Jeruzalem en den tempel woest
maken, indien de boosdoeners niet ophouden, als
vogelaars te loeren, om menschen te vangen, hunne

kooi te vullen met bedrog, de armen, den wees en

de weduwe en den vreemde te verdrukken, en onschuldig

bloed te vergieten (5: 25—28; ¢. 7; 9: 4—8; 22: 3).




38

Door zulk eene prediking joeg Jeremia allen tegen
zich in het harnas: de profeten en de priesters en
het volk, alle waardigheidsbekleeders; maar hij stond
als eene vaste stad, als een ijzeren pilaar, als een
koperen muur (1: 18; 15: 10, 20), en hij vreesde ook
niet, den koning het oordeel aan te kondigen. De
koning (Jojakim), hij wil een groot koning zijn! Hij
gaat paleizen bouwen! Maar bestaat nu ddarin eens
konings grootheid? Is het niet /Zzeruz, dat de koning
oog heeft voor recht en billijkheid, dat hij hart heeft
voor den arme en nooddruftige, om hen te beschermen
19)?
Wanneer straks (onder Zedekia) Jeruzalem wordt

voor verongelijking en krenking (22: 13

belegerd, dan herinnert men zich op eens, dat men
de Tsraelietische slaven en slavinnen had moeten vrij-
laten (Exod. 21: 2- 6; Dt. 15: 12-—17), en dan belooft
men plechtig, hen nu allen op staanden voet vrij te zullen
laten, en men doet het ook. Z66 zal men Jahwe gunstig
stemmen. Maar nauwelijks is het gevaar een oogenblik
geweken, of men breekt die belofte weer, en brengt hen
weer onder het juk. ,Daarom dan”, zoo zegt Jeremia,
,zal Jahwe nu tegen u uitroepen eenc vrijheid ten
zwaarde ter pestilentie en ten honger, en zal u over-
leveren ter beroering voor alle koninkrijken der aarde”
(34: 8—22; vgl. boven bl. 13, 14).

In den tijd van FHabakuk zijn' het de Chaldeesche
benden, dic de landen teisteren met hunne roof- en
strooptochten (6003597 v. Chr.). De profeet staat
versteld over hun optreden. IHoc kan Jahwe dat gedoo-
gen? Geldt nu in de wereld alleen het recht van den
sterkste? Zal de Chaldeesche veroveraar altijd maar

straffeloos voortgaan, alle volkeren op te trekken met




39

den angel, hen te verzamelen in zijn net, te vergaderen
in zijne zegen, hen uit te plunderen, te onteeren, te
bespotten, hen dronken te maken, om zich dan in
hunne naaktheid te verlustigen? Zal hij nog langer
voortgaan, de volken te dooden zonder mededoogen
(1 1k 3 b7 AR s T

De profeet is verontwaardigd, als hij er op let, hoe
demoraliseerend de zegepraal van het onrecht en het
geweld op Israel werkt, hoe de zin voor recht gaande-
weg afneemt (1: 1—-4). Neen, Jahwe ka2 immers zulks
niet gedoogen, Hij, die te rein van oogen is, om het
kwade aan te zien, die immers het onrecht niet kan
aanschouwen? Maar waarom grijpt Jahwe niet dadelijk
in, om het geweld der roovers te keeren? Waarom
blijft Iij zwijgen, wanneer de goddelooze dien, die
rechtvaardiger is dan hij, verslindt? (Vgl. over den Py
en ypum, G. Swir, De profetie van Habakuk, r1goo).
De profeet leeft echter door het geloof. Hij weet het:
te zijner tijd zal Jahwe komen ten gerichte en den
overmoedigen Chaldeér vernederen (2: 4 vv.).

Gelijk Jeremia en Habakuk, zoo acht ook /Zzeckiél, maar
in nog veel sterker mate, de straf, die Isracl (Juda) treft
door middel van de vijanden, ten volle verdiend. Onder
den zwakken koning Zedckia, koning bij de gratie der
Babyloniérs, hadden, in den nieuwen staat van zaken,
al de gebreken en schandelijkheden, welke er onder
het vroegere koningschap gewecest waren, weldra in
verdubbelde mate weer de overhand genomen, vooral
onder de beambtenwereld. Onder alle standen heeft
de profeet eene religieuse en zedelijke ontaarding waar-

genomen, welke volgens de strenge wet der vergelding

noodzakelijk gestraft moet worden. Eigenaardig beziet




40

de profeet, zelf levende onder de ballingen van 597,
en diep onder den indruk van Jahwe’s heiligheid en
rechtvaardigheid, het heden in het licht der geschie-
denis, en het verleden in het licht van het heden, Zoo
ellendig als de toestand nw is, zoo is hl_] in het ver-
leden altijd geweest. TIsrael is altijd een ,huis der
wederspannigheid” geweest (2: 3; 12: 25 ¢. 20). Waar-
schuwend houdt de profeet zijnen medeballingen Israels
verleden als eenen spiegel voor, opdat zij zich zouden
wachten voor nog meer zonde, waardoor zij zich nog
meer straf op den hals zouden halen. Want waar men
nu reeds de welverdiende straf ondergaat, daar is dat
om de eigene ongercchtigheid, een gevolg en ecenc
bezegeling van Jahwe’s onkreukbare rechtvaardigheid
en ontzaglijke heiligheid (Vareron Jr., Viertal voor-
lezingen over Profeten des O. V., 1880).

Als straks het bericht de ballingen bereikt, dat
Jeruzalem is ingesloten, hernicuwt Izechiél zijne onge-
luksprediking. De val van Jeruzalem, dien hij voorspelt,
zal Israel leeren, dat Jahwe Jahwe is. Zoo zal door
Jeruzalems ondergang de oude profetic in het gelijk
worden gesteld, en Jahwe’s gerechtigheid triomfeeren
(24: 243 vgl 6: 7, 13 vv.; 12: 165 331 205'5: 13, 17;
6 10);

En wat is nu dan de zonde van Isracl geweest?
In hoofdzaak deze ééne: de valsche cultus, de ont-
heiliging van Jahwe’s Sabbatten, d. 1 echtbreuk, trouw-
breuk tegenover Jahwe, de grootste ondankbaarheid
tegenover Jahwe's ontelbare weldaden (20: 5 vv., 25).
Israel heeft niet erkend, dat het Jahwe was, die het
wilde heiligen (c. 16; c. 22; vgl. Dt. 26: 18, 19; Lev.

10EIs ORE vz echises 0T 2 B v o] SN Ce VIRRT 0282 s 82 O Sl 7o i s



41

Exod. 31: 13; Lev. 11: 44). Doch naast Israels cultische
zonden, daarmede samenhangend of gevolg van die,
staat het sociale kwaad, door Israel van oudsher bedreven.
Ohola en Oholiba, die schandelijke vrouwen, die reeds
onteerd uit Egypte zijn gekomen, hebben het erger
gemaakt dan hare zuster Sodom. Zie, hierin heeft de
schuld harer zuster Sodom bestaan: in hoogmoed,
brooddronkenheid en zorgelooze rust leefde zij met
hare dochters, terwijl zij de hand der nooddruftigen
en armen niet stijfde., In Jeruzalem, die bloedstad,
heeft men vader en moeder geminacht, den vreemde
geweld aangedaan, weezen en weduwen slecht behan-
deld, en geschenken aangenomen, om bloed te vergieten,
en rente en woeker genomen, en den naaste door
geweldenarij afgezet (23: 3, 44; 16: 49; 22: 7, 12). De
vorsten (voornaamsten, aanzienlijken) van Israel waren
brullende leeuwen, de overheden aan verscheurende
wolven gelijk; en het volk des lands pleegde afpersing
en roof, kwelde den nooddruftige en arme, behandelde
den vreemde onrechtvaardig (22: 25, 27, 29; vgl
SlE e Aelete WD, A ddely [Jeley 15 tRery sah IR Gl i
Zachittaisssu]ez, 11 05 MtV 105 16).

Wanneer de profeet de Messiaansche toekomst schil-
dert, ook dan vormen de zonden van het verleden den
donkeren achtergrond der schilderij. De herders van
Isracl hebben zich gevoed met de melk der kudde,
zich gekleed met de wol, zij hebben de vette dieren
geslacht, maar . . . weiden deden zij de schapen niet.
Het zwakke hebben zij niet gesterkt, het zieke niet
genezen, het gebrokene niet verbonden, het verjaagde
niet teruggebracht, het verdwaalde niet opgezocht, en

het krachtvolle . . . hebben zj tot harden arbeid




42

gedwongen. Zij hebben gehandeld, gelijk rammen en
bokken doen: het beste deel der weide grazen zij af,
en het overige vertrappen zij met de pooten; zij drinken
het helderste water, en als zij verzadigd zijn, gaan zij
er met hunne pooten in modderen, en duwen met zijde
en schoft alle zwakken weg, en stooten hen met hunne
hoornen. Maar nu, met Israels herstel (c. 33—48),
zal Jahwe zelf zijne kudde weiden, en richten tusschen
de schapen en de bokken. Jahwe zal eenen nieuwen
toestand scheppen in het sociale leven, opdat de mindere
man niet meer door de koningen en regeerders en
beambten worde unitgezogen en te gronde gericht., Jahwe
zal de theocratie herstellen onder eenen ideaalvorst:
Ik stel over hen éénen herder, opdat hij hen weide:
mijnen knecht David; hij zal ze weiden, en hij zal hun
herder zijn, Tk, Jahwe, zal hun tot een God zijn, en mijn
knecht David zal vorst (_g‘-"t,;'JT, overste) in hun midden
zijn” (c. 34; 37: 25; vgl. Ps. 23; Joh. 10).

In tegenstelling met de als Oostersche despoten
regeerende koningen van vroeger, stelt Ezechiél den
vorst (overste) der toekomst, die regeeren zal naar
recht en gerechtigheid, en wiens wereldlijke macht
geheel in dienst gesteld zal zijn van de geestelijke
macht in het heiligdom. Het zal meer, wat wij noemen,
cen ,kerkvorst” dan een koning zijn, wiens zedelijke
plicht in dit woord wordt omschreven: ,doe recht en
gerechtigheid”, en die slechts een klein streepje boven
10). ,Doet

het volk véor heeft (45: 8, 95 44: 3; 46: 2
recht en gerechtigheid” dat is ook de eisch, die aan
allen wordt gesteld, den koning niet minder dan den
gemeenen man, en waarin dat bestaat, kunnen wij

leeren uit Cap. 18. Voorzeker, dat wil in de eerste

i



43

plaats zeggen: zijne cultische verplichtingen, de wet
der heiligheid nakomen, maar daarnaast ook: niemand
verdrukken, den schuldenaar het pand wedergeven,
geen roof rooven, den hongerige zijn brood geven en
den naakte met kleeding bedekken, niet geven op
rente of wocker, zijne hand van onrecht afhouden,
,waarachtig recht jegens elkander oefenen”, Het motief
(tegelijk den grond van zijne boetprediking), hetwelk
Ezechiél daarbij in werking zet, is de individueele
vergelding, die hij predikt: de personeele verant-
woordelijkheid van den individu voor alle zijne daden
(g 5 sl Tigh SARH O K

Stelt Izechiél alzoo Israels verleden en heden in
schril contrast met de Messiaansche toekomst, en is
zijne prediking daarom vooral op Israels herstel gericht
(c. 37), in nog sterkere mate richt Deutero-Fezaja
(tusschen 558 en 538 v. Chr. e. v.), den overgang
vormend tot de na-exilische profeten, op Israels bevrij-
ding het oog. Het uur van Isracls verlossing zal
weldra slaan (jo: 1). Israels verlossing is postulaat
van Jahwe's wezen en van Israels geschiedenis. Jahwe
is de God der wereldgeschiedenis, en Israel, als volk
van Jahwe, staat in het middelpunt daarvan. Israel
heeft de belofte van heil, en zijn God, de God van
hemel en aarde, is machtig genoeg, om zijne belofte te
vervullen, en zijn volk te bevrijden. Maar ook heeft
Israel nu voor zijne zonde geboet, en nu zal Jahwe
zijne gerechtigheid, zjn heil (p7%) doen zien. Israel,
nu nog door de IHeidenen overweldigd, zal aan zijn
recht, zijn heil (;'1"2173) komen (42: 21; 51: 55 46: 12, 13;
56: 1; 59: 9, 14; 58: 8; 62: 1, 2; 48: 18), en alle
Heidenen zullen Jahwe erkennen als eenen God van




44

heil (41: 25 45: 21, 24). Israel is door de Heidenen
onrechtvaardig behandeld, onbarmhartig: zelfs den grijs-
aard hebben zij een zeer zwaar juk opgelegd (47: 6).
En ja, het was grootendeels om Israels zonde, want
het had zijne gerechtigheid voor God verloren (64: 5;
2: 22—25), maar nu heeft het zich bekeerd, d. w. z.
de vromen, en dezen zullen daarom hun recht, gerech-
tigheid, loon van God ontvangen (p"ls, 'Q::_\t:‘,‘r_:, H?;’;‘?,
sTRERICI RS 0 4. B O ST s Biga i ot Y H etiiside
Ebed-Jahwe, wiens D_:,x‘.,’,‘;a bij Jahwe is. Jahwe ziet
zijnen waarachtigen zedelijken godsdienst aan, welke
bestaat in het doen van gerechtigheid (."\E"p.) voor
Jahwe. Dit is het volk, dat gerechtigheid (p1%) kent,
dat Jahwe’s thora in het hart draagt; zijne rechtvaar-
diging voor Jahwe zal eeuwig bestaan, en Jahwe's heil
voor hem van geslacht tot geslacht. Dit is het volk,
dat goddelooze banden ontsnoert, knellende overeen-
komsten losmaakt, geknakten vrijlaat, allerhande juk
verbreekt, den hongerige zijn brood uitdeelt, nood-
druftige zwervelingen onder dak brengt, den naakte
kleedt, zijne hand niet aftrekt van zijn eigen bloed
(58: 6—10). Wie hieraan vasthoudt, die vreeze niet, en
zi] niet wankelmoedig, maar vertrouwe op Jahwe, en
geloove, dat Israels heil (verlossing) in aantocht is 1).

In de ballingschap hebben de Joden ten diepste hunne
vernedering gevoeld als straf voor hunne zonden. Na
het exil was het de Joodsche gemeente er het meest
aan gelegen, om den uitwendigen dienst van Jahwe

weer te herstellen, om voortaan, in den geest van eenen

'} Vgl over px, npw, oodo bij I Jezaja: SMEND, a. a. O., S. 414;

G, WiLpEBOER, De Letterkunde des Quden Verbonds, 186, bl 324




45

Ezechiél, nauwlettend zich te wachten voor de zonde
en hare gevolgen. Voortaan zal zich het leven der
Joodsche gemeente in hoofdzaak om den cultus bewegen.
De geschriften der na-exilische profeten ademen in
hoofdzaak eenen theocratisch-priesterlijken geest. De
.gerechtigheid” wordt in de eerste plaats in cultische
reinheid gezocht, doch openbaart zich niet minder ook
in welwillendheid, achting voor de rechten der armen,
goedheid, milddadigheid en barmhartigheid. De schei-
ding tusschen deze twee, gelijk in het latere Jodendom
(Mt. 23: 23), is thans nog niet aanwezig. Voor Hageai
(520 v. Chr.) is de herbouw van den tempel en het
»thora geven” der priesters over rein of onrein, naar de
tijdsomstandigheden, van het hoogste gewicht (1: 8 vv.;
2 LV VIRT ()]

Zacharia (520—518 v, Chr.) beweegt zich ook langs
deze lijn, doch verklaart uitdrukkelijk, dat er Jahwe
aan die dingen alleen gelegen is, wanneer men Zijne
zedelijke eischen, door de ,vorige profeten” gepredikt,
in acht neemt. De in de ballingschap opgekomene
nationale treur- en vastendagen te houden, is Jahwe
niet welgevallig; maar i7 was zijn gebod: ,doet recht,
betoont liefde en barmhartigheid (WP mibainin)Bni=ln)
jegens elkander, verdrukt de weduwe noch den wees,
den vreemdeling noch den arme, en denkt niet in uw
hart kwaad tegen elkander, en hebt de waarheid en
den vrede lief” (1: 1—6; 7: 7—10; 8: 16—19; Vs, 1QP
lees: smaar hebt” enz.).

Maleacht (voor 433 v. Chr.) klaagt over de trouwe-
loosheid jegens Jahwe van het nu levende geslacht in
vergelijking met de trouw der vaderen (in 't bijz. der
priesters) in den ,goeden ouden tijd”. Men neemt




40

Jahwe's heiligheid niet meer in acht bij de offers
(1:6 VV., 14; 2t 1—10; 313, 5,7, 22 Stat. Vert. 4: 4).
Men heeft ,de dochter van eenen vreemden God”
getrouwd (2: 11), ja, erger nog, men heeft ,de gezellin
der jeugd” verstooten, en deze schreit nu bij Jahwe's
altaar (2: 13—16). Men gelooft niet aan het loon der
godsvrucht; alleen de ernstigsten denken er aan (i i
3: 13 vv.). Men denkt er niet aan, dat het zedelijke
plicht is, Jahwe’s geboden te houden, met zulk eenen
ecerbied, als een kind jegens zijnen vader, een knecht
jegens zijnen heer schuldig is (1: 6), en jegens elkander
trouw te bewijzen als kinderen van éénzelfden Vader
(2: 1o—16). Om dit alles kan, tenzij Israel zich mocht
bekeeren (3: 11, 12), het oordeel niet uitblijven, maar
zal Jahwe ten gerichte moeten komen, en korte metten
maken met de toovenaars, de overspelers, de mein-
eedigen, de onderdrukkers van daglooner, weduwe en
wees, de verkrachters van het recht der vreemden,
,met hen, die Mij niet vreezen, zegt Jahwe der heir-
scharen” (3: 5, 19 vv. Stat. Vert, 4: 1 vv.).

In Maleachi’s profetie staat zeker ook het godsdienstig-
cultische element voOorop, doch evenzeer komen de
zedelijke motieven tot hun recht. In dien tijd, toen
men na de groote ,Krach”, zich er met alle middelen
weer trachtte bovenop te werken, en er voor de gemeente
oroot gevaar bestond voor verbastering — de oude,
aanzienlijke Joodsche familién gaven, door zich te ver-
zwageren met de invloedrijke heidensche familién, die
in het land waren gevestigd, een slecht voorbeeld aan
de minderen; daarbij gevoegd het onderling bedrog en
de afgunst en het vertrappen van elkander -— stond

de profeet met zijne getuigenis van de heiligheid van




47
Jahwe, niet slechts als tolk van het godsdienstig-nationaal
bewustzijn, maar gaf ook door zijn woord den sterksten
impuls, zoowel voor het zedelijk-sociale als voor het

godsdienstig-cultisch leven des volks.

In de vdor- en na-exilische profetische litteratuur
komen uitingen van wraak (EP:‘O tegen de Heidenen
niet zelden voor. In het bijzonder wordt het ,broeder-
volk” Edom daardoor getroffen, en dat om zijne onbarm-
hartigheid en wreedheid, zijnen ,eeuwig ziedenden
toorn” tegen zijnen broeder Jacob, zijn egoistisch,
materialistisch  streven, zijn leedvermaak bij Israels
ongeluk, zijne laaghartige handelwijze in Israels nood
(Amos 1: 11; Jez. 34: 5; Jer.49: 7 vv., Jez. 63: 1 vv.;
Ezech. 25: 12 vv.; 35: 1 vv.; Obadja; Joél 3:6; 4: 19
Stat. Vert. 3: 19; Gen. 27: 41; Klaagl. 4: 22). In
het algemeen riep Israel Jahwe's wraak in tegen al
zijne onderdrukkers, en dat als middel tot zijne eigene
verlossing (Nahum; Jez. 13: 2—14: 23; 21: 1—10;
[ Jezaja). Bij de latere Joden treffen wij veel meer
eene niet onverklaarbare wraakzucht aan, welke zich
tot eenen historischen karaktertrek in het Jodendom
heeft ontwikkeld (,,H]l}'l()t:k”f). Tegen deze in dezen
tijd opkomende strooming in het Jodendom -~ de
nationaal-particularistische — teekent het boek Fona,
een meer apologetisch dan profetisch geschrift, protest
aan, en legt daartegenover getuigenis af van eene
meer universalistisch-humane richting. Jona is vertoornd,
omdat God ook voor de Heidenen een genadig God
15, die zijnen toorn varen laat, wanneer men zich

bekeert, De bekeering der Ninevieten blijkt uit het

houden van eenen grooten boete- en vastendag, waaraan




48

zelfs het vee moet deelnemen, en uit het afstaan van
alle ongerechtigheid en geweldpleging (2271, 3: 3, 5, 8).
T
En nu is Nineve gered; doch Jona, de man, die zelf
zo0 wonderlijk is gered, ontsteckt in hittigheid des
toorns ten doode toe (4: 3). Maar moest hij niet veeleer
medelijden hebben met die groote stad met hare onmon-
dige, zedelijk onrijpe bevolking, met al haar vee,
gelijk God, in verschoonend mededoogen, medelijden

met haar had (2)1, 3: 10; 4% 10, 11)?




IV.

Israels Gemeente.

Toen Ezra, de wetgeleerde, met de ,wet zijns Gods
in de hand” (Ezra 7: 14, 25) te Jeruzalem aangekomen
was (433 v. Chr), werd de reformatie der Joodsche
gemeente naar dit wetboek (Priestercodex) ter hand
genomen (Kosters, Het herstel van Israel in het
Perzisch tijdvak, 1894, bl. 87 vv.). Eenerzijds staat
Ifzra’s wetboek niet beneden de vroegere wetgeving
en de prediking der profeten, voor zoover n.l. een
godvreezende wandel in oprechtheid des harten als
grondslag geldt voor het zedelijk leven (vgl. Gen. 5: 2;
DRG0 RV ST R R [l Vi T gui T B i sR s =3 6%
39 enz.). Doch het bijzondere van den Priestercodex is,
dat het zedelijk ideaal voor Israel, d. i. om te kunnen
beantwoorden aan Gods doel met zijn volk, n. 1. dat
het een heilig volk zou wezen, bijna uitsluitend gesteld
wordt in de ceremonieele, cultische reinheid van volk
en individu. Het doen van den wil (Gods bestaat in het
nauwgezet onderhouden van Zijne geboden, rechten,
inzettingen, bevelen, ordinantién, onverschillig, of deze

bestaan in uitwendige plichtplegingen, dan of de volle

instemmin'_;' des harten vereischt wordt, om ze te
1




50

volbrengen (Gen. g: 4—6; Lev. 7: 215 1o: 9; Num.
0I5 E 54 32 vy T8 iig i3 25010 (N1 3182 0):

Ezra vond den toestand der gemeente allerellendigst,
zoodat hij er stom verbijsterd van werd (220, 9: 4).
Hij had niet gedacht, dat het z66 erg zou zijn met de
gemengde huwelijken. Eene groote volksvergadering
wordt bijeengeroepen om te beraadslagen, wat er nu
te doen staat. Kzra c. s., (d. w. z. de vromen, god-
vruchtigen, dic ,beven voor het gebod huns Gods”,
10: 3) laten alle aanwezigen zweren, dat zij de vreemde
vrouwen en kinderen zullen wegzenden, en zich streng
van alle niet-Israclicten zullen afscheiden, terwijl eene
commissie voor de uitvoering van dit besluit zal zorg
dragen.

Door de uitvoering van dit besluit zou zeker veel
onrecht, de wettige echtgenoote aangedaan, worden
hersteld (vgl. Maleachi), al staat hiervan niets vermeld;
doch uit geen enkel woord blijkt ook, dat er rekening
werd gehouden met de overweging, welk een stroom
van jammer en ellende, haat en twist er moest los-
barsten, indien dit besluit z66 maar op staanden voet —
oelijk het de eisch was — werd uitgevoerd.

[ater werd Ezra bijgestaan door Nehemia, en toen
kon de geleidelijke doorvoering onder heiligen ernst
voortgang hebben (Neh. 13). Nehemia toont zich een
man te zijn, die voor zijn geloof durft strijden en lijden ,
en die in vertrouwen op de rechtvaardigheid zijner
zaak, in gehoorzaamheid aan (rods geopenbnmden wil
ten opzichte van de gemeente, alle moeilijkheden over-
wint, en tot elk offer bereid is. IIij komt op voor de
arme (verarmde) gemeenteleden tegenover de rijkere ,

voorname Joden. Iij treedt voor hen in de bres, waar




il

zij een groot geschrei aanheffen van wege hunne
schulden. Zij hebben, door bestendig bouwen aan den
stadsmuur, geen dagloon kunnen verdienen, hebben
hunne akkers, wijngaarden, huizen, ja zelfs hunnc
kinderen moeten verpanden, om de belastingen te
kunnen betalen, Iunne zonen en dochteren zijn in
slavernij geraakt als borgtocht voor het opgenomen
geld, en nu zullen zij zelf ook nog in slavernij moeten
komen? Zij vragen, of dan het vleesch hunner kinderen
nict evengoed is als dat hunner (Joodsche) schuld-
eischers. Iin nu brengt Nehemia den aanzienlijken,
rijkeren Joden onder het oog, hoe hij en zijne vrienden,
in de ballingschap, hunne broeders hebben losgekocht
van de Heidenen, en zal men dan nu zelf hen tot
slaven gaan maken? Hij herinnert er hen aan, hoe hij
zelf als Stadhouder zijn honorarium, ja ook zijn ver-
mogen heeft aangewend, om de arme Joden van geld
en koren te voorzien, en hij bezweert hen, dat nu ook
zij van hunne eischen ten opzichte van hunne arme
broeders zullen afzien (Neh. 3).

Nehemia wordt in zijnen ijver geleid door zijne geest-
drift voor de wet en door nationaliteitsgevoel, en deze
brengen hem tot belangeloosheid, goedheid, milddadig-
heid jegens zijne geloofsgenooten, het heilig zaad”.
Maar ook weet hij — en dit is een zeer sterk motief
bij hem — dat er voor hem van alles, wat hij voor
den cultus en voor zijn volk doet, gedachtenis en
vergelding is bij God (Neh. 5: 19; 13: 14, 22, 31).

Met de invoering van den Priestercodex onder Kzra
en Nehemia, in eenen tijd, toen men het zeer levendig
en smartelijk gevoelde, dat de ,knechten van Jahwe”,

de ,armen” en ,ellendigen” aan de Heidenen onder-




n
(33

worpen waren (Ezra 9: 9; Neh. g: 36), werd de isoleering
van de Joodsche gemeente krachtig doorgezet, en bleef
er voor het ocfenen van barmhartigheid gaandeweg
alleen plaats binnen de heilige omtuining door de Wet,

De leer der vergelding, op het voetspoor van Ezechiél,
in dezen tijd sterk naar voren tredend (Jona 1:7 vv.),
en door den Kroniekschrijver (£ 250 v. Chr.) in systeem
verwerkt en toegepast (I Kron. 10: 13, 14; II Kron.
127 1 VV.] 167 7VV.3 20235 VVe) 218 T4/ V.3 240 17 VV.;
25: 14 Vv.; 2060 16 vv.; 281 1 VV.; 33: 11 VV.] 355 21 VV.;
36: 5 vv.), kon wel als motief dienen voor een gehoor-
zaam leven naar de Wet en het zoeken der gerechtigheid
(rechtvaardiging) uit de Wet, maar zij laat voor de vrije

liefdedaad weinig plaats.

In een eigenaardig licht verschijnt ons de Joodsche
liefdadigheid in het boek Zstker (+ 130 v. Chr.). De
historische gedenkdag van de onder de Heidenen aan-
gerichte slachting moet tot een feest- en vreugdedag
worden gemaakt, en tevens tot eene soort van liefdadig-
heidsdag (g: 22).

Aan betoon van liefdadigheid op de Israelietische
feestdagen heeft het zeker nooit ontbroken. De Wet
eischte, dat ook Leviet. vreemde, wedawe, wees,
slaaf en slavin, het gansche Israelietische huisgezin
met zijne omgeving, aan de feesten zouden deelnemen
(Dt. 14: 26, 27; 16: 14; 20: 11; A. Wiinscue, Die
Freude in den Schriften des Alten Bundes, 1890).

In Neh. 12: 44, 47 en 13: 10 is sprake van wettelijk
vastgestelde porties spijzen (fem. P1. constr, NINIM, NY'3D),

o T

welke ten behoeve van Levieten, portiers en zangers

dagelijks moesten worden opgebracht. lets anders




3

wn

evenwel is het deelen (porties) zenden van den maaltijd
(M HL:‘L:‘) aan minder bedeclden, en het zenden van
geschenken (}'\‘iJFf\?_}) aan elkander en aan de armen,
waarvan in Neh. 8: 10, 12 (Stat. Vert. vss. 11, 13) en
Esth. ¢: 22 sprake is.

Van diep zedelijke beteekenis is dit allicht niet
geweest. Het doet ons meer denken aan tegenwoor-
dige gebruiken op St. Nicolaas-, Kerst- of Nieuwjaars-
feesten. Ilet zijn natuurlijk uitsluitend Joodsche armen,
voor wie alzoo de feestdag tot een dubbele vreugde-
dag wordt gemaakt; terwijl hij vdédr alles aan den
nationalen trots, het Joodsche zelfgevoel, aan gevoelens
van haat, list, wraakzucht en bloeddorstigheid gelegen-
heid biedt, zich op uitbundige wijze te uiten (Esth.

4: 14; 5: 4, 8; 9t 1, 5, 12—16; 9: 2g—10: 3).

Ook het boek Danzil (165 v. Chr.) verplaatst ons
in ecnen tijd van Jodenvervolgingen. Het oordeel, dat
over Israel gekomen is, wordt als rechtvaardig erkend,
omdat Gods volk van (Gods geboden en rechten is
afgeweken (g9: 5 vv., 11 vv)). Gods genade wordt
weer verworven door schuldbelijdenis, door getrouw te
zijn aan Gods wet tot den vuurdood toe, door Levietische
reinheid en gerechtigheid te zoeken, door erbarming te
toonen jegens nooddruftigen, door ,gebed en smeekingen
met vasten en zak en asch” (1:8; 4: 24 Stat. Vert. vs, 27;
9: 3, 18; 10: 12). Onwillekeurig denken wij aan het

o

later zoo bekend geworden drietal Joodsche deugden:
»2ebed, aalmoes, vasten”, doch van ,verdienstelijkheid”
is hierbij in het boek Dani¢l nog geen sprake. Het
doen van gerechtigheid (.‘!E‘J;, hetwelk het beoefenen

van alle deugden omsluit) en daarbij het oefenen van




4

wn

weldadigheid, het bidden, vasten en bocete doen is slechts
bewijs van waarachtige bekeering, en alzoo middel,
om bij God een geopend oor te vinden, en ,verlenging

van vrede” te verkrijgen.

Het is hier de plaats, te wijzen op de veranderde
beteekenis, dic het woord P73 in den loop des tijds
heeft gekregen, daar het licht werpt op de ,zeitge-
schichtliche” opvatting van het zedelijk-godsdienstig
leven, waarvan het uiting of inhoud is.

RS wordt gebruikt van God en van menschen. Iet
heeft in de cerste plaats eene juridische beteekenis, en
komt mitsdien veelvuldig voor in de verbinding QDUD
npj,ﬂ iHet duidt den toestand aan van hem, die in
het geding recht en gelijk heeft. Wie gelijk hecft, die
moet ook in het gelijk gesteld worden. God, als de
opperste Rechter, stelt den schuldige ook schuldig, en
helpt den rechtvaardige aan zijn recht, d. w. z. God
vergeldt een ieder, naardat hij verdient (¥ ‘U"| 'T*L"j'\ =
priab W en NPT¥D P prIER 1 Kon. 8: 32;
IT Kron. 6: 23; I Sam. 26: 23). Zoo handelt ook een
rechtgeaard rechter of koning onder de menschen. Zoo
deden David en Salomo. Zij deden hun volk ,recht en
gerechtigheid” (_np‘j ) Lo, I Sam. 8: 15; I Kron.
ISR TARE LRI ONIR 100 5 ll I\mn. 9: 8; vgl. Jez

)

g: 6; Spr. 16: 12). .'1')1‘_.': — recht, geljjk, gucd mcht,

?

parallel met ‘I_n,_,\ (I Sam. 26: 23).

Gelijk God (ICII mensch e alle u’mrruz recht doet,

zoo is het ook plicht voor de menschen onderling,




33

elkander z alle dingen recht te laten wedervaren, in
handel en wandel. Np7¥ moet er zijn, niet slechts in
de rechtspleging, maar op heel het gebied des zede-
lijken levens. In Spr. 16: 8 heet het: Beter weinig
met gerechtigheid (nE‘I;: — rechtmatig verworven),
dan een groot inkomen met onrecht (E;‘:L‘.‘?_‘) &53).
(Gedurig stellen de profeten den socialen eisch: ,doet
recht en gerechtigheid”. Dit is het, wat Jahwe wil
(ninj npoX, Dt 33: 21; Amos 5: 7, 24). T"i‘J‘l'.\ —
recht, het behoorlijke, betamende, rechtmatigheid,
billijkheid. In deze efiische beteekenis staat het parallel
met 90M (Hoz. 12: 7; 10: 12, 13; Mich. 6: 8), of met
23 (Amos 5: 15 v.), of met ."ltf:ﬂ_‘i = jus fasque (Amos
3:010);

Verder beteekent nEﬁT_{ ook betrouwbaarheid, waar-
heid, waar het woorden of beloften geldt, zoowel
van menschen (Ps. 52: 35), als van God (Jez. 45: 109,
23 DT

In religicuse beteekenis staat npIs vooral in de
Psalmen en bij II Jezaja. Tegenover de Heidenen of
de goddeloozen onder Israel zelf heeft het vrome
Israel toch recht bij God, al is het ook ,arm en
nooddruftig”, al lijdt het ook onrecht. Passief wachten
de vromen dus op Jahwe's komst, om Zijnen getrouwen
hun recht te geven, d. i. hen op te heffen uit den
druk, opdat de goddeloozen het zien, dat zij Gods
knechten zijn (Ps. 7: 9; 80: 33; 25: 2, 7, 9). r\p-l-_\ -
rechtvaardiging, hulp, heil, redding, correlaat met
_‘-;'L'i" of Py, c;m':'r“r,t'a. IEn deze ,hulp en heil” verwacht

[srael niet voor eéénmaal, maar meermalen van God.

Voortdurend wacht het op de bewijzen van (Gods heil,




56

zoo dikwijls het onderdrukt wordt, want in Jahwe is eene
volheid van gerechtigheid en heil (nipﬂ‘.{, ez i
Ps. 103: 6; vgl. Richt. 5: 11).

Ten nauwste hangt hiermee de soleriologische betee-
kenis van het woord samen. Want Israel weet het
ook wel, dat in strikten zin niemand onder de menschen
rechtvaardig is (Ps. 143: 23 130: 35 Job g: 2, 14: 2),
en dat ook de gerechtigheid van den vrome niet vol
is voor God. Maar daarom juist des te meer smeekt
hij Gods gerechtigheid af, opdat juist uit het ontvangen
van 1paY blijken zou, dat zijne zonde is verzoend, en
de schuld vergeven. Pp7¥ == genade, goedertierenheid,

T T
barmhartigheid, parallel met 90n = heog, ydpte, D0,
N, oann (Ps. 103: 11, 12, 17; 62:13; 60: 6.Vv., 28;
89: 1 vv.; Jez. 63: 7; 58:8; 54: 14, 17). Actief
zoekt Israel nu deze gerechtigheid, rechtvaardiging
van God te verkrijgen door eenen wandel naar Gods
gebod. Deze wandel is een wandel ,in gerechtigheid”
(Jez. 56: 1; 58: 2), een gehoorzamen van Jahwe'’s wil,
een onderhouden van Zijne geboden (LEzech. 18: 5 vv.;
Dt. 6: 25; Spr. 8: 20; Ps. 119: 142; 103: 18; Mal. 3: 3,
npT¥3). In Ps. 112: 9 heet het: , Hij (de vrome) heeft
uitgestrooid, den armen gegeven, zijne gerechtigheid
(rechtvaardiging, np7%) duurt voor altijd”. Spr. 21: 21:
T T2
, Wie gerechtigheid en vroomheid (70m Np¥) najaagt,
zal leven, gerechtigheid (rechtvaardiging, Mpa%) en eer
verkrijgen”. Israel verkrijgt dus nps door 1pI%, d. 1.
door het vervullen van zijne godsdienstplichten, het
onderhouden der geboden of der ,gerechtigheden”;

nsS

want de som der volbrachte enkele geboden, dat zijn




zijne mpj}. (Ezech. 18: 24; Jez. 33: 15; 64: 5; Stat.
MertivsiNa REsN 1 7).
In de LXX wordt npa3 veelmalen door é)\S'rl:p,fmSv'q
i
vertaald, gelijk ook in Dan. 4: 24: 618 T60TO BOEG[)\S'”
7 Poukd, pov gpsodTw Gut, xol TUC popTiag gou €V
N oGOV ALS MTpwoa %ot TS dotxiag v olxTppols

mevitwy. IHier wordt de koning vermaand, zijne zonden

goed le maken (P2 Imp. aram, — breken, bevrijden,
lossen = hutpubaiar soteriologisch) door gerechtigheid

(T‘!E‘T;:), en door genade en erbarming te toonen (}1%23
Inf. Pe. aram.) jegens ellendigen (T‘;]_g) MR heeft
hier de beteekenis van de door God geeischte gerech-
tigheid = de hoofdsom van Gods geboden = een Jahwe
welgevalligen wandel = het vervullen der Israelietische
godsdienstplichten volgens IEzech. 18 en 33, onder
welke het oefenen van barmhartigheid de allereerste
plaats inneemt (vgl. Ps. 37: 215 112: 4 vv.). Al staat dus
gerechtigheid hier paralel met barmhartigheid, van
,verdienstelijkheid” is hier nog geen sprake. Dan, 4: 24
evenwel vormt den overgang tot de Apocryphen.
In de Apocryphen van het O. T., in den Talmoed en
de Targoemim verkrijgt Py, overgaande in den
Arameeschen vorm M2i, de beteekenis van: een goed
werk, weldaad, in het bijzonder: aalmoes'). Vgl bl 77 vv.
De juridische beteckenis van fpas (LXX 8watogbvy),
ot
gebruikt van menschen, verflauwt hoe langer hoe meer,

om ten slotte geheel te verdwijnen; terwijl de ethische

) Rabbi ELgazar, (4 roo n. Chr) wil ook Ps. 33: 5 en Spr. 21: 3
-I“!T vertalen door ,aalmoezen” (Sukka 498).




58

beteekenis (LX X £heog, shenposivr) = goedheid gehand-
‘haafd blijft, en, daar de Joodsche moraal hoofdzakelijk
bestaat in aalmoezen geven, neemt het woord deze
(ook wederom verflauwde) beteekenis aan.

Inhet substantief p*7% blijven beide hoofdbeteekenissen:
,gerechtigheid” en ,goedheid” scherp gehandhaafd, zoo-
dat het de aanduiding wordt van ,den idealen Jood".

Van God gebezigd, verliest npas integendeel zijne
‘ethische beteekenis, om de juridische te behouden, in het
bijzonder Gods werdoemende gerechtigheid aanduidend.

Het door Paulus gevormde begrip Guatoadvy tzod
(tegenstelling : i6fa 61z.) rust op de in Christus vervulde,
geopenbaarde NP7 van God bij II Jezaja (vgl. Jez.
AL RO T 1 e IR (SOTMER N2 T RIRCOTETING 0 )t

(Vgl. ook voor de litteratuur: Barjon, Wdb. I, bl
535—576, 687—6g0o; SMmEND, a, a, O. S. 410 ff.; WEeBER,
Judische Theologie, (der DBegriff der Sechuth); W.
Bousser, Die Religion des Judentums im ncutesta-

mentlichen Zeitalter, 1903, S. 119, 359, 300, 395, 399).

Ons resten nog de boeken Ruth, Job, Prediker,
Psalmen, Spreuken, in welke (uitgenomen in enkele
Psalmen) het priesterlijk-theocratische element niet op
den voorgrond treedt.

Het boek Ruth geeft ons eenen blik in het eenvoudig,
landelijk leven in Israel. Ongekunsteld vroom is het
familieleven der buitenlieden. Ruth, de Moabictische,
Joodsche proseliete geworden, zorgt met barmhartige,
opofferende liefde voor hare schoonmoeder Naomi
(1: 14—10). Daarover wordt zij door Boaz geroemd,
die zich deswege haar zeer genegen en weldadig jegens

haar toont, en die zich, als erfgenaam van het land van




39

Naomi, nu ook belast met de zorg voor nakomeling-
schap van wijlen Elimelech (2: 8—18; 4: g vv.). De
liefdedaad van Ruth aan hare schoonmoeder is naar
den wil van den God Israels, ,onder wiens vleugelen
zij gekomen is, om toevlucht te zoeken” en zal door
God ook vergolden worden ').

Als verhaal staat het boek %od op ééne lijn met het
boek Ruth, doch naar vorm en inhoud is het verschil
groot. Het boek Job is philosophisch en een product
der Chokma.

In den man Job wordt ons het type van den vrome
voorgesteld, die ook onder de zwaarste slagen God
niet ontrouw wordt. Voor ons doel van belang zijn de
teckeningen van Jobs leven (d. i. van den ,vrome”, p"j;),
in tegenstelling met den wandel des ,goddeloozen” (;}L}"])

Jobs onschuld en gerechtigheid bestaan, behalve in
het vast vertrouwen op God en het mijden van alle
onkuischheid (31: 1), in het doen van recht en barm-
hartigheid aan zijnen naaste; want hij was steeds
gedachtig aan de goddelijke vergelding (31: 2—4).
Iij heeft den behoeftige en den wees gered, den
zwerveling en de weduwe het hart verheugd. Hij was
het oog voor den blinde, de voet voor den kreupele,
een vader voor de armen, de helper bij alle onrecht
(20: 12—25). Iij wist, dat hij en zijn slaaf of slavin
van ¢én en hetzelfde maaksel waren, door één en
denzelfden God geschapen. Hij deelde zijn brood met
armen, weduwen en weezen, Hij heeft hen gevoed,

2).

ta

gekleed, beveiligd (313 13—

1) Midrasj Ruth (r2¢ eeuw n. Chr.) verklaart het feit, dat Ruth de stammoeder
van Davids huis is geworden, als het loon voor hetgeen zij aan hare in nood

en lijden verkeerende schoonmoeder gedaan heeft.




60

Daartegenover zijn de goddeloozen onbarmhartig en
gewelddadig (4: 10, t1 vgl. Ezech, 22: 25; Ps. 34: 11;
35: 17; 58: 7); zij gaan bij het pand nemen zonder
verschooning te werk, en laten zich omkoopen (scil. in
het gericht 22: 6; 24: 3, 9; 15: 34). Dientengevolge
moeten de armen des lands wegkruipen; gelijk de
woudezels moeten zij de woestijn in, om in de wildernis
hunnen kost te zoeken (voor hunne kinderen). ,Naakt
overnachten zij, zonder kleeding, zij hebben geene
dekking in de koude. Door den stortregen der bergen
worden zij doorweekt, bij gebrek aan eene schuil-
plaats drukken zij zich tegen de rotsen” (22: 4—8).
Zulke paupers gaan den vrome ter harte; zij zijn de
verdrukte onschuld. Niet alzoo evenwel de misdadige
vagebonden. Dezen verdienen het, als dieven uit de
samenleving te worden weggejaagd, om in krochten,
aardholen en rotsspleten te wonen. Dadr mogen zij
(als ezels) balken tusschen de struiken, en onder de
netels bijeen hokken; als een dwaas en eerloos gebroed
worden zij uit het land weggegeeseld (30: 5—8).

Job is alzoo een beslist vriend der gerechtigheid,
humaan, gastvrij en goed, die zich ook niet op zijn
geld laat voorstaan, en geen misbruik maakt van zijne
macht.  En het beginsel, waardoor deze vrome geleid
wordt, is zijn godsdienstig plichtbesef.

De Prediker (Koheleth) is er te veel cosmopoliet,
philosooph en egoist voor, dan dat hij zich met locale
ellende en met de practijk der barmhartigheid zou
kunnen inlaten. Van milddadigheid en naastenliefde
spreekt hij met geen enkel woord. Hij acht het onge-
lukkig (,ijdelheid”), dat zoo menig wijs, beleidvol en

arbeidzaam mensch het saamgegaarde geld aan .




61

ja, aan wie? . . . dat weet hi] vdoruit niet, moet
achterlaten. IJdelheid ook, dat een mensch, die geen
vrouw of kind of broeder heeft, moederziel alleen op
de wereld, zich aftobt, om bijeen te verzamelen — en
voor wie doet hij het toch? Maar de Prediker zegt
niet, op welke wijze zulk vermogen nuttig besteed zou
kunnen worden (2: 28--21; 4: 7, 8), omdat hjj verklaart,
dat onder de menschen alleen de ijverzucht alles drijft,
en een ieder zich zelf zoo hoog mogelijk tracht op te
werken, alleen ziende naar zijnen meerdere en niet op
zijnen mindere, tenminste niet ten voordeele, maar wel
ten nadeele van dezen (4: 4; 5: 7).

Het PFsalmbock is het liederenboek van Israels ge-
meente. In bijna alle Psalmen vinden wij de tegenstelling
tusschen den vrome (de ,geloovige” gemeente) en den
goddelooze (de. Heidenen of de goddeloozen in Israel).
Het is het ,leven met God” in strijd en zegepraal en
onder tijdelijken nederlaag, dat ons er overal uit tegen-
straalt, Het veelvuldigst wordt de s&7zd van den
sgeloovige” geteekend, die in ootmoed (7111)) en ver-
trouwen zich blijft werpen op zijnen God. Talrijk zijn
de synoniemen ter aanduiding van den ,vrome”. Hij
is de ,arme”, ,ellendige”, ,behoeftige”, ,nooddruftige”
enz. (p, 2y, 13N, 5:\, oI enz. Vgl de lijsten
dezer synoniemen bij Isiore Lors, La littérature des
Pauvres dans la bible, in: Revue des études Juives,
XX, p. 161—198; XXI, p. 1—42, 161—2006), doch
hij is zich bewust, in Gods gunst te staan, en vertrouwt
op God (22: g, t1; 31: 15 en eld.)). Maar ook omge-
keerd: omdat hij Jahwe's knecht is, wordt hij gesmaad
en vervolgd door zulken . die met Jahwe niet rekenen.

,Hopelooze, wanhopige, gedemoraliseerde toestanden




62

vormen den achtergrond van menigen psalm (4, 7, 10,
11, 12, 55, 82), maar het ligt in Jahwe's wezen ,zich
,aan te trekken het lot van de weerloozen, de kleinen,
,de in de wereld niets beteckenenden, de vertrapten,
,de behoefticen, de ongelukkigen, de onschuldigen,
,bovenal de verdrukten (2"1}), de dulders en lijders”
(@M3y). ,Deze voelen zich zoo klein, overgeleverd
la2

,aan de aanslagen van niets ontziende goddeloozen, te
,eencnmale in een hoek geduwd, van alle kanten van
Jagen omstrikt: gekomen tot de poorten des doods’
(11: 14). Tegenover hen staan hunne ,overmoedige,
hen minachtende, sluwe, hebzuchtige, moorddadige
tegenstanders” (10: 2, 8—13), de ,boosdoeners, onrecht-
,plegers, vijanden van Jahwe, de door Jahwe vervloekten,
,die leven in overvloed, wier wegen voorspoedig zijn,
,die zich in hun geweldig optreden uitbreiden als cen
,ceder van Libanon.”

De vromen, de rechtvaardigen zijn deemoedig. Zij
verdedigen zich niet, maar verbeiden Jahwe. Zij zijn
ellendig en nooddruftig, bezitten ,weinig”; zij ziin
JJieden des vredes”, maar voorwerp van den haat der
goddeloozen. ,Dezen knersen op de tanden tegen
Lhen, smeden listige plannen, leggen het toe op hun
Jleven, en hebben het zwaard getrokken en den boog
.gespannen, om hen in het verderf te storten”. Maar
onder dat alles zijn de vromen toch rijk in Jahwe, al
zijn zij de armen en de slachtoffers der goddeloozen.
Want dezen, de pralers, de euveldaders, de leugen-
sprekers, de bloedvergieters, de bedriegers, ... Jahwe
verafschuwt hen, ziy zwllen omkomen (37, 5:5 vv.; 73).
»Van hen, die vertrouwen op hun vermogen, en op de

grootheid van hunnen rijkdom zich beroemen”, .. . graven




63

zijn hunne huizen voor eeuwig, hunne woningen van
geslacht tot geslacht, en hun naam sterft weg op aarde”
(49: 7, 12). ,Ziedaar nu den man” — zullen de vromen
zeggen — - ,die (zod niet maakte tot zijne sterkte, maar
op zijnen grooten rijkdom vertrouwde, zich verliet op
zijn vermogen!” (52: g). ,Vertrouwt niet op afpersing,
stelt niet ijdelliik uwe hoop op roof; wanneer het
vermogen aanwast, zet er uw hart niet op” (62: 11).
Maar de rechtvaardigen zullen wzef omkomen. Nooit
zullen zij verlaten worden. Het ,weinige”, dat zij hebben,
is beter dan de overvloed van vele goddeloozen. Zij
worden gesteund door Jahwe, zij ,schuilen bij Hem”
(T Tt BT O 7T O SR S 3o 2 M O s 4 G ST RO T
143: ¢). De grootheid van den goddelooze is slechts
schijn. Hij moet leenen, en kan niet weer teruggeven;
maar de vrome, hoe weinig hij ook bezitten moge,
ontfermt zich den ganschen dag; hij geeft, en leent uit,
en zijn zaad is tot zegen (37: 106, 21, 25, 26). De
Lvrome” is T'bR, goedertieren, liefderijk, vroom. Il
houdt Jahwe's geboden, waar er rondom hem bij de
godvergeters geen trouw meer is, maar valschheid en
leugen (12: 2 vv.; 18: 26 vv.; 43: 1) en bedrog en
laster en dieverij (s50: 5, 16 vv., 22) en hoogmoed
(3!: 24) en onrecht (37: 28; vgl. 79: 2; 85: g VV.;
149: 1, 5, 9). Doch in hopelooze toestanden, wals de
.revolutie uitbreekt, als de zuilen worden omvergehaald,
»als het gebouw van den staat, van de maatschappelijke
worde, van de door God gewilde inrichting der dingen
»O0p vallen staat, en alles schijnt te zijn overgegeven
saan rechtsverkrachting en willekeur, och, wat zal dan
»de vrome?” (11: 3, 4; 82: 5, 0). Dan zou hij wel
willen wegvliegen als eene duif. en zich onttrekken aan




04

het geweld (55: 7, 8), maar hij schuilt bijj Jahwe, die
den vrome ook door alle deze dingen wil toetsen en
louteren, en die toch den goddelooze haat en dien, die
het geweld liefheeft. ,Hij zal op hem regenen kolen
vuur en zwavel, en hem geven als het deel zijns bekers
eenen verzengenden wind” (r1). O, dat God hen aan-
stonds vergold, naardat zij verdienen, die valschaards
en huichelaars, vaak zoo schoon van (godsdienstigen)
schijn, maar toch met allerlei boosheid in het hart!
O, dat God die onverbeterlijke onrechtplegers ver-
delgde, en de vrome zijne wraak mocht zien, zijne
voeten mocht baden in het bloed der goddeloozen
(28: 3 vv.; 58; 68: 22 vv.; Iog)! De vervloeker van
den vrome worde vervloekt, en de gevloekte gezegend!
Moge God den booze niet vergeven (6g: 23—29)!
De vrome (de gemeente), dze alleen mag dan ook
komen in Jahwe’s huis, omdat hij onberispelijk wandelt,
geen lastertaal spreekt, noch leugen denkt; omdat hij
de slechtaards veracht, doch cert, die Jahwe vreezen, en
zich bij hen aansluit; omdat hij ernst maakt met zijne
zedelijke verplichtingen, Jahwe's geboden, geen rente
neemt, en zich niet laat omkoopen. Wie z46 handelt,
zal voorspoedig zijn, en door Jahwe gezegend worden
(15; 242; vgl. Jez g3t 14 vv.). Hoe heerlijk is dan het
lot des vromen! ,Zijn kroost zal machtig zijn op aarde;
het geslacht der oprechten zal gezegend zijn; overvloed
en rijkdom zijn in zijn huis, en zijne gerechtigheid
(= heil) duurt voor altijd. In de duisternis gaat een
licht op voor de oprechten, voor hem, die ontfermend,
barmhartig, rechtschapen is. Het gaat hem goed, die
ontfermend is en uitleent, die zijne aangelegenheden

bezorgt naar recht (d. i. zonder knevelarij). Hij heeft




O

n

uitgestrooid, den armen gegeven, zijne gerechtigheid
duurt voor altijd. De booze ziet het en ergert zich,
knarst met de tanden en smelt weg; op niets loopt
de wensch der boozen uit” (112).

Het is een principieele strijd tusschen den vrome
en den goddelooze, dien het Psalmboek ons teckent.
Tweeérlei levensbeschouwing en levensrichting staan
tegenover elkander: geloof tegenover ongeloof. 't Is de
vraag, of men véoér of tegen Jahwe is, en daarom ook
Jahwe voor of tegen zich heeft (1; 14; 19; 523 119).
De karakteriseering van het leven van den vrome is
in hoofdzaak negatief. 't Is de reactie tegen het leven
van den goddelooze, want dit is de som van allerlei
zedelijk kwaad. De goddeloozen kennen Jahwe's geboden
niet (119; 147) en daarom is er ook bij hen geen pi=ink
De vromen worden door middel van de Wet innig aan
elkander verbonden. Zij sluiten zich als Chasidim bij
clkander aan (85; 149), en verwachten de rechtvaardige
vergelding Gods, waarin de straf der goddeloozen zal
blijken, en de zegepraal aan de rechtvaardigen zal zijn
(9r: 13; 58; 68; 109)") (J. J. P. Vareron Jr., De
Psalmen I, 1902, bl. 10, 15, 16, 88, 89, 9o, g2, 284,
287, 288, 97, 98, 221).

In het boek der Sprewken, het oudste , Wijsheids-
boek”, treffen wij — gelijk in alle voortbrengselen der
Hebreeuwsche Chokma — een religicus eudaemonisme
aan, In verschillende vormen worden de vrome en de

goddelooze tegenover elkander gesteld. Eene eenigszins

') De aangehaalde Pss. 79, 83, 149 worden voor Maccabeesch gehouden,
vgl. Bousser, a. a. O, S, to. Over de actieve (Ps. 145: 17) en passieve (?)

Q

beteckenis van 1o vgl. VALETON, t. a. p. bl 38.




66

systematische karakteriseering van den goddelooze
vinden wij in Spr. 6: 12—19 en 30: 11—14 (14" ,om
de ellendigen weg te vreten van de aarde en de armen
van onder de menschen”), en van den vrome in Spr. 3
(vs. 28: ,Zeg nict tot uwen naaste: ,Kom eens weerom!”
of: ,Morgen zal ik u geven!”, terwijl gij het hebt”) ).
Liefde en trouw (3: 3 701 = weldadigheid), gerechtig-
heid en liefde (21: 21) zijn de hoofdsom van Gods
geboden. JZy gelden by God meer dan offer (21: 3),
zij alleen verzoenen de schuld (15: 8; 16: 6). De
goddelooze belastert den slaaf bij zijnen heer (30: 10),
de vrome zegt niets van den naaste, tenzij hij daartoe
geroepen wordt (24: 28). De vrome komt op voor de
armen (31: 8, 9; 24: 11, 12), de goddelooze wordt
rijk, door rente en woeker te nemen (21: 6; 28: 8).
De vrome is medelijdend jegens den uit zijn vaderland
verdrevene, die omdwaalt als een uit zijn nest verjaagde
vogel (27: 8). Jegens alle ellendigen is de vrome barm-
hartig en medelijdend (18: 14). Hij is een 7DM N
(r1: 17), vriendelijk (1') 2y, 22: 9). Hij eert in den
arme diens Schepper (14: 31), om ook zelf in den nood
verhoord te worden (21: 13). Hij leent uit, om van
(God weder te ontvangen (19: 17). Om zijne mild-
dadigheid wordt hij door allen gezegend (11: 24 vv.).
Hij is goed voor zijn dienstpersoneel, hoewel hij hen
niet verwent. maar te rechter tijd ook de roede weet

te hanteeren (11: 29; 29: 19, 21). Hij is goed voor

') In de ‘Spreuken van Pseudo-Phocylides lezen wij (zie Stapi, a. a. O, 1
S. 308):
e L4

aieb dem Armen sofort, heiss ihm nicht morgen erst kommen;

Dem Bediirftigen reiche aus vollen Hiinde die Gabe.
Obdachlosen Offne dein Haus und fithre die Blinden.”

-— - . e e



07

zijn vee; de goddelooze is wreed (12: 10, P3% = zich

-
bekommeren, liefdevol verzorgen). De vrome vergeldt
geen kwaad met kwaad, maar hoopt vurige kolen op
het hoofd zijns haters (25: 21, 22).

Er is continuiteit in het zedelijk leven van den vrome
(z0: 11; 22: 6). Het is zijn lust, het goede te doen
(21: 15), doch de booze kan nict slapen, of hij moet
hebben kwaad gedaan (4: 16); kwaad doen is zijne
tweede natuur geworden (6: 18, vgl. Jez. 57: 20). Bij
het oefenen van weldadigheid komt het niet aan op de
quantiteit, maar op den goeden wil, op de begeerte
om wel te doen (19: 22)").

Nog enkele spreuken willen wij aanhalen: Spr. 11: 24,
25: ,Er zijn er, die uitstrooien en nog meer krijgen,
ook, die meer dan betamelijk sparen en louter achteruit
teren., IKene weldadige ziel wordt rijk gemaakt, wie
drenkt wordt ook zelf gelaafd” (verb. tekst, Hebr.: ,is
een voorjaarsregen”). 22: 2: ,Rijken en armen ontmoeten
elkander, hun aller Maker is Jahwe”. Rijkdom is niet
verwerpelijk  (10: 15); hij wordt op den weg der
gerechtigheid en van den ootmoed gevonden (3: 16;
8: 18; 22: 4); hij is de kroon der wijzen (scil. omdat
dezen hem goed gebruiken, 14: 24). Een naam (vel.
Job 30: 8 ,zonder naam” = eerloos) is beter dan veel
vermogen (22: 1), en de gulden middenmaat is het best
(30: 8). Liefdadigheid brengt zegen aan (22 9, 23;
28: 27). Jahwe komt voor de verdrukten en hulp-
behoevenden op: ,Verzet aloude orenspalen niet, en

kom op de akkers der weezen niet, want hun Losser

') Rascir Kivenn verklaart: Wat eenen mensch waarde verleent, en hem

dangenaam maakt, is zijne liefde tot de menschen™.




68

is sterk, die zal hunne zaak tegen u bepleiten” (23: 10,
11; 22: 23). Tot den lof der goede huisvrouw behoort
ook, dat zij hare palmen tot de behoeftigen uitstrekt,
en hare handen den arme reikt (31: 20, vgl. opschriften
op Joodsche begraafplaatsen).

Bij het religieuze eudaemonisme der Spreuken is het
religieuze het eerst, d. w. z. de , Wijsheid” (= de kunst
van doelmatig handelen) moet uitgaan van den godsdienst,
de godsvrucht (Aj7* NN7', 1:7; 9: 10). De ,wijsheid”
(;'1':33.‘:1) is levenswijsheid, is kennis (ﬁgj), is tucht,
(1::1,’:3, mowela), is , Weltklugheit”, is zedelijk leven,

is zedelijkheid. Zij leert pIX¥, NpIX, BaWH, Dmwn

(r: 1—7; 4: 13; 6: 23; 8: 20; 23: 23); zi] schenkt in
(beminnelijkheid, aangenaamheid, lieftalligheid) en "“JL,‘
2 (kloekheid, hubschheid) en Gods welgevallen en
leven en voorspoed en eer (3: 4; 8: 35; 13: 15;
4t 22; 3: 23, 35). Tot zulk een zedelijjk-godsdienstig
leven komt men langs paedagogischen weg; niet door
uiterlijken dwang, maar door innerlijken drang des

harten, BAWH MY PIx? bk (211 15).
T3 * -_ "= =4 LR =




V.

Apocryphe Geschriften,

De Apocryphen van het O. T. zijn voor ons doel in
z06verre van belang, als zij ons den draad in handen
geven, welke de Joodsche gemeente met de Joodsche
scholen uit het begin onzer jaartelling verbindt, en ons
plaatsen in de geestelijke atmosfeer, waarvan de
Nieuw-Testamentische schrijvers omgeven waren, Een
tweetal boeken trekt in het bijzonder onze aandacht,
nl., de Spreuken wvan Feuus, den zoon van Surach
(* 19o—170 v. Chr.) en het boek 7vbif (* 175—25
v. Chr.) (E. Kavrzsen, Die Apokryphen und Pseude-
pigraphen des A. T., 1goo, 2 Bde).

Fezus Strack behandelt in zijne zedenleer eene menigte
levensverhoudingen, als: die tusschen ouders en kinderen,
die tusschen man en vrouw of vrienden onderling. Hij
geeft allerlei wenken, hoe de een zich jegens den
ander behoort te gedragen. Het is eene individueele
plichtenleer. die hij geeft, en dat van zeer sterk
utilistisch  standpunt, gelijk trouwens het doel van
alle |, Wijsheid-litteratuur” is, de nuttigheid van eenen
betamelijken levenswandel (naar de Wet Gods) aan te
toonen, Voor Jezus Sirach is ook de Wet de belichaming

der eeuwige wijsheid Gods (24: 8, 10, 23). » Wijsheid




70

is het dus voor den mensch (Israeliet), te leven volgens
het gebod. De vermaning tot milddadigheid neemt
daarbij eene voorname plaats in. [ Terwille van het
gebod” — zoo hect het 29: g — ,trck u den arme aan,
e:n,.naar zijne behoeftigheid, laat hem niet ledig van u
gaan”. Men hebbe medelijJden met den arme, en knevele
hem nict. Ilij leeft behoeftig; wie hem dat weinige,
dat hij heeft, nog ontrukt, is een bloedmensch; en
wie een offer brengt van have en goed der armen, is
gelijk een, die den zoon in het aangezicht van den
vader slacht; en wie zijnen naaste zijn onderhoud
onttrekt, pleegt moord. Daarentegen is het een Gode
welbehagelijk offer, weldaden te bewijzen en weldadig-
heid te oefenen. Den arme steke men de hand toe, opdat
men eenen volkomenen zegen (van (God) moge ontvangen
(31: 24—26; 32: 3; 7: 32)! Want de Allerhoogste is
een rechtvaardig en heilig Rechter. I1ij hoort het
smeeken van den wees, en let op het hulpgeschrei en
de tranen der weduwe, en het gebed der ellendigen
dringt door de wolken heen. God zal den onbarmhartigen
de heup verpletteren, en den trotschen vergelden, maar
Zijn volk zal Hij recht verschaffen (32: 16-—25). Men
z1j daarom een vader voor den wees, een man voor
de weduwe, opdat men een ,zoon des Allerhoogsten”
mag genaamd worden (4: 1—i10)! Ook verwijte men
den arme niet, alsof zijn nood aan ecigen schuld te
wijten ware, maar voege aan de .gave een troostwoord
toe; daf is nog beter dan de gave zelf (18: 15—17).
Een zeer verdienstelijk werk is het geven van aalmoezen;
want het is het gebod des Allerhoogsten, het helpt in
tijd van nood meer dan schild of lans, en Jef verzoent

zonden (29: 11—13; 3: 30, 31). Weldadigheid en trouw




el

zijn blijvende goederen des menschelijken levens; zeven-
voudig worden zij vergolden (40: 13—17; 32: 3, 4, 13).

Plat utilistisch klinkt het vermaan om zijnen slaaf —
indien men er slechts éénen heeft — goed te behandelen:
want men heeft hem noodig, en tengevolge van eene
slechte behandeling zou hij wegloopen (30: 39, 40).
Eenen trouwen knecht (olzétqs) mishandele men niet!
Men hebbe den verstandigen (guvztds) van ganscher harte
lief, en trachte hem (scil, in het zevende of in het
jubeljaar) niet van zijne vrijheid te berooven (7: 20, 21)!
Den loonarbeider zijn loon te onthouden, is bloed ver-
gieten (31: 27)'). Zijnen vriend doe men goed, zoolang
men kan, en helpe zijnen naaste in den nood, opdat
men, wanneer het hem weer beter gaat, ook op zijne
beurt zijns naasten vriend mag zijn. Gaarne blijve men
voor hem borg; want het is beter, terwille van broeder
of wvriend geld te verliezen, dan het ongebruikt te
laten roesten (rg4: 13, 233 22: 23; 29: 1—20; vgl
6: 13—17). Men bedenke altijd, hoe kort het leven is,
en houde daarom nooit op, wel te doen (7: 105 18: 13)!
Beter nog dan een broeder of makker, die helpen in
tijd van nood, redt aalmoezen geven (:,|U: 24). Men
weene met de weenenden, en treure met de treurenden;
men redde de onderdrukten, bezoeke de kranken; aan
levenden en dooden beiden oefene men barmhartigheid,

en bij alles, wat men doe, denke men aan LJhet einde

'} In de spreuken van Pseudo-I’hocylides heet het (zie Stape, a. a. O. 11,
1888, S, 308):
sReiche den Dienenden dar des Leibes schuldige Nahrung,
Gieb nach Gebiihr dem Sklaven, so ist er dir gerne zu willen;
Priige kein Zeichen ihm auf mit Smach bedekkend den Diener.
Schade dem Sklaven nicht bei seinem Herrn durch Verleumdung;

Hore auch gerne den Rat von einem verstindigen Diener”.




ta

~F

(7: 32—36; vgl. Rom. 12: 15) ))! Al deze vermaningen
tot barmhartigheid en milddadigheid ( P, é}\s'qp.osfl‘)'q)
T

worden door Jezus Sirach in particularistischen zin
bedoeld (13: 15; 18: 13). Behalve dat zij geen humaan
karakter dragen, blijkt ook van hare nationaal-sociale
beteekenis zeer weinig. Men moet — zegt Sirach —
alleen den vrome weldoen en den ootmoedige, maar
niet aan de zondaren en de goddeloozen, want de eersten
zullen het vergelden, of anders zal God het doen, maar
de laatsten veroorzaken u voor al uwe weldaden dubbel
zooveel kwaad, en ook de Allerhoogste haat de zondaren
(12: 1—0). Men geve echter niet met domme pronkerij
gelijk de dwaas; want die ontvangt van niemand dank,
en daarom was het hem toch eigenlijk alleen te doen
(20: 10, 14—17). En met den schuldenaar hebbe men
geduld uit barmhartigheid (29: 8; vgl. Mt. 18: 26)!

Naast de vermaningen tot barmhartigheid nemen de
plichten der kinderen jegens hunne ouders cene eerste
plaats in. De schrijver vermaant de kinderen, hunne
ouders goed te behandelen, wanneer dezen oud geworden
zijn; want het zal hun vergolden worden, hunne zonden
zullen wegsmelten, gelijk ijs smelt voor de hitte. Want
wie zijnen vader in den steek laat, is als een gods-
lasteraar; en van den Heer vervloekt is hij, die zjne
(arme) moeder in toorn brengt (scil. door weigering
van hulp) (3: 12—16). (Vegl. ook: Daunanrton, Het
apokryphe bock Zowia lrged uviod Xpdy en de leertype
daarin vervat, Theol. Stud. 1V, bl. 235—271, 333—3604,
433—453, V. bl. 21—350 in het bijz. § 3 en 4).

Jezus Sirach’s boek draagt reeds in sterke mate het

7

) Bij barmhartigheid aan dooden is gedacht aan het begraven , vgl. Tob, 1: 17,

AL




73
nuchtere, utilistische karakter der Joodsche ethiek (g: 6,
vgl. Spr. 5: 10; 6: 265 29: 3). De ,wijsheid” is ook hier
zelfopvoeding (17: 153—18: 14); en wie ,wijs” wil zijn,
moet godsdienstig wezen, d. i. de geboden onderhouden.
Ilet godsdienstig motief, de gedachte aan Gods (ver-
geldend) gericht over de goddeloozen, is wel het
sterkste motief tot zedelijk leven (17: 22-—24); doch
naast het onderhouden der geboden Gods, wordt het
oefenen van barmhartigheid ook reeds als cen ver-
dienstelijk offer gewaardeerd (35: 21 vv.; 43: 13; 48: 7;

32: 3). De mensch moet Gods goedheid nabootsen, door

bij de aalmoes een goed woord te voegen (18: 17), ")
en wie zelf bij God vergeving van zonden zoekt, zij ook

vergevensgezind (28: 2). Overigens werken verschil-

lende algemeen menschelijke motieven, als: gevoel van
menschelijke zwakheid en vergankelijkheid, schaamte-
gevoel en dergl.  Een goedhartig man verleent zijnen
naaste borgtocht, maar hij, die de schaamte verloren
heeft, laat hem in den steek” (29: 14, vgl vs. 20;
8: 13; Spr. 17: 18; 11: 15; 65 1—5).

Meer dan bij Jezus Sirach treedt ons het Joodsch
particularisme tegemoet in het boek Tobit. De held
van het verhaal, wiens naam het boek draagt, is een

| rechtvaardige, vrome Jood (p*7%¥) ). Tobit beroemt er
zich op, zijne cultische en ceremonieele verplichtingen

nauwgezet nagekomen te zijn, en veel barmhartigheid

") In Bab., Talm. baba bathra g% heet het: Wie ecenen arme eenen cent
(32178) geeft, wordt zesmaal gezegend volgens Jez 58: 7 V., en wie hem met
woorden toespreekt, elfmaal volgens Jez, 58: 10—12,

) Vgl. over de vraag, of het boek Tobit eene Joodsche bewerking is van de
uit het Folklore bekende legende van den .dankbaren doode”, en over zijne
verhouding tot de Achikarlegende: BOUSSET, a. a. 0. S. 7, 468, 469, met

Opgave van litteratuur daarover.




74

geoefend te hebben aan zijne broederen en zijn volk
(1: 6 vv., 3). Op deze twee wordt zeer sterk de
nadruk gelegd; zij zijn minstens van gelijke waarde, zoo
niet aan de ,goede, barmhartige werken” (Zhenosivy)
veel grootere waarde wordt gehecht dan aan de gerech-
tigheid (Stzatosivy). Onder Eherpnsdvy verstaat Tobit
barmhartigheid, vooral ook in den vorm van ,aalmoezen”,
terwijl met Gtzetogtvy) bedoeld wordt: een leven volgens
het gebod Gods. Gelijk Jezus Sirach (17: 14) den
inhoud der geheele Wet kort tezamen vat in het
woord: , Wacht u voor elk onrecht” (,God gaf geboden,
hoe zich een ieder jegens zijnen naaste (6 whnatov)
behoort te gedragen™), zoo stelt ook Tobit de Guzatogdvy,
tegenover de aowlo. ,Oefen gerechtigheid alle dagen
uws levens, en wandel niet op de wegen der onge-
rechtigheid” (4: 5). ,Beter weinig met gerechtigheid
(Gzawooivn), dan veel met ongerechtigheid” (aGwio)
(12: 8b; wvgl. Ps. 37: 16). De vromen hebben God,
den Heer, lief in waarheid en gerechtigheid, terwijl zij
barmhartigheid (2Azoz) oefenen aan hunne broederen
(14: 7). Lofelylk (ayadydv) s gebed met vasten en barm-
hartigheid en gerechtivheid”. Beter is het, barmhar-
tigheid te oefenen, dan goud op te hoopen (12: 8).
wDarmhartigherd redt van den dood” (4: 103 12: g Ehe-
froavvn, vgl. Spr. 10: 2 en 11: 4: ,gerechtigheid
(Brzatogdvy LXX) redt van den dood”). Tobit zegt ook
14: 11: ,Ziet wat barmhartigheid vermag, en hoe gerech-
tigheid redt”. | Neem waar de wet en de geboden, en
wees barmhartig en rechtvaardig (gthehe pwy zat lzatog),
opdat het u welga (14: g). Betoon barmhartigheid

e F « ! Y r NG 711 10 el .l-‘rt \.-,-’—
van uw goed, en uw oog zij niet nijdig (p¥ wlovesdtw),

wanneer gij barmhartigheid betoont, en wend uw aan-




75 |

|

gezicht van geen enkelen arme af, zoo zal zich ook }
het aangezicht Gods van u niet afkeeren” (4: 7). Op '
het doen van barmhartigheid en gerechtigheid moct '

loorr  volgen. Tobit houdt hieraan vast (3: 1 vv.),
| maar zijne vrouw richt tot hem de vraag: ,Waar zijn
nu uwe barmharticheden en uwe gerechtigheden (zi
SR ¥ g vy r u)ﬂ'
Ehemjpogivar gy zol af owareouvar gov)? De ellende,
waarin Tobit verkeert, wijst het immers duidelijk uit,
dat zijne vroomheid tevergeefs is geweest (2: 14;
14: 10)?

Meer dan bij Jezus Sirach treedt bij Tobit de loonidee

op den voorgrond; vandaar de herhaalde vermaningen,
om toch veel goed te doen, hetzij men overvloed heeft |
(4: 16) of weinig bezit; want daardoor verzamelt men
zich zelven eenen schat tegen den tijd van nood;
want barmhartigheid is een goed offer voor den Aller-

hoogste (4: ¢, 11). De vergelijking van barmhartigheid

met een offer vonden wij reeds bij Sirach; hier wordt i
zij eenvoudig een offer, een goed, verdienstelijk offer
genoemd voor allen, die haar bewijzen; want zij redt
van den dood, en remigt van elke zonde (12: g; 14: 10).
Deze barmhartigheid bestaat in het doen van barmlhartige
werken , als: hongerigen van zijn brood meedeelen, aan
naakten van zijne kleederen, het begraven van dooden
(in het bijzonder van gesneuvelden, vgl 1: 16—10;

. o . . 1
TR E1 iy AR T e A

; y
2—8

)

') In de beide laatste teksten beveelt Tobit zijnen zoon Tobias, goed voor de
begrafenis zijner ouders zorg te dragen, en Tobias is zeer bevreesd, dat hij
zvich van dezen plichit niet zal kunnen kwijten (6: 14). Ook in Jezus Sirach
(7: 337 38: 16 wv.) wordt de nadruk gelegd op cene waardige begrafenis
(7eptoséldary = (in het doodshemd) inwikkelen, vgl. Iizech, 29: 5 LXX), doch
ook dadr, evenmin als in Tobit blijkt iets aangaande eenige voorstelling omtrent
het leven na den dood. (Teob. 3: 6: ,Beveel, mijnen geest weg te nemen, opdat




76

In streng particularistischen zin wordt dit alles ver-
staan: Tobit heeft alleen het oog op zijne volksgenooten
(5 5 28 2 &6 04 Gy il e G g). Eigenaardig is
nog de vermaning, om bij de begrafenis van de ,recht-
vaardigen” rijkelijk spijzen uit te deelen, evenwel met
de restrictie: niet te geven aan de zondaren (4: 17) ).
Behalve het genoemde 12: 8, dat ons heenwijst naar
het zoo bekend geworden drietal Joodsche deugden
(.gerechtigheden”, vgl. Mt. 6: 1 vv.): gebed, vasten,

aalmoes, is het in negatieven vorm vervatte woord in

ik sterve en stof worde, daar het mij beter is {e sterven, dan te leven", vs, 133
Sir. 7: 17, 36; 10: 10, II; 14: 1T Vv.; I6: 30; 38: 20, 21 en elders). BEijj
Pseudo-Phocylides is duidelijk van opstanding der dooden sprake, in de volgende
passage, die STADE (a. a. O. II 8. 307) aanhaalt:

»Erde soll man geben den unbestatteten Toten.

wBrich nicht aufl der Verstorbenen Grab, noch zeige der Sonne,

s Was zu schauen verwehrt: du weckst sonst gittliche Racke,

pNicht ist schim, den Bau der menschlichen Glieder zu losen.

sUnd wir hoffen, das bald aus der Erde zum Lichte erstehen

»Der Verstorbenen Reste; nachher dann werden sic Gotter:

s1enn es bleiben die Seelen ganz unverletzt in den Toten;

nGotles Geschenk und Bild ist der Geist in den sterblichen Menschen.

zLeiblich sind wir der Lrde entstammt und wieder zu Erde

plbsen wir auf uns in Staubj den Geist empfingt der Luftraum,"

Vgl. over het Joodsch geloof aan de opstanding der dooden en over het
pvolgen der goede werken’: Bousser, a. a. O, S. 255 ff, 285 Anm. In de
Testamenten der XII Patriarchen handelt in het bijzonder het Test. v. ZEBULON
over barmhartigheid en medelijden, en wordt ook de barmhartigheid jegens de
dieren aanbevolen. ,Gelijk iemand zijnen naaste doet, zoo zal de Heer hem
ook doen”. Zcbulon geeft uit medelijden aan alle vreemden; samen leven is
voor hem ook samen lijden. Hij helpt kranken en ouden, steelt een kleed uit
zijn huis, om het aan eenen naakten behoeftige tegen de koude te geven. Toen
hij eens nicts had, om eenen nooddruftige te geven, ging hij uit medelijden
zeven stadign met hem mede en klaagde. Zonder onderscheid moet men zich
erbarmen en uit medelijden aan allen geven, dan zal zich God ook erbarmen.
Een barmhartig hart vergeet ook het aangedane onrecht (5—8). Hoewel Chris-
telijk omgewerkt, is dit pseudepigraphisch geschrift van Joodschen oorsprong
-+ 100 n. Chr,

'} Bedoeld wordt het gebruikelijke treurmaal (vgl. 16: 7 en Sir. 38: 190
volgens de lezing van Codex S, Vgl. de Romeinsche spijzigingen op de graven
¢n de stichting der fondsen ,ad memori i ; eveneens de Christelijke schenkingen

4i0 memoriam” en de fondsen voor de zielmissen. Vgl, UnLuorn, Gesch, d.
Chr, Liebesthitigkeit i. d. alten Kirche, S, 23 ff., 283 fl.




~F
~1

4: 15: ,Wat u zelf onaangenaam is, doe dat niemand”,

van algemeene bekendheid (vgl. Mt. 7: 12).

Het is hier de plaats, om, in aansluiting aan het op
bl. 54 vv. over HE‘IT; gezegde, met een enkel woord te
wijzen op de beteekenis, die dit woord heeft aangenomen
in de Misjna-litteratuur (& 200 n. Chr. verzameld).

Gelijk wij gezien hebben, beteekent MPI% oorspron-
kelijk: gerechtigheid, plichtsvervulling in wettischen en
in ethischen zin, het onderhouden van al de geboden
Gods. De ethische beteekenis (2Azog, éhenpoahvr) neemt
de overhand, en ﬂpj; krijgt de beteekenis van ,aalmoes”
(M21), waarmede op het allernauwst de gedachte aan
verdienste, aanspraak op loon is verbonden (tegenst.
03N = uit genade). In dit opzicht, zou men kunnen
zeggen, is dus de wettische beteekenis van .‘!I“'I_-.
(= owatauvy) op de andere beteekenis (= aalmoes)
overgebracht. De onderhouding van Gods geboden
(M3»), d. i. de gerechtigheid in den zin van Otxatoanvy)
is evenwel niet verdwenen, maar beperkt tot de cere-
moniecle bepalingen der Wet, als: reinheid enz., en na
het ophouden van den cultus, wordt nu ‘.'i,'!"i:. — aalmoes,
in de plaats van het ofer gedacht.

Wij hebben dus nu de gewone, ceremonieele geboden
(M3M), en daarnaast, 60k ,geboden” genoemd: de ,goede
\Vctriﬂ:n" (= o owpn, vgl Mt. 53 103 0 SFTRVVES
Joh. 10: 32 vv.; Hand. ¢: 36; Rom. 2: 7). Deze
voede werken worden onderscheiden in twee soorten:

1¢ de .aalmoezen” = TPIN, als offer gedacht; 2¢ de




78

,barmhartige werken” = mhylsly M5, welke bestaan
in: het helpen van verlegenen, het spijzigen van armen,
het kleeden van naakten, het opnemen van pelgrims,
het bezoeken van kranken, het begraven van dooden,
het helpen van arme bruiden, het geven van de bruiloft
aan armen, het loskoopen van krijgsgevangen of in
slavernij gekomen Israelieten, het ondersteunen van
arme Talmud-studenten of -geleerden en het nadenken
bij het gebed (vgl. Mt. 25: 35 vv.; Rom. 12: 15).

Volgens het Misjna-traktaat Pirke Aboth (I, 1, 2, 18)
heeft Simon de Rechtvaardige (+ 200 v. Chr,) gezegd:
»De wereld rust op dric dingen: op de wet (Thora),
den cultus (Aboda) en de barmhartige werken (g'miloeth
chasadim)”.

Rabbi Eleazar stelde de g’'miloeth chasadim hooger
dan de z'daka (Sukka 49°). Volgens Jer. Pea I, 1 wegen
yaalmoezen” en  liefdewerken” tegen alle geboden op.
In de uit lateren tijd dateerende Talmud-litteratuur
wordt het loon der barmhartige liefdewerken het
ywkapitaal” ({7p) voor de toekomende wereld genoemd,
terwijl men hier reeds, ten opzichte van een zestal
werken, de ,rente” trekt van dit ,kapitaal”. Bij het
geven van aalmoezen moet ook liefde (3DR) zijn. Deze
wordt niet vergeten, maar dan is verder de ”'?T-" cene
panacee. Door aalmoezen wendt de Israeliet de eeuwige
verdoemenis van zich af, terwijl een Heiden er de
tijdelijke straffen mede afwenden kan. Rabbi Jochanan
ben Zakkai (4 70 n. Chr.) verklaarde het bekende woord
Spr. 14: 34% (Stat. Vert.: ,de zonde is eene schandvlek

der natién”, Hebr.: nNuA DaNS 9o, LX X : Shagaoveiot
n . ) . 4 L T { "nla I ) B
oz puhag apaptiat,  de chesed der volkeren is zonde”

vgl. het woord van Augustinus: ,vitia splendida’) aldus:




79

,Gelijk het zoenoffer Israel verzoent, zH6 verzoent (ANLN
als term. techn. voor ,zonde” en ,zoenoffer”) weldadig-
heid de Heidenen” (Berachoth 1ob, Baba bathra 10).
Door aalmoezen bewaart men zich zelf voor de straf in
de Gehenna (Gittin 72, Baba bathra ¢"). In eene latere
midrasj wordt geleerd, dat aalmoezen ook voor de
gestorvenen gelden, en hen uit de Gehinnom in den
Gan Eden doen overgaan.

In Sota 4P (traktaat over echtbreuk) wordt gezegd,
dat een echtbreker niet uit het helsche vuur gered kan
worden, zelfs al was hij een Abraham, of een Mozes,
of ,al had hij ook aan armen in het verborgen aalmoezen
gegeven”. De npm mat = aalmoes komt geheel i
de plaats van het offer. R. Jochanan ben Zakkai zeide:
» Wij hebben eene verzoening, welke met den offerdienst
gelijkstaat, n.l. de weldadigheid” (Aboth van Rabbi
Nathan 21, in den Bab. Talmud + 450 n. Chr.) en
wees daarbij op Hoz. 6: 6: ,Barmhartigheid, liefde
wil ik, en niet offer”.

De aalmoezen worden ten slotte doven het offer ver-
heven, in zooverre geleerd wordt, dat de aalmoezen
niet alleen, gelijk het offer, verzoening geven aan den
onbedachten zondaar en voor deze wereld, maar ook
gelden voor de Zlockomende wereld en ter verzoening
van de zonden van hen, die metl wvoorbedachlen rade
zondigen. Aalmoezen, gebed en boele worden drie zoen-
middelen. ,Aalmoezen houden de wereld in stand”
(Wajjikra rabba 26, + 11¢ of 12¢ eeuw). Aalmoezen
geven verlossing, behooren Dbij de boetedoeningen en
bij het vasten (vgl. Mt. 6: 1: 0:16), en worden vooral

op vastendagen gegeven (Baba bathra 1o%).




HET NIEUWE TESTAMENT.

Owen IH. Gates Pr. D. zegt, wanneer hij spreekt
over ,The sociological value of the Old Testament”
o. a.: ,the identity of the religious and secular was
real” (The Bibliotheca Sacra, 1895, p. 593). Z06 was
het in theorie. In ,Wet en Profeten” wordt ons het
ideaal voor Israel geteekend als volk van Jahwe. Indien
het volk aan God gehoorzaam is, dan zal het door GGod
gezegend worden. Door de profeten wordt Jahwe's
zedelijke eisch aan Israel voorgehouden; indien het
volk aan dien eisch beantwoordt, zal de zegen niet
uitblijven. De zegen van God — het geluk des
volks — bestaat in de vervulling der belofte des
Jtegenwoordigen levens”,

Gelijk het geluk van het volk bestaat in het doen
van Jahwe's wil, zoo is daarin ook het geluk gelegen
van den individu, den enkelen Israeliet, als deel van
het geheel.

De ethiek van het O. T, is wel in hoofdzaak sociale
ethiek, tot uitgangspunt hebbende: de heiligheid (Gods,
en tot doel: de heiligheid van het volk; maar ook
evenzeer individueele ethiek, ten doel hebbende: de
heiligheid van den Israeliet (Lev. 11: 44; 19: 25 20: 7;

1 Petr. 1: 106).




S1

Het is bekend, waarop dit streven naar heiligheid
is uitgeloopen. De heerschappij der ,Wet” heeft geleid
tot individualisme en sectarisme, Pharizeisme en Rabbi-
nisme. Het ideaal der profeten is niet verwezenlijkt
geworden,

Nu treedt Jezus op met de prediking van het ,Konink-
rijk Gods”™. Van een ,wettisch” standpunt is bij Jezus
geen sprake. Dientengevolge komt Hij spoedig in
conflict met Israels geestelijke leidslieden. Jezus’ predi-
king sluit zich veel meer aan bij de profetische prediking
van het O. T. De ,Wet”, ruim 400 jaren de :—.au)w"u_n]'d:
van Israels gemeente, was niet gekomen, om de profetie
teniet te doen (vgl. Gal. 3: 17). Doch Jezus gaat ver
boven de O. T.sche profetic uit; ook boven de Wet.
Hij was meer dan Mozes of Jezaja (Mt. 19: 8, g; Mec.
2: 21—28; Luc. 9: 55, 56). Jezus verklaart, dat Hij
niet is gekomen om ,Wet en Profeten” te ontbinden,
maar om die tot voltooiing te brengen (Mt. 5: 17).

Wij zullen niet trachten, Jezus' persoon ,in de lijst
van zijnen tijd” te plaatsen, doch alleen ons uit de
Lvv. een beeld trachten te vormen van Jezus' leven en
leer met betiekking tot ons onderwerp.

Het heeft, sinds het optreden van Ruinan, niet
ontbroken aan pogingen om Jezus bij de eene of andere
klasse in de Israelietische maatschappij in te deelen.
Naar de verschillende bespiegelingen heeft men Jezus
nu eens cenen socialist, communist, anarchist of apoca-
lyptischen dweper genoemd, dan weer Hem voorgesteld
als eenen [bioniet, 1);lli';|t)ll der armen, demagoog,
eenen vijand van alle beschaving, eenen nietsbezittende
(Renan, Vie de Jésu, p. 92; ,Jozua Davins”; K,

Gesch. Jesu von Nazara, 1871, I, S. 300; D. Fr. Strauss,
(]




82

Das Leben Jesu; Der alte und der neue Glaube,
ite Aufl. 1873, S. 61 ff.; Scuexker, Das Charakterbild
Jesu; Bousser, Jesu-Predigt in ihrem Gegensatz zum
Judentum, 18g2; Tiriws, Die ncutest. Lehre von der
Seligkeit, 1895; Bryvscurac, Neutest Theologie, 18963
Jon. Waiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes,
2t Aufl. 1900; vgl. ook de (meer populaire) geschriften
van Stocker, Naumany, A. Kuveer e. a.).

Het komt ons voor, dat de persoon van Jezus niet
bij eenigen stand of eenige klasse in de maatschappij
is in te deelen; noch bij rijken, noch bij armen, noch
bij den middenstand, noch bij eenige der godsdienstige
of politicke partijen, die er destijds in Palestina waren.
Bijgevolg schijnt ons ook elke poging, om Jezus
eene plaats aan te wijzen in eene der geledingen onzer
hedendaagsche maatschappij, niet overeen te komen
met Jezus' geheele verschijning. Hij staat niet onder,
noch 7z, maar boven de aardsche verhoudingen,

Van ,Jezus, den zoon van Maria”, weten wij zoo
goed als niets. ,Jezus, de Christus”, z66 wordt 1lij
ons in de N. T.sche geschriften geteekend. KEn zoo
laat dan ook Jezus prediking van het Koninkrijk Gods
de aardsche toestanden verre beneden zich. Ditis een
verschil met de prediking der profeten in het O. T,
Deze heeft altijd ecen sterk sociaal element in zich, is,
anthropologisch beschouwd, soms geheel uit sociale
toestanden geboren. Jezus' prediking echter is niet
sociaal in dien zin, zij is ook niet particularistisch en
niet nationaal. Jezus' prediking staat op cen hooger
niveau. Haar universalistisch te noemen, zegt weinig ;
ook in het O. T. zijn reeds universalistische trekken op

te merken (Messianisme).




83

In plaats van te letten op de extensiteit van Jezus'
prediking, verdient het veel meer de voorkeur, den
meesten nadruk te leggen op de intensiteit van Jezus' leer.

[Evenals het nu echter een hoogst ondankbaar werk
is, een ,leven van Jezus” te schrijven, zoo onmogelijk
is het ook, uit Jezus' daden en woorden, met het oog
op ons onderwerp, een afgerond godsdienstig-zedelijk
systcem samen te stellen. Jezus geeft zelf geen systeem,
oeene definities. Zijne geheele leer en leven hebben
slechts ¢én beginsel: de liefde. En uit dat ééne beginsel
levende, en daarvan uitgaande in woord en werk, komt
Hij telkens in aanraking of in botsing met zijne omge-
ving. Wanneer dit geschiedt, dan spreekt Hij zijn
woord, of handelt naar aanleiding daarvan.

Wij vinden alzoo in de Evv. een aantal uitspraken,
regels, gelijkenissen, handelingen en wonderen van
Jezus vermeld, die wij trachten moeten in hun verband
te verstaan.

Naar den zorm zijner reden sluit Jezus zich grooten-
deels bij zijne tijdgenooten aan. Spreuken en gelijke-
nissen waren in de Joodsche scholen niet vreemd
(Dr. Avcust Wiinscue, Neue DBeitrige zur Erliuterung
der Evangelien aus Talmud und Midrasch, 1878;
I, Weper, Jidische Theologie auf Grund des Talmud
und verwandter Schriften, 2¢ Aufl. 18g7). Vaak spreekt
Jezus in sterke paradoxen, en licht dan daarna deze
door voorbeelden toe. Naar de eene of andere aan-
leiding spreekt IHij een doeltreffend woord, dat op
eenen vasten regel gelijkt, doch dat toch niet als eenc
absolute wet voor het zedelijk handelen mag worden
beschouwd, maar veel meer als verduidelijking van cene

algemeen zedelijke gedachte moet worden opgevat.




84

Wie b. v. het woord, tot den rijken jongeling gericht,

(Mt. 19: 21) zou willen verklaren als een bevel of

eene verplichting tot vrijwillige armoede, die zou
zich schuldig maken aan materialiscering van Jezus’
woorden, welke enkel ,geest en leven” willen zijn
(Joh. 6: 63).




De Evangelién.

Wij vestigen allereerst op de Evangelitn ons oog,
om te zien, wat zij ons leeren aangaande Jezus’ persoon
en werk, en gaan daarbij uit van deze gedachte, dat
gelijk ,het Evangelic” op godsdienstig gebied de vol-
komene, volle Godsopenbaring te aanschouwen geeft,
200 ook voor het terrein des zedelijken levens het

hoogste daarin gegeven is,

1. Jezus' GEMOEDSGESTELDHEID.

Allereerst trekken die plaatsen onze aandacht, welke
ons eenen blik doen slaan in de gemoedsgesteldheid van
Jezus zelven, wanneer Hij staat tegenover menschelijk
leed en lijden.

Matth. 9: 36: Toen Hy nw de scharen zag, werd
Hy met ontferming over haar bewogen (Somhayyviaiy),
omdat sy vermoerd en wilgeput waren als schapen, die
ecnen lerder lebben V).

Marc. 6: 341 LEn Fezus wilgaande zag cene groole

') De holl. tekst v. h. Ev. v. Mt. en v. Joh. is naar Dr. ], M. S, BALJON's
Commentaar op het Evangelie van Mattheus, 1goo, van Joh. 1goz.




86

schare, en werd met ontferming over hen bewogen
(Bomhayyviclhn) , want =iy waren als schapen, die geenen
Jerder hebben; en Hij begon hun wvele dingen te leeren.

Mt 1a: 14t En I ging uit en zag ecne groole
schare en Hij ontfermde zich over hen (Somhayyvisin)
en genas hunne zicken. In de slotverzen van Mt. g
geeft ons de Evangelist cenen blik op Jezus' werkzaam-
heid. Het volk Israel wordt door Jezus vergeleken
met eene kudde schapen (vgl. I Kon. 22: 17; Ezech.
34: 5), en daarna gelijkgesteld met eenen oogst, die
binnengehaald moet worden. (elijk schapen, vermoeid
en uitgeput bij gebrek aan goede weide, dreigen om
te komen, zb6 loopt ook Israel gevaar verloren te gaan,
indien het niet gewonnen wordt voor het Koninkrijk
der hemelen., Principiecel wil Jezus het geheele volk
.redden”, d. i. het de ware bevrediging zijner gods-
dienstige behoeften schenken (vgl. vs. 37; 10: 65 15: 24
23: 37—39; Luc. 19: 41, 44; Mt 11: 28—30).

Jezus' medelijden (GT:?.CL'(‘/_\J[’CEG“O{L) met de schare
vloeit voort uit religieuze overwegingen, al ligt het
voor de hand te veronderstellen, dat de vergelijking
van het volk met ,herderlooze schapen” gevormd is
naar aanleiding van het zien der vermoeide en uitge-
putte menigte.

Mt. heeft vooraf (vs. 35) verklaard, dat Jezus ,de
zieken genas”, en Mc., als hij eerst gezegd heeft, dat
Jezus hun ,vele dingen begon te leeren”, verhaalt
terstond daarop de spijziging der 3000, tegen den
avond (vss. 35—44). Ook in Mt. 14 (correspondeerend
met Mc. 6) wordt alleen terloops het genezen der
zieken genoemd (14: 14), eveneens e BT (05 10

Het blijkt uit de aangehaalde teksten duidelijk, dat




3
87

de geeslelyke nooden des volks in de hoogste mate
Jezus’ medelijden opwekken; terwijl Hij zich bewust is,
de éénige Verlosser van het volk te zijn. Doch ook
moeten wij hier in Jezus zien den ,waren patriot”, die,
als zelf tot het ,huis Israels” behoorende, geroerd wordt
door de nooden zijns volks, niet alleen geestelijke, maar
ook stoffelijke (want deze zijn volgens Jezus zeer nauw
met elkander verbonden), die ook straks kan weenen
bij de gedachte aan het oordeel, dat over het volk
komen zal (Luc. 19: 41—44).

Doch ook alleen de sfoffelizke nooden des volks
wekken Jezus' medelijden op:

Mt 15: 32: En Fesus riep Zyne leerlingen tot zich
en zeide: Ik heb medelyjden (amhayyvilopot) met de
scharen, omdat zyy reeds gedurende dric dagen biy My
zpn, en oy hebben niet te elen; en Ik wil hen niet nuchiter
laten gaain, opdat zyy niet misschien onderweg bezwiiken.

Me. 8: 2, 31 Ik heb medelyden (amhayyvilopar) met
de schare, want zy zyn drie dagen by my gebleven en
hebben niet le eten; en wndien Ik lien nuchter naar huis
laat gaan, zoo zullen zyy op den weg bezwyhen, want
sommigen van hen komen van verre '), Hier wordt de
oorzaak van Jezus' medelijden verklaard uit Zijne vrees,
dat de schare van honger op den weg zal bezwijken.
Ook het verwijtend en vermanend woord, dat Jezus
volgens het vierde Evangelie tot de schare richt, wijst
er ons op, dat wij Jezus’ medelijden niet alleen hebben-
te plaatsen tegenover den oogenblikkelijken honger

eener bonte menigte, maar ook tegenover de chronische

') Over de ,dubbele redactie” van het verhaal der spijziging vgl. Banjon,
Comm. Mt., bl. 239, H. H. WENDT, Die Lehre Jesu, at¢ verb. Aufl. 1go1, S. g.




88

armoede, waarin de schare, die Jezus volgde, voor een
groot deel gewoon was te leven (Joh. 6: 26, 27), en
voor welke zulk ecne spijziging eene voorziening was
in de eerste levensbehoeften.

Treffend is de karakteristick, die het vierde Evangelie
van Jezus geeft in het verhaal van de opwekking van
Lazarus:

Foh. 11: 33: Fezus dan, loen Hiy haar:en de Joden,
dic bij haar gekomen waren, zag weenen, werd heftig
bewogen in den geest, ontroerde zick ... vs. 38: Fezus
dan wederom in zich zelven heftiy bewogen siyynde
Barjox (in zijnen Comm., bl. 204, 203) zegt er van:
JJezus werd heftig bewogen en ontevreden (evefpur-
gato), maar Hij hield dat voor zich, openbaarde het
niet (@ mvebpatt). Evenwel juist door die zelfbe-
heersching ontroerde Hij zichzelven (awzdv). Hij gaf
aan zijn overkropt gemoed geen lucht. Jezus beschouwde
het weenen der Joden als cenen louteren vorm.” Ln
bij vs. 38: ,Jezus dan wederom evenals de eerste
maal om de boosheid der menschen bij zichzelven
vertoornd zijnde” . . . H. Jacosy (Neutestamentliche
Lithik, 1899, S. 422) schrijft: ,Der Schmerz Marias und
der an demselben teilnehmenden Juden ruft ein gpfpt-
wasior Jesu hervor, einen Unwillen, der nicht der
Trauer gilt, sondern der Hoffnungslosigkeit, welche
diese Trauer eignet. Darauf, dass sich dieser psychische
Vorgang sofort in einen ethischen verwandelt, will das
Activ étdpatey Eoutdy hinweisen.” De ontroering in
Jezus' ziel is, dunkt ons, gelijksoortig aan dic, welke
Hem aangrijpt, wanneer Hij zijn lijden tegengaat (12: 27),
of wanneer Hij denkt aan Judas’ verraad (AR L)
Hier wordt zij teweeggebracht door het zien der diep




30

bedroefde, weenende Maria. Jezus had het gezin te
Bethanié lief (vyama vs. 5). Met deze zijne liefde staat
Jezus hicer tegenover de macht des doods. Opmerkelijk
is het hierbij, dat overigens in 't Ev. v. Joh. de wonderen
van Jezus veel meer teekenen (grpsia) zijn van zijne
macht, van zijn Messiasschap, dan van zijne barmihariio-
heid of van zijne liefde (vgl. 2: 11, 23; 6: 2; 7: 31;
9: 16; 11: 47; 12! 18, 37; 20: 30). Het werkwoord
crr?\a‘(‘/_v (Czgltor komt dan ook in het Ev. v. Joh. niet voor.

Wanneer Jezus de weduwe van Nain achter de baar
ziet gaan, om haren éénigen zoon te begraven, dan is
het weer:

Luce, 7:13: Ln de Heer lhaar ziende, werd met
ontferming over haar bewogen (Samhayyvicln) en zeide
tot haar: , Ween nzet”.

Het is vooral Mattheiis, die ons over Jezus' gemoeds-
toestand spreckt, wanneer Iij met eene lichamelijk
lijdende menschheid in aanraking komt; evenwel in ver-
gelijking met Jezus' talrijke genezingen slechts enkele
malen. In het verhaal van de geneczing der blinden
bij Jericho lezen wij in het laatste vers:

Mt 20: 341 Ln Fewus, innerlyk bewogen (amhayyi-

gielc), raakle hunne oogen aan, en terstond werden iy

weder siende en sy volgden fHem.

Me. 1: q1: En innerlyk bewogen (amhayyvoielc),
strekle Hiy de hand uit en raakte hem (\ewpis) aan en
zerde tof frem: Ik wil, word gerenigd”. Het Grieksche
woord omhayyviCestar (Dep. Pass.), waardoor telkens
de innerlijke gemoedsgesteldheid van Jezus wordt aan-
geduid, wijst ons op des menschen binnenste als zetel
der innigste toegenegenheid, van liefde en vooral van

medelijden.




90
2. JEzus' DADEN.

Van Jezus' innerlijke gezindheid jegens menschelijke
ellende komen wij tot Jezus' daden. DBehalve de reeds
genoemde wonderen (vermenigvuldiging der brooden,
genezing van blinden, van den melaatsche), wordt ons nog
ecn aantal wonderwerken van Jezus verhaald. Mattheis
(4: 23—=25) zegt, dat Jezus’ prediking gepaard ging
met de genezing van elke ziekte en e/ke kwaal '). Marcus,
wanneer hij in Cap. 1: 14—45 het eerste optreden van
Jezus geschilderd heeft en den machtigen indruk door
Jezus' woord en daad (in het bijzonder de uitdrijving
van daecmoncn) teweeggebracht, gaat in Cap. 3: 7—8: 30
voort te verhalen, hoe Jezus getracht heeft de rechte
erkenning van het Messiaansche rijk te vestigen, hoe
Hij door sommigen als Messias werd erkend, door
anderen werd miskend.

Van alle zijden komt de bevolking op Hem aandringen;
doch niet met de gewenschte bedoeling, waarom Jezus
dien overgrooten toeloop tracht te ontwijken, door zich
aan den oever van het meer van Galilea terug te
trekken (3: 7—12, 20; 4: 1, 10—12, 33 Vvv.). Ver-
volgens, wanneer Jezus door zijne discipelen als Messias
is erkend, verhaalt Marcus ons Jezus reden, die ten
doel hebben, zijne volgelingen te wijzen op de waarde
en de noodzakelijkheid van het lijden, op den eisch
der zelfverloochening, en op Zijne en hunne roeping
om te dienen, aangezien de grootheid en heerlijkheid
‘an den Messias en van het Koninkrijk Gods niet

bestaat in aardsche grootheid en heerlijkheid, maar

) Vgl. over den aard der zickten: BALjoN, Comm. Mt. bl. 49, 5o.




g1

juist omgekeerd in het tegenovergestelde (8: 31—q: 1;
9: 30—50; 10t 13—45).

Uit het 2d¢ deel van Marcus (Capp. 3: 7-—8: 30)
krijgen wij den indruk, dat Jezus zich hoofdzakelijk
bezighoudt met het onderwijzen Zijner naaste jongeren
(6: 1——06), en dat Hij slechts bij uitzondering zich anderen,
hulpbehoevenden, aantrekt (7: 24—37; 8: 10—13,
22—30).

Eene algemeene genezing van zicken volgt, volgens
Mc. 6: 54—56, zoodra Jezus maar even voet aan land
heeft gezet. ,Zoovelen als er HHem aanraakten, werden
gezond”,

In Mc. 1: 34 en 3: 10 lezen wij, dat Jezus er
velen genas, terwijl in de parallele plaatsen gezegd
wordt, dat allen genezen werden (Mt. 8: 165 12: 15;
Luc. 4% 40; 6: 10).

‘Wanneer Mt. (8: 17) in Jezus’ genezende werkzaam-
heid eene vervulling ziet van de profetie des O. V.,
dan wil hij daarmede aanduiden, dat Jezus, door mede-
lijden bewogen, de zieken genas. De ziekten en smarten
van het volk waren de zijne, Hij verklaarde zich solidair
met het volk (Cf. Barjox, Comm. bl. 1206).

Nu springt het terstond in 't oog, dat de genezing
der kranken in het allernauwste verband staat met de
verkondiging van het Koninkrijk Gods, d. i. met het
geloof van den zieke (Mt. g: 22, 28, 29; Mc. 10: 523
Luc. 18; 42; Luc, 17: 19, vgl. Luc. 7: 50), of van
hem, die geneest (Mt. 17: 20; vgl. 21: 21), of van
hem, die voor eenen ander genezing vraagt (Mt. 8: 10;
Oii2 TSR Y

Jezus zendt zijne discipelen uit met het bevel: | Genees?

de kranken”. Dat is de prediking door de daad, naast




g2

de verkondiging door het weord, van het Koninkrijk
Gods (Luc. 10: 3, vgl. Mt. ro: 8). Zij moeten dat
overal, waar men hen zal ontvangen, ,om niet”, kosteloos
doen, gelijk zijj ook om niet de macht daartoe hebben
ontvangen. Alleen mogen zij eten, wat hun zal worden
voortgezet, ,want de arbeider is zijn voedsel (Mt. 10: 10;
,zijn loon” Luc. 10: 7) waardig” ). ,Het is Gods wil,
,dat de jonger als eene gave van hen, die door hem
.genezen zijn, genoegzaam ontvangt, wat hij noodig
Lheeft.”

In Mt, 12: 9g—152¢ (Mec. 3: 1—6; Luc. 6: 6—11)
vinden wij het verhaal der genezing van den man met
de stijve hand. Wij hebben hier tegelijk eene der vier
spreuken van Jezus over den Sabbat., Tegenover de
Joodsche casuistische verklaring van het Sabbatsgebod
(Wiinscug, a. a. O, S. 150—152) stelt Jezus den alge-
meenen regel, dat het geoorloofd is op den Sabbat wel
te doen., De Sabbat is om des menschen wil ingezet.
De vitc 100 avdphnon is Heer ook van den Sabbat,
n. 1. om daaraan eene ethische beteekenis te geven,
Wanneer Jezus den man geneest, dan heeft Hij ook
door deze daad van barmhartigheid het Sabbatsgebod
yvervuld”. Evenzoo ook door het genezen van de
kromme vrouw (Luc. 13: 10—17) en van den kranke te

Jethesda (Joh. 5: 1—17), beide malen op den Sabbat,

3. JEzUS' WOORDEN.

Met ,Jezus' woorden” bedoelen wij in de eerste plaats
die gezegden van Jezus, die om hunne kortheid, als

Y Vgl. de Paulinische toepassing van dit woord: II Thess, 3: 93 I Cor. g 4—14;
Il' Cor. xxt 74 1 Tim. 53 18Y,




03

eene spreuk of een regel (b. v. ,Vele eersten zullen de
laatsten zijn”), niet zelden in paradoxalen vorm, gemak-
kelijk in 't geheugen bewaard blijven; en in de tweede
plaats ook de reden, gelijkenissen en twistgesprekken,
welke menigmaal strekken tot verduidelijking en toe-
passing van de eerstgenoemde.

Mt 5. 7. Zalg zyn de barmharlicen, want hun zal
barmhartigheid geschieden. Ihefpwy (en Fhzog) ziet op
de gezindheid van het hart, terwijl de gherpoaivy daar-
van het uitvloeisel is. Jezus beschouwt hier de betooning
van barmhartigheid uit het oogpunt der gerechtigheid
(vs. 6), in verband met de leer der vergelding (7: 2;
25: 35). Allereerst hebben wij dus deze zaligspreking
eschatologisch te verklaren, als ziende op het tijdperk
der voltooiing van het Godsrijk. De barmhartigen zullen
in het oordeel van God barmhartigheid ontvangen,
Doch in theocratischen zin is het Koninkrijk der hemelen
ook 7z reeds aanwezig (vgl. 5: 5; Gen, 15:7; Ps. 37: 1713
Jez. 66: 11; Handl. 20: 35; I Petr. 3: 4), en daarom
kan de (roddelijke barmhartigheid ook 2« reeds worden
ontvangen (Mt. 18: 33), indien men n. 1. op grond
van het gebod der naastenliefde, met den naaste mede
voell en mede lydf en hem /7elpl met geestelijke of
stoffelijke middelen. In dezen zin loopt als een roode
draad door Jezus' woorden heen de vermaning tot
barmhartigheid, d. i. het zich aantrekken van de geeste-
lijke ellende en den stoffelijken nood van den naaste.
Het eerste sluit het tweede in ').

Mt 5: 16: Zdd schyne ww licht voor de menschen ,

'Y Het woord é).:‘.ﬁl.w-w komt in het N. T. nog slechts ¢énmaal voor : [ebr, o - 17
(van Christus), In de LXX wordt het meermalen gebezigd van God (1) en

van menschen, naast aveheqpmy; in de Apocer, alleen van God,




04

opdat zif wwe goede werken mogen stenr, €1 UWENR
Vader, die in de hemelen is, verheerlyken! Bij ,goede
werken” hebben wij te denken aan het beoefenen der
ware gerechtigheid van het Koninkrijk Gods (vs. 0).
Bij Jezus' jongeren mag geen werkheiligheid, loon- of
eerzucht heerschen (5: 20); maar, daar God de auctor
primarius is van hunne ,goede werken”, zoo moeten
deze alleen ten doel hebben de verheerlijking van
hunnen Vader (vgl. I Petr. 2: 12P). Met ,goede
werken” wordt hier bedoeld de ,gerechtigheid” van
het O. T., de Goddelijke wil in ,Wet en Profeten”
(5: 17), maar deze volbracht naar den ecisch van het
Koninkrijk der hemelen, d. w. z. ,overvloediger” dan
hij door Pharizeérs en Schriftgeleerden werd volbracht
(58205 80:033!)!

Mt 62 1—q: Ziel loe, dat gi) wwe gerechiighed niel
bewiyst voor de menschen, om van hen cezien le worden !
Anders hebt g1y geen loon by wwen Vader, dic in de
Liemelen 5. Wanneer g1y dan eene aalmoes geeft, laat
Jiet niet voor w wit bazuinen, zooals de geveinsden in de
synagogen en op de straten doen, opdal ziy door de
menschen geprezen mogen worden!  Voorwaar ik zeg u,
zif hebben fun loon weg.  Maar wannecr L1y eene
aalmoes geeft, wete wwe linkerhand niel wat nwwe rechier
doet, opdal uwe aalmoes in het werborgen ziy, en uw
Vader, die in het wverborgen zel, zal u vergelden ).
Jezus geeft de rechte wijze aan, waarop de gerechtigheid

moet betracht worden. Zijne kritick richt zich tegen

Y In vs. 1 lezen somm. hss. ;:).E‘f,‘u,{;f;rju'.qu voor gatoguyny, Beide begrippen
ziijn nauw verwant; vgl. Dan. 4: 24 en de plaatsen, waar de LXX apx door

é).ET,‘U.O(T'L’J‘JT: vertaalt. Vgl. Tob. 2: 14; 12: 95 14: 1135 Il Cor. gt g, TO.




95

de wijze, waarop de DPharizeérs de drie Joodsche
deugden (aalmoes, gebed, vasten) beoefenden. Zijne
jongeren moeten, als zij weldadigheid oefenen, van
alle zelfzucht vrij blijven. Liefde tot de armen moet
het beginsel der milddadigheid zijn. Wie zich daarbij
door praal- of loonzucht laat leiden, heeft zijn loon
weg. Het geven van aalmoezen behoort in het ver-
borgen te geschieden. De linkerhand ,wete” niet (ook
niet door eenig handgebaar of eenige beweging om
de aandacht op de liefdedaad te vestigen), wat de
rechter doet. Z46 alleen kan en mag men zich verzekerd
houden, dat God het vergeldt (vgl. Spr. 19: 175 14: 31).
Deze vergelding des hemelschen Vaders (het ,loon”,
d. w. z. de goedkeuring van, de erkenning door God)
draagt alleen zulk eene liefdadigheid weg, welke uit
eene edele, zuivere, barmhartige gezindheid voortspruit,
hetzij dan dat de gave groot of klein zij (Mc. 12: 41—44;
Luc. 21: 1—3).

Mt qg: 130 Maar gaal heen en leert, wal het zegt:
Barmhartigherd wil ik en niet offerande. Want ik ben
niet gekomen om rechlvaardigen, maar mondaars te roepen.

De LXX heeft in Hoz. 6: 6 101 weergegeven door
ghenz. TDn beteckent: vroomheid, liefde, genade, wel-

dadigheid (Duitsch: Huld). "Flzog sluit mede betoon
van liefdadigheid in. Barmhartigheid te oefenen is
meer dan het volbrengen der ceremoniecle wet (12: 7;
vgl. 5: 7).

Mt vo: g0, 42: Wie w ontvangt, onlvangl Mi; en
wie My ontvangt, ontvangt Hem, die Mij gezonden
heeft. En zoo wie één van deze kicinen te drinken geeft
alleeniyk eenen  beker koud water, in den naam eens

disctpels, voorwaar zeg ik w, hiy zal zijn loon geenszins




96

verliezen. Volgens vs. 10 heeft Jezus zijnen discipelen
beloofd, dat zij ontvangen zullen, wat zij behoeven;
hier (vs. 42) verklaart Hij, dat ook de allergeringste
dienst aan zijne jongeren bewezen, niet onbeloond zal
blijven. Wie éénen van ,deze kleinen” ook slechts eenen
beker koud water toereikt, omdat deze een discipel van
Jezus is (gl Uvopa = owb, vel. WiinscuE, a. a. O. S.
141, 142), zal beloond worden, alsof hij zelf een discipel
van Jezus was. In tegenstelling met de ,profeten” en
_rechtvaardigen” des O. V. (vs. 41, vgl. 13: 17) noemt
Jezus zijne discipelen ykleinen”, al zijn ook zij ,recht-
vaardigen”, voor zoover zij streven naar de volkomene
vervulling van Gods wil (vgl. 63 333 11: 115 13! 433
25: 37; Luc. 7: 28). Wie éénen van Jezus' discipelen
barmhartigheid bewijst, die heeft haar Hemzelven
bewezen (Mc. g: 41; Mt. 25: 40; Luc. 10: 16; Joh. 13: 20).

Mt 18: 5 (Me. 9: 37): En wie één zoodanig kind ont-
vangt in Mijnen naam, onfvang! Mij. Wie een (zoodanig)
kind (Jezus' jongeren moeten als zulk een kind zijn,
vss. 1-—4) ontvangt, omdat Jezus het geboden heeft
(3wt g dvdpatt pov = W3, I Sam. 17: 45, Wilnscue
a. a. O., S. 209), die ontvangt Hemzelven. Het
,ontvangen” E:—f'/_scﬂat, beteekent: het met voorkomende
liefde opnemen (als gast, vrager of vluchteling) van
cenvoudigen en hulpbehoevenden, Barjox verklaart:
,omdat het een Christenkind is” (Comm. bl 262), en
denkt dus aan: wie bij Christus hoort. A. Tuoma
(Geschichte der Christlichen Sittenlehre in der Zeit des
N. T., 1879, Haarlem, S. 81, 82) laat dit in het
midden, wanneer hij zegt: ,Mit der leiblichen Iiirsorge
ocht die Seelsorge Hand in Hand als Trostung der

Ungliicklichen, wie schon eben das Endgericht darstellt;




97
als leibliche und geistige Pflege, wie sie Jesus fur die
Kleinen verlangt, ,die Kinder”, seien’s Waisen gemeint
oder sonst verlassene und verwahrloste, oder auch
Eltern und Pflegern anvertraute, oder iiberhaupt die
geringen (ilieder der GGemeinde; als Ieilung korperlich
und seelisch und geistlich Kranker und Gebrechlicher”,
u. s. w. DBij Wenpt lezen wij: Ebenso sagt er seinen

Jingern, dass das Aufnehmen eines Kindes, also die

dusserlich unbedeutendste Liebeserweisung, wenn es aufl

seinen Namen hin geschehe, d. h. mit der bewussten
Beziehung auf Jesum, weil man sich als sein Jinger
zur  Liebeserweisung verpflicht weiss, den gleichen
Wert habe, als hiitte man ihn selbst aufgenommen
und als hiitte man den aufgenommen, der ihn gesandt
hat (Mc. 9: 37; vgl. Mt. 10: 41; 25: 40)” .. .. Nach
Mec. ¢: 3337 hielt er den um den Vorrang streitenden
Jingern die allgemeine IForderung vor: ,wenn einer
[Lrster sein will, so soll er Letzter von allen und Diener
aller sein”, und erliuterte er dann den Sinn dieser den
Vorrang im  Gottesreiche bedingenden Erniedrigung
und Dienstleistung  dadurch, dass er ein Kind nahm
und umarmte und jeder einem solchen Kinde erwiesenen
freundlichen Aufnahme den hochsten Wert zusprach”
(a. a. O., S. 340, 341, 109, L10).

Het komt ons voor, dat, volgens het redebeleid, Jezus
Zijne discipelen eerst wijst op de ware grootheid in het
Koninkrijk (rods, als bestaande in nederigheid, ootmoed,
kleinheid, daarna hun hunne verplichting voorhoudt, om
dezen hunnen ootmoed actief te betoonen in dienende
liefde in het algemeen, zonder onderscheid van persoon,
Bevat dit woord dus eene les en tevens eene instructie
voor den engen kring van Jezus' twaalf discipelen en

i




a8

daarom ook voor al Zijne volgelingen in de tockomst,
het nu volgende woord verplaatst ons in den tijd der
parousic en geeft den maatstaf aan, volgens welken
Jezus allen oordeelen zal, die met Hem of Zijn evangelie
in aanraking zijn gekomen.

ML 25: 34—36, 40: Dan zal de koning zeggen lof

degenen, die aan Ziyne rechierzipde zipn: Komt! gy

gezeoenden Miyns Vaders! beérft het kommkryk, dal u

bereid s van de grondlegging der wereld af. Wanl Ik
was hongeriy en giy gaaft Mi le elen. 1k was dorstig
en gif drenklet My Tk was cen vreemdeling en gy

naamt My op; naakl en gy kleeddel My; Ik was ziek

en g1f bezocht My Ik was in de gevangems en gty

kwaamt tot My ... FEn de koning zal antwoorden en

tot hen zeggen: Voorwaar, lk zeg i, voorioover gi

dit aan één van deze Mijne minste broeders deedt, deed!
g77 het M. Het woord afehgds komt in het N. T. in
verschillende beteekenissen voor: in natuurlijken zin
(Mc. 10: 29 vv.; 13: 125 Luc. 14! 12, 26), ter aan-
duiding van den volks- of stamgenoot of makker
(Mt. 5: 47; 7: 3—5; 18: 15, 22—35, vgl Jes. 63: 16;
64: 8; Mal. 2: 10), in religieuzen zin (Mt. 23: 8, g)
en ook in meer beperkten, theocratischen zin (Mec.
3: 35). In deze laatste beteekenis (ter aanduiding van
hem, die Gods wil doet) verstaan wij het ook hier in
Mt. 25: 31 vv, Jezus is cen krachtig beschermer der
Zijnen, in het bijzonder vergeet Hij de ,minsten”
(ongelukkigen, armen, ellendigen, kleinen) onder Zijne
,broeders” niet. Van de meer welvarenden verwacht
Hij spontane betooning van barmhartigheid. Wie deze
niet bewijst, behoort bij Jezus' jongeren niet. De ver-

mindering van den lichamelijken nood des ,broeders”

it




99

van Jezus zal in het oordeel worden erkend en beloond.
In het Koninkrijk Gods komt het aan op de daad, op
het betoonen van liefde en barmhartigheid (Mt. 7: 21—23;
10: 40 vv.), en wanneer Christus eenmaal naar dezen
maatstaf zal oordeelen, dan zal het oordeel geheel
anders uitvallen dan men verwacht (J. A. Cramer: Het
Evangelie en de eeuwige straf, Theol. Stud., XX, bl. 248).
Wie zich het lot der ,minste” broeders van Jezus niet
heeft aangetrokken (en in hen zich Jezus zelven heeft
aangetrokken), valt sic T wip aldvovy, &ic z0hoGty
atd@vtoy. De betooning van barmhartige liefde zal het
criterium zijn, of men tot de 6Gizatot of tot de zatrpu-
:J.E")Ul behoort, en in het oordeel behooren zal (vs. 41, 40;
Mt, 13: 43) 1.

Jezus' opwekkingen tot liefdadigheid komen het
talrijkst en het sterkst uitgedrukt voor in het Itvan-
gelie van Lucas. (Vgl. over eene bijzondere bron van
het LLv. van Luc., Barjon, (reschiedenis van de boeken
des N. V., 1901, bl. 304—317; Tnoma, a, a. O. S,
295—209; Wanpt, a. a. O., S, 23—33).

Lue. 6: 36: Weest dan barmharite ('oiz‘cfpp_wsc) gelyk
ook ww Vader barmharity ws. De voorafgaande verzen
komen, naar hunnen inhoud, overeen met de verzen,
die aan Mt. 5: 48 voorafgaan. Bij Mt. (5: 48) is aan
de zedelijke volkomenheid in het algemeen gedacht,
als slotsom van hetgeen voorafging (vss. 20--47). Bij

Lucas slaat vs. 36 alleen op het onmiddellijk vooraf-

") In verband met de 6 hier genoemde ,werken der barmbartigheid”, vgl
Jes. 58: 6, 7, de p1on mbed in den Talmoed (zie boven bl 78), en de 7 zgn.
cleemosynae corporales (versus memorialis: vestio, poto, cibo, redimo, tego,
colligo, conda) naast de 7 eleemosynae spirituales (v.m,: consule, carpe, doce,
solare, remitte, fer, ora) in de Middeleeuwen, WiiNscne, a, a, O,, 5. 321, 322,

UnruornN, Die Christliche Liebesthiitigkeit in der alten Kirche, 1882, 5, 55, 300.
b= ~ - |




100

gaande (vs. 35P) terug. Vgl G. Darwvan, Die Worte
Jesu, S. 52.

Lue. 11: g1 Dock geeft lof aalmoezen hielgeen daarin
is, en zie, alles ¢s u rern. De algemeene eisch is, dat
de Pharizeérs en Schriftgeleerden den inhoud des bekers
en schotels zullen rein houden, d. i. zich zullen wachten
voor huichelarij en hebzucht (vgl. Mt. 23: 25, 206). Bjj
Lucas (vs. 39) wordt de ,inhoud des bekers en schotels”
veranderd in het ,binnenste”, het inwendige van den
mensch. Wij krijgen dus hier de tegenstelling tusschen
het wifwendige van drinkbeker en schotel, en het
inwendige van Pharizeérs en Schriftgeleerden, terwijl
dan in vs, 40 wederom van buitenste en binnenste des
bekers en schotels gesproken wordt. Volgens Luc. moet
de inhoud (o 2vovta) van beker en schotel, dat is
dus het door dpmayy en mwovrple verkregene, voor
aalmoezen gebruikt worden (vss. 4o, 41, 39). Dan zal
alles rein zijn. Hier wordt dus aan de liefdadigheid
eene zekere reinigende kracht toegekend.

Het komt ons evenwel voor, dat wij deze verzen bij
Lue., in hunnen tegenwoordigen vorm, niet als de authen-
ticke woorden van Jezus mogen beschouwen, maar dat
de Evangelist de vermaning tot liefdadigheid hier heeft
ingevlochten, omdat hij, waar gesproken werd van de
hebzucht der Pharizeérs, tegelijk aan hunne liefde-
loosheid jegens de armen dacht, en alzoo de vermaning
niet ongepast achtte, dat zij het omgekeerde zouden
doen van hetgeen zij deden, n.l dat zij aalmoezen
zouden geven in plaats van de ,huizen der weduwen

op te eten” (vgl. Mt. 23: 14; Me. 12, 40; Luc. 20: 47) ).

') De Vulgata vertaalt o ivhvrz door: quad superest. In de Middelecuwen

is deze verklaring algemeen, dat men, walt men voor zich zell niet noodig




101

Laue., 12: 33: Verkoopl rhelgeen giy liebl en geeft
aalmoes ; maakt uzelven buidels, die niet veroudei, eeien
schat, die nrel afneemt i de hemélen , waar de dief niel
bipkomd, nocl de ol verder/l. Vooraf gaan de gelijkenis
van den rijken dwaas (vss. 13—21) en de spreuken
31),

welke bij Mt. in de Bergrede staan (Mt. 6: 25— 34).

over het verzamelen van aardsche schatten (vss. 22

Vss., 33 en 34 komen overeen met Mt 6: 19—21,
doch van het positieve gebod, zijne bezittingen te ver-
koopen en de opbrengst daarvan als aalmoezen te
geven, vinden wij daar niets. Bij Mt. worden de goede
werken ¢ el aleemeen bedoeld, welke men als,
yschatten in den hemel”, moet ,vergaderen”. Bij Luc.
zijn het alleen de aalmoczen, die men zich als ,schat
in den hemel” vergaderen moet. et whhneiy gov 1o
bmapyovte. komt bij Mt. voor in het verhaal van den
rijken jongeling (19: 21), evencens bij Mc. (10: 21
6oo. Eyete mohrgoy).  Klaarblijkelijk heeft Jezus de
sterkste uitdrukking gebezigd: ,Verkoop uw bezit!”
gelijk Hij ook zoo sterk mogelijk zeide: , Wie niet haat
enz.” (Luc. 14: 26, vgl. Mt. 10: 37). De eisch, aan den
rijken jongeling gesteld, geldt voor allen, in dezen zin
n. 1., dat principi¢el afstand moet gedaan worden van
de zucht om aardsche goederen te vergaderen of te
behouden.  Dezen principi¢elen eisch, dat men innerlijk
los zij van alle aardsch bezit, zal Jezus hebben uitge-
sproken in den vorm van cen oogenblikkelijk bevel,
zich van zijne bezittingen te ontdoen, naar aanleiding
van de ontmoeting van den rijken jongeling.

heeft, aan de armen moet geven. " Vgl Avcustinus: Quidquid excepto victu
mediocri et vestitu rationabili superfuerit, non luxuriae reservetur sed in coelesti

theswuro per eleemosynas pauperum reponetur. LuTHER: ,von dem, das da
ist, d, h, fiberfliissig ist.”” UHLHORN, a, a, O., I, S, 63, 396.




102

Met voorliefde deelt Lucas dergelijke uitspraken
mede (vgl. Luc. 12: 15; 14: 33), en hij verstaat ze in
letterlijken zin. Het zal ggte éhenpostvry (bij Mt en
Mc.: zot 6oz 1ol wroynis) duidt alleen het éénige aan,
wat men, na den verkoop, van zijne bezittingen, met
het geld kan aanvangen.

Luc. 16: 9: fin [k zeo w, maakt uzelven vrienden
wit den onrechlvaardigen Mammoair, opdal wanneer
ontbreekt, ziy w mogen onlvangen tn de ecuwige tenten.
Zooals deze woorden er staan, zijn ze niet anders te
verstaan, dan als aansporing, om zijn geld voor liel-
dadige doeleinden te besteden, om zoodoende hierna-
maals den ingang in den hemel te verkrijgen. In vs, 80
schijnen wij het oorspronkelijk doel der gelijkenis voor
ons te hebben. Jezus wil n. L. Zijnen discipelen leeren,
dat zij met verstandiy beleid moeten handelen (gpiviypoz).
In vss, 10, 11 en 12 volgen spreuken, die aansporen
tot Zroww in het gebruiken van het aardsche goed.
Deze twee: wijs beleid en trouw behooren bij elkander.
In de gelijkenis van de talenten (Mt 25: 14—29; Luc.
19: 12—27) worden dan ook traagheid en nalatigheid
in het beheer der toevertrouwde gaven gelaakt en
gestraft, daarentegen wordt de trouw geprezen en
beloond, volgens den regel: , Wie heeft, dien zal gegeven
worden” enz. (vs. 29). Het is moeilijk te bepalen, of
Jezus in de gelijkenis van de talenten (ook wel genoemd:
de gelijkenis van den ontrouwen, luien knecht) gedacht
heeft aan aardsche dan wel aan geestelijke gaven, of
ook aan beide tegelijk. Zou het echter gewaagd zijn
aldus te verklaren, dat Jezus zich omtrent het aardsche
bezit. in dezer voege heeft geuit, dat de vergankelijke

goederen des aardschen levens, als gaven van God,




103

met wijs beleid en trouw moeten gebruikt worden?
Te meer, daar met den Mammon het onrecht als
samengegroeid is (vgl. Barjox, Wdb. I bl. 579, 550,
II bl. 244, 245)? Deze gedachte wordt dan in Luc.
16: 9 op deze wijze gespecialiseerd, dat het trouw en
verstandig gebruiken van zijn geld, bestaat in het
geven van aalmoezen (éautoic motfoate wikovg). Het
offwvtal pe ele tob oizoug EauT®Y van vs. 4 wordt
dientengevolge in vs. ¢ allegerisch genomen: 6éEwvTat
Opds &lg tas atwvioug gwrvag (vgl. voor analogie luc,
11! 41; 12: 33 zie boven) ').

Het is zeker niet toevallig, dat Lucas terstond de
gelijkenis van den rijken man en Lazarus laat volgen
(vss. 19—31), als een voorbeeld, hoe men het aardsche
coed ontrouw gebruikt, wanneer men, gelijk de rijke,
zelfzuchtig en onbarmhartig, zells geen gevoel heeft
voor de ellende van cenen lLazarus voor de poort; als
illustratie tevens van het ,ontvangen worden in de
ceuwige tenten”; en wellicht ook als toepassing van den
regel in vs. 15P gegeven: (Al wat hoog is onder de

menschen is een gruwel voor God”.

4. JEzus' misci.

Voordat wij overgaan tot het onderzoek van die

woorden van Jezus, welke eene polemische strekking

') Jacory, a. a. O., S, 417: vs. 9 ,fremder Zusatz''y BALjon, Theol. Tijdschr.
18g1, bl, 480—486: atmvigug: ,een glosse”. Neemt men aan, dat vs. g
corspronkelijk niet tot de gelijkenis behoort, dan blijft alleen de parabel over,
waarin  Jezus Zijnen discipelen wil leeren, dat het verstandig is, e rechter tijd
aan de tockomst te denken, Vgl A, JiiLicuger, Die Gleichnisreden Jesu, II,
1899, S. s05—czo7, s12f. WENDT (a. a. O., 5. 225) vat t7¢ adwxizg op als Gen.
qualitatis sbetriigerischer Mammon'” die bedriegt (vgl. Me. 4: 19), gelijk
tiz. 7. ¢, vs. B wijst op het bedriegelijk karakter van den rentmeester. Het is
daarom een bewijs van trouw, zich niet door den Mammom te laten bedriegen

¥S., 11 V.




10

hebben of in negatieven vorm zijn vervat, moeten wij
in het kort het beginsel der liefde, waarvan Jezus bij
zijn onderwijs uitging, iets nader toelichten (zie over
ayomn en oyumsy in het N. T.: Barjon, Wdb. I, bl
12—21, Comm. Mt. bl. 318).

Des menschen bestemming en geluk bestaan, volgens
Jezus, in het kindschap Gods (Mt. 5: 45). Ilet kind-
schap Gods bestaat in de zedelijke volmaaktheid (Mt,
5: 48), en deze zedelijke volmaaktheid bestaat weer
in het betoonen der liefde !).

De liefde openbaart zich op veelvuldige wijze, als:
barmhartige, zelfverloochenende, vcrgevcnd-e? belang-
stellende, voorkomende, vrijgevige, dienende, belange-
looze, vaderlijke liefde. Zij is gegrond in de ervarcne
vaderliefde (ods. God als Vader handelt niet naar
het beginsel van recht, maar naar licfde (genade).
Daarom moet ook Jezus' jonger tegenover het booze
toonen verre boven het rechtsbeginsel verheven te zijn.
\’ijamlc]ijkiu:dc'n, beleedigingen, haat, toorn en dergelijke
worden niet door cene gelijke bejegening, noch door
apathie, maar alleen door de macht der liefde bestre-
den, ontwapend, overwonnen (Mt. 5: 41).

De liefde heeft zich meestal als barmhartige liefde
te openbaren, en wel jegens den ,broeder”, den ,naaste”
en den ,vijand” (ZyUpdc) (Mt. 5: 48 vgl. met Luc. 6: 30).
31j Jezus' discipelen mag geen haat, geen verbittering,
geen geraaktheid in het hart achterblijven tengevolge

eener ondervondene vijandige bejegening. Veel meer

) Wat betreft de lezing van den Syrus Sinaiticus (my i. p. v. mg) vgl
A. MERX

Texle. Uebers. u. Erliut. der Syr. im Sinaikloster gelundenen Palimpsest-

, Die vier kanonischen Ivangelien nach ihrem @ltesten bekannten

handschr. Berlin, 1goz.




105

moeten zij cene tegemoctkomende bereidwilligheid
toonen tot verzoening (Mt. 5: 23 wvv.). Algemeene
verplichting voor hen is: afzien van alle wraak of ver-
gelding. Geen vorm van beleediging, hoe grof, hoe
stuitend ook, kan hen van dezen plicht ontslaan (Mt.
5: 30—41; Luc. 6: 2g). Hun plicht is het, zd6 te
handelen, als het ware welzijn van den beleediger,
hater of vijand het eischt; of anders, indien handelen
onmogelijk is, moeten zij voor hen bidden.

Regel is: Alles wat gy will, dal u de menschen
doen, doet ook gy hun alzoo (Mt. 7: 12; Luc. 6: 31,
vgl. Mt. 5: 42; Luc. 6: 30). Hetzij iemand zijnen
wensch  vragenderwijze uit, of op zeer onvriendelijke
manier, of dat men er naar raden moet, men handele
altijd in liefde, en deele ook den vijandigen mensch,
in voorkomende liefde, nog boven zijne wenschen mede
(Mt. 5: 42; Luc. 6: 27—31). * De liefde, als innerlijke
verplichting, religicus gegrond in de ervarene vader-
liefde Gods, kent geen grenzen, noch in wijdte, noch
in diepte. De broederliefde wordt naastenliefde, de
naastenliefde wordt liefde tot vijanden, als afspiegeling
der T= e:n"cv‘; des hemelschen Vaders, Grondslag der
liefde is de liefde tot God (geloof). Naastenliefde is
slechts betooning der liefde tot God, en deze, het
geloof in Gods bestuur, het aanschouwen der (rods-
regeering, 15 de weg om ,zonen” des Vaders te worden
(1évrade Mt. 5: 45).

Wie deze ,leer” (Joh. 7:16) van Jezus in beoefening
brengt, de ,gerechtigheid van het Koninkrijk Gods”
(Mt. 6: 33) zockt, zal mogelijk van veel afstand moeten
doen, ook ecen ,oog” of ,hand” of ,voet” moeten

missen (Mt. 18: 8, ¢), doch wie, zoo noodig, niet




106

bereid is, Jezus ook in den dood te volgen, die kan
Zijn discipel niet zijn (Mt. 6: 24; Luc. 16: 13; Mec.

8: 34 vv.; Luc. 12: 27 vv.).

5. JEZUS' KRITIEK EN POLEMIEK.

Kritiek op het O. T. heeft Jezus niet uitgeoefend.
Zijne leer was plerophorie; geen afbreken, maar
bouwen (Mt. 5: 17; 15: 135 23: 23P); ,nieuwe wijn in
nieuwe lederen zakken” (Mt. 9: 17).  Wel beoordeelt
en bestrijdt Jezus menigmaal de inzettingen (wopaddactc)
der Pharizeérs en Schriftgeleerden, hunne opvatting
van de ,gerechtigheid”, hunne casuistiek.

Als richtsnoer voor het zedelijk handelen heeft Jezus

het positieve woord gesteld: ,Alles wat gy wild” enz.

(Mt. 7: 12; vgl. Spr. 24: 29; deze spreuk in negatieven
vorm: Tob. 3: 15; Seneca, de benef. 2z, 1, Didache 1: 2,
tract., Sabbat, fol. 312; zie Wiinscug, a. a. O, S. 65 u. 103).
Dit is de vervulling van ,wet en profeten”, dit is de

liefde (Mt. 22: 39, g40). Daarom waarschuwt Jezus

tegen alle liefdeloos en huichelachtig oordeelen (ML,
7: 1—5; Luc. 6: 31, 37—42; vs. 38 laat Lucas, in
aansluiting aan Mc. 4: 24, weer op de vergelding der
liefdadigheid slaan; Mt. 18: 15 vv.; vgl Jac. 2: 13).
Uit religicus-ethisch oogpunt beschouwt Jezus alle
menschen gelijk (vgl. Lev. 19: 18; Rom. 13: g). De
cigene begeerten, wenschen, behoeften moeten daarom
evenredig zijn aan de toexﬁjding, opoffering en hulp-
vaardigheid jegens den ,broeder”.

Jezus verwijt den Pharizeérs en Schriftgeleerden, dat
zij de cultische en ceremoniéele verplichtingen boven

de zedelijke plichten jegens hunnen medemensch stellen:




107

wMaar gy zegt: Wie lot vader of woeder zegi: het is
cene offergave, wal gy van mi) zoudt kunnen genelen,
die behoeft synen vader of zijie moeder niet te ceren”
(M e TStV O N 30P. Zie Wiinscue a. a. O., S.

(o)

184—186, 375, 392; vgl. Spr. 28: 24; I Tim. 5: 3, 17
,eeren” = geldelijk ondersteunen). Huichelarij en
onbarmhartigheid staan bij deze schijnbare ,collisie van
plichten” naast elkander. Onbarmhartigheid gaat hand in
hand met onverzoenlijkheid (Mt. 18: 23—35). Tegen-
over een maximum van schuld, die God vergeelt, is
het slechts een minimum, dat een mensch zijnen mede-
mensch vergeeft (odz €0zt xal of chsTgut THY GUVOOLALY
gou, g xay® o FAéroa; vgl. Mt. 6: 12; Luc. 11:4).

Onvermoeid zal men zijn in het betoonen van barm-
hartigheid (70 maal 7 maal Mt. 18: 22; 7 maal daags
[Luc. 17: 4); en het moet ,van harte” geschieden.
Vergevensgezindheid alleen geeft vrijmoedigheid tot
het gebed tot (od en tot de hoop op verhooring.
(MEEsSr8 a3 5ot i val i Sirs w2 8 inT==6Mtr Ssii a6 TNy 5
Jac. 2: 13). Motief is altijd de ondervondene genade
(vods, en het doel: des naasten heil.

Jezus verwijt den Pharizeérs en Schriftgeleerden, dat
zi] het zwaarste der wet” hebben nagelaten n. 1. het
recht, de l)urmh;ﬁ'ligh(si(l en de trouw” (Mt. 23: 23:
xplats, Eheog, wioT). Luc. 11: 42 heeft i. p. v. de

barmhartigheid en de trouw als zedelijke plichten

’

Sy e
tegenover den naaste, de ayamr o e, De zpioig:

0

pawn (Jez. 1: 17) beteckent de trouw in de rechts-
pleging, in het bijzonder tegenover armen en verdrukten,
weduwen en weezen, en is bijna synoniem met gA&02

» ’ &N 5 4t I
(vgl. zplvety — Bwatodv — ablzw).




]

108

Met de huichelarij, verkapten wereldzin (Mt 6: 1 vv.)
ging onbarmhartigheid gepaard (Mt. 23: 4, 14; Ezech.
22: 25; II Tim. 3: 6, vgl. de monnikenhi¢rarchie).

In de gelijkenis van den barmhartigen Samaritaan

37), toont Jezus aan, dat de liefde geen

(Luc. 10: 25
nationale scheidsmuren kent, en tevens, op welke wijze
men iemands naaste wordt (vs. 36: ,Wie van deze
drie dunkt u de naaste geworden te zijn van die onder
de roovers is gevallen?”). De ,verzoekende” wetge-

[

leerde (voptzog, NIPM P23, Schriftkundige) verstond
het begrip ,naaste” in theoretischen zin, volgens Lev.
19: 18 (Y1), aanduidende den dichtbij staanden volks-,
geloofsgenoot of vreemdeling. Daartegenover nu stelt
Jezus het begrip ,naaste” in practischen zin, inzooverre
een Samaritaan, die barmhartige liefde bewijst, eerder
de naaste kan zijn van den Jood, dan een Joodsch
priester en Leviet, die in gebreke blijven te helpen.

31j deze practische opvatting van het begrip ,naaste”
moet van zelf alle theoretisch exclusivisme en particu-
larisme wegvallen. Wanneer de vrager desgelijks doet
(vs. 37), dan heeft hij een antwoord op zijne vraag:
,Wwie is mijn naaste?” (vs. 29). Wij kunnen deze
gelijkenis alzoo beschouwen als een verduidelijkend
voorbeeld van het woord in Mt. 5: 44 en Luc. 6: 27:
»Hebt uwe vijanden lief!” Jezus verzet zich hier tegen
de Joodsche leer, dat men zijnen nationalen vijand
moest haten, en in 't algemeen tugc.n alle wraakgierig-
heid, en stelt den eisch der meest onbeperkte liefde
jegens clken vijand. In de gelijkenis wijst Jezus tegelijk
op den aard en op de intensiteit der liefde, welke cen

burger van het Koninkrijk (Gods behoort te betoonen.

Maar ook wordt er &/ door aangetoond: is er een




]()()

mensch, Jood, Samaritaan of Heiden, die op zulk eene
wijze, als de barmhartige Samaritaan het heeft gedaan,

blijk geeft van de gezindheid zijns harten, die is

v

sniet verre van het Koninkrijk Gods” (Mec. 12: 34;
VM OO S B s 2 R T CIR T T 3 A=A 01 B Oz w3 0

Mt. 7: 16—20; 355 5! 45; Luc. g: 51—56;

» 121 33

In een der tafelgesprekken zegt Jezus: , Wanneer giy
eenen maallyd of gastmaal aanricht, noodiy armen,

verminklen, kreupelen, blinden; want die kunnen het u

net vergelden” (Luc. 14: 12—14). Geen liberalitas,
maar caritas moet het beginsel der milddadigheid zijn,
verzachting van den nood der armen het doel, en men
zie geheel af van de eer, om als weldoener door de
menschen geprezen te worden, aangezien men het ,loon”
ontvangen zal in de ,opstanding der rechtvaardigen”,
Liefdadigheid te bewijzen mag geen opoffering zijn,

maar het moet spontaan geschieden (vgl. Mt. 6: 3, 4).

Jezus beschouwt het zedelijk leven van den mensch
uit het oogpunt van den (religicuzen) plzc/i/ (Luc. 17: 10
nuoAGL aypstot),  De mensch is rentmeester, Gode ver-
antwoording schuldig in alle dingen: in de dingen, die
's menschen eigenlijk wezen raken (th ah7ihvey) en in de

. . e . = \
dingen, welke niet tot zijn eigenlijk wezen behooren (th
&)\)\’J’TP{U‘)’ Luc. 162 1-—12; Mt. 18: 23—35; 25: 14—30).

De mensch is arbeider in Gods dienst, en ontvangt
van God loon of straf, al naardat hij trouw of ontrouw
geweest is in zijn ,goddelijk beroep” (Mt. 20: 1-—10).
Wie zich in het gebruik van het aardsche goed getrouw
betoont, die zal het ook zijn in de ,dingen, die het

Koninkrijk Gods aangaan” (Luc. 16: 10). Jezus wil,




11O

dat men innerlijk geheel los zij van het aardsche goed,
en dat men ook in het beheer daarvan volgens het
beginsel der liefde te werk ga, d. w. z. dat men het
in den dienst van God stelle. TEen groot kwaad is
daarom de whzovekia, de hebzucht ,want het leven van
ecenen mensch bestaat niet daarin, dat hij overvloed van
goederen heeft” (Luc. 12: 15, 16—21, vgl. Ps. 127;
Spr. 10: 22; Hand. 20: 35 en het aan Jezus toege-

< s ST R
schreven woord: sote ouxtpat TpomsCitar).

Een woord van Jezus, dat veelal wordt misverstaan,
vinde hier nog eene plaats n.1. Mt 26: 11, Joh. 12: 8:
wDe armen toch hebl gy altyd by w, maar My hebl g1y
miel allyyd — en (Mc. 14: 7) wanncer gij wilt, kunt giy
fiun weldoen (20 worfigat). Jezus zegt hier niet, dat er
altyd armen zullen zijn, maar stelt eenvoudig zijn
heengaan, in dienzelfden nacht, tegenover het blijven
der armen. IHun leven lang zullen de discipelen de armen
»bij zich” hebben, en dus in de gelegenheid zijn, hun
wel te doen, maar, om aan Jezus nog een goed, cen
schoon werk te doen, was het toen de laatste gelegen-
heid ).

Liefdadigheid aan de armen te bewijzen, veel of
weinig, Jezus laat het over aan den vrijen, innerlijken
drang des harten bij zjne discipelen (dtav éhyzte).
Wanneer een rijke Zacheiis zegt, dat hij de helft zijner
goederen aan de armen geeft, dan hoort Jezus dat

blijkbaar met blijdschap aan (Luc. 19: 8, g).
'} A. Kuyrer, Het sociale vraagstuk en de Christelijke religie, 1891, bl 70
N0 5»?.5.3‘55’.')?6)'}“3 pIn den levenskring gelijk gij dien formeert, zult gij

altoos armen hebben,  Iets wat gezegd wordt tot Judas en zijns gelijhen”.




11.

De oudste Christengemeente te Jeruzalem.

1. Dr GEMEENTEL.

In de eerste hoofdstukken van de Handelingen der
Apostelen wordt ons het leven der eerste Christen-

gemeente te Jeruzalem geschilderd (2: 37—47; 4. :

2
5: 16). Met het oog op de bronnen en de tijdsbepaling
der Acta, is het moeilijk zich een historisch zuiver
beeld te vormen van de alleroudste gemeente (Barjox,
Gesch, v. d. B. d. N. V., bl. 111—424, H, HoLtzmaNN:
Wissenschaftliche Vortriige iiber religitse IFragen, 1882,
V, 49, Wrizsiicker, Apost. Zeitalter, S. 647, PrremEerer,
Urchristentum, 1887, S. 24, 555). De vraag is, of de
schildering der eecrste gemeente niet idealistisch is, en,
of ons niet misschien uno tenore verschillende stadia in
het leven der gemeente worden medegedeeld.

Men heeft gesproken van ,de gemeenschap van
goederen” der eerste gemeente, Zeker is, dat er in
den oudsten tijd een soort van communisme heeft
geheerscht, d. w. z. het gevoel van solidariteit kwam
zeer sterk uit.  Er werd wezenlijk ernst gemaakt met

het gebod der broederliefde , terwijl de maatschappelijke




LY

toestand der eerste Christenen tot eene buitengewone
openbaring van broederzin aanleiding gaf, alzdd dat
het ideaal der Christelijke barmhartigheid een oogenblik
werkelijkheid scheen geworden te zijn (Vgl. Cnr. Rocar,
Der irdische Besitz im Neuen Testament, 1897, S. 68 ff.;
Unrnorn, Gesch. d. Liebesth. i. d. a. K., S.
a. a. 0., S. 153—130). '

In Hand. 2: 44, 45 en 4: 32 wordt gezegd, dat

68; Jacory,

,gemeen” had: etyoy dravta ZOVV — 1)

men alle dingen
anTols ZmuvTe 2owZ, terwijl 2: 42 gesproken wordt van
de zowwviz. Kowovia duidt niet slechts de geestelijke
gemeenschap aan (Noscen, Komm, 1882), maar ook het
broederlijk verkeer der Christenen onderling (WenbT,
B. Wrss, Meyers Comm.). Het duidt niet alleen
eenen toestand of eene verhouding aan, maar ook eene
handeling of daad; het is tegelijk een religieus en een
sociaal begrip. In Rom. 15: 263 II Cor. g: 13; Hebr.
13: 160 sluit de beteekenis van zovwylo. zeer nauw bij
die van ghsqposdvy aan, en in het kerkelijk Grieksch
is zowwwvyig terminus technicus hiervoor geworden.

Indien wij nu eens een oogenblik de theorie van de
.gemeenschap van goederen”, gelijk ons die in 21 45;
1: 34 vv. (de Imperfecta wijzen op eene gewoonte)
schijnt verkondigd te worden, vergeten, en alleen letten
op de feiten, die ons vermeld worden, dan vinden wij
het volgende:

I) 4:35 vv. Een zekere Jozef, bijgenaamd Barnabas,
bezat eenen akker, welken hij verkocht en de opbrengst
stelde hij aan de Apostelen ter hand.

I1) 5: 1 vv. Een zekere Ananias verkocht eene

bezitting (ook een stuk grond, '/_mpfo*) vs. 3) en gaf

een deel/ van de opbrengst over. Het andere deel hield




I3

hij terug. Deze handelwijze was een »bedriegen van den
Heiligen Geest” (vs. 3), een ,liegen tegen den Heiligen
Geest” (vs. 4). Waarom? Omdat hij voor zich zelven
een deel van den prijs had achtergehouden, Ananias
had dus de geleele opbrengst moeten overgeven, of
hij had het land land kunnen laten, en, indien hij het
wilde \"c,?rknrs]mn, bleef hij zell toch meester over het
geld (5: 4). Maar hij wilde noch 't een noch 't ander,
Hij \-‘n]g(]{! eene andere practijk (mpdypa vs. 4). Hij
gal een deel van het geld over en hield een deel voor
zich.  Het eerste deed hij, omdat hjj gelijk wilde wezen
aan Jozef gen. Barnabas, het tweede. omdat hij wel
in schijn, maar niet inderdaad aan dezen gelijk wilde
zyn.  Zo6  werd  hij een huichelaar, een leugenaar
tegen God.

Uit deze twee voorbeelden blijkt ons, dat er van
eene verplichting, om zich van zijne bezittingen (lande-
rijen- of huizen, 4: 34) te ontdoen en de opbrengst
de ,algemeene kas”, onder beheer der Apostelen, te
storten, geen sprake is,

De daad van Jozef, bijgenaamd Barnabas. wordt
blijkbaar als eene bijzonderheid verhaald. Maar uit de
geschiedenis van Ananias mogen wij de gevolgtrekking
maken, dat zijn voorbeeld navolging gevonden heeft,

hoeverre? Voorzoover dat noodig bleek. Niemand
mocht gebrek lijden {4: 347%). leder moest ontvangen,
wat hij noodig had (zaldt: dv =iz Ypelay ctyev, 4: 35;
2:45), Daar Lussnlwn nu staat, dat zoovelen er bezitters
waren van landen of huizen, deze verkochten en de
daarvoor gemaakte som aan de Apostelen overgaven
(4 31\‘»;"

Wanneer er nu 2: 44 en 4: 32 gezegd wordt, dat
Q




114

zij ,alle dingen gemeen” hadden, dan moeten wij dat

- r ~ a0 | Sk g oipy B
TCONVTESC GOl TMIGTEUGYTIES TIIG"l‘) Tl TO CUTO %. T- A. verstaan

P

van eenen betrekkelik kleinen lkring, welke tezamen
leefde als ééne familie, als één huisgezin. Deze levens-
wijze (eene navolging en voortzetting van het-verkeer
van Jezus met Zijne discipelen onderling) heeft men
ook bij de whfjoc t®v meteusdvtwy willen invoeren,
wat evenwel spoedig tot onaangenaamheden aanleiding
heeft gegeven. Het enthousiasme der ,eerste liefde” was
niet bestand tegen het realisme van het werkelijke leven.
De verkiezing van zeven armverzorgers is spoedig, als
eisch der omstandigheden, gevolgd. (Hand. 6)').

Het Gtazovely tpomélarg werd voortaan afgescheiden
van de Swazovio tod hiyow (6@ 2, 4). Arazovia , Grazovety
266 heet het betoonen van barmhartigheid aan behoel-
tigen in de Christelijke gemeente, Staxovely Tolc dylow
(Hand. 11: 29), Staxovio eic Tobe dyloug (Rom. 15: 25),
of Gaxovio zadnpepwn (Hand., 6@ 1).

In de IHand. vinden wij nog enkele dingen, die,
met ’t oog op ons onderwerp, onze belangstelling ver-
dienen. In Hand. g: 3641 wordt van Tabitha gezegd,
dat zij ,vol was van goede werken en aalmoezen, die

zij deed”. Eveneens wordt Cornelius geroemd om zijne

Y Opmerkelijk is het feit, dat de feruzalemsche gemeente altijd arm is
oebleven, en behoefte had nan den steun van andere gemeenten (Romi 5% 263
Hand. r1: 29 cn clders), O, HoLTZMANN (Stud. z. Apostel-Geschichte, I, Die
Gittergemeinschaft, in Brizcer's Zeitschr, fir Kirchengeseh., XIV, 1894, S,
327-—330) stelt het voor alsof de eerste gemeente, door dweepzucht aangegrepen
met het oog op de parousie-verwachting, niet meer werkte, maar alle kapitaal
verbruikte, en daardoor tot armoede is vervallen. Zijne vertaling van Hand. 5: 4:
4 Blieb dir nicht cin Rest (2évey) und war es denn nach dem Verkaufl in deiner
Gewalt?" is  niet .'1:1111n:\';-I',nsu':'uu'nliy_‘, en de Dbijzondere vermelding van de

ondersteuning  der wedwzoer bewijst genoegzaam, dat wie werken “kon niet

werkeloos neerzat.




115

.

yvele aalmoezen”. Gods welbehagen rust op hem, gelijk

==

ook op cen ieder, die ,gerechtigheid werkt” gelijk hijj
(10: 2, 4, 31, 35). Van cene collectereis, ten dienste
der heiligen in Judea, wordt gesproken in ¢. 11: 29, 30;
12: 25, 24: 17. Bij zijn afscheid van de ouderlingen
te Efeze brengt Paulus in herinnering, hoe hij zelf
geheel (indien men TOVTO = 20T VT bij vs. 34 leest)
in zjn eigen onderhoud en in dat van hen, die met
hem waren, heeft voorzien, hoe hij hun getoond heeft,
dat men de zwaklken liefderijk moet opnemen, gedachtig
aan des Heeren woord: ,Het is zaliger te geven dan
te ontvangen” (Hand. 20: 34, 35).

Wij vernemen verder van de gastvrijheid van Lydia
(16: 15), van de herbergzaamheid der Christenen onder-
ling (18: 27; 21: 8—10, 10, 18), van de humaniteit

der barbaren, van de liberaliteit van Publius (28: 2, 7).

>, IKARAKTER VAN HET EvanNGeLie van Lucas

EN VAN DE HANDELINGEN.

Men heeft gesproken van eene ,socialistische stroo-

ming” als het karalkteristicke kenmerlk van de oudste

Christengemeente ( Weizsiicker, Preemperer). Men heeft
wat ons de Handelingen dienaangaande verhalen, in
verband gebracht met den geest, dien het evangelie van
' Lucas zou ademen (vgl. P. Fenve, Eine vorkanonische
Ueberlieferung des Lukas im Evangelium und Apostel-
geschichte, lh'ul:). De armoede, als zoodanig, zou

worden verheerlijkt, de rijkdom geminacht (vel. Barjox

in Theol. Tijdschrift, 1892, bl. 175 vv.). De vergelijking
van de parallele plaatsen in de eerste drie Evangelién

schijnen, op het eerste gezicht, dit gevoelen te bevestigen,




116

In de kringen, waarin het LEvangelie van l.ucas zou
zijn ontstaan, zouden de ethische tegenstellingen tot

sociale tegenstellingen vervormd en met deze geidentifi-

ceerd zijn geworden. Zoo vindt Jacony (a. a. O., S. 417) :
bij Lucas eene ,Vergroberung der Seligpreisungen”.
,Die geistiz Armen werden zu Armen schlechthin
(vgl. over mihyot, oMY, wpasc, wat dezelfde schrijver
zegt op Seite 1 ff. en Barjox, Wdb. II, 685); die nach
(Gerechtigkeit Hungernden und Durstenden verwandeln
sich in Hungernde ueberhaupt. Den Seligpreisungen
iber die Armen folgen Wehe iiber die Reichen
26",

Op deze wijze voortgaande wordt Lucas gemakkelijk

6: 20

tot den ,socialist onder de Lvangelisten” gemaakt
(H. Horrzmann, ,Das Christentum als Evangelium der
Armen”, Protest. Kirchenzeitung, 1894, 1057).

Liever sluiten wij ons aan bij het gevoelen van Barjox,
die, wat de makarismen betreft, de redactie van Lucas
juister, oorspronkelijker acht dan die van Mattheis
(Gesch. van de boeken enz. bl. 316), en telkens wijst
op eene afzonderlijke bron, welke Lucas moet gebruikt
hebben (bl. 314, 315, 308, 310, passim, vgl. ook
Kanisci, Die erste Seligpreisung, in Theol. Stud. und
Krit. 1896, 2, S. 215, en over het zgn. Ebionitisme

van Lucas: A. Prummer, Comm. to S. Luke, 1890,

p. XXV). Van elkander verschillende redacties, als

b. v. Mt. 5: 42%: T attdvil gz Gdz vergeleken met
. 4 Ll ~

[uc. 6: 30: wuvtt ottobvTt g2 oloow ;s of als Mt. 5: 42P:

b Y 7Y . A -~ ~ r { \ o ~ -

Ty Uékovta amb cob Gaviguclar pi amuoTpugis verge-

leken met Luc. 6: 34 en 35P: 6avilete pr6dy anshwilovtas

en dergelijke, worden het best verklaard uit de methode,

de manier van zich kort, kernachtig, vaak paradoxaal




e T——— - ———
| ‘]

117

uit te drukken, waarvan Jezus zich bij zijn onderwijs |
heeft bediend (vgl. Wexsnr, Die Lehre Jesu, 2te Aufl.
1901, S. 103—130) 1),
Wat de tegenstelling tusschen rijk en arm betreft,
het wordt niet altijd genoeg in het oog gehouden,
,2dass wir unsere heutigen Kategorien ,arm und reich”
nicht ohne Umstinde auf jene Zeit iibertrigen diirfen
(A. Hawrxack, Das Wesen des Christentums, 1goo, S. ;
59), . . . die erste Seligpreisung, mag man sie nun in
der Ifassung des Lukas oder des Matthiius gelten lassen;
denn die ihr zugeordneten Seligpreisungen stellen es
sicher, dass Jesus an die innerlich empfiinglichen Armen
gedacht hat” (ibid. S, 60). {
» Wenn man die Makarismen in der von Lec. iiber-
lieferten Grestalt nicht von vornherein in der Beleuchtung
des Mt. betrachtet, so findet man in ithnen nicht Zedii-
gungen der Teilnahme am Heile des Reiches Gottes,
sondern den absolutern Wert dieser Teilnahme bezeichnet,
Die Art dieser Bezeichnung entspricht dem von Jesus
auch sonst beobachteten Prinzip, grisste Deutlichkeit |

auf kiirzestem Wege zu erstreben. Wo er den GGedanken

veranschaulichen will, dass nicht das idussere irdische
(rliick, sondern nur die Teilnahme am Reiche Gottes
wahrhaftes Ileil fur den Menschen ist, exemplifiziert er |
auf solche Menschen, welche trotz volligen Mangels
an irdischem  Glick doch wegen ihrer dereinstigen
Teilnahme am  Reiche Gottes gluckselig zu preisen

sind. Denn in diesem Ialle tritt der absolute Wert

') Over de middeleeuwsche opvatting van Luc. 6: 352  mutuum date . nihil

inde sperantes”, als verbod van woeker en rente, vgl. UnLuokrs, Gesch, d,

Chr, L. im Mittelalter, 1884, S. 216, |




118

der Teilnahme am Reiche Gottes fiir die Gliickseligkeit
des Menschen am deutlichsten hervor. Jesus setzt dabei
voraus, dass die angeredeten Armen und Leidenden.
die er wirklich vor sich sieht oder sich rhetorisch
vergegenwirtigt, aufrichtige I‘romme sind, die sich
durch ihre Frommigkeit des himmlischen Heilslohnes
wiirdig gemacht haben. Diese in der (Gerechtigkeit
liegende Bedinging der Teilnahme am zukiinftigen Heile
fithrt er im weiteren Verlaufe seiner Rede aus”. (Wexnbr,
a. a. O., S. 228, 229 Anm.; Vgl. ook Cur. RocaGE,
a. a. 0., S. g—18).

Van eene strekking in het Evang. van lLucas, om
Jezus als ,vriend der armen” voor te stellen, blijkt
ons nicts, noch van ecene ,socialistische” aansporing
tot weldadigheid. Evenmin in de Ilandelingen der
Apostelen.

Wij weten van de toestanden der eerste Christen-
gemeente te Jeruzalem nog veel te weinig, om daarop
eene  vruchtbare hypothese te kunnen bouwen, De
verschillende hypothesen loopen dan ook vrij ver uiteen
(men vergelijke de verschillende gevoelens omtrent de
tijdsbepaling van den brief van Jacobus) ').

Wat ons met zekerheid uit de Evangelién blijkt, is,
dat Jezus de zunnerlpke gezindihewd der liefde bij de
burgers van het Koninkrijk der hemelen heeft geéischt.
In onzen tijd van socialistische stroomingen evenwel

schijnt het moeilijk te zijn, zich van vooropgezette

Y Als oorzaken van de armoede, nief alleen van de Jeruzalemsche, maar van
alle Palestijnsche Christengemeenten kunnen genoemd worden: slechte tijden,
hongersnooden (Hand. tx: 28 onder Tiberius Alexander (- 45—48 n. Chr);
Suer., Claud. 18; TAc. Ann. 12, 43) en beroerten, welke ten laatste tot den

Joodschen corlog hebben geleid.

R R R =




e e

L1g

meeningen en ideeén vrij te houden, bij het onderzoek

van de sociale zijde van ,het Evangelie” !).

'} A. KuyvreEr fteekent bij Mt. 8: 2o (,De Vossen hebben enz' Luc. g: 58)
aan: ,Jezus bezat niets, en verdiende niets. Hij leefde metterdaad van gaven
der liefde. Iierop leg ik liever den nadruk, dan op het feit, dat Jezus zoerdnian
geweest is. Iets waarin ik de Ieilige Schrift volg, die ons nergens bericht, dat
Jezus als jongeling timmermanswerk verrichite. Ik ontken dit daarom niet; houd
het zelfs voor waarschijnlijk; maar het vormt geen bestanddeel van het Iivan-
gelisch Kervgma.  Wel legt daarentegen het Evangclie ons den plicht op, om
er op te wijzen, dat Jezus 1ot de Zdesitfoosen behoorde, en leefde van geschonken
geld en goed” (Het soc. vraagstuk en de Chr. Rel., bl. 58 n% 30).

HArNACK zegt: Jezus wilde het socialisme, dat op de veronderstelling van
tegenstrijdige belangen rust, ,umwandeln in den Socialismus, der sich auf den
Jewustsein einer geistige Finkeit griindet’. ... Jezus staat aan de zijde van
henj ,die sich kriftig bemiithen die schweren Notlage des armen Volkes zu

Iindern und ihm bess

re Bedingungen des Daseins zu schaffen, .. . Hat er doch
rene Lage gefiussert: Die Fiichse haben

einmal, fast mit Ditterkeit, {iber seine e
Gruben" u, s. w. (Das Wesen des Christentums, S, 64).




AL

De Brieven.

1. PavrinisceE BRIEVEN.

De Apostel Paulus is vooral de man geweest, door
wien het Evangelie van Palestijnschen (Joodschen) op
Heidenschen (\'Grioksr:hr_ﬂ.ry) bodem is overgebracht. In
zijne brieven (aan de Galaticrs, Thessalonikers (1 en [1),
Kormihicrs (I en 11y, Romernen, aan Iilemon, aan de
Kolossers , Lfezicrs en Filippicrs) ') heeft hij het Chris-
telijk beginsel, de aydwmy, naar omstandigheden en
verhoudingen uitgewerkt en toegepast.

In het drictal, wlotc, ehmic, ayamy., bekleedt de
ayamy, de eerste plaats (I Cor. 13). Zij is de band der
volmaaktheid (Col. 3: 14). Zij is het geloof in actie
(Gal. 5: 6; I Thess. 1: 3, Epyov THe TWOTEWS: %0Tog
T ayawng). Zijis de vervulling der Wet (Rom. 13: 10),

de alles bepalende factor in het leven en den wandel

') In de volgorde en ftijdsbepaling der brieven (51—63 n. Chr.) volgen wij
Bavjon, Geschiedenis van de Boeken des N. V., 1gor.

e .

o



i

121

der Christenen. Alle dingen moeten v ayary) geschieden

(I Cori 16 14): ,
Gelijk het geloof en de gerechtigheid (Ef 6: 14),

zoo is ook de liefde een dopaz (I Thess. 5: 8). Zij is

vrucht van den Geest, naast, of liever, zich open-

barend in lankmoedigheid (pozpotlupla), goedertierenheid

(yprotozre), zachtmoedigheid (mpadtrg) (Gal. 5: 22;

B R O 2h S L IR G OO R0 )] il

De liefde moet zijn ongeveinsd en vrij (Rom. 12: ;

[ Cor. g: 19—23). Zij is liefde tot de broeders, tot

den naaste, tot allen, tot de vijanden (I Thess. 4: 9;

BRI R ROMM TR0 ), H

In het bijzonder is de gemeente de plaats, waar de Il
liefde zich openbaart (Gal. 6: 10). llet geloof is
wortel, basis, fundament van het Christelijk leven, de
liefde is de kroon, het gebouw des Christelijken levens,
In de Christelijke gemeente heerscht één Geest, en
alles geschiedt er in den dienst van éénen Heer. De
gemeente is een ethisch organisme, cen mikrokosmos
waarin ieder individu medewerkt tot den bloei van het
geheel, naar de mate der gaven en zedelijke krachten,
hem geschonken. Teder lid is cen orgaan, ook cen
mikrokosmos van zedelijke kracht op zichzelf. Tlet

belang van het geheel is dat van het deel, en de

volmaking van den enkele strekt tot volmaking van
de gemeenschap. leder lid van het gemeente-organisme

heeft een charisma, hetwelk hij ten dienste van het

organisch geheel moet gebruiken, De belijdenis van
allen is: Heer 15 Feaus” (I Cor. 12: 3). In Hem zijn

allen één, welke eenheid zich afspiegelt in de Avond-

maalsviering, De gemeente is het lichaam van Christus
g b

o

op aarde en als zoodanig ook een sociaal organisme




(I'Cor. 12, 14; 10: 17, 20, 215 11: 20—34; Bl 1:16;
Rom. 12: 3—8) !).

Paulus spreekt van zowvwviz in tweeérlei zin: 1) om
daardoor aan te duiden de gemeenschap, die alle
Christenen hebben aan den Ileiligen Geest en zijne
gaven, het geestelijk goed dus, en 2) ter aanduiding
van het stoffelijk goed, voor zoover het voor liefdadige
doeleinden gebruikt wordt (I Cor. 12: 4; Rom. 15: 20).
Met het een zoowel als met het ander zijn de Christenen
verplicht elkander onderling te dienen, zoodat er eene
vrijwillige ruiling plaats grijpt. (II Cor. 8: 4, 10, 13—15;
Rom. 12: 13; Gal. 6: 6; II Cor. g: 12). Deze weder-
keerige in dienst stelling zijner gaven heet ,dienst”,
liefdedienst (II Cor. 8: 7 ydpic: I Cor. 1: 0, 7 ydptopa:
[I Cor. 9: 5 ebhoyla; vss. 9, 11, 12, 13 arAoTAG (vl
Bousser, Die Rel. d. J. i. neutest. Z., S. qo1), Gaxovia,
hettovpyla; Rom. 15: 25, 31 Ctaxuvin, Gaxovelvy I Cor.
4: 1 Omrpdtng, olzovipos: Rom. 16: 1; Gal. 5: 13
GOUNEUELY G2 TT)G GATTS).

Wat nu de zotvovie in materieelen zin betreft, Paulus
acht het billijk, dat er eene onderlinge uitwisseling van
geestelijk en stoffelijk goed plaats vindt. Wie onder-
wézen wordt in het woord, deele év migw ayalsiz mede
dengenen, die hem onderwijst (Gal. 6: 6). Wie het
geestelijke zaait, mag het stoffelijke (sopztzd) maaicn
(I Cor. 9: 11; vgl. I Cor. 11: 7; 12: 13). Hetis eene
liefdeschuld, welke de eene (rijkere) gemeente aan de

andere (armere) gemeente moet betalen, een Asttaupysiv

') Ilet N. T. laat ons in het onzekere, in hoeverre de liefdemaaltijden (Judas
ve., 123 I Cor. 11: 17 vv.) als betoon van Christelijke liefdadigheid kunnen
gl. RoGcGE, a. a. O., S. g9; VAN LEEUWEN, Bijb.

B

aangemerkt worden, V
Godgel. I, 1892, bl. 86—107; HERZ0G, Real-lincycl,, 2¢ Aufl, I, 48 ff.

-t

ot



123

2

door het stoffelijke, waar zij zelve door middel van de
andere gemeente de geestelijke goederen is deelachtig
geworden. (Kowwvely Rom, 15: 27; vgl. Hebr. 13: 106).
Het bekende woord Gal. 6: 2: Draagt elkanders
lasten, en vervult alzoo de wet van Christus”, ziet in
het algemeen op de gezindheid der liefde, waarbij de
practisch helpende liefde niet is buitengesloten (Rom.
s 2l Cormitg e g Gall a3y [ Coty gt rg v
Van ecenigen dwang evenwel mag geen sprake zijn
tlemim s e Ty Sl [N Cori g8t 28v )]

Doch ook in het stoffelijke alleen is er de ,over-
vloed” van de eene gemeente, om het ,gebrek” van de
andere aan te vullen, tot zddver, dat er evenwicht,
dat er gelijkheid (EGF:TT‘;') komt (Il Cor. 8: 13, 14). De
Apostel licht deze gedachte toe met de herinnering
aan het manna in de woestijn: , Die veel had verzameld,
had niet over, en die weinig verzameld had, kwam
niet te kort” (vs. 15; vel. Exod. 16: 18).

De allegorische schriftverklaring van den Apostel nu
daargelaten, blijkt het, dat het hem om de igitnz te
doen is. De geestelijke zowwvia moet ook eene sociale
zotvwvle. worden,  Onwillekeurig denken wij aan de
zotvwvie der gemeente te Jeruzalem, voleens Hand.
2 en 4, en het klinkt in onze ooren zuiver ,socialistisch”,
wat Paulus hier van de icrir'r‘; zegt, indien wij n. 1.
vergeten, dat de Apostel uvitgaat van de geestelijke
zotywvio, en diaaruit, met het oog op fmgmlblikk(_rlijkr_rh
nood, eene consequentie trekt voor het sociale leven,
welke, als maatschappelijk ideaal voor a/ de gemeenten,
voor de ideale Christelijke liefde geen eisch, maar

eenvoudig een axioma is, alleen reeds als toepassing van

het gebod der naastenliefde (Gal. 5: 14; Rom. 13: 8—10).




De Apostel veronderstelt bij de Corinthische gemeente
de bereidwilligheid om te helpen tot tagtrg toe, maar
deze is nog niet gebleken; daarom wekt hij haar op,
om deze bereidwilligheid nu te toonen, door hen te
wijzen op het voorbeeld der andere gemeenten, en,
door een beroep te doen op de gmous? en ayarwy der
gemeente jegens hem zelven (vss. 7 en 8) ').

Hoe hoog Paulus het beginsel der vrijheid en vrij-
willigheid van de zowvwvia stelde, kan blijken uit zijne
houding tegenover de gemeenten, aan welke hij het
Evangelie heeft gebracht. Hij handhaaft zijn apostolisch
recht (£Znuelz), om van het Evangelie te leven, maar
hij heeft, om aanstoot te mijden, geen gebruik daar-
van gemaakt (II Thess. 3: g; I Cor. 9: 4—14); en,
om de gemeente niet te  bezwaren”, heeft hij liever
dag en nacht gezwoegd en gesloofd, om in zijn eigen
onderhoud te kunnen voorzien (I Thess. 2: g; 11 Thess.
3: 8): en heeft liever gebrek geleden (11 Cor. 11: 8, 27;
Ifilip. 4: 12), om alzoo een voorbeeld te geven aan hen,
die zich, ten opzichte van de zowvovie, ongeregeld
gedroegen (II Thess. 3: 7, g, 11; vgl. Hand. 18: 3;
20: 34, 35). Door dit zijn gedrag \\\"Ut_‘]t de Apostel
zich zoo onafhankelijk, zoo zelfstandig, zoo vrij, zoo
sterk (I Cor. g: 17 vv.; 1l Cor, 12: g, 10; Filip. 4: 13).
Datzelfde gevoel van onafhankelijkheid, innerlijke en
uitwendige vrijheid moge naar zijnen wensch ook in de
gemeente heerschen.

Voor den Apostel heeft alleen de volkomen vrijwillige

daad zedelijke waarde (Iilem. 8, 14, 18). Ddirom

') H. HoLTzMANN, H.-C. beschouwt Il Cor. 8: 13, 14 als het uitgangspunt
voor alle socialistische ideeén in het Christendom.



125

heeft hij voor zich zelven ook niet van clke gemeente
liefdegaven willen aanvaarden (II Cor. 11: g; Iilip.

4: 10, 15, 16, 18).

a. Liefdegaven.

De Apostel, die voor zichzelven bijna geene behoeften
kende, die zoo volkomen belangeloos, door de liefde
van Christus gedrongen, het Evangelie verkondigde
(I Cor, g: 16), kon toch met den fijnsten tact bijna
bedelen om liefdegaven voor anderen. (E. Lownarp,
La collecte en faveur des Chrétiens de Jérusalem,
Revue de Théol. et de Philos., 1902, 2, p. 113—130;
3, P 3(!2*2Hl). Het is hem evenwel niet onver-
schillig, op wat wijze deze gegeven worden. Dat moet
geschieden in eenvoud, ,in trouwe” (2v dmhdtaze), vrij-
willig, mild, zonder eenige zelfzuchtige bijbedoelingen
en met een opgeruimd hart (I Cor. 8: 2, 3; 9: 5, 7,
11, 13; Rom. 12: 8, g). Met warmte beveelt hij de
collecte aan, en hoopt, dat ze overvloedig zal zijn
LIS Cormt s s B =it iar e h),

M) het betoonen van liefdadigheid komt het uitslui-
tend aan op de liefde, waarmede men geeft en niet
op de grootte der gift. De gever heeft zich zelfs niet
zoozeer te laten leiden door het gevoel van solidariteit,
maar veel meer door zijn Christelijk geweten,  Als dit
eerst is verstaan, dan tracht de Apostel op echt mensch-
kundige wijze en met de heilige overtuiging van iemand,
die zich bewust is ,den Geest Gods te hebben”, zijn
gevoelen aannemelijk te maken (II Cor. 8 en o). Zie
voor den tekst en de plaatsing dezer capita: Barjox,

De tekst der brieven van Paulus aan de Rom., de Cor.



120

en de Gal. enz., 1884, bl. 150—154. De jjver, waar-
mede Paulus de collecte voor de Jeruzalemsche gemeente
aanbeveelt, is een zich kwijten van de verplichting,
die hij, ten overstaan van de ,zuilen-apostelen” op zich

heeft genomen (Gal. 2: 10). Hij wekt de Corinthiérs
op, om te geven naar verhouding van de winst, die zij
in hun dagelijksch beroep hebben gemaakt (I Cor. 16: 2).
Is de gave zonder liefde niets, zoo ziet hij toch in de
grootte der gave het bewijs eener groote liefde (I Cor.
13: 3; Filip. 4: 17, 18). Ook uit geestelijke over-
wegingen spoort hij tot geven aan. Dat de ,heiligen”
of ,de armen onder de heiligen” te Jeruzalem door de
collecte ,gediend” worden, is eigenlijk het minste. Iet
meeste is, dat er, door middel van de liefdegaven, een
geestelijke band tusschen de verschillende gemeenten
gelegd wordt. De Jeruzalemsche Christenen zullen door
deze zichtbare bewijzen van geloof en liefde gedrongen
worden, hen als medebroeders in hetzelfde geloof te
erkennen. Zij zullen God daarvoor danken en daarin
verheerlijken. Iir zal belangstelling in elkander, gees-
telijke gemeenschap, gebed voor elkander, gemeenschap
des gebeds. komen, Z06 is de stoffelijke zotvwvia middel
tot de geestelijke zovwvio tusschen ver van elkander
verwijderde gemeenten.

Overal, waar Paulus van de collecte spreekt, 1s
het altijd ten dienste van de  heiligen in Jeruzalem en
Judea” (I Cor. 16; 11 Cor. 8, g; Rom. 15: 25 vv.; vgl
ook Hand. 11: 28; 12: 25; 18 en 20).

Paulus wordt zelf er mede belast, de liefdegaven aan
het bestemde adres te bezorgen. Met voorzichtigheid
behandelt hij deze geldzaken. Fij stelt zich zelf onder

controle (I Cor. 16: 3; 11 Cor. 8: 16—21).




e o 4
127

Gelijk in de gemeente te Jeruzalem, zoo werden
spoedig ook in de andere gemeenten armverzorgers
aangesteld (Rom. 12: 7; I Cor. 12: 28). Onder de
apostolische vermaningen, aan de gemeente gericht,
behoort ook de vermaning: Ttaiz ypelog TV aylowy
zotywvely (Rom. 12: 13).

Opwekkingen, om eene barmhartige gezindheid te
toonen en goed te doen, keeren telkens terug (I Thess.
5: 14, 15; II Thess. 3: 13 (xahomotstv); Gal. 6: g, 10
(zahtv worety , meest aan de huisgenooten des geloofs”);
IT Cor. ¢: 8—10 (Zpyov ayaisy). Een Christen moet
drager zijn van alles goeds (Col. 1: 10; I Thess. 5: 14;
Filip. 4: 8).

Het huisgezin van Stefanas wordt geroemd. omdat
het zich ,den heiligen ten dienst heeft gesteld” (I Cor,
16: 15).  De Apostel vermaant tot 2vadesilar amhdayyve
otztippob (Col. 3: 12), :-.G’Gt)(}.‘{‘/_w;t te zijn (Ef. 4: 32),
terwijl de Heidenen avehe?poves worden genoemd (Rom.
1: 31). Daartegenover waarschuwt hij voor hebzucht
(mheoveita), welke afgodendienst is, en gepaard gaat
met hoererij, diefstal, bedrog en zwelgerij (Col. 3: 5;
LN s R P s SRR CoTEs ta T 1 6 s 05 I [hessan o'
2: 5; vgl. 1T Cor. 9: 5; Luc. 12: 15 (in den pluralis);
MeRziN22))

De  Christenen moeten th  aith Cpuvaly , met eene
innigheid des gemoeds, die deelneemt in de smart, en
zich verblijdt in de blijdschap van den broeder. Men
zocke niet den omgang met aanzienlijken, maar dale
deelnemend en hulpvaardig tot eenvoudige en behoeftige
levensverhoudingen in (Rom. 15: 3; Il Cor, 13: 11;
Filip. 2: 2; 4: 2; Rom. 12: 15, 106).

Hoog schat de Apostel den arbeid. Grrondregel voor



128

het sociale leven der gemeente is: ,Wie niet werkt,
zal ook niet eten” (IT Thess. 3: 10). Lediggangers (in
Thessalonica: geixalteerde, nerveuze menschen) moeten
tot rustigen arbeid gebracht worden, opdat zij niet op
kosten van anderen leven; of anders moet men zich
van hen isoleeren. leder ete zijn eigen brood, zij zelf-
standig, en oefene zelf weldadigheid (I Thess. 42 11, 123
II Thess. 3: 12, 14; L Cor. 16: 2; Ef. 4: 28).

Paulus wist zelf, wat werken is (Il Cor. 7: 2; Hand.
20: 33), en heeft ook agetoond, dat een Christen,
zoo noodig, veel, ja alles moet kunnen ontberen, ook

Jhonger” en ,dorst” en ,koude” moet kunnen lijden

(Rom. 8: 35, 39; II Cor. 11: 27; Filip. 4: 12, 13).
. ;S'/He’{/- en feer.

[n de eerste eeuw onzer jaartelling heerschte er in
het Romeinsche Keizerrijk over het algemeen een
liberale, humane geest. De meer humane strooming
onder het Heidendom kwam de Christelijke strooming
tegemoct (Gal. 4: 4; H. M. van Nes, De volheid des
tijds, 1880, De Adventstijd der wereld, 1803). De
behandeling der slaven was zachter geworden,  Cato
verwees hen naar de ossen op het stroo, Prius ziet
in hen zjne ,dienende vrienden” (Untnory, Gesch.
AN A AR SINaT)

Dat de [Paulinische gemeenten voor het meerendeel
uit slaven en vrijgelatenen bestonden, is niet waar-
schijnlijk. Begrijpelijk is het, dat er onder de Christenen
in het .bimaris Corinthus” ,niet vele wijzen naar het
vleesch, niet vele machtigen, nict vele aanzienlijken”
waren (I Cor. 1: 26; Hand. r18: 8). LEvenzoo uitge-

drukt, zeggen wij: dit behoeft in de andere gemeenten,



129

in het algemeen, niet het geval geweest te zijn (Hand.
161 145 17: 4, 12, 34 en elders).

In de brieven van Paulus wordt alleen in den brief
aan Filemon duidelijk van eenen Christen-heer en Chris-
ten-slaaf gesproken. Opmerkelijk is het, dat Paulus
voor  heer” altijd het woord zépm; gebruikt (Ef. 6: 5—q0;
Col. 3: 22—4: 1; daarentegen Szomdtnz: I Tim. 6: 1, 2;
vzt s Rl Eetral2 -1 B):

Wij hebben geen grond, om ons den toestand van den
slaaf in den tijd van Paulus als iets vreeselijks voor
te stellen (Gal. 4: 1 en 2), en mogen daarom ook niet
vooropstellen, dat het een eerste eisch der Christelijke
liefde moet geweest zijn, dat een heer zjnen slaaf de
vrijheid schonk.

Volgens Paulus’ opvatting van de gemeente als orga-
nisme (I Cor. 12) is het onderscheid tusschen heer en
slaaf (innerlijk) reeds opgeheven. Wordt deze idedele,
innerlijke gelijkheid nu ook in het sociale leven practisch
toegepast, dan [-— zouden wij in onzen tijd zeggen, is
in dezen de ,sociale quaestie” opgelost - -] moet in de
Christelijke gemeente, levende temidden van het Heiden-
dom, het instituut der slavernij vallen. Paulus was
echter een te practisch man, dan dat hij zich tot eene
onrijpe, revolutionaire toepassing van het Christelijk
beginsel kon laten verleiden, Ifen slaaf, die Christen
geworden is, moet volgens hem slaaf blijven. leder
moet blijven in de roeping, waarin hij verkeerde, toen
hij door (God geroepen werd, ,want hij, die als slaaf
in den Heer geroepen is, is vrij ten opzichte van den
Heer, evenals hij, die als vrije geroepen is, een dienst-
knecht is met het oog op Christus” (I Cor, 7: 20—24:

vgl. Bayoxn, De tekst enz., bl 50—04).



130

Ieeren en slaven zijn broeders in Christus. Daarom
past den slaven eene eerbiedige, conscientieuse gehoor-
saamheid in alles (zatd wdvta). Hun dienen van de
heeren moet zijn een dienst der vrijheid tegenover
Christus. Zij behooren niet slaafs te doen, wat hun
bevolen wordt, zoodat de heer over hen tevreden is,
maar zich zdo te gedragen, dat hun dienen van den
heer zato copra. een dienst des Heeren is, Daarom
hebben zij zich ook te wachten voor deze huichelarij,
dat zij zich uit godsdienstige overwegingen wel zouden
«chikken in hunnen lageren staat, doch intusschen
sichzelven toch te goed zouden achten voor zulk eenen
dienst (Tuoma, Gesch. der chr. Sittenlehre S. 340).

Als een kind in huis gedrage zich de slaaf, en de
heer beschouwe hem als eenen geliefden broeder
(Filem. vs. 16)! Want ook de heerschappij van den
heer is een dienst tegenover Christus. De heeren
hebben hunne slaven ook conscientieus te behandelen,
naar recht en billijkheid, op den voet van gelijkheid
en van rechtvaardigheid. Want ook zii hebben eenen
[{eer in den hemel, en beiden, heer en slaaf, zullen in
het gericht ontvangen naar hun doen (Ef. 6: 5—0;

Col. 3: 22—4: 1).

In de Pastoraalbrieven en den eersten brief van
Petrus wordt de slaaf (sizétqc) vermaand, zijnen heer
(8semdtrc), met alle achting voor zijn gezag, onder-
geschikt te zijn, hetzij deze mild en goedig zij, of Tuimig
en lastig te bedienen. Indien de slaven onschuldig
lijfstraffen moeten ondergaan (zo)a"ai":scc‘)aﬁ). dan hebben
zij dat als genade bij God te beschouwen, en zij kunnen

zich troosten met de gedachte aan het onschuldig lijden




van Christus, die Zijne rechtszaak ook in de hand van
den rechtvaardigen Rechter heeft gesteld (I Petr.
2: 18—25; vgl. II Tim. 3: 12).

Tot de heeren wordt hier geene vermaning gericht,
wellicht omdat de desbetreffende heeren meest Heidenen
waren, In dit geval moet de Christen-slaaf juist door
eenen voorbeeldig trouwen dienst den naam van God
en de leer versieren. Is de heer een Christen, zoo
zorge de slaaf, dat hij eerbiedig den afstand in maat-
schappelijke positie tusschen zich en zijnen heer in het
oog houde, en juist omdat zijn heer een geliefde broeder
is, des te trouwer zij in zijne plichtsbetrachting (I Tim.,

(315 Tiy o3 ARTR S )

2. De PASTORAALBRIEVEN.

In de Pastoraalbrieven wordt op ecen practisch
Christendom de nadruk gelegd. De goede werken
nemen eene voorname plaats in (I Tim. 2: 10: 6: 18;
LI 2 S0 Ti W AT 7, s L CRIT Y O 3 S S T e I P )
Aan de liefdadigheid der rijken wordt cene zekere
verdienstelijkheid toegekend ter verkrijging van het
ceuwige leven (I Tim. 6: 19). Daartegenover wordt
de geldgierigheid cen wortel van alle (zedelijk) kwaad
genoemd (I Tim. 6: 10).

De armenvercorging en sickenverpleging in de gemeente
worden aan mannelijke en wellicht ook aan vrouwelijke
wdiakonen” opgedragen, die hun ambt na eenen zekeren
proeftijd aanvaarden (I Tim. 3: 11; 5: 10; vgl. Rom.
16t 1, 23 I Cor, 16: 15; I Tim, 3: 8—13).

De arme, eenzame, godvreezende weduwe, welke

geene kinderen of kindskinderen heeft, die voor haar



132

zorgen kunnen (wat voor dezen anders een Goddelijke
plicht zou zijn), moeten geéerd worden, d. w. z. in
waarde gehouden en (geldelijk) ondersteund worden
(I Tim. 5: 8).

Oude weduwen boven de 60 jaar, die zich als
vrouwen en moeders, door hare gzlstvrijhcid, liefdadig-
heid en ijver tot alle schoon werk, eenen goeden naam
hebben verworven, kunnen op de lijst der oudsten
geplaatst worden, en moeten in dit haar eerambt de
geestelijke leidsvrouwen der jonge vrouwen zijn. 200
hebben zij bezigheid, en ontvangen, zoo noodig, als
belooning voor haar werk, haar onderhoud (I Tim.
s: g—16; Tit. 2: 3—35).

De (leerende en regeerende) oudsten of opzieners
der gemeente moeten gastvrij zijn, niet geldgierig,
voorbeeldig in het doen van goede werken (I Tim.
g e RTHENT 8 R Lt 2t 7). Die wel regeeren, zijn
dubbele eer waardig, d. w. z. meerdere hoogachting
(honor) niet alleen, maar wellicht ook hooger hono-
parium (I Tim. 5: 16, 17, 18). Zij toch zijn als
dappere krijgsknechten, als trouwe akkerlieden in
's Heeren dienst (IT Tim. 2: 4—06). Zij moeten er zich
cchter voor wachten, hun heilig ambt te misbruiken
als middel om rijk te worden. Juist bij hen moet het
blijken, dat godzaligheid samengaat met vergenoegdheid,
Voedsel en deksel te hebben, moet hun genoeg wezen.
766 hebben zij vrijmoedigheid, de rijken te vermancn
tot goeddoen, om rijk te worden in goede werken
(I Tim. 6: 5—11, 17—19). Hoofdsom van alle geboden
‘s liefde uit een rein hart, een goed geweten en een

ongeveinsd geloof (I Tim. 1: 5)-

g



3. DE BRrIEF AAN DE HEBREERS.

In het practisch, paraenetisch deel van den brief
aan de IHebreérs (c. 13) vinden wij vermaningen tot
opscherping der liefde en der goede werken (10: 24).

De liefde is hoofdzakelijk broederliefde. Zulk eene
levendige deelname in-, en hartelijk medelijden met het
lot der lijdende broeders (gevangenen, martelaars) moet
de Christenen vervullen, dat zij het gevoel hebben,
alsof zj ook zelf in lijden waren, of tenminste ook
hetzelfde lot zouden kunnen ondergaan (13: 1—3;
120 I—3; 101 33, 34):

Door de broederliefde voelt de gemeente zich solidair,
en ook omgekeerd: omdat Christus tot de gemeente
behoort (2: 11), en de gemeente het huis van Christus
(3: 0) en het volk van God (4: 9) is, moet er broeder-
liefde heerschen (12: 15, 16). Men zij gastvrij; niet
hebzuchtig of gierig, maar vergenoegd (13: 2, 5, 6)!
Men vergete ook de weldadigheid en de mededeel-
zaamheid niet (eomotte, zowvwvie)!  Christenen brengen
tweeérlei soort offers, n. 1. het (lof-)offer der lippen
d. i. het belijden van (Gods naam, en daarnaast: het
(dank-)offer der liefdadigheid, als ecene betooning der
lielde tot Gods naam, welken zij, als kinderen Gods,
in zich dragen (13: 15, 16; 6: 10, 11). DBij het
brengen van dit laatste offer werkt de gedachte aan
het loon als zedelijk motief; want met het afstand
doen van het aardsche goed gaat het verkrijgen
van cen beter en blijvend goed gepaard (10: 34, 35;
11: 24—206). De broederliefde zij vrede met allen
(12: 19), en de God des vredes zal hen volmaken in

alle goed werk om Zijnen wil te doen (13: 20, 21).



134

4. DE BRIEF VAN JACOBUS.

Meer dan in eenigen anderen brief wordt in den brief
van Jacobus een nuchter, practisch, werkzaam Chris-
tendom aanbevolen '). In tegenstelling met het idealisme
des geloofs van de Paulinische brieven wordt in den
brief van Jacobus een realistisch-wettisch standpunt
ingenomen, Niet in dogmatiek of theologie, niet in de
theorie, maar in de praxis, vooral in het doen van
werken der barmhartigheid bestaat de zuivere gods-
dienst (1: 25, 27). Het Evangelie is de volmaakte
wet der vrijheid, de vervulde Oud-Testamentische wet,
deze in den zin der Bergrede uitgelegd, met dit ver-
schil evenwel, dat in de Bergrede meer het innerlyke
zijn, bij Jacobus het witerlyke docn als hoogste criterium
van het zedelijk leven geldt. Déar een toestand: ,een
goede boom brengt goede vruchten voort”, hier eene
aaneenschakeling van goede daden, en voortdurend
gevaar, dat de voortgaande rij wordt verstoord *).
Naastenliefde is bovenal het koninklijk gebod (2: 8, 12).
De ware wijsheid is vol van barmhartigheid en goede
vruchten, ‘welke vooral bestaan in het oefenen van
barmhartigheid — liefdadigheid jegens weduwen en
weezen, hongerigen en naakten (3: 17; 1 27; 2% 15,
16). Het geloof (aan God) kan niet zalig maken, het
doen maakt zalig. Het geloof zonder werken is dood

(2: 14—20).

1) Over de zeer uiteenloopende tijdsbepalingen van den brief (van - 40 tot
-+ r40 n. Chr.) zie men BALJoN, Gesch. B, N, V., bl. 199 vv. Vgl ook P, A, RIEDEL,
De zedeleer van den brief van Jacobus vergeleken met de zedeleer van Jezus, 1875,

*) Vgl. het woord ur',;;.r,; , in de 2° eeuw gebruikelijk, ter aanduiding van den
norm van het zedelijke leven, Barn. 1I; Herm. Sim. V, 13; VIII; Ign. ad
Magn. II.



135

De betooning der liefde (deze opgevat in den zin van
gehoorzaamheid, Dt. 5: 10) bestaat, behalve in het
helpen door de daad, ook in het bijstaan met raad en
in de voorbede (2: 15, 16; 1: 27; 5: 15—20).

Gewaarschuwd wordt vooral tegen wpuswmoknpdio, het
aanzien van den persoon (2: 1 vv.). IHiermede hangen
samen de klaarblijkelijke waardeering van de armoede
en de minachting van den rijkdom. De rijken (han-
delsmannen) — dit is de grief tegen hen -— zijn over-
moedig geworden (}: 13). Derijken der wereld vervolgen
de Christenen (2: 6, 7), en de rijken in de gemeente
voeren ook ecenen hoogen staat, leiden een wereldsch
leven, doen intusschen hunne arbeiders te kort, en
trekken zich het lot der armen niet aan (2: 2, 3, 9;
5: 1—0). De armen nochtans zijn door God uitver-
koren, om rijk in het geloof en erfgenamen des
Koninkrijks te zijn. Hierover mogen zij zich verblijden,
Zij staan niet bloot aan de verleiding des rijkdoms, en
kunnen daarom des te beter de volmaakte wet der
vrijheid volbrengen. Naar deze wet zal een ieder
geoordeeld worden door den Rechter, die voor de
deur staat. Dit zij hun tot troost (2: 5, 11, 12, 13;
5: 7—10). Niettegenstaande de strengheid van het
tockomende gericht, zal toch alleen de barmhartigheid
(bewezen aan de arme Dbroeders, zusters en naasten,
d. w. z. de mede-Christenen) daarin zeker kunnen bestaan,
Zij waarborgt de zaligheid. Hierin is de eudaemonistische
stimulans gegeven tot het doen van goede werken

(454, 125 23713)s



5. De perriNiscHE BRIEVEN.

In de Petrinische brieven wordt (gelijk in den brief
van Jacobus) zeer sterk op de gpthafehgin de nadruk
gelegd (I, 1: 22; 2: 17; 3: 8; 1L, 1: 7). Ook hier
worden de Christelijke deugden binnen de grenzen der
gemeente beoefend. Uit de betooning van liefdadigheid
in de gemeente moet de buitenwereld eenen indruk
krijgen van het geloof der Christenen (I, 2: 12; 3: 8).
Van buiten af komt de gemeente allerlei ellende en
lijden toe (I, 3: 9). In de gemeente moct de een den
ander in ootmoed en dienende liefde steunen (I, q: 113
5: 5) Men bedekke in liefde de overtredingen van
den dwalenden broeder (I, 3: 8; vgl. Jac. 5: 20; Spr.
10: 12)! Men zij herbergzaam zonder morren (oY uaRo%

1584380)]

6. DE BrRIEF VAN JUDAS,

In de geschriften des N. T. is behalve in I Cor, ook
in den brief van Judas duidelijk sprake van de zgn.
agapen, liefdemaaltijden (vs. 12). Of deze echter ook
it het oogpunt van liefdadigheid van bijzonder belang
waren, laat zich niet met zekerheid bepalen.,

Overigens vermaant de schrijver in zijne strafrede,
jegens sommigen van de psychische menschen barm-
hartig te zijn (vss. 19, 22). Over degenen, die door de
verleiding der dwaalleeraars aan het twijfelen geraakt
zijn aan het object van hun geloof, moet men zich

ontfermen,
7. Di Jonanngiscur DRIEVEN.

De Johanneische brieven stellen evenals het Evangelie

van Johannes de van (God ervarene liefde in het aller-



137

nanwste verband met de jegens den broeder te betoo-
nen liefde. Liefde tot God blijkt uit de vervulling
van Gods gebod; en dit is Gods gebod: zijnen broeder
lief te hebben.

Deze broederliefde is zedelijke plicht (dgsthsty, T,
3: 16), en wordt hoofdzakelijk in practischen zin bedoeld.
7ij is hulpvaardig, bepaalt zich niet slechts tot vrien-
delijke woorden, maar betoont zich vooral in helpende
daden. Zij maakt de belangen des broeders tot de hare,
en is desnoods ook bereid, het cigen leven voor den
broeder op te offeren (I, 3: 10—18; 21 g—11).

De Christelijke gemeente, d. i. de gemeenschap van
de kinderen Gods, wordt ideéel gedacht, doch het
vitwendige kenmerk van het Kindschap Gods is de broe-
derliefde, gelijk omgekeerd broederhaat als het kenmerk
van het kindschap des duivels moet worden aangemerkt.
Het leven van den Christen moet dan alzoo afschadu-
wing zijn van het leven Gods (I, 4: 7—5: 3; vgl
MBS ARV VNS F2 3 == 5/}

De geest der liefde is het, die de gemeente van den
z6apes onderscheidt,  Voorzoover de wereld door het
zinnelijk-zelfzuchtig beginsel beheerscht  wordt,  staat
zij dan ook beslist vijandig tegenover de Christelijke
gemeente (ahalovelo tod Blou, 1, 21 106). Toch is het
op zch zelf niet verkeerd, het goed der wereld
(lr:‘}!'f;; 00 zoapou) te hebben, indien men het slechts
gebruikt, om den noodlijdenden broeder daarmede te
dienen (I, 3: 17 vv.).

Ook in II Johannes wekt de schrijver tot onderlinge
liefde op (vss. 5, 0, ).

In 111 Johannes wordt in het bijzonder herinnerd aan

den plicht der gastvrijheid jegens rondtrekkende broeders



138

en apostelen. Gajus wordt geroemd om zijne gast-
vrijheid jegens vreemdelingen , hoewel het zijn plicht is,

gastvrij te zijn (vss. 5, 8; vgl.Filem. vss. 21, 22).

DE OPENBARING VAN JOHANNES.

In de Apocalypse wordt het Christelijk leven naar
den maatstaf der werken (é'p'fa) beoordeeld (2: 2, 5,
19, 23, 20; 3: 1, 2, 8, 15; 14! 13; e S ER0 A 182k T
221.12);

et begrip Zpye. omvat zoowel de zedelijke gezindheid,
als de zedelijke daad (2: 4, 5). Zonder de innigheid
des gemoeds zijn de werken dood (3: 1, 15).

Behalve ayimy, woTic, Omopovt,, #6moc e. a. behoort
tot de werken ook de Suxuvia (2@ 2, 19).

In hoofdzaak zijn de werken werken des geloofs
als: trouw, geduld, martelaarschap, ijveren tegen
dwaalleer, kuischheid en dergelijke, doch tegelijk ook
werken der liefde. Men arbeidt en tobt zich af in
deze werken (2: 2—6). De werken zijn een last
(Bapos 2: 24). Het zijn de geboden Gods. Wie ze
doet, heeft het geloof (of de trouw; het verbum
mgrehzty komt in de Apoc. niet voor), het woord
(Gods, de getuigenis van Christus (1: 9; 6: g3 121173
14: 12; 19 10; 20: 4; 22: 0, 14)

De werken zijn de zedelijk goede werken (GLAgLb-
pata, 1g: 8, vgl 15: 4) der heiligen. Zij volgen hen
in den dood (14: 13; vgl. 1 Tim. 5: 24; IV Ezra 7: 35

opus == nﬁy;_\ -~ werk, loon, vgl. Ps. 109: 20 :"-."rxlro‘)).
Ty




139

Het Christelijk leven bloeit ook hier binnen de
gemeente. De enkele ziel leeft in gemeenschap met
Christus (3: 20). De ideale gemeente ontstaat binnen
het terrein der zichtbare gemeente, doch zonder dat
van een kindschap Gods, als een reeds verkregen

heilsgoed, sprake is,



IV.

Andere Oud-Christelijke Geschriften.

Tan de talrijke geschriften, welke de Oud-Christelijke
Tetterkunde verder bevat, verdient een drietal in het
bijzonder hier onze belangstelling.

Dat zijn: de Brief van Barnabas (= 100 n. Chr.), de
Pastor van Hermas (+ 98-—150 n. Chr.) en de Didache
(+ 131—165 n, Chr.).

De Brief wan Barnabas beschouwt het Christendom
als eene nieuwe wet (2: 6). De opwekking tot
milddadigheid is zeer dringend. Daarbij wordt geen
onderscheid wemaakt tusschen Christen en niet-Christen.
Aan een ieder, die vraagt, moet gegeven worden,
volgens het gebod in Luc. 6: 30 (19: 6, vgl Justin.
Apol. T, 14: ,Wij deelen met allen”, of Eyovtes Tois
harmopduote wasw  Emuzoupuipey).  Inalle dingen moet
men gemeenschap hebben, en men mag tot den naaste
niet zeggen: ,dit behoort mij”. ,Want wanneer gij in
de -envergankelijke dingen (v t¢ dgidpty) gemeen-
schap hebt (zotvwvof éate), hoeveel te meer in de ver-
cankelijke” (3v 1ol wduptolz, 19: 8; vgl Hand. 4:32;

Sir. 4: 5; Herm. Sim. V; Terrure. Apolog. 39: , Wij




141

Christenen hebben alles gemeen, behalve de vrouwen”).
Men moet niet, als er wat te krijgen is, de handen
ophouden, om, als het op geven aankomt, ze terug te
trekken (19: g).

Men aarzele niet om te geven, en gevoele geen spijt
als men gegeven heeft, maar bedenke, wie de goede
vergelder des loons zal zijn (1g: 11; vgl Didi 4% 753
I Clem. 2: 7). Liefdadigheid delgt de zonden: ,Werk
met uwe handen tot een losgeld voor uwe zonden”
(19: 10; vgl. Did, 4: 6; II Clem. 16: 4; Polyc. 10, 2).

Den slaven gebiedt Barnabas, met eerbied en ontzag
hunnen heeren gehoorzaam te zijn (bg Timy deob,

19: 7; vgl. Did. 4: 11).

In den Paster wan Hermas zijn de werkheiligheid en
de leer der overtollige goede werken aan het woord.

In de gelijkenis van den olm en den wijnstok is het
de arme, die bidt, terwijl de rijke geeft. Zoo worden
beiden zalig door elkander te helpen (Sim. 2).

De Pastor raadt aan, het door vasten bespaarde voor
liefdadigheid aan armen, weduwen en weezen te
besteden, opdat alzoo het vasten een Gode aangenaam
offer worde (Sim. 5: 3; 2: 5). Liefdadigheid brengt
zegen aan,

Het Christendom is ook volgens den Pastor cene
nieuwe wet (Sim. 5, 13; 6: 3, vgl. Barn. 2: 6H), en
dus moet men de zaligheid verdienen. IHet gebod des
[Heeren van Lue. 6: 30 wordt ook hier letterlijk verstaan.
God wil, dat men van zijne gave (;Gci)p‘r‘y.a) aan allen
ceven zal.  Wie alzoo, eenvoudig God dient (Gtaxovmv),
zal leven. Zij, die ontvangen, zullen God rekenschap

geven, waarom zij ontvingen en waartoe.  Want wie



142

gaven aanneemt uit wezenlijken nood, die zal niet
geoordeeld worden, maar wie als een huichelaar
ontvangt, zal daarvoor boeten. De gever evenwel zal
onschuldig zijn. Daarom behoeft men ook niet te
onderzoeken, aan wie men geeft (Mand. 11, 4—6;
vgl. Did. 1: 5; 4: 5—8; Clem. Alex,, Quis dives
salvus? c. 13).

De leer der opera supererogaltonis is zeer duidelijk

b} N

ay o

W,

S WA, e Tt ayaddy wONoNS ExThs TYS
SvtohTe o Veol, GeanT@) TmEpEOLar] B0Zay TEpIIGuTERAY.

Bij den Pastor gaat armoede boven rijkdom, en wel
met het oog op de verleiding des rijkdoms en met
't oog op de parousie (Vis. IlL, 2 en 6; Sim. I). De
rijken zijn gelijk ronde steenen, die cerst behouwen
moeten worden, om in den bouw der kerk te passen,
d. w. z de rijkdom moet hun afgenomen worden in
zOdverre , dat deze geen gevaar meer oplevert voor ver-

zoekingen, voor welke zij anders zouden bezwijken,

De Didache (A. Harxack, Die Lehre der zwdlf
Apostel, in: Zexle wu. Unfersuchungen, 11'** Band,
1886, Heft 1 u. 2) heeft ook het bekende woord uit
Mt. 7: 12 en Luc. 6: 31, maar in negatieven zin (I: 2).

I: 3 herinnert ons aan Luc. 6: 27, 28, 32, 35; Mt
5: 44, 40, waarop dan volgt: ,Vast voor uwe vervolgers.
,Gij zult liefhebben, die u haten, en gij zult geenen
wvijand hebben” (vgl. Herm. Sim. V, 3, 7, 8; Justin,
Apol. I, 153).

Het gebod Luc. 6: 30 wordt aldus geéxpliceerd:
~want de Vader wil, dat aan allen gegeven worde
yvan de genadegaven, die een ieder ontvangen heeft,

JZalig hij, die geeft volgens het gebod, hij is immers

3




143

yzonder schuld; wee echter dien, die neemt” enz. (I: 5;
IV: 5—8, vgl. Herm. Mand. 1I: 4—6). Eigenaardig is
de vermaning in I: 6: ,Uwe aalmoes zweete in uwe
Lhanden, totdat gij weet, aan wien gij geeft” (vgl Sir.
i2: 1 vv.). IV: s komtovereen met Barn. 1g: g en 10;
IV: 7, 8 met Barn. 19: 8 en 11. De Didache vermaant
tot lankmoedigheid, barmhartigheid en goedheid, ,en
beef voor de woorden. die gij gehoord hebt” (11L: 8,
vgl. Jez. 56: 2; Col. 3: 12; I Thess. 5: 14, 15; Herm.
Mand. V).

Aangaande de slaven heeft de Didache dezelfde ver-
maning als Barn. 19: 7. De slaven moeten £v algyivr
7ot ?';ﬁ‘!’ hunnen heeren ®z trw deod gehoorzaam zijn
(IV: 11). De heeren moeten hunne slaven of slavinnen,
,die op denzelfden GGod hopen”, niet in bitterheid bevelen
(IV: 10; vgl. Ef, 6: 5—8; Col. 3: 22).

Tot den ,weg des doods” behoort ook onbarmhartig-
heid jegens armen, het afwijzen van behoeftigen, het
verdrukken van  ellendigen {:l‘)?\tfjrip.svm'). het helpen
van de rijken en onrechtvaardigheid in de rechtspraak
tegenover armen,

LEigenaardig is voorts de wijze, waarop de Didache
handelt over de gastvrijheid. Rondtrekkende apostelen
en profeten moeten gastvrij opgenomen worden gelijk
de Heer. Zij mogen &z of fwee dagen blijven. Blijven
zij echter drize dagen, dan zijn het valsche profeten
(X1: }—0). Alle reizende broeders, die in den naam
des Heeren komen, moeten ontvangen en zooveel moge-
lijk geholpen worden.  Zoo noodig, mogen dezen Zoce
of drie dagen blijven (XII: 1, 2),

De eerstelingen zijn voor de profeten (,want zij zijn

uwe hoogepriesters”), of, indien er geen profeet is,



144

voor de armen (XIIL: 3; alle Christenen moeten de
eerstelingen opbrengen; vgl. Dt 18: 3, 43 Num. 18;
Ezech. 44: 30; Neh. 10: 35-—37).

Naast de gebeden worden de aalmoezen genoemd

(XV: 3). Vgl bl. 77 vv.

S N —— i



BEEES LGRS

Wanneer wij spreken van barmhartigheid, denken
wij als vanzelf aan de Christelijke barmbartigheid. Wij
kunnen ons haar bijna niet anders voorstellen dan als
eene uiting, of den inhoud zelven der Christelijke
liefde, welke eene dienende liefde wil zijn. Ook op elk
gebied, waarop zich, sinds het ontstaan van het Chris-
tendom, de geest der echte humaniteit in de Chris-
telijke landen werkzaam heeft betoond, zijn wij geneigd
deze werking te beschouwen als de vrucht van het
[Lvangelie. Dit heeft niet nagelaten als een zuurdeesem
in de wereld te werken, en hetzij zij er zich van bewust
waren of niet, de gekerstende volken hebben den invloed
van het Christelijk geloof ondergaan.  Het is daarom
dan ook natuurlijk, dat bij de beoordeeling van het
werk der barmhartigheid de Christelijke liefde als
maatstaf wordt aangelegd. Dezen maatstaf heeft Jezus
ons in handen gegeven in dat bekende woord it
Joh. 13: 34, 35: Zen nieuw gebod geef Ik w, dal gij
elkander liefhebt, gelyk Ik u licfochad heb, dat ook gy
elkander liefhebl. Hieraan sullen allen erkenncn, dal
gy mime leerlingen zil, wanncer oty liefde hebt onder

elkander. Op dit ,gelijk” = zadbs = ,overeenkomstig
10



140

het feit, dat” komt het hier aan, daar het den grond
en het beginsel der liefde aangeeft (vgl. Barjox, Comm.
Ev. v. Joh., bl. 240). Daarom hebben wij dan ook in
het voorafgaande telkens zooveel mogelijk naar de
motieven en beginselen verwezen, waaruit, naar 't ons
toescheen, de vermaningen tot barmhartigheid of de
daden zelve voortkwamen. Wij hebben opgemerkt,
dat — afgezien nu van natuurlijke barmhartigheid —
het Oude en het Nieuwe Testament ons verschillende
motieven voor de betooning van barmhartigheid doen
zien, doch in den grond der zaak slechts van één,
n. 1. het religieuze motief, willen weten.

Bij den voortgang der (Godsopenbaring in de ongeveer
duizend jaren van Israels geschiedenis, waarover de
Schriften des O. en N, Testaments tot ons spreken,
nam ook het beginsel der barmhartigheid in diepte en
omvang toe, natuurlijk steeds in samenhang met de
veranderde tijdsomstandigheden. Eerst was de familie,
daarna de stam en eindelijk het volk de kring, waar-
binnen er plaats was voor betooning van barmhartigheid,
totdat door Christus het begrip ,naaste” als algemeen-
menschelijk werd gesteld.

In ouden tijd werd het afwijken van de gewoonte
als HLEJJ, dwaasheid, schandstuk gequalificeerd. De
zede, d. 1. het behoorlijke, dat, wat gedaan behoort te
worden, was wet voor het dagelijksche onderlinge ver-
keer, zonder twijfel door den godsdienst gesanctioneerd,
Vervolgens kwamen vitgebreidere wetgeving en profetie,
beide gegrond in den geopenbaarden wil van Jahwe.
Veelal zijn de daarin vervatte vermaningen en geboden
in negatieven vorm vervat. Positief wordt Israel steeds

vermaand, gerechtigheid en heiligheid voor Jahwe te



147

zoeken, Vandaar dat wij zoo weinig de bepaalde, posi-
tieve vermaning tot barmhartigheid vinden, omdat n. 1.
deze steeds het noodzakelijke uitvloeisel moet zijn van
de cerste,

In de vdoér-exilische wetgeving en profetie is vooral
de dankbare wederliefde tot Jahwe, die Israel uit alle
volken heeft verkoren, het grondmotief tot de gehoor-
zaamheid aan Zijne geboden. Van Israel wordt gevraagd,
dat het vrijwillig en van harte zal staan in het liefde-
verbond, dat Jahwe heeft gesteld. De gerechtigheid
voor Jahwe, welke Israel alzoo door gehoorzaamheid
moet zoeken, is in den grond dezelfde als de gerech-
tigheid van het Koninkrijk Gods. De Messiaansche
verwachting van het Godsrijk, met Israel als middelpunt,
sluit aan bij de Nienw-Testamentische verkondiging:
,Het Koninkrijk Gods is nabij gekomen” In den
profetischen tijd wordt op de voorbereiding het oog
oericht, op al datgene, wat er geschieden moet, om
de komst van het Godsrijk binnen Israel mogelijk te
maken. Het volk moet eene gemeenschap worden, waarin
gerechtigheid, goedheid, trouw en liefde heerschen. Als
eerste  voorwaarde voor de komst van het heil moet
Israel op sociaal gebied aan Jahwe's eisch beantwoorden,
Daarom waarschuwen Wet en Profeten telkens tegen
willekeur tegenover maatschappelijk  zwakkeren als:
weduwen, weezen, armen, vreemdelingen; tegen geweld,
onrecht, bedrog, hebzucht, wreedheid, weelde, kneve-
larij en dergelijke, en vragen naar menschelijkheid,
picteit ‘/,(\(I(']ijkh(‘id, coedheid, billijkheid, ootmoed,
bovenal naar recht, sociale rechtvaardigheid, liefde en
trouw.

Wij moeten hierbij niet vergeten, aan al die factoren



148

te denken, welke bij een landbouwend volk, gelijk
Israel in hoofdzaak altijd geweest is, het groot-grondbezit
in de hand konden werken en hebben gewerkt, en tevens
aan al de gevolgen, die hieruit plegen voort te vloeien,
vooral in eene QOostersche maatschappij. Aan de ééne
zijde: opeenhooping van rijkdom, gepaard met weelde,
verkwisting, despotisme, en ter andere zijde: steeds
uitgebreider verarming. Dit alles nu was niet naar
den wil van Jahwe, die eigenlijk de eenige eigenaar
van het land is, en die wil, dat ieder zitten zal onder
zijnen wijnstok en onder zijnen vijgeboom. Geen wonder,
dat in het O. T. daarom de arbeid zoo hoog wordt
gesteld, en tegelijk daarmede de eigendom en daarbi
de weldadigheid (vgl. Paulus in: I Thess. 4: 113
IT Thess. 3: 10; Ef. 4: 28). Jahwe is Heer over alles,
en Hij geeft het, aan wien Hij wil. Daaruit volgt dan
ook, dat ieder godsdienstig-zedelijk verplicht is, in
stede van zijnen naaste te onderdrukken, hem van zijn
coed te dienen.

Dit beginsel der zedelijke vrijheid tot het oefenen
van barmhartigheid, uit dankbare liefde tot Jahwe
geboren, waarbij evenwel de gedachte aan loon en
straf nooit ontbrak, en immers ook niet behoefde te
ontbreken, werd in den na-exilischen tijd gebonden
aan de Wet en leed daardoor groote schade, ja trad
daardoor op bedenkelijke wijze terng. Het werd nu
juist omgekeerd: de gedachte aan loon en straf werd
hoofdmotief, en de innerlijke gezindheid der vrijheid tot
het goede werd teruggedrongen door de heilige vormen
en ordinantiétn en de leer der vergelding. Reglemen-
teering der liefdadigheid is voor haar de dood, al is

organisatie soms een eisch des tijds. et Joodsche



149

Pharizeisme levert daarvan onverkwikkelijke voor-
beelden.

In de Apocryphen van het O. T. loopen de lijnen
van loon en verdienste steeds sterker door, totdat
Christus kwam om die uit te wisschen en het beginsel
der zedelijke vrijheid in eere te herstellen.

Evenwel ook in de Schriften des N. T. treedt de
gedachte aan loon en verdienste als motief nog weer
naar voren.

In andere Oud-Christelijke geschriften en bij de Kerk-
vaders geschiedt dit niet zelden z66 sterk, dat het onder-
scheid tusschen Christelijke en Joodsche (Pharizeesche)
werkheiligheid soms ver is te zoeken. De geschiedenis

der Christelijke IKerk geeft hiervan meer te aanschouwen.

Het is, dunkt ons, altijd gevaarlijk het O. T. tegen-
over het N. T. te stellen, als zou het Nieuwe iets geheel
anders geven dan het Oude. Veeleer verdient het aan-
beveling, altijd in het oog te houden, dat het N. T.
ons geeft de ,vervulling” van ,Wet en Profeten”, d. i.
de ontwikkeling van de in het O. T. gelegde kiem.
Daarom is het dan ook verkeerd, eene tegenstelling
te ontdekken tusschen de betooning van barmhartigheid
volgens het O, T, en die volgens het N, T, en te zeggen,
dat de eerste nog nationaal en wettisch beperkt is, terwijl
de Jaatste universeel is en vrij. Zoo toch negeert men
te veel de beginselen, welke er in de profetische
prediking van het O. T. liggen, en let men alleen op
wat er tengevolge van de heerschappij der Wet sinds
[fzra, van de gerechtigheid, met de barmhartigheid
incluis, geworden is, hoe zij nitgeloopen is op aalmoezen

geven; en ten tweede houdt men dan niet genoeg



150

rekening met het feit, dat de Schriften des N. . een
betrekkelijk kort tijdvak omsluiten, en ook slechts het
beginsel der Christelijke liefde op den voorgrond stellen.
Het ideaal der Christelijke barmhartigheid toch is alleen
in Christus te aanschouwen gegeven. Daarenboven,
cene zekere gebondenheid kan in de practijk der barm-
hartigheid noode worden gemist. Paulus, de bekeerde
Pharizeér, aarzelt dan ook niet, de leden der Christelijke
gemeente aan te manen, op elken eersten dag der
week een zeker gedeelte van hunne gemaakte winst
af te zonderen voor de collecte. Is dat dan weer eene
wettische regeling voor het oefenen van barmhartigheid ?
Of wanneer hij (Gal. 6: 10) zegt: ,Laat ons goed doen
aan allen, maar meest aan de huisgenooten des geloofs!”
is dat dan weer in de plaats van het nationale een
kerkelijk particularisme? Voorzeker, het een en het
ander kan bij verkeerde toepassing daartoe leiden, en
heeft ook daartoe geleid, maar dit doet aan het Chris-
telijk beginsel der barmhartigheid niet te kort. Welnu
evenzoo was b. v. het beginsel: , Ik wil barmhartigheid
en niet offerande” (Hoz. 6: 6) als motief voor de prac-
tijk der barmhartigheid in het O. T. wel aanwezig, al
heeft het Jodendom dat niet verstaan. Iin wat het univer-
salisme betreft, in den tijd van Israels grootste profeten
was zeker de ,volheid des tijds” nog niet aangebroken.

Bij Jezus vinden wij, wat wij zouden kunnen noemen:
het universalisme van de daad, zonder hetwelk Hij
geen Zaligmaker der wereld had kunnen worden. Hij
leefde, gelijk Hij leerde. Bij Hem is alles realiteit.
Wanneer eene Kananeesche vrouw Jezus' hulp inroept
voor hare dochter, dan laat het zich niet denken, dat

Hij het geloof dezer vrouw zou hebben beschaamd, al



151

getuigt Jezus ook zelf, dat Zijne zending uitsluitend
Israel betreft (Mt. 15: 21—28; Mc. 7: 24—30; vgl
Mt. g: 36; 10: 6)., In Jezus is Gods philanthropie,
barmhartigheid, liefde, genade vleesch geworden, Wie
Hem heeft gezien, heeft den Vader gezien (Joh. 1: 14;
Tit. 2: 11; 3: 4 ehoavdpwnia; I Tim. 2: 4; Joh. 14: g).
Het is hetzelfde, of Jezus zich beroept op Zijnen Vader,
die Zijne zon laat schijnen over boozen en goeden, dan
of Hij zich zelven aan Zijne discipelen tot cen voorbeeld
stelt. Dit staat vast: in het Koninkrijk der hemelen
komt het, bij den eisch der barmhartigheid, aan op
de realizeering der innerlijke gezindheid. Jezus verlangt
niet een ,lHeere! Ieere!” zeggen, maar het doen van
den wil des Vaders, die in de hemelen is. In de
welijkenis van den Barmhartigen Samaritaan teekent
Jezus den bekrompen en hatelijken Jood, en hoe de
verachte Samaritaan het gebod der naastenliefde ver-
vult, en aan zijnen vijand barmhartigheid bewijst (Luc.
10: 30 vv.). De zaak van de overspelige vrouw (Joh.
§: 1 vv.) vat Jezus niet, gelijk de Pharizeérs en Schrift-
geleerden, juridisch, maar ethisch op. Wie van hen
zich zedelijk rein gevoelt, werpe den eersten steen op
haar! Iin als zij dan allen zijn uitgegaan, en, naar het
woord van Augustinus ,relicta sunt duo, misera et
misericordia”, dan zegt Jezus tot de vrouw: ,Ga heen,
en zondig niet meer”, terwijl Hij de juridische zijde der
zaak aan den rechter overlaat. Den boetvaardigen
roover, die zijne verdiende straf ondergaat, belooft
Jezus aan het kruis nog het Paradijs (Luc. 23: 39 vv.).

Bij het laatste gericht zal daarom gevraagd worden,
of men barmhartigheid heeft bewezen, et zijn de

rechtvaardigen, die dat zullen gedaan hebben (Mt



Ir52

25: 31 vv.). Om Gods wil, om Christus’ wil moet
barmhartigheid bewezen worden. Gelijk Jezus altijd
des Vaders wil deed als Gods geliefde Zoon, zoo
ook ligt voor Zijne volgelingen in de persoonlijk
ervarene vaderliefde Gods het eenige en volmaakte
motief om barmhartig te zijn. Zoo kon Paulus bij de
aanbeveling der collecte wijzen op de genade van
Christus, dic om onzentwil arm werd, daar Hij rijk
was, opdat wij door Zijne armoede rijk zouden worden
(IT Cor. 8: g). Dit religieuze motief van het N. T.
heeft zooveel dieper en hooger beteekenis gekregen
dan het O. T.ische ,om Zijns naams wil”, als de open-
baring Gods in Zijnen Zoon meer is dan Zijn spreken
door de profeten (Hebr. 1: 1). M. a. w.: zooveel meer
als het is, in de kinderlijke betrekking tot (God te staan
door middel van Zijnen Zoon (L Joh. 3: 1; Rom.
8: 15-—17) dan ,Gods knecht” te zijn, z66veel diepere
beteekenis heeft de Christelijke barmhartigheid, welke
in den geest der Christelijke liefde, in den Geest van
Christus geschiedt, boven die, welke onder het Oude
Verbond bewezen werd, De Christen houdt op het
kruis van Christus, als maatstaf, steeds zijn oog gericht
(Joh. 15: 13; I Joh. 3: 16), wanneer hij zich opmaakt,
om te handelen naar het gebod: Weest barmbharliy

gelpk (rodwg) ww Vader barmhariyy s (Luc. 0: 30).



S L L IEINHCHIE NG



IJ - IH—
1= "1 e
K=




S ELLIETING E N

Het ob eimag van Mt 26: 25 is geen rabbijnsche

uitdrukking voor het bevestigend antwoord: ,ja”.

In het evangelie van Lucas wordt de universalistische

liefde op den voorgrond geplaatst.

I11.
De Guazovor van het N. I, waren in de eerste plaats

helpers van de presbyters, in de tweede plaats arm-

verz Ul‘g(‘l‘s.

V.

De .zeven mannen” van Hand. 6 waren geen

Sdiakenen”.



156
V.

In het N. T. komt niet de naam, wel het ambt of

beroep van diakones voor. s

VI.

De :{ﬂpfip.svo; van Hand. 18: 18 is Paulus.

VII.
De oorsprong van het kwaad is onverklaarbaar.
VIII.

Het Christelijk geloof is in hoofdzaak eene zaak van

het gemoed.
1X.

De uitdrukking: ,menschwaardig bestaan” is een

relatief begrip.
X,

Alleen handenarbeid ,arbeid” te noemen, is onjuist.

XI.

In de profetische prediking van het O. 1. staat de

sociale rechtvaardigheid op den voorgrond,



XII.

IEen socialist zou zich met meer schijn van recht op
den socialen inhoud wvan het O. T. dan op dien van

het N. T. kunnen beroepen.

NI

In het O. T. is zoo goed als geen sprake van bedelarij

en landlooperij.

XLV,

De werking van den ban (271) in Israel kan men

zich het best als taboe-werking voorstellen.

X V.

In Richt. 7: 13 leze men met Prof. Hoursua (Z. f. d.
alttest. W., XXII, 1902, S. 329 ff): 2 DN 103,
zoodat ,een geroost gerstebrood” (Stat. Vert.) wordt:
een suizende, snorrende rukwind, gepaard met donder-

of regenbui.

N VI

Bij de verklaring van de Heilige Schrift moet men
het nauw verband tusschen ,goddelijke” openbaring en

,natuurlijke™ evolutie in het oog houden,



VT,

De kinderdoop wordt gerechtvaardigd door de sym-

bolische beteekenis van den Doop. ' €

X VIIIL.
Wicnir is geen voorlooper der Hervorming.
XIX.

Hoewel het huwelijk een sacrament is in de Roomsch-

katholieke kerk, stelt zij het toch niet hoog.

XX. :

De afzetting van Hesprik pe Cock als predikant te

Ulrum was onwettig,

XXI.

De bekeering van CoNSTANTIIN DEN (7ROOTE 15 vooOrt-

gekomen uit politicke overwegingen.



GQaao Sy









~ il #

| |'J_:_ oy
] ||'| .'MLI 'ﬁ'l | I
-

Ko T

LT
Sl 4









http://www.tcpdf.org

