Utrecht University Library

De Marxistische beschouwing van het zedelijk leven:
uiteenzetting en critiek

https://hdl.handle.net/1874/266566



https://hdl.handle.net/1874/266566

000@0004000000000000000000000000000040000000000000000000‘000‘0000000000000000000000000000000000000

|
=

0000
[

600660000606‘06066600660660066000OOQ666660006066060000006

-

C0O00C000000000000000000000000000000000000000VP0V00000090000000000000000000000000000000000000

DOOR K. J. BROUWER.

UITEENZETTING EN CRITIEK,

<
-2
-4
<
13
6
L2
-4
o
<
-
<
L2
<
-2
o
Q
L]
<
<
<
L3
-]
<
<
-]
<
<
<
<
<
-]
<
<
<
L3
- 4
©
&
@
<
°
<
<
©
&
L+
<

DE MARXISTISCHE BESCHOUWING
VAN HET ZEDELIK LEVEN.

00000000000000000000000000000000000000000000000000

0000000000000 0200000000000000000000000000000000000000000000090000000000000000000000000

rm
o
S

000000000000

SO0

000600
HCR:
Hossd

000000600000000000000000000060000000060000600000000000000000000000000000000000GO000000000090

-
i



A. qu.
192



‘_|'-" 1 pdl \—._'I e ok o, ‘I\-” I“I -TIIHI’
| J. |‘f'|"‘_u'-.* 1 '._ H :

. -._;',lﬁ.".-"'. .

J_HI vil'il‘ 'I_'!I-.hl r:_ﬁ}- .-,H
'II|-|| .J'H"J'J‘ Lw|1\

i .".Il.v (T g

. H'-l}f_ * s ' r‘_. u' Iﬂ

n
1




SR

P A [
A i
Lk_-_ Sen Llw.‘_'i.'. 1 l:u-—( '|‘.~_ * R \. K =5

5 . o=
e

..I-ir—_ 1y A

G




DE MARXISTISCHE BESCHOUWING VAN HET
ZEDELIJK LEVEN.






DE MARXISTISCHE BESCHOUWING
VAN HET ZEDELIJK LEVEN.

UITEENZETTING EN CRITIEK.

PROEFSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN
GRAAD VAN DOCTOR IN DE GODGELEERD-
HEID AAN DE RIKS-UNIVERSITEIT TE
UTRECHT, OP GEZAG VAN DEN RECTOR-
MAGNIFICUS Dr. G. W. KERNKAMP, HOOG-
LEERAAR IN DE FACULTEIT DER LETTEREN

EN WIJSBEGEERTE, TEGEN DE BEDENKINGEN
VAN DE FACULTEIT DER GODGELEERDHEID

TE VERDEDIGEN OP DINSDAG,Zf OCTOBER /,
1918, 'S NAMIDDAGS TE /jUUR. DOOR 7

KLAAS JOHAN BROUWER

GEBOREN TE ZWOLLE.

H. H. KOK BzN. = ZWOLLE = 1918,

RIJKSUNIVERSITEIT UTRECHT

(R

1409 1189



o At
Ir'rﬂ{‘?ﬁar ,_._' ‘.l.hiil + :j
- II}

‘| -:h } "-=_|| H‘lj’i""{‘f“ £ TI‘FJ_.1I | -t

"’341*&““@' ST 5 A A

N

b I'I:'ﬁ"_sﬁ—h':’-' J.l"rlfT"l ""” _1_[;_1{’- 1 .'-.'—J,. ?q"‘ﬁ: iy‘ﬂr -_.. ..ﬁ LA
;. | Fﬁﬁf“"-ﬁ:ﬁfﬁ. b ;‘m-i;-.nww-,m,t R
e AR ® T ﬂxfl T'}.n.l-! MEL VI
. -ﬂﬁﬂb’ﬁ}ﬁ’iﬂ'\ ::'"_"“;u"'::_-":' I".{"—h r ol




AAN MIJN OUDERS,
AAN MIIN VROUW.,






Nu mijn promotie mijn academische vorming voleindigt, is
het mij meer dan een louter volgen der gewoonte, wanneer
ik ook zonder allen met name te noemen een woord van oprech-
ten dank breng aan hen, of aan de nagedachtenis van hen, die
aan mijne opleiding meer of minder aandeel hebben gehad.

In het bijzonder dank ik u, Hooggeleerde VisscHir, hoogge-
achte promotor, voor de steunende en verhelderende leiding én in
- mijn studentenjaren, én bij het tot stand brengen van dit proef-
schrift van u ondervonden. U dank ik de bevestiging in mijn
sociale studie.

Met name wil ik ook u noemen, hooggeleerde SLOTEMAKER DE
BruiNEg, want zonder uw bezielend onderwijs door u als Utrechts
predikant in uw socialen cursus voor ons, studenten, gegeven en
zonder uw met zooveel bereidwilligheid verstrekte hulp bij de
voorbereiding van dit geschrift, zou het niet geworden zijn, wat
het 1s. U dank ik de liefde tot sociale studie.

Niet zoozeer als vakgeleerde, maar veelmeer als persoonlijkheid
wil ik in dankbare hulde hier gedenken de nagedachtenis van
prof. dr. J. J. P. Varetox Jr. Onder de enkelen, die op mijnen
geest hun onuitwischbaar stempel drukten, zal hij in mijn leven
niet de laatste plaats innemen.

Den professoren, die na mijn afscheid uit Utrecht leden der
Theologische FFaculteit zijn geworden, dank ik voor de vriende-
lijkheid, waarmede zij mij hebben bejegend.

Dat gij, mijn ouders, in één jaar uw beide zoons tot den doctors-
graad ziet komen, is een eigenaardig monument voor uw onver-
moeide liefde en zorg, en ons een reden tot-groote blijdschap.

Aan al mijn vrienden, in en buiten de Evangelicbediening, van
wien ik in en na mijn studententijd zooveel mocht leeren, breng ik
cen hartelijken groet.

Amsterdam, 8 October 1918,



10 ik : s oy

k ‘?.qﬂu-ﬁwa:- Sy **vn 3 g].-rmﬁ.;m. iR *"L#ﬁﬂlﬁ_*?f} S 1
=N i 324§ b

'.-_'__ : R -L 35 P B Sl v“q *’m‘:?ﬂﬂr”f ‘.!i '! gh, *‘@JB e ' e
|1 o

et -r‘:-nr_‘; 't:L. j‘zﬁ.ﬁi s@-rhn.r-uti = .‘nlllf'l' u.‘r-a' I!“*!.ksn i m'tﬁﬁﬂﬁ-
5 sk “jf "H}"ﬂ’i‘fﬂl"’:ﬁp'r -.a; Trt okt T "U*.u(’ sy

% SRR R ke g e _JE\';: R 1-n::-:' ﬂw‘!ﬁ'v!zﬁ\ Jlt.-ll - r"p'
ft.-ﬁ;‘i ﬁmﬁw-ﬂf wig=d Ty .:; _—vz.i ""l..]' b £ ! il
Mt aiealolme o WFecigie =

£ "Im :lﬂ“' fpufy - *"'*‘*ﬁ *"1 i el T3
r&}.,n; i ,r-:u“:n. y3 o) b _-‘-. _."f'r—,- g = .

"II LR t‘iurmr- 'ulgﬁ.’ru
‘.\Qt_,.r’.'._f-g x#"‘ ":r‘l,_b "f"ln -_
.,u‘ﬁ'ﬂb{ks &éf;a-*\ Bitdar,
- I By R
. F}d"' '[: wmr i}, el zq? .nq:- 'ﬂi 3 M
T St iigneg- S 0 0 el
e "'*'T‘ S e L v | !'.T'v'-'r
. _J?-‘ n-,r «+Prgh, T ||"Fr"'|"'°"|! ki L:Hq W
Y 'L.r'a ..}’ﬁj"l .!"Iruﬁrrﬂ A e Tt '.‘_F‘b“;{l_" o

il 1

Talliﬁf r]’t-a W "Ll _L.. 7% _,‘.-";
‘. ) '\!E Hili‘“'htﬂ-ﬂ"l“ .

"_c."< | -n?" LII'JT
v _r'. | 'L,f i_,lll-— d |_SI_|,|I l'
i LT_E.' Tﬁ , 3
h‘h#l 1A —:_{|' -L .'
' = : La | :. ) iu_h'-
F el I“ﬁ-rl-' pity 1|.l Ju_g*_. ’ __- y




STELLINGEN.

De Marxistische verklaring van het zedelijk leven moet als
onvoldoende worden afgewezen, omdat zij niet den geheelen in-
houd van het zedelijk bewustzijn verklaart en met het voornaam-
ste gegeven van dat bewustzijn in strijd is.

I1.

De christelijke conceptie van het zedelijk leven doet beter dan
de Marxistische aan de data van het zedelijk bewustzijn récht
wedervaren.

I11.

De ,,Rationalisierung des Sexuallebens’ als zoodanig kan ook
van uit christelijk standpunt niet zonder meer worden afgekeurd.

IV.

Alle monistische systemen maken het geestelijke ondergeschikt
aan het natuurlijke en geen ervan heeft dus een plaats voor werk-
]ijkt‘ religie,

V.

Bij de natuurvolken bepaalt niet, zooals MARX leert, het maat-
schappelijk zijn het bewustzijn en dus ook niet hun godsdienst,
maar wordt veeleer omgekeerd hun maatschappelijk zijn door
hun godsdienst bepaald.



VL

Voor een Bijbelbeschouwing, die zij het ook nog zoo weinig van
het mechanische inspiratiebegrip heeft overgehouden, is tekstcri-
tiek even ontoelaatbaar als litterair-historische critiek.

VII.

De beteckenis van Daniél 7:13 kan alleen dan worden verstaan,
wanneer de ,,menschenzoon’” niet collectief, maar individueel,
n. 1. als de Messias wordt opgevat, aan wien hier eeuwige heer-
schappij wordt toegekend.

“VIIIL.

Ook het Israelitische profetisme is een krachtig bewijs tegen
Marx' stelling, dat het maatschappelijk zijn het bewustzijn be-
paalt.

IX.

Bij de exegese van plaatsen uit het Oude Testament, die in het
Nieuwe worden aangchaald, moet men niet uitgaan van, of be-
slissende stem toekennen aan de exegese, die daarvan in het N. T.
gegeven wordt.

X.

Het leertype van den brief aan de Philippenzen geeft er recht
toe hem in de.chronologische volgorde der Paulinische brieven te.
plaatsen na de hoofdbrieven en v66r de brieven aan de Efeziérs
en de Colossenzen.

XI.

In I Corinthe 4:4 moct 3eSixamépor nict in ethischen, maar
in dogmatischen zin verstaan worden, n. L. van de rechtvaardiging
door het geloof.



XII.

Kautsky’s theorie over den oorsprong van het Christendom
steunt op verouderde isagogie en verkeerde exegese der als bewi-
zen bijgebrachte nieuw testamentische plaatsen.

XIII.

In den strijd over het Gnosticisme en in dien tegen Arius en
tegen Pelagius heeft de christelijke kerk niet slechts haar indivi-
ducel-religicus, maar ook haar kosmisch-sociaal beginsel gehand-
haafd.

XIV.

In de dogmenhistorische ontwikkeling der Roomsch-Katholicke
Kerk treedt duidelijk een tendenz aan den dag, die in zijn logische
consequenties doorgetrokken er toe moeten leiden, dat de paus
zijn eigen opvolger aanwijst.

XV.

De geschiedenis der christelijke kerk levert niet het bewijs.
maar de weerlegging van Kautsky’s stelling, dat de kerk zich
steeds in dienst der heerschende klassen heeft gesteld.

XVI.

Indien de Gereformeerde Theologie haar herlevenden invloed wil
bevestigen en unitbreiden, zal zij duidelijker dan tot dusver over
haar schriftbeschouwing tot klaarheid moeten komen.

XVIL
Het zou onherstelbare schade doen aan de geestelijke bearbei-
ding van ons volk, wanneer de Ned. Herv. Kerk, op welke wijze
dan ook, In richtingskerken uiteenviel.



XVIIL.

Het is niet wenschelijk, dat er vo ortoelating tot het proponents-
examen in de Ned. Herv. Kerk geéischt wordt het bezit van den
graad van doctorandus theologiae

XIX.

Het is een maatschappelijk belang, dat de staat zich niet, gelijk
tot dusver, de zorg van zwakzinnige kinderen aantrekt, gedurende
de jaren, dat zij de lagere school bezoeken, maar dat z1j zich ook
voor de zoogenaamde ,,nazorg” (aftercarc) daadwerkelijk interes-
scert,



INLEIDING.

De profetie van Ludwig Stein gaat in vervulling, de voorteeke-
nen hebben hem niet bedrogen en wat hij bij den aanvang der
nieuwe eeuw reeds voorzag, dat zien de cerste decennién daarvan
gebeuren, inderdaad vindt de bereids aangebroken eeuw ,das
Philosophenvélkcken aller Linder unter dem Sternbild der Soziolo-
gic und sozialen Ethik versammelt'!) En het zijn voorwaar niet
alleen de philosophen, die er te vinden zijn, ook de staatslieden
en wetgevers ontbreken bij hen niet, ja zelfs meer dan één theoloog
heeft zich aan hun zijde geschaard. Onze tijd is die van het sociale,
dat op allerlei wijze beslag op de geesten heeft gelegd, dat aan
een nieuwen woordenschat het aanzijn heeft gegeven, waarvan
men welhaast kan zeggen, dat het in de mode is gekomen. Het
sociale 15 troef geworden. Men onderzockt wat het in het verleden
was, men vraagt zich af, wat het in de toekomst zal eischen.

Als men nagaat, waar men van deze beweging het begin heeft
te zoeken, van wanneer het inzicht in het belang der maatschappij,
dateert, dan zal het antwoord niet lang op zich behoeven te laten
wachten: ook van deze beweging der geesten ligt de aanvang in
de fransche revolutie en in wat er met haar samenhangt.

Want van deze revolutie is de invloed op maatschappelijk gebied
zeker niet mmder groot geweest, dan op politick gebied. Zooals
men op dit laatste terrein het ancien régime opruimde en een
geheel nieuw begin wilde maken, zoo ging men tengevolge daarvan
00k op sociaal terrein aan een nieuwen bouw beginnen. Maar dat
wilde ook hier zeggen, dat vooraf het oude werd afgebroken en
het eerste, dat er werd teweeggebracht, was dus cen algeheele
sociale ontwrichting. De revolutie moest invloed hebben ook op
sociaal terrein, want zij dankt voor een nict gering deel haar ont-

I)_ ll“ Stein, An der Wende des Jahrhunderts, S. 43 geciteerd naar Dr, H. Visscher,
Religion wnd soziales Leben bei den Naturvolkern. Bonn 1g1x, Bad. 1, S, 2,



2
=

staan juist aan veranderingen op dat gebied. , Er was in het
' Franknjk der 18e eeuw een schreeuwend contrast ontstaan tus-
schen de politieke onmondigheid der burgerij en haar machtige be-
teekenis als maatschappelijke factor” en juist het feit, dat er cen
regeeringsstelsel werd in stand gehouden, dat wel op den ouden,
maar niet meer op den nieuwen toestand paste, gaf aanleiding
tot de groote beweging, waarmee de ,nieuwste” geschiedenis be-
gint.?)

Zoo heeft deze dan, mede aan sociale motieven ontsprongen,
op sociaal gebied als een wervelstorm gewerkt. Alles wat de maat-
schappij nog aan banden en regels, uit de Middeleeuwen afkomstig,
met zich droeg, werd te niet gedaan, de tiendrechten der geestelijk-
heid en de feodale rechten van de adel zoo goed als de regels der
gilden, die voor handel en nijverheid golden.?) Daardoor werd de
individu op zichzelf gesteld tegenover de maatschappij, waarvan
hij deel uitmaakte.

En tot nog toe was hij'daaraan juist met zulke sterke banden
gebonden geweest, dat hij zich niet anders had gedacht, noch
zelfs had kunnen denken, dan als lid der gemeenschap. De mensch
van die dagen werd, wat hij was voor het grootste deel, door de
maatschappij, waarin hij leefde. Zoo was het van den oudsten tijd
af steeds geweest. Ook daar, waar gelijk in het oude Griekenland
de mensch qua talis tot het voornaamste voorwerp der wijsgeerige
bezinning geworden was. Voor Plato bijvoorbeeld heeft de individu
tegenover den staat volstrekt geen zelfstandige beteekenis. ,,Das
Kollektivgliick des Staates ist thm oberster Leitstern, nicht Ja.
Einzelgliick des Individuums”?) en al is het bij Aristoteles
anders, z66 zelfs, dat deze als vertegenwoordiger van het indivi-
dualisme gesteld kan worden tegenover zijn leermeester, die het
collectivisme voorstaat, beide gaan toch daarin samen, dat zij

I] Dr. ”‘ Brugmans en Dr. G. W, ]\'r‘rnk;unp. Algemeene Geschiedents. ].l‘illp[l,
deel 1V, bl, 2 v.

2) H. Fierens Gevaert: La {risiesse contemporaine, Paris 1904, D. 33:,,Pour ouvrir
une pre de définitive indépendence individuelle, on essaya de séparer 'ancienne sociéte
de la nouvelle par un foss¢ au fond duquel furent précipites péle-méle les traditions
du régime précédent,”

3) L. Stein: Die soziale Frage im Lichie der Philosophie, Stuttgart 1903, en voor het
volgende ibid. S. 165, vgl. ook Benj. Kidd: Principles of Western Civilisation Lorden
1008, p. 174, V. V.



Ea)
» 2

den staat beschouwen als het middel, om het geluk der burgers
te vestigen en te waarborgen. Ook voor Aristoteles is de individu
zonder gemeenschap ten slotte niets. De mensch is {&ov mohitixoy,
een staatsburgerlijk wezen, Dat drukt zijn stempel op zijn gansche
leven, ook tot in de hoogste, de religieuze openbaringsvormen
daarvan.

Verandering in de opvatting van de verhouding van mensch
en gemeenschap is er eerst gekomen met de doorwerking der Chris-
telijke religie. Van de tegenstelling, die er ligt in een woord als:
wat baat het den mensch, zoo hij de geheele wereld gewint en
lijdt schade zijner ziel (Matth. 16:26 cf. Luc. g:25) had de oud-
heid eenvoudig geen besef. Ten opzichte van de waarde van den
individu zijn wij hier in een geheel nieuwe wereld ') Voortaan
zal zijn belang, vooral zijn geestelijk heil domineeren en daaraan
wordt ook het staatsleven ondergeschikt gemaakt. In het indivi-
dueele leven gaat werken de kracht van doeleinden, die de grenzen
ran zijn ,,bisherig"” staatsburgerlijk bewustzijn zeer ver over-
schrijden.

Toch is in de Middeleeuwen dit nieuwe beginsel niet ten volle
tot doorwerking gekomen. Want nu de geestelijke belangen van
den individu zoo verre gesteld werden boven zijn tijdelijk welzijn,
heeft de kerk, welke dan voor die belangen zorg droeg, de macht
ontvangen, welke vroeger door den staat over den individu werd
uitgeoefend en zij heeft van die macht gebruik gemaakt met een
niet zelden tyranniek absolutisme, dat de oude staatsvoogdi)
evenaarde, ja zelfs overtrof. Zoo keerde dus langs een omweg
veelszins het oude terug en de individu bleef onderworpen aan de
gemeenschap, staatsburgerlijke of kerkelijke, van welke hij niet
vrij kon worden, los van welke hij niet kon bestaan.

En nu werd hij in de Fransche revolutie daarvan juist op ruwe,
overhaaste wijze losgemaakt. Zoowel de banden, dic hem aan de
maatschappelijke, als die, welke hem in de kerkelijke samenleving
bonden, werden verscheurd. Alle banden waren uit den booze,
men danste om den vrijheidsboom. Dat moest den menschen wel
een geheel anderen blik doen krijgen voor de waarde en de be-

1) B. Kidd. L1 p. 214 en voor het volgende p. 238, 258, 274.



4

teekenis der maatschappij. Ik betwijfel sterk of de wegvaging van
het gareel, waarin zij tot nog toe geloopen hadden, alleen maar
een gevoel van verlichting gaf, zooals Quack 1) ons wil doen ge-
looven, een sterk gevoel van gemis zal daarmee ook wel gepaard
zijn gegaan bij zeer velen. Daarheen wijst in ieder geval de hou-
ding van de overgroote meerderheid der geestelijken en van het ge-
loovige volk tegenover de ,,constitution civile du clergé” in Frank-
rijk. Als dat gevoel van verlichting zoo algemeen was geweest, zou
de contra-revolutionaire burgeroorlog daar wel niet ontstaan
zijn.?) Het is trouwens & priori te verwachten, dat zich hier in het
groot hetzelfde psychologische verschijnsel zal hebben voorge-
daan, dat in het klein in ieder individueel menschenleven zoo dik-
wijls is waar te nemen: wat men lang in ongestoord bezit gehad
heeft, niet zonder er menigmaal de gebreken van te gevoelen,
wordt cerst recht in zijn beteekenis verstaan en op zijne waarde
geschat, wanneer het wordt weggenomen. En zoo heeft ook toen
de mensch, die tot nog toe meer intuitief als lid van het maat-
schappelijk samenstel geleefd had, eerst bij de wegneming daar-
van, zich bezonnen op zijne beteckenis. _
Tevoren hadden wel sommigen, had wel een kleine minder-
heid dat gedaan, n.l. de mannen, die aan de idecén ruim baan
hadden verschaft, die in de revolutie tot leiddraad waren gebezigd.
In Engeland eerst de Deisten, in Frankrijk Helvetius, Voltaire,
Rousseau en hun aanhang. Maar eerst toen hun geest van critiek
wijde kringen van het volk had aangegrepen, werd de voedings-
bodem bereid, waarop later een sociaalphilosophie kon groeien.?)
Zoo is het dus de Fransche revolutie geweest, die oog heeft ge-
geven voor de beteckenis der maatschappij en van het maatschap-
pelijke. Een typisch bewijs daarvan levert reeds een zeer uitwendige
beschouwing van prof. Quack’s standaardwerk over de Socialisten,
Het eerste, nict omvangrijkste deel der zes, waaruit dat werk
bestaat, bevat alle vormen van socialisme, die er vo6r de 19e ceuw
geweest zijn en de vijf andere deelen zijn gevuld met de beschrij-
ving van het socialisme, dat na het eind der 18¢ eeuw, dus na de

1) Mr, H. P, G, Quack, D¢ Socialisten 11*, Amsterdam 1900, bl. 5.
2) Brugmans en Kernkamp t.a.p. bl. 30.
3) Stein, a. a., 0. S. 346.



H

revolutie is opgetreden. Dat kan niet toevallig zijn, dit post hoc
sluit een propter hoc in zich.

De ontwikkeling der oeconomie als wetenschap wijst ons naar
hetzelfde. Het mercantilisme is nog geen oeconomische school,
doch veel meer een beginsel van practische staatkunde, een be-
paalde oeconomische school treedt eerst op met het physiocratisme,
ontstaan in de tweede helft der 18¢ eeuw. Na dien tijd dus is er
eerst plaats voor deze tak van wetenschap, die zich geheel met het
leven der maatschappij bezig houdt, een bewijs te meer, dat men
toen over dat leven ging nadenken. En in de rge ceuw heeft die
oeconomie steeds meer geesten bezig gehouden.?)

Er is reden voor, dat ook na het einde der revolutie de belang-
stelling in het maatschappelijke zoo sterk is gebleven. Het is
deze reden, dat die revolutie haar leus van vrijheid, gelijkheid
en broederschap niet voor alle klassen der maatschappij heeft in
vervulling doen gaan. Zij heeft geleid tot de emancipatie van den
derden stand, maar voor de lagere volksklassen ,staat het koren
‘nog altijd te velde.”’?) Daarom gaat schier vanaf het oogenblik,
dat de burgerij haar oogst had binnengehaald, de strijd over de
emancipatie van den vierden stand. Ook deze begeerde een plaats
aan den disch der menschheid, gelijk die door de burgers zoo geluk-
kig was veroverd. En zoo is steeds, de geheele 10e eeuw door,
het maatschappelijk vraagstuk een brandend vraagstuk geble-
ven. De gang der geschiedenis, het leven zelf heeft de maatschap-
pij en haar aangelegenheden in een brandpunt der belangstelling
gezet.

Maar ook op dit terrein blijkt nu de waarheid der oude spreuk:
primum vivere, deinde philosophari. Wat het leven aan nieuwe
gegevens op ieder gebied opwerpt, wordt daarna door de we-
tenschap ingedacht. En toen nu de gang van het historisch leven
cenmaal de belangstelling op de maatschappij gericht had, is er
daarna een wetenschap der maatschappelijke verschijnselen, een
sociologie ontstaan.

Zij treedt naar naam en wezen op met werk van Auguste Comte
en heeft zich sindsdien steeds breeder terrein veroverd, steeds

1)

-

lf‘;" de na te noemen werken van Oncken en Diepenhorst.
) rugmans en Kernkamp, t. a. p., blz, 3, vgl. Fierens Gevaert 1.1.p. 03.



6

meer beoefenaars gevonden, aan steeds meer wetenschappelijke
werken het aanzijn geschonken en al worstelt zij nog, als iedere
jonge wetenschap in haar kinderjaren om de juiste begrenzing van
haar gebied; onder de rij der wetenschappen heeft zij zich toch
een blijvende plaats veroverd. Comte heeft een groot aantal na-
volgers gevonden, het eerst wel in Engeland, waar mannen ais
James Mill en John Stuart Mill zich op dit gebied een grooten
roem hebben verworven, waar Herbert Spencer de arbeid van
een halve ceuw aan deze onderzoekingen gewijd heeft, welks
vruchten hem een onvergankelijken naam verzekeren, terwijl
het verband van sociologie en oeconomic zoo nauw is, dat Adam
Smith en de Manchesterschool in dit verband niet ongenoemd
mogen blijven.

Ook het latere Engeland heeft vele beoefenaars dezer wetenschap
aan te wijzen!) maar ook Frankrijk kan bogen op mannen als
Durkheim en Guyau, de Roberti en le Bon,?) ja in geen enkel land
is deze tak van onderzoek onbekend gebleven; ook Nederlanders
als Aengenent, Anema, Gerretson beoefenen haar met ecre, ter-
wijl de naam van prof. Steinmetz op dit gebied een goeden klank
heeft.?)

Het is overbodig het aantal der namen verder uit te breiden,
of de door deze mannen in praktijk gebrachte beginselen nader te
karakteriseeren, het reeds genoemde is genoeg om te bewijzen,
dat overal de wetenschap van het leven en de vormen der maat-
schappi) in hun ‘breedsten zin is ontstaan en tot beoefening ge-
komen, sinds de individu zich van die maatschappij heeft leeren
onderscheiden.

Evenwel het grootste deel dezer ontwikkeling heeft cerst plaats
gehad na het optreden van Marx en het doct dus hier niet verder
ter zake. Aan zijn optreden, voorafgaande of daarmee (;nguvccr
gelijktijdig is slechts de werkzaamheid van de oudere Engelsche
«chool. En het kenmerkende daarin is dit,}) dat er de staat, de

1) Zie bijv. Dr, v. Embden, Darwinisme en Democratie, 's Gravenhage 1901, Hoofd-
stuk 11, § 2 en 3.

2) Dr. H. Visscher, a. a., 0.S.2V.V.

3)  Dr. J. R. Slotemaker de Bruine, Sociologie en Christendom, Utrecht 1grz, Hfdst, 1.

4) Benj. Kidd, t.a.p., chap 111,



7

gemeenschap, het geheel slechts wordt gezien als een organisatie
ten bate van de belangen zijner leden. Schijnbaar is het een om-
keering van de beschouwing der oudheid. Zooals toen de staat
alles was en naar willekeur over het lot der menschen kon beschik-
ken, zoo zijn het nu de menschen, die den staat gebruiken als het
middel tot verwezenlijking van hun wenschen. Doch inderdaad
loopt dat uit op hetzelfde. Het is de dwang der meerderheid, die,
voorschrijvende wat het staatsorgaan zal doen, of — als in de
Manchesterschool — niet zal doen, daardoor haar wil aan allen
oplegt.

In deze keten van beschouwingen is ook het Marxisme een
<chakel. Marx heeft het opgenomen voor de emancipatie van den
vierden stand, en hij heeft den leden daarvan dit als doel voor-
geteekend : verovering van de staatsmacht als het middel om hun
wenschen te bevredigen.

Daardoor ademt zijn stelsel ook geheel den geest der 1ge ecuw
waarin het ontstaan is. Die eeuw, geboren onder de nawerkingen
der revolutie, die den individu van de gemeenschap had losge-
maakt, heeft voortdurend, maar steeds vergeefs geworsteld om
de rechte verhouding van deze twee terug te vinden. Vergeefs,
omdat die individu, als wraak nemend over de langdurige over-
heersching, waarvan hij het voorwerp. was geweest, zich in geen
sociaal verband blijvend meer wil voegen. Individualisme is op
alle gebied het kenmerkende der verschijnselen.!)

En hoe sociaal de Marxistische theorie ook wezen moge, toch

is ook zij in den grond een vorm van individualisme, maar dan
cen klasse-individualisme. Ook Marx met zijn klassenstrijdleer
heeft niet het geheel der maatschappi in het oog gevat, doch heeft
cen deel van het geheel genomen. Daardoor heeft ook hij bijge-
dragen tot de ,,anarchie morale”’, die het kenmerk van onzen tiyd is.%)

Marx’ systeem, hoezeer door vele, ook vooraanstaande socia-
listen losgelaten, blijft toch nog steeds grondslag der geheele so-
cianl-democratische beweging. En in die beweging staan cr nog
duizenden, die dat systeem niet aan de gedienstigheden der prak-
tijk willen opofferen, dic vecleer de praktijk naar het systeem

1) Zie H, Fierens Gevaert, La trislesse contemporaine * passim,
2] LR D I EI R



8

willen blijven richten. Daarom is het Marxisme nog steeds een niet
weg te cijferen factor in de geschiedenis van onzen tijd, welks be-
teekenis niet onderschat mag worden. De strijd erover gestreden
woedt nog steeds voort. Want al zou men — om in Marx’ dialec-
tischen gedachtengang te blijven — ook het revisionisme willen
beschouwen als de antithese van de in Marx’ eigen doctrine ge-
stelde these, dan gaat juist nu daarover de controvers, hoe deze beide
weder in synthese zijn samen te vatten. Daartoe heeft drie kwart
eeuw van ontwikkeling der geesten het nog niet gebracht.

Immers, meer dan 100 jaar geleden, 5 Mei 1818, heeft Marx
het levenslicht aanschouwd, 70 jaren ongeveer zijn er verloopen,
sinds het Communistisch Manifest de voldragen vrucht van Marx’
en Engels’ denken aan de wereld openbaarde en nog heeft de strijd
daarover geen einde genomen.

Een strijd, die reeds aan zoovele geschriften het aanzijn heeft
gegeven, dat onwillekeurig de vraag op komt, of het niet is uilen
naar Athene dragen, dat aantal nog met een te vermeerderen. Als
er door een bij uitstek der zake kundige wordt gesproken van ,,den
overstelpenden vloed van Marx-litteratuur,” welke dreigt hem,
die haar geheel zou willen doorworstelen, te verstikken onder de
massa,!) zullen wij dan die massa nog overstelpender maken?

Wij wagen het deze laatste vraag te bevestigen. En wij
vinden den moed daartoe mede bij Mr. Treub zelf, die immers
zegt van zijn boek, dat hij alleen Marx” gevolgtrekkingen op sociaal-
economisch gebied binnen den kring van zijn onderzoek trekt
en dat ,wat uit het Marxistische uitgangspunt is afgeleid ten
aanzien van moraal, godsdienst, kunst, ligt buiten het bestek van
deze (zijne) studie.”

Welnu, met een klein deel van wat hier dan meer tot de bijza-
ken wordt gerekend, houdt dit geschrift zich bezig. Als het daar-
voor nog een verdere rechtvaardiging mocht noodig hebben, ligt
die in het woord van Nathusius: ,,Ein neues Ideal der sozialen
Zustinde auf Erden ist mit einem religidsen System begriindet;

cine vollig neue Moral ist in seinem Gefolge.”) Hij heeft toch on-
1) Mr. M. W. F. Treub, Het wijsgecrig-cconomisch stelsel van Karl Marx I, Amster-
dam, Haarlem 190z, bldz. g.

2) M. von Nathusius, Die Mitarbeit der Kirche an der Lisung der sozialen Frage,
Leipzig 1904, S. 2.



9

getwijfeld gelijk, wanneer hij op grond van deze uitlating verder
zegt, dat dan de Kerk — en dus ook individueel de leden der kerk,
voegen wij erbij — de taak heeft, om zich dienaangaande te orien-
teeren.

Het sociale heeft in onzen tijd beslag op de geesten gelegd, de
vele woordverbindingen met dit begrip gevormd, zijn daar om
het te bewijzen. Daartoe heeft ook het Marxisme, dat zoozeer
zijn gansche verklaringsprincipe in het maatschappelijke zijn
zoekt, niet weinig bijgedragen. En terwijl er ook alle reden is,
om te onderzocken wat er dan wel in dit ,religiose System” van
de religie wordt — een taak waarvoor God ons later lust en tijd
moge verleenen — willen wij hier slechts nagaan, wat deze , neue
Moral” van het ethische leven zegt, willen wij onderzocken, wat
cen onpartijdige vaststelling van het ethische feit aan critick op
deze beschouwing als vanzelf inhoudt, willen wij met een enkel
woord ook nagaan, wat ons christelijk geloof oordeelt over deze
nieuwe oplossing, die zich met zooveel kracht aandient als een
veel betere, dan de door haar reeds lang verouderd geachte chris-
telijke conceptie van het maatschappelijke leven; van dat leven,
waarin als in de gemeenschap, immers de eindbestemming van den
individu gelegen 1s.?)

Maar nu er reeds zoovele jaren zijn verloopen sinds Marx Zijn
theorie, tot rijpheid ontwikkeld, heeft geopenbaard, zoodat er
op den door hem gelegden grondslag anderen hebben voortgebouwd,
kunnen wij niet bij den grondlegger zelve blijven staan. Wij zul-
len daarom in het eerste deel de uiteenzetting van het stelsel ge-
vende, dat in cen viertal hoofdstukken moeten doen, waarvan de
cerste drie achtereenvolgens op Marx, Dietzgen, Kautsky, die
icder op eigen wijze de ethick ,,begriindet” hebben, de aandacht
vestigen; terwijl het vierde enkele practische toepassingen geeft
aan de hand van andere Marxistische schrijvers. Daarna zal dan
het tweede deel de beoordeeling van het stelsel bevatten, terwijl
de slotbeschouwing een oogenblik de vraag zal overwegen of er
naast alle critiek niet plaats gegeven moet worden aan waardeering
van het waarheidsmoment in dit gedachtenstelsel.

1) Dr. H. Vissclier, Christelijke Ethiek, bl. 133,



EERSTE DEEL.

De Uiteenzetting van het Stelsel.

I. De oorsprong van het systeem bij Marx.

§ 1. MARX' ONTWIKKELING.

Zullen wij over den oorsprong van het systeem het rechte licht
ontvangen, dan moeten wij in het oog houden de eenvoudige, van
zelf sprekende waarheid, dat ook Marx’ geestelijke schepping
er niet eene is uit niets, maar dat zijn denken pas vruchtbaar is
geworden, toen het met de producten van anderer denken bevrucht
was, de waarheid door Marx’ geestelijke tweelingbroeder ') Engels
in de voorrede tot den 1sten druk van: ,,Die Entwicklung des So-
sialismus von der Ulopie zur Wissenschaft” aldus onder woorden
gebracht: ,,Wir deutschen Sozialisten sind stolz darauf, dasz wir
abstammen nicht nur von Saint Simon, Fourier und Owen,
sondern auch von Kant, Fichte und Hegel.” Dit woord is ook
daarom juist, omdat het den nadruk legt op de Duitsche philoso-
phen boven de Fransche en Engelsche socialisten, want inderdaad
is dat de chronologische volgorde, waarin zij op Marx hun invloed
hebben doen gelden.

Om zijn systeem te verstaan is het dus noodig eerst stil te staan
bij Marx’ ontwikkeling. Wij onderscheiden daartoe in zijn leven,
voor zoover het aan het rijp worden van zijn stelsel vooraf is
gegaan, twee perioden: een Hegelsche en een Feuerbachsche, die
zich scherp van elkander laten onderscheiden.

Marx, geboren 5 Mei 1818 te Trier, werd in 1835 student te
Bonn en een jaar later te Berlijn, waar hij naar zijn eigen woord,

1) Zie Mr. H. P. G. Quack: De Socialisten IV* bl. 355 en Mr. M. W. F. Treub: Het
wijsgeerig-economisch systeem van Karl Marx 1. bl. 188,



EL

zijn vakstudie, de rechten, als ondergeschikte, maar daarnaast
wijsbegeerte en geschiedenis als zijn voornaamste vakken beoefen-
de. Daar, in Berlijn, stond het Hegelianisme nog op het toppunt
van macht, al begon zijn gelukszon reeds te dalen, vooral in de
tweede helft der dertiger jaren van de vorige eeuw, en Marx heeft
hier dus geheel geleefd onder den invloed van het wijsgeerig stelsel,
dat een onuitwischbaar stempel op zijn eigen systeem heeft gezet.

Dat bleek ook in zijn dissertatie over Democritus en Epicurus,
waarmee hij 15 April 1841 te Jena tot dr. phil. promoveerde. i
is daar nog verre van zijn later materialistisch standpunt en staat
geheel op idealistischen bodem, reeds blijkens de opdracht van dit
geschrift aan zijn lateren schoonvader Ludwig von Westphalen,
dien hij prijst als een ,levend argumentum ad oculos, dat het
idealisme geen inbeelding, maar cen waarheid 1s."7)

Fn hoezeer er reeds in dit eerste geschrift een begin van verzet
tegen Hegel gevonden worden kan, toch houdt Marx zich hier
nog geheel aan de begripsphilosophie en staat ver van de latere
natuurwetenschappen. Zoo blijft het voorloopig: cen vaste hou-
ding ten opzichte der nog steeds den boventoon voerende philoso-
phie bereikt Marx nog niet terstond. Nadat hij vergeefs getracht
heeft te Bonn als academisch docent op te treden is hij van Octo-
ber 1842 tot Maart 1843 redacteur geweest van de Rheinische
Zeitung, waaraan hij van Januari 1842 af reeds als medewerker
verbonden was geweest. En in zijn daarin verschenen artikelen
toont Marx zich nog geheel aanhanger van Hegels rechts- en staats-
philosophie; zoo leidt hij, schrijvende over den Rijnschen Landdag,
de zucht tot uitbuiting van dit lichaam nog af, nict van het ka-
rakter der kapitalistische maatschappij, zooals hij later op historisch
materialistisch standpunt zou doen, maar it het feudale karak-
ter van den landdag. Van groot belang is deze journalisticke
werkzaamheid echter voor hem geworden, doordat zij hem dwingt
cen oordeel uit te spreken over de matericele verhoudingen en
nooden van het volk en aldus uit de hoogere regionen der theorie
af te dalen tot de pruklisc]u: vragen van den dag.?) Dat hij in

1) Zic: Aus dem literarischen Nachlass von Karl Marx, Friedr ich Engels und Ferdi-
nand Lasalle, herausg, von I'ranz Mehring, 1ste Band, 5. 65 en 50,

2) Mehringer, a.a, 0. S. 185. Quack 1V, bl, 352, 353.



) £

dezen tijd nog geen socialist is, maar er zich steeds meer toe gedreven
geycelt het te worden blijkt bijv. nit een polemiek met de ,,Augs-
burgsche Allgemeine Zeitung”’, waarin Marx erkennen moet, nog
geen oordeel te hebben over de communistische ideeén, omdat hij
die eerst nog aan een grondige beoordeeling moet onderwerpen.’)

In Maart 1843 is de Rheinische Zeitung door de Pruisische
censuur om hals gebracht, in Maart 1844 verschijnt de eerste — en
eenigste — aflevering van de ,,Deutsch—Franzosische Jahrbiicher”.
In het jaar door deze twee data begrensd ligt de overgang van
Marx’ Hegelsche tot zijn Feuerbachsche periode. Het is tevens het
jaar, waarin verschenen waren Feuerbachs voorloopige theses tot
hervorming der philosophie, afgedrukt in het tijdschrift Anecdota,
toenmaals uitgegeven door Riige met wien Marx de bovengenoem-
de Jahrbiicher redigeerde en dit geschrift van Feuerbach heeft
op Marx een beslissenden invloed geoefend, veel grooter dan het
reeds in 1841 verschenen Wesen der Christentums, al was ook
dat niet spoorloos aan hem voorhijgegaan.

Feuerbach, oorspronkelijk evenzeer adept van Hegel als Marx
zelf, was tot een standpunt gekomen schijnbaar lijnrecht tegen-
over dat van zijn meester. Volgens hem ?) danken al onze ideeén
hun ontstaan aan onze zintuigen. Alleen het bestaan in ruimte
en tijd is het ware bestaan. Maar slechts als deel van het geheel
komt het in ons tot begrippen, alleen door gesprekken met meer-
dere menschen ontspringen de idecén aan onze zintuigen. Zoo
wordt het stoffelijke schepper van het geestelijke en niet — gelijk
Hegel leerde — het geestelijke schepper van het stoffelijke. Wel
gebruikt Feuerbach het woord zinnelijkheid in zoo'n wijde, ver-
waterde beteekenis, dat zelfs de verhevenste en heiligste gevoelens
er onder begrepen worden, zoodat het bij hem eigenlijk een ge-
heel andere beteekenis heeft dan de gangbare.

Maar toch is dit materialistische ,, humanistische” principe voor
Marx een openbaring geworden; juist de werkelijkheid, door Feuer-
bach weer in het centrum gesteld, had bij Marx steeds den twijtel
aan Hegels leer gewekt. En in de na 1844 volgende jaren is Marx

1) Mehringer t.a.p., 278, en voor 't volgende aldaar S. 335 v. v,
2) Zie over hem bijv. R. Falckenberg Geschichte der neweren Philosophie, yte Aufl.,
Leipzig 1913, 5. 573 V. V.



13

in het gistingsproces, dat hem van het idealisme tot het materialis-
me brengt. Feuerbach wordt dan ook door Engels genoemd:?)
_in mancher Beziehung ein Mittelglied zwischer der Hegelschen
Philosophie und unser auffassung.””

Het is dan ook uit deze invloeden te verstaan, dat Marx in de
Deutsch Franzosische Jahrbiicher reeds dadelijk geeft een artike]
Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie”’, dat aan het be-
gin bijv. reeds deze zin stelt: ,,Der Mensch, der in der plmntastisclwn
Wirklichkeit des Himmels, wo er einen Uebermenschen suchte,
nur den Widerschein seiner selbst gefunden hat, wird nicht mehr
geneigt sein, nur den Schein seiner selbst, nur den Unmenschen
su tinden, wo er seine wahre Wirklichkeit sucht und suchen musz.”*)
En in zijn tweede artikel aldaar Zur Judenfrage” komt bijv.
deze tirade voor: ,,Die Religion gilt uns nicht mehr als der Grund,
sondern nur noch als das Phiinomen der weltlichen Beschrinktheit
en: ., Wir verwandeln nicht die weltlichen Fragen in theologische,
wir verwandeln die theologischen Fragen in weltliche”. #) Het
zijn alles woorden, die geheel den geest van Feuerbach ademen.

Welk een indruk zijn werk maakte kan nog blijken uit de woor-
den van Engels:) ,Da kam Feuerbachs ,,Wesen der Christen-
tums”’. Mit einem Schlag zerstiubte es den Widerspruch, indem
es den Materialismus ohne Umschweife wieder auf den thron crhob

Der Bann war gebrochen: das ,System” (.l van Hegel)
war gesprengt und bei Seite geworfen, der Widerspruch war, als
nur in der Einbildung vorhanden, aufgelost. Die Begeisterung war
algemein: wir waren alle momentan Feuerbachianer. Wie enthu-
siastisch Marx dic neue Auffassung begriiszte und wie sehr er —
trotz aller kritischen Vorbehalte — von ihr beeinfluszt wurde,
kan man in der ,,Heiligen Familie” lesen.?)

Het systeem ,bei Seite geworfen”. Zietdaar, wat in° Marx ont-
wikkeling de scheiding vormt van de eerste en de tweede periode.

1) F. Engels, Ludwig Feuerbach und die Ausgang der klassischen dewtschen Philos.
Stuttgart 1910, S, 11,

2) Bij Mehringer t. a,p., 5. 354

3) 5. qos,

4) L. Feuerbach u, s, w.*, S. 10 V. V.

He : . 3
5) Het 1845 verschenen bock, waarin Marx en ‘Engels met de Jong.-Hegelianen
afrekenen,



14

Maar daarbij mag geen oogenblik vergeten worden, dat het begin-
sel van het systeem met alle kracht werd vastgehouden, n.l. de
dialectische methode. Het ,,bei Seite werfen” is ten slotte op een
slechts corrigeeren of, wil men, omkeeren uitgeloopen. Feuerbach
leerde Marx zien, dat Hegels systeem op zijn hoofd stond, dat
men het dus moest omdraaien en het op zijn voeten zetten. Zoo
is Marx dan ook steeds een leerling van Hegel gebleven, gelijk hij
zelf nog in de voorrede tot den zen druk van het eerste deel van
Das Kapital erkent.

Zijn correctie van Hegel brengt Marx zelf later onder woorden
aldus:!) Mijne dialectische methode is in den grond niet slechts
onderscheiden van de Hegeliaansche, maar lijnrecht aan haar
tegenovergesteld. Voor Hegel is het denkproces, hetwelk hij zelf
onder den naam van Idee in een zelfstandig wezen verandert,
de schepper van de werkelijkheid, die slechts zijne uitwendige
verschijning vormt. Bij mij is omgekeerd het ideéele niets anders,
dan het in het menschelijk brein omgezette en overgeplaatste
materiéele . ... Het mystieke element, dat de dialektick uit de
handen van Hegel ontvangt, belet geenszins, dat hij haar alge-
meene bewegingsvormen voor het eerst volledig en bewust heeft
blootgelegd. Zij staat bij hem op het hoofd Men moet haar onder-
steboven keeren om den rationeelen kern in het mysticke omhulsel
‘te ontdekken.”

En hetzelfde is, breeder uitgewerkt, te vinden bij Engels, in het
tweede deel van zijn ,,Entwicklung u.s. w.” waar hij o. a. zegt,
dat Hegel door in de dingen de afbeeldingen te zien der voorwe-
reldlijke Idee, alles op zijn hoofd zet en de samenhang der wereld
totaal omkeert. Daardoor is zijn gansche systeem een kolossale
misgeboorte, maar ook tevens de laatste in haar soort. Want het
lJeed aan een ongeneeslijke contradictie: het heeft tot wezenlijke
vooronderstelling de historische beschouwing, volgens welke de
menschelijke geschiedenis een ontwikkelingsproces s, dat naar
zijn natuur niet door de ontdekking van een zoogenaamde abso-
lute waarheid zijn intellectueele afsluiting vinden kan; anderzijds
echter beweert het juist die absolute waarheid te bevatten. Een

1) Das Kapital L., 5. XVII, XVIII. (Holl. vertal. van v, d. Goes 1 bl, XXI, XXII).



15
alomvattend, eens voor al afsluitend systeem der kennis van na-
tuur en geschiedenis is in tegenspraak met de grondwetten van het
dialectisch denken.

En aan dat dialectisch denken, zij het dan onder de aangewezen
correctie, bleven Marx en Engels getrouw. Deze theorie, die elk
begrip als begrensd, eindig, vergankelijk en dus als tot opheffing
voorbestemd ziet, zoodat hetin zijn tegendeel moet omslaan, om met
dat tegendeel vervolgens tot hooger synthese te worden samenge-
vat, welke synthese op haar beurt weer tot these- wordt, waarin de
eeuwige ontwikkelingsgang zich voortzet, — deze theorie moest
op revolutionaire geesten wel een zeer sterke aantrekkingskracht
oeferien. Dat blijft dan ook Marx’ wetenschappelijke prestatie,
dat hij die aan Hegel ontleende dialectische methode op de pro-
blemen van oeconomie en sociologie heeft overgedragen.')

Van die oeconomie was Marx echter nog zeer weinig op de hoog-
te. Zijn redactioneele werkzaamheid aan de Rheinische Zeitung
had hem misschien ecnige kennis bijgebracht, meer deed in dat
opzicht zijn van 1844 datecrende vriendschap met Engels, die
toen reeds uitgesproken socialist was en kennis had op dat gebied,
waar Marx nog vrijwel een vreemdeling was, zoodat hij in de
Deutech-Franzosische Jahrbucher dan ook debuteerde met een
artikel 2) ,,Umrisse einer Kritik der Nationalokonomie. Toch
was ook Engels’ kennis op dat gebied nog verre van voldoende.
Zelf zegt hij later 3) sprekende van een wel geschreven, maar nooit
gedrukt boek over Feuerbach van 1845/46: ,,Der fertige theil
besteht in einer Darlegung der materialistischen Geschichtsauffas-
sung, die nur beweist wie unvollstiindig unsre damaligen Kenntnisse
der 8konomischen Geschichte noch waren.” Een juiste teekening
ligt er dus in Treubs benaming van Marx” stelsel als een wijsgeerig-
cconomisch. De wijsbegeerte was bij hem af, toen de oeconomie
nog moest onderzocht worden, maar zij is dan ook in het eerst
klaar gemaakte keurslijf der wijsbegeerte gewrongen.

Toch is het ook, zij het dan in de tweede plaats, een occonomisch
stelsel en na de teckening van het verband van Marx met de wijs-

1) 1 Stein: Die soziale Frage im Lichte der Philosophie, 2te Auil., S. 280,

2) - Zie Mehringer t,a,p,, S, 432, v. v. en Quack IV? bl, 360 v, v,

3) In 1888, 8. IV van zijn L. Feuerbach e S0 W, :



16

geerige ontwikkeling, zal nu mocten volgen die van het verband
met de oeconomie-ontwikkeling. :

Op dit gebied waren er aan Marx drie richtingen resp. scholen
voorafgegaan: het mercantilisme, de physiocratische en de klas-
sicke school. Juist in Marx’ ontwikkelingstijd kwam, zich verzet-
tend tegen de laatstgenoemde, de historische school op, waarvan
als stichtingsakte geldt het boek van Wilhelm Roscher: Grundriss
zu Vorlesungen iiber die Staatswirlschaft nach geschichtlicher Me-
thode ') dat in 1843 verschenen is. Maar tot deze school heeft Marx
zich nooit in het minst aangetrokken gevoeld. Reeds als student
was hij onder invloed van prof. Eduard Gans, dic te Berlijn in
Hegelinanschen zin rechtswetenschap doceerde en streed - met
Savigny, het hoofd der historische rechtschool, en van dien tijd
dateert ook reeds Marx’ verzet tegen deze richting.?) En wie weten
wil, hoe Marx later over deze historische school op oeconomisch
terrein en haar paladijn W: Roscher oordeelt, kan in de noten van
Das Kapital te kust en te keur. ,,Eklektische professorale beuzel-
praat” is nog een der lieflijkste namen, waarmee Roschers ,,ana-
tomische-physiologische methode betiteld wordt.?) Toch is er
op sommge punten groote overeenkomst tusschen Marx en deze
historische school. Bij beide heerscht een evolutionistische opvat-
ting, beide laten in recht en moraal de gedachte aan een vaste
norm varen, beide zien alle hoogere beginselen slechts als resul-
taat van maatschappelijke omstandigheden en huldigen een ab-
soluut relativisme.?) Anderzijds stemde Marx zeker niet in met
het protest, dat de historische school deed hooren tegen het amo-
ralistisch karakter der oude oeconomie. Marx stond in de oeconomie
zelf op een amoreel (niet immoreel of anti-moreel) standpunt,®)
zooals hij in de voorrede van den zen druk van das Kapital nog
eens uitdrukkelijk uitspreekt.

Wij kunnen alzoo de historische school verder buiten beschou-
wing laten en ons tot de andere drie genoemde bepalen. Hebben

1) Prof. Mr. P. A, Diepenhorst: Voorlezingen over de economie 1 Utrecht 1912, bl. 22,
z) Mehringer t. a.p., 5. 11.
1) Das Kapital 15 S, 58 nt. cf. S. 168, V. 179, (Holl, vert. I bl. 70, 197, 209).

4) Zie Diepenhorst t, a, p., bl. 179.
5) Diepenhorst bl. 177, cf. Treub t.a.p., I bl, 115, Das Kapital 15 XVI v. v. Holl.
vert 1, XX v, v,



17

deze elk een bijzonder kenmerk? Men heeft op deze vraag ten ant-
woord gegeven, dat het mercantilisme den rjkdom zoekt in het
geld, in de edele metalen, de physiocraten in de natuur, de akker-
bouw, de klassieke school in den arbeid.’) Maar tegen het eerste
deel van dit antwoord is verzet gerezen. Dat de mercantilisten
hun rijkdom zouden vinden in het geld is een foutieve meening,
waaraan door Ad. Smith ingang is verschaft.Veeleeris het een sterk
protectionistisch gekleurd stelsel van practisch staatsbeleid, en
waarschuwen voorname mercantilistische schrijvers tegen het op-
potten van geld.

En nieuwere onderzoekers als Oncken onderscheiden mercan-
tilisme en physiocratie op deze wijze, dat het eerste de belangen
van den stedelijken derden stand voorstond, terwijl de laatste,
die van den landelijken derden stand in het oog vatte.?) Bij deze
definitie wordt ons dadelijk hun onderscheid van Marx openbaar,
die niet voor de rechten van den derden, maar voor die van den
vierden stand het harnas had aangeschoten.

Toch ligt er in de door de nicuwere onderzoekers verworpen
opvatting zeker wel eenige waarheid, want Diepenhorst, die zich
overigens geheel bij hen aansluit, erkent toch, dat de mercantilisten
niet zijn vrij te pleiten van een zekere overdreven waardeschat-
ting van het geld, zooals dat openbaar wordt in hun leer van de
gunstige handelsbalans.?)

Daarom kan, meen ik, de onderscheiding door L. Stein gemaakt
ons op den goeden weg brengen als wij de drie genoemde scholen
willen onderscheiden. Het gaat n.. over de vraag naar de her-
komst van wat de physiocraten noemden de ,,produit net’” de
netto winst. En, lettend op hun leer van de handelsbalans, kun-
nen wij zeggen, dat de mercantilisten die afleiden uit den handel,
de physiocraten uit den landbouw, m. a. w. uit de natuur, de klas-
sicke school van Ad. Smith uit den arbeid.

Bij deze onderscheiding blijkt onmiddellijk hoeveel aanrakings-
punten Marx heeft met Smith en zijn school. Ook voor Marx is
het waardevormend element gelegen in den arbeid, wordt de waar-

1) Zoo bijy nog L. Stein, t.a. p. S. 244.
) . . > \

]1_.”( Dr. Aug. Oncken: Geschichie der National 6konomie. 1 S. 378 ea 361,
3) Diepenhorst, t, 4, p., bl. 30

ta



~4,

18

de der verschillende dingen. gemeten door den maatschappelijk
noodzakelijken arbeidstijd, noodig om ze te vervaardigen. En de
mecrwaarde — voor Marx, wat voor de physiocraten de ,,produit
net” is — spruit voort uit den meerarbeid. Zoo is bij Marx ook de
arbeid een waar, welker waarde dus evenzeer afhankelijk is van
de kosten noodig haar te reproduceeren, m. a. W. van de kosten
voor het noodzakelijk levensonderhoud van den arbeider en zijn ge-
zin. En dezelfde opvatting wordt ook gehuldigd bij Smith’s leerling
Ricardo.?)

Als dan ook de klassieke school zich kenmerkt o. a. door haar
eenzijdig deductieve methode, door de afgeleide economische re-
gelen aan te zien voor altijd en overal geldende onverbreekbare
wetten, door haar materialistische tendenz, dan is het niet moeilijk
dezelfde trekken ook te vinden in Marx’ beschouwing van de
kapitalistische maatschappij. -

Smith heeft twee hoofdprincipe’s voorgestaan n.l. dat van de
verdeeling van arbeid en dat der yrije concurrentie. En zooals op
dit laatste heeft voortgebouwd de individualistische richting der
Manchesterschool, zoo op het eerste het proletarisch communisme,
nitgaande van de gedachte, dat de rijkdom barende arbeid nict
door den individu gepresteerd kan worden, maar slechts langs
associativen weg door verdeeling van arbeid in grootere arbeiders-
complexen kan worden bewerkstelligd En op grond hiervan
vindiceert het dan ook voor de arbeiders den vollen oogst van hun
arbeidsprestatie.?)

Dit dieper ingaan op economische vraagstukken valt evenals
zijn wijsgeerige ontwikkeling nog goeddeels voor het tot volle
rijpheid komen van Marx’ beschouwing, al is het ook daarna pas
in nog ruimere mate voortgezet. Want terwijl — gelijk wij boven
zagen — Engels erkent, dat in 1845 en 46 hun kennis op dit ge-
bied nog gebrekkig was, blijkt die in 1848 en volgende jaren zeer
te zijn uitgebreid. Dit is dus meschied in de jaren 1845—1847
tijdens Marx’ en Engels’ verblijf te Brussel. Dat verblijf | is voor

1) Over het verband van Marx' en Ricardo’s waardeleer, zie Dicpenhorst t.a.p.,

258 v.en 278 v.
q) L, Stein, t.a:p.; S. 245 V-



19

Karl Marx de afsluiting geweest van zijn voorbereidingstijdperk.
Daar heeft hij de vaste wapenrusting gesmeed, die hem in staat
zou stellen voortaan zwaar geharnast tegen de vijanden van het
socialisme op te treden™) daar is langzaam maar zeker de materia-
listische opvatting der geschiedenis geconstrueerd. En de geschrif-
ten uit dien tijd zooals: Misere de la Philosophie en de reden over
den vrijhandel en over loonarbeid en kapitaal houden zich dan
ook veel meer dan de vroegere publicatie’s met oecconomische on-
derwerpen bezig.

Tot zoover datgene, wat wij over Marx’ ontwikkeling wilden
opmerken. Natuurlijk niet, omdat hiermee zijn ontwikkeling zou
zijn afgeloopen. Die heeft bij hem, gelijk bij ieder denker, op welk
gebied ook, geduurd tot den laatsten dag van zijn leven. Maar
omdat het ons, zooals wij uitdrukkelijjk vooropstelden, hier alleen
te doen is om zijn ontwikkeling tot aan dat punt, waar zijn stelsel
tot rijpheid is gekomen, waar hij zijn beginsel van leven en den-
ken heeft bereikt. En dat heeft hij hier. Hij is gekomen tot zijn
,,dos moi poe stoo”, nu heeft hij het vaste punt, waar hij zijn hef-
boom zal vastzetten, om de tot nog toe verwerkelijkte sociale ont-
wikkeling uit haar voegen te lichten en van richting te doen ver-
deren.

Overzien wij de jaren van zijn wording dan blijkt ons dus, dat
Marx als leerling van Hegel begonnen is, wiens dialectisch beginsel
hij steeds heeft vastgehouden. Formeel blijft hij Hegeliaan, de
heele maatschappij ontwikkeling ziet hij als zich bewegende langs
den weg van these en anti-these en de revolutie, die komt, zal
niet anders dan een ,,Umschlag” zijn. Maar deze aan het idealisme
ontleende vormen heeft hij materialistisch gevuld. Zoo min als
hij aan den invioed van Hegel ooit is ontkomen, heeft hij die
van Feuerbach ooit weer kunnen te niet doen. Niet de geest,
maar de natuur, niet het bewustzijn, maar het zijn is voor hem
het eerste,

En zoodra hij vervolgens met deze opvatting door zijn zich
uitbreidende kennis der peconomie naderde tot de feiten van het
maatschappelijk leven werd het historisch materialisme geboren.

1) Quack IV3, b 54 V. v



20

En al is er dan ook verder nog ontwikkeling, deze is alleen ver-
breeding en verdieping, maar niet meer verandering van inzicht.
Aan kennis zal hij voortaan nog veel rijker worden, maar het
gezichtspunt, van waaruit ze beheerscht wordt, ondergaat van nu af
geen verandering meer.

§ 2 HeT HISTORISCH MATERIALISME.

Als het eerste geschrift, waarin dit stelsel, als njpe vrucht van
Marx’ cn Engels’ denken aan den dag treedt, willen wij noemen
Het Communistisch Manifest in het begin van 1848 openbaar ge-
maakt. Daar staat het geschreven.?) ,Is er diep inzicht voor noo-
dig om te begrijpen, dat met de levensverhoudingen der menschen,
met hunne maatschappelijke betrekkingen tot elkaar, met hun
maatschappelijk zijn, ook hunne voorstellingen, zienswijzen c¢n
begrippen, in één woord, ook hun bewustzijn verandert? Wat
bewijst de geschiedenis der ideeén anders, dan dat de geestelijke
productie zich vervormt met de materiéele? De heerschende be-
grippen van den tijd waren altijd slechts de begrippen der heer-
schende klasse. Men spreckt van ideeén die een geheele maat-
schappij evolutioneeren; men spreekt daarmee slechts uit het
feit, dat binnen de oude maatschappij zich de elementen eener
nieuwe hebben gevormd, dat met de vernietiging der oude le-
vensverhoudingen de vernietiging der oude idecén gelijken tred
houdt. Toen de oude wereld ten ondergang neigde, werden de
oude godsdiensten door den christelijken godsdienst overwonnen.
Toen de christelijke ideeén in de 18¢ eeuw ondergingen voor de
,verlichtings” ideeén, streed de feodale maatschappij haar dood-
strijd met de toen revolutionaire bourgeoisie. De 1deeén der ge-
wetens- en godsdienstvrijheid spraken slechts de heerschappij der
vrije concurrentie op het gebied van het weten uit.” :

En tegenover het in te brengen bezwaar, dat ondanks vervor-
ming van godsdienstige, zedelijke enz. idecén toch godsdienst,
moraal, wijsbegeerte etc. zelf bewaard bleven, en dat er ecuwige
waarheden zijn als vrijheid en gerechtigheid, die aan alle maat-

1) Geciteerd naar de 4e Heollandsche uitgave, vertaald door H. Gorter. Amsterdam
Z. 1= DISE20,7 V>



21

schappelijke toestanden gemeen zijn, maar die door het communis-
me worden afgeschaft, laat het Manifest dit verweer hooren:

,,Waarop komt deze aanklacht neer? De geschiedenis der ge-
heele maatschappij tot nog toe bewoog zich in klassetegenstellin-
gen, die in de verschillende tijdperken verschillend waren. Welken
vorm zij evenwel ook ooit hebben aangenomen, de uitbuiting van
het cene deel der maatschappij door het andere is een feit, dat
alle vroegere eeuwen gemeen hebben. Geen wonder dus dat het
maatschappelijk bewustzijn aller eeuwen zich, ondanks alle me-
nigvuldigheid en alle verschil, toch in zekere, aan allen gemeene
vormen beweegt, in bewustzijnsvormen, die alleen met het totale
verdwijnen der klassetegenstelling geheel verdwijnen. De com-
munistische revolutie is het radicaalste breken met de traditioneele
cigendomsverhoudingen; geen wonder dat in haar ontwikkelings-
gang het radicaalst met de traditioneele ideeén wordt gebroken.”

Geen wonder dan ook dat op een andere plaats het Manifest
aan zijn tegenstanders toewerpt: ,,Maar strijdt niet met ons, zoo-
lang gij aan uwe burgerlijke voorstellingen van vrijheid, bescha-
ving, recht enzoovoorts, de afschaffing van het burgerlijk eigen-
dom meet Uwe ideeén zelf zijn voortbrengselen der burgerlijke
productie- en eigendomsverhoudingen, evenals uw recht slechts
de tot wet verheven wil van uw klasse is, een wil welks inhoud
gegeven is in de stoffelijke levensvoorwaarden uwer klasse.”'1)

De ,,proletariérs” hebben van dat alles dan ook niets te wachten,
er ook niets mee gemeen, zij zijn zonder eigendom, zonder natie,
door de industriéele dienstbaarheid van alle nationaal karakter
ontdaan. ,,De wetten, de moraal, de godsdienst zijn voor hem
even zoo vele burgerlijke vooroordeelen waarachter zich even zoo
vele burgerlijke belangen verschuilen.”)

Bovendien is van al deze ,,vooroordeelen” niets vast, want ,,de
voortdurende omwenteling der productie (in de kapitalistische
maatschappij), de onafgebroken schok aan alle maatschappelijke
toestanden, de eeuwige onzekerheid en beweging onderscheidt de
bourgeoisperiode van alle andere Alle vaste, ingeroeste verhou-



22

dingen met hun gevolg van eerwaardige voorstellingen en zienswijze
worden opgelost.”?)

Bij de hier gegeven beschouwing is Marx gebleven, al heeft hij
haar later nog wel eens anders en duidelijker geformuleerd Zoo
bijvoorb. zeer helder in de voorrede van het in 1859 verschenen:
Zur Kritik der politischen Oekonomie met deze woorden: ,,In de
maatschappelijke productie van hun leven begeven de menschen
zich in bepaalde, noodzakelijke, van hun wil onafhankelijke ver-
houdingen, productie verhoudingen, die overeenstemmen met een
bepaalden trap van hun materiécle productiekrachten Het sa-
menstel van deze productie verhoudingen vormt de economische
structuur der maatschappij, den reéelen grondslag, waarop zich
een juridische en politieke bovenbouw verheft en waarmee bepaal-
de maatschappelijke bewustzijnsvormen overeenkomen. De pro-
ductiewijze van het materiéele leven bepaalt het sociale, politieke
en geestelijke levensproces in het algemeen Het is niet het be-
wustzijn der menschen, dat hun zijn, maar omgekeerd hun maat-
schappelijk zijn, dat hun bewustzijn bepaalt.”
| De laatste zin van dit citaat met name geeft wel de kortste en
;'meest ,,einleuchtende” formuleering van de historisch-materia-
listische beschouwing aangaande der menschen geestesleven. Maar

| hier wordt dan ook wel zeer duidelijk, welke beteekenis dit heett
*voor het zedelijk leven Immers het heele geestelijk zijn van den
mensch is niet meer dan een weerspiegeling van zijn stoffelijk,
maatschappelijk zijn. Als nu van een mensch slechts bekend ig,
waar hij staat in de maatschappij, dan is tevens bekend, hoe hij
zal denken, wat hij zal willgn, hoe hij zal gevoelen, wat hij als
recht, wat als zedelijk zal aanzien. Voor vrijheid, toeval, onzeker-
heid, voor een keuze ter rechter- of ter linkerhand, voor een be-
slissing na ampele overweging der motieven Is hier geen plaats
meer. Immers: het geestelijk zijn wordt bepaald door het maat-
schappelijke. Zooals dit laatste verloopt, zoo verloopt ook het
| eerste,

Want ook voor Marx is de gedachte kenmerkend — al heeft

hij die niet het eerst uitgesproken, — dat het gansche samenstel

1) t.a.p., bl, 5, cursiveering van mij.



23

der maatschappij naar wetten verloopt die even vast even on-
vermurwbaar zijn als de natuurwetten. In die maatschappij geen
plaats voor vrijheid, maar dan in den geest evenmin plaats voor
vrijheid. De voorrede tot den eersten druk van Das Kapital geett
te dezen opzichte geen onzeker geluid. Het is niet te doen ,,om
den hoogeren, of lageren graad van ontwikkeling der maatschap-
pelijke tegenstellingen, welke uit de natuurwetien van de kapi-
talistische productie voortkomen. Het is om deze wetten zelve
te doen, om die met ijzeren noodzakelijkheid werkende en zich
verwezenlijkende strekkingen.”” En ,,00k wanneer een maatschap-
pij de natuurwet van haar beweging ontdekt heeft — en het is
het einddoel van dit werk, de economische bewegingswet van de
moderne maatschappij te ontdekken — kan zij natuurlijke ont-
wikkelingsfazen evenmin overspringen als weg-dekreteeren. Maar
zij kan de geboorteweeén bekorten en verzachten.”f) Wij leven
hier volgens Engels 2) in een ,,geschichtlich dconomisch Verlauf,”
waaraan de twee klassen van bourgeoisic en proletariaat , mit
Notwendigkeit entsprungen’’.

[ Men ziet in welk een milicu van gedachten wij hier gevoerd
worden: ijzeren noodzakelijkheid, natuurwet van beweging. Voor
vrijheid is er nergens meer plaats, niet buiten den geest, maar
dientengevolge ook niet binnen den geest. Waar de geestelijke
voorstellingen van den mensch zijn voortgekomen uit zijn maat-
schappelijke levensverhoudingen,®) daar kan er van eenige ver-
antwoordelijkhéid natuurlijk nooit sprake wezen. Marx leert dat
‘dan ook in ronde woorden.?) , Minder dan eenig ander kan mijn
beschouwing, hetwelk de ontwikkeling van de economische maat-
schappijvormen opvat als een natuurhistorisch proces, den enke-
ling verantwoordelijk maken voor omstandigheden, waarvan hij
maatschappelijk het voortbrengsel blijft, hoe hoog hij zich er voor
zichzelf ook boven verhetfen mag.” En later:®) , Uitsluitend als
' w_-rtv,;;wnwom'digur van het kapitaal is de kapitalist achtenswaar-

) Das Kapital 1%, S VIII. Holl, Vert. I, bl. XII.

)  Entwickling u.s.w., S. 33,

3) Das Kapital 1*, 8. 336 noot. Holl. vert. 11, bl..80 noot.
)
)

by

4) t.a.p., 1, S. VIIL, Holl. vert. I, XIV,
R R tan paL s s s HA et T L1 27,



24

dig. Als zoodanig heeft hij met den vrek de hartstocht voor rijkdom
als zoodanig gemeen. Wat echter bij den vrek als persoonlijke
waan verschijnt, is bij den kapitalist de werking van het maat-
schappelijk samenstel, waarvan hij slechts een drjfrad is.”” En
men kan m.a.w dus den kapitalist evenmin verantwoordelijk
stellen voor zijn daden, als het drijfrad voor zijn omwentelingen.

/ Naast deze beschouwingen vooral voor de theoretische ethiek
van belang is er bij Marx en Engels nog iets, dat voor het prac-
tische zedelijk leven, zoo men de gangbare onderscheiding wil
houden dus voor de moraal, van gewicht is en wel hun leer van den
klassenstrijd. Deze maakt een integreerend deel uit van hun
historisch-materialisme, is daarop geheel gebouwd, is er cen nood-
zakelijk uitvloeisel van. In het Communistisch Manifest neemt
“deze klassenstrijd dan ook een niet geringe plaats in, het begint
na de inleiding onmiddellijk met de uiteenzetting van dit punt
in deze woorden:?)

,,De geschiedenis van iedere maatschappi tot nu toe is de ge-
| schiedenis van klassenstrijden. Vrije en slaaf, patriciér en plebejer,
\ baron en lijfeigene, gildemeester en gezel, kortom onderdrukkers

en onderdrukten stonden in voortdurende tegenstelling tot elkaar,
voerden een onafgebroken, nu eens bedekten, dan weer open
strijd, een strijd, dic ieder keer eindigde met een revolutionaire
vervorming van de geheele maatschappi] of met den gemeen-
schappelijken ondergang van de strijdende klassen.

In de vroegere tijdperken der geschiedenis vinden wij bijna
overal een volledige verdeeling der maatschappij in verschillende
standen, een veelvoudigen trap van maatschappelijke rangen. In
het oude Rome hebben wij patriciérs, ridders, plebejers, slaven;
in de middeleeuwen leenheeren, vazallen, gildemeesters, gezellen,
lijffeigenen en bovendien in bijna ieder van deze klassen weder
bijzondere aldeelingen.

De uit den ondergang van de feodale maatschappij voortgeko-
men moderne burgerlijke maatschappij heeft de klassentegenstel-
lingen niet opgeheven. Zij heeft slechts nieuwe klassen, nicuwe

1) Communistisch Manifest, vert, door H. Gorter, 4¢ Holl, uitgave, bl, 1 en 2



g
<3

voorwaarden van onderdrukking nieawe vormen van strijd in
de plaats van de oude gesteld.

Ons tijdvak, het tijJdvak der bourgeoisie, steekt evenwel hier-
door uit, dat het de klassentegenstellingen vereenvoudigd heeft.
De geheele maatschappij splitst zich meer en meer in twee groote
vijandelijjke kampen, in twee groote lijnrecht tegenover elkaar
staande klassen: bourgeoisie en prodetariaat.”

Niet slechts dus in het verleden, ook in het heden is er die
klassenstrijd. Maar dat zij er nu zoo sterk is, is toch vrucht van de
ontwikkeling uit het verleden. In de Middelecuwsche warenpro-
ductie berustte het eigendom van het product op eigen arbeid.
De afzonderlijke producent bezat zelf zijn productiemiddel, had
dikwijls ook zelf de daarmee bewerkte grondstof verbovwd. Het
kon dan ook geen vraag zijn, of hij het product zich mocht toe-
eigenen. De productie wijze is nu echter geheel anders geworden:
de private productie is door de maatschappelijke verdrongen, de
kapitalistische, waarbij niet de arbeiders, maar de kapitalist de
productiemiddelen bezit. Maar deze maatschappelijke productie
bljjft nu toch onderworpen aan een toeéigeningsvorm, die de private
productie tot onderstelling heeft. Iin de kapitalist eigent zich nu toe
het product niet van eigen, maar van anderer arbeid. Welnu deze con-
trovers van maatschappelijke productie enkapitalistische toeéigening
is mede oorzaak van den klassenstrijd van nu, want zij juist treedt
aan den dag als tegenstelling tusschen proletariaat en bourgeoisie.?)

Daarom is die strijd dan ook geen verzinsel, geen idee door ecen
of andere wereldhervormer uitgevonden of ontdekt maar een fei-
telijke bestaande verhouding een onder onze oogen gebeurende
historische beweging.?) Juist door de toenemende concurrentie der
bourgeois onder elkaar en de daaruit voortkomende crisissen,
door wat Engels noemt de ,,Widerspruch zwischen gesellschaft-
licher Production und kapitalistischer Aneignung,” die ook aan
den dag treedt als ,Gegensatz von Proletariat und Bourgeoisie”
wordt de levenstoestand van den arbeider steeds onzekerder en
nemen de botsingen tusschen den afzonderlijken arbeider en den
afzonderlijken bourgeois het karakter van botsingen van twee

1) Alzoo bij Engels: Entwicklung u. s. w., S. 38, 30.
2)  Communistisch Man ffest, bl. 15.



26

klassen aan.!) Mede daardoor en door de toenemende verkeers-
middelen is die klassenstrijd echter ook niet iets van een bepaalde
plaats, want de vele lokale worstelingen van overal gelijk karakter
worden tot cen nationalen en, daar de proletariér door de moderne
dienstbaarheid onder het kapitaal, die in alle landen dezelfde is,
van alle nationaal karakter ontdaan is, tot een internationale klas-
senstrijd.?)

Wat in het Communistisch Manifest en in de brochure van Engels
aangaande den klassenstrijd geleerd wordt, is natuurlijk ook aan
,,Das Kapital” niet vreemd. Uit het vele, dat hier ware bij te bren-
gen, mogen enkele weinige citaten volstaan. Het klassenstrijd dogma
vloeit als vanzelf voort uit de meerwaarde-leer. Men kent deze
laatste die door Marx aldus — in korte trekken — gestaafd wordt.
De arbeider verkoopt aan den kapitalist voor een bepaalden tijd
zijn arbeidskracht. Maar in slechts een deel van dien tijd brengt hij
den kapitalist evenveel waarde aan, als deze hem in den vorm van
arbeidsloon voor zijn arbeidskracht betaalt. In een deel van zijn
arbeidstijd maakt hij dus de onkosten van den kapitalist goed.
En al den meerderen tijd, dien hij nog boven dit deel werkt, plukt
de kapitalist vruchten van de arbeidskracht, welks onderhoud
reeds bekostigd is. Plukt hij vruchten m. a. w. van arbeidskracht,
die hij nict betaalt. De arbeidskracht kan een dag werkzaam zijn,
terwijl er slechts een deel van den dag voor haar reproductie
noodig is. Zij brengt dus meer waarde aan dan zij kost. Dat schept
natuurlijk als vanzelf den strijd tusschen den arbeider en den ka-
pitalist. Inmimers ,,de ontwikkeling van de productiviteit binnen
de grenzen der kapitalistische productie, bedoelt het gedeelte
van den arbeidsdag, dat de arbeider voor zichzelf moet werken te
verkorten, teneinde juist daardoor het andere deel van den ar-
beidsdag, dat hij voor den kapitalist om niet moet werken te ver-
lengen.””) ,,In de eerste plaats is de drijfveer en het beheerschende
doel van het kapitalistische productieproces de zoo groot moge-
lijke zelfbevruchting van het kapitaal, d. w. z. de zoo groot moge-

1) Engels: Entwicklung, u.s.w., S. 41 en Comm. Man. bl. 10,
2y Comm. Man., bl, 11 en. 12.
3) Das Kapital I*, S, 285, Holl. vert. II, bl, 18, 19.



27

lijke productie van meerwaarde, dus de zoo groot mogelijke uit-
. buiting van de¢ arbeidskracht door den kapitalist.?)

Koop en verkoop der arbeidskracht hebben plaats op grond
van den warenruil. Maar afgezien van zeer rekbare beperkingen
stelt deze zelf geen grens aan den arbeidsdag, dus geen grens
aan den meerarbeid. ,,De kapitalist staat op zijn recht als kooper,
wanneer hij den arbeidsdag zoo lang mogelijk, en, indien mogelijk,
uit één arbeidsdag twee tracht te maken. Aan den anderen kant
stelt de bijzondere natuur der verkochte waar een grens aan haar
verbruik door den kooper; en de arbeider staat op zijn recht als
verkooper, wanneer hij den arbeidsdag tot een bepaalde normale
grootte wil beperken Er is hier dus strijd van recht tegen recht,
beide gegrond op de wet van den warenruil. Tusschen gelijke rech-
ten beslist de macht. En zoo vertoont zich in de geschiedenis der
kapitalistische produktie de vaststelling van den normalen arbeids-
dag als een strijd om de grenzen van den arbeidsdag — een strijd
tusschen de klasse der kapitalisien en de klasse der arbeiders”.?)

Wat dat in de praktijk geeft aan zedelijke of onzedelijke
handelingen Dbijv. der kapitalisten klasse, drukt Marx op deze
wijze uit: de arbeider, die als vrij man zijn arbeidskracht verkocht
heeft, merkt, zoodra hij gaat arbeiden, dat hij geen vrij man is en,
dat inderdaad zijn uitzuiger niet loslaat zoolang nog ¢én spier, één
zenuw, één druppel bloed uit hem gewonnen kan worden. Tot be-
scherming tegen den keten van ‘hun plagen, moeten de arbeiders
hun hoofden bij elkaar steken en als klasse een staatswet afdwingen,
cen overmachtig maatschappelijk beletsel, dat hemzelf belet door
overcenkomst met het kapitaal zich en hun geslacht over te le-
veren aan dood en slaverni).®)

En op een andere plaats wordt van de Engelsche ondernemers
gezegd: ,,zij kwamen openlijk in verzet, niet alleen tegen de tien-
urenwet, maar tegelijk tegen de geheele wetgeving, welke sedert
1833 de ,,vrije” uitzuiging van de arbeidskracht eenigermate zocht
te beteugelen. Het was een ,,Pro Slavery Rebellion' in miniatuur

1) Ibid. S. 295, 329, 330, Holl. 11, bl. 30, 72.

2) Ibid. S. 196, Holl. vert, I, bl, 228, 22¢9. Cursiveering van mif. Hetzelfde zie S.
262, 263, Holl. I, 304. =

3) Das Kapital 1*, S. 265 v., Holl, vert. I, bl. 307,



28

gedurende meer dan 2 jaar volgehouden met cynische onbeschaamd-
heid, met de rockelooze energie van een schrikbewind beide des
te goedkooper, wijl de rebelleerende fabrikant niets waagde dan de
hwid van zijn werklieden.”’?)

Het hier gebodene dunkt ons voldoende, om te laten zien, hoe
Marx oordeelt over het zedelijke in den mensch. Hij ontdoet dat,
zooals trouwens al het andere geestelijke: godsdienst, recht, kunst
enz. van cigen specificke waarde en inhoud en hij moest daartoe
wel komen, toen hij Hegel als leidsman voor Feuerbach geruild
had en met uitzuivering van wat hij bij dezen nog aan idealisme
vond een materialisme ten troon had verheven, volgens hetwelk
al het geestelijke slechts formeele grootheden zijn, die door de
stoffelijke levensvoorwaarden met hun inhoud worden gevuld.
Daarmee is aan den geest een passiviteit opgedrongen, die voor het
zedelijke, dat de hoogste activiteit vraagt, geen kans op eigen leven
overlaat.

1) Ibid, S. 249, Holl. vert. I, bl. 288. Cursiveering van mij,
L]




II. De wijsgeerige rechtvaardiging van het historisch-
materialisme bij Dietzgen.

Wel is Marx, gelijk wij zagen, door zijn wijsgeerige ontwikkeling
gekomen tot de vorming van zijn systeem en heeft hij pas na de
opstelling daarvan zich meer zijn occonomische kennis eigen ge-
maakt, maar dat neemt niet weg dat de oeconomie ten slotte voor
hem toch de hoofdzaak is. Het maatschappelijk zijn is hem ver-
klaringsgrond van het bewustzijn en dus over dat maatschappelijk
zijn vooral strekken zich, met name in de latere jaren, zijn onder-
zoekingen uit. Hij zal dan ook voor medestanders zoowel als
voor tegenstanders de man blijven van ,,das Kapital” en van de
theorie der meerwaarde.

Zijn systeem heeft echter ook andere verdedigers en aanhangers
cevonden, mannen, die niet allereerst langs den weg van oecono-
mische, maar langs die van zuiver wijsgeerige onderzoekingen tot
hetzelfde doel trachtten te geraken. En onder deze bekleedt een
voorname plaats Josef Dietzgen, die wel in gelijken zin, maar toch
op andere wijze dezelfde materialistische philosophie voorstaat.
Wie dus van Marx’ geschriften overgaat tot die van Dietzgen blijft
wel in eenzelfde wereld van beginselen en uitkomsten, maar ziet
zich toch tevens verplaatst in een wereld van andere gedachten
en bewijsvoeringen. Hier is de eigenlijke wijsbegeerte aan het
woord, en terecht is Dietzgen dan ook door Marx aan het socialis-
ten-congres van 1872 in den Haag gehouden, voorgesteld als |, unser
Philesoph.”

Het leidend beginsel is hier dus hetzelfde, zooals dat te ver-
wachten is bij een man, van wien zijn zoon ons verhaalt, dat hij
door het Communistisch Manifest tot een |, klassebewnste socialist™
werd, dat hij persoonlijke aanraking met Marx had en dat hij
met Feuerbach in briefwisseling stond,!) van wien Marx in de
T ;r‘ig}:‘\'(‘llqﬁlﬂ‘h(‘l\' van zijn vader, welke hij - doet voorafgaan aan zijn uitgave
van diens: ,,Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit”, 2¢ Aufl,, Stuttgart 15907, S A
X1, XV. Zie daar ook de verdere gegevens over Dietzgens levensloop.



30

voorrede tot den zen druk van ,,Das Kapital” met lof vermeldt,
dat hijals krachtig verdediger voor den 1en druk van dat werk tegen
de woordvoerders der duitsche bourgeoisie is opgetreden?) en die
— last not least — van zichzelf zcgt,?) dat hij door de studie van
Feuerbach en Marx® eerste geschriften ondersteund werd in zijn
streven om een maatstaf te vinden ter beoordeeling van wat
waar en recht is.

Die maatstaf is dan ook wel dezelfde als die Marx en Engels
zelf aanleggen. Ook Dietzgen is historisch-materialist. De klas-
sieke formule van deze theorie, dat niet het bewustzijn het zijn,
maar het zijn het bewustzijn bepaalt, wordt bij hem wel niet
gevonden, maar hij zegt hetzelfde bijv. in deze formuleering
,,Die Welt geht nicht aus dem Spiritus hervor, sondern umgekehrt.
Das Sein ist keine Art des Intellekts, sondern der Intellekt eine
Art des empirischen Daseins. Dasein ist das Absolute, das uberall
und ewig ist; das Denken nur eine besondere, beschrinkte Form
desselben.” Dat is met andere woorden precies hetzelfde, En naast
dit gezegde kan men andere plaatsen als bijv. deze: , Weil wir
sozialistische Materialisten nun einen zusammenhangenden Begrift
von der Materie und dem Geiste haben sind uns auch die sogenannten
geistigen Verhiiltnisse, wie die der Politik, der Religion, der Moral
W, s. w. matericlle Verhiltnisse, und die materielle Arbeit, ihre
Stoffe und die Magenfrage sehen wir nur insofern an als die Unter-
lage, als die Voraussetzung und der Grund aller geistigen Entwick-
lung, als das Tierische der Zeit nach frither ist als das Menschliche
....” Of ook deze uit brieven aan zijn zoon in Amerika: ,,Die Welt
ist iiberall schon und poétisch und die Erwerbsverhaltnisse sind in
Amerika weit schoner wie hier: sie aber bilden dic Grundlage
alles Hohen und Schénen.” | Die bosen Erfahrungen, die ich mit
Geschwistern, Verwanten und Freunden gemacht, haben mir nie
die Liebe rauben kiénnen — aber nur darum nicht, weil ich weisz,
dasz es so kommen musz, dasz die einzelnen Menschen keine Schuld

1) Das Kapital 15, S, XI, Holl. vert. I bl. XVII.

2) In,,Streifziige cines Sozialisten in das Gebict der Erkenntnistheorie’, 2ze hoofdstuk,

geciteerd bij Adolf Hepner: Josef Dietzgens Philosophische Lehren . Stuttgart 1916, S, 125,
Naar dit geschrift, dat D.'s lecr zooveel mogelijk in diens eigen woorden weergeeft,

worden hier behalve ,,Das Wesen der menschlichen Kopjarbeit” de andere ﬂ(‘sc]l;‘if[vﬂ

van D. geciteerd,



SR

tragen, sondern nur die bosen Verhaltnisse, dasz nur die kapi-
talistische Production das Gift bringt. Darum ist denn auch mein
Hasz nicht gegen die Eigenniitzigen gerichtet, sondern gegen den
Eigennutz; darum erwarte ich keine Besserung von der Moral-
predigt, sondern von der Entwicklung der okonomischen Verhalt-
nisse. Der handgreifliche, fortwihrende Aufschwung der Produc-
tion erlost die Menschen von der Armut, von der Erbsiinde und
vom Teufel.”’?)

Uit de laatste woorden van het eerste en de cerste woorden van
het tweede dezer aanhalingen blijkt evenwel reeds, dat deze op-
vatting van Dietzgen over de verhouding van zijn bewustzijn
van materie en geest bij hem uitvloeisel is of liever een onderdeel
nitmaakt van zijn gansche wereldbeschouwing. En omdat die by
hem haar uitgangspunt neemt in kennis-theoretische onderzoe-
kingen, en omdat zijn beschouwing van het ethische leven even-
eens geheel berust op zijn kennis-theorie zullen wij, voor wij de
eerste kunnen begrijpen, althans een kort overzicht moeten heb-
ben over deze laatste. Wij krijgen dat het beste uit Dietzgens
voornaamste geschrift: ,,Das Wesen der menschlichen  Kopf-
arbeit’’ dat tot ondertitel voert: ,,Ein abermalige Kritik der reinen
und practischen Vernunit,” en dat is geschreven tijdens zijn ver-
blijf in Petersburg, waar hij van 1864—1809 aan 't hoofd stond
van een regeeringslooierij. In dit geschrift legde hij zijn gedachten
neer over het onderwerp dat hem zoo lang had bezig gehouden.

Daarbij begint hij met te zeggen dat systematiseering het wezen
der wetenschap is ,,der generelle Ausdruck fiir die gesamte Titig-
keit der Wissenschaft” zooals hij zich uitdrukt. De wetenschap
wil verder niets, dan de objecten der wereld voor ons verstand
in orde en systcem brengen en haar practisch resultaat 1s, datzy
ons bekend maakt met het systeem harer objecten en, gebouwd
op empirie als zij is, ons verlost van het spel des toevals, om ons
in staat te stellen ,,in der Welt mit Vorausbestimmung des Erfolges
zuagieren.”

Als het ons nu gelukte ook den arbeid van het denken zelf op
zoo'n wetenschappelijk fundament te stellen, m. a. w. de methode

1) Hepner a, a, 0., resp, S, 138, 129, 165 en 173. De cursiveeringen zijn niet van mij.



32

te vinden waarnaar de wetenschappelijke waarheid geproduceerd
wordt, dan zouden wij op dat gebied dezelide zekerheid krijgen,
die in bijzondere vakken der wetenschap (n.l. de natuurweten-
schappen) reeds lang verworven is. Immers: ,,Wer das verstehen
versteht, darf nicht miszverstehen,” evenmin als iemand, die de
rekenkunde verstaat, foutieve berekeningen mag maken De
philosophie heeft die vraag naar het denken, de vraag: ,,wat is
waarheid?” steeds behandeld en heeft met dat raadsel tenslotte
zichzelt opgelost door duidelijke kennis van het denkproces.

Om dat te toonen geeft Dietzgen verder een kort overzicht
van de speculatieve philosophie, die zich kenmerkt niet door haar
object — gelijk de andere wetenschappen — maar door haar
methode. Als object heeft zij het geheel, de kosmos, maar z1j gaat
niet van de feiten uit, maar van de idee, het begrip, zij wil zonder
hulp der empirie de waarheid vinden, zij wil metafysica zijn. Maar
haar geschiedenis is er cen, niet van steeds grooter verzameling
van kennis, doch van mislukte pogingen om haar doel te verwe-
zenlijken, waarbij zij niet het gezochte wereldsysteem, alleen ech-
ter haar methode ontwikkelt. Zij zockt een kennen uit ,,zuivere
rede” zonder empirie en haar systemen zijn, naar cigen bewust-
zijn, volkomene, afgesloten, in zich zelf gegronde systemen, maar
zij gaan te gronde doordat blijkt, hoe ze toch een empirisch gege-
ven als begin hebben. Zoo lossen ze zich op in de kennis van de
onmogelijkheid van zuiver weten en wordt de philosophie gere-
duceerd tot wetenschap van het empirisch kenvermogen. Welke
wetenschap Dietzgen dan verder geven wil.

Daartoe behandelt hij na deze inleiding nu cerst ,,de zuivere
rede of het denkvermogen in het algemeen.” Het denkproces is
naar zijn object in ieder persoon elk oogenblik verschillend, maar
naar zijn vorm overal hetzelfde. M. a. w. als bij alle processen on-
derscheiden wij ook hier tusschen het bijzondere of concrete en
het algemeene of abstracte. Doel van alle denken is: kennis. LEr
is voorts geen denken zonder object. Dietzgen gaat geheel van
Hegel af en in Feuerbachs lijn als hij later het ,,objectlose Denken™
,eine Unart der speculativen Philosophie” noemt.!) Zooals het

1) Das Wesen efc., S. 117.



33
gezichtsvermogen er nict is zonder het zichtbare, noch het zicht-
bare zoo wezen kan zonder het gezicht, zoo verschijnt ook het
denkvermogen nooit ,,an und fiir sich”’ maar steeds in verbinding
met andere zinnelijke verschijnselen. ,,Zuivere” rede is er dus niet.

Al het kenbare is object van ’t kenvermogen, maar geen object
gaat in 't kennen op; tot 't denken hoort iets dat gedacht wordt,
dat dus ook buiten het denken nog iets is, n. 1. voor de zintuigen.
En zoo worden wij de wereld dus tweevoudig gewaar: concreet-
zinnelijk-meervoudig en abstract-geestelijk-enkelvoudig. Voor de
zintuigen 1s de wereld een veelheid, die door de rede tot eenheid
wordt gevat. De zintuigen geven het vele bijzondere, het denk-
vermogen distilleert daaruit, om zoo te zeggen, het algemeene,
dat aan al het bijzondere eigen is, vat bijv. in ’t begrip , koe”
samen wat alle koeien, in ’t begrip ,,dier” wat alle verschillende
dieren gemeen hebben. 't Denkvermogen is 't orgaan van het alge-
meene.

En het heeft daarbij voor, dat het alles tot ziln object maken
kan. Tedere functie is beperkt tot een categorie van objecten, 't
gehoor bijv. tot wat klank is, 't gezicht tot wat zichtbaar is enz.
maar 't denkvermogen gaat over alles: alles is kenbaar, al gaat
het, n.I. voor zoover het ook tot het gebied van een der zintuigen
¢n dus tot de empirie behoort, niet geheel in ’t kennen en denken
op. De zintuigen vatten ’t zinnelijke der dingen, de geest het
geestelijke. Alles is object van den geest. Alles heeft dus geest, al-
les is geestelijk.

Keeren wij terug tot den kern dezer beschouwing: het denkver-
mogen is orgaan van het algemeene, leidt uit ’t vele bijzondere
't eene algemeene af, dan kunnen wij dit ook toepassen op 't
denkvermogen zelf en vinden dan dus dit: dat ons eigen denken
uit de ervaring van zichzelf, it zijn eigen empirisch geconstateerd
bestaan en werken, zijn eigen product als begrip voortbrengt
En dus is de rede, 't denkvermogen, de geest, of hoe men 't wil
noemen, niet een mystick ding, dat de gedachten produceert,
Mmaar omgekeerd, het feit der verschillende bestaande gedachten,
produceert door middel van een denkacte het redebegrip. Ook
de rede heeft evenals alle andere objecten, die wij kennen een
dubbel bestaan n. 1. en als verschijnsel in de empirie, en als wezen

3



34

of begrip. En waar de analyse van elk begrip tot dit resultaat
voert, dat ieder begrip 't eene algemcene uit het vele bijzondere
onder zich subsumeert, is dus resultaat van het begrip ,rede”
dit, dat de rede het vermogen is om aan het bijzondere het alge-
meene te ontleenen.

Voor ons doel is het voorts nog van groot belang op te merken,
dat Dietzgen leert, dat van deze rede, van dit bewustzijn de qua-
liteit niet te verklaren, maar slechts te ervaren is. En die ervaring
leert, dat mét dat bewustzijn de deeling in subject en object, de
tegenstelling, de tegenstrijdigheid tusschen denken en zijn, vorm
en inhoud, verschijning en wezen, algemeen en bijzonder gegeven
is. Dat is de ,,immanente Widerspruch des Bewusztzeins''?) het
veralgemeent het onderscheidene en onderscheidt het algemeene,
is dus wel orgaan van 't algemeene, maar even goed onderschei-
dingsvermogen. Het bewustzijn generaliseert de tegenstrijdigheid,
erkent, dat de heele natuur daarin leeft. Alles is wat het is slechts
door de medewerking van zijn tegendeel. En door veralgemeening
van de tegenstrijdigheid lost de wetenschap van het denken alle
bijzondere tegenstrijdigheden op. :

Dit kenvermogen heeft nu tot object: alles, in zijn meest on-
beperkten zin. Het eeuwig wisselende, zichzelf geen oogenblik
gclijkbljjvcndc, onafgebroken in ruimte en tijd veranderende heelal,
de ecuwig wordende kosmos, het absolute totaal van alle moge-
lijke verschijnselen, die er ooit geweest zijn, nu zijn en ooit wezen
sullen. Zietdaar het object van het kenvermogen.

Maar dit zoekt niét slechts verschijnselen, doch het wezen. Even-
wel: de idealistische wijsbegeerte was op den dwaalweg, volgens
Dietzgen, toen zij dat wezen als achter de verschijnselen verbor-
gen zocht. Het heele vraagstuk naar dat ,,wezen der dingen’’ dat
., Ding an sich” lost zich door zijn kenniskritiek aldus voor hem op:
het menschelijke denkvermogen begrijpt leder willekeurig getal
verschijnselen als geestelijke ecenheid, als cen wezen, het wordt
aan het bijzondere of verschillende het algemeene gewaar €n ver-
staat aldus alles, wat zich tegenover hem stelt, als een deel van
een grooter geheel.?) Het wezen of Ding an sich is dus een ideéel,

1) Wesen, S, 68.
2)  Das Wesen, 5. 72.



35

geestelijk product. Uit een willekeurig quantum verscheiden-
heden stelt het bewustzijn een eenheid; de wereld, de kosmos, het
geheel is de eigenlijke substantie, maar aan die substantie wordt
het dan ook openbaar dat het ,,Ding an sich” in onderscheiding
van de verschijnselen slechts een ,,Gedankending™ is, het woont in
't hoofd en niet in de wereld der dingen, het is niet achter doch
door middel van de dingen aanwezig.

Dus: het denkvermogen in contact met de zinnelijke verschijn-
selen produceert de wezens der dingen, maar slechts door de wer-
kingen der dingen op ons. Daarom is ieder verschijnsel een object
van dat kenvermogen en ieder object een verschijnsel. Allen
staan in dat opzicht op één lijn, het visioen van een geestenziener
is in dat opzicht even werkelijk, even waar als iets anders, een
gezichtsbedrog even waar als elk ander gezien, waargenomen
object.

Immers: alles, wat zinnelijk aanwezig is 15 waar. ,,Zijn", de in-
tinitief van ,,is”, de algemeene waarheid is het algemeene object.
Zin, werkelijk zijn, waar zijn, die drie beteckenen hetzelfde,
wezen en waarheid, zijn en waarheid zijn twee woorden voor
dezelfde zaak. Ook hier dus weer dezelfde atwezigheid van alle
norm,

De zinnelijkheid heeft geen grenzen in ruimte en tijd, heeft
dus geen quantiteit, is enkel absoluut qualitatief, 't is juist 't werk
van 't denkvermogen om absoluut quantitatief te zin, d.i. quan-
titeiten te scheppen, jedere qualiteit als quantiteit, als wezen,
als waarheid te begrijpen

Het algemeene is dus het ware zijn, gansch en al waar is slechts
het zijn ,jiberhaupt” het wereldgeheel, de absolute quantiteit.
Alle waarheden zijn slechts bestanddeelen van deze wereld. Daar-
om zijn de verschijnselen slechts relatieve waarheden, en daar
de tegengestelden elkaar wederkeerig bepalen, zijn dus waarheid
€n dwuling, evenals dood en leven, licht en duister enz. slechts
comparatief, in graad verschillend. Ieder ding is waar, 15 cen
grooter of kleiner quantum waarheid. IEn daarom i1s ook een
gedachte op zichzelf niet waar of onwaar, maar zij 1s dat slechts
met betrekking tot een bepaald gegeven object. Het bijzondere
15 de maat van het algemeene, de maat van de waarheid. Een



36

dwaling ontstaat als men voor een bepaald feit een grooter, al-
gemeener zijn pretendeert dan daaraan volgens de ervaring toekomt.
Het algemeene binnen een gegeven cyclus zinnelijke verschijnselen
is waarheid. Binnen cen gegeven kring zinnelijke verschijnselen
icts bijzonders voor algemeen uitgeven is dwalen. Het oordeel der
dwaling is vooroordeel.?)

Voor ons doel is het van minder belang, dat en hoe Dietzgen in
een volgend hoofdstuk met het resultaat van zijn kenniscritiek
ook de problemen van oorzaak en gevolg, van geest en materie,
van kracht en stof aanvat, en ze oplost in zijn zin, hoe hij dus
het algemeene ziet als oorzaak van het bijzondere, de werking,
hoe dus de kosmos, het zijnde, absolute ovorzaak, oorzaak aller
oorzaken is, hoe hij in de ontwikkeling van het algemeene uit
het bijzondere de verlossing des geestes uit de banden der materie
ziet, hoe hij ten slotte meent, dat het onzinnelyke, dat wat de
wetenschap met het hoofd zoekt, 't zi) men 't dan kracht of stof
noemt, het wezenlijke, hooger geestelijke is, de algemeenheid
die het bijzondere omvat.

Wij kunnen dus de gedetaileerde beschrijving hiervan ter zijde
latende overgaan tot wat Dietzgen de . Practische Vernunft” of
Moraal noemt en die volgt op de tot nog toe besprokene , theore-
tische Vernunft’’. Die Moraal valt in drie onderdeelen uiteen n. 1.
a het wijze of redelijke, b het zedelijk juiste, ¢ het heilige. Wij
zullen deze wat uitvoeriger bezien.?)
~ Dietzgen begint met het bewustzijn, het ontwikkelen van het
algemeene uit het bijzondere, hier aldus te omschrijven: de rede
ontwikkelt haar kennis uit tegenstellingen. Onder gegeven verschijn-
selen van verschillenden omvang en duur, het zijn aan den schijn
en den schijn aan het zijn te kennen; onder behoeften van ver-
schillende intensiteit het wezenlijke, noodzakelijke door het min-
der intensive en omgekeerd het onwezenlijke door middel van het
noodzakelijke te onderscheiden; binnen verschillende grootheden
het groote aan het kleine en het kleine aan het groote, kortom
de tegenstellingen der wereld aan clkaar te meten, door uiteen-
zetting tot eenheid te brengen dat is het wezen des geestes. IEn

1) Das Wesen etc., S, 84.
z) cf. Das Wesen etc., S, 116, v. v,



37

zoo zeer nfets an sich groot of klein is, doch slechts gemeten aan
een gegeven maatstaf, zoo zeer heeft ook de rede een maatstaf
noodig om het redelijke aan te toonen.

En als wij nu handelingen, begrippen, leefregels van een verleden
tijd onredelijk vinden, dan komt dat, doordat wij een verkeerden
maatstaf aanleggen. Op zedelijk gebied houdt de eenstemmigheid
bijv. der physische wetenschap geheel op, omdat hier wel, maar
daar niet de gemeenschappelijke maatstaf gevonden is. Als de
aanhangers van een of andere positieve religie ook in hun moraal
¢én zijn, dan komt dat, doordat zij in dogma, leer, gebod dezelfde
maatstaf hebben. Maar als wij anderzijds uit zuivere rede willen
leeren kennen, dan zal de afhankelijkheid dier rede van een of an-
deren maatstaf juist door de onzuivere, d. i. slechts individueel
geldige resultaten bewezen worden.

Maat der waarheid en der wetenschap in 't algemeen is de zin-
nelijkheid. Zoo is maat der moreele waarheid de behoeften gevoelende
mensch. Zijn behoefte schrijft den mensch voor, hoe hij handelt.
Nood leert bidden, dorst leert drinken. De menschelijke behoefte
geeft aan de rede den maatstaf om het goede, juiste, slechte,
redelijke ete. te meten. Wat met deze behoefte overeenkomt is
goed, wat haar weerspreekt is slecht. Het lichamelijke gevoel der
menschen is object van de moreele bepaling. Daar de menschelijke
behoeften zoo met elkaar in tegenspraak zijn, zijn het ook de mo-
reele bepalingen. Daar de feodale gildeburger door de beperkte en
de moderne industrieridden door de onbeperkte concurrentie tot
welvaart komt, daar dus de belangen met elkaar strijden doen het
ook de beschouwingen. En de rede het vermogen toe te kennen
in zich zelf bron der moreele waarheid te bezitten zou zijn kennis
te willen produceeren zonder zinnelijkheid, d.i. zonder object.
Doch inderdaad zijn zinnelijke behoeften het materiaal, waaruit
de rede moreele waarheden klaar maakt, Taak der rede is onder
gegeven behoeften de wezenlijke van de bijkomstige te doen schei-
den d i. dus weer het algemeene uit het bijzondere te ontwikkelen.

De rede heeft steeds een object noodig, als physica erkent ze wat
waar, als wijsheid dat wat redelijk is. Waarheid 1s wat algemeen
is, redelijk is wat doelmatig is, in waarheid redelijk is dus dat, wat
algemeen doelmatig is.



38

Voorts zagen wij: een verschijnsel is slechts relatief waar, al-
gemeen, n. 1. met het oog op verschijnselen van geringer algemeen-
heid, zoo is ook in 't menscheljjk leven een handeling slechts rela-
tief doelmatig n. 1. met het oog op cen andere handelwijze, die het-
zelfde doel op minder doelmatige, d.1i. ondoelmatige wijze na-
strecft. Ook hier geldt het slechts voor een bepaald quantum der
werkelijkheid, voor een bepaald doel. Dit moet gegeven zijn om
van twee handelwijzen de doelmatigste te bepalen. Ook op dit ge-
bied is alles dus relatief, niet 't eene absoluut redelijk, 't andere
even onredelijk en wij moeten ons ertoe bepalen het redelijke voor
cen bijzonder geval, volk, klasse, tijd na te gaan. Ook is wel het
redelijke-voor-alle-menschen  te bepalen, maar dat zijn nietszeg-
gende algemeenheden, op physisch gebied bijv. dat 't geheel groo-
ter is dan 't deel, op moreel terrein, dat "t goede boven 't slechte
gaat, De algemeene rede met haar ecuwige waarheden is een her-
censchim, die het recht der individualiteit in banden slaat. De ware
rede is individueel. En de absolute waarheid is de oorsprong van
alle onverdraagzaamheid.

Ook op het gebied der moraal in engeren zin, waar hij dus het
zedelijk goede, juiste behandelt, voert Dietzgen zijn grond-principe
door en vervalt daar dus tot hetzelfde relativisme. Verschillende
tijden, volken enz. hebben een verschillende moraal. Het geloof
aan een ,ceuwige waarheid” moet men op grond daarvan dus rui-
len tegen de wetenschap, dat bijv. ,het recht” een puur begrip
is, door het denkvermogen aan de afzonderlijke, verschillende rech-
ten ontleend: en elk dezer concrete rechten geldt steeds voor een
bepaalden tijd, onder bepaalde omstandigheden etc. Bijv. gij zult niet
dooden is recht in vrede, onrecht in oorlog, stelen is den roover
recht, den bestolene onrecht. Algemeen onrecht is de daad slechts
in zooverre zij algemeen onwelgevallig is, z¢ is de groote meerder-
heid onrecht, daar ons geslacht meer belang heeft bij orde.

Om absoluut juist te zijn moest de wet voor allen en altijd gel-
den. Maar goed is, wat onzc behoeften voldoet, verkeerd, wat er
niet aan voldoet en de behoeften der menschen zijn niet en nergens
gelijk daarom kan ook niet een zedelijke regel voor allen gelden.
Dooden en niet dooden is beide even moreel juist. Dat hangt
maar van de omstandigheden af.



39

De rede kan geen absoluut geldige regels op zedelijk gebied uit
* zichzelf putten, evenmin‘ als eenige andere speculatieve waarheid.
Ook hier moet zinnelijk materiaal gegeven zijn' waaraan het al-
gemeene en het bijzondere te meten is, waarin het wezenlijke en
onwezenlijke is te onderscheiden. Alle zedelijke bepalingen m. a. w.
gelden slechts binnen bepaalde grenzen Moraal is bovendien ge-
heel practisch van aard. En hoe algemeener hoe minder practisch.
Slechts de bepaalde. voor afgeperkte klassen, personen, volken
enz. vastgestelde moraal heeft practische waarde.

De meest algemeene moraal is trouwens naar haar qualiteit
niet beter dan wat één oogenblik voor één persoonlijkheid recht
is. Al erkennen wij een zedelijk gebod in ’t algemeen als goed,
toch kunnen wij het ook momenteel, individueel, in de praktijk
als onnut verwerpen. Wel is er een eeuwig onderscheid tusschen
vermeende en ware behoeften, tusschen ,,passion’ en ,raison’’,
maar dit vestigt geen twee gescheiden gebieden van goed en slecht.
Hun onderscheid is niet absoluut, doch slechts relatief. Wat hier
ware behoefte is, is elders ondergeschikte, verwerpelijke neiging.

Daarom — om met een voorbeeld uit een ander geschrift dit
relativisme nog nader te doen uitkomen — ook op zedelijk gebied
geldt, wat op het terrein van het kenvermogen waar is: de weten-
schappelijke kennis mag geen absolute waarheid begeeren ... Wat
wij verlangen te kennen zijn verschijnselen, de bijzonderheden
der algemeen gegeven waarheid . .. Wat onze kennis te bezorgen
heeft zijn goedgelijkende beelden, kennisbeelden  Daarbij gaat
het slechts om relatieve gelijkenis of volledigheid meer mag het
menschenverstand niet willen. Een verlangen naar cen andere,
absolute waarheid is een door de geschiedenis der menschelijke
kennis overwonnen dweperij ') En in de praktijk van het leven
wordt dit dan in brieven aan zijn zoon aldus toegepast: ,,deugden
en gebreken zitten altijd in elkander; ooK een booswicht is een
goede kerel, en de rechtvaardige zondigt dagelijks zevenmaal.?)
En in dezelfde rubriek hoort het ook, dat den zoon wordt voorgoe-
houden, dat in de toenmalige periode van zijn individueele leven

1) Uit ,,Sireifzfige eines Soxialisten in das Gebiet der Erkenninistheorie’ bij Hepner,
S, 126.

2) Bij Hepner, S. 168.



40

. List, Klugheit und Verschlagenheit” niet gering te achten zijn,
ja zelfs dat ,,um eben dic Geradheit zu erreichen Dir einstweilen
die Hinterlist eine sittliche Notwendigkeit (ist).”?)

Dit alles is overeenkomstig de bepaling, die Dietzgen van de
moraal geeft en die aldus luidt:®) de moraal is de totale inhoud
(suwmmarische Inbegriff) der meest verschillende, met elkaar strijdige,
zedelijke wetten, die het gemeenschappelijk doel hebben, des menschen
handelwijze ten opzichte van zichzelf en anderen te regelen zoo, dat
bij het heden ook de toekomst, naast het eene ook het andere, naast
het individu ook de soort in het oog wordt gehouden. De afzonderlijke
mensch beseft zichzelf als gebrekkig, ontoercikend, beperkt. Hij be-
hoeft ter :ijnbr aanvulling het andere, de maatschappij en moel
alz00 om te leven ook laten leven. De levensuitingen, die voorivioeien
uit het vekewing houden met deze wederzijdsche beperktheid, die zijn
het welke in één woord moraal genoemd worden.

Uit de laatste helft van deze definitie volgt ook, dat er steeds
slechts een concrete moraal mogelijk is, daar én de behoeften van
de cen, die rekening houden moet met den ander, en den aard
van dezen, met wien hij rekening moet houden, zoo verschillend
zijn De mensch een levende persoonlijkheid, heeft zijn heil en zijn
doel in zichzelf,?) die dus géén wet langer gehoorzaamheid ver-
schuldigd is, dan ze zijn belang dient, wiens zedehjke plicht alzoo
nooit verder reikt dan dat belang. Daar gaat alleen boven uit de
stoffelijke macht van het algemeene over het bijzondere.

Het zedelijk recht kan alleen voor een bepaald, stipt begrensd
gebied worden bepaald. Ook hier moet als in alle wetenschap
cerst een bepaald quantum zinnelijkheid gegeven zijn. En het
klagen over de onbepaaldheid der grenzen tusschen goed en slecht,
komt daarvandaan, dat men dit uit het 00g verliest, dat men
aan positieve deugden en ondeugden gelooft, en vergeet dat goed
en slecht altijd slechts een relatie van het oordeelend subject uit-
drukt en niet het object op zichzelf. Byjv. moed 15 in de oogen van
den voorzichtige rockeloosheid, voorzichtigheid in de oogen van
den moedige lafheid. Dezelfde eigenschappen zijn nu eens goed,

1) Hepner, S. 181.
2) Das Wesen, S. 129.
3) Das Wesen, S. 130, Cursiveering van mij.



41

dan slecht en dat wordt bepaald door de quantiteif, het meer of
minder heilzame ervan. Bijv. voor de rede zijn vrijmoedigheid en
sluwheid even goed, maar omdat de eerste quantitatief d.i. in
meer gevallen, beter bekomt, is ze beter. De rede kan nooit van
te voren een handelwijze bepalen, daar ze de werkelijkheid slechts
ervaren, nooit anticipeeren kan, daar iedere situatie nieuw ,,noch
nie dagewesen” is en zij beperkt is tot een oordeel a posteriori.

De moraal moet dus ook inductief en niet speculatief gevonden
worden. Algemeene regels zijn er niet, slechts zulke, die gelden
onder te voren bepaalde vooronderstellingen. En de moraal wordt
arrogant zoo ze dit uit 't oog verliest en bijv. de gansche wereld
wil domineeren, terwijl ze inderdaad slechts voor één volk, land,
klasse of kaste geldig is. Dan usurpeert ze het algemeene, terwijl
haar slechts het bijzondere toekomt.

Wel erkennen ,,die Gliubigen der Pflicht” werschil tusschen
moreel en wettelijk recht, maar ze erkennen niet, dat iedere wet
oorspronkelijk moreel was en iedere moraal in den loop der ont-
wikkeling tot een bloote wet afdaalt. Onze tegenwoordige inrich-
tingen en moraalbegrippen zijn hun of eeuwige natuur- en rede-
wetten of permanente orakels van een zuiver geweten. Alsof niet
de barbaren een barbaarsch, de Turk een tursch geweten had enz.
Alsof zich de mensch naar zijn geweten richien kon, terwijl zich vaak
omgekeerd het gewetlen naar den mensch richt!?)

Zoo krijgen wij het bewustzijn onzer individueele vrijheid en
daarmee onze onafhankelijkheid van andersmans regel terug, ter-
~wijl wij tevens verzoend worden met de bestaande werkelijkheid,
die wij beschouwen niet als realisatie van wat zijn moet, maar van
wat zijn kan. De wereld is altyjd goed. Waar de macht is, is per se
ook het recht. Der onmacht blijft geen verder recht over, dan
cerst de overmacht te verwerven om dan aan haar behoefte de
zoo lang geweigerde voldoening te verschatfen.

Dietzgen zelf vat ten slotte deze moraal samen onder het bekende
woord: het doel heiligt de middelen. En aan de verdediging van
dit woord is ten slotte gewijd wat hij over het heilige zegt.?) In

1) Das Wesen, S, 135, Cursiveering van mij,
2)  Das Wesen, ete., S, 136, v. v.



42

zijn doel, alle docleinden middel. Middel en doel verhouden zich
ook als 't bijzondere en 't algemeenc. Ook deze zijn alleen weer
te bepalen binnen te voren bepaalde grenzen. Algemeen doel van
alle menschelijke handelingen is: hef menschelijk heil, dat is doel
aller doeleinden, die middelen zijn tot dit doel par excellence.

Alleen van cen onvoorwaardelijk doel geldt het onvoorwaarde-
lijk, dat het de middelen heiligi, dus alleen van het menschelijk
heil. Alleen dit heilige doel heiligt de middelen. Maar de rede kan
dit doel weer nict in abstracto a priori vaststellen, het is slechts
in bijzondere gevallen a posteriori te vinden. En dus: geen mid-
del is steeds heilig, het is nu eens goed dan slecht, naarmate de
gevolgen zijn. Heilig is alleen het heilzame, en ook hier gaat het
noodzakelijke voor het onwezenlijke. Bijv. als de heilige Crispinus
leer steelt, om met de daarvan gemaakte schoenen weldadigheid
aan armen te bewijzen, dan heiligt dit doel het middel niet, om-
dat de burgerlijke orde hoofddoel is tegenover het ondergeschikte
doel van barmhartigheidsbetoon. In de praktijk verdient slechts
dat doel den naam van heilig, dat zelf weer een middel is tot het
hoogste doel: het heil. En de rede schrijft hier niet voor, maar heeft
<lechts te fellen, d. w. z. in het vele heilzame, door het zinlijk ge-
voel, door de praktijk van het leven ons gegeven, het wezenlijke
van het onwezenlijke te onderscheiden. Maar ook dat wezenlijke
geldt dan weer binnen zijn bepaalde grenzen.

Het is dus bedrog en diefstal aan de menschelijke vrijherd, wan-
neer een bepaalde tijd of klasse zoo haar aparte doeleinden en mid-
delen uitgeeft voor het absolute heil der menschheid.

Kortom: onze idecén hebben zich aan waarheid en werkelijkheid
aan te passen en niet omgekeerd. Dus moeten wij de veranderlijk-
heid erkennen van wat goed, heilig en zedelijk is en de persoonlijk-
heid de vrijheid te laten eigen wet naar cigen behoefte en niet
naar vage abstractie’s vast te stellen. Dat zal ons niet tot wettelooze
kannibalen maken, want vrijheid en wettelijkheid zijn steeds
nauw verbonden door de behoette aan samenleving, die ons dwingt
ook de anderen te laten leven. En hoezeer deze ., Rucksicht™ op
de societas voor Dietzgen in kracht het geweten overtreft, blijkt
wel uit deze daarop volgende woorden, dat degene, die zich door
het geweten of andere spiritualistisch-zedelijke motiven van on-



43

wettige handelingen laat afhouden of van slechts zwakke ver-
zoekingen last heeft of zoo'n tam karakter heeft, dat natuurlijke
en wettelijke straffen hem voldoende afschrik zijn, terwijl hij daar-
na zijn miskenning van het feit der zonde nog eens weer demon-
streert,. door te betoogen, dat de wereld, die in woorden zooveel
waarde hecht aan de zedelijkheid, inderdaad van zijn meening
doordrongen is, reeds blijkens het groote opmerkzaamheid, die
zij aan strafwetboek en politieverordering schenkt.



III. De darwinistische grondslag van de Marxistische ethiek.

Deze ethiek is als een stroom, die uit drie bonnen haar wateren
verzamelt, uit de oeconomie, uit de wijsbegeerte en uit het dar-
winisme. En deze derde bron zullen wij na de beide vorige nu van
naderbij moeten onderzoeken. Wij doen dat het beste aan de hand
van ‘twee geschriften, waarvan het eerste de verhouding in het
algemeen van darwinisme en marxisme aangeett. Ik bedoel Cornélie
Huygens, Darwin—>Marx.') Het is een strijdschrift uit de dagen,
toen marxisme en revisionisme in beftigen kamp lagen en draagt
dan ook tot ondertitel de woorden: ,,Bernstein als bestrijder van
een natuur-philosophische leer.” Maar het is ons nu niet allereerst
te doen om de ongezouten wijze, waarop dezen revisionist zijn af-
dwalingen van het marxistische pad worden verweten, doch om
de verbinding, die hier tusschen Darwin en Marx gelegd wordt.
Bijv. met deze woorden (bl. 15): ., die rotsvaste basis van het
Marxisme ..., die natuurbasis is alleen te vinden bij Darwin.”

Wat heeft Darwin dan gedaan? Darwin heeft getrokken de lan- -
ge lijn der ontwikkeling van zijn eerste oorsprong af, tot in de
menschenwereld, van de eencellige amoebe af tot de natuurvol- -
ken toe. Hij heeft ons zeer duidelijk geteekend de langzame gelei-
delijke ontwikkeling van alle organen, van de meest eenvoudige
af, tot de meest samengestelde toe, hij heeft doen zien, hoe de strijd
om het bestaan die organen heeft ontwikkeld en hoe steeds de
geschiktste, de meest aan de levensbehoeften aangepaste m. a. w.
de sterkste in den levensstrijd de overhand behield over de an-
dere, hij heeft zoo in zijn ,,Oorsprong der Soorten” doen zien hoe
uit de eencellige wezens geleidelijk zelfs de hooge en hoogste dier-
soorten zijn ontstaan.

Maar Darwin heeft meer gedaan. Hij heeft geteekend niet slechts
de ontwikkeling der natuurlijke organen, maar ook de geleidelijke

1) Amsterdam, P. N. van Kampen en Zoon rgor. Uitwerking van een reeks arti-
kelen uit ,,De Nieuwe Tijd".



45

ontwikkeling der geestelijke en zedelijke vermogens. En hij heeft
daarbij getoond, dat die evenzoo geldt voor de menschsoort. By
de laag georganiseerde schepselen is het geestelijk leven ook laag,
maar dit laatste stijet met de hoogere ontwikkelingsgaven van
het organisme. De ontwikkeling van dit laatste heeft tot voor-
waarde, tot hefboom den strijd om het bestaan, of het economisch
zijn. Zoo wordt dus ook hier het bewustzijn bepaald door het zijn,
m. a. w. de lichamelijke en geestelijke vermogens behooren in wezen
tot dezelfde orde van verschijnselen.

Ook deze lijn van ontwikkeling der geestelijke vermogens, even-
als die der lichamelijke organen heeft Darwin getrokken van de
cenvoudigste eencellige wezens af, tot de natuurmenschen toe.
Daar aangekomen vond hij de uiterste grens van zijn gebied en
werkte hij zijn theorie niet verder uit.

Maar juist op dat punt sluit nu Marx bij hem aan, Marx, die —
volgens Cornelie Huygens — Darwin op zijn volle waarde schatte,
zijn arbeid kende en er herhaaldelijk op wees, hoe de darwinistische
theorie den grondslag van zijn geschiedsopvatting vormde, maar
die gedachte niet verder uitwerkte ') Wat nu Darwin heeft gedaan
voor het gebied der natuur, deed Marx voor dat van de cultuur, de
eerste brak af bij den natuurmensch, Marx zette dien arbeid vol-
gens geheel dezelfde methode voort in de cultuurmaatschappijen.
Zoo heeft Darwin, zonder het in de verste verte te vermoeden —
want de hoogschatting van Marx voor hem was niet wederkeerig.
Darwin legde het hem door den schrijver toegezonden exemplaar
van ,,Das Kapital” ongelezen ter zijde! — steen voor steen de
fundamenten opgebouwd voor de dialectisch-naturalistische  ge-
schiedenistheorie.

Marx heeft voor de cultuurmaatschappijen voortgezet, wat
Darwin voor de natuurvolken had aangewezen, maar daar de cul-
tuur, de menschengeschiedenis ook een natuurverschijnsel 1s, |, een
der vele manifestatie’s van de natuurwetten,” zooals de schrijfster
met een zonderlinge nitdrukking zegt, geven Darwin en Marx dus
wde twee gezichtspunten van ¢één en dezelfde natuurtheorie.”)
Daarom is iedere marxist een overtuigd darwinist, al is het om-

1) t.a.p., bl. 7, 30 v,
2) LR P DI T v e



46

gekeerde niet het geval daar vele darwinistische natuuronderzoe-
kers door hun klassegevoel gebonden zijn.?)

Marx heeft dus Darwins beginsel van natuurverklaring toege-
past op de cultuurmaatschappijen. Want wat in de natuur de strijd
om het bestaan is, is in de cultuur de klassenstrijd en de eerste
woorden van het Communistisch Manifest: ,,De geschreven ge-
schiedenis der menschenmaatschappijen is tot dusver geweest de
geschiedenis der klassenstrijden” geven in hoofdlijnen aan de groot-
sche cultuurontwikkeling. In de menschelijke samenlevingen
woedt de natuurstrijd voort, waarbij rassenkampen, worstelingen
tusschen stammen en volken, de groote wereldgolvingen voor alle
volken een tijd van opkomst, bloei, volbloei en verval aangeven.?)

Ook over hetgeen hieruit voortvloeit voor de ethiek laat de
schrijfster zich uit. De ethiek toch wordt door deze leer verklaard,
als in haar geheel opbloeiend uit uit het worden en verworden
der verschillende rassen en volken en dus als één met dat worden.
Het heele bewustzijn of denkleven dus ook het zedelijke behoort
tot dezelfde orde van verschijnselen als het allerprimitiefste rea-
geeren op cen prikkel van de laagst georganiseerde ééncellige we-
zens.?) Het heele zedelijkheidsinstinct is zelf een natuur getuigenis
reeds voorkomend bij de dieren, die in gemeenschappen leven en
daar hooger vormen aannemend naarmate het organisme tot hoo-
ger trappen klimt. De menschelijke geest zelf is ook een natuurge-
tuigenis en staat niet tegenover de natuur; het plichtsgevoel, ook
in zijn edelste uitingen, heeft zich ontwikkeld uit het meest elemen-
taire sociale instinct, dat reeds bij de laagste in gemeenschap le-
vende dieren aanwezig is en het krachtigst hun ontwikkeling be-
vordert.*) Darwin heeft immers bij hoogere diersoorten reeds in
bijzonderheden de geestelijke en zedelijke vermogens en aandoe-
ningen nagegaan van oplettendheid, verbeeldingskracht, geweten,
plichtsbesef, opoffering, schoonheidsgevoel, toewijding, liefde,
energie, overleg, combinatievermogen, godsdienstig gevoel, bij-

yetEalipes bl 10V Vs

2) Zie t.a.p., hidst, I, 111 en 1V passim.
q) N blix32 v,

4) t.a.p., bl 130, 120.



47

geloof, nieuwsgierigheid, verwondering, wraakzucht, angst, ijdel-
heid, schaamte, berouw, vreugde, geluk enz. enz.?)

De beteekenis van het darwinisme voor de marxistische ethick
in ’t bijzonder willen wij echter nog wat uitvoeriger zien en wij
wenden ons daartoe tot een ander geschrift n.l. Karl Kautsky:
Ethik und Materialistische Geschichisauffassung.?) Nadat de schrij-
ver in zijn inleidende besprekingen over antike en christelijke ethiek,
over de ethiek der verlichting en die van Kant nog cens weer
duidelijk zijn absolute afkeerigheid van alle metatysica heeft
getoond, vervolgt hij met een bespreking der ethick van het dar-
winisme, daar Darwins verdienste boven Kant en Comte deze is:
te hebben bewezen dat de altruistische gevoelens reeds in de die-
renwereld worden gevonden, en dat ze daar uit dezelfde oorzaken
voortkomen als bij de menschen. Daarmee is de laatste scheiding
tusschen mensch en dier weggevallen, Kant en Plato scheiden
ten onrechte in den mensch de twee declen: natuurlijk en boven-
natuurlijk, het engelachtige en het dierlijke. Sinds Darwin weten
wij, dat het engelachtige even goed van dierlijken aard is.?)

Van bijzondere beteekenis voor het ontstaan van het ethische
leven zijn nu voorts de zoogenaamde sociale driften, die de hoogere
dieren toonen. Zij komen natuurlijk alleen of althans het meest
voor bij zulke dieren, die in kudden leven en dus meer bij de plan-
teneters dan bij roofdieren, daar de eerste minder weerbaar zijn
Maar als zij met velen zijn, is het mogelijk tot arbeidsverdeeling te
geraken: sommige houden wacht, terwijl de andere grazen. Zoo
wordt de vereeniging van velen tot een samengesteld organisme,
cen maatschappij, en in die vereeniging hebben ze een werkzaam
wapen in den strijd om het bestaan.

Daardoor evenwel kweekt deze maatschappehjke aaneensluiting
ook sociale driften, die zoo sterk kunnen worden, dat ze de indi-
vidueele driften van zelfbehoud en voortplanting overwinnen.
Het begin dezer sociale driften ligt reeds in het louter samen leven

1) bl. 50, 5I.

2)  Verschenen 1906, in 't Hollandseh vertaald door H. Gorter en verschenen bij
Wakker en Co. Hier geciteerd naar de Duitsche uitgave, bte und 7te Tausend, Stutt-
gart 1910,

3) AjacO,, S, 45 en 44.



48

en daardoor aan elkaar wennen. Maar ook kan de tijd, waarin de
jongen door de ouden verzorgd worden, nauwer banden leggen
tusschen dieren van eenzelfde soort. En gelijk bij deze verhoudingen
de maatschappijvorming een aanvang heeft genomen, zoo kunnen
bij de overeenkomstige driften ook de sociale driften zijn ontstaan.

Iedere samenleving heeft haar conditio sine qua non in een
reeks driften, die dus steeds aanwezig moeten zijn n 1.: zelfver-
loochening d.1i. het zich geven voor het algemeen, dapperheid in
de verdediging ervan, frouw jegens de gemeenschap, discipline
d i. buigen voor den wil der gemeenschap, waarheid jegens haar
en eerzucht d.1i. toegankelijkheid voor lof en blaam der gemeen-

‘schap.

Maar ziet, deze sociale driften zijn eenvoudig niets anders dan
de verhevenste deugden, haar totaal vormt de zedewet. Hoogstens
ontbreekt eraan liefde tot de gerechtigheid, d.i. de drang naar
gelijkheid, maar dic kan in de dierlijke maatschappy niet opko-
men, omdat die slechts ongelijkheid kent, die door individueele
verschillen en niet een, die door maatschappelijke verhoudingen
wordt veroorzaakt. Geen medegenoot als middel gebruiken, wat
de uitdrukking is van Kants geniale vinding, blijkt dus voor de
dieren een vanzelfsprekendheid te zijn. Eerst de ontwikkeling der
menschelijke maatschappij heeft toestanden geschapen, waarin
de overtreding dezer regel mogelijk is.

De zedewet is dus niets dan een dierlijke drift, wel geheimzinnig,
maar toch niets geheimzinniger dan de met haar op één lijn staande
geslachtsliefde, moederliefde, drang tot zelfbehoud enz. Juist
omdat zij dit is, heeft zij haar kracht, daarom wordt ze na snel be-
sluit, ja zonder overleg gehoorzaamd, daardoor ook de moeilijk-
heid het zedelijk oordeel voor de rede te rechtvaardigen, als deze
de handelingen analyseert en alles begrijpende alles vergeeft, alles
ziet als noodzakelijk, niets als goed en kwaad.

Uit ons driftenleven stamt ook ons plichisgevoel en ons geweten.
Het eerste vindt zijn oorsprong daarin, dat de sociale driften zich
tegenover alle andere als de krachtigere toonen. Wordt dan toch
voor korten tijd een andere drift, bijv. die tot zelfbehoud, sterker
dan de sociale, zij schrompelt ineen zoodra haar bijzondere oor-
zaak, bijv. het gevaar, voorbij is, terwijl de sociale drift haar kracht



49

behoudt, de overhand herkrijgt en dan in het individu werkt als
de stem van het gewefen of van het beroww. Deze zijn dus niet te
verklaren uit de openbare meening, want ze werken ook ten opzichte
van dingen, die niemand weet, en bovendien onderstellen ze het
bestaan der eerzucht, die zelf reeds een sociale drift is.

Het geweten is niet tot den mensch beperkt, waarschinlijk,
reeds de honden bezitten er volgens Darwin iets van, bijv. blij-
kens de omstandigheid, dat ze zich tijdens afwezigheid wvan hun
meester van het stelen van voedsel zullen onthouden.

Zoo heeft dus het Darwinisme, — men denke er aan dat nog steeds
Kautsky aan het woord is — door de zedewet als een sociale drift
te leeren zien, die, gelijk alle driften, door den strijd om het be-
staan in ons gewerkt wordt, aan de bovenzinnelijke wereld een
hecht fundament in ons denken ontnomen, daar het een eind ge-
maakt heeft aan de verdeeling van den mensch in tweeén: een
natuurlijk-dierlijk en een bovennatuurlijk-hemelsch deel.

Eén ding heeft het Darwinisme echter niet gebracht n. 1. de ver-
klaring van het zedelijk ideaal. Daarvan bestaat in de dierenwereld
ook niet het geringste spoor. In de geheele 18e eceuw geloofden
atheisten en theisten, materialisten zoowel als idealisten, dat de
mensch het van den aanvang af als geboden der natuur of der
eeuwige rede had bezeten. De ontwikkelingsgedachte, die de af-
stamming des menschen uit de dierenwereld erkende, stelde deze
meening wel in haar absurditeit ten toon, zonder echter, dat ze-
delijk ideaal te verklaren. Dit gedaan te hebben is het werk van
Marx en Engels. En zoo zet dan Kautsky verder op zijn Darwi-
nistisch fundament zijn historisch-materialistische ethiek uiteen.

Daartoe stelt hij allereerst deze vraag: wat onderscheidt den
mensch van het dier, ook van het hoogst ontwikkelde? Niet de
productie van consumptiemiddelen. Ook niet /et gebruiken van
werktuigen. Dat wordt beide ook bij dieren gevonden. Wel echter
het produceeren van werktuigen, die voor productie, verdediging
of aanval dienen. Op zijn best kan het dier zijn werktuig vinden,
hij kan het niet nitvinden. En dus: met de productie van produc-
tiemiddelen begint de menschwording van het dier. Daarmee ver-
leent hij zichzelf bewust en opzettelijk nieuwe organen, boven de
door de natuur ontvangene.




50

Daar nu de mensch van den aanvang af niet slechts een met
hooger intelligentie begaafd, maar ook een gezellig, een maat-
schappelijk dier moet zijn geweest, ging de productie van cen
werktuig, door een bijzonder begaafd wezen niet verloren met
diens dood, maar werd door zijn horde overgenomen, die daardoor
in den bestaansstrijd een voorsprong kreeg. Daarmee ging de on-
bewuste ontwikkeling in een bewuste aanpassing, en verbetering
der organen over. En van nu aan vormt de technische vooruitgang
den grondslag der geheele menschheidsontwikkeling. Daarop en
niet op een of andere goddelijke vonk berust alles, waardoor dec
mensch zich van het dier onderscheidt.

Op merkwaardige wijze wordt dit verband van techniek en le-
venswijze nu verder met een hypothetisch voorbeeld toegelicht.
De aap gebruikt als (gevonden) werktuigen een steen, of ook een
stok. De oermensch vindt uit, die twee te vereenigen tot een hamer
of een speer. Dan kan hij zijn oerwoud, waar hij in de boomen
huisde, verlaten, want nu kan hij in de prairie jager worden. Even-
wel de volgorde kan ook omgekeerd geweest zijn: een of andere
oorzaak, bijv. overbevolking kan hem uit het woud verdreven
hebben, en zijn gedwongen verblijf in de vlakte heeft hem dan tot
jager gemaakt en hem zijn hamer of speer doen uitvinden.

Hoe het ook zij, dat verblijf in de vlakte had meer gevolgen,
allereerst deze, dat hij er kwam tot 't aantrekken van kleeren, en
tot het maken van beschutting gevende woonplaatsen, beide om-
dat hij er meer dan in zijn vroegere woonplaats aan wind en koude
is blootgesteld. Voorts werd hij er naast jager ook tot cen land-
bouwer en ten derde ging hij er begeeren naar het bezit van het
vuur, welks oorsprong wel steeds onzeker zal blijven, maar dat
hij in de vlakte meer noodig had en in het steeds vochtige oer-
woud toch ook niet in stand kon houden.

Hiermee is echter de beteekenis van de uitvinding van het werk-
tuig bij lange na nict uitgeput. Immers het getal der natuurlijke
organen van den mensch is beperkt, maar even onbeperkt is het
getal zijner werktuigen Evenzoo de kracht waarmee elk dezer
bewogen worden kan, een werktuig kan door meerderen samen
gehanteerd worden. Ook leidt het produceeren van werktuigen
tot grooter arbeidsverdeeling dan tot nog toe daar bepaalde in-



ST

dividuen voor bepaalde werktuigen kunnen worden aangewezen.
IToe verder deze gaat, hoe meer organen dus het maatschappelijk
organisme heeft tot verwerving van zijn levensonderhoud, des te
grooter is ook het getal organen, dat daarvoor noodig is, maar
des te onzelfstandiger tegenover het organisme wordt ook elk
dezer organen op zichzelf. Hoe meer macht de maatschappij heeft
over de natuur, hoe¢ minder macht elk der leden heeft ten opzichte
van de maatschappij, immers hoe meer afhankelijk hij van haar 1s.

+Zoo is dus de menschelijke maatschappij weer een eigensoortig
organisme, van de dierlijke maatschappij in tweeérlei opzicht ver-
schillend. Het dier-individu bezit alle organen noodig tot levens-
onderhoud zelf, maar de mensch is in zijn heele wezen van zijn
maatschappij afhankelijk. Haar eigenaardigheid bepaalt de zijne.
En ten tweede: deze eigenaardigheid der maatschappi) is juist
aan voortdurende wisseling onderhevig, veel sneller gaande dan
die der dieren-maatschappij, daar zij berust op den vooruitgang
van haar techniek, al is het volslagen verkeerd de ontwikkeling
der menschelijke maatschappij naar analogie van die van het
menschelijk individu te verdeelen in de stadia, van jeugd, rijpheid,
verval, dood. Zoolang de technische grondslag niet verdwijnt
sterft de maatschappij niet. Zij kan wel een tijdlang ziek zijn,
maar zal dan steeds verjongd weer te voorschijn treden.

Slechts schijnbaar ligt dit alles ver van het gebied der ethick,
het ligt er in werkelijkheid vlak bij. Immers die ontwikkeling van
bet inenschelijke maatschappij-organisme moet sterk terug wer-
wen op de individuen die er deel van uitmaken en in lichamelijk

opzicht — hij heeft de achterhanden van den aapmensch in voe-
ten omgezet — maar ook in geestelijk opzicht, hun bewustzijn,

hun opvattingen van nuttig en schadelijk, goed en kwaad moesten
er evenzeer door veranderen. Het heeft alles vooral grooten invioed
op de sociale driften, diec nu nog moeten versterkt worden door
de gemeenschappelijkheid van den arbeid en het samenwerken in
den arbeid. Deze heeft het aanzijn geschonken aan de taal, die op
zichzelf weer een middel tot sociale samenbinding is van buiten-
gewone kracht. De taal geeft een enorme versterking en een klaar
bewustzijn der sociale driften. Bovendien is ze het middel tot over-
levering der verworven kennis aan de nageslachten, tot begrips-



52

vorming en alzoo tot wetenschap. Daardoor weer tot beheersching
van de natuur en alzoo tot onafhankelijkheid van de uiterlijke
werkingen der natuur, welke onafhankelijkheid op haar beurt
het gevoel van vrjheid geeft.

Naast de gemcenschappelijke arbeid en de taal wordt er ook
sociaal-samenbindend gewerkt door den oorlog, die opkomt met
de uitvinding van de speer en de jacht, terwijl hij bij voedsel-
schaarschte ook tot kanibalisme aanleiding geeft. De aapmensch
dacht nog niet aan oorlog met soortgenooten, en niets verkeerder
dus dan te meenen, dat voortschrijdende kultvur ook hoogere
humaniteit brengt. Een woord van Kautsky, dat in oorlogstijd
als deze wel bijzonder bevestigd wordt. Hij meent dan ook, dat de
aap ,,humaner” d.i. menscheljker was dan de mensch! De oorlog
werkt intusschen zeer de samenhang van stam, gens, geslacht etc.
in de hand. Hoe grooter gevaar, hoe nauwer aaneensluiting. Des
te grooter ook het aanzien, waarin komen de deugden van zelf-
verloochening of opoffering voor de maatschappyj. En bovendien
zullen die horden zich 't eerst handhaven, die de dapperste, ver-
standigste, meest gedisciplineerde meest opofferende leden tellen.

In den loop der ontwikkeling verandert de oorlog echter van
vormen en oorzaken. Oorspronkelijk ontstaan uit voedselgebrek
komt er een nieuwe oorzaak bij: bezit van rijkdommen, n. L. niet
privaat-, maar stambezit. Ook dit werkt nog samenbindend. Maar
dat houdt op, als erzich in de gemeenschap klassen vormen met
bijzonder eigendom en tegenstrijdige belangen en als de oorlog
steeds meer aangelegenheid der heerschende klassen wordt, die
hun uitbuitingsgebied willen vergrooten. De huurlegers, die dan
komen worden niet door sociaal gevoel, maar door de militaire
strafwet bijeengehouden.

Deze ontwikkeling van den oorlog berust op het eigendom en
dit weer op de ontwikkeling der techniek. Over ieder geproduceerd
voorwerp moet iemand beschikken, een individu of een groep, dat
hangt van den aard van het product en van de productiewijze af,
De verschillende wijzen, waarop men van het nut der dingen ge-
noot, werden tot vaste gewoonten, aic een gcwomlwrccht vcstigdcn,
dat weer versterkt werd, doordat bij voorkomende oneenigheid de
leden der maatschappij er over beslissen.



o5

Aanvankelijk had het gemeenschappelijjk eigendom de over-
band, dat ook de sociale driften zeer versterkfe. Het privaateigen-
dom begint, als door de voortgaande verdeeling van arbeid atzon-
derlijke handwerken zich van de landbouw losmaken, die worden
tot bezigheid van afzonderlijke groepen, die niet voor zichzelf
alleen, maar ook voor den verkoop arbeiden.

Daarmee komt tevens de concurrentie-strijd op, die wel de pro-
ductie zeer uitbreidt, maar, als strijd tusschen leden derzelfde
maatschappij, en niet — zooals de oorlog tusschen leden van
twee verschillende maatschappijen, moordend inwerkt op de sociale
driften. Want hier handhaaft ieder zich des te eerder, naarmate
hij zich minder door sociale en meer door egoistische drijfveeren
laat leiden. En in de tegenwoordige maatschappij blijft de sociale
drift dan ook slechts gehandhaafd, doordat de algemeene waren-
productie een 100 jaren oud is en doordat zij een nieuwe bron
vindt in de klassenstrijd der onderdrukte klassen.

De ontwikkeling der maatschappij verandert voorts niet slechts
de sterktegraad der sociale driften, maar ook het gebied, waar-
binnen ze gelden. De gewone ethiek, uitgaande van het individu
en niet van de maatschappij, ziet geheel voorbi), dat de zedewet
slechts regelt de onderlinge verhouding van menschen van eenzelfde
maatschappij, daar ze juist middel is tot maatschappelijke samen-
binding. En ten opzichte van een lid eener andere horde gelden de
sociale driften niet voor hem, maar tegen hem. De sociale deugden
hulpvaardigheid, waarheidsliefde ete. gelden alleen voor de klasse-
genooten, niet voor de leden van een andere maatschappelijke or-

ganisatie.

Daarmee is de omvang der zedewet nog niet voor altijd vast-
gesteld, want steeds groeit de menigte menschen, die op ¢én ge-
bied voor en met elkaar werken, groeit ook de menigte gebieden wel-
ker bewoners met elkaar leven, groeit ook de omvang der gebie-
den die met elkaar in vaste samenhang treden. Na den dood van
Alexander den Groote vormden de volken aan het oostelijke bekken
van de Middellandsche zee reeds een internationalen kring met in-
ternationale taal, door de Romeinen kwam er een nog grootere
internationale kring en de nicuwe godsdienst daarin — het churis-
tendom — trad dadelijk op als wereld godsdienst met ¢én God,



54

waarvoor alle menschen als broeders gelijk waren. Nu vestigt
het kapitalisme een nog universeeler kultuurkring, die zich over
alle godsdiensten uitstrekt en daarin zal werkelijk worden, . die
zedelijke opvatting, die het christendom ,,aber sehr wvoreilig)
heeft uitgesproken en die het dan ook niet verwerkelijken kon
en die dus voor de groote massa der christenen een phrase is ge-
bleven, n.l. de opvatting van de gelijkheid aller menschen, de
opvatting, dat de sociale driften, de zedelijke. deugden tegenover
allen in praktijk moeten worden gebracht. Grondslag hiervoor zal
zijn niet een zedelijke verbetering, maar de ontwikkeling der pro-
ductickrachten en op 't cogenblik is zij nog slechts de moraal van
het klassebewuste proletariaat. En wel schept het kapitalisme den
grondslag voor deze moraal, doch alleen door haar onafgebroken
met voeten te treden.

Maar dezelfde oeconomische ontwikkeling, die den maatschap-
pelijken kring verwijdt, waarbinnen de sociale driften en deugden
aelden, schept tevens binnen de écne maatschappij ook afzonder-
lijke kringen, die in eigen gebied de sociale drift wel zeer verster-
ken, maar haar ten opzichte van andere medeleden der maat-
schappij of althans voor leden van vijandelijke kringen zeer ver-
zwakken kunnen.

Ook de vorming van klassen is een product van de arbeidsver-
deeling. In de dierenmaatschappij vormen zich reeds verschillende
groepen, maar daar berust die vorming op natuurlijke verschillen
van geslacht en leeftijd. Jacht en oorlog worden 't werk van de
mannen, landbouw en huisgezinsverzorging, dat der vrouwen.
Naarmate nu de schatting is der waarde van dezen arbeid, 18 ook
de beteekenis dergenen, die hem volbrengen. Overweegt de jacht
en dus de onzekerheid van voedselhoeveelheid, dan doodt men de
ouden van dagen, Overweegt daarentegen de landbouw, dan eert
men ze als dragers der ervaring. Zoo hangt dus de waardeschatting
van de geslachten en leeftijden ook van de verschillende productie-
wijzen af.

De voortgaande arbeidsverdeeling brengt dan, vooral onder de
mannen steeds meer onderscheidingen mee, waardoor het maat-

1) Cursiveering van mij, Kautsky, a.a. O,, S, 100,



55

schappelijk organisme steeds ingewikkelder wordt. Hun wijze
van samenwerking in het arbeidsproces is van hun wil onafhankelijk,
wordt door de gegeven matericele voorwaarden bepaald en dus
vooral door de techniek. Doch niet door deze alleen, geografische
ligging der woonplaatsen, aard der naburen etc. etc. doen ook
hun invloed gelden, wat echter niet wegneemt, dat ook door de
zoo beinvloede oeconomische ontwikkeling de klassenonderschei-
dingen en -tegenstellingen gekweekt worden, waarbi trouwens
wordt aangeknoopt aan verschillen tusschen individuen of groepen,
die van nature reeds bestaan en ook in een socialistische maat-
schappij niet zullen verdwijnen. Maar ze blijven binnen een enge
grens besloten zoolang de productie van allen nog geen overschot
oplevert boven wat voor aller levensonderhoud noodig is.

Zoodra dit overschot echter komt en afzonderlijke individuen
of beroepen zich daarvan weten meester te maken en dan ook op
het privaat bezit der productiemiddelen beslag leggen, tengevolge
waarvan de massa der arbeidenden tot slaven, hoorigen, loonar-
beiders wordt gedegradeerd, dan versplintert de maatschappiy
steeds meer door een geen grenzen kennenden klassenstrijd. En
in dezelfde mate als deze toeneemt, verliezen de sociale driften
aan kracht, terwijl ze juist door hun klassenstrijd bij de onder-
drukten onderling in kracht toenemen, omdat ze daar ook niet,
zooals bij de heerschende klassen, door onderlinge twisten bijv.
door concurrentie verzwakt worden.

Dezelfde oeconomische ontwikkeling nu, die, gelijk wij tot dus-
ver zagen, de uit de dierenwereld overgenomen zedelijke factoren
veranderlijk maakt, aan de sociale driften in verschillende tijden
en klassen-een verschillenden vorm geeft en hun werkingssfeer nu
eens verrnimt dan vernauwt, diezelfde occonomische ontwikkeling
schept ook een geheel nieuwe, bij de dieren niet bestaande morcele
factor, die niet slechts in kracht en draagwijdte, maar ook in in-
houd zeer veranderlijk is. Dat is de zedewet.

In de dierenwereld zijn wel zedelijke gewaarwordingen, maar
geen* bepaalde zedelijke voorschriften. Die zijn er pas waar een
nitgewerkte taal aanwezig is, want die cerst maakt het mogelyk
den enkeling bepaalde eischen te stellen. En wanneer die eischen
voortvloeien uit maatschappelijke behoeften, dan blijven ze, zoo



56

lang dezelfde maatschappelijke verhoudingen bestaan, wat in den

aanvang, toen de ontwikkeling zeer langzaam ging, soms honderden
of duizenden eeuwen lang het geval was. Dan herhalen de maat-
schappelijke eischen zich zoo vaak, dat ze tot cen gewoonte wor-
den, en de aanleg daartoe wordt ten slotte door overerving voort-
geplant, bijv. het schaamtegevoel, de gewoonte om bepaalde li-
chaamsdeelen te bedekken. Zoo ontstaan er dus voor het individu
in de maatschappij eischen, die tenslotte uit gewoonte zonder lang
overleg gehoorzaamd worden.

Toch berust daarom het wezen der moraal niet alleen op ge-
woonte., Deze maakt slechts zulke opvattingen tot zedelijke ge-
boden, die de betrekking van den individu tot de maatschappij,
dus zijn verhouding tot andere menschen regelen. En met totale
omdraaiing van de tot nog toe gevolgde redeneering, dat de ge-
woonte tot zedelijke norm wordt, zegt Kautsky daarna: dat de
zedelijke normen ook daarom slechts tot gewoonten worden kon-
den, omdat zij met diepe, telkens zich vernieuwende maatschap-
pelijke behoeften overeenkwamen. Bovendien® kan iets, dat niet
meer dan gewoonte is, nooit zoo sterk zijn, dat het in kracht de
drift tot zelfbehoud overtreft. En dat doet het zedelijk gebod toch.

Dus: niet uit enkel gewoonte ontspringt dit. Maar ook niet uit
conventie, gelijk anderen gezegd hebben. De oorsprong ligt wveel
dieper: in de natuur des menschen als sociaal dier, in de sociale
behoeften.

Wel is het niet in ieder geval mogelijk den samenhang na te speu-
ren tusschen bepaalde zedelijke opvattingen en de maatschappelijke
verhoudingen, waaraan ze hun ontstaan danken. Want deze ver-
houdingen, waarwit latere, nog geldige zedelijke normen afstammen,
liggen dikwijls ver terug in een grawwe voortijd.') En bovendien moet
men, om die vorm te begrijpen, niet slechts de maatschappelijke
behoefte, maar ook de bijzondere denkwijze dier maatschappij
kennen, wat vaak zeer moeilijk is.

Evenwel met beminlijke naieveteit zet Kautsky zich daarover
heen. Immers: ,,Indessen ist der Zusammenhang zwischen den
Satzungen der Moral und den gesellschaftlichen  Bediirfnissen

1) Kautsky, S. 123. Cursiveering hier van mij.

v



57

bereits an so zahlreichen Beispielen erwiesen; dasz mann ihn als
allgemeine Regel annehmen kann. Besteht aber dieser Zusammen-
hang, dann musz eine Aenderung der Gesellschaft auch eine Aen-
derung mancher moralischer Satzungen nach sich ziehen.?)

Over welke woorden ik hier terloops slechts wil opmerken, dat
kunnen nog iets anders is dan moeten. En om het moeten gaat het
hier, terwijl de tweede der hier geciteerde volzinnen, ‘dienen moet
mede om het boven gecursiveerde te bewijzen, hoewel het er even-
zeer tegen pleit. Want in den tijd tusschen de ,,grauwe voortijd”
waaruit de zedelijke norm stamt, en het heden waarin ze nog geldt,
heeft toch zeker ook een ,,Aenderung des Gesellschaft” plaats ge-
grepen. Hoe komt het dan, dat daarmee niet een ,,Aenderung”
van deze norm is gepaard gegaan?

Intusschen: voor Kautsky dienen deze woorden slechts om te
betoogen, dat de verandering der zedeljke opvattingen niets
wonderlijks heeft, dat het veel wonderlijker zou zijn, zoo ze niet
veranderden. Ja zelfs ze moeten veranderen, want iedere maat-
schappijvorm heeft, om te blijven bestaan, zedelijke voorschriften
noodig, die hem aangepast zijn.

Toch houdt die verandering geen gelijken tred met de veran-
dering der maatschappelijke behoeften. Juist omdat de normen
gewoonten zijn, kunnen ze lang een eigen leven leiden. Gelyjk de
heele ideologische bovenbouw kan ook de moraal zich losmaken
van zijn grondslag en dan een tijdlang zelfstandig voortleven, Maar
terwyl ze anders, juist door aan het maatschappelijk leven goed
aangepast te zin, dit laatste bevordert, houdt z1j daarmee op,
zoodra zij er zich van losmaakt, dan wordt zij cen conservaticf
clement en een hindernis voor den vooruitgang.

De tegenstelling tusschen maatschappelijke behoeften en mo-
recle bepalingen kan ook in de primitieve, klasselooze maatschap-
pij reeds voorkomen maar door het opkomen der klassentegenstel-
lingen wordt zij veel sterker, In de primitieve maatschappij is het
vasthouden wvan verouderde moraal slechts vasthouden aan cen
gewoonte, maar in de maatschappi, waar klassen zijn wordt
dat vasthouden een klassebelang. En de physische dwangmiddelen

1) Kautsky, a. w.s., 124. Cursiv, van mij,



58

om de uitgebuiten ten onder te houden worden dan ook in den
dienst dier klassenmoraal gesteld, om gehoorzaamheid af te-dwin-
gen. De klassenlooze maatschappij kan die dwangmiddelen ont-
beren. Wel is daar de sociale drift ook in allen nict steeds even
sterk, maar de openbare meening is daar voldoende correctief,
omdat het individu daar zoo nietig is, dat bi] de stem der maat-
schappij de zijne in het niet verzinkt. Reeds nu worden gevange-
nis, ellende en dood verkozen boven de schande, die het zou zijn,
de meening zijner klasse afvallig te worden.

Waar echter klasse tegenover klasse staat, schiet de publicke
opinie als correctief te kort. Daar moet de heerschende klasse ge-
bruik maken van haar grootere kracht, betere organisatie of ook
van haar hooger intelligentie. Naast soldaten en politie treden daar
dan ook de geestelijken. De kerk moet de overgeleverde moraal
conserveeren. En die verbinding van godsdienst en moraal 1s te
gemakkelijker, doordat de nieuwe godsdiensten, opgekomen in den
tijd van het verval van het oude communisme, tegenover de oude
natuurgodsdiensten staan, dic geen pricsterschap kenden, maar
ook geen verband tusschen godheid en ethick. De nieuwe godsdien-
sten echter groeien op den bodem van die philosophie, die de ethick
en het geloof aan godheid en hiernamaals ten nauwste met elkaar
verbindt, de een steunende door de ander.

Hoe langer nu de overleefde moreele opvattingen in stand blijven,
terwijl de maatschappelijke ontwikkeling reeds is verder geschre-
den, hoe dieper de kloof wordt tusschen de heerschende moraal
van een maatschappij en het leven en streven harer leden. De
héerschende klassen houden het oude vast, maar in theorie, in de
praktijk kunnen ze zich aan de werking van het nicuwe niet ont-
trekken. Hier begint de tegenstelling van deze twee: zedelijke
theorie en praktijk. Maar zij openbaart zich op tweeérlei wijze, als
cynisme bij krachtige naturen, die zich over de eischen der zedelijk-
heid heenzetten, als huichelarij bij de zwakken, die heimelijk over-
treden, wat ze openlijk prediken. En tegelijk verdwijnt in deze
klasse, gelijk wij zagen, in dezen tijd de kracht der sociale driften.
Dat alles kweekt in de heerschende, conservatieve klassen de on-
zedelijkheid, dat wil niet zeggen, afwijking van een bepaalde zoo-
senaamd voor alle tijden geldige maatstaf der zedelijkheid, maar



59

practische overtreding van eigen zedelijke grondstellingen. Onze-
delijkheid is nooit overtreding van anderer, alleen die van eigen
regel. Daarom kan voor de een onzedelijk zijn, wat voor den an-
der een hoog zedelijke daad is. Absolute onzedelijkheid zou alleen
zijn het ontbreken van alle sociale driften en deugden.

Heel anders staan de uitgebuite klassen tegenover het groeiend
conflict van wisselende maatschappelijke behoeften en stilstaande
moraal. Hun belangen staan lijnrecht tegenover de maatschappe-
lijke grondslagen, die die moraal geschapen hebben. Hoe meer ze
zich hun conflict met de heerschende maatschappij-orde bewust
worden, des te meer stellen ze ook tegenover de oude moraal hun
nieuwe. En tegelijk groeit bij hen de kracht der sociale driften,
zoodat met de verhevenheid van het nieuwe zedelijke ideaal, dat
zij stellen ook de geestdrift daarvoor groeit. Dat kweekt in hen een
ethisch idealisme, dat echter met het philosophische van dien naam
niet verward moet worden.

De inhoud van het nieuwe zedelijke ideaal is niet altijd duidelijk.
Eigenlijk is het zuiver negatief: het tegendeel van de heerschende
zedelijkheid. Maar daar deze altijd onvrijheid, ongelijkheid, uit-
buiting brengt, is het ideaal der zich verheffende klassen schijnbaar
steeds hetzelfde n.l. vrijheid, gelijkheid en broederschap. Maar in
verschillende historische perioden wordt er telkens wat anders
onder verstaan. Uit de hiervan bijgebrachte voorbeelden haal ik
curiositeitshalve alleen dit aan, dat volgens Kautsky voor het
oerchristendom gelijkheid was: gelijke verdeeling van het eigendom
onder allen, terwille van de consumptie, en vrijheid: bevrijding
van alle arbeid, gelijk die der lelién deel is Daarbij komen ons on-
willekeurig de eerste woorden van Pascal’s Pensées in de gedach-
ten: Qu’ ils apprennent an moins, quelle est la religion, qu'ils
combattent, avant que de la combattre™!")

De uiterlijke overcenstemming in het zedelijk ideaal van ver-
schillende tijden en landen is echter geen gevolg van een eceuwige
zedewet, maar van de omstandigheid, dat de grondlijnen  der
klasseheerschappij in de menschelijke maatschappij steeds dezelfde
zijn,

1) Pensees de Pascal ed, Garnier froves, Paris p. §7.



6o

Dat het zedelijk ideaal tol dusver nooit bereikt werd, is ook
zeer begrijpelijk uit den oorsprong ervan, het is opgekomen uit
strijd tegen de bestaande orde, dient als prikkel tot den klassen-
strijd, maar de vorm der nieuw ontstaande maatschappij bangt
niet af van dat zedelijk ideaal maar van den gegeven materieelen
srondslag, van de techniek, het natuurlijk milieu etc. en kan dus
van dat zedelijk ideaal zeer afwijken, vooral als het gepaard ging
met onwetendheid aangaande dien materieelen grondslag.

Het zedelijk ideaal is dus erkend als zviver negatief: bestrijding
van de bestaande zedelijke orde: het is drijtkracht voor den klas-
senstrijd en tevens is erkend, dat het geen richting gevende kracht
voor de maatschappij bezit, daar deze alleen voortvloeit uit de
stoffelijke voorwaarden der ontwikkeling. Zoo is dus voor de cerste
maal in de geschiedenis de weg gewezen om illuzie’s en teleurstel-
lingen te vermijden op dit punt. Of dic ook werkelijk vermeden
worden hangt af van de kennis, die men bezit, aangaande ontwik-
kelings- en bewegingswetten, aangaande krachten en organen van
het maatschappelijk organisme.

Daarmee is aan het zedelijk ideaal niet alle waarde ontzegd, maar
is deze tot haar juiste maat teruggebracht, n. 1. van onontbeerlijk
middel in den klassenstrijd. Het is geen doel, maar wapen tot be-
reiking van het doel. Maar in de wetenschap heeft dit ideaal niets
te zoeken. Die leert slechts het noodzakelijke kennen, het weten-
schappelijk socialisme is naspeuring der ontwikkelingswetten van
het maatschappelijk organisme, om de noodzakelijke tendenzen en
doeleinden van de proletarischen klassenstrijd te leeren kennen.
De wetenschap kan wel een | sollen” voorschrijven, maar slechts
als consequentie van haar inzicht in het noodzakelijke en dan is
nog dat ,sollen”” slechts een in de ,,wereld der verschijnselen” ge-
gronde noodzakelijkheid.

Het zedelijk ideaal wordt dus in een oeconomisch veranderd,
al verliest het daarmee niet aan waarde, n. 1. de opheffing der klas-
sen doordat de productiemiddelen zoo gegroeid zijn, dat zij door het
privaateigendom niet meer te omvatten zijn. Gelijktijdig daarmee
neemt ook de vrouw deel aan de arbeidsverdeeling, wordt van den
huiselijken haard losgemaakt en bevrijd van haar ondergeschikt-
heid aan den man, al blijft het natuurlijke- en dus ook het maat-



(63

schappelijk onderscheid tusschem hen bestaan. Voorts zullen,
doordat de internationale oeconomische betrekkingen steeds in-
niger worden, de oorlogen voor een eeuwigen vrede plaats maken.
Waar is ooit een heerlijker zedelijk ideaal geweest dan dit? En het
is toch enkel voortgekomen niet uit beneveling door idealen van
vrijheid, gelijkheid en dergelijke, maar uit oeconomische overwe-
gingen. Terwijl het ten slotte iets is, niet dat slechts behoort te
komen, iets dat wij wenschen en willen, maar dat komen #moet,
dat door de ontwikkeling der maatschappij noodzakelijk is.



IV. Nadere uitwerking der beginselen op practische
en theoretische punten.

Natuurlijk is de marxistische ethiek niet blijven verwijlen in de
hoogere regionen van het academisch, wetenschappelijk betoog,
maar is zij ook afgedaald tot het lager gebied van de praktijk des
dagelijkschen levens: En wat hier door verschillende marxistische
schrijvers geleverd is, biedt ons menige interessante bijzonderheid.
Wat de Genestet van den christen zegt, geldt overdrachtelijk van
het Marxisme: men kent het 't beste in ’t huiselijk negligé, n. 1.
in het negligé van brochure en courantenartikel, daar althans
zeker even goed als in de gekleede jas van het meer wetenschap-
pelijk betoog. '

Ter nadere verduidelijking zullen wij dus nog — z1j het met zeer
groote beperkingen — bij enkele verschijnselen op dit gebied
moeten stilstaan. En wij kiezen daartoe in de cerste plaats cen
zaak, die destijds binnen de grenzen van ons eigen land een tijd
" lang aan de orde is geweest, vele pennen in beweging heeft gebracht
en tegelijk het onderwerp is geweest van politicke- en andere de-
batten.

Naaste aanleiding daartoe werd de verschijning van een boekje
of lijvige brochure, cetiteld: |, Het historisch-materialisme voor ar-
beiders verklaard door H. Gorter.’") In dit geschrift vinden wij dus
blijkens den titel een beknopt eenvoudig overzicht van het gansche
door Marx ontworpen en naar hem genoemde stelsel. Maar na al,
wat wij hier reeds hebben vooraf laten gaan, 1s het overbodig, nog
eens weer een uitvoerig resumé te geven van Gorters geschrift.
Wij kunnen ermee volstaan om zijn eigen Kortste samenvatting te
geven van het historisch-materialisme, dat hij aldus aanschouwelijk
voorstelt ;%)

1) Uitgave ,,De Tribune” administratie: Wyttenbachstraat 13, Amsterdam, ver-
schenen z. j., waarschijnlijk in den loop van het jaar 1908.
2) Gorter, t.a.p., bl. 13.



63

I. De techniek, de productickrachten zijn de grondslag der
maatschappij.

Van de productickrachten nangen af, de productiekrachten
bepalen de productieverhoudingen, de verhoudingen, waarin de
menschen in het productieproces tot elkaar staan.

Die productieverhoudingen zijn tevens eigendomsverhoudingen.

Die productieverhoudingen en eigendomsverhoudingen zijn ver-
houdingen, nict alleen van personen, maar van klassen.

Die klasse-, eigendoms- en productieverhoudingen (m. a. w. het
maatschappelijk zijn) bepalen het bewustzijn der menschen. M. a. w.
Tun begrippen over recht, politiek, zedelijkheid, godsdienst, wijs-
begeerte, kunst enz.

II. De techniek is in voortdurende ontwikkeling.

De productiekrachten, de productiewijze, de productieverhou-
dingen, de eigendoms-, de klasseverhoudingen, worden dus voort-
durend gewijzigd.

Het bewustzijn der menschen, hunne begrippen en voorstellin-
gen over recht, politick, zedelijkheid, godsdienst, wijsbegeerte,
kunst enz. worden dus ook met de productieverhoudingen en de
productiekrachten veranderd.

I1I. Niewwe techniek komt, op een bepaalden graad van ont-
wikkeling, in strijd met oude productie- en eigendomsverhoudin-
gen.

Tenslotte overwint de nieuwe techniek.

De economische strijd tusschen de conservative belanghebbenden
bij de oude vormen en de vooruitstrevende belanghebbenden bij de
nieuwe krachten komt hun in rechtskundige, staatkundige, gods-
dienstige, wijsgeerige en kunst-vormen tot bewustzijn.

Aldus de samenvatting van Gorter, die dan verder in een hoofd-
stuk, dat tot titel voert het Marxistische ,,Schlagwort™: het maat-
schappelijk zijn bepaalt den geest, achtereenvolgens behandelt:
A. De wetenschap, het kennen en leeren, B. De uitvindingen. C. Het
Recht. D. De Politick. E. De zede en de zedelijkheid. . Godsdienst
en Wijsbegeerte. (;. De Kunst. Wij zullen ons bepalen tot de para-
graaf E. Niet omdat er uit de overige ook niet hier en daar iets
op te diepen ware, voor ons doel van belang — zoo bijv. in” para-
graaf C deze uiting: De socialistische arbeiders gelooven niet meer



04

in de persoonlijke schuld van den misdadiger. Zij gelooven, dat
de oorzaken van de misdaad maatschappelijke, niet persoonlijke
zijn — daarvoor hangen bijv. moraal en recht te nauw samen,
maar omdat wij daar de meer systematische uiteenzetting vinden
van wat het ons bezig houdend onderwerp aanbelangt.

Gorter dan onderscheidt eerst tusschen zede als ,een voorschrift
voor een bepaald geval” en zedelijkheid als , iets algemeens™. Van
de cerste geeft hij dan twee voorbeelden.!) Eerst dit. Vroeger was
het zede, dat de arbeiders zich niet bemoeiden met de politiek,
's avonds thuis waren, maar nu zijn, die dat doen, juist de slaap-
koppen, de slechte arbeiders en zij, die trouw naar de meetings en
vergaderingen loopen, de ijverige organisatiemannen, de goede
arbeiders. Dat komt door de techniek, waardoor vroeger de ar-
beider zwak was, zoodat hij zich zijn gedrag door de heerschers
liet opdringen, maar die hem nu de overwinning belooft, een over-
winning, die goed is voor de arbeiders en voor de heele maatschap-
pij. Zijn gedrag van toen was inderdaad goed. Toen hem op te ruien
zou op onderdrukking met geweld, op moord en doodslag zijn uit-
geloopen en dat ware inderdaad ook voor de maatschappij, toen
nog niet mjp voor een revolutionnaire arbeidersklasse, slecht ge-
weest, Maar nu is het goed. En Gorter neemt hier dus over de uit-
spraak van Henrictte Roland Holst, dat de begrippen van goed
en kwaad stuivertje wisselen.

Het tweede voorbeeld leveren Gorter de vrouwen. Kort geleden
werden ze nog alleen voor het huiselijk werk en het huwl.ijk opge-
voed, nu hebben ze bij honderden nog een ander doel: werk in
de maatschappij. Bij de proletarische vrouwen is dat gekomen,
doordat ze met de groot-industric ook in het bedrijf kwamen.
Daardoor is de inhoud van haar geest veranderd en de socialistische
gedachte ook in haar hoofd gedrongen, die haar doet denken aan
de toekomstige maatschappij, waarin niemand noch vrouw, noch
man, noch in het huwlijk, noch in het werk meer cen meester
zal hebben. Bij de burgerlijke vrouwen is het ook gekomen door
de ontwikkeling van het productieproces, die hun werk in de huis-
houding minder maakte, de concurrentie deed stijgen, het aantal
el e

1) Gorter, t, a. p., bl. 54, V. V.



65

huwlijken deed dalen en daardoor haar geest richtte op grooter
maatschappelijke bewegingsvrijheid, en dus haar denken veran-
derde. Maar zij willen alleen de burgerlijke vrouwen bevrijden
en tot macht brengen binnen de kapitalistische maatschappij,
haar niet van het eigendom bevrijden, maar de vrijheid van con-
curreeren geven. Van de proletarische zoowel als van de burgerlijke
vrouw komt de verandering dus uit het productieproces voort,
maar ze verschillen door het verschil van eigendomsverhoudingen,
waarin ze geplaatst zijn.

Als overgang van de zede naar de hoogere zedelijkheid neemt
Gorter tot voorbeeld de vaderlandsliefde. Vroeger, toen de ar-
beidersklasse nog geen zelfstandige maatschappelijke macht was,
was zij vaderlandslievend, d.w.z. zij volgde de heerschende
klasse in haar strijd tegen buitenlandsche machten, doch miet
uit liefde maar uit nood, uit gebrek aan betere verdiensten en om-
dat zij haar eigen macht tot verhindering van oorlog zich nog
niet bewust was. Maar nu weten de arbeiders, dat de bourgeois
slechts oorlog voeren uit eigenbelang, om meer afzetgebieden te
zoeken en dat die oorlog hun eigen oeconomische kracht kan
vernietigen. De ontwikkeling van het productieproces heeft de
arbeiders tot een zelfstandige macht gemaakt, maar ook het ka-
pif:ml, dat nu alleen internationaal door de arbeiders is te over-
winnen. Door die ontwikkeling wil het kapitaal oorlog tot uitbrei-
ding van kolonién, en wil de arbeidersklasse verzet daartegen,
omdat zulke oorlogen gepaard gaan met uitzuiging van het pro-
letariaat, Zij wil dus solidariteit van alle arbeiders. ,,De vaderlands-
lietde, die de bourgeois den arbeider wil opdringen, is, dat hij zich
gewillig door haar als oorlogswerktuig laat gebruiken, zich voor haar
laat slachten, wanneer zij haar winstmakenj verdedigt of winst
van andere kapitalisten of bezit van weerlooze volken te rooven
tracht. Dat is de burgerhijke vaderlandsliefde en daaraan is de
socialistische arbeider totaal vreemd. In den zin der bourgeoisie
heeft de arbeider geen vaderland”. Men kan van dit alles slechts
zeggen, dat het sinds Augustus 1914 anders is geworden, toen naar
het woord van een socialist, z1j het geen Marxist | ,de nationale
gedachte de nationale geschillen is gaan overheerschen ™

Nu overgaande tot de gebieden der hoogere zedelijkheid, tot

5



66

de deugden van onzelfzuchtigheid, liefde tot den naaste, zelt-
opotfering, trouw, eerlijkheid, rechtvaardigheid, wil Gorter ver-
Kklaren, vanwaar zij komen en hoe de stem in ons vaak onmiddellijk
zegt wat goed of kwaad is. Uit de werkelijkheid is dat nict af te
leiden, toen heeft men den oorsprong der zedewet in het bovenna-
tuurlijke gezocht. Maar sinds vijftig jaar zijn die hoogste zedelijke
geboden verklaard, in hun wezen door Darwin, in hun werking
door Marx. Dan volgt de afleiding der geboden van de zedewet
it de sociale driften, gelijk ons dat reeds uit de beschouwing
van Kautsky bekend is. Onzelfzuchtigheid is het zich geven voor de
gemeenschap, dapperheid de verdediging der gemeenschappelijke
belangen enz.!) De zedewet is dus van dierlijken oorsprong, een
dierlijken drift, vandaar ook, dat wij haar spontanen drang zonder
beraad gehoorzamen, als die van zelfbehond en voortplanting. Dit
alles is, meest letterlijk, aan Kautsky ontleend, waarom wij het
verder kunnen voorbijgaan.

Marx heeft nu de werking dier zedelijke geboden, d.i. dier
cociale driften en de veranderingen in die werkingen verklaard,
doordat hij aantoonde, hoe uit het op de techniek berustende
privaatbezit, de klassestrijd voortkomt ,want” zoo vaart Gorter
dan voort ?) ,ten eerste ontstaat tusschen de privaatbezitters, ook
al behooren zij tot dezelfde klasse, de concurrentiestrijd. En deze
werkt moordend op het hoogste zedelijk gebod, dat zegt, dat men
elkander bijstaan, ja zich voor een ander opofferen moet. Dat
gebod wordt in een maatschappij, die op concurrentie berust, een
doode letter. Het wordt in een dergelijke maatschappij een ab-
stracte leer met cen niet aardschen, doch slechts hemelschen oor-
sprong, die schitterend mooi is, maar niet wordt toegepast, een
leer eigenlijk alleen voor Zondags, als de handel en de fabriek
toch stilstaat, de kerk alleen open is. Het is niet mogelijk tegelijk
olkaar de markt, de betrekking, den arbeid in concurrentie te
ontnemen en tegelijk te gehoorzamen aan de innerlijke stem, die
ons van uit den oertijd toefluistert met onzen medemensch te
staan, omdat twee sterker zijn dan een. Het is onmogelijk; elke
leer, die zegt, dat het kan of moet, komt tot huichelari).”” En 1ets
verder: , Maar ten tweede heeft de ontwikkeling der techniek en

T 1) Zie boven bl. 48.
2y Gorter: Het Historisch Materialisme, bl 70 en 71,



67

de arbeidsverdecling groepen van menschen geschapen, wier leden,
hoewel onder elkander vaak in concurrentiestrijd, toch tegenover
andere groepen dezelfde belangen hebben, met andere woorden
de maatschappelijke klassen. Grondbezitters hebben dezelfde be-
langen tegenover industriéelen en vice versa, ondernemers tegen-
over arbeiders. Zij mogen elkaar afbreuk doen op de markt, in
den strijd voor invoerrechten op graan hebben alle leden der
cerstgenoemde klasse één belang, in den strijd voor beschermende
rechten op industrieproducten die der tweede, in den strijd tegen
goede arbeidswetten die der derde klasse.

De klassenstrijd vermoordt dus ook een goed deel der zedelijk-
heid, want het zedelijk gebod kan niet gelden tegenover de klasse,
die de onze tracht te vernietigen of krachteloos te maken en ook
die klasse kan tegen de onze niet zelfopofferend of trouw gevoe-
len. Alleen binnen de klasse kan nog van eenig zedelijk gebod
sprake zijn, tegenover de andere klasse geldt het hoogste zedelijk
gebod evenmin als tegenover den vijand. Zoo min als men in den
oorlog eraan denkt zich voor den vijand op te offeren, zoo weinig
denkt men eraan den tegenstander der klasse als klassetegen-
stander bij te staan.”

Door de technische vooruitgang, die eenerzijds reusachtige
rijkdom anderzijds hoopen bezitlooze proletariérs vormt, wordt
de klassestrijd in onze dagen steeds heftiger, wordt tusschen de
klassen de toepassing der hoogste zedelijkheid steeds minder en
krijgen de andere groote driften van zelfbehoud en zorg voor de
nakomelingschap de overhand. En dus: ,,Het is het instinct van
zelfbehoud, dat de kapitalistische klassen al scherper en scherper
het noodige doet weigeren aan de arbeiders. Zij gevoelen, dat zij
alles zullen moeten overgeven binnen niet meer al te langen tijd,
al hun bezit, al hun macht, en uit vrees één stap op dien weg te
doen, worden zij steeds onwilliger ook maar iets te geven. En
geen liefde voor den naaste voelt de arbeider tegenover den kapi-
talist, want de driften van zelfbehoud en liefde voor het kroost
drijven hem aan om den kapitalist, als kapitalist, ten onder te
brengen en zoo woor zijn kinderen een heerlijke gelukkige toe-
komst te veroveren.”

De Kklassestrijd is de voornaamste, algemeenste, duurzaamste




68

vorm van den strijd om het bestaan der individuen in de maat-

schappij geworden, en heeft onze zedelijkheid d. 1. ons sociaal
gevoel tegenover de leden der anderc klassen verminderd, maar
tegenovér die der eigen Kklasse versterkt. ,,Ja zoover is het met
den klassestrijd reeds gekomen, dat het welzijn hunner klasse
voor de leden der belangrijkste klassen gelijk is geworden aan
het algemeen welzijn, aan het welzijn der geheele maatschappij-
Terwille van het geheel steunt men alleen de klassegenooten en
trekt tegen de vreemde klasse vastberaden ten strijde.”

Dit wordt dan voorts nader geadstrueerd eerst met het voorbeeld
van een ondernemer, die zijn eerst nog wel aanwezig sociaal gevoel
voor zijn arbeiders steeds meer moet laten varen, omdat de toene-
mende concurrentie hem steeds meer op zelfbehoud moet doen be-
dacht -zijn, en steeds mecer onmogelijk maakt de hoogste geboden
der zedelijkheid tegenover zijn arbeiders op te volgen. Ja zelfs als
de Elasse der arbeiders tegen hem en zijn klasse begint te strijden,
komt er tegenover hen klassehaal, tegenover zijn medepatroons
klassesolidariteit in hem. En ook dit wijzigt zich, deze geestelijke
sfeer wordt anders geladen naarmate de technick zich ontwikkelt
en daardoor de klassestrijd heviger wordt.” Wordt zoo'n patroon
nu lid van een syndicaat of trust, dan wordt hij despoot tegenover
zijn arbeiders, werpt ze€ Op straat of roept ze terug, al naar de
wereldmarkt beslist] van zelfopoffering geen sprake.

Tweede voorbeeld is een staatsman uit de kapitalistische klas-
se. Hij kan tegenover de arbeidende klasse geen rechtvaardigheid
betrachten, want die eischt gelijk recht en dit is 1¢ gelijk pu]itid;
recht en ze gemeenschappelijk “bezit van grond en productic-
middelen. Gorter probeert echter met geen woord deze laatste
stelling te verdedigen, daarom gaat het toch minstens, Hij gaat
verder: ,,En naar mate de klassestrijd door de ontwikkeling der
techniek feller wordt, naar mate de arbeiders talrijker, sterker,
beter georganiseerd aandringen, naar mate de mogelijkheid van
hun overmacht duidelijker blijkt, naar die mate moet de burger-
lijke politicus krachtiger weigeren om dien kant uit te gaan, om
al vast wat van eenige beteekenis voor de arbeiders te doen.”
Maar op bl. 46 van zin boekje had Gorter juist uitvoerig aange-
toond, dat in ons land de bourgeoisic juist alleen de voor de arbei-



69

ders gunstige wetten is gaan maken, doordat en naar mate deze
zich gingen vereenigen. Tusschen 1866 en 1870 vormden zich kleine
vakorganisatie’s en dergelijke, toen begonnen de anderen te pra-
ten over staatshulp. Daarna begon de socialistische actie, toen
begon de bourgeoisie aan haar wetjes op vrouwen- en kinderarbeid
en aan cen veiligheidswetje. Toen de socialistische beweging voor
algemeen stemrecht groeide, kwam de bourgeoisic met een uit-
breiding van dat recht voor den middenstand. Toen later de eerste
socialisten in de Kamer kwamen, gaf de bourgeoisie ongevallen-
en woningwet en in ontwerpen pensioen- en ziekteverzekering. Dit
alles is in flagranten strijd met het daareven geciteerde.

Als derde voorbeeld wordt ten tooneele gevoerd een arbeider.
Hij kan tegenover den patroon geen zelfopoffering betrachten,
dan moest hij zich dood werken, zijn vrouw en kinderen van ellende
laten ziek worden, enz. Hij komt tot het tegendeel van het ,,heb
uw naaste lief als u zelf” n.l. tot bevechting der heerschende
klasse. Wordt hij socialist, dan zullen zijn sociale driften, die te-
genover de patroon ophouden te leven, tegenover zijn eigen Klas-
segenooten steeds sterker worden. En gaat hij gevoelen welk een
geluk de communistische maatschappij zal brengen aan alle men-
schen, dan gaat hij gevoelen een weg voor zijn hoogste zedelijk
gevoel. , Hij voelt, dat, wanneer de arbeiders zegevieren en de
communistische maatschappij bestaat, dat dan eerst de zedewet
voor allen in ons zal kunnen bestaan. En daardoor voelt hij in zijn
eigen poging, die zijner klasse, om privaat bezit, concurrentie en
klassestrijd te doen verdwijnen, in diepste instantie, ook al was
het maar cen afglans, cen eersten dageraad van de hoogste zede-
wet in zijn hart jegens alle menschen. Immers, als de socialistische
maatschappij een zegen voor allen is, dan is ook de poging haar
te brengen iets van de algemeene internationale menschenliefde.”!)

En een paar bladzijden verder wordt nog ecens weer gezegd:
Uit deze bewijzen blijkt ook duidelijk, dat tegenover den vijand,
hetzij van den stam, van het land of van de klasse, de hooge ge-
boden der moraal niet gelden, dat integendeel de moraal, die ons
gebiedt onze genooten te helpen, ons daardoor tevens dwingt,

1) Historisch Materialisme, bl. 77, Voor 't volgende vgl. bl 79.



70

om den vijand, die hem belaagt, te vernietigen. Dat dus de gebo-
den van zelfopoffering, solidariteit, eerlijkheid, trouw tegenover
den vijand der klasse niel gelden.” Onze tegenstanders, zegt Gor-
ter, vinden dit alles wel vreeselijk, maar ze doen er juist zelf naar:
ze onthouden jaar op jaar aan de vijanden hunner klasse het noo-
digste en offeren niets van hun bezit, dan gedreven door angst
voor de macht der arbeiders. Wij daarentegen erkennen uit de
geschiedenis, dat nooit die hooge geboden tegenover den vijand
hebben gegolden ,.en wij erkennen voluit, dat ook wij niet op-
offerend, niet trouw, niet eerlijk zullen zijn tegenover de vijandige
klasse, als het waarachtig heil onzer klasse ons dit voorschrijft.”
En in een noot!) wordt dan nog gezegd: ,,0Onze tegenstanders
leiden hieruit wel eens af, dat wij tegenover de kapitalisten allijd
alles geoorloofd vinden. Dit is onjuist. Zooals wij hierboven Ze1-
den: alleen dan, als het wezenlijk heil onzer klasse erdoor bevor-
derd wordt. Bedrog, leugens, vernietiging van machinerie en eigen-
dom, geweld kunnen zeer dikwijls heilloos zijn voor onze klasse.
Dan ware het juist tegen de moraal, die ons gebiedt onze klasse
vooruit te helpen, ze aan te wenden.”

Enkele der hier geciteerde beschouwingen van Gorter zijn nu
vervolgens het onderwerp geworden van een debat in de Tweede
Kamer onzer Staten-Generaal. Daar toch heeft in de zitting van
19 November 1908 de Heer de Savornin Lohman deze brochure
ter sprake gebracht en wel op de volgende wijze.)

Na ecerst een oogenblik zich te hebben bepaald tot een artikel
van Gorter in De Nieuwe Tijd, waarin deze tegenover Kloos, die
als grond voor het bestaan van God de zedeleer, het altruisme
had aangevoerd, beweerde, dat de zedeleer haar oorzaken slechts
had in ons eigen, menschelijk, dierlijk leven, citeert de heer Loh-
man verder in uittreksels: ,,Maar nu gelden die wetten der zede-
lijkheid dan ook alleen tegenover de Klasse, waartoe men behoort.
Het zedelijk gebod kan niet gelden tegenover de klasse, die de onze
(bedoeld worden de arbeidersklasse, inclusief den heer Gorter)
tracht te vernietigen of krachteloos te maken. Tegenover de andere
Klasse, waartoe u Mijnheer de Voorzitter bijv. en ik behooren,

I') t. a. p., bl. 8o.
2) Handelingen der 2¢ Kamer. Zitting 1908—10909, bldz. 571, 2¢ kolom,



i

geldt dat hoogste zedelijk gebod evenmin als tegenover den vijand.”

En na een interruptie van den heer Troelstra en zijn antwoord
daarop, gaat de Heer Lohman dan verder: ,,1k citeer nu verder
woordelijk:1) ,,Geen liefde voor den naaste voelt de arbeider tegen-
over den kapitalist. Het welzijn hunner eigen klasse is yoor de le-
den der belangrijkste klassen gelijk geworden aan het algemeen
welzijn, aan het welzijn der geheele maatschappij.

Tegenover den vijand, hetzij van den stam, van het land of
van de klasse gelden de hooge geboden der moraal niet. Integen-
deel dwingt de moraal, die ons gebiedt onze genooten te helpen
ons daardoor tevens den vijand, die hem belaagt te vernietigen.
(Een aangenaam vooruitzicht). De geboden van zelfopoifering,
solidariteit, eerlijkheid, trouw, gelden niet tegenover den vijand
der klasse.”

En alsof dit nog niet duidelijk genoeg ware, gaven de heeren
nog een toelichting daarvan in een noot waarin wij het volgende
lezen en daarna citeert de heer Lohman, de ook boven (bl. 70)
door ons medegedeelde woorden, waarop hij nog dit laat volgen:

JZietdaar nu, Mijnheer de Voorzitter, de verheven moraal,
die de heer Gorter met apostolischen yjver in de Tribune het sociaal-
democratisch weekblad voor arbeiders, uiteenzet. Nu moge de
heer Troelstra zeggen, dat hij zich aan Marxistisch doctrinairisme
niet gebonden acht — in de praktijk loopt dat doctrinairisme
ook op te veel onzinnigheid uit, dan dat in een Parlement van
verstandige lieden men er mede nitkomt — maar buiten de kamer
wordt door de massa niet geluisterd paar den parlementariér
maar naar den doctrinair en dogmaticus.”

In het verdere verloop van zijn rede heeft de heer Lohman
verder geen critick geleverd op Gorters beschouwingen, maar
daartegenover enkel zijn eigen zienswijze geponeerd, in deze
woorden: ,,Tegenover dien klassehaat staat algemeene menschen-
liefde: tegenover de begeerte om te nemen de verplichting om te
geven, Tegenover Marx en zijn materialisme, die het christendom
r'llll\'vl'\\'vl'pl, om een nieuwe maatschappij te bouwen op egoisme,
staat de Christus, die niet begint met den socialen vorm, waarin

1) Hier citeert de heer 1.. blijkbaar uit de boven aangehaalde brochure van Gor-

ter, maar uit de Handelingen blijlkt dat niet.



72

wij leven en waaraan wij als met ketenen gebonden zijn, omver
te werpen, maar die.in ons eigen hart bestrijdt de afgoden, voor
wier omverwerping eeuwen noodig zijn en die telkens wederom
de harten trachten te veroveren, doch nu ten behoeve van het
klasse-eggisme als natuurgoden door de sociaal-democratie in
eere worden hersteld en aangebeden.”

Gorter heeft zich tegen dezen aanval verweerd in een brochure,
getiteld: Klassemoraal.!) Na de woorden van den heer de Savornin
Lohman te hebben aangehaald, toont hij aan — wat in zijn, daar-
om opzettelijk hierboven zoo breed géciteerde brochure is te veri-
ficeren — dat deze slechts heeft aangevoerd eenige ver van elkaar
gescheiden zinnen, die zijn weergegeven zonder hun verband en
zonder dat erbij gezegd werd, dat ze uit hun verband gerukt wa-
ren. Deze zinnen gelden alle van alle klassen zonder onderscheid,
terwijl de heer Lohman het laat voorkomen alsof Gorter hier weer-
geeft de zedeleer enkel der proletariérs. En hij versterkt dien in-
druk door tevens te citeeren de noot van pag. 8o uit Gorters
brochure, die juist wel alleen van de arbeiders geldt. Daarna gaat
Gorter in zijn verdediging aldus verder:!) ,,Inderdaad heb ik van
alle klassen gezegd, dat in den klassenstrijd de hooge geboden
der moraal niet gelden. Tk heb geen leer verkondigd, alleen het
feit vastgesteld, dat dit zoo is en dit feit met behulp van weten-
schappelijke theorieén uit bepaalde oorzaken (concurrentie, privaat
bezit etc.) afgeleid.

Het spreekt vanzelf, dat de Heer Lohman niet de moeite doet -
mij te weerleggen. Het zou hem trouwens onmogelijk zijn. Hij
gaat noch op de feiten, noch op hun oorzaken in. Het is hem,
den man, die aan de onderdrukte klassen alles van beteekenis
weigert, die als hij haar, als volksvertegenwoordiger, iets geven
moet, dit doet noodgedwongen en zoo weinig mogelijk, die zelfs
dit weinige dan nog, zooveel hij kan, voor hen verknoeit, het is
hem genoeg mijn woorden uit hun verband te rukken, hun be-
doeling valsch voor te stellen en ze dan te beschimpen.

Hij is zelf dus, ook hier weer, een bewijs voor wat ik zeide. In
den klassenstrijd geldt, als men dat voor zijn klasse noodig acht,

1) Eveneens uitgegeven z. j. bij de administratie van ,,De Tribune',
2)  Klassemoraal, bldz, 6, v, v.



73

geen rechtvaardigheid, eerlijkheid en trouw. Hij heeft dit gedeelte
mijner brochure gelezen, hij weet, dat er over alle klassen gespro-
ken wordt, en dat er feiten, geen leer wordt gegeven, maar hij
doet alsof ik een moraal aan het proletariaat verkondig.

Het doet er niet toe, dat hij misschien onbewust, instinctief
oneerlijk is. Ik heb in mijn brochure immers juist aangetoond,
dat de leden der klasse instinctief ontrouw, onrechtvaardig,oneerlijk
zijn, dat hun onbewuste moraal is, terwille van hun klasse te liegen
enz. dat dit in hun hart hun juist goed, en deugdzaam toesch jnt
en dat zij dikwijls de waarheid zelfs niet kunnen zien door hun
klassebelang. Spreekt de heer Lohman hier dus onbewust, dan is
hij een te sterker bewijs van wat ik zei.”

Daarna breidt hij dan het in zijn eerste brochure uitgelegde nog
uit met te poneeren, dat de klassemoraal leidt, niet slechts tot
ontrouw enz. maar ook tot moord op de Kklassetegenstanders,
wat nader geadstrueerd wordt met een paar mijnongevallen uit
Duitschland, waarbij honderden mijnwerkers het leven verloren,
terwijl de regeering toch weigerde ,,de instelling van door den staat
bezoldigde, bij geheime keuze door de arbeiders aangestelde mijn-
controleurs, uit de rijen der arbeiders zelve aan alle mijnen’” welke
geweigerd werden, omdat zij volgens de regeering | politicke agi-
tatoren zouden worden en verdedigers van de | brutale’ eischen
der arbeiders”. En van het eene ongeluk zegt Gorter: ,,Misschien,
zeer waarschijnlijk had het door arbeiders controleurs voorkomen
kunnen worden . ..., Misschien kan ook onvoorzichtigheid mede-
oorzaak zijn geweest.” De nienw aangekomen Poolsche arbeiders
mochten n.l. niet in hun eigen taal gewaarschuwd worden en
Duitsch verstonden ze niet. |, Waarschijnlijk is het ontbreken van
arbeiderscontrole de oorzaak van de ramp, misschien de onwetend-
heid van een niet genoeg ingelichten vreemdeling. In beide geval-
len is de Duitsche regeering, d. w. z. de Duitsche regeerende klasse
schuldig aan gewonen moord op klassetegenstanders. En op wel-
bewusten, vooraf goedgekeurden moord, want de regeering was
van te voren door de socialisten voor deze gevolgen gewaarschuwd.”’
En deze moord, herhaal ik geldt, als klassemoraal, als iets goeds
dat de regeerende klasse moet doen. Want wederom heeft de Prui-
sische minister, nu, na de laatste ramp, de aanstelling van arbei-



74

derscontroleurs op dezelfde gronden geweigerd — tot levendige
voldoening en onder applaus der meerderheid. Liever moord
op de arbeiders dan vermindering van eigen klassemacht.”?)

Maar ook in de Tweede Kamer zelf had de heer Lohman een be-
strijder gevonden en wel in den heer Troelstra, die echter slechts
zijdelings den heer Gorter verdedigde, maar meer nog hem aanviel.
Troelstra toch zei het ‘volgende 2) Hij beschuldigde den heer Lohman
van onzuivere taktiek. Deze toch stelde het voor alsof de meenin-
gen van Gorter de meeningen waren van alle sociaal-democraten,
terwijl hem als politick man bekend was, dat Gorter en de zijnen
slechts een kleine oppositionecle minderheid vormden in de S. D.
A. P. Volgens Troelstra volgde de heer Lohman daarbij dezelfde
,,oorlogstactiek”, die hij in Gorter juist afkeurde, waarbij men de
ecischen van eerlijkheid en goede trouw nict tot hun recht laat
komen, welke opmerking aan Gorter het antwoord ontlokt ) dat
Troelstra hier dus erkent, dat in den strijd de klassemoraal dik-
wijls onwaarheid is, want hij beschuldigt er Lohman van.

Daarna zich keerende tegen Gorter zegt Troelstra, dat in zijn
uitingen het meest tegen de borst stuitend was, wat daarin werd
gezegd over de geboden van zelfopoffering, solidariteit, vooral ook
van eerlijkheid en trouw, als niet geldend tegenover cen vijand
van onze klasse. Daarin heeft hij echter slechts een carricatuur
van het Marxisme geleverd. Troelstra vervolgde dan:

Ik kan — en dit doet mij genoegen — tegenover de uitspraak
van Gorter een andere uitspraak aanvoeren, die afkomstig is
van Marx zelf. Die komt voor in de statuten van de Internationale
* Arbeiders-Associatie, de oude Internationale, die in 1864 door Marx
is gegrondvest en waarvoor hij het manifest en de statuten heeft
ontworpen, welke twee jaar later op het congres te Geneve zin
aangenomen. Daar hebben wij dus Marx zelf. Wij lezen in die
statuten, nadat eerst de politicke en oeconomische bedoelingen
en grondslagen der Internationale zijn aangegeven, het volgende:
,dat de internationale arbeiders-associatie en alle tot haar behoo-
rende vercenigingen en individuen, waarheid, recht en zedelijk-

1) De cursiveeringen in deze laatste aanhalingen zijn van mij.
2)  Handelingen Tweede Kamer, 1908—1900, bldz. 628, 2e kolom, v, v,
3)  Klassemoraal, bl. 12 noot.



73

heid erkent als den grondslag van hun optreden onder elkander
en jegens al hun medemenschen, zonder onderscheid van kleur, be-
lijdenis of nationaliteit.” Ik geloof, dat dit volkomen duidelijk is.”’

En na nog eens het verwijt te hebben herhaald, dat de heer
Lohman tegen de socialisten iemand uitspeelt, die in de felste
oppositie is, gaat hij verder over Gorter aldus: ,,Hij doet wat alle
doctrinairen gewoonlijk doen, hij zet cen stelling voorop, in dezen
de stelling van den klassestrijd, hij leidt uit die stelling logisch
allerlei conclusies af en wanneer hij dan tot een bepaalde eind-
conclusie 1s gekomen, controleert hij die niet door vergelijking
met de werkelijkheid, en daardoor mist zij alle practische betee-
kenis. Dat is de gewone tactiek van doctrinairen, die in elke partij
voorkomen en zoodoende is, wat hij presteert nicts anders dan
grauwe theorie, ik zeg in deze: goddank. Want wanneer gij ziet
naar de partij zelf, naar die arbeidersklasse, waaromtrent hij
dan deze ethische regelen heeft medegedeeld, dan blijkt het niet
waar, wat in die woorden is gezegd, dat bijv. een arbeider, ook een
sociaal-democratisch arbeider zelfopoffering, solidariteit, eerlijkheid
en trouw niet zou gevoelen voor leden van andere klassen.”

Wat nader aangedrongen wordt met twee voorbeelden: 1e zal
een arbeider niet het kind van cen fabrikant, dat hij in 't water
ziet vallen, laten verdrinken, ook al is die fabrikant een erge uit-
zuiger, 2¢. werken juist de sociaal-democratische arbeiders niet
in het geniep, maar durven cerlijk rond voor hun beginsel it te
komen.

,, Volgens Gorter zou dat eigenlijk zoo niet zijn, maar daarvoor
moet hij de trappen van allerlei logische gedachten-constructies
bestijgen. De fout ligt bij zijn uitgangspunt . ... Gorter leidt, en
dat doet hij in navolging van Kautsky, zijn beschouwingen over
de ethiek af van Darwin en Marx.” Darwin heeft het wezen van
de ethiek nagegaan en dat gevonden in de sociale driften, zooals
hyj die constateerde bij de dieren, die in horden leven. Daarna vraagt
Gorter, hoe de ethiek in verschillende tijdperken van inhoud ver-
andert en hij komt dan tot de tegenwoordige kapitalistische
maatschappij met haar concurrentie en haar groote klasse onder-
worpen proletariérs en hij ziet, hoe die maatschappij werkt op de
ethick.



76

., Nu is voor hem” — zoo gaat Troelstra voort — ,,de horde
van Darwin de klasse en als Darwin zegt: de sociale driften van
de horde vormen de ethiek, laat hij bij analogic de ethiek in onzen
tijd gevormd worden door de sociale driften van de klassen, zoo-
als het kapitalisme die doet ontstaan. Dat is natuurlyk zeer een-
zijdig, want wij hebben niet alleen klassen, wij hebben ook nog de
menschheid; al staan wij als klassen tegenover elkaar, de klasse
vormt niet de eenige gemeenschap, die ons verbindt, ook als men-
schen hebben wij bijv. tegenover de natuur gemeenschappelijke
belangen, en deze worden door Gorter verwaarloosd.

Tegenover elkaar hebben wij ook daarom waarheid en eerlijk-
heid te betrachten, omdat de regel: wat gij niet wilt, dat u geschiedt,
doet dat ook aan een ander niet, het uitvloeisel is van deze over-
tuiging: wij hebben dat tegenover elkaar noodig, als cultuur-
menschen matigen wij in ons gemeenschappelijk belang onzen
strijd daarmede, zoodat wij niet staan op den bodem van het
gewone oorlogsrecht .. . Veel is er wat wij menschen, ook al
staan wij in klassen en partijen tegen elkaar, met elkaar gemeen
hebben, al(s) wordt ook de partijstrijd zoo fel mogelijk gevoerd.,

Dat heeft Gorter vergeten en daarom komt hij tot deze onjuiste
conclusie. '

Daarna neemt Troelstra Gorter weer tegenover Lohman in be-
scherming door de citaten van deze laatste eenigszins aan te vullen,
en van hem te zeggen ,dat Gorter niet komt met een nieuwe ze-
delijkheid, die hij aanprijst boven de andere,” maar ,,dat de grond-
toon van zijn redeneering is een diepe klacht en innige smart,
dat wij tegenwoordig in deze maatschappij z00 tegenover elkaar
worden geplaatst, dat de zedelijkheid, die hij erkent, de hoogste
geboden, zooals hij ze noemt, van zelfopoffering, van solidariteit
onder de menschen naar zijn meening in deze maatschappij niet
tot hun recht kunnen komen en wij, in plaats van ons als menschen
¢én te voelen, door de oeconomische verhoudingen komen tot een
strijd, die de klassen tegen elkaar stelt, een strijd, die juist door
het socialisme zal vervallen, zoodat daardoor de hoogste geboden
der zedelijkheid, door Gorter erkend, tot hun recht zullen komen.”

Na gezegd te hebben, dat hierin veel waars is, dat de maat-
schappelijke verhoudingen de hoogste zedelijkheid sterk in den



/7

weg staan, dat dat ook aan de rechterzijde erkend wordt, wijst hij
ten slotte dit aan, als ,,de hoofdzaak in het betoog van Gorter: ,,de
oeconomische verhoudingen in de maatschappij staan de zedelijke
verhoudingen in den weg.”

Van d(:zelfde_ brochure, waarin Gorter den heer Lohman van
antwoord dient, is het tweede deel gewijd aan de beantwoording
van Troelstra. Hij volgt diens argumenten op den voet en bespreekt
zoo doende:

1¢ de woorden uit de Statuten der oude Internationale. Gorter
zegt: ik vraag niet, wat Marx heeft beweerd, maar waar hij dit
heett bewezen, n.l. dat dit de taktick der arbeiders is of moet
zijn. En bovendien: Marx heeft deze woorden nooit geschreven.
Hij trad met zijn statuten juist op tegen die van Mazzini, waarin
de klassenstrijd niet geleerd werd en daar hij de gevolgen voor
recht en moraal van dezen klassenstrijd reeds lang kende, is het
onmogelijk, dat hij een algemeene voor alle klassen geldende
moraal in zijn statuten heeft gezet, die met de hoofdzaak van die
statuten, den klassenstrijd, in strijd is. Marx heeft de statuten
alleen ontworpen, maar op het congres te Geneve waar Marx niet
aanwezig was zijn ze slechts gewijzigd aangenomen. Gustav Jaeckh
zegt zelf in zijn werk over de Internationale, dat uit tot nog toe
ontoegankelijke bronnen is bewerkt. De algemeene beschouwingen
van het voorloopig ontwerp van Marx ,heeft de commissie nog
met eenige betrachtingen over waarheid, recht en zedelijkheid in
verkeer en omgang met alle menschen zonder onderscheid van
huidkleur, geloof en nationaliteit uitgebreid en met de atkondiging
van het beginsel: Geen rechten zonder plichten, geen plichten
zonder recht . ... Voor deze bijvoegingen treft de verantwoorde-
lijkheid Marx niet.”

2e.  Troelstra’s argument van doctrinairisme. Daartegenover
wijst Gorter aan, dat hij juist overal in zijn cerste boekje alles
aan feiten en voorbeelden geverificerd heeft. Daarbij wijst hij
tevens af, dat hij — en Kautsky — horde en klasse zouden dooreen-
warren. De eerste bespreekt hij slechts om den oorsprong den
moraal te laten zien, maar hoe deze zich wijzigt wordt alleen over
de klassen uitgewerkt.

je. Troelstra’s argument: de praktijk leert anders, daarin



78

matigen wij als cultuurmenschen onzen klassenstrijd met den
regel: wat gij niet wilt, enz. En bovendien: wij hebben als men-
schen dezelfde belangen bijv. tegenover de natuur. Hier tegenover
zegl Gorter: stel allereerst zulke belangen niet gelijk. De bezittende
klasse kan belang bij hetzelfde hebben als de arbeiders en toch
niet hetzeltde belang. Want de eerste wil er haar heerschappij
grooter door maken, de tweede wil er zich door van de bezitters
bevrijden. En zeker zijn er tegenover de natuurmachten soms ge-
meenschappelijke belangen, maar de heele kwestie gaat over de
veranderingen door den klassenstrijd gebracht en alles wat daar,
zooals deze strijd met de natuur, buiten valt, heelt met de heele
saak niets te maken. Het is dan ook treurig, dat Troelstra van
dat in 't water gevallen fabrikantenkind gaat praten, dat valt ook
heelemaal buiten dien klassenstrijd. En er is ook niet gezegd, dat
cen arbeider no0if trouw is en altijd in 't geniep werkt, maar al-
lecn, als dat in het belang is van zijn klasse.

4e.  Wij betrachten in den klassestrijd nooit het: wat gij niet
wilt, ete. In den vakstrijd en in den politicken strijd wordt alles, ook
de kleinste verbetering slechts door fellen strijd verkregen. En
anderzijds: de arbeiders eischen altijd meer. Ook leugen en ontrouw
kunnen goed zijn. Als in een fabrick ecn plotselinge staking op
touw wordt gezet, en de fabrikant ruikt ter elfde ure lont, en vraagt
or cen der voormannen naar, en deze liegt hem het tegendeel der
waarheid voor, dan vindt de patroon dat slecht, de arbeiders
coed. Als een sociaal-democratisch ministerie-klerk cen ontwerp,
dat zijn klasse bedreigt steelt en laat publiceeren, dan is dat uit-
stekend in de oogen zijner klassegenooten: Toen in 1903 de man-
nen van de spoorwegstaking plotseling de treinen niet lieten rijden
was dat onfronw tegenover hun maatschappij, maar voor de ar-
beiders was dat de hoogste trouw. De arbeiders der Communé
hebben hun tegenstanders met de vuurwapenen bestreden: moord
in de oogen van deze, zelfopoffering in die van hun klassegenooten.
En omgekeerd is te bewijzen, dat ook de leden der bezittende
klassen voortdurend uit klassebelang de arbeiders bedriegen, on-
eerlijk behandelen, onsolidair zijn met hen, ja ze vermoorden (zie
boven) en dan door de hunnen geprezen worden.

De moraal is klassemoraal binnen den klassenstrijd, zoolang de



79

klassemaatschappi) er is. Maar de bezittende klasse is door haar
uit den gang der ontwikkeling voortvlociende positie van ondergaande
klasse gedwongen veel meer de onwaarheid als strijdmiddel te gebrui-
kendan de arbeidersklasse, want zij wil haar ondergang niet erkcn-
nen, zij tracht die te ontkennen, tegen den onverbiddelijken gang
van het productieproces in en daarom is haar dat alleen door leu-
gen mogelijk. Maar de arbeiders hebben de welenschappelijke
waarheid omtrent de maatschappij en verbergen die nooit. Ook uit
klassebelang.

Deze twist heeft natuurlijk stofwolken van artikelen opgewor-
pen in socialistische en niet socialistische bladen. Uit dat vele
kiczen wij hier eerst slechts één brochure, geschreven door een
Marxist, die toch een van Gorter afwijkend standpunt inneemt,
en wij kiezen hem, omdat hij theoretisch een nog nieuw gezichts-
punt in het debat brengt. Wij bedoelen deze: R. Kuiper: De Marxis-
tische verklaring der ideologieén ') met de bijvoeging: .geschreven
naar aanleiding van de gedachtenwisscling over klasse-moraal.
En deze bijvoeging maakt duidelijk, dat de brochure niet geheel
tegen Gorter gaat. Ook Kuiper richt zich naar twee zijden, eerst
n. l. tegen de | religieuze partijgenooten” de mannen van de Blijde
Wereld en anderen en aan 't eind pas, wordt meer direct het oog
geslagen op wat Gorter geschreven heeft. Om dit laatste alleen is
het ons hier te doen.

Kuiper heeft eigenlijk tegen Gorter slechts één, maar dan ook
afdoend bezwaar, dat eveneens tegen Kautsky geldt. Zij hebben
n. l. geen van beide duidelijk ingezien ,,dat het de economische
ontwikkeling is, die, in verband met het utilitaire karakter der
moraal, op de moraal overtredingen, noodig geacht in den klassen-
strijd, bij een opkomende klasse het stempel van moraliteit, bij
een ondergaande klasse van immoraliteit drukt, dat het dus een
moreele plicht is voor een opkomende klasse haar belang te vol-
gen, desnoods ten koste van de moraalgeboden tegenover de vij-
andige klasse.”?) Gorter heeft buiten verband met zijn betoog
wel zinsneden ingelascht, die in deze richting wijzen, maar hij
heeft ze elders weer door werkelijk of schijnbaar tegengestelde

1) Rotterdam. Uitgevers Maatschappij voorheen H, A, Wakker & Co, 1910,

2) t.a.p., bl az'en 20,



80

beweringen verzwakt. Het belang van de opkomende klasse heeft
steeds moreel karakter, immers zij wordt gevormd en naar voren
geschoven en met macht bedeeld mét de ontwikkeling van de ar-
beidsproductiviteit — dus m.a.w. door de maatschappelijke
vooruitgang — en deze is bij ruime beschouwing over al het tijde-
lijke heen, in het levensbelang, niet slechts van één bepaalde klas-
se¢ maar van de heele maatschappij.!)

Dit per se moreele van een haar belang volgende opkomende
klasse heeft Gorter niet voldoende ingezien en daardoor dus na-
tuurlijk ook niet het per seimmoreele van ecn haar belang volgende
ondergaande klasse. Daarom is hem telkens de moraal nicts dan
een directe omzetting van het belang, daarom stelt hij 't opvol-
gen van het klassebelang resp. door een opkomende en door een
ondergaande klasse moreel op één lijn. In zin voorbeeld van den
burgerlijken staatsman 2) verwart hij wat deze doet met wat hij
moel en in een moraal-verhandeling schrijven, dat-die man, ver-
tegenwoordiger van een thans vervallende klasse thans zoo handelen
moet, is ecn vergissing, die blijk geeft van onbekendheid met de
diepste gronden van de zoo door en door sociale moraaltheorie
van het Marxisme.

Voorts verwaarloost Gorter ook de sociale driften tegenover de
vijandige klasse en leert, dat er alleen binnen de klasse nog van
eenig zedelijk gebod sprake kan zijn. Hij stelt het dus voor, alsof
de klassen door geen sociaal gevoel, door geen zedelijk gebod tot
iets tegenover elkander gebonden zijn. Maar dat is onjuist. Wij le-
ven zeer zeker in een klassen-maatschappij maar ook in een klassen-
maalschappij en de klassen worden dus, ondanks alle belangen-
tegenstellingen, toch door het arbeidsproces gedwongen, reeds om
eigen belang, bepaalde regelen tegenover elkaar in acht te nemen.

Ook is het belachelijk, dat het proletariaat tegenover de vijandige
Klasse de eerlijkheid niet zou in acht nemen. Dat behoeft een op-
komende klasse slechts bij uitzondering na te laten, vooral zoo zij
sich democratisch organiseert en hierom bij haar actie, zelfs by
monde van haar voormannen, niet liegen kan.

Het vraagstuk der moraal was door deze twist aan de orde

1) tira.p., bl 16:
2) Zie boven, bldz. 79, v.



St

gesteld en werd voorloopig nog niet weer van de dagorde afgevoerd.
Zoo vinden wij dan in dezen tijd in ,, Hef (Marxistische) Weekblad"
het orgaan voor de Marxisten in de S. D. A. P., voor hen dus, die
zich niet onder de vanen van de S. D. P. geschaard hadden, meer-
malen artikelen, die over deze zaak opmerkingen maken, welke het
tot hier toe besprokene verduidelijken. Zoo staat er in No. 16
van Het Weekblad van 30 Juli 19og een artikel van H. R(oland)
H(olst) over ,,Burgerlijk gehuichel en proletarische moraal” ge-
schreven naar aanleiding van een klacht in Het Handelsblad over
stakende melkboeren ergens in Frankrijk, die geen melk aan zie-
ken en zwakken wilden leveren, Daarin treffen ons deze woorden,
die een kijk geven op de zedelijke beoordeeling van het kapitalis-
me’" door de Marxisten: 4

| hoe handelt het kapitalisme elken dag van zijn le-
ven in de sfeer der productie? Welke deernis met zwalkken
kent het daar, welke gevoelens van menschlievendheid
breidelen en toomen zijn winstzucht? Terwille van de winst
vertrapt en vermorzelt het onophoudelijk tallooze existen-
ties. Terwille van de winst neemt de fabrikant, de aanne-
mer, de reeder, onvoldoende maatregelen tot beveiliging
van ledematen en levens weiner’” arbeiders. Terwille van
de winst verwaarloozen de mijnbezitters de voorschriften
van wier nauwgezette opvolging het leven van duizenden
afhangt. Terwille van de winst en vit sleur en onverschil-
ligheid vergiftigt de kapitalistische klasse duizenden arbei-
ders door de inwerking van het loodwit of andere vergiftige
stoffen, veroordeelt hen tot vreeselijk lijden en vroegen dood,
Terwille van de winst sleept zij het twaalfjarig kind in de
fabriek, stuit zijn groei, verzwakt zijn gestel, verminkt
z1jn lichaam en knot zijn geest door veel te zwaren en lang-
durigen arbeid. Terwille van de winst eischt z1) de vrouw
nit de arbeidersklasse op, vraagt niet of de man zijn echt-

genoote, het kleine kind zijn moeder noodig heeft.

Ikn dus is na dit alles de conclusie:

Het kapitalisme is rechtstreeks verantwoordelijk voor
de verminking, de zickten, het lijden en den dood van mil-
lioenen schepselen, die het elken dag medogenloos te gronde

1§



82

richt. Maar zoodra in den strijd voor betere levensvoor-
waarden, dien het proletariaat voeren moef, wil het niet tot
al diepere ellende en ontaarding vervallen, de verbruikers in
het gedrang komen, wordt op de klaroen geblazen over de
zelfzucht”” der arbeiders, die ter wille hunner , speciale be-
langen” vrouwen, kinderen, zieken en ouders opofferen.

Tegenover deze . kwasimoraal” der burgelijke klassen stelt het
proletariaat nu zijn , klare en realistische zedeleer” . Het weet zijn
ecinddoel niet te kunnen bereiken zonder veel strijd, die onherroepe-
lijk leed brengt over velen, maar daartegen moet het hardvochtig
zijn. Zieken, stervenden, vrouwen, kinderen enz. zijn het proletariaat
niet heilig.

., heilig is ons alleen het doel van de bevrijding der arbeiders-
klasse die samenvalt met de bevrijding der menschheid
Ter bereiking van dit grootsche doel kan somtijds noodig zijn
onverbiddelijke hardvochtigheid, gelijk somtijds leugen en
veinzeri). Welnu: omdat wij weten, dat ons doel het heil der
menschheid is, heiligt het ook de aanwending van slechte
middelen . . ...

Terwijl om de overeenstemming met Dietzgens constructie van
den grondslag der ethiek ook deze volgende uiting belangrijk is:

De moraal van het proletariaat, zeiden wij, is realistisch,
Wij bedoelen daarmee, dat de arbeidersklasse bij haar ethische
beoordeeling van daden niet uitgaat van bepaalde conventi-
onecele meeningen, maar van de werkelijke behoeften der
menschheid.

Door de klassetegenstellingen zijn echter de behoeften van alle
leden der maatschappij niet dezelfde, maar heeft iedere klasse haar
eigen goed en kwaad, daarom is het ook onmogelijk naar de geboden
van menschelijkheid en waarheidsliefde, overigens voor de gemeen-
schap onontbeerlijk, te leven, en de burgerlijke klasse overtreedt
die geboden noodzakelijk bij iedere ademtocht. Alleen het strijdend
proletariaat predikt niet slechts, maar steunt op broederlijkheid
en liefde.

700 vond de klassemoraal van Gorter, in ,,Het Volk™ zelt door
verschillende inzenders gekwalificeerd als ,,vuile”  wilde beesten”’,
_Indianen” en ,studeerkamer” moraal, verdediging thGI Week-



- 83 .

blad, wat vele sociaaldemocraten een doorn in het oog was. Maar
de omstandigheden leidden er toe, dat het onderwerp telkens terug
keerde. Gorter had betoogd, dat de arbeiders aan de kapitalisten
klasse geen trouw en eerlijkheid verschuldigd waren en ziet, de
praktijk zou op deze theorie plotseling een fel licht gaan werpen door
de staking in Zweden, in het jaar 19og. Wat daarbij voorviel en de
beoordeeling , die dat voorvallende in de marxistische pers vond
is voor ons doel te instructief om er niet nog even bij stil te staan.

Wat toch was het geval. In Zweden ontstond een arbeidsconflict
met staking en uitsluiting. Uit solidariteit met hun kameraden
gingen toen ook een menigte van zulke arbeiders tot staking over,
die door een collectief arbeidscontract gebonden waren te blijven
werken. Hoe is nu daarover het oordeel ? F. van der Goes schrijft
dienaangaande in Het Weekblad van no. 19 van 20 Aug. 1909:

Natuurlijk, de bedoeling van zoodanige verdragen [be-
doeld zijn collectieve contracten] kan nooit zijn (de bedoe-
ling van de arbeiders althans) hen te beletten in de groote
gevallen hun kameraden bij te staan. Ze zijn uit den aard
der zaak voor die gevallen niet bestémd. Zelfs bij uitdruk-
kelijk beding van het tegendeel, heeft men blijkbaar van de
betrekkelijke onmacht der arbeiders misbruik gemaakt.
Het kan zijn, dat de arbeiders bij die contracten van eenig
recht afstand doen, maar nooit, dat zij afzien van de
vervulling van een plicht. Het zou met die strekking een
onzedelijk beding geworden zijn — waaraan in rechten
niemand is gehouden.

Wel mogen de arbeiders voor den duur van het contract geen
geweld gebruiken dus ook niet staken, om in de bij het contract
bepaalde conditie’s verandering to krijgen, maar het contract kan
nooit bedoelen de arbeiders voor een bepaalden tijd in alle opzichten
willoos aan de patroons over te geven.

Tegen deze opvatting was een schrijver in ,,De Tribune' het,
dus ook marxistische, orgaan der S.D.P. in verzet gekomen, door
te zeggen, dat hier in Zweden wel degelijk contractbreuk had plaats
gehad. Maar dat sprak ook van zelf, want de klassen van kapitaal
en arbeid kunnen niet moreel tegenover elkaar handelen, omdat zij
elkaar bestrijden, het houden of niet houden van contracten is



8.‘. @

slechts een machtskwestie, en het proletariaat in aan de bour-
geoisie nooit iets verplicht.

Daar tegenover merkt v.d. Goes op, dat de zaak niet zoo cenvou-
dig is, omdat in de tegenwoordige omstandigheden zekere contrac-
‘ten nuttig kunnen zijn en dan behoort trouw aan het contract wel
degelijk tot de plichten, die het proletariaat jegens de patroons op
zich neemt. De redeneering van den Tribunist acht van der Goes
oppervlakkig en onjuist.

wijl trouwheid aan het den patroon gegeven woord iets
kan worden, dat de arbeiders aan zichzelf verplicht zijn.
Zooals wij zeiden : wij nemen aan, dat kollektieve contrakten
somtijds door arbeiders worden gewenscht. Zij zien dan af
van verzet op punten, die bij zoodanig contrakt worden ge-
regeld, zoolang het contrakt zal gelden. En dan is het by
ons niet twijfelachtig, dat de inhoud van de overeenkomst
geéerbiedigd moet worden.

Want van tweeén een, de arbeiders verlangen een contract of ze
verlangen er niet cen. In 't eerste geval doen ze dat, omdat ze er
belang in zien. Maar dan moeten ze zich er ook aan houden, want
niemand sluit een overeenkomst met iemand, wiens handtecke-
ning geen vertrouwen inboezemt. Contractbreuk vooraf goedkeu-
ren is alle contracteeren onmogelijk maken.

In de gedachtenwisseling over deze zaak heett ook mevr. Roland-
Holst ingegrepen. Nadat zij reeds vroeger!) in het gedrag der Zweed-
sche stakers had gezegd te zien ,,de blijken van zedelijken moed,
volharding, onwrikbare trouw, en zeltbeheersching”, die de harten
van alle proletariers hooger doen kloppen in hoop en zelfvertrouwen,
en de bewijzen ,hoe socialisme en organisatie de arbeidersklasse
maken tot een nieww wezen'’ ervaren wij later?) van haar een ver-
dere ontwikkeling in den Zweedschen strijd. Deze was n.l. door de
arbeidersleiders  beperkt tot de mijnen en ijzerwerken, waar de
grootste kans op overwinning aanwezig was. Daarom moesten de
andere arbeiders weer zooveel mogelijk aan . het werk gaan, om
hun nog stakende partijgenoten te kunnen steunen. Echter had-
den de patroons recds besloten, dat niemand tot den arbeid zou

1) Het Weekblad, no. 21, 2 Sept. 1909,
2) Ibid., no. 31, 12 Nov, 1909.



85

worden toegelaten, dan die een contract teekende, dat hij uit de
vakvereeniging was getreden en de stakers verder niet zov steunen
De leiders gaven nu het parool uit, deze contracten te teekenen,
maar verklaarden tevens, dat de arbeiders naar deze afgedwongen
contracten niet behoefden te handelen. Ze worden onderteekend,
maar niet gehouden. Geen wonder dat deze marxiste nu vitroept:
,Waar blijft gij nu .... dic aanvielt op deze ,,vuile”
,wildebeesten” | Indianen” en ,studeerkamer’-moraal. Op
de moraal, die thans werderom zonneklaar is gebleken . . .
geen gril of uitwas van enkelen, maar de moraal van het
proletariaal te wezen? Te wezen niet in de onzinnige beteeke-
nis, als zou de arbeidersklasse leugen bedrog of trouweloos-
heid tot grondslag van haar moraal nemen, maar in die andere,
dat de werkelijke grondslag daarvan de klassesolidariteit en
de vereischten van den strijd voor de bevrijding van het pro-
letariaat en daarmee der menschheid haar in sommige
omstandigheden het gebruik van deze | slechte middelen”
kunnen opdringen
En den partijgenooten die met haar van meening verschild hadden,
wordt dan nog voor de voeten geworpen
Uw verachtelijk schouderophalen over, uw woest uit-
varen tegen de moraal, die wij niet , prediken” maar in
haar maalschappelijhen oorsprong verklaarden, het keert
zich nu noodlottig en noodzakelijk tegen kameraden, die
gij evengoed cert en bewondert als wij dat doen.
Merkwaardig is dan voorts in dit debat nog é¢én artikel, ongeveer
ook het laatste, van Q.5.1n ,,Het Weekblad” no. 34 van 3 Dec. 1909
over ,,.Waarheid en leugen”. Deze schrijver meent, dat de gansche
twist berust op een misverstand, n.l. dit, dat men voor regel is
gaan houden, wat als uitzondering bedoeld was, zoodat men de
klassemoraal is gaan definiéeren als: |, Lieg tegenover den vijand
der arbeidersklasse maar raak”. Hij zelf ziet in die klassemoraal
niet anders dan ,,de erkenning van het feit, dat zich omstandig-
heden kunnen voordoen, waarin het verbergen van de waarheid of
het spreken van onwaarheid zedelijk hooger gesteld wordt dan het
waar-zijn I"" Hij stelt haar dus op één lijn met het verbloemen van
de ‘waarheid voor zieken of stervenden met het spreken van



36

onwaarheid door een krijgsgevangene, die door de waarheid te ieg—
gen zijn krijgsmakkers den nederlaag zou bezorgen en dergelijke.
Want de hieruit blijkende algemeen geldende regel, dat de leugen
soms boven de waarheid verkieselijk is, wordt pas socialistisch-
proletarisch, zoodra wordt vastgesteld, dat zulke omstandigheden
zich ook in den klassenstrijd kunnen voordoen.

Het was maar goed , dat toen de gedachtenwisseling op haar eind
licp, want wie na dit betoog nog eens overleest, wat Gorter eigenlijk
gezegd heeft in de beruchte noot op bl. 8o van zijn eerste brochure,
zal zien, hoe ver wij hier van de daar verdedigde klassemoraal ver-

‘wijderd zijn en hoe overvloedig veel water hier alle kracht heeft
ontnomen aan de wel slechte, maar in ieder geval toch pittige
socialistische moraalwijn, die daar geschonken werd.

Wij willen hiermede onze beschouwing van het stelsel en zin
toepassingen besluiten. Er ware zeer zeker nog menig markant voor-
beeld van deze laatste bij te brengen, ook uit nog later dagen. Maar
het gegevene kan voldoende geacht worden, om een helder inzicht
te krijgen in het karakter der marxistische ethick en in de betoog-
trant, waarnaar de aanhangers dezer theorie te werk gaan. En
hierom slechts was het ons in dit eerste hoofddeel te doen. Daarom
zullen wij hiermee het descriptieve besluiten om tot het critische
over te gaan.



TWEEDE DEEL.

De critiek op het stelsel.

Het Marxistische stelsel, dat wij op de vorige bladzijden in zijn
voornaamste trekken hebben laten zien, zij het dan voornamelijk
in de consequentie’s, die het trekt aangaande het zedelijk léven,
heeft vele geesten geboeid en gaat nog steeds voort dat te doen,
hoezeer het ook heeft bloot gestaan aan allerlei critiek, daarop
geoefend niet alleen door ,,burgerhijke”, maar ook door socialis-
tische schrijvers. En het is zeer verklaarbaar, dat het zoo grooten
invloed heeft gehad en nog steeds heeft op denkende menschen,
want het komt geheel tegemoet aan een zeer sterke behoefte van
den menschelijken geest n.l. aan zijn behoefte van eenheid van
wereldverklaring, eenheid van beginsel in het ontleden, groepeeren,
combineeren en verklaren der tallooze verschinselen, die zich
aan zijn waarneming hebben voorgedaan. Het bevredigt der
menschen monistischie intuitie.

En die bestaat er ontegenzeggelijk bij allen, die het leven niet
maar naief aanvaarden, zooals het zich geeft, doch die vragen
naar het hoe en waarom der verschijnselen. Denken is systemati-
seeren, wetenschap 1s er niet zonder ordening der vele feiten. Hoe
bewuster een mensch gaat leven, hoe meer indrukken hij verza-
melt uit de buitenwereld, zelfs die verzameling van waarnemingen
wordt daarna niet meer aan het toeval overgelaten, maar wordt
systematisch met steeds meer verfijnde instrumenten bedreven.
Al die feiten vragen om verklaring. De verklaringen van verschil-
lende groepen waarnemingen vragen weer dieper liggende verkla-
ringen. Zoo is de geest, gericht op vereenvoudiging, op orde. Zijn
idcaal, zijn doel is ten slotte: verklaring van het wereldgeheel uit
¢én beginsel, herleiding van alle gebeuren tot één grondoorzaak.
Inherent aan den mensch is een monistische intuitie,



88

Welnu, daaraan komt het Marxisme ook tegemoet, want het is
cen monistische vorm van wereldverklaring en wereldbeschouwing.
Dat toch wil het zijn. Niet slechts grondslag en leiddraad voor het
program van een politieke partij, niet slechts een beginsel toe te
passen op een of ander beperkt gebied van het practische leven,
niet maar zelfs een beginsel of drijfkracht voor strijd om lotsver-
betering en levensverheffing, het mikt veel hooger dan dit alles
te samen, het wil in den greep zijner gedachten veel meer, het wil
alles omvatten, den geheelen kosmos in al zijn vormen en levens-
openbaringen, het wil een wereldbeschouwing zijn Dat is het
allereerste, dat Gorter den arbeiders inscherpt, als hij hun het
historisch-materialisme wil gaan verklaren, het is niet maar cen
politieke of oeconomische strijd, het is ook cen ideéele strijd, strijd
om een wereldbeschouwing. Hij drukt zich daarbij feitelijk nog
te zwak uit, want het Marxisme is niet meer de strijd om zoo'n
beschouwing, zij dic het aanhangen strijden nog wel, strijden
voor veel en velerlei, alleen zij strijden niet meer om wereld- en
levensbeschouwing, die hebben zij zich veroverd, die bezitten zij
van het oogenblik af, dat Marx’ beginsel het hunne is geworden.

Marx systeem is een wereldbeschouwing en wel een monistische.
En daarom groote aantrekkingskracht, groote bekoring oefenende
op zoovele geesten, die het juist zonder systeem niet kunnen
stellen, die voor eigen innerlijke bevrediging de vastheid van het
stelsel noodig hebben, waarin zij de veelheid der verschijnselen
tot orde en regelmaat gevangen zien, maar waaraan zij dan ook
zelf eigen gedachten gevangen geven.

En vastheid is hier wel, eenheid van lijn, eenvoudigheid van
oplossing, geslotenheid van redencering Wij zouden niet weten
te zeggen, wat meer den denkenden geest bekoort, wat vooral den
,,arbeiders” bekoren moet, waar tot uitgangspunt genomen wordt
dat productieproces, waarvan hun onophoudelijk wordt voor-
gepreekt, — juist ter halver hoogte naar waarheid — dat z1j alleen
er de onmisbare factoren in zijn.

Vastheid en eenheid, want het maatschappelijk zijn bepaalt het
bewustzijn. En nu moge dit nog zoo rijk zijn, cen veelheid van mo-
menten, ervaringen, factoren herbergen, die wij onder verschil-
ende vermogens onderbrengen, in onderscheiden gebieden ver-



&

deelen, op elk dier gebieden zal de veelheid, welke het omvat, toch
niet anders zijn dan weerspiegeling van een werkelijkheid, n.l. de
‘maatschappelijke werkelijkheid van den tijd, waarin de mensch
leeft, wiens geest die veelheid doet zien.

Daar is het gebied der wetenschap, het kennen van een bepaal-
den tijd, van een bepaalde klasse, ook dus van een bepaald individu.
Hoe wordt dat bepaald, hoe wordt dat ‘kennen gevuld? Wat zal
er het object, wat zal er de omvang van zijn? Dat wordt door het
maatschappelijk zijn, dat wordt door den stand van het productie-
proces bepaald. Wat deze stand eischt aan kennis bij de arbeiders
zal hun worden bijgebracht, niet meer, ook niet minder. Wat deze
stand eischt aan technische kennis en technische verbeteringen dat
zal het weten vullen van natuur-, schei- en wiskundigen. Wat hij
eischt aan kennis, noodig om anderen de onmisbaarheid dezer
maatschappij en dus onderwerping aan de bestaande geboden te
prediken, maakt de wetenschap uit van geestelijken en priesters,
die in het prediken hun eenigste bestaansgrond vinden.

Wat zal er voor recht, wat voor onrecht gehouden worden?
Ook daarover beslist het maatschappelijk zijn. Er is niet meer één
recht voor allen; in den zin, dat door allen altijd dezelfde daad
als recht, zijn tegendeel als onrecht zal worden gestempeld. Want
het recht gaat over de eigendomsverhoudingen allereerst. En de
productieverhoudingen — en daaruit bestaat het maatschappelijk
zijn — zijn niet anders dan eigendomsverhoudingen. Veranderen
dus de eerste, dan veranderen ook de laatste, dan wijzigt zich dus
ook de opvatting van het mijn en dijn. En ook hier ziet men weer,
gelijk bij het vorige, hoe vast, hoe zeker, ook hoe eenvoudig en
vanzelfsprekend dat alles is. Het sluit als een sluitrede, het is
logisch, het méet de geesten bekooren.,

Zooals met de beschouwing van wetenschap en recht, gaat
het ook met die der zedeljkheid. Ook wat goed of kwaad is, zal
evenmin vaststaan, als wat recht of onrecht is, Ook hier zal alles
afhangen van den maatschappelijken onderbouw. De stand van
het productieproces, de verhoudingen daarvan znl'len het duidelijk
maken, dat de eene klasse zegent, wat de andere vloekt, dat de
eene '\'-'r]l',-crlijkl'. wat de ander verfoeit., Dat zal niemand meer
met verbazing behoeven te vervullen het is geheel natuurlijk, het



(s8]

is onmogelijk, dat het anders zou zijn, het maatschappelijk zijn
der klasse, dus ook der individuen, dic daartoe behooren bepaalt
met noodwendigheid hun bewustzijn, ook hun zedelijk bewustzijn
van goed en kwaad.

Tot in nog ,,hooger’” gebied dringt dit verklaringsbeginsel door.
Want ook de godsdienst der menschen hangt van hun bestaan als
maatschappelijke wezens af en welke wijsbegeerte er in een bepaal-
den tijd ontstaat of gehuldigd wordt, is al cvenzeer vrucht van de-
zelfde omstandigheden. Dat er eerst natuurkrachten goddelijk
worden vereerd, dat later bij de Grieken er meer geestelijke goden
opkomen, dat in den tijd der feodaliteit de Roomsch-Katholieke
Kerk de geesten beheerschte, dat mét de opkomst der burgerij het
Protestantisme moest ontstaan, dat in de 18¢ ceuw het rationa-
lisme en later het kantianisme den boventoon voerde, dat alles
is verklaarbaar uit cn toont aan de zekerheid van hetzelfde prin-
cipe: het is het maatschappelijk zijn, dat het bewustzijn bepaalt.

Ook de kunst zelfs brengt daarvoor bewijzen aan, want zij is
,,afgebeeld gevoelsleven” en waar de mensch voor niets zooveel
gevoelt als voor andere menschen, zal dus de kunst veranderen
moeten, mét zijn verhoudingen tot -zijn medemenschen, allereerst
wel dus met zijn productieverhoudingen, die niet anders zijn dan
verhoudingen tot medemenschen.

Inderdaad hier is éénheid van verklaring, éénheid van lijn, nu
zal de veelheid der verschijnselen niet meer behoeven te verwar-
ren, want met den staf van dit beginsel beheerscht zal de chaos
zich in orde en gelid moeten scharen, door dit tooverwoord geopend
zal het rijk des geestes geen geheimen meer kunnen blijven bevat-
ten, in zijn diepte en in zijn breedte doorkruist zal het alles toonen
orde, regelmaat, natuurlijke noodwendigheid van gebeuren. Het
zal niets kunnen aanwijzen, dat niet uit den maatschappelijken
onderbouw zal voortvloeien.

Niets? Dat is nu juist de vraag, waarop het aankomt. ,Die
Natur hasset die Gebilde der Menschen”” (Schiller). En als wij onder
deze Natur een oogenblik mogen verstaan de werkelijjkheid in
haar ganschen ofnvang, zoowel naar haar stoffelijke, als ook naar
haar geestelijke zijde, blijkt dan misschien dit dichterwoord een
vonnis in te houden over het Marxisme, dat immers ook een der



g1

,,Gebilde der Menschen’ is? Dat is de vraag: Wordt inderdaad de
geheele werkelijkheid door dit Marxistisch beginsel verklaard.
Zoo verklaard, dat er nergens een onverklaarbare en onverklaarde
rest overblijft? Of zal het, gelijk zoovele andere beginselen en stelsels
voor en na, het hoofd moeten buigen voor het zwaard der critiek?

Voordat wij ons tot de beantwoording van die vraag opmaken
en dus het stelsel aan beoordeeling onderwerpen, moeten wij echter
nogmaals op twee dingen den nadruk leggen, n. 1. op de wijze van
beoordeelen en op de beperktheid van het gebied, waarop wij die
beoordeeling toepassen, twee dingen, waarvan het eerste wel voor
zichzelf spreekt, zonder dat het daarom overbodig zou moeten
heeten het nog eens met nadruk te noemen.

Het gaat er n. 1. bij deze beoordeecling niet om, tegenover de
Marxistische beschouwing een andere evenzeer afgeronde beschou-
wing te poneeren. Het mag er ons nict alleen om te doen zijn, te-
genover het Marxistisch beginsel te stellen een ander wijsgeerig of
godsdienstig beginsel zonder meer en dan daaraan gemeten het
al of niet onvoldoende van het Marxisme te demonstreeren. Het
antwoord zal gelijk wij boven reeds lieten doorschemeren aan cen
vergelijking met de feiten, aan een toetsing aan de werkelijkheid
moeten worden gevraagd. Uit zijn overeenstemming met die wer-
keljkheid zal het ten slotte alleen zijn waarheid kunnen bewijzen,
strijdt het met die werkelijkheid, dan heeft het zijn doel als monis-
tisch verklaringsprincipe gemist. En dat blijft dus de vraag: ver-
klaart deze these: het maatschappelijk zijn bepaalt het bewust-
zijn zoo dwingend alle feiten, dat er geen onverklaarde en onver-
klaarbare rest van feiten overblijft?

Dat willen wij nu echter slechts op een beperkt gebied onder-
zocken, n. 1. op het gebied van het zedelijk leven. Wij willen het
Marxisme benaderen in dat, wat het over den mensch als zedelijk
wezen te zeggen heeft. Marx heeft een eigen plaats in de geschie-
denis der oeconomie, maar over de vraag of hij de feiten van het
occonomisch leven juist heeft geinterpreteerd beslissen wij niet.
Hij heeft een eigen opvatting van uit zijn princiep, over de ge-
schiedenis der wijsbegeerte, maar of werkelijk ook die geschiedenis
slechts exponent is van de geschiedenis der ontwikkeling van den
maatschappijvorm, wordt door ons niet onderzocht. Uit zijn beginsel



62

vloeit voort een zeer heldere, ook zeer belijnde verklaring van het
feit der religie, maar ook de vraag of ’s menschen godsdienst af-
hankelijk is van zijn plaats in het productieproces worde nu ter
zijde gelaten. Dit is slechts de vraag: interpreteert Marx inderdaad
juist en, geheel de feiten van het zedeljk leven?

Het is niet zonder opzet, dat juist dit allereerst onderwerp van
onderzoek uitmaakt, want het is juist de stand van het zedelijk
leven, die in menig opzicht ook een aanwijzing is van en weder-
keerig zeer grooten invloed doet gelden op den stand van andere
gebieden van het geestelijk leven bij individuen en groepen in
bepaalde perioden. Het moreele is ten slotte niet een gebied van
verschijnselen naast andere als geheel afgezonderd daarvan, maar
het werkt in en openbaart zich door de verschijnselen, die op het
terrein van het juridische, politicke, oeconomische ja ook van het
godsdienstige leven aan den dag treden.') Wat door een zekeren
complex van menschen, wat in een zekere tijd goed of kwaad
geacht wordt, zal mede beslissen over datgene, wat door dien
groep of in dien tijd als recht of onrecht, vroom of onvroom wordt
beoordeeld. Daarom sta die vraag vqorop: is de Marxistische be-
oordeeling van het zedelijk leven steekhoudend?

Als wij de vraag zoo stellen, hebben wij onmiddellijk dit voor-
deel; dat wij cen duidelijk omgrensd complex van verschijnselen
voor ons zien. Want al kunnen wij het moreele slechts logisch van
het andere onderscheiden en het er reéel nooit van scheiden, al
zijn ook hier deze verschillende gebieden dus slechts ,,ongescheiden
onderscheiden”, toch heeft al wat tot het gebied der zede en der
zedelijkheid behoort een eigen duidelijk uitgesproken karakter.
En ik zal dat karakter, om niet den schijn zelfs van partijdige for-
muleering op mij te laden, weergeven met de woorden van cen
marxist. H. Gorter schrijft n.1.?) ,,Er is een stem in ons, die, in
vele gevallen ons onmiddelijk zegt, wat goed, wat kwaad is. Daden
van naastenliefde, van zelfopoffering worden gedaan spontaan
vanzelf, op een roep van die stem. Waarheidsliefde, trouw, cer-
lijkheid, zij schrijft ons ze gebiedend ¥) en vanzelf voor. Ons geweten

1) S. Jankelevitch: Nature et Societe, Paris 1906, p. 170.

2) Het Historisch-Materialisme, bldz. 64 v.

3)  Alleen hier is de cursiveering van mij.



93

knaagt, als wij naar die stem niet hebben geluisterd. Schaamte
vervult ons, als wij, ook al weet niemand het, niet goed hebben
gedaan. De geboden der plicht, der zedewet leven in ons, zonder
dat opvoeding en het ecigen lustgevoel ze voldoende kunnen ver
klaren. Dat gebiedende en dat vanzelf ontstaande, dat is iets
aan de ethiek, de zedeleer eigen. Geen ander gebied van den geest-
heeft het, noch de wetenschap, noch het recht, noch de politiek,
noch de godsdienst, noch de wijsbegeerte, die alle worden aange-
lecrd en ook alle anders konden zijn. Men heeft gepoogd de zedewet
uit de ervaring van het individu zelf af te leiden, it zijn opvoeding,
zijn gewoonten, zijn trachten naar geluk, uit cen geraffineerd
cigenbelang, uit sympathie voor anderen. Maar men is er op deze
wijze nooit in geslaagd, den oorsprong van het gebiedende in de
stem, die ons tot naastenliefde roept, te verklaren, noch het won-
derbaarlijke, dat een mensch zijn eigen bestaan wegwerpt om dat
van anderen te redden.”

Uit deze woorden blijken ons twee dingen. Ten eerste dit, dat
het hier gaat om het verschijnsel, dat door de woorden geweten,
plichtsbesef, zedewet wordt aangeduid. Daarin wordt tevens de
grens van dit gebied aangegeven, die het afperkt tegen de andere
hier genoemde. Daarbij moet er cchter op grond van het gegeven
citaat op iets gewezen worden, dat wij bij marxistische schrijvers
over cthick bijv. ook bij Kautsky, maar ook wel bij anderen vin-
den, n. 1. hicrop, dat er niet of niet voldoende cerst gevraagd
wordt naar de beteckenis en de eigenaardigheid van het verschijn-
sel, maar dat het onderzoek onmiddellijk gericht wordt op de oor-
sprong ervan. Zoo hier bij Gorter, die dadelijk de afleiding van
anderen verwerpt, om daarna de zijne te geven, zoo ook Kautsky,
op wiens voetspoor dan ook Gorter de afleiding geeft uit darwi-
nistische onderstellingen. Hoe gewichtig nu evenwel die afleiding,
die verklaring van den oorsprong moge zin, er zal eerst helderheid
moeten zijn omtrent de beteckenis en het specificke eigen karakter
der zedelijkheidsverschijnselen, want zonder deze is hun 00rsprong
volstrekt niet juist te bepalen.

Over dat specificke karakter — en dat is het tweede, dat ons
uit dit citaat van belang is — geeft Gorter hier toch wel, al is het
slechts terloops, een aanduiding, n.l. daarin, waar hij wijst op het



94

gebiedende van de plichtgeboden en de zedewet. Dat is vooral
het feitelijke, waarvan wij moeten uitgaan, het moment der wer-
kelijkheid, waaraan wij zullen moeten vasthouden, om de marxis-
tische beschouwing op haar waarheid te toetsen. Juist uit dat
gebiedende vloeit bij overtreding der zedewet dat gevoel van
schaamte, wij zouden liever zeggen dat besef van zonde. voort.
Daarom behoort door dat gebiedende ook het zondebesef tot de
werkelijkheid, waarvan de verklaring moet worden gegeven. En
als dat niet of niet goed gebeurt, als bijv. dat feit der zonde in de
verklaring geélimincerd zou blijken te worden, dan zou zij daar-
door niet conform zijn aan de werkelijkheid en moeten worden
afgewezen, als vallende onder Schillers vonnis. Daarom: om dat
gebiedende, om het bestaan van het geweten draait vooreerst de
critieck op de Marxistische these. Wij blijven in Gorters eigen lijn
als wij het ten slotte zoo uitdrukken: , Aus-zugehen ist immer
von der Tatsache, dasz wir eigenes und fremdes Handeln als Sein-
sollendes und Nichtseinsollendes beurteilen.”’!) Dat Nichtseinsol-
lende is het zedelijk kwaad, de zonde.

En in de beoordeeling daarvan ligt de klip, waarop onzes inziens
iedere monistische verklaring schipbreuk lijdt. Want onder hoeveel
vormen of met hoeveel namen dat monisme ook optreedt,?) in
wezen is het steeds naturalistisch van karakter. Ook waar het in
schijn de zelfstandigheid der geestelijke factoren wil handhaven,
of zelfs meent daarvan uit te gaan, ook waar het niet slechts aan
empirie en inductie een plaats geeft in het onderzoek, maar ook
de deductie in haar volle recht wil erkennen, loopt het er ten slotte '
toch op nit, dat het geestelijke niet anders dan een onzelfstandig
aanhangsel van het natuurlijke wordt, wat begrijpelijk 1s, waar
het monisme ,,vooral in zwang gekomen is, als een aantrekkelijker
naam voor het pantheisme”. En het pantheisme heeft geen plaats
voor de onderscheiding, voor de tegenstelling van Seinsollendes
en Nichtseinsollendes, voor zondebesef en gewetensklacht. Het
sliit als verklaring niet op de werkelijkheid.

Ter nadere adstructie hiervan en tevens als voorbeelden, dat

1) Dr. P. Wernle: Einfithrung in das theologische Studiun. Tiibingen 1908, S. 304.
2) Zie bijv. Dr. J. Riemens: Over Monisme in Stemmen des Tijds, Jrg. 2 en Prof.
Dr. H. Bavinck: Wijshegeerie der Openbaring, bl, 32,



95

het monisme met deze feiten der werkelijkheid geen rekening
houdt, willen wij vooraf nog kortelijks stilstaan bij twee monisti-
sche verklaringen, waarvan een alleen op de ethiek het oog vestigt,
maar de andere, die dat ook doet, tevens ruimer gebied omvat.
Wij beginnen byj de laatste, het Pneumat-Energetisch monisme.1)
Dat hier de bedoeling voorzit aan de geestelijke factoren in ’s
menschen bestaan recht te doen wedervaren, toont reeds de naam,
waarin aan het pneumatische boven het energetische de voorrang
wordt toegekend, dat toont ook de volle erkenning, die hier wordt
gegeven aan de intuitie, als een zeer groote rol spelende bij het
onderzoek, omdat zij instinctmatig de richting der waarheid ge-
voelt, los van alle waarneming en bewijzen, zooals blijkt uit het
aanvaarden van allerlel axiomata, niet alleen op mathematisch en
logisch gebied, als uitgangspunten van het onderzoek. Deze waar-
heidsintuitie’s worden erkend als zoo overmachtig, dat iedere
verklaring, die er mee in strijd geraakt, wordt afgewezen, ook al
zou zi] op zichzelf van alle waargenomen feiten rekenschap kun:
nen geven.

En toch voert ook in dit monisme, hoe pneumatisch het zijn
wil, het naturalisme den boventoon. Aan geweten en zondebesef
doet het geen recht wedervaren. Alles in den kosmos wordt hier
gezien als emanatie van dé Al-Eenheid, waarin energie en entelechie,
het oorzakelijk en het ordenend beginsel zijn samengeweven, waar-
in de eenheid van natuur en geest heet gegeven te zijn. Hoe zou er
in deze emanatie, in deze geleidelijke ontwikkeling plaats zijn voor
de breuk, de scheur der zonde, hoe zou de zich ontwikkelende Al-
Eenheid ooit tegen zichzelf verdecld kunnen zijn? Zonde wordt
hier dan ook slechts gezien als een gebrek aan ordenende macht
en weerstand daartegen, als een traagheid op verstandelijk, ethisch
of maatschappelijk gebied. Alle liefde is goed, maar onzuiver en
in die onzuiverheid ligt het kwaad. Zonde is hier een noodzakelijk
element in de ontwikkeling en involveert dus geen schuld. Zij is
onvermijdelijk gevolg van de verdeeling der al-eenheid in den

1) Felix Ortt: Inleiding tot het Pneumat-Energetisch Monmisme. Een beschouwing
over God, de Wereld, het Leven, Mensch en Maatschappij van uit het standpunt der
natuurwetenschap. 's Gravenhage, Nijhoff rory. Zie Inleiding en bij 't latere bl, Ias
%, T4D.



g0

chaos, in den tijd en in eeuwigheidslicht bezien heeft z1j dus geen
bestaan. En daarmecec hangt onmiddellijk samen, dat hier wel
veel over het geweten gesproken wordt, maar nergens in zijn aan-
klagende, alleen in zijn wetgevende werkzaamheid. '

Het is een duidelijk voorbeeld van cen monisme, dat, hoe geeste-
lijk opgezet, toch in het naturalisme blijft hangen. Immers:
,,Keine naturalistische Ethik reicht an das Verstindnis (des
Bosen) heran, trotz der mannichfachen Erklirungen, die sie zu
geben pflegt. Denn das Bose ist fiir sie immer ein Natiirliches und
darum Notwendiges im gleichen Sinn wie auch das Zuriickgebliebe-
ne, Krankhafte dennoch cin Notwendiges ist.”’!) Maar het is
tevens een duidelijk voorbeeld daarvan, dat er langs monistischen
weg geen bevredigende verklaring gevonden wordt, die met alle
gegevens rekent, want zonde en geweten worden er weggerede-
neerd. Een der twee momenten in het probleem der verhouding
van natuur en geest wordt vernietigd, door hem in het andere
te doen opgaan. En er heeft dus geen solutie plaats.

In wezen hetzelfde geldt van de andere monistische verklaring,
die opzettelijk aan het zedelijk leven haar aandacht wijdt en waar-
bij wij nu willen stilstaan. Bedoeld wordt de ,, Monistische Ethik”
van Dr. M. L. Stern.?) Ook hier monisme d. i. ,nicht nur dic Er-
kliring aus einent, sondern mehr noch die einheitliche Erklirung,
dic Anwendung derselben Erklarungsprinzipién in ganzen Verlauf
der Entwicklung (S. 49). En die principes zijn hier differentiatie,
ontwikkeling, aanpassing, strijd om het bestaan. De gedachten-
gang is aldus. Aan den aanvang der wereldontwikkeling staat
het abseluut onbepaalde en onbepaalbare bestaan, de | bestim-
mungslose Existenz”’. Dat differentiéert zich in zijn en niet-zijn
en alzoo, daar het zijn in onderscheiding van het nict-zijn inhoud
heeft, in subject-object of in geest en stof. Daarmee is de geheele
wereldontwikkeling gegeven, want iedere differentiatie is grondslag
an betrekkingen en verhoudingen tusschen de differenten en
daardoor van nicuwe differentiatie’s. Zoo gaat de ontwikkelings-
lijn van stof door chemische grondstoffen cn astronomische vor-

1) Wemnle, a.a. 0. 5. 366.

2) Ondertitel: Gesetze der Physik und Ethik abgeleitel aus den Grundprinzipicn der
Deszendenztheorie. Leipzig, Barth 1grx,



97

mingen, door kristallisatie en organisatie tot cellenvormingen al-
200 tot het ontstaan van planten en dieren, al heeft hierbij de
, Urschrift der Weltenwicklung”’ hier en daar wel eens ,,elne
schwierig zu lesende Zeile” ! In de planten treedt dan deze differen-
tiatie op, dat de functie van het eene ,,Gefasz'’ zich van die van het
andere onderscheidt en die andere bepaalt en deze bepaling der
eene functie door de andere is de prikkel. Differentiatie dier zenuw-
prikkels treedt dan voor 't eerst op in het dierenleven en die gediffe-
rentiéerde prikkels geven de waarneming.

Die prikkels zijn nog zuiver stoffelijk, stroomen in de zenuw-
banen tot hun eindpunten en stooten daar op de reflectorische
zenuwen, of stooten op den geest, in ieder geval: daar worden
de prikkels gesubjectiveerd, d.i. waargenomen. Ze verzamelen
zich daar als kracht, energie op de stoffelijke en als willen, begee-
ren, wederstreven op den geestelijke zijde der betrekking van geest
en stol. En deze betrekking of verhouding van geest en stof is de
waarneming, die zich differentiéert in lust en smart, lust als har-
monische combinatie, smart als disharmonische combinatic van
waarnemingen.

Met het willen, voortkomende uit de prikkels, die de waarneming
te voorschijn roepen, zijn wij op het gebied der ethiek aangeland en
daar alles naar aanpassing, ontwikkeling uitgaat is dit de ethische
grondwet: handel overeenkomstig uw willen, dat geestesinhoud,
ontwikkeling der persoonlijkheid begeert, dat m.a. w. lust be-
geert, want inhoud is lust en smart is disharmonie vermindering
der inhoud, belemmering der ontwikkeling.

Nu bestaat echter de , Gesamtpersonlichkeit” van elk mensch
uit een veelheid van ,,Einzelpersonlichkeiten”, van welke ieder haar
eigen kracht, haar eigen willen heeft. Zoo dikwijls als men met
zin 1Kk als subject een ander predicaat verbindt, geeft men aan dat
subject een anderen inhoud, is het ik dus weer een ander ik, als
't ware weer een andere wEinzelpersonlichkeit,” Deze crkenning
van de ik-veelheid binnen de ,,Gesamtpersonlichkeit’ is de sleutel
tot de ethick en haar wetten.

Zij is ook de sleutel tot de verklaring van het geweten. Immers:
handel overeenkomstig uw willen, is de grondwet der ethiek. Maar
nu heeft iedere Einzelpersonlichkeit een afzonderlijke wil en zelfs

7



g8

de meest verdorven handeling in overeenkomstig het willen van
cen of andere dier Personlichkeiten en dus zedelijk. Maar als nu
zoo'n grooter, of kleiner, sterker of swakker Einzel-Ich overeen-
komstig zijn eigen willen en begeeren handelt, en dit willen is in
strijd met dat van een of meer andere Einzel-Ich, dan verweeren
deze zich daartegen en dat noemen wij het geweten (S. 80). En
tot volledig berouw en schaamte-voor-zich-zelf, ja tot boete en ver-
zoening brengt dat geweten het, als het op zichzelf sterker en rijker
aan inhoud was en slechts door een soort misleiding of overrom-
peling werd overwonnen. Zoo'n overrompeling kan door stof-
felijke invloed der zintuigen, door bloedstrooming of een plotse-
linge verrassende waarneming bewerkt worden.

Men ziet hoe ook deze beschouwing evenmin als de vorige aan
de feiten van het zedelijk bewustzijn recht doet wedervaren. Ook
7ij komt nict tot recht begrip van het slechte, van de zonde qua
talis. Er kan ook naar deze beschouwing nooit meer zijn dan een
gebrek der ontwikkeling. Er kan nooit van zonde, hoogstens van
een ziektetoestand sprake zijn. En die vormt steeds een nood-
zakelijke factor in de ontwikkeling, een noodzakelijk doorgangs-
punt naar hooger stadium. Met het bewustzin van schuld, van niet
slechts anders moeten zijn, maar ook anders-kunnen zijn, weet deze
beschouwing geen weg. En juist deze elementen liggen in het zonde-
besef opgesloten. Typisch is dan ook het middel, waarin hier de
verbetering, de genezing wordt gezocht: ,,Ausbildung der Denk-
fihigkeit, Vertiefung der Welterkenntniss, Anpassung an die Ge-
samtpersonlichkeit und Kriftigung derselben  bieten dagegen
Schutz.” Het is de socratische fout, dat de deugd weten zou 7ijn,
dat weten (hier door het intermediair van het willen) reeds doen
zou zijn, zooals het hier clders 1) met zooveel woorden wordt uit-
gesproken. _

Wij hebben ons langs den omweg dezer twee voorbeelden het
pad gebaand, om te komen tot de critiek op het marxisme als een
monistisch beginsel van wereldverklaring, want het 1s duidelijk
dat het in karakter volkomen overeenkomst vertoont, met de
twee hier genoemde stelsels. Ook het marxisme is naturalistisch
e

1) Zie bijv. 5. 94



99

van opzet. Op de vraag wat primair is, natuur of geest, geeft het
geen onduidelijk antwoord. Zoowel chronologisch als essentieel,
“maar den tijd als naar zijn wezen is de natuur de eerste en de geest
is daarvan volkomen afhankelijk, bezit tegenover die natuur, te-
genover die stoffelijke werkelijkheid ook niet de allerminste zelf-
standigheid. Het is voor marxistische ooren cen dwaasheid, als
er gezegd wordt, dat die geest op de natuur zou kunnen inwerken,
haar toestand veranderen, haar ontwikkeling wijzigen, want aan dien
geest komt niet de minste zelfstandige kracht toe. Het zijn is niet
slechts eerst en daarna het denken, de natuur is nict maar eerst
en daarna de geest, neen, de laatste zijn aan de eerste totaal ge-
bonden, zijn zonder hen niet. Alle geestelijke verschijnselen vloeien
voort uit de natuurlijke en vormen niet meer dan een onzelfstandig
verlengstuk daarvan, zonder eigen intrinsicke waarde.

et geheele verschijnsel van het moderne socialisme bijvoor-
beeld. Hoe wij daarover overigens oordeelen, toch kan het ons
vervullen met eerbied voor de kracht van zijn idealisme, voor de
gloed van zijn geestdrift, voor de verheffende macht der gedachte,
die zich daarin blijkt te openbaren. En ook Engels zou wel geen
bezwaar ertegen hebben, als wij het op deze wijze en om deze oor-
zaken bewonderen. Alleen: wij zullen vooral niet moeten denken,
dat het een zelfstandig product is van iemands geest, ook niet
van zijn en Marx' geest, wij zullen het niet mogen eeren om de
strengheid van gedachte, die er in tot uiting komt, want dat soci-
alisme wat is het? ,,Weiter nichts als der Gedankenreflex dieses
tatsiichlichen konflikts (zwischen Produktionskriften und Pro-
duktionsweise), seine ideelle Riickspiegelung in den Kopfen zu-
nichst der Klasse, die direkt unter ihm leidet, der Arbeiterklasse.”?)

En wat van een geestesproduct als het socialisme geldt, geldt
tevens van den ganschen geestesinhoud, die volstrekt niets anders,
niet meer is dan ,spiegelbeeld van het wereldgeheel en van de
ontwikkeling van het wereldgeheel zoowel als van de mensch-
heid.””?) De zelfstandigheid wordt dus aan den geest ontzegd, hij
is een weerspiegeling van wat er in de natuur voorvalt, een weer-
spiegeling vooral en eigenlijk uitsluitend van wat de maatschappij-

1) Engels: Die Entwicklund des Sozialismus ete. 5. 36,

2) Ibid. S. 30.



I00

ontwikkeling -en de maatschappelijke toestand op zekeren tijd te
zien geven.

Het is duidelijk, dat door die weerspiegelingstheorie het naturalis-
tisch karakter van het Marxistisch monisme klaarlijk aan den
dag treedt, maar daarmee tevens duidelijk, dat ook deze natura-
listische ethiek niet ,,an das Verstandnis der Bosen heranreicht’
om nog eens weer ons van Wernle’s woord te bedienen. De maat-
schappelijke ontwikkeling is alles. Daarin zijn de verschillende
tijdperken, rassen, volken, klassen der menschheid ten slotte slechts
voorbijgaande stadia, daarin is ieder mensch niet meer dan cen
drijfrad. Daarom komt ook deze theorie in strijd met hét feit
an het zedelijk bewustzijn n.l. dat wi aan eigen en anderen
handelen den maatstaf van het al of niet ,,Seinsollende’ aanleggen.
Als toch de gansche inhoud van mijn geest, ook zijn zedelijke be-
ginselen, zijn moreele krachten niets anders is dan weerspiegeling
van den maatschappelijken grondslag, waarop dit alles is opge-
bouwd, hoe kan er dan ooit plaats zijn voor dat gebiedende, dat
immers het wezen der zedewet uitmaakt. En het conflict, dat erin
's menschen zieleleven zich zoo menigmaal openbaart, dat tot zulke
bange uren van worsteling leidt, dat tot gewetensklachten voert, die
van zoo zwaren innerlijken strijd getuigen, het is hoogstens weer-
spiegeling van cen conflict, dat erislosgebroken tusschen verschil-
lende natuurlijke krachten in het leven en werken der samenleving,.
tusschen de krachten, die s menschen productie beheerschen.

Ook hier alzoo, evenmin als in eenig monistisch stelsel, wordt het
zedelijk bewustzijn en dus ook daarmee het zondebewustzijn niet
in zijn waarde en beteekenis aanvaard. Zonde kan er ook voor
cen Marxist niet zimn. Wel verkeerde toestanden ook in den geest,
ook in het innerlijk leven, doch zij zijn niet meer dan ziekte-
verschijnselen en als zoodanig ook nog niet meer dan symptomen
van een ziekte in den toestand der maatschappij. En naar mate
deze laatste wijkt en dus die samenleving gezonder wordt, zal
haar weerspiegeling in den geest daarvan ook de noodzakelijke
gevolgen ondervinden en openbarcn. Alles hangt af van de natuur-
lijke ontwikkeling dier productickrachten cn productiewijze, die
het maatschappelijk samenstel vormen, en waarvoor den mensch.
ten slotte geen verantwoordelijkheid kan worden toegekend.



I0I

Dit leidt ons over tot cen andere kenmerkende trek van de
Marxistische beschouwing, die voor het zedeljk leven van over-
wegend belang is, n. 1. haar deterministisch karakter. En daaraan
willen wij nu een enkel woord wijden. Dit hangt ten nauwste
met het vorige samen en vloeit daar als vanzelf uit voort. Het
monisme, onder invloed van het pantheisme en van het licht,
dat de ontwikkelingsleer op de wereld der verschijnselen geworpen
heeft, lost het geestelijke op in het algemeen kosmische, wil van
ait één moment alles verklaren, wat tot het gebied des geestes
behoort, vat dus het gansche kosmische leven op als proces van
één enkelen factor.!) Daarmeec wordt de persoonlijkheid uitge-
wischt. Tets wat op menige bladzijde bijv. van Dietzgens geschriften
700 duidelijk is. De heele taak der rede is de ontwikkeling van het
algemeene, dat is het in waarheid goede en redelijke, in onder-
scheiding van het bijzondere. Met een relativisme, waarop wij
later nog terug komen, moge dat algemeene naar zijn qualiteit
a1 als niet beter of waardevoller erkend worden, dan de kleinste
momenteele behocfte van ecn persoonlijkheid, inderdaad wordt
aan die persoonlijkheid in de verste verte geen recht gedaan. Het
is steeds het geheel, het algemeen, feitelijk de meerderheid, die
regeert, welks hehoeften voor de ware gelden, die domineeren
moeten over de bijzondere.?)

Maar als de persoonlijkheid wordt uitgewischt, blijft er geen ruim-
te over voor het ik, blijft er natuurlijk ook niets, dat naar ver-
antwoordelijkheid zweemt, als alles in een kosmisch proces wordt
opgelost, wordt jedere tijd, iedere klasse of groep, ten slotte dus
ook ieder individu door dat proces in zijn denken en voelen, zijn
willen en handelen volkomen gedetermineerd. Wat naturalistisch
is van karakter moet ook deterministisch zijn. Dat blijkt ook
zo00 duidelijk bij Marx en Engels.

Laat ons een oogenblik in 't kort in de herinnering mogen terug-
roepen, wat wij boven bij de uiteenzetting van hun stelsel hebben
gezien. Marx spreekt van natuurwetten der productie, van strek-
kingen di¢ met jjzeren noodzakelijkheid werken en zich verwezen-
lijken, van een maatschappij, die de natuurwet van haar beweging

1) Dr. H. Visscher: Religion und Soziales Leben 1. s. W Bnd I. S, 9—12.
2) Dietzgen. Das Wesen 1. 5. w. S. 120 V. 128,



102

ontdekt heeft en nu de natuurlijke ontwikkelingsfazen nict kan
overspringen of wegdekreteeren. En Engels ziet ook slechts een
historisch-oeconomisch wereldgebeuren, waaraan de twee klassen
van bourgeoisie en proletariaat lrun ontstaan te danken hebben.
En wij zagen reeds, hoe dus dit geheel voert in een milieu van ge-
dachten, waar VOOL vrijheid geen plaats overblijft. Niet buiten
den geest, maar ook niet binnen den geest. Immers die geestelijke
toestand is niet anders dan weerspiegeling van den maatschappe-
ke en Marx zegt het sitdrukkelijk, dat hij den enkeling kan noch
wil verantwoordelijk maken vOOE omstandigheden, waarvan hij
maatschappelijk het voortbrengsel blijft. De kapitalist is een
drijfrad in het maatschappelijk samenstel. Maar dan is de pro-
letariér het immers cvenzeer, al is het dan misschien een raadje
van veel ‘minder beteekenis.

Inderdaad de mensch, product der maatschappij, is volkomen
in al zijn doen gedetermineerd, want hij is in zijn zin gedetermi-
neerd. Zoo hebben de volgelingen het dan ook steeds verstaan.
Fen hunner zegt bijv. in een artikel over Lombroso: ,,In één
opzicht zijn de opvattingen der z.g. Ttaliadnsche school en van het
wetenschappelijk socialisme geheel dezelfde: beide staan op vol-
komen deterministischen grondslag, d. w. z. zij ontkennen het
bestaan van den vrijen wil bij den mensch.”’1) Dat is immers in
het oog der adepten Marx® groote verdienste €n geniale vinding,
dat hij het wetenschappelijk socialisme geschonken heeft, dat hy
het hecft verlost van de utopie, zoodat het in zijn komst niet meer
afhankelijk 1s van, of heeft te bedelen om de goedwilligheid der
menschen, het komt niet meer, doordat beter gesitucerden mede-
lijden krijgen met minder bedeelden, het komt niet door allerlet
opzettelijk ervoor uitgedachte plannen cn inrichtingen als pha-
lansteres en dergelijke, neen het komt met ijzeren noodzakelij kheid
als product der ontwikkeling als vrucht van het conflict der pro-
ductiekrachten en de productiewijze, omdat de eerste niet meer
door de laatste kunnen worden beheerscht, omdat de maatschap-
pelijke’ yoortbrenging en de individueele toegigening der pro-
‘ducten met elkaar vloeken.
e

1) Hel Weekblad van 12 November 1909, 0. 3I.



103

Gebondenheid geen vrijheid. Niet in de maatschappij, dus 00K
niet in den geest. Niet in het geheel, dus ook niet in de momenten
van dat geheel. Wetten die met berekenbare nauwkeurigheid, die
met onverbrekelifke regelmaat werken. Zeg den Marxist op welke
plaats gij staat in het productieproces, welke ol gij vervult in
het maatschappelijk camenstel en hij zal 1 zeggen wat voor mensch
gij zijt, 200 souden wij de strekking van dit stelsel als het warc
)unnen toespitsen. En wij doen het daarmee geen onrecht. Wel
is dit geheele stelsel sociaal bedoeld natuurlijk, geldt het aller-
cerst van Kklassen, maart daarbij blijft het toch niet staan. De indi-
vidu is wel niets anders dan cen exponent vain zijn klasse, van
het geheel ,,belichaming van ckonomische kategorieén’” en ,,drager
van bepaalde klasseverhoudingen €1l belangen”, zoodat Marx
self dan ook met sooveel woorden zegt, dat zijn stelsel minder
dan eenig ander der enkeling zoor zijn daden verantwoordelijk kan
stellen.t) Maar inderdaad wordt dit in de Marxistische litteratuur
nergens in 't 00g gehouden en worden steeds ook de individueele
kapitalisten 1n otaat van beschuldiging gesteld.

Daarom zeggen Wwij niet te veel mect otaande te houden, dat
het Marxisme niet weet van persoonlijke verantwoordelijkheid. Zin
sucht naar geld 1s bij den kapitalist werking van het maatschap-
pelijk camenstel, maar de sucht naar vrijheid, of naar socialisatie
der producticmiddclen bij den arbeider is evenzeer cen werking van
datzelide samenstel. Allen zijn daarvan gelijkelijk de slachtoffers,
maar allen zijn dan daarmee ook gelijkelijk ontheven van hun
verantwoordelijkheid, wijl zij allen gelijkelijk tot hun daden, hun
weten, willen en gevoelen gedctcrmineerd ANE -

Hier ligt een tweede oorzaak, om Op het Marxisme critiek uit
te ocfenen. Want het is niet de vraag of er tot op zekere hoogte
waarheidsmomenten liggen in de opvatting, dat de mensch tot
zekere graad beinvloed wordt ook in zijn geesteljk zijn door de
cocietas, waarvan hi] deel uitmaakt, die vraag zal wel door ieder
onvoorwaardeljk bevestigend beantwoord worden, het is de
yraag of hij niets mecr is dan willoos object der maatschappelijke
ontwikkeling. En die vraag moet ontkend worden.

.

1) Das Kapital 15 S. VIIL. Holl. vert. I, bl. XIT.




104

Zij moet ontkend worden wederom op grond van het primaire
zedelijke feit, op grond van den inhoud van het moreele zelfbewust-
zijn van den mensch. Als wij daarvan uitgaan, wortelen wij in de
empirie.!) Welnu in dat bewustzijn ligt het beset van vrijheid en
verantwoordelijkheid opgesloten. Wi behoeven hier volstrekt
niet eerst op te lossen het waarschijnljk in deze bedeeling wel
steeds onoplosbaar blijvende probleem van vrijheid en gebondenheid
Ontegenzeggelijk is de mensch op allerlei wijze gebonden, ook
door de maatschappij, waarvan hij lid is. En ook van die gebon-
denheid getuigt zijn innerlijk ik. Maar dat getuigt evenzeer van
zijn vrijheid. Dat er een geweten is, dat het zich overal openbaart,
bij de laagststaande natuurvolken in hun vaak gruwlijke marte-
lingen, waardoor zij hun goden trachten te verzoenen en bij de
hoogstbeschaafden evenzeer, dat er zondebesef bestaat, dat wij
eigen en anderen daden beoordeelen als wel of niet Seinsollend,
dat is een klaar getuigenis voor de vrijheid en verantwoordelijkheid
van den mensch.

Onbedoeld wordt dat eigenlijk ook toegegeven door de aan-
hangers van de morale scientifique als Albert Bayet en zijn vol-
gelingen, die- van geen normen weten willen, slechts van ,,sciences,
qui etudient les faits sociaux et moraux”, van een art moral ration-
nel.?) Want waarom moeten zij zich zoo inspannen om de heele idee
van verantwoordelijkheid te doen uitroeien,®) wanneer deze slechts
iets aangeleerds was en niet wortelde in, niet één levend geheel
uitmaakte met s menschen meest innerlijk wezen, wanneer die
niet onlosmakelijk aan zijn moreel zelfbewustzijn verbonden was
en aan den dag trad, zoodra dat zelfbewustzijn in den zich ont-
wikkelendén mensch begint te ontwaken? Uit al die moeite, die
zij zich geven. blijkt één ding zoo duidelijk: deze heele morale scien-
tifique is een vrucht niet van het leven, maar van het denken, een
vrucht van de abstractie. Zoo is ook het determinisme zoo is ook
het monisme %) als geheel evenzeer vrucht nict van de onpartijdig
waargenomen ervaring, maar van het logisch denken, dat maar

1) Dr. H. Visscher, a.a. Q0. S. 11 en Martineau: Types of ethical theory 11, p, 18,
2) Albert Bayvet: La Morale scientifigire. Paris 1907, p. 5I. .
3) ib. p. 177,

4) Zie Wernle, a. a. 0. S. 402,



105

al te zeer de neiging vertoont, die factoren te verwaarloozen, die
het in zijn systeem niet onder kan brengen. Lir behoort veel meer
moed, veel meer onpartijdigen zin toe, om tegen de monistische
intuitie in aan de feiten der ervaring vast te houden, die menigmaal
meer naar het dualisme wijzen, dan om de ,,Consequenz’’ te hul-
digen, die helaas zoo menigmaal ,,zum Teufel” voert.

Daarom ook hier moeten wij tot de conclusie komen, dat het
Marxisme, juist als wij het van uit zijn ethische consequentics
benaderen, blijkt met de feiten in strijd te zijn. Het richt zich
niet naar die feiten, maar dwingt ze in een aprioristisch gedachten-
systeem, legt ze op het Procrustusbed van eigen theorie en snoeit
of rekt ze zoo lang, totdat ze daarin passen.

Maar dat de ,,Natur die Gebilde der Menschen hasset” blijkt
misschien nergers sterker dan op dit punt, waar de natuur zoozeer
boven de leer gaat. De veel gesmade vrijheid en verantwoordelijk-
heid heeft zich aan Marx en alle Marxisten gewroken. Want ieder,
die met deze deterministische karaktertrek, als noodzakelijk
gevolg van de grondthese, dat het maatschappelijk zijn den geest
bepaalt, voor oogen, nadert tot de Marxistische geschriften, staat
slag op slag verbaasd over de praktijk, die herhaaldelyjk van de
theorie afwijkt. Want als de menschen, kapitalisten zoo min als
proletariérs, verantwoordelijk zijn voor hun daden, als ze allen
slechts drijfraderen zijn in het maatschappelijk samenstel, waarom
wordt het — in het oog der Marxisten — verkeerde van die daden
hun dan onophoudelijk als schuld aangereckend? Waarom worden
de tegenstanders voortdurend uitgescholden? En dat de socialisten
in 't algemeen in het bezigen van imvectieven het ver gebracht
hebben, weet ieder die wel eens iets van hun lectuur onder de
oogen krijgt, kan men overigens duidelijk zien bijv. bij van Ginneken
die aan deze invectieven een afzonderlijk hoofdstuk wijdt.) Als het
determinisme terecht gehuldigd werd, als er ernst gemaakt werd
met het afwijzen der verantwoordelijkheid, moest dan dat afkeuren
en schelden niet den indruk wekken van kinderachtigheid, als bij
een kind dat in zijn naiviteit, de tafel slaat, waartegen het zich
gestooten heeft? |

1) Van Ginneken S. J. Handboek der Nederl. Taal, dl. 11, bl. 432—436.



106

Men overtreedt in het Marxistische kamp in dit opzicht voort-
durend eigen wet en beginsel en Marx zelf is daarin reeds voor-
gegaan. In het nu reeds meermalen geciteerde woord Over de
bewegingswetten der maatschappij 1) wordt wel pezegd, dat de
~natuurlijke ontwikkelingsfazen cvenmin zijn over te springen
als weg te dekreteeren, maar zij (de maatschappij) kan de geboorte-
weeén bekorten en verzachten. Daar is dus in dit natuurhistorisch
proces der maatschappij dan toch cenige plaats voor vrijheid. Als
Gorter zegt,?) dat de bourgeoisie met haar voorstelling van de
zaak liegt en dat het niet is de geest, die het zijn, maar het maat-
schappelijk zijn dat den geest bepaalt, dan wordt hier die bour-
geoisie verantwoordelijk gesteld, want anders zou er gezegd zijn
dat zij dwaalt en niet dat zij licgt. Als de heer van Kol zegt: ,,De
bezittende klasse huldigt geen ander moraal dan die der hebzucht;
haar cenige drijfveer is het meest schaamtelooze winstbejag™?)
dan is dat ook nict uitgedrukt op een toon, die deze bezittende
Klasse van haar verantwoordelijkheid ontslaat. Deze uitdrukkingen
waren gemakkelijk met vele te vermeerderen, maar het 1s on-
noodig. Telkens weer blijkt het, dat men, van het logisch verstand
der Marxisten op hun hart, van hun leer op hun natuur appellee-
rende, tegenover hun eigen determinisme door hen in het gelijk
wordt gesteld.

Dat blijkt niet alleen in hun aantijgingen tegen anderen, het
blijkt feitelijlc niet minder in hun gansche beweging voor eigen
sank. In dit opzicht treedt er in het Marxisme telkens weer een
logische innerlijke tegenstrijdigheid aan den dag. Het spreekt van
de bewegingswetten der maatschappij, als van ,,met jjzeren nood-
wendighcid werkende en zich verwezenlijkende strekkingen,” en
toch eindigt het Communistisch Manifest met de bekende uitroep:
 Proletariérs aller landen vereenigt u,”’ het stelt vast, dat geen
der ontwikkelingsfazen kan worden Overgesprongen of weggede-
kreteerd, toch dringt het steeds weer aan op yakvereeniging, op

1) Das Kapitalz, 1. S. VIII Holl. vert. I, bl. XII. Cursiv. hier van mij.

2) Hei Historisch Materialisme, bl. 4.

3) De Nieuwe T'4jd, 1907, bldz. 108. Geciteerd naar Dr. J. R. Slotemalker de Bruine:
Christelijk Sociale Studiény, deel 111, bl, gz7. De daar gegeven citaten om de vergifti-
ging van den volksgeest door de klassestrijdleer te bewijzen, kunnen zoo goed als alle
ook hier in dit verband als bewijzen gelden,



107

organisatie der arbeiders Maar waartoe is dit laatste noodig, als
toch immers de innerlijke wet der maatschappelijke ontwikkeling
noodzakelijk voert tot de revolutie, tot de onteigening der ont-
cigenaars, tot het brengen der productiemiddelen in de hand der
gemeenschap? Het zijn wetten, als natuurwetten, die in die ont-
wikkeling werken, maar dan behoeft toch niemand en kan ook
niemand ze in hun werkzaamheid een handje te helpen, evenmin
als wij de zon behoeven te helpen of kunnen helpen eerder op te
gaan, dan de loop der natuur haar voorschrijft Feitelijk moest
dit determinisme hebben veroorzaakt de aansporing tot lijdelijk
afwachten der revolutie, die 1mmers vanzelf komt, maar is daarmec
geheel in strijd de opwekking tot vereeniging.l)

TJa het is feitelijk nog erger Niet alleen houdt deze beweging tot
yereeniging een — onnoodige — aansporing tot — onmogelijke
versnelling van het proces in dat toch geen fazen van ontwikkeling
kan overspringen, inderdaad loopt het uit op een tegenhouden,.
op een belemmering van dat proces, want alle vakorganisatie
bedoelt verbetering binnen de grenzen van dec bestaande maat-
schappijorde,?) maar het Marxisme bedoelt juist revolutie van die
maatschappijorde, een revolutie, die des te eerder komen zal,
naarmate de bestaande orde slechter wordt. Hoe nader men derhalve
dit determinisme beschouwt, hoe wonderlijker de zaak vit logisch
oogpunt wordt. Immers: cen zich met noodzakelijkheid in een vast
tempo doorzettende beweging tracht men te versnellen, en de
middelen tot dat versnellen, op zichzelf dus reeds gedoemd om
yvruchteloos te zijn, zouden juist meewerken tot het uitstellen en
vertragen van de kunst van het einddoel dierzelfde noodzakelijk-
sich voltrekkende beweging! Zoo voert de congequentic van het
Marxistisch determinisme ad absurdum.

Trouwens dit is de cenigste contradictie niet in het Marxisme.
Er is er nog een, die met den grondslag van dit determinisme,
n.l. met het dialectisch uitgangspunt van het stelsel samenhangt,
maar die met ons onderwerp, de ethick betreffende, slechts n

1) ,,It is grossly inconsistent in a Determinist to propose to reform the world”,
Schiller, Humanisme, p. 297, geciteerd naar T. B. Muller: De Kennisleer van het Anglo-
Amerikaansche pragnatisme. 's-Gravenhage 1913, bl. 111

2) Dr. J. R. Slotemaker de Bruine: Christelijk Sociale Studién 114, bl. 253, 328—329.



108

ccnigszins verder verwijderd verband staat, die wij hier dus wel
noemen willen, zonder er evenwel verder uitvoerig op in te gaan. Het
is deze:

Het historisch materialisme wil een wereldverklaring brengen
en alle metaphysica verfociende neemt het van stonden aan een
dialectisch standpunt in.!) Maar het wil tevens de laatste, de
afdoende wereldverklaring brengen. Marx heeft het socialisme
verlost van de utopie en overgebracht in de sfecr der wetenschap,
zegt Engels, de komst er van hangt niet af van goedwilligheid der
menschen, maar wordt gewaarborgd door den loop der historische
ontwikkeling. Marx heeft ontdekt de natuurwet der maatschap-
pelijke ontwikkeling. Welnu, dan is het ook voor goed uitgemaakt,
hoe het verder gaan zal. Na deze ontdekking zal een volgende
overbodig, ook onmogelijk zijn. En wij weten, hoezeer dit denkbeeld
bij de echte Marxisten is ingeroest. ,,Das Kapital” is hun Bijbel,
Hooger waarheid dan de daar gebodenc bestaat voor hen niet.
Reeds de poging om Marx’ beschouwing aan revisie te onderwerpen
heeft een storm van tegenstand ontketend en aan menig rumoerig
congres, aan meer dan een uitbanning van zulke schaamtelooze
heiligschenners het aanzijn gegeven. Het denkbeeld alleen reeds,
dat Marx’ beschouwing voor verbetering zou vatbaar zijn, door
suiverder verklaring der feiten gevolgd zou kunnen worden, 1s
den zuiveren Marxist cen belachelijkheid.

Fn toch is deze beschouwing over de onovertrefbaarheid van
het historisch-materialisme ten eenenmale in strijd met het dialec-
tisch uitgangspunt daarvan en ligt het in de dialectische methode,
die juist immers voor het relatieve van alles oog heeft gekregen
en gegeven, opgesloten, dat Marx beschouwing geen absolute
waarheid kan zijn. Ten opzichte van Hegels dialectiek zegt Engels
dat dan ook met zeer duidelijke woorden.?) Het was een kolossale
miskraam cn leed aan een ongeneeslijke contradictie. Eenerzijds
had het tot onderstelling de historische opvatting volgens welke
de geschiedenis der menschheid nooit in ecn absolute waarheid
haar intellectueele afsluiting kan vinden, anderzijds beweert het

1) Zie Dr. J. R. Slotemaker de Bruine, t.a.p., deel 111, bl Bgr en wat wij boven
in Hoofdstuk T over Marx ontwilkeling schreven:
2)  Entwicklung, etc. S. 31.,



109

echter juist, die absolute waarheid geheel in zich te bevatten. De-
zelfde tegenstrijdigheid die Engels hier bij Hegel aanwijst ligt bij Marx
en hemzelf even duidelijk voor de hand. En als hij dan volgen laat
deze woorden: ,,Ein allumfassendes, ein fiir allemal abschlieszendes
System der Lrkenntnis von Natur und Geschichte steht im Wider-
spruch mit den Grundgesetzen des dialektischen Denkens” velt hij
daarmee het vonnis niet slechts over Hegels dialectiek, maar ook
over het historisch-materialisme van Marx en hemzelf, dat immers
niet, zooals men er later van heeft cemaakt, slechts een methode
van onderzoek, een werkhypothese, maar dat een ,,abschlieszend
System der Erkenntnis’” wil zijn.

Wat wij tot dusver als bezwaren tegen het hier besproken stelsel
meenden te moeten laten gelden, betreft vooral datgenc wat Marx
en Engels gelecrd hebben. Wij komen nu tot Dictzgen. Hij huldigt
ecn anti-metaphysisch sensualisme in de ethiek, waar bij de be-
hoeften gevoelende mensch als de maat der moreele waarheid poneert
en het verschil in moreele bepalingen enkel ziet als gevolg van het
verschil in behoeften. En op zijn VOErspoor wandelen ook in dit
opzicht zijn volgelingen. Men vindt dit uitgangspunt telkens
weer bij Marxistische moralisten. Als voorbeeld een uit vele. H.
Roland Holst acht daarom de moraal van het proletariaat realistisch
omdat ,,de arbeidersklassc bij haar othische beoordeeling van
daden niet uitgaat van bepaalde konventioneele meeningen, maar
van de werkelijke behoeften der menschheid. Algemeen,voor alle
leden der maatschappij gelijk kunnen deze behoeften niet zijn,
zoolang deze door klassctegenstellingen verscheurd worden. Elk
der declen, waarin zij gescheiden is, iedere klasse heeft haar speciale
cigene behoeften, haar eigen goed en kwaad.!)

Dit is geheel naar Dietzgens opvatting. Ja het 1s zelfs de vraag
of slechts icdere klasse het heeft, want ieder mensch op zichzelf
heeft zijn cigen goed en lewaad. Teder mensch heeft immers zijn
heil en zijn doel in zichzelf, zijn zedelijke plicht reikt nooit verder
dan zijn belang. .

Als er dan ook bij Dietzgen van moraal gesproken wordt, moeten
FUSEIREEE

1) H. R H. ,,Burgerlijk gehwich el en proletarische Moraal’’ in Het Weekblad, 1, no. 16.



1I0

wij daarvan alle denkbeeld van norm zeer Verre houden. ,,Die
Vernunft kann die Handlungsweise des Menschen nicht im voraus
bestimmen, weil sie dic Wirklichkeit nur erfahren nicht anti-
zipieren kan, weil jeder Mensch, jede Situation neu, urspriinglich,
original, nie dagewiesen ist.” Daarom kan er ook bij Dietzgen
nooit beoordeeling, doch alleen registreering van zedelijke feiten
plaats hebben. Het bewustzijn van individueele vrijheid verlost
van het streven naar een illusoir ideaal en verzoent tegelijk met
de bestaande werkelijke wereld ,,welche wir nun nicht mehr be-
trachten als verfehlte Realisation dessen was sein soll, sondern
als Ordnung dessen, was sein kann. Die Welt is immer recht. Was
da ist, soll sein und soll nicht cher anders sein bis es anders wird.
Wo die Wirklichkeit, die Macht, ist per s auch das Recht.})

En omdat er geen norm is, heerscht er natuurlijk — mirabile
dictu — ecen absoluut relativisme. Alle waarheden zijn ,, Teilwahr-
heiten”. Schijn en waarheid gaan evenals hard en week, goed en
kwaad, recht en onrecht dialektisch in elkaar over, zonder dat
daarom hun onderscheid nitgewischt wordt.?) Deze lecr der rela-
tiviteit aller dingen is cen specifiek kenmerk van Dietzgen.®) Zij
soowel als het feit, dat hij allecen registreering van feiten kent
volgt onmiddellijk uit zijn definitie van moraal, waarin hij immers
niet anders ziet dan de totale inhoud der meest verschillende,
ot elkaar strijdige zedelijke wetten, die het gemeenschappelijk
doel hebben, des menschen handelwijze ten opzichte van zichzelf
en anderen te regelen. Er is dus geen vaste norm. Het doel heiligt
de middelen. Alles is tot op zekere hoogte waar, bevat cen zeker
quantum waarheid, zoo bevat alles ook een zeker quantum doel-
matigheid, ook een zeker quantum zedelijkheid, dat alles drukt
niet iets uit van het object, maar alleen eenl relatic tot het oordeelend
subject. Alles hangt slechts af van het standpunt, van waaruit de
sank bezien wordt. Dietzgen zou volkomen hebben ingestemd met
het woord van prof. Bolland, die dit hét woord van den wijze
acht bij het uitspreken van ecn stelling, maar evenzeer bij het po-

neeren van haar tegendeel: ,die zijde heeft het”.?)
1) Das Wesen, etc. Q. 134, 136.
2) Ibid. 5. 73.
3} cf. Hepner, 0. C. ST v
4) Geciteerd naar zijn mondelinge voordracht.



IIT

Maar door deze beschouwing der dingen kan Dietzgen nooit
tot een ethiek komen. Wel misschien tot een wetenschap der
zeden, €en science des moeurs, maar nooit tot een zedeleer. Want
deze laatste stelt er zich nooit mee tevreden om louter te be-
schrijven, zij wil ook vodrschrijven. Ethiek is steeds normatief.
Dat is voor haar de vraag van to be or not to be.

Dictzgen kent feitelijk ook wel een norm, n.L die van het voor-
naamste, het heiligste doel. Daaraan is alles ondergeschikt. Zelf
zegt hij:1) de mensch laat zich in bijzaken door de hoofdzaak
regeeren, hij brengt aan het groote, aan het geheel, aan het alge-
meene het minder beteekenende, kleine, particuliere ten offer.
Maar het bezwaar is juist, dat hij niet kan aanwijzen, wie bepaalt,
wat het meerdere en wat het mindere is. Of liever dat is wel aan
te wijzen, het zal n. 1. ten slotte bepaald worden door de helit
plus één, door de meerderheid, maar die autoriteit wordt door ons
niet aanvaard.

Feitelijk is er voor Dietzgen geen absolute afkeuring of goedkeu-
ring van ecnige daad mogelijk, omdat het hem aan een absolute
norm uitbreekt en daardoor komt ook hij in strijd met het primaire
zedelijke feit, dat wi onderscheid maken tusschen sein-sollendes
en nicht-seinsollendes of naar Martineau’s woord: that, distinctively
as men we have an irresistible tendency to approve and disapprove,
to pass judgments of right and wrong.?) Hij Jaat daaropvolgen:
Where ever approbation falls, there we cannot help recognizig
merit, wherever disapprobation, demerif, maar Dietzgen heeft geen
maatstaf om schuld of verdienste aan te meten.

Zijn bezwaar is dat de zedewet wet zou zijn voor alle volken,
tijden, landen, maar het is juist haar karakter dat zij absoluut
spreckt. En als Dietzgen dan ook beweert, dat niet de mensch
zich naar zijn geweten, maar het geweten zich naar den mensch
richt, dan is hij in strijd met de feiten, die ons telkens weer doen
zien, hoe het geweten juist den mensch dwingt om tegen de men-
schen, om ook tegen zichzelf in te gaan.

En gelijk wij tusschen Engels’ dialectische beschouwing, met zijn
dialectisch uitgangspunt én zijn opvatting van Marx’ theorie als

1) Das Wesen, cte. S, 120.
2) Types 11, p. 18.



TIZ

abschlieszend System der Erkenntnis een innerlijke tegenstrijdig-
heid vonden, zoo is er die ook bij Dietzgen. Want eenerzijds zijn hem
alle waarheden Teilwahrheiten, alles is slechts voor een -bepaald
kwantum der werkelijkheid, voor €en bepaalde tijd of volk waar,
zedelijk, doelmatig; alleen het interesse van den vierden stand
echter, is menschheidsinteresse. Wat overal elders onverdragelijk
is 1) n.l. dat de wet voor alle klassen recht wil zijn, dat wordt van
de wet, door dien vierden stand te stellen, geheel normaal geacht,
want de mensch van deze stand is eindelijk ,reiner Mensch”. Alles
geldt slechts relatief, maar dit is dan blijkbaar de eenigste absolute
waarheid in de wereld.

In verband hiermee staat tevens ecn ander bezwaar, dat evenwel
niet alleen Dietzgen, maar meer het stelsel als geheel betreft. Wie,
gelifk Marx en zijn aanhangers, de geheele wereldontwikkeling
siet als mechanisch-deterministisch kan aan die ontwikkeling nooit
cen bepaald doel voorschrijven, zonder met zichzelf in tweestrijd
te geraken. Hij moet afwachten, waartoe die ontwikkeling zal
blijken te voeren, hij kan ook nooit van tevoren beslissen, dat de
gang van die ontwikkeling hier of daar zal moeten halt maken.Alle
teleologie zal uit Zin beschouwing blijvend geweerd dienen te
worden. '

] En wie, gelijk 71, van die ontwikkeling enkel de feiten wil re-
gistreeren cn daarbij geen norm heeft, zal nooit ten aanzien van
den loop der ontwikkeling van vooruitgang of achteruitgang kun-
nen spreken. Want die kunnen alleen gemeten worden aan een
vast punt. Die van den vasten wal af het schip aan zich voorbij
ziet varen, zal van vooruitgang of achterunitgang kunnen spreken,
maar die op de onafzienbarc zee, Vet buiten het gezicht op alle
kusten, door het spel der golven wordt her en der geworpen, heeft
geen middel om de richting van zijn beweging ten opzichte van die
kust te bepalen.

 In beide opzichten raakt het Marxisme met zichzelf in strijd.
Want het is bij monde van zijn woordvoerders telkens weer door
en door teleologisch van aard. Het stuurt aan op €en vast doel
en schrijft dat, in strijd met alle cigen regels, aan de ontwikkeling

1) Das Wesen. S. 134, 36,



113

voor. Mevr. Roland Holst spreckt aller opvatting uit als zij zegt:
,,Heilig is ons alleen het doel van de bevrijding der arbeiders-
klasse, die samenvalt met de bevrijding der menschheid. Ter be-
reiking van dit grootsche doel kan somtijds noodig zijn onverbid-
delijke hardvochtigheid, gelijk somtijds leugen ¢n veinzerij. Welnu
omdat wij weten, dat ons doel het heil der menschheid is, heiligt
het ook de aanwending van slechte middelen, enz. 1)

En deze fout brengt natuurlijk de volgende met zich. Als men
eenmaal in strijd met eigen uitgangspunt een doel zich heeft ge-
steld, dan is daarmee tevens het vaste punt genomen, van waar-
uit de ontwikkeling beoordeeld wordt. Alles wat er toe doct na-
deren is vooruitgang, wat er van verwijdert wordt achteruitgang
geacht. En zoo kan men dan ook verder spreken van ,,de voor-
uitgang, de evolutie der moraal”, dic veroorzaakt wordt door het
botsen van de nieuwe behoeften der opkomende klasse, tegen de
oude machtspreuken. ‘

Laat ons, na de enkele sporadische critische opmerkingen, die
wij in hoofdstuk III reeds hier en daar plaatsten, nu meer syste-
matisch onze bezwaren tegen het daar uiteengezette doen gelden.
Zij betreffen allereerst het algemeen karakter van wat daar gezegd
werd: de afleiding der zedelijkheid op Darwinistische wijze van
de sociale driften, die reeds bij dieren gevonden worden.

Het is daarbij van belang om ecens tot de bronnen, tot Darwin
zelf terug te gaan en te zien, wat hij te dezen opzichte eigenlijk
beweerd heeft, en hoe hij het beweerd heeft. Daarvoor komen in
aanmerking het tweede en derde hoofdstuk van zijn Descent of man,
handelende over de vergelijking tusschen de geestvermogens van
den mensch en die der lagere dieren. Darwin zegt daar,®) dat er
wel een verbazend groot verschil is tusschen den laagststaanden
mensch en den hoogstgeorganiseerden aap, maar dat dat toch
geen fundamenteel verschil is. Ze hebben dezelfde zintuigen, ook
dezelfde instincten als dat van zelfbehoud, moederliefde, geslachts-

1) Het Weekblad, t.a.p.
2) Zie de vertaling van Dr. H. Hartogh Heys van Zouteveen, Delft, 1871, Deel 1
bl. 52 v. V.



114

drift, die niet vrucht zijn van verstandelijke redeneering, maar
waarvan de hoogere ontstaan uit natuurlijke teeltkeus, dikwijls
door onbekende oorzaken. In vervolgens wil Darwin laten zien,
cerst, dat ook de dieren allerlei lagere zedelijke aandoeningen
hebben: ondervindingen van smart, genoegen, geluk of ellende,
later dat ook meer intellectueele aandoeningen hun niet vreemd
zijn, zooals verveling, verwondering, nieuwsgierigheid; en ver-
volgens klimt hij al hooger op €n behandelt de teekenen, die hij
bij dieren vindt van zucht tot nabootsing, oplettendheid, geheugen,
vcrbeuldingskracht, rede en hij komt zoo zelfs tot de spraak,
selfbewustheid, abstractievermogen €n individualiteit, ziet bij de
dieren de aanvankelijke trekken van wat bij den mensch tot gods-
dienst wordt en behandelt daarna uitvoerig vooral in het derde
hoofdstuk het zedelijk gevoel.

Ik behoef van al deze uiteenzettingen geen uitvoerig resumé
te geven, het is mij nu slechts om een korte beoordeeling van deze
dingen te doen. En dan valt het ons wel allerreest op, hoe voor-
zichtig Darwin zich bij al deze interpretatie’s uitspreekt, terwijl
zijn terminologie hoe langer hoe onzekerder wordt, naar mate hij
hooger geestelijke gebieden nadert. Uitdrukkingen als: ,,Het schijnt
mij een in hooge mate waarschijnlijke stelling”, . de dieren zouden
een gevoel van goed of kwaad kunnen bezitten,” dit of dat ,,is
twijfclachtiger”, ,,wij mogen aannemen,”’ dit of dat ,schijnt niet
geheel en al een gevolg van vrees te zijn,” zijn schering en inslag,
komen op iedere bladzijde weer voor. Maar de adepten van Darwin,
zooals ook Kautsky, zijn in hun wetenschappelijke zevenmijls-
laarzen over zulke scrupule’s heengestapt. De meesterin zijn wijsheid
gist, de leerling in zijn waan beslist.

Maar juist ook waar de meester gist, voclen wij steeds op on-
sekeren bodem te staan. Darwin heeft aan feiten zeer veel interes-
sante dingen bijeengebracht, maar wij moeten nooit voorbijzien,
dat in de interpretatie zijn geloof, zijn philosophie spreekt. En ook
hier gelijk op ander gebied moct _scharf unterschieden werden
swischen dem, was wissenschaftlich sicher ist, und der philosophi-
schen Beleuchtung unter der man das wissenschaftliche Ergebnis
betrachtet.”?)

1) Dr. H. Visscher Religion und Soziales Leben u. s. w. II, Bonn 1912, S. 24, 25.



115

De interpretatie is trouwens niet zelden zoo, dat zij ons aangaande
haar juistheid wantrouwig maakt. Als een hond zich weerhoudt
voedsel te stelen by afwezigheid van zijn meester, moet dat als
blijk van een geweten gelden, als een baviaan woedend wordt, zoo
dikwijls zijn oppasser hem uit een boek voorleest, is dat bewijs van
jaloerschheid, blijkbaar omdat hij niet lezen kan en deze handelwijze
van zijn bewaker dus kwalijk nam. Een andere baviaan, een wijfje,
stal bij haar eigen jongen ook nog jonge honden en katten, en al
deelde zi) met deze haar voedsel niet, toch doet dit voorval dienst
als blijk van der apin ruimhartigheid. En zoo is er veel meer te
noemen. Uit al zulke voorbeelden blijkt ook bij Darwin de neiging,
die ons telkens weer treft bij allen, die van zulke redeneeringen
gebruik maken, om n. 1. naar den maatstaf van onze menschelijke
bewustzijnsverschijnselen de dierlijke psyche te interpreteeren.
Maar wat geeft ons, vooral op het standpunt dergenen, die de
schepping ook van de dierenwereld door den eenen Logos verwer-
pen, daartoe eigenlijk het recht? Als zendingsmannen ons her-
haaldelijk verklaren, dat wij met onze westersche opvattingen
en aandoeningen reeds zoo geheel vreemd staan menigmaal tegen-
over het psychisch leven van andere, QOostersche volken, z66
bijv. dat onze logica volstrekt niet klopt op de hunne, hoe zullen
wij dan van uit ons geestelijk leven conclusie’s kunnen trekken
aangaande dat der dieren? Wij staan daar meestal zoo nict altijd
voor een terra incognibilis.

Daarbij komt bovendien nog dit, dat Darwin cok menigmaal
feiten registreert, die met zijn theorie niet kloppen, of daarvoor
althans niet geringe cruces interpretationis vormen, welke eerlijk-
heid door zijn volgelingen maar zelden gewaardeerd of nagevolgd
wordt, terwijl hijzelf ook menigmaal toegeeft, dat het wel geheel
anders kan zijn, dan hij meent.

Terwijl er ten slotte twee bezwaren zijn, die niet over het hoofd
gezien mogen worden. Ten eerste dit. Bij Darwin is de natuurlijke
teeltkeus de oorzaak, die het geslacht vooruit doet gaan, maar door
.de Mutatie theorie van prof. de Vries is te dezen opzichle de be-
schouwing geheel gewijzigd en ook deze theorie bevredigt reeds niet
allen meer. Daardoor is het fundament, waarop de beschouwingen
wan Kautsky, C. Huygens c. s. rusten geheel wankel geworden.



116

Ten tweede is Darwins wijze van redeneering gansch en al
willekeurig. Hij laat den mensch wat zakken, steekt het dier wat
in de hoogte en krijgt ze z00 beide op één nivean. Wat de mensch
zedelijks doet, doet hij uit instinct, zelfverloochening is bij hem
eigenlijk egoisme. 't Ethische is niet iets van eigen karakter, cen
grens tusschen handelen uit natuurlijke impulsen en uit zedelijke
overwegingen is niet aan te geven. Daartegenover wordt het dier
go.'idf_:a,lisem‘d. Darwin erkent wel, dat het niets heeft dan instinct,
waar het het lagere betreft, maar het hoogere bij de dieren ver-
klaart hij niet uit instinct, maar uit sympathie. En hetis paslogisch
correct deugd en ondeugd bij dieren instinct te noemen, of ze geen
van beide met dien naam te betitelen, maar het is niet in den haak,
dat, wat in den mensch het lagere is, zoo het bij dieren aanwezlg
is uit instinct te verklaren, cn dat wat in menschen het hoogere
geacht wordt, als het bij dieren optreedt, uit sympathie af te leiden.

Inderdaad staan wij hier niet op den bodem van feiten, maar op
die van beschouwing, van geloof. En als men dat inziet, dat hier
geloof staat tegenover geloof, dan zullen wij ook vragen naar de
gevolgtrekkingen van beschouwingen als van Darwin. C. Huygens
en Kautsky. Want die zegt, dat cen hoogere aap nict, maar ccn
boschjcmncnsch wel onze naaste is, dic moet erkennen, dat de
mensch iets sui generis, een wezen van eigen karakter 1s. Maar
die Darwin c. s. volgt, moet sich het verschil tusschen mensch en
dier zien ontgaan en komt of tot de indische beschouwing over de
onaantastbaarheid van alle, ook van het dierlijke leven, of tot
cen lijnrecht daartegenoverstaande opvatting, n. 1. dat wijverkeerd
doen, met al onze pogingen om het swakke te sterken en het
kranke te heelen en het gebrokene te verbinden en het weggedrevene
weder te brengen en het verlorene te zockent) en dat wij dus beter
doen met al dat onvolkomene te doen ondergaan, zoodat alleen
het sterke blijft. Deze beschouwing, die lijnrecht staat tegenover
de christelijke conceptie, welke immers een harer grondpijlers
heeft in deernis met het zxyakkc, wordt dan ook door velen in onze:
dagen aangehangen en leidt dan bijv. tot verheerlijking van den
moorddadigsten aller oorlogen, maat van deze ,,Herrenmoral” is

1) Cf. Ezechi€l 34:4.



117

seker niets meer afkeerig dan juist het marxistisch socialisme.
Toch moet het, door van het darwinistisch beginsel uit te gaan,
tot deze beschouwing gedreven worden en zoo ligt ook hier weer
cen van die innerlijke tegenstrijdigheden, waaraan het zoo rijk is
en waarvan wij er reeds meer ontmoet hebben.?) _

Naast deze tot dusver genoemde is er cen andere reeks van
bezwaren tegen de darwinistische afleiding van het zedelijk leven,
bezwaren, die samenhangen met gegevens door de ethnologie ver-
schaft. En ook hier treft ons opnicuw iets, waarop wij ook zooeven
terloops reeds wezen: Kautsky opereert telkens met wetenschap-
pelijke resultaten, welke niet meer op de hoogte van zijn tijd staan.
Zijn heele gevechtspositie steunt op stellingen, die door de weten-
schappelijke hulptroepen, welke als reserve zijn ruggesteun moesten
vormen, reeds lang zijn verlaten. Daardoor verraadt zijn houding
steeds weer haar innerlijke zwakheid. Zeer duidelijk komt d atzelfde
__ om een voorbeeld te noemen op geheel ander gebied — ook uit
in zijn Ursprung des Chrislentums. De gegevens, waarmede hij daar
werkt en die ontleend zijn aan het gebied van de nieuw-testamenti
sche Zeitgeschichte, worden hem steeds aan de hand gedaan door
een radicale critick, die een oogenblik misschien eenige opgang
heeft gemaakt, maar die nu eigenlijk door niecmand meer au sérieux
worden genomen. En zoo wordt ook daar zijn resultaat weleens
interessant, maar nooit overtuigend. Het is de zwakheid van alle
dilettantisme, waarboven ook een man als Kautsky niet uitkomt,
zoodra hij zich beweegt op gebieden, die niet tot zijn eigenlijk
terrein van werkzaamheden behooren, hoezeer men hem wvoor
de veelhcid van zijn weten, ook op zulke voor hem vreemde ter-
reinen, cerbied verschuldigd is.

Maar deze cerbied mag noch zal ons verhinderen critiek te oefe-
nen op verschillende gegevens in Kautsky’s uitcenzetting en wij
sullen die daarbij op den voet volgen, zooals wij haar boven in
hoofdstuk III geresumeerd hebben. Dan is het eerste, waartegen
wij bedenking hebben het zocken van den oorsprong der menschen-
maatschappij in de dierlijke horde. Ook voor Kautsky is het
maatschappelijk organisme ontstaan feitelijk uit een louter con-
glomeraat van individuen. Maar deze heele horde is een product

1) Zie boven bl. 103 v.v., 107, 112



118

van fantasie. Gelijk terecht is opgemerkt: Zij is geen historisch
gegeven, 1s nergens als bestaande gevonden, in heden noch verleden
aan te wijzen, zij 15 aprioristische constructie van uit het evolutie-
dogma. Bovendien geheel in strijd met de menschelijke natuur,
daar een mensch zich niet denken laat buiten het verband der
geslachten.!) Door hier de oorsprong te zoeken van het zedelijk
leven legt Kautsky dadelijk een vitium originis aan het begin.
Maar dit zal zich ook verder blijven wreken. De fantasie ziet zich
in deze geheele beschouwing ecn veel te groote rol toebedeeld.
De schildering van het ontstaan der verdeeling van arbeid op
grond van het sitvinden der werktuigen, die van den overgang der
natuurmenschen uit het bosch. naar de vlakte, of omgekeerd, het is
alles wel onderhoudend geschreven, beter gezegd misschien, kunstig
gedicht en verzonnen, maar wetenschap is het nict. En merkwaardig
is het, hoe dit Marxisme, dat zich steeds verlustigt in vaste orde
an wetten, natuurwetten der productie, enz., ten slotte alles
afhankelijk maakt van een groot toeval, n. 1. het toeval van de
corste uitvinding. Volgens Kautsky berust het onderscheid van
mensch en dier niet op cen zoddelijke vonk, maar op de technische
vooruitgang,?) m.a.w. berust het op het toevalligheidje, waaruit
die technische vooruitgang haar oorsprong heeft genomen. Er
wordt hier door een theorie, die prat gaat op haar weten, toch wel
bijzonder veel van het goed geloof geéischt.

Feitelijk is de verklaring van het zedelijk oordeel uit de sociale
driften van het hordedier niet veel anders dan het ronddraaien
in een vicieuzen cirkel. Eerst heeft men het menschelijke in de
dieren , hineininterpretirt” en dan gaat men het er weer, hinaus-
interpretiren”. Daarbij is het niet wonderlijk, dat er slechts uit-
komt, wat men er eerst heeft ingelegd. Men begint met ervan uit
te gaan, dat het geestclijke bij de dieren geheel gelijk is aan dat
bij de menschen. Maar dat is juist de groote en ontoclaatbare
petitio principil. Aan den aanvang staat reeds de overtuiging, dat
er tusschen mensch en dier geen principicel verschil is. Daarmee
evenwel is ecn onpartijdig, onbevooroordeeld onderzock reeds van
tevoren onmogelijk gemaakt.

1) Zie Dr. H. Visscher a. a. O. 1ster Theil, S. 70—73.
2) Ethik u.s.w., S. 8z,



119

Ook in wat Kautsky zegt over oorlog en eigendom treft ons
hetzelfde. Hij meent geen grond te hebben voor de onderstelling,
dat de oermensch een oorlogzuchtig jemand is geweest. Dooden
van medemenschen lwam cerst, toen de wapenen waren uitge-
vonden en hij daardoor aan het dooden van dieren gewend geraakt
was. Maar bewijs wordt er voor zulke stellingen nergens bijgebracht,
Zij maken steeds weer den indruk van te zijn gefantascerd ten bate
dor theorie: het geestelijke rust op de ontwikkeling der techniek,
alzoo op het materiéele.

Maar als wij nu eens ons uitgangspunt ncmen niet bij den ge-
fingeerden oermensch, maar bij den nu nog levenden, op lagen
trap van ontwikkeling staanden natuurmensch, dan zien wij
andere dingen. Heel hun beschouwing van den dood past volstrekt
niet in het raam van Kautsky’s verklaringsprincipe’s. Duidelijk
komt dat bijv. ook uit in wat deze beweert over het dooden der
ouden van dagen, hetgeen geschieden zou bij volken, waar de
jacht en niet geschieden bij volken, waar de landbouw overheerscht,
zoodat het met de voedselhoeveelheid zou samenhangen.

Hier wordt cigenlijk aan de natuurmenschen een beschouwing
van den dood ondergeschoven, zooals wij die kennen; geheel ten
onrechte. Voor den natuurmensch is de doode niet weg, is hij
cigenlijk nog even levend als tevoren.!) Voedsel wordt hun dooden
evenzeer, ja somtijds nog meer, ter beschikking gesteld als den
levenden en tegen voedselschaarschte is zulk dooden van bedaagden
dus geen middel. Al de verschijnselen, die Kautsky hicr noemt,
hangen met geheel andere motieven, bijna steeds met religieuze
motieven samen, daar voor de natuurmensch zijn geheele bestaan
verschijnt in religieus licht.

Hiermee hebben wij tevens aangeraakt een ander punt, meer
direct het zedelijk leven betreffende. Volgens Kautsky n.l. zou
de tegenstelling tusschen maatschappelijke behoefte cn morecle
bepaling, zooals die ook in de primitieve maatschappij reeds kan
voorkomen, daar het gevolg zijn van vasthouden aan cen verouder-
de moraal als aan ecn gewoonte, maar in de in klassen gedeelde
maatschappij gevolg van vasthouden eener verouderde moraal als
zijnde een klassenbelang.

") Dr. I Visscher a.a. 0. I, §, 157 v. 11, S. 223,




120

Ook dit is met de feiten in strijd. De moraal is geen gewoonte
zonder meer bij den natuurmensch. Het is voor hem het van de
vaderen overgeleverde, dat als zoodanig van goddelijken oorsprong
is en daarom angstvallig moet gehandhaafd blijven, zelfs al 1s
het schadelijk, ook dan al verstaat hij er den bestaansgrond vol-
strekt niet meer van.?)

Evenzeer als deze beschouwingen is ook Kautsky’s opvatting
van den eigendom aan groote bedenkingen onderhevig. Of gemeen-
schappelijk eigendom aan den aanvang staat is cen vraag, die even
min als het geheele vraagstuk van een oermensch vooralsnog
voor oplossing vatbaar is. Dat het bij den natuurmensch zoo is
is een gevolg daarvan, dat zijn persoonlijkheid, zijn ik geheel
opgaat in het sociale complex, waarvan hij deel uitmaakt. Maar
dit feit bewijst niets voor wat er aan den aanvang heett gestaan,
omdat die natuurmensch een gedegenereerd en miet een oorspron-
kelijk type is.

Maar dat het privaateigendom gevolg is van het ontstaan der
afzonderlijke handwerken door voortgaande verdeeling van arbeid
is zeker onjuist. Privaateigendom begint met de persoonlijkheid.
Naar mate deze laatste zich tot meerdere zelfstandigheid ont-
wikkelt, zal ook het eerste meer en meer optreden, om dan op
haar beurt natuurlijk die zelfstandigheid te versterken. Zoo 15 er
wissclwerking tusschen deze beide, maar men kan niet eenvoudig
de technische ontwikkeling als het primaire stellen. Veeleer is de
psychische gesteldheid, de oorspronkelijke psychische aanleg van
den mensch het eerste. _ .

Op één punt willen wij voorts nog wijzen: Kautsky’s opvatting
van den arbeid der kerk, als bestaande in conserveering der over-
geleverde moraal, daardoor machtsmiddel in de hand der heer-
schende klasse, om zich tegenover de andere te laten gelden, nu
de publieke opinie als correctief niet meer voldoendeis. Het argument
daartoe bijgebracht, n. 1. dat nu voor het eerst tusschen godheid
en ethiek verband wordt gelegd is ons reeds gebleken geen hout
te snijden. Juist in de natuurgodsdicnsten valt eigenlijk het geheele
leven onder de ethick, omdat daar kortweg alles religicus bepaald

1) Dr. II. Visscher a.a. 0, II, S. 280.



I2T

is, daar bestaan eenvoudig geen adiaphora. Maar ook verder is
de bewering zeer bezijden de waarheid. Wel heeft de kerk misschien
menigmaal den schijn tegen zich gehad, is zij zich haar sociale
roeping ook tegenover onderdrukten niet voldoende bewust ge-
weest, maar de geschiedenis der kerk toont voorwaar tochnog wel
iets anders dan dat zij zich steeds in dienst der heerschende klasse
heeft gesteld om een overgeleverde moraal te conserveeren.

Een blik op het eerste optreden der Christelijke Kerk in de wereld
is voldoende om daarvan overtuigd te worden. Wat werd toen
ter tijde voor de hoogste deugd der wijzen gehouden? Niets anders
dan gelijkvormigheid aan de natuur. De verhevenheid van den wijze
boven de wederwaardigheden des levens, de handhaving van zijn
persoonlijke waardigheid en het bewaren van een uiterlijk ver-
standelijk evenwicht, dat waren de kenmerkende trekken van de
toen heerschende philosophie en van de destijds overgeleverde
moraal. En de twee concurreerende systemen van Epicureérsen
Stoicynen waren het daarover geheel eens.

Daarin nu heeft de nieuwe religie juist een radicale ommekeer
cebracht. Het individu werd geheel uit het middelpunt weggenomen,
niet meer het evenwicht in het eigen ik, maar juist de breuk daarin
treedt op den voorgrond, niet meer gelijkvormigheid aan de natuur,
maar ongelijkvormigheid daarmee wordt deugd geacht. Wel verre
van conserveering van een overgeleverde moraal predikt de chris-
telijke kerk reeds dadelijk bij haar optreden juist haar eigene,
die in volkomen strijd is met de overgeleverde.l)

Ten slotte: niet slechts met de feiten, ook met zijn cigen grond-
beginsel komt Kautsky op merkwaardige manier in strijd. Want
sprekende over den kultuurkring gevestigd door het kapitalisme
en die nog universeeler is dan de internationale kring gevestigd
na den dood van Alexander den Groote, waarvan het christendom
de nieuwe godsdienst was, zegt hij, dat nu pas werkelijk zal worden
de zedelijke opvatting van de gelijkheid van allen en de liefde tot
allen, die door dat christendom ,,aber sehr voreilig” was uitgespr-
ken. Zeer ,,voreilig”’, dat wil dus zeggen, nog voérdat de materiéele
grondslag, gegeven in den stand der techniek en dien van het

1) Zie B. Kidd Principles of Western Civilisation, London 1908, p. 212 v. V.



122

productieproces, daarvoor aanwezig was. Die zijn nu pas aanwezig
en nu brengt dan ook eerst de moraal van het klassebewuste
proletariaat de zegeningen, die toen wel beloofd, maar voor de
groote massa der christenen steeds slechts een phrase gebleven zijn.

Men gevoelt hoe onmogelijk dez¢ uitspraak is in het midden
der Marxistische gedachtenwereld. Hoe zou ooit, als het maatschap-
pelijk zijn het bewustzijn bepaalt, in dit laatste een gedachte
kunnen opkomen en ,,voreilig” worden uitgesproken, waarvoor
de materiéele grondslag ontbreekt? Met dit woord hecft Kautsky
in zijn eigen systeem cen bres geschoten, die daarvoor verderfelijk
moet blijken. Maar wij nemen €T dankbaar acte van, dat ook hier
het geestelijke blijkbaar weigert zich te laten wringen in het keurs-
lijf van een aprioristisch systecm.

Wij komen tot het volgende, ecn beoordecling van Gorter ¢n
de verdere in Hoofdstuk IV genoemde schrijvers. Doch voor wij
daartoe overgaan zullen wij cerst mocten erkennen de bezieling,
die er in ecen geschrift als dat van Gorter ligt. Zijn beschouwingen
mogen dan een theoretisch ontwikkeld partijgenoot als den heer
Kuiper al onrijp en onvoldragen voorkomen, wij kunnen het verstaan
dat de minder theoretisch geschoolde, maar meer in de praktijk
levende arbeiders door zo0'n betoogtrant worden meegesleept.
Het is zoo volkomen nuchter geschreven, het wordt met
voorbeelden uit de alledaagsche praktijk gestaafd, het schijnt
sespeend aan alle deductieve afleiding, het wil geheel zich plaatsen
op den bodem der feitelijkheid, en in de gcdachtumvismwling spreekt
de schrijver het dan later ook herhaaldelijk uit, dat hij geen theotie,
dat hij slechts feiten geeft en niet anders dan feiten.

Er gaat bezieling, er gaat warmte door dit geschrift en dc men-
schen, voor wie het bestemd is, moeten dat gevoelen ; zZi] moeten
het verstaan, dat hier de bedoeling voorzit, niet om hen tot philo-
sophen, maar om hen tot strijders te maken, om hen in hun tijd,
in de ervaringen van hun dagelijksch leven den Weg te leeren
kennen, om hen met open oogen ¢l met begrijpend verstand aan
het productieproces te doen declnemen. Wij verstaan het, dat z1j,
die op de feiten niet al te nauwkeurig toezien, door den gloed der
geestdrift, dic hier spreckt, worden meegesleept.



123

Toch alleen van hen is dat begrijpelijk, die op de feiten niet al
te nauwkeurig toezien, want voor de critiek der feiten kunnen
ook deze beschouwingen van Gorter niet bestaan. Hij wil niet anders
geven dan feiten, zegt hijzelf, wi zullen moeten zien in hoéverre
hij daarin geslaagd is en in hoeverre hij ermee in strijd geraakt.

Wij zullen die critiek bij eenige minder beteckenende, meer
bijkomstige punten beginnen, om daaraan langzamerhand tot de
hoofdzaken te komen. Dat is in overeenstemming met het karakter
van deze geschriften, waarin wij juist nict zoozeer meer den theore-
tischen grondslag, als wel de practische toepassingen onder de
oogen hebben. Daarom vestigen wij cerst de aandacht op enkele
verkeerde definitie’s, die in verband staan met de reeds bij Kautsky
beoordeelde afleiding der zedelijkheid uit de sociale driften. Zoo
acht Gorter de onzelfzuchtigheid te bestaan in ,,het zich geven
voor de gemeenschap’’,!) maar het vergt niet veel nadenken om
in te zien, dat deze ,,deugd” daarmee volstrekt niet goed gekarak-
teriseerd is. Onzelfzuchtigheid wordt volstrekt niet alleen tegenover
de gemecnschap gevonden, ja zelfs zij wordt tegenover haar juist
veel minder in praktijk gebracht, dan tegenover individuen. leder
kent dat verschijnsel, in onzen tijd nict het minste openbaar,
dat men zich tegenover de staatsgemeenschap, tegenover de volks-
gemeenschap niet ontziet zich ten haren koste te verrijken, op een
wijze, dic men tegenover den individucelen naaste nooit in praktik
zou brengen.

in bovendien, om een deugd te zijn, om zedelijke waarde te
hebben, is het juist noodig, dat deze zelfopoffering voor de gemeen-
schap niet instinctief, maar welbewust betracht wordt. Dat —
naar Gorters voorbeeld — de buffel stand houdt tegen den aanval
van den tijger, is nog geen vorm van zedelijke kracht, zoolang het
enkel natuurdrift is. '

Wij kunnen dit ophelderen aan een andere stelling van Gorter,
die zeer aanvechtbaar is. Hij zegt n.l.:?) ,de zedewet (is) een
dierlijke drift, gelijkwaardig aan de driften van het zelfbehoud en
de voortplanting, vandaar haar spontane drang, dien wij (evenals
van die andere driften) sonder beraad gehoorzamen.” Hier is

1) Het Historisch-Materialisme, bl. 66,
2) t.a.p. HIMEs)



124

het onvoldoende der verklaring wel zeer duidelijk, want die driften
zijn qua talis volstrekt niet zedelijk. IHet zedelijke begint cerst,
waar wij haar niet maar voetstoots gehoorzamen, doch als redelijke
wezens de blinde drift wederstaan en ons lichaam brengen tot
dienstbaarheid aan den geest.

Op denzelfden lijn ligt de foutieve definitie van het -geweten,
waarin niet anders wordt gezien, dan ., de stem der sociale driften,
die ons roept”’ en die in ons Klinkt als berouw, wanneer wij haar
ten gunste der drift tot selfbehoud of voortplanting hebben ver-
onachtzaamd. Maar het geweten verplicht ons juist maar al te
dikwijls tegen de gemeenschap in te gaan, aan de sociale drift
het zwijgen op te leggen. Het geweten kan ons aanklagen ook dan,.
als wij aan deze drift hebben toegegeven, als wij daarvoor misschien
de toejuiching van anderen oogsten, doch onszelf maar al te zeer
bewust zijn van de onzuivere motieven, die ons tot dat toegeven
hebben bewogen.

Gorter komt ook elders in strijd met de feiten, zooals in zijn
voorbeeld, dat de wereldmarkt cn niet het sociaal gevoel der
ondernemers er over beslist of zij hun arbeiders in dienst zullen
houden. Van den tijd, waarin hi] zijn  brochure schrecf, zegt hij,
dat toen de Amerikaansche trusts de arbeiders bij honderdduizenden
de straat opzonden, maar wij hebben in onzen tijd van ontwikkeling
der arbeidsmarkt tallooze voorbeelden ervan gezien, dat onder-
nemers hun arbeiders het loon hebben betaald, ook in tijden, dat
er geen werk voor hen was, of gezorgd hebben voor anderen pro-
ductieven arbeid in ontginningen cn dergelijke, waarvoor zij een
deel der kosten droegen.

Dat er te weinig sociaal gevoel is, is een teit, dat wij meermalen
gelegenheid hebben te betreuren, dat het er niet is, is een over-
drijving, die schaadt. Overdrijving die allereerst Gorter zelf schaadt,
want zij verleidt hem zijn docl verre voorbij te schieten. Een
markant voorbeeld daarvan is het boven ook door ons aangehaalde
geval, dat nalatige ondernemers of een nalatige overheid schuldig
otaat aan moord op arbeiders of althans die moord in bescherming
neemt. Want nog daargelaten, dat blijkens de wijfelende formu-
leering?) heit feit wolstrekt niet vaststaat, daarbi] zouden die onder-

1) Zie de cursiveeringen boven, bl. 73.




125

nemingen zichzelf allercerst benadeelen, daar het beveiligen en
in stand houden van haar arbeiderspersoneel toch een eerste ver-
eischte is voor die onderneming zelf. Zonder mijnwerkers geen
kolen, zonder kolen geen winst voor het mijnbedrijf. Reeds het
koudste egoisme en klassebelang zou hier dus reeds tot maatregelen
van veiligheid leiden moeten.

Overdrijving is het als Gorter beweert,!) dat in het beste geval
het bestaan van het proletariaat zoo vreugdeloos is en ver van al
het geestelijk en lichamelijk genot, dat toch zoo vlakbij is. Men
kan verschillen in waardeering van de genietingen van het pro-
letariaat, men kan van oordeel zijn, dat de proletaren tot hooger
genietingen dan bioscoop €1 dergelijke moeten worden opgevoed,
maar daft er vreugdcloosheid is, is een bewering, waarvoor iemand,
die zegt feiten in plaats van holle betoogingen te willen geven,
zich wachten moest. En niet minder schiet de schrijver zijn doel
voorbij, door te beweren,?) dat nakomen van het gebod der zcli-
opoffering voor den arbeider zou beteekenen, dat hij zich dood
werkte, dat zijn vrouw cn kinderen van ellende ziek werden enz.,
want deze eisch wordt door de zelfopoffering nooit gevraagd. Als
ten slotte de belangen van patroon en bedrijf eenerzijds en dic
van den arbeider zelf en zijn gezin anderzijds tegen clkaar worden
gewogen, is er niemand, dic aan de laatste niet den voorrang zou
toekennen, althans niemand, die zou meenen, dat de eerste alles
en de laatste niets zijn.

Maar wij laten verder deze bijzondere vragen — die evenwel
seer instructief zijn om de waarheid dezer beschouwing aan te.
toctsen — rusten om tot een andere kwestie te komen, n. 1. de
vraag, aan welke zijde in het conflict tusschen Gorter en de Savornin
Lohman en Gorter en Troelstra het gelijk 1s.

Deze vraag is op zichzelf ‘misschien niet van zeer veel gewicht
en in onzen snel levenden tijd blijft de herinnering aan dat debat
zeker nog bij slechts weinigen bewaard. Toch is zij hier in onze
bespreking van belang, ten eerste omdat de gedachtenwisseling
in de Tweede Kamer de naaste aanleiding is geweest, dat het
vraagstuk van Marxisme en othick ook in ons land vele geesten

1) t.a.p. bl 76.
2) Ibid. .



126

is gaan bezig houden, ten tweede omdat wij hier het schouwspel
ontvangen van €en Marxist, die in strijd komt met en dus zijn
beschouwingen verdedigen en preciseeren moet tegenover twee
ongelijksoortige tegenstanders, n.l. cen ,kapitalist” en cen niet-
marxistischen socialist. ‘

In den strijd met den cerste is het gelijk over beide partijen
verdeeld. Het 1s naar onze meening onbetwistbaar, dat de heer
Lohman inderdaad te onnauwkeurig heeft geciteerd en niet vol-
doende in het oog heeft gehouden, dat Gorter nu eens van alle
Klassen en dan weer alleen van de arbeidersklasse spreekt. En het
betoog van Gorter?) daartegen moet als rechtmatig erkend worden.

Sluit dat nu evenwel in, dat ook de daarop gebouwde redeneering
waar is? Brengt inderdaad dit verkeerd, onnauwkeurig citeeren
van zijn tegenstander het bewijs, dat ,,in den klassenstrijd, als
men dat voor zijn klasse noodig acht, geen rechtvaardigheid,
eerlijkheid en trouw (geldt)?”” Heeft op grond hiervan Gorter
het recht te zeggen: ,,Het doet er niet toe, dat hij misschien 27-
stinctief oneerlijk is. 1k heb in mijn brochure immers juist aange-
toond, dat de leden der klasse instinctief ontrouw, onrechtvaardig,
oneerlijk zijn, dat hun onbewuste moraal is, ter wille van hun klasse
te licgen enz., dat dit in hun hart hun juist goed en deugdzaam
toeschijnt en dat 21 dikwijls de waarheid zelfs niet kunnen zien
door hun klassebelang?’” Gorter heeft hieruit dat recht volstrekt
niet. Hij wil aan deze woorden — cn daarom zijn ze hier in onze
heschouwing van beteekenis — et bewijs ontleenen voor 711
stelling: het maatschappelijk zijn van den mensch, dus de plaats
van zijn klasse, bepaalt zijn bewustzijn, ook zijn zedelijk bewustzijn.
Maar feitelijk heeft Gorter het hier over de burgerlijke partijen
in de kamers der constitutioneel geregeerde landen, en het is toch
duidelijk, dat de strijd dier politieke partijen niets hoegenaamd
te maken heeft in een betoog over den strijd der klassen. Deze
staatkundige en maatschappelijke grootheden kunnen maar niet
700 zonder meer gelijk gesteld worden.

Ook de strijd met Troelstra is hier voor ons van belang,want
het gaat daarbij om de vraag: heeft Marx zelf wel of niet waarheid,

1) Klassemoraal bl. 6 v.v. Zie boven bl. 73.



127

recht en zedelijkheid erkend als den grondslag van het optreden
der bij de Internationale aangesloten vereenigingen en individuen
tegenover elkander en hun medemenschen?!) Men gevoelt hoezeer
het antwoord op deze vraag voor ons van beteckenis moet zijn.
Des te meer te bejammeren is het, dat deze vraag wel nooit met
volkomen zekerheid zal zijn uit te maken.

Oppervlakkig bezien staat Gorter hier zeer sterk. Inderdaad
schijnt er veel voor te pleiten, dat Marx de aangevochten clausule
over de voor alle klassen geldende moraal niet in zijn concept-
statuten der Internationale had opgenomen, doch dat ze door
het Congres van Geneve in 1806, waar Marx niet aanwezig was,
is ingevoegd. Ook Quack?®) zegt, dat de concept-statuten bijna
onveranderd zijn vastgesteld en de Laveleye?) zegt met dezelide
woorden: ,,Les statuts claborés a Londres sous I'inspiration de Marx
furent adoptés presque sans changement.” Maar in dit bijna zit
hem juist de vraag, waar het om gaat. En wel schijnt het bock
van G. Jaeckh voor Gorters opvatting te pleiten, maar zijn tegen-
standers brengen er tegen in, dat het volkomen onbekend is, uit
welke bronnen deze schrijver heeft geput. Terwijl Troelstra zcer
sterk staat, waar hij tegen GGorter opmerkt, dat, wat ook de werk-
saamheid van het congres van Geneve aan Marx’ ontwerp moge
geweest zijn, in ieder geval het congres te Erfurt in 1891 de statuten
nog weer onveranderd heeft aangenomen.

Toch mocten wij tot de slotsom komen, dat dit citaat door Trocl-
stra verkeerd is gebruikt, ook zelfs dan als het van Marx zelf
afkomstig is. Wij kunnen desnoods nog daarlaten de opmerking
van de Laveleye:?) ,,Ces statuts étaient rédigés de fagon a ne pas
alarmer les gouvernements ct A échapper aux rigueurs de la justice
réprossive.”” Meer van belang is het feit, dat de Statuten van de
Internationale en ook het door Marx ontworpen inaugureel adres
zijn opgesteld om alle arbeiders van Europa te vereenigen. Het
eerste artikel spreekt dat uitdrukkelijk uit. Dus moesten er allerlel
overtuigingen worden samengevat. Dat eischte een zekere diploma-

1) Zie boven bl. 74, 75.

2) De Socialisten deel 5° Amsterdam 1912, bl. 434, zie over deze zaak ook aldaar
bl. 435 noot 2.

3) Le socialisme contemporain Bruxelles—I.a Haye 1881, p. 244.

4) 1.1.p. 244.



128

tie en deze is nooit geschikt om de overtuigingen ¢n principes zuiver
te houden. In dien tijd heerschte de Amerikaansche slavenoorlog,
was er opstand in Polen, Hongarijé, Italié en elders. Daarom meent
de Internationale, dat de vraag naar kleur, belijdenis, nationaliteit
or niets toe doet. Marx heeft met deze woorden volstrekt niet
gedacht aan het handelen tegenover de andere klasse. Er staat
daarvan niets. En daarom zijn deze woorden voor Troelstra niet
geschikt om ze als argument tegenover Gorters moraaltheorie te
laten gelden.

Toch is daarmee allerminst gezegd, dat Gorter in zijn beschou-

wingen gelijk heeft. Want — en daarmee komen wij tot een be-
langrijker grond van critick — zijn geheele beschouwing gaat

eigenlijk niet over een klassenstrijd, maar over een Kklassenoorlog
En oorlog is de ontkenning van alle moraal, daarom kan Gorter
alle leugen tegenover de vijandige klasse verdedigen, alle grond-
slagen van trouw en waarheid verwerpen. Dan wordt er alleen
met het eigenbelang gerekend, wordt het recht, maar ook de moraal
vertreden. Doch ook buiten oorlogstijd is er telkens weer strijd
niet alleen tusschen klassen, maar ook tusschen volken en personen
en in dien tijd hebben wij vaste grondslagen van trouw, oprecht-
heid, waarheid tegenover de tegenstanders enz. noodig, zullen
wij niet alle samenleving {otaal onmogelijk maken. En wie altijd
op de klasse alleen let, vervalt in de fout, waaraan ook Gorter niet
ontkomen is: hij ziet alle andere factoren voorbij, hij wordt door
het eene gezichtspunt gebiologeerd en wij staan ongetwijfeld tot op
zekere hoogte onder den invloed van onzen stand, maar ook onder
dien van andere, van historische, ideologische, biologische factoren,

Er is echter nog een ander, belangrijker bezwaar tegen Gorter,
en in hem tegen het gansche marxisme, in te brengen ten aanzien
der ethiek en hier ligt mede de cardo quaestionis. et is n. 1. dit,
dat zij geen hooger maatstaf kennen dan het belang. En het maakt
te dezen opzichte niet het minste verschil, of men met R. Kuiper
een onderscheid maakt tusschen het hoogere belang der opkomende
en het lagere belang der ondergaande klasse, van welke twee,
dan het cerste steeds zou moeten domineeren, zelfs ten koste der
moraalgeboden. Want ook hier 1is het steeds weer het belang, dat
den doorslag geeft.



129

In den grond der zaak heeft het marxisme zeer sterke utilistische
trekken. Ik laat nu daar de verklaripg daarvan, die wij wel zullen
mocten zoeken in Marx’ langdurig verblijf in Engeland en den in-
vloed, door de school van Bentham bewust of onbewust op hem
geoefend. Maar hoe dit ook zij, punten van overeenkomst springen
sterk in het oog. Kuiper zelf spreckt van het utilitaire karakter
der moraal.’) En inderdaad komt in het marxisme de ethiek niet
boven zekere nuttigheidsregels uit. Het is steeds weer het belang
van cen klasse of van de gemecnschap, dat men dienen wil.

Maar daarmee is tevens gezegd, dat langs dezen weg, die ook
door Gorter bewandeld wordt, de verklaring van bron en inhoud
van het zedelijke, als liggende in het sociale niet te vinden is. Het
ethische, waarvan hier gesproken wordt, is niet zedelijk in strikten
zin, maar is van lager orde en is bovendien verkregen door zeer
willekeurige interpretatics der feiten. Ook het hoogere belang van
Kuiper reikt nog niet aan de moraal. Het utilitarisme kent slechts
de lagere trappen van het menschelijk leven, die voeren tot aan de
poort der zedeljkheid. Maar den drempel daarvan te overschrijden,
daartoe is het niet in staat.?)

Zoo biyvoorbeeld wordt het duidelijk aan de reeds genoemde
definitie van onzelfzuchtigheid als het zich geven voor de gemeen-
schap en bij alle andere deugden, die daar sociaal verklaard worden.
Bij dat alles komt Gorter hoven het egoisme niet uit. Want die
zelfopoffering heeft tot vrucht het blijven bestaan der gemeenschap,
maar daarmee tevens het in stand houden der voordeelen, die den
individu door die gemeenschap toekomen en die hij dus ook voor
zichzelf zou vernietigen, zoo hij zich niet ten bate der gemeenschap
een offer getroosten wilde. et is geheel als bij Bentham: het op-
geven van een voor de hand liggend, tijdelijk voordeel, om eep
verder afgelegen, maar duurzamer te winnen.

En zoo is het ook met andere, hoogere deugden. Maar wie de
liefde, zoowel liefde tot vijanden als liefde tot den naaste, zict als
resultante van den plicht om zich te binden ten behoeve der ande-
ren, die heeft het diepste der liefde niet gepeild en nog veel minder
verklaard. Want ook dit is egoisme, waarbij het ik zich steeds als

1) Zie het citaat boven bl. 7g.
2) O. Kim. Siltliche Lebensanschauungen der Gegenwart , Leipzig 1911, S, 34, 35.

9




130

cerste, als naaste blijit gevoelen boven ecn gij en het wezen der
licfde is juist: een zich volkomen identifigeren, cen zich volkomen
overgeven aan een ander en zij laat zich dus nooit herleiden tot
con louter verzekering van cigen belangen, door gedeeltelijle zelf-
beperking.

Ook het dienen van het hoogere belang kan wel degelijk in ons
gepaard gaan met een aangeklaagd worden door ons geweten,
m. a. w. kan best gepaard gaan met het bewustzijn onzedehjk te
hebben gehandeld. En als dit bewustzijn is ons aanwezig 1s, zegt ons
ons zedelijk besef, dat wij schade hebben geleden, ook al zou
het z. g. hoogste belang nog zoozeer gediend zijn. Immers: wat
baat het den mensch, zoo hij de geheele wereld gewint en hij lijdt
schade aan zijn ziel?

Hicrmede is eigenlijk ook reeds cen oordeel geveld over het
laatste voorbeeld, dat wij bijbrachten: de zaak der Zweedsche
staking. Hoezeer het belang, het klassebelang, gemeenschapsbelang
als men wil, maar dat dan toch tevens, bewust of onbewust, als
bevorderaar van. het eigenbelang, alles domineert, blijkt nog eens
weer uit de meening van van der Goes te dezer zake. De vraag
naar trouw aan een gegeven belofte, trouw aan cen geteekend
contract wordt geheel nitgeschakeld. Er wordt zelfs nict aan ge-
dacht. Er wordt gevraagd: kunnen zulke contracten voordeelig zijn?
Zoo ja, dan mocten z€ gehouden worden, want anders willen de
ondernemers ze later niet meer sluiten. Dat het marxisme in
ethisch opzicht weinig anders is dan het platste klasse-egoisme
wordt hier zeer duidelijk openbaar.

Daartegenover zullen wij steeds moecten hoog houden de feite-
lijke werkelijkheid, dat de zedewet als empirisch gegeven in ons,
sulle doen beslist veroordeelt en ecn op deze wijze behaalde winst
als geestelijk verlies brandmerkt. Tegenover ecn handeling als
de Zweedsche contractbreuk geeft ons geweten steeds weer getui-
genis aan het zoogven geciteerde Evangeliewoord. Zelfs al zou die
staking nog zoo groote voordeelen hebben opgeleverd, zedelijk
waren die toch van laag echalte. Stoffelijk mochten z¢ nog zoo
groot zijn, aan de zicl dergene, die er van genicten zouden,hadden
ze geestelijke schade gebracht.

En dit leidt ons als vanzelf nog tot een korte beoordeeling van



131

het, ook door Mevrouw Roland—Holst weer verdedigde, aan
Dietzgen ontlecnde woord, dat het doel de middelen heiligt. Daar-
tegen blijven wij ons met alle kracht verzetten. Heilig moge wezen
het doel van de bevrijding der menschheid, die geacht wordt samen
te vallen met de bevrijding van het proletariaat, als deze bevrijding
gekocht wordt met middelen, die den innerlijken mensch kwetsen,
dan'is zij te duur gekocht, dan zal de schade blijken grooter te zijn
dan de winst.
" Daarom tegenover de geliefde these: het doel heiligt de middelen
stellen wij een andere: het onheilige middel ontheiligt het doel.
Zietdaar ecn regel, die zeker tallooze malen overtreden wordt,
die slechts door wveel strijd, door zeer ver doorgevoerde verfijning
van de gewetens, ja die pas door vernicuwing der harten er toe
zal kunnen geraken door velen te worden aanvaard, maar die dan
ook het waarachtig heil, het heiligste doel naderbij komt, die blijk
zal zijn van en tegelijk zal*voeren tot ware bevrijding der mensch-
heid, omdat zij aan de dicpste behoeften der menschen voldoet.

Ten slotte leidt ons dit nog weer terug tot de meening van Mevr.
Roland-—Holst, ook in dezen conform aan Dietzgen, n. 1. dat de
moraal van het proletariaat niet uitgaat van bepaalde conventio-
neele meeningen, maar van de werkelijke behoeften der menschheid.

Hoezeer daarin nu 66k een ethisch sensualisme spreekt, tevens
werpt dit woord de gansche marxistische beschouwing omver,
dat het maatschappelijk zijn het bewustzijn bepaalt. Want als
de behoeften het uitgangspunt vormen, dan vormt de geest het
uitgangspunt, want zonder ecnigen twijfel zijn behoeften allereerst
geestelijke factoren. Wat een mensch voor behoeften gevoelt, zal
zeker ook wel staan onder invloed van de omgeving, waarin hij
leeft, van wat de maatschappij, waarvan hij deel uitmaakt, hem
aan producten laat zien, maar dat hij aan cen deel daarvan wel,
aan cen ander volstrekt geen behoefte zal gaan gevoelen, hangt
daarvan af, wat voor mensch hij is, wat voor karakter hij in zich
omdraagt. :

Gorter heeft dit bezwaar gevoeld en wijdt ¢r een bespreking
aan.!) Hij meent deze tegenwerping te kunnen ontzenuwen door

1) Het Historisch-Maierialisme, bl. 25, 26,




132

de vraag te stellen: Waar komen de behoeften vandaan, wat geeft
den menschen hun behoeften? En hij an twoordt daarop: de maat-
schappij, hun maatschappij met haar bepaald productieproces.
Die geeft bijv. aan leiders, ondernemers een behoefte aan een zekere
kennis, en geeft den arbeiders ook behoefte, maar weer aan andere
kennis. En bij beide wordt dat bepaald door hun plaats in het
productieproces. Dus lijkt het maar, dat de behoefte als geestelijk
zielsgevoel ons leidt. En evenzoo is het bij behoelte aan AR
dingen. Van nature heelt de arbeider geen behoefte aan surrogaten
in zijn voedsel en kleeding, maar aan goede voeding en warme
kleeding, doch het productie- en ‘eigendomstelsel had behoefte aan
goedkoop voedsel voor de arbeiders, had behoefte om massa-
artikelen te kunnen verkoopen. Daarom schiep het die eccrst en
toen kreeg de arbeider er behoefte aan. In de meeste gevallen
ontspringen de behoeften alzoo nit de productic of uit cen op de
productie gegronden algemeenen toestand.

Wij willen niet hicrtegen inbrengen, dat dit laatste woord ,,in
de meeste gevallen” de hecle redenecring dreigt omver te werpen,
omdat het de netelige vraag doet rijzen, waarnit in het overschot
der gevallen de behoefte dan wel ontspringt. Wij staan sterker
met aan te wijzen, dat deze heele redeneering nict opgaat. Gorter
heeft handig de oorsprong der behoefte geschoven in de plaats
van het wezen der behoefte. Maar tusschen die twee is een groot
verschil, zij moeten even goed onderscheiden blijven als bijvoorbeeld
het wezen van den godsdienst en de oorsprong van den godsdienst,
dic ieder op zichzelf een afzonderlijk onderzoek vereischen. '

Daarom: met aan te wijzen, dat de behoeften vaak uit maat-
schappelijke toestanden opkomen — ¢€n inderdaad heeft Gorter
ook dit niet aangewezen, doch slechts dit, dat behoeften daardoor
alleen in hun geaardheid somtijds beinvloed worden — heeft de
schrijver niets gewonnen. Niet de oorsprong maar het wezen der
behoefte is in geding en dit wezen is ontegenzeggelijk van geestelij-
ken aard. Daarom blijft het vaststaan: als de behoefte der mensch-
heid de grondslag is van de moraal van het proletariaat, dan
ligt daarin de erkenning opgesloten, dat toch weer de geest, het
bewustzijn en nict het maatschappelijk zijn het eerste is.

700 versterkt ook dit nog wecr onze conclusie, dat, ook van uit



133

de moraal en haar verklaring benaderd, het marxisme blijkt te
zijn, niet een teekening van enkel feiten, maar een theorie, een
beschouwing over de feiten, die menigmaal met zichzelf in strijd,
aan die feiten geen recht doet wedervaren.




SLOTBESCHOUWING.

In de voorgaande bladzijden hebben wij gezien, wat het marxisme,
bij monde van verschillende zijner woordvoerders ons fc zeggen
heeft over het zedelijk leven en de verklaring daarvan. En wij
hebben die verklaring moecten afwijzen, als onvoldoende, onbe-
yredigend. Hier wordt geen verklaring geboden, die alle feiten
omvat, maar blijft er steeds een rest van onverklaarde feiten over,
ja sterker nog; hier wordt aan de feiten geen recht gedaan, maar
geweld gepleegd aan de psychologische werkelijkheid. Hoewel naar
onze meening Marx volstrekt niet slechts een hypothese wilde
geven,!) maar wel degelijk een ,,abschlieszendes System der Er-
kenntnis”, is zijn theorie toch niet meer dan een werkhypothese,
die op sommige punten nut heeft gehad, nieuwe kennis heeft
aangebracht, de oogen heeft geopend voor het belang van feiten,
waarvoor men te voren blind bleef, maar dic toch als geheel in
gebreke is gebleven zich te rechtvaardigen. '

De loop der gebeurtenissen heeft dat reeds bewezen. Niet slechts
buiten, doch binnen het cocialistische kamp vooral is de oppositie
tegen historisch-materialisme en meerwaardeleer tot een warc
beweging aangegroeid en het revisionisme is voor de marxistische
grondslagen der sociaal-democratie verderfelijk geweest. En dat
de geest zich niet heeft willen laten knellen in het dwangbuis haar
door het marxisme en andere deterministische systemen aangetrok-
ken, is eveneens slag op slag gebleken. Overal leeft weer de behoette
aan meer dan louter registreeren der feiten, n. 1. aan waardeering
en verklaring, d.w.z. overal spreekt het zelistandig geestelijke
sich uit. Ook onder socialisten wordt het logische marxisme ver-
laten en vraagt men steeds meer naat godsdienst, die beter aan
de behoeften van het hart voldoet.?) Uit al deze dingen blijkt het,

1) Zie daarover 0. a. ‘Treub. Het ztrfjsgwr'.!'g—(h‘c‘(mDJJZ-'J:SCH stelsel van K. Marx 1902,
dl. I, bl. 354 V.
2) Dr. J. R. Slotemaker der Bruine. Dogmatiek en Cultuur. Utrecht 1916, bl. 6, 8.



135

de theorie is door de feiten achterhaald en in haar gebreken ten
toon gesteld.

Evenwel het is ons hier nu niet te doen om herhaling-met-
andere-woorden van wat wij reeds gezegd hebben, wij hebben nu
nog twee andere oogmerken. En het eerste daarvan is dit, met
ecen enkel woord te laten zien, dat geheel de marxistischebeschou-
wing van het geestelijk-zedelijk leven met de christelijke conceptie
in volkomen strijd verkeert.

Dat Marx en zijn aanhangers tegenover deze laatste vijandig
staan, blijkt ook reeds bij opperviakkige lezing hunner geschriften
meermalen uit hun terminologie, dic telkens weer vol is van pro-
faneering en spot. Als Marx in zijn uiteenzetting der waardeleer
in cen voorbecld de jas als belichaamde waarde van de waar
linnen doet optreden, zegt hij: ,,Het waarde-zijn (van het linnen)
verschijnt in zijn gelijkgheid met de jas, zooals de schapennatuur
van den christen in zijn gelijkenis met het Lam Gods.” Van de
waarde wordt gezegd, dat zij als oorspronkelijke waarde zich van
Zichzelf als meerwaarde onderscheidt ,,gelijk God de vader zich
van zichzelven als God den zoon’?). Engels en Dietzgen volgen
hem daarin.?) Deze uitwendigheid, teckent den geest, waaruit
deze mannen schreven en waatin ze dus ook leefden tevens.

Maar cr zijn natuurlijk van uit christelijk ongpunt gezien grooter
bezwaren dan deze en het cerste daarvan is wel dit, dat er in het
marxisme geen plaats blijft voor de persoonlijkheid als zelfstandige
grootheid. De individu bestaat slechts als lid van zijn klasse en
hij is dus, wat hij door die klasse is, en wat die klasse is, wordt
bepaald door den stand van het productieproces. Het milieu zegt
alles, doet alles, maakt alles, zelfstandigheid der persoonlijkheid
‘s hier oen totale onmogelijkheid. Het zijn niet de groote mannen,
dic hun tijd maken en daarop het onuitwischbaar stempel van hun
machtigen geest drukken, het is juist de tyd, die zich in die mannen
openbaart en hen maakt tot wat ze zijn, zij zijn slechts exponenten
van hun omgeving.

1) Das Kapital. Holl. vert. Deel I, bl. 23 en 140. Zie verders voorbeelden bl. 52, 83
in verband met 89, or; 121, 164, 167. 1I 6%. 111 218, 264.

2) Zie voor Engels: Entwicklung . s. . . 36. Voor Dielzgen het werk van Hepner,
A, A OF ST 08

*




136

Dat alles ligt opgesloten in Marx’ grondthese: het maatschappe-
lijk zijn bepaalt het bewustzijn, maar het ligt evenzeer in Dietzgens
grondprincipe, dat het bet werk der rede is het algemeenc te ont-
wikkelen uit het bijzondere, dat algemeene, dat het werkelijk
redelijke is. Voor de bijzonderheden voor de eigenaardigheden
van iedere persoonlijkheid is hier geen besef. Als lid der massa
heeft de mensch ten slotte slechts ecnige waarde, niet als een af-
zonderlijke, in zichzelf eigenaardig geteckende schepping Gods.
Het marxisme kan nooit recht laten wedervaren aan de waarde
en de beteckenis der persoonlijkheid. Zijn grondbeginsel verhindert
het daarin geheel. Als het maatschappelijk zijn het bewustzijn
bepaalt, dan heeft dit laatste niets eigens, niets oorspronkelijks,
dan is alles aan den inhoud van dat bewustzijn slechts van tweede- -
hands waarde, afgeleid van het maatschappelijke, dat als het
primaire voorop gaat. :

Daarom alleen reeds moeten wij ook als christenen deze op-
vatting der dingen afwijzen. In de inleiding hebben wij reeds gezien,
dat juist het christendom persoonlijkheid-vormend is geweest
als nicts anders en daarom beteckent het marxisme een geweldige
achteruitgang een terugval tot de antieke beschouwing van den
mensch, als niet meer zijnde dan ecn moment in het staatsgeheel. -

Door het christelijk geloof echter heeft ieder mensch zelfstandige
waarde gekregen, allercerst voor God, daarna en daardoor ook
tegenover de andere menschen cn tegenover de wereld. En al kun-
nen wij dat verschijnsel der persoonlijkheid niet verklaren, al is
het stellen van een Ik, een wezen achter de verschijnselen onbe-
wijsbaar, toch moet ons zelfbewustzijn het altijd weer doen, zoodat
7ij, die dit’om theorctische redenen loochenen, in de praktijk van
het leven voortdurend met zichzelf in tegenspraak geraken.

De mensch een persoonlijkheid, dat is het wat de christelijke
kerk heeft nitgesproken in haar stelling, dat de mensch is beeld
Gods. Daarmee ontkent zij, wat de oudheid bewust of onbewust
steeds weer leerde, en waarboven ook Marx en zijn school niet
uitkomen, dat de mensch louter een natuurwezen zou zijn. Hij is
door God geschapen en in bijzonderen zin met Hem verbonden,
hij is van onvergelijkelijke waarde, zoozéér, dat één ziel, de gansche
stoffelijke wereld in waardij te boven gaat. Die erkenning is funda-



R

137

menteel ook voor de christelijke ethiek. Maar met die verklaring:
de mensch geschapen naar het beeld Gods, doch nu ook moetende
leven ter verheerlijking Gods, is zij meer in overcenstemming met
de feiten van het zedelijk bewustzijn des menschen, dat door Marx
wordt onderworpen aan een blinde natuurwet waartegen het nooit
ophouden zal zich te verzetten.?)

En hoezeer nu ook de christelijke conceptie op de waarde van
den enkeling den nadruk legt, toch heeft zij daarbij de beteckenis
van de societas niet uit het oog verloren. Daar waar hef gansche
ceslacht der menschen gezien wordt, als uit éénen bloede gemaakten
waar God gezien wordt als den Eenen, die allen maakte,®) moet er
besef zijn van de saamhoorigheid dier menschen. Waar is dan ook,
in geestelijk opzicht, z66 de waarde verstaan van het geheel, als
in de oudheid bij Tsragl, waar ieder slechts deel had aan de geestelijke
zegeningen, omdat hij lid was van volk en gemeente of als, in
lateren tijd, in de christelijke gemeente, dic in haar kerkbegrip juist
asn de waarde van de gemeenschap recht heeft gedaan? En als
vooral bij de sociaal-democratie de solidariteit zich in aller be-
langstelling en liefde verheugt, dan heeft zij daarmee niet iets
nieuws gevonden doch slechts op haar wijze den nadruk gelegd op
icts, dat gemeen goed is van allen, die den Bijbel als regel van geloof
en wandel aanvaarden.

Daarom is de christelijke conceptie dan ook inderdaad veel
breeder en rijker, veel meer recht doende aan alle feiten dan de
marxistische, want zij heeft de synthese gegrepen van individu
en gemeenschap, die elders steeds met elkaar strijden, waarvan
ook bij Marx de eerste aan de tweede wordt opgeofferd.

Met het bezwaar, dat de persoonlijkheid miskend wordt, hangt
cen ander samen, n.l. dat hier het feit der zonde geheel wordt
ontkend. Zonde bestaat er voor Marx c. s. niet, hoogstens meerdere
of mindere onvolkomenheden, die echter door den gang der ont-
wikkeling zullen moeten worden verholpen. Waar geen persdonlijk
heid is, geen \fljjlleicl, geen verantwoordelijkheid, daar kan ook
van zonde geen sprake zijn, daar is dit woord van Dietzgen de

1) Zie hiervoor: Dr. P. D. Chantepie de la Saussage. Hel Christelijk Leven. Deel 1.
Haarlem 1gto, bldz, 51—72.
2) Zie Hand. 17:26. Mal. 2:10.



138

hoogste wijsheid: ,,Der handgreifliche, fortwihrende Aufschwung
der Produktion erldst die Menschen von der Armut, von der Erb-
siinde und vom Teufel” 1) hoewel dezelfde het karakter der zonde
juist beschrijft als hij zegt:?) _Die wahre Erbsiinde, an der des
Menschengeschlecht bisheran leidet, ist die Selbstsucht.” Maar ook
die zolfzucht zal naar de meening der marxisten verdwijnen door
verandering der productiewijze, door de socialiseering der productic-
middelen.

In deze tockomstverwachting spreekt zich evenwel geloof en
geen wetenschap uit en daarbij een geloof, dat in de zichtbare en
{astbare feiten geen houvast vindt. De pogingen tot verbetering
in marxistische richting aangewend en hun volledig fiasco zijn niet
eunstig om dit geloof te versterken.®) Maar deze uitslaghoe bedroe-
vend en teleurstellend ook voor hen, die deze pogingen hebben
ondernomen, kan toch nooit voor christenen onverwacht zijn en
is een bewijs te meer, dat z1j aan de feitelijke werkelijkheid recht
laten wedervaren. Wij hopen de verbetering der harten niet van
verbetering der toestanden, maar de weg door Christus geteekend,
vaat in tegengestelde richting: wedergeboorte der harten zal leiden
tot verbetering der menschen, en betering der menschen zal leiden
tot verheffing ook der sociale toestanden.

[aat ons nu echter nooit denken, dat wij met het onvoldoende
der marxistische verklaring te constateeren van haar af zijn. Wis
700 zou handelen, zou daarmee toonen nooit getroffen te zijn door
het zeer merkwaardige feit, dat het marxisme nog steeds op 200 vele
geesten zijn volle bekoring Dblijft uitoefenen. Wie het ecnmaal goed
gezien heeft, zal het niet spoedig weer vergeten, dat ,,de invioed
onavenredig grooter is dan de’ juistheid der theorieén zelf,” dat
die theorieén van Marx ,reeds tal van keeren zegevierend zijn
weerlegd (en toch) nog steeds machtige propaganda-middelen zijn
en vat hebben op de gemoederen.”4) Dat leidt ons tot het inzicht,

1) Hepner a. a. O. 5. 173,

2) Ibid. S. 45.

3) Zie hiervoor bijv. Dr. R. J. Slotemaker de Bruine Christelijk Sociale Studién,
deel 1114, Utrecht 191y, bl. 854 V.

4) Dr. P. D. Chantepic de la Saussage, t. 2. P. deel 11, b1, 248.



139

dat er in het marxisme ook een waarheidsmoment moct liggen
en het is onze tweede bedoeling met deze slotbeschouwing om
daarvan nog een enkel woord te zeggen.

,,Magna est veritas et praevalebit,” dat woord wordt nict meer
bevestigd daar, waar die waarheid in volle zuiverheid aan den dag
treedt — voor zoover dat in deze zondige bedeeling mogelijk is
— dan daar, waar zij met zooveel onzuiverheden vermengd is, dat
zij als een kleine goudkorrel glanst te midden van enkel schuim.
Want aan dat zeer kleine waarheidsgehalte heeft de onwaarheid
ten slotte te danken de kracht der bekoring, die z1j op zoekende
harten kan ocfenen. En men heeft ecn theorie over het zedeljk
leven, cok dc marxistische eerst verstaan, wanneer men de waar-
heid verstaat, die onvolkomen en gebroken in haar tot uitdrukking
komt.!) Die waarheid ligt bij het Marxisme vooral in het ideale
doel, dat er door wordt nagejaagd.

Wij knoopen ook hier weer bij onze inleiding aan, als wij dat doel
karakteriseeren als de verheffing van den vierden stand en de
invoeging daarvan in hetl sociale geheel. Daarover gaat feiteljk
ook nu nog de strijd, dat 1s de sociale quaestic by uitnemendheid,
het arbeidersvraagstuk, dat een oplossing eischt en deze oplossing
is de conditio sine qua non voor het terugkeeren der rust in de
maatschappij. In det opzicht lijden wij nog onder de revolutionaire
daad van het slot der 18¢ eeuw, waardoor de kranke verhoudingen
niet geheeld, maar verscheurd zijn. Daarom, hoe zwarte schaduw-
zijJden het marxisme ook moge hebben, hoeveel er in is, dat ons
reeds als zedelijk voelende menschen tegen de borst stuit, hoeveel
meer nog, dat wij als christenen nooit zullen beamen, deze lichtzijde
heett bet steeds gehad, heeft het nog: de verheffing van den ar-
beidersstand tot ware menschheid.

in wel heeft het bij het najagen van dat ideale doel gefaald in
zijn these, dat het maatschappelijk zijn het bewustzijn, col het
zedelijk bewustzijn, bepaalt, maar ook hierin ligt een moment
van waarheid n. 1. dit, dat de omgeving, dat de omstandigheden,
de maatschappelijke omstandigheden met name, op het zedeljk
leven der individuen van de allergroctste beteekenis zijn. Er door

1) «+ Wernle, Efnfulirang u. s. w, Tiibingen 1908, S. 303, 430.



140

bepaald wordt het bewustzijn niet, er in hooge mate door beinvloed
wordt het zeker.

En hoe waren de maatschappelijke omstandigheden bijv. in
dat Engeland, waarmec Marx en Engels kennis maakten? Ontroe-
rende, ja huiveringwekkende dingen declen zij mede uit de officiéele
rapporten der van rijkswege aangestelde fabrieksinspecteuren of
uit de rapporten der door het parlement benoemde commissie’s
van onderzoek. Kinderen van 3 en 4 jaar, die recds in de fabrieken
werden gedrcven, soms midden in den nacht, zoodat de afgewerkte
stakkerds gelegd werden m bedden, nog warm der slachtoffertjes,
die ze zooeven verlaten hadden; hoopen kinderen of halfvolwassenen
te werk gesteld in ruimten, vele malen te klein om hun de noodige
versche lucht te verschaffen; vrouwen, die gedurende 5 dagen van
de week 6 uren per ctmaal voor slaap overhouden, waarvande
tijd nog af moet, dicn zij noodig hebben om van ¢n naar huis te
oaan.’) Als men nu daarbij in 't oog houdt ,,welchen gewaltigen
Einflusz das Milieu, in dem ein Kind heranwichst, auf die geistige
Avsgestaltung des spiteren Menschen haben musz,”’?) dan verstaat
men tot welke zedelijke toestanden deze maatschappelijke aan-
leiding gaven. Dronkenschap, liederlijkheid, kindervergiftiging of
-verwaarloozing, verregaande misdadigheid, Marx tast er de voor-
beelden van op. Grove kwetsing van fatsoen en schaamtegevoel,
ondergang van bijna alle zedigheid, doordat volwassen personen
van beiderlei geslacht, gehuwd en ongehuwd, bij elkaar kruipen in
enge slaaphokken, gevallen van bloedschande met al het lijden, dat
ze na zich sleepen, als gevolgen der ellendige woningtoestanden,
hij kan er uit de officiéele rapporten de voorbeelden van bijbrengen
En zou er dan tusschen zulke maatschappelijke en zedelijke wan-
toestanden geen wisselwerking bestaan?

Men behoeft trouwens nict naar het Engeland van vijftig of
zestig jaren terug te zien, om daarvan overtuigd te worden.Wie
het platteland kent in menige streek van ons vaderland nog in
dezen tijd, wie die huizen heeft gezien zonder , binnenkamer”’,
waar aan de open haard, in het bijzijn ook van kleine kinderen,

1) Das Kapital. Deel I, hfdst. 13, 23 e 24.
2) Max Verworn. Die Mechanik des Geisteslebens®, Leipzig 1914, S, 87,



141

alles verhandeld wordt, ook wat voor kinderooren niet bestemd
is, wie het bedrijf kent, 't welk meebrengt, dat er in het dierljjke
cexueele leven voor niemand geheimen bestaan, die heeft ook
gezien, hoe groot de invloed van al deze maatschappelijke omstan-
digheden is op het sexucele leven der menschen, cn de vele af-
dwalingen, die er te dien opzichte geconstateerd moeten worden.
En wie in de steden de woningtoestanden kent, kan van hetzetide
spreken.

Groot is de invloed, die door het maatschappelijk leven op het
sedelijke geoefend wordt en dat is cen waarheid, die wij uit het
marxisme kunnen leeren, dat is een der dingen, die God aan de
kerk heeft te zeggen, door middel van deze theorie, ook al is zij als
geheel genomen een dwaling. Als de kerk maar wilde luisteren.
Maar dat is juist de vraag, die zoovele weldenkenden met zorg
vervult. De taak der kerken is in dit opzicht zoo groot en zoo zwaar
et is voor mij overbodig, die hier in den breede te schetsen, meer
bevoegden hebben dat gedaan.!) Maar als men vergelijkt, wat er
gedaan wordt, met wat er te doen is, als men ziet, om ons tot
de Ned. Herv. kerk te bepalen, dat haar Synode na het twee jaren
toegestaan te hebben, het niet meer noodig acht,dat den aanstaanden
predikanten eenige kennis van sociale aangelegenheden wordt
bijgebracht; dat de kerkenraad van een der grootste gemeenten,
door een vakvereeniging van politicagenten gevraagd, haar verzock
om meerdere Zondagsrust te steunen, beslisg, dat zoo iets niet op
haar weg ligt; hoe er gemeesmuild en gelachen wordt, als een
classicale vergadering zich over bakkersnachtarbeid durft uit te
spreken, dan beklemt bange vrees ons hart, dat de kerk nog steeds
haar taak nict verstaat, evenmin als de kerk het in het Engeland
der vorige ceuw blijkbaar begrepen heeft, dat zij, om met vrucht
de zielen te redden van haar ondergang, cerst met alle kracht
moest helpen aansturen op betere toestanden.

Het is een droef woord, maar, vrees ik, cen waar woord, als
Wernle zegt:?) ,,Von der wirtschaftlichen Umwilzung am Ende
des 18 und zu Anfang des 19 Jahrhunderts ist sie (die Kirche)

1) Zie o.a. Dr. J. R. Slotemaker de Bruine. Christelijk Sociale Studién. Utrecht 19135,
deel 11. Hidst. VII, bl. 447—582.
2) a.a.0. S 431




142

cinfach iiberrumpelt worden, si¢ nicht allein; im groszea und
ganzen, als Kirche, als Institution, schlift sie heute noch, iibt
otwas stirker als vorher ihre Liebespflicht an den Armen, wittert
in allem Neuen Siinde, Begehrlichkeit und Trotz und hat keine
Ahnung von dem Geist Gottes, der fordernd und erneuernd durch
die Zeit geht.”

Nogmaals: aan deze kerk heeft God ook door het marxisme ecn
boodschap te richten, het is te hopen, dat die verstaan worde. Aan
enkele teckenen daarvan ontbreekt het niet. Waarlijk de kerk
als draagster van het Evangelie Gods behoeft nicmand, geen
richting, geen partij, ook geen socialen profeet van het oogenblik
naar de oogen te zien, zich ook voor geen democratie of eenige an-
dere leuze te verklaren, al ligt die in de denkrichting van een tijd.
Maar zij moet den geest van het haar toevertrouwde Evangelie
toch al zeor slecht verstaan hebben, zoo zij niet heeft ingezien, dat
dit Evangelie, 't welk aan iedere zicl pérsoonlijk zoo’n onovertrofien
hooge waarde toekent, dat daardoor de waarde der persoonlijkheid
heeft geponeerd, dat de gelijkheid aller menschen tegenover God
handhaaft, ons gevoelen dwingt te gaan in democratische richting.
En juist als draagster van het eeuwig Evangelie, dat zijn geestelijk
beginsel wil indragen en laten doorwerken in alle verhoudingen
en omstandigheden en staatsvormen, moge de kerk het bedenken,
dat zij niet de minste reden heeft om eenige maatschappij vorm,
geen ,,proletarische”, maar ook vooral geen ,kapitalistische” in
bescherming te nemen, ja dat zij ze moet veroordeelen, zoodra zi)
de zielen gaan schaden, al zouden ze ook nog zoo groote matericele
winst beloven.

De kerk moge zich meer en meer bewust worden van den haar
toevertrouwden schat, het Evangelie, dat ons sprcekf van dien
Christus, die zich met het menschengeslacht lotsgemeen maakte
en in hem van een solidariteit, die in de schepping alle menschen,
die in de verlossing alle geloovigen omvat, zoodat indat Evangelie
ligt niet slechts een kracht tot individualiteitsvorming, maar ook
een sociale macht van den eersten rang.

Zoodra zij — en daartoc kan het marxisme haar ook helpen —
deze dingen heeft verstaan, zal de kerk christelijk-sociaal gaan
gevoelen en de synthese vinden van individu en gemcenschap.



143

Wanneer dat zijn zal? Ook in dezen geldt het: la vérité est en
marche. Alleen . . . wij zouden haar menigmaal gaarne wat sneller
zien voortschrijden. Maar wij weten het: ook in deze dingen zal het
niet door kracht, noch door geweld, maar door Gods Geest ge-
schieden. Die gelooven haasten niet. Maar evenzeer Zijn wij ervan
overtuigd: de zaak des Konings heeft haast.



INHOUD.

INLEIDING . y
EERSTE DEEL. De uite cn]cttmq van th btelﬁel

1.

11.
I11.

IV.

De oorsprong van het systeem bij Marx
§ T. Marx’ ontwikkeling

§ 2. Het Historisch Materialisme

De wijsgeerige rechtvaardiging van hct
historisch-materialisme bij Dietzgen

De Darwinistische grondslag ~van de
marxistische ethiek e
Nadere uitwerking der beginselen op
practische en theoretische punten .

TWEEDE DEEL. De critiek op het stelsel .

Slotbeschouwing .

1

o 1I—(Q
10—86
10—28
10
20
2—A43
44—'61
62—806
87—133
I34—1I43






.' Ai "a

3:,4 ) e ‘W‘ ‘

I ||'_-i|'l'_:‘:_‘ B -JT'T







2
S

f . ‘
z ; : . . l ”


http://www.tcpdf.org

