Utrecht University Library

Proeve eener vergelijkende studie over Plato en Husserl:
bijdrage tot de transcendentale psychologie

https://hdl.handle.net/1874/281956



https://hdl.handle.net/1874/281956

~ PROEVE EENER VERGELUKENDE
- STUDIEOVER PLATOEN HUSSERL

H. SCHMIDT PEGENER










U e

1174 7023



PROEVE EENER VERGELIJKENDE
STUDIE OVER PLATO EN HUSSERL

BIJDRAGE TOT DE TRANSSCENDENTALE PSYCHOLOGIE

PROEFSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN
GRAAD VAN DOCTOR IN DE LETTEREN EN
WIJSBEGEERTE AAN DE RIJKS-UNIVERSITEIT
TE UTRECHT, OP GEZAG VAN DEN RECTOR-
MAGNIFICUS DR A. J. P. VAN DEN BROEK,
HOOGLEERAAR IN DE FACULTEIT DER
GENEESKUNDE, VOLGENS BESLUIT VAN DEN
SENAAT DER UNIVERSITEIT, TEGEN DE BE-
DENKINGEN DER FACULTEIT VAN LETTEREN
EN WIJSBEGEERTE TE VERDEDIGEN OP
VRIJDAG 11 JULI 1924, DES NAMIDDAGS TE 3 UUR

DOOR

HENRI SCHMIDT DEGENER

GEBOREN TE ROTTERDAM

i

GEBROEDERS HOITSEMA — GRONINGEN

: |
| BIRLIOTH ‘ DER |
! L AN N S : i






AAN MIIN MOEDER
EN MIJN VERLOOEFDE.






Het voleindigen van dit proefschrift biedr mij eene welkome
gelegenheid, U, Hooggeleerde Ovink, Hooggeachte Promotor,
mijnen dank te betuigen voor de groofe bereidwilligheid waar-
mede Gij mij hebt gesteund, niet slechts bij mijne wijsgeerige
studie, maar bij mijn streven naar ontwikkeling in het algemeen.
Ik hoop, in een eerlang te beéindigen rechtsphilosophische disser-
tatie, daadwerkelijk te bewijzen hoeveel ik aan Uwe leiding,
gedurende meer dan tien jaren, op ander wetenschappelifk gebied

verschuldigd ben.



1}
i
$
=1 . (il

—._' l.i' 4&“"1‘1 1-' '||"'

"'"'F'!;"F— :-I_'l.. |’| L e '-.ll"l.
IIIFI]I’I 1.




Voorrede

INHOUDSOPGAVE.

Eerste gedeelte. EDMUND HUSSERL.

L.

Karakteristiek van zijne werken

II. Overzicht van Husserl's phaenomenologie.

A. Enkele belangrijke begrippen . .
B.  Ontwikkelingsgang van het betoog in de ,Ideen
1. De objectief gerichte oriénteering .
2. De subjectief gerichte oriénteering.
3. De samenhang der beide oriénteeringen .
C. De phaenomenologische »» Wesensanschauung”

Tweede gedeelte. PLATO.

A. Ons standpunt ten aanzien van de literatuur
B. Het onmiddellijk aanschouwen van de Idee bij Plato

Derde gedeelte.

L.

IL.

VERGELIJKING VAN PLATO EN HUSSERL.
Inleiding. Methode van vergelijking. Critieck op Con-
stantin Ritter . . ST ] ey
Historisch uitgangspunt van onze vergelijking: Plato’s
methode der bemiddelende dialectick tegenover Husserl's
onmiddellijke ,, Wesensanschauung'" als ware kennisbron

III. Systematisch verband met verdere vergelijkingen (A—G)
CONCLUSIE .

Bladz.

10
15
15
16
20

37



. H‘-I-'-'-: = i
D .h -r I .-:.E.I-E" ~ ‘-
A s e, 2o WF

-'I.r. L} -.

-

Ll B L=




VOORREDE.

De phaenomenologie!) is nog steeds een , Titel fiir Speziali-
titen”. In nog sterkere mate mag een vergelijkende studie over Plato
en Husserl als vak-literatuur, in engeren zin, beschouwd worden.
Wij hebben ons onderwerp daarom beknopt behandeld. Populaire
voorstellingswijze, definities van technische termen (bijv. trans-
scendentaal, transscendent, psychologisme, afbeeldings-theorie,
empirisme, materieele of formeele logica) zal men hier niet vinden.

Het resultaat van een vergelijkende studie kan, ondanks den
voortdurenden dwang der synoptische beschouwing, veel nut heb-
ben voor een inzicht in de, ter vergelijking gekozen, wijsgeerige stel-
sels. In deze verhandeling is de voorkeur gegeven aan het systema-
tische gezichtspunt boven het historische. Ten einde een vergelij-
kingsmogelijkheid te scheppen, gingen we daarom, bij de interpretatie
van Plato’s Ideeénleer en van Husserl's phaenomenologie, uit van de
hypothese, dat in beide stelsels de transscendentale methode aan-
vaard is. Voor Plato wordt steeds meer die hypothese als juist
beschouwd: Hermann Cohen, Lotze, Paul Natorp, Brochard. Ni-
kolai Hartmann, Robin. H. Barth e.a. hebben op dit gebied reeds
vele blijvende resultaten bereikt. De moderne onderzoekers toon-
den zelfs aan, dat bij Plato de beginselen van een transscendentale
psychologie te vinden zijn. Uitgaande van dezelfde hypothese zul-
len wij zien, dat ook Husserl allengs het principe der transscen-
dentale methode geaccepteerd heeft en feitelijk 66k aan een trans-
scendentale of critische psychologie werkt. Deze stelling zal na-
tuurlijk met teksten uit Husserl's werk moeten worden gestaald.

Nadat, onder dit gezichtspunt, een apercu van Plato’s Ideeénleer
en Husserl's phaenomenologie gegeven is, kiezen we, voorloopig,
als historisch-aangewezen vergelijkingspunt, de onderscheiding van
~middellijke” en ,,onmiddellijke” kennis. Dit punt is uitteraard toe-
vallig, daar Husserl en Plato, in hun tijdsgewricht beschouwd, deze

') Vgl. Edmund Husserl, »Philosophie als strenge Wissenschaft” (Lagos 1,
319, noot 1.



wijsgeerige dichotomie eenzijdig accentueerden. Daarom werd
direct daarop het systematisch verband met andere centrale philo-
sophische begrippen aangetoond. Aldus bleek het gebruikte hypo-
thetische criterium (het transscendentaliteits-gehalte, en de uitwer-
king daarvan in de critische psychologie) een bruikbaar interpre-
tatie- en waardeerings-middel speciaal voor Husserl, zooals ten
overvloede nog werd gedemonstreerd aan de term ,,ontologie’": een-
zelfde woord dekte principieel-verschillende begrippen! —

Het gekozen onderwerp bracht nog eenige eigenaardige moeilijk-
heden. Het aanvankelijk plan om een uitvoerig excerpt van Husserl's
JIdeen" vooraf te laten gaan, bleek wegens het ontbreken van een
a-priori vaststaand criterium, gevaarlijk. Het resultaat van deze
studie poogt een dergelijk criterium te brengen, dan eerst zal het
mogelijk zijn om in Husserl's tekst het relevante van het irrelevante
te scheiden.') Alle waardeering dient door een gestaafde inter-
pretatieve hypothese gesteund te worden.

Bij Plato was zulks wegens de degelijke resultaten van de
nieuwere literatuur (H. Barth, Natorp, W. Kinkel, enz.) niet zoo
noodig. Daarom deelden wij eenvoudig ons standpunt ten aanzien
van die literatuur mee.

De objectieve zijde der ideeénleer, ontelbare malen in de weten-
schap behandeld, werd niet in deze studie afzonderlijk wergegeven:
het zou een weinig-nieuws-brengende uitbreiding van den omvang
van ons werkje zijn geweest; een toeneming van de gquantiteit, die
den opzettelijk gedrongen opzet zou hebben geschaad. Wel werd
de mystische kant der ideeénleer belicht. —

Tot het gekozen onderwerp werden we geinspireerd door een
Academische prijsvraag der Rijks-Universiteit te Groningen (1922).
De letterlijke tekst luidde: Een vergelijkende studie over Plato’s

1Y Dr. H. ]J. E. W. Brugmans volgt in zijn uitnemende studie ,,De waarheids-
theorie van William James" (1913) wel die excerpt-methode. Hoewel fames zich
uitdrukkelijk tegen die ,,post-mortem method" (A pluralistic Universe 1909/263)
verzet, zijn de resultaten van den schrijver toch juist. Bij Husserl echter, waar
.Ausdruck” en ,Bedeutung” niet steeds een nauw verband hebben (vgl. Plato:
Theaetetus 185 e.v., 201—208; Krafylos 424 D e.v., 434 E—439; enz.) en een
bepaald woord, soms, van beteekenis verandert, ware die werkwijze onverant-
woordelijk: willekeurig schiften van nog niet wetenschappelijk geinterpreteerde
teksten zou het gevolg zijn. Wij gebruiken dus de volledige onbesnocide  teksten
van Husserl, waardoor onze verhandeling bovendien van een omvangrijke ballast
bevrijd werd. — Bij een Diefzgen (zie de dissertatie van Dr. Ketner) kan zonder
bezwaar die excerpt-methode gevolgd worden.



ideeénleer en Husserl's leer eener , phaenomenologische Wesens-
schau’ van ,eidetische Gegenstiande”. — Waar blijkbaar een ver-
gelijking van de kern der beide stelsels bedoeld werd, meenden
we het karakter dezer verhandeling korter als , Proeve eener ver-
gelijkende studie” te kunnen aanduiden. —

In onze literatuur-verwijzingen blijkt het verschil tusschen Plato
en Husserl. Plato wordt in alle werelddeelen bestudeerd, Husserl
is daarentegen een typisch Duitsche figuur. Slechts in QOostenrijk,
Zwitserland en Tsjecho-Slowakije merkt men duidelijk zijn invloed.
Toch hebben we, al trekt een Henri Bergson ons persoonlijk méér
aan, veel geleerd van de diepe en origineele wijze van philosophee-
ren, uit de principieele critiek van Husserl op... Husserl. —

Van de oppervlakkige veroordeeling der phaenomenologie, waar-
aan empiristische en psychologistische richtingen zich schuldig
maken, zijn we overtuigd tegenstander. —

Als leerboek der philosophie zijn de ,Ideen” ten eenen male
ongeschikt, daarentegen voor den meergevorderden lezer, die dat
boek als gehéél vermag te overzien, een bron van intellectueel genot.

Niet de absolute waarheid, maar het streven naar de waarheid
is ten slotte het hoogste wat de philosoof kan bereiken, en daarvan
geeft Edmund Husserl een levend voorbeeld!



EERSTE GEDEELTE.

EDMUND HUSSERL.

1. Karakteristiek van zijn werk™).

Het aantrekkelijke van dezen philosoof ligt niet in de resultaten,
die hij bereikt heeft. Evenmin in den literairen vorm of scherpen
trant van definiceren. Met zekere regelmatigheid tast ieder vol-
gend werk het vorige aan. Het psychologistisch ) standpunt van de
.Philosophie der Arithmetik” (I 1891) kon na de ,Logische
Untersuchungen” (1900—1901) niet meer gehandhaafd worden.
De ,Ideen zu einer reinen Phaenomenologie und phaenomenolo-
gischen Philosophie” I (1913) wijken weer op verscheidene pun-
ten®) af van de ,Logische Untersuchungen”! En in 1921 schrijft
Husserl, dat een verbeterde druk van de ,Logische Untersuchun-
gen'" waarschijnlijk niet meer verschijnen zal en dat hij misschien

1) Voor gewone gegevens omtrent Husserl's leven, werken en philosophisch
stelsel verwijzen wij naar Ueberweg's Grundrisz 1V, 1916 (p. 423—436 en Index
nominum s.v. Husserl).

2)  Helaas geeft Husserl geen duidelijke definitie van het begrip ..psychologisme.”
Vgl. o.a. Dr. Brugmans Psychologische methoden en begrippen (1922/18); E.
Brunner, Erlebnis, Erkenntnis und Glaube (1921/32—~59 ,Der Psychologismus”).

) Als verschilpunten tusschen de ,Log. Untersuchungen” en de .Ideen”
merkten we 0.a. op:

1. De bestrijding van het reine Ik keert niet terug in de ,ldeen™: vgl. L. U.
(Il 354, 364). ,.Ideen” (110 noot 1) en Voorwoord der L. U. I, p. XVL

Tegen Husserl's meeningsverandering ten gunste van P. Naforp is Paul Linke
Grundfrage der Wahrnemungslehre, 1918/108—110. Linke is overigens een
leerling van Husserl.

2. De ,L. U." zijn slechts een losse reeks onderzoekingen, terwijl de . Ideen”,
een afsluitend geheel willen vormen, vgl. L. U. I (p. XI—12) en Logos 1319, noot.

3. Het begrip van ,Wabhrheit an sich” (L. U. I, 188; en Voorwoord XIII en
XIV) wordt in de L. U. te veel gedriénteerd naar de verité de raison.

4, In de .ldeen” wordt de leer der phaenomenalogische reducties pas sys-
tematisch uitgewerkt, L. U I, p. XIV. (Deze noot wordt vervolgd.)



in een geheel nieuw boek zijne ,,inzwischen gemachten Fortschritte™
zal behandelen.

Sedert 1913 heeft Husserl niets meer gepubliceerd: hij is ge-
worden tot een ingetogen denker, al inspireert hij zijne talrijke
leerlingen tot dissertaties en verhandelingen, die men in het volu-
mineuze ,Jahrbuch fiir Philosophie und phaenomenologische For-
schung” kan vinden. Die plotselinge beéindiging van Husserl's
eigen literaire werkzaamheid vindt slechts gedeeltelijk haar ver-
klaring in den wereldoorlog en in Husserl's overplaatsing van Got-
tingen naar Freiburg. Het voornaamste moment ligt in Husserl's
eigenschap dat hij zich nooit, als een spin in haar web, binnen een
eng systeem opgesloten heeft, en steeds toegankelijk bleef voor
diepere gezichtspunten. Dat overgaan tot eene nieuwe beschou-
wingswijze is volstrekt geen teeken van een vlot eclecticisme!
Teekenend zegt zijn leerling Paul Linke (Wahrnehmungslehre
1918/92): ,,...wenn man sich klar macht, wie langsam und zégernd
Husserl sich zu seiner neuen Position durchgerungen hat: es waren
fiir ihn wohl immer... auszer den sachlichen Schwierigkeiten auch
jene gar nicht geringen, aus der Vorsicht des eigenen Denkens
stammenden Widerstinde zu iiberwinden, die gerade fiir den
griindlichen Denker so charakteristisch zu sein pflegen.” In deze
verhandeling zullen we speciaal Husserl's langzame toenadering
tot het criticisme, de laatste phase van zijne ontwikkeling, belichten.
Husserl's spontane, onbevooroordeelde en qualitatief-voortschrij-
dende denkwijze heeft hem ten slotte voor problemen (de trans-
scendentale psychologie) gebracht, waarvan de oplossing meer tijd

5. Het verschil en parallelisme van noesis en noema verkrijgt in de ,Ideen”
cen fundamenteele rol. Daardoor ontstaat in de L. U." dubbelzinnigheid ten
aanzien van het begrip der ,,Bedeutung™™ (L. UL 1, p. XIV—=XV; ,Ideen” 0. a. p. 260).

6. De ,ldeen” brachten wverscheidene nieuwe termen van Hussecl's philo-
sophie, wgl. U"J‘cru'cg (IV, 1916/430).

7. Husserl's opvatting van de transscendentale methode is in de ,ldeen” veel
juister dan in de L. U.; bv.: H. Lanz. Das Problem der Gegenstindlichkeit in
der modernen Logik, 1912 (dus alléén de L. U. kennend!) p. 104, noot 1, criti-
seert Husserl's Kantianisme. Daarentegen Natorp Logos 1917/8 erkent dat
Husserl's criticisme in orde is: maar dat betrof dan ook de .ldeen” van 1913!

8. Onvaste uvitdrukkingen (b.v. de phaenomenologie aangeduid als descriptieve
psychologie™) werden in de ,Ideen” vermeden.

9. Het doel dat de L. U. zich stellen is veel enger dan het grootsch opgezette

plan der ,Ideen.” Vgl. daarover fﬂu‘ruw‘g IV, 427, 429, H. Lanz, t.a.p.
1912/89 enz.



6

noodig heeft dan tien jaren: ziedaar de ware oorzaak van Husserl's
langdurig zwijgen.

Husserl heeft een grooten invloed gehad op de Duitsche wijs-
begeerte van het begin dezer eeuw. De philosophie der religie
(bijv.) komt herhaaldelijk ') in contact met Husserl's leer. De aan-
hangers van William James’ Varieties of Religious Experience zul-
len zich onaangenaam getroffen voelen, indien ze kennismaken
met het anti-psychologistische streven van Husserl. Emil Brunner
brengt Husserl’s ., Wesensschau" in verband met niets minder dan
R. Otto’s ,,Das Heilige”". Maar ook op wijsgeerig gebied (in meer
centralen zin) vindt men navolging dezer phaenomenologie, al kan
daarvan nog geen volledig beeld gegeven worden. De remmende
werking van den wereld-oorlog deed zich ook hier gevoelen. Toch
zijn reeds eenige philosophische successen der phaenomenologie
merkwaardig: vooral de wisselwerking met de Marburgsche
Neokantianen, die de laatste jaren toch al zulke sterke inwendige
veranderingen hadden ondergaan. Onder het scheppen van een
kencritische psychologie *) groeide hunne waardeering voor Hus-
serl?). Een tweede, niet weg te cijferen, succes is het laatste boek
van Prof. Nikolai Hartmann uit Marburg ,,Metaphysik der Er-
kenntnis"' 1921, waarbij men zich afvraagt of deze eminente ge-
leerde nog wel ,, Marburgsch Neokantiaan” mag heeten, en niet
veel practischer bij de phaenomenologen kan worden ingedeeld!

Husserl's geschriften zijn dus merkwaardig om meer dan één
reden. Onpartijdige bestudeering is voor alles noodig: Husserl
heeft herhaaldelijk geklaagd over onjuiste en oppervlakkige beoor-
deeling.

1) Vgl. Prof. Horst Stephan-Marburg, Glaubenslehre, 1921/259 e.v. —
Heinrich Scholz, Religionsphilosophie 1921/72. — . Heiler, Das Gebet, 1918/16.

) Nog steeds is Natorp's Algemeine Psychologie 1, 1912 het standaardwerk.
Zeer beknopt is diens , Algemeine Psychologie” ..in Leitsitzen' zu Akademischen
Vorlesungen 19102 Vgl. verder Th. Elsenhans, Lehrbuch der Psychologie, 1912/26
over de ,erkenntnistheoretische Psychologie.”

3 Men vergelijke eens Naforp's hautaine critick op Husserl in de Algem.
Ps. 1 1912/280—290 (voornamelijk de Log. Unters. betreffend), met het appreci-
cerende Logos-artikel (Logos VII 1917/8 Heft 3 p. 224—246) over de ,Ideen”
van 1913, waarin Naforp, na eenige verschilpunten opgesomd te hebben, besluit :
.Sonst ist es eine echte und rechte, hichst griindliche und somit auch forderliche
Kritische’” Untersuchung. an der kein ernsthafter Versuch, eine Lehre vom
_reinen” Bewusztsein sicher zu begriinden, ungestraft voriiber gehen darf.”

Waar de psychologie een der meest urgente problemen van het critisch idealisme
is, daar vormt een dergelijk oordeel geen zinledige phrase.



7

De critici verwaarloosden Husserl's karakter en ontwikkeling
en beschouwden zijne werken te weinig in hun geheel. De
totale front-verandering (bijv.), welke uit de , Logische Unter-
suchungen” blijkt, geeft aan het betoog een bijzondere kleur
door de heftigheid der polemiek, door den soms overdreven nadruk,
die gelegd wordt op onderscheidingen, welke reeds lang voor het
verschijnen van dit werk, bij Bergson, de Marburgers e.a., gemeen
goed waren, maar die hier in een persoonlijk licht komen te staan.
Terwijl bij andere philosophen de denk-motieven vooraf gereed
zijn, duiken bij Husserl onder het schrijven vaak nieuwe gezichts-
punten op'), die het voorafgaande essenticel beinvloeden. Men
moef zeer voorzichtig zijn bij het citeeren en critiseeren van een
werk als de ,,Logische Untersuchungen’: Husserl komt langzamer-
hand tot steeds diepere inzichten; hij boort telkens nieuwe ,,phaeno-
menologische Schichten” aan, welke het voorafgaande niet intact
laten. Voor de studie van Husserl's latere phaenomenologie zijn
die , Log. Unters.”" zeer nuttig, ter voorbereiding, omdat deze stu-
dies ons in onmiddellijke aanraking met dezelfde problemen bren-
gen; maar het los-weg citeeren van een dergelijk in groei zijnd
werk is uiterst gevaarlijk. ,,Pas de Ve (= laatste) Untersuchung
bereikt het niveau der Ideen”, zegt Husserl! *) M.a.w. citaten uit
de voorafgaande afdeelingen zijn eigenlijk niet te vertrouwen,
door de terugwerkende kracht van die nieuwe motieven. Daarom
stellen wij ons overzicht van de phaenomenologische leer der
.. Wesens-anschauung” geheel uit de , Ideen” samen.*)

Echter 66k die ,Ideen” zijn niet geheel vrij van inwendige
standpunts-veranderingen! Het is dus niet te verwonderen, dat
Husserl reeds vaak over de geheel-misduidende interpretatie van
zijn werk geklaagd heeft: een waarschuwing voor ons, om bij dit

1) Bijv. het evidentie-begrip wijzigt zich zeer sterk binnen het cader der
JIdeen”. Dito: de absolute kennis van ons bewustzijn. Wij bedoelen natuurlijk
niet de 10 a 15 verschilpunten tusschen de oorspronkelijke ,.Log. Unters.” (1900 —
1901) en de ,Ideen” (1913), want die waren reeds bewust aanwezig voOr het
opzetten der , ldeen.”

Ook W. Ehrlich ,,Kant und Husserl" 1923/2 wees er op dat de phaenomeno-
logische philosophie zich methodoiogisch — van de L. U. tot het slot der ,Ideen”
ontwikkelt, — )

9 Vgl L. U. 119132 p. XII (voorwoord).

") De voorwoorden van de nieuwe druk der Log. Unters. 1 1913 en I, 2e
stuk (1921) zijn op dit punt interessant,



8

apercu niet overijld te werk te gaan.') Wij zullen daarom beginnen
met enkele begrippen en onderscheidingen die bij Husserl in de
Ideen” eene belangrijke rol spelen, afzonderlijk te belichten, ter-
wijl in de correspondeerende aanteekeningen eenige literatuur *)
dienaangaande te vinden zal zijn. Daarna volgt een kort genetisch
overzicht der ,Ideen”, dus de gang van het betoog, maar slechts
voor zoover zulks in verband met deze vergelijkende studie noodig
is. Eenige speciale opmerkingen over de Wesensschau worden
nog toegevoegd.

Tot slot een enkel woord over Husserl's leerlingen.

Eigenaardig is hunne zelfstandigheid. Over het algemeen staan
zij dichter bij de ,Logische Untersuchungen™ (1900—1901)_ dan
bij de ;Ideen” (1913). Paul Linke®) bijv. gaat niet mee in de
ontwikkeling van Husserl in de ,Ideen” en Max Scheler's anti-
pathie tegen de transscendentale methode kan onmogelijk toelaten,
dat hij Husserls ontluikend Kantianisme toejuicht ). Reeds Frifz

1) Een der weinige critici die in staat waren de geheele ,Ideen” te overzien
en een constante groei er in aan te toonen, is Paul Natorp in Logos 1917/8. De
overige critici beschouwen te veel de afzonderlijke regels; en juist op dit punt is
Husserls uitdrukkingswijze niet altijd even nauwkeurig. K. Oesterreich (Ueber-
weg IV 1916/429—30) geeft bijv. z06'n onsamenhangend excerpt uit ,Ideen”, dat
het zelfs voor meer-ingewijden lastig te lezen is, en bovendien de essentieele tweede
helft van dit boek wvrijwel onbesproken laat! Husserls voortschrijdende ontwik-
keling beschouwen wij als essentieel aan hem: dan voelen we even de onmiddel-
lijkheid der wijsgeerige problemen — en hun ontzaggelijke zwaarte. —

%) Wij vermelden bij de geciteerde werken de datum van verschijnen, zoodat
de lezer zich rekenschap kan geven of een bepaald werk de ,Ideen” van 1913
reeds kan bedoelen: een gewichtige factor!

9 Paul Linke. ,Die Minderwertigkeit der Erfahrung in der Theorie der
Erkentnniss” (Kantstudien XXIII, 1919/426, noot 1) heeft herhaaldelijk en uit-
drukkelijk de voorkeur aan de ,Log. Untersuchungen” gegeven: ,Die explizite
Darstellung dieser Methode und dieses Gebietes, die derselbe Forscher spiéifer in
seinen ,Ideen” gegeben hat, vermag mich in einigen von Husserl selbts [iir wichtig
gehaltenen Punkten eben so wenig zu befriedigen, wie die meisten anderen Husserl
nahestehenden Forscher ™ Dito betreurt Linke ,Grundfragen der Wahrnehmungs-
lehre” (1918/109) dat Husserl in de ,Ideen” te veel toegaf aan Natorp's critiek,
en in Kantiaansche richting ging.

Verder Linke (Kantstudien XXI, 1916/194, noot 2) .. Wir vollziehen unsere
Reduktionen allerdings im einzelnen etwas anders als Flusserl.”

1) Jonas Cohn (Logos VII, 89—112) geeft in ,,Recht und Grenzen des For-
malen in der Ethik” een scherpe analyse van Scheler's ..Der Formalismus in der
Ethik und die materiale Wertethik (1913—1916)." Speciaal p. 96 e.v. (Die
Kritische Methode «in der Ethik) is belangrijk. Scheler ziet achter de Kritische
Methode ,,Ressentiment” (zie ook Scheler Abhandlungen 1,90 e.v.). Ressentiment
is (aldus Cohn t.a.p. 98) ,eine auf unbewuszt gewordenem Neide beruhende,



9

Miinch wees, voor het verschijnen van de ,Ideen” (1913), er op,
dat hier een principieele onderscheiding tusschen Husserl en zijn
.volgelingen” gemaakt moet worden.!)

Wij lieten dan ook Husserl's leerlingen en hunne persoonlijke
opvattingen van de phaenomenologie buiten beschouwing. Daar-
door kwam Husserl's figuur duidelijker op den voorgrond; een
studie over Paul Linke, Max Scheler, Adolf Reinach, Moritz Gei-
ger, Alexander Pfinder, Gertrud Kuznitzky, Th. Litt. Hans Freier,
Hedwig Conrad-Martius, Jean Hering, Gerda Walther, F. London,
O. Becker, H. Lipps, Roman Ingarden, Edith Stein, Hermann Ritzel,
Dietrich von Hildebrand e.a. viel buiten het cader van onze ver-
handeling. Voor het meerendeel zijn het dogmatische ontologisten.
De empirische toepassing van de ,eidetische Reduktion”, die , Tat-
sachen” en ..Wesen'' scheidde, gaat hun boven de theoretische
analyse van de ,transscendentale Reduktion™ of epoche. Eén ding
hebben zij echter met groote scherpte op den voorgrond gebracht:
de basis van Husserl's philosophie, mathematica en physica, was
onvoldoende. Daarom hebben zij ethiek, aesthetiek, rechtsphiloso-
phie phaenomenologisch onderzocht, maar beschouwden deze onder-
zoekingen slechts als toepassingsgebied van een gevestigde methode.
Zij vergaten dat met de constitueering van het ,.gegevene’ ook
de methode geschapen wordt. Daarvan zijn de drie Kriticken van
Kant een klassiek voorbeeld. En niet minder Plato’s afwisselende
onderzoekingen over mathematica, religie, taal en ethical

habituelle Herabwertung des Versagten. Die Kritik soll ressentimenthaltig sein,
weil sie der unmittelbaren Evidenz misztraut und das echte Positive zugunsten
der negativistischen Haltung herabwiirdigt.” Een dergelijke psychologistische ver-
haspeling van het transscendentale standpunt, rechtvaardigt ons besluit om een
scherpe scheiding te maken tusschen Husserl en zijn WJeerlingen.”

1) Fritz Miinch Erlebnis und Geltung (1913/33 noot 3): .Unter Schiilern
Husserls, und Schiiler sind ja immer radikaler als ihr Meister, kan man gelegent-
lich der Ansicht begegnen, dasz durch die ..phaenomenologische Methode™” Kant
und seine ,.transzendentale Methode™ zum alten Eisen geworfen werde.” Wij wijzen
er uitdrukkelijk op dat onze hypothese aangaande Husserl's Kantianisme uitsluitend
op de ,ldeen” (1913) berust. Miinch kon nog steunen op Husserl's program-
matisch opstel in Logos 1 1910 (Philosophie als strenge Wi ssenschaft).

Merkwaardig is echter dat Friedrich Kuntze (Kritische Lehre von der Objectivitiit)
reeds in 1906 gepoogd heeft Phaenomenologie en transscendentale philosophie te
verzoenen, door te pogen aan de phaenomenologie een plaats in het systeem der
transscendentale Logika in te ruimen. Vgl verder G. von Lukacs (,.Emil Lask.
Ein Nachruf® Kantstudien XXII 1918/359 noot 14): .Bis heute ist aber noch
kaum der Ansatz zum Klirungsprozess constatierbar.” Dat lijkt ons een miskenning
van hetgeen voor 1918 reeds in die richting gepraesteerd was.



10

Il. Querzicht van Husserl's phaenomenologie.

A. Enkele belangrijke begrippen.?)

1. Logica en psychologie zijn onafhankelijke wetenschappen.)
Negatief beteekent dit voor Husserl bestrijding van het psycho-
logisme in de logica: het grootste gedeelte van den eersten band
der ,Logische Untersuchungen” werd hieraan gewijd. Positief

1)  Wij laten onduidelijkheden in deze afdeeling voorloopig onbesproken, daar
in afdeeling B, waar de ontwikkelingsgang van het betoog in de ,Ideen” ter
sprake komt, veel duisterheden opgehelderd worden.

?2) I Ter verduidelijking dezer onderscheiding vergelijke men de volgende
schrijvers:

1. H. Lanz (Problem der Gegensténdlichkeit in der modernen Logik 1912/88)
wijst terecht op Lotze's zuiver-logische interpretatie der Platonische Ideeénleer en
diens anti-psychologisme (1874!)

2. A. Liebert (Problem der Geltung 1914/201—2) plaatst Husserl in de
geschiedenis der reine logica direct achter Bolzano (Wissenschaftlehre 4B dl 1837).

3. Oesterreich (Ueberweg 1V, 1916/423) wijst op het apodictisch karakter
van Husserl's logica-begrip.

4. N. Hartmann (Metaphysik der Erkenntniss, 1921/17): De logisch gedrién-
teerde Kennistheorie heeft het vooroordeel dat alles wat niet-logisch is, e. 0. ipso
psychologisch moet zijn. En blz. 26: over de gemeenschappelijke fouten van
psychologisme en logicisme, die complementaire begrippen zijn.

5. Paul Natorp (Kant und die Marburger Shule 1912/4) onderscheidt de
transscendentale methode zoowel van de psychologische als van de logicistische
methode. Vgl. ook L. U. 1, 128,

6. H. Rickert (Gegenstand der Erkenntnis, 1915275 in de noot) zegt dat
door de consequente scheiding van logica en psychologie het wezen der logica
als , Wert-wissenschaft, hetgeen Husserl juist bestrijdf, eerst goed verduidelijkt
wordt. Vgl. over Rickert o.a. Dr. J. L. Snethlage, Kerk, Cultuur, Arbeid,
1923/16—18.

7. P. Natorp critiseerde reeds in 1887. (Philos Monatshefte) het subjectivisme.

8. E. Cassirer. Substanz-begriff und Functionsbegriff (1910/0.a. 12, 30—4
enz.) behandelt deze kwestie in verband met de abstractieve begripsvorming.

II. Ter vergelijking met Plato:

1. Paul Natorp (Platos Ideenlehre 1921%/499): Logica en Psychologie zijn bij
Plato niet absoluut gescheiden, ja zelfs correlatief. Vgl. ook t.a.p. 390—398.

2. H. Barth (Die Seele in der Philosophie Platons 1921/121 en passim onder-
scheidt bij Plato empiristische en idealistische psychologie; en bewijst de relativiteit
van Idee (enkelvoud!) en Ziel.

3. P. Natorp (Ueber Platos Ideenlehre, Vortrag 1914/25 e.v.) wvermeldt
Plato-plaatsen over de Logica en Psychologie.

4. Honigswald (Philosophie des Altertums, 1917/176 e. v.) typeert door middel
van de tegenstelling van logica en psychologie Platos begrip der Intuitio, welke
laatste volgens Hénigswald uitsluitend logisch is.



11

steunt op deze afscheiding Husserls streven naar een reine logica.
(De kennistheorie van Husserl heeft zich eenigszins ontwikkeld
en daarom verwijzen we beter naar A 4.)

Deze tegenstelling, die aanvankelijk uitdrukkelijk op den voor-
grond staat (L.U.L), wordt in de ,Ideen” verfijnd, en ten deele
geéclipseerd door meer speciale onderscheidingen.

2. Het psychische is intentioneel van aard.') (L.U. IT 1913,

1) 1. Toelichtende literatuur:

H. Lanz (t.a.p. 1912/82 e.v.): Brentano's leer van den intentioneelen aard van
het psychische is door Husserl van het gebied der psychologie op dat der logica
overgebracht. Vgl. ook Cassirer, Das Erkenntniss-problem 111, 1920/480 noot 3
over Brentano’s oordeelsleer in vergelijking met J. F. Fries.

2. Meinong ( Ueber Annahmen 1902, 1910%94 e. v.) accepteert 60k de inten-
tionaliteit als fundamenteel feit. Van daar misschien de naijvér tusschen Husserl
en Meinong? (Vgl. Meinong's autobiographie 1923%/155—~156).

3. Natorp (,Husserls Ideen” in Logos VII 1917/8 bladz. 241, wijst er op dat
ook hij steeds de objectiveerende richting van het bewustzijn liet voorafgaan. (Vgl.
aldaar bladz. 233 e.v.; 236—7).

4. P. Natorp Algem. Psychologie 11912/286 en Algem. Psychologie in Leitsitzen
19102§ 2: Die Grundmomente der Bewusztseins-tatsache: weer de . Inhoud”
voorop! daarna het ,Ich” en betrekking tusschen beide: , Bewusztheit.”

5. Natorp (Philosophie und Pychologie: Logos IV 1913—4 bladz. 184: waar
ook eerst de constructie en daarna de reconstructie plaats heeft! De studie van
Husserls .ldeen” 1913, heeft blijkbaar er toe bijgedragen om Natorp’s eigen ge-
dachten te ontwikkelen, althans te verduidelijken.

‘6. Emil Brunner (Das Symbolische in"der religidsen Erkentnniss 1914/79 waar-
schuwt tegen Erdmann’s verwarring van JIntention’’ met de psychologische , Aul-
merksamkeit’”’ of . Apperzeption”, daar het eigenaardige van de Intention is, dat
zij zich op iets betrekken kan dat niet in de Anschauung gegeven is: het ,leere
Meinen.” — Vgl. verder t.a.p. blz. 23—25 alwaar duidelijke toelichting over het
begrip der Bedeutungsintention — en over de onderscheiding van de associatie. —

Zeer duidelijk ook: Cassirer Subst.’m:-bc_qri{fum!Funkrions-hc‘c;riﬂ"1910!2‘)—3-!.

Il. ter vergelijking met Plato:

1. H. Barth t.a.p. 1921/52 wijst op Phaidros 249 E. (..ledere menschelijke
ziel heeft van nature naar het zijnde gezien) en ontwikkelt vervolgens een ziels-
begrip bij Plato, van het zijnde uit gedacht. Vgl. verder Phaidros 246 e, v.: en
diverse andere Plato-plaatsen (t.a.p. 61, 101 enz,) om te bewijzen dat de ziel
subjectief correlaat van waarheid en gerechtigheid is en dat dit wezen-bepalende
factoren voor de ziel zijn (t.a. p. 284 en 57).

2. Natorp (Ueber Platos Ideenlehre, Vortrag 1914 11—14) wees er op dat
de uiting van Parmenides (zie aldaar p. 5: alle denken spreekt uit: een Whet is')
niet verward mag worden met een absoluut-gedachte intentioneele .,Gcgcnsmnd".
Het denken komt niet buiten zich zelf. De beroemde daimonié¢ hyperbolé epekeina
tés ousias is een transscendeeren van het Zijn én het Denken tegelijk. Vig. Natorp
Platos Ideenlehre 19212/526: ,Ich sehe Platos Idee ganz oberhalb des Gegensatzes
wsubjektiv und objektiv.”"

3. Belangrijke plaatsen bij Plato zijn verder Theaitetos 184—187. Phaidros
247 e.v. Philebos 58 D. (Deze noot wordt op p. 12 vervolgd).



12

342—421.) De intentionaliteit is een wezens-kenmerk van de be-
wustzijnssfeer: bewustzijn is van nature ,bewustzijn van iets'’; de
waarneming is waarneming van iets. ,, Urteilen isurteilen von einem
Sachverhalt; ein Werten von einem Wertverhalt; ein Wunschen
von einem Wunsch-verhalt u.s.w.” In ieder actueel cogito richt
zich een van het reine ik uitstralende ,,Blick” op den ..Gegenstand”
van het correspondeerende bewustzijnscorrelatum. ,,Der Problem-
titel der die ganze Phanomenologie umspannt heiszt Intentionali-
tat": dat herhaalt Husserl nog eens op een der laatste bladzijden
van de ,Ideen” (pg. 303). Het is daarmee voldoende gerechtvaar-
digd dat dit probleem van het intentioneele in onze verhandeling
steeds scherp in het oog gehouden wordt.

De phaenomenologische beschouwing is tweezijdig; die twee-
zijdigheid wordt, ten slotte, door Husserl niet meer als een absolute
dualiteit opgevat, maar als een correlatieve verhouding, onder de
benaming ,,noéma’ en ,noésis’.

Noeéma is een term voor de beteekenis van een intentionale thesis;
die beteekenis is immanent aan het ,,intentionale Erlebnis”, dus zij
beschouwt een ding niet als werkelijk-existeerend object. Het ge-
heele vierde hoofdstuk der ,Ideen” (pag. 201—265) onderzoekt
de ,,noétisch-noematische structuren” en geeft een duidelijk inzicht
hoe innig de problematiek van de object-subject-verhouding in de
leer der ,,Wesens-anschauung™™ geweven is. _

De noésis is dan de actus van het ,,Sinn-geben™. Het lezen van
§ 96 uit de ,Ideen” (pag. 199—201) is zeer aan te bevelen als
samenvatting van het hier gezegde het doet tegelijk den zwakken
kant van Husserl's stijl kennen: de eenigszins onbeholpen wijze
van definieeren der hoofdbegrippen. Bijv. , noesis’. (vgl. ook pag.
174 e.v.) wordt op pag. 199 aldus ,verduidelijkt": Noesis is , het
concreet volledige intentionale ,,Erlebnis”, aangeduid onder accen-
tueering van zijn noetische (N.B.!) componenten’,

3. Het is bij Husserl een voornaam punt, dat phaenomenologie
en empirische psychologie niet mogen worden vereenzelvigd. Niet

4. Natorp (Platos Ideenlehre 19212/465—8; 499—503: Index 561 —2 +Psyche')
geeft aan de hand van overvloedig materieel een geheel nieuwe ontwikkeling van
Platos Psychologie (welke tot ongeveer dezelfde resultaten komt als het zelfstandig
ontstane werk van Barth (Seele in Platons Philosophie 1921) en welke in ver-
band met Husserls .Ideen” (b.v. §§ 47 e.v. over . Die Region des reinen Bewuszt-
seins”) en diens veroordeeling van de empiristische, objectiveerende Psychologie,
belangrijke aanknoopingspunten verschafte,

5. Cassirer (t.a.p. 1910) 434—436 geeft schematisch Plato's ziels-begrip.



13

slechts in de Log. Unters. (II 17—8, 375 enz.), maar ook in de
JIdeen” (pag. 2 ev., 34, 104, 142 ewv., 151 ewv., 158 e.v. enz.).
speelt deze onderscheiding een daadwerkelijke rol. Husserl's ter-
minologie was in den aanvang niet nauwkeurig, doordat hij de
phaenomenologie als descriptieve psychologie (vgl. Dilthey!) be-
titelde. Dat is aanleiding geweest tot heel wat critiek, vooral van
empiristische en psychologistische zijde.!) De empirische psycho-
logie is volgens Husserl objectiveerend, gericht op .. Tatsachen” en
. Realititen ', terwijl zijne Phaenomenologie door een buiten wer-
king laten dier intentioneele functie (de z.g. epoché) als zuiver
subjectiveerende (ook wel reflexieve) wetenschap moet gelden.®)
De psychologie onderzoekt alle innerlijke psychische gebeurte-
nissen als , Tatsachen”,?) terwijl de phaenomenologie .. Wesens-
wissenschaft” (,eidetische Wissenschaft”) is en met de methode
der ,,Wesens-erschauung”’ of , Intuition” werkt.

Intusschen geheel van elkaar gescheiden houdt Husserl deze
beide gebieden niet. *)

4. De transscendentale methode is door Husserl gaandeweg
geaccepteerd *). Bij de ,.Log. Untersuchungen” was de zuiverheid

) O.a. Prof. Heymans ,Gesetze und Elemente” 1915%/23—4, 70, 75, 101.
Vgl. L. U. (1 87, 95, 104, 106, 109). Verder Wundt, Elsenhans, Schlick enz.

) W. Meckauer (Der Intuitionismus und seine Elemente bei Henri Bergson,
1917/99 e.v.) gaf een duidelijk aperqu van deze kwestie en verdedigt Husserl
terecht tegen A. Messer en G. Anschiitz.

Vgl. ook: Natorp Alg. Ps. 1, 1912/287 e.v. over Husserl's opstel in Logos 1,
1910. En verder: E. Brunner (Erlebnis, Erk. & Glaube, 1921 (45! en 88!') ver-
gelijkt Natorp's reconstructieve psychologie met Husserl's phaenomenologie, waar-
mee Natorp-zelf het trouwens eens is (Logos 1917/8/246), terwijl Husserl het
nooit tegensprak. — Dit opstel van Natorp dateert eigenlijk reeds van 1913/4.
dus ontstond vlak na de ,Ideen”; het bewees ons vele diensten. Ueberweg (IV.
1916/429) wees er op dat in de Log. Unters. de Phaenomenologie dubbelzinnig
van beteckenis was, maar in de ,Ideen” de kern van het onderzoek uitmaakt.

%) Vgl. Husserl ,ldeen” (1913/7—32) waar de onderscheiding van . Tatsachen”
en . Wesen" voorloopig aangegeven wordt, ,Tatsachen™ zijn afhankelijk van
~Wesen"”, en niet omgekeerd.

1) Ook op deze quaestie, de verhouding van phaenomenologie en empirische
psychologie komen wij terug en wij zullen dan ook het verband van de phaeno-
menologie en de transscendentale psychologie, bij Husserl, bespreken.

%) Verduidelijkende literatuur:

I. Lanz. Problem der Gegenstindlichkeit 1912/104' (over Log. Linters.):
Husserl's algemeene begrippen zijn weél apriorisch wat betreft hun oorsprong,
maar niet in hun beteekenis voor de kennis: aprioriteit beteekent hier niet de
noodzakelijkheid en algemeenheid van hun betrekking tot de dingen der ervaring
(.Gegenstinde der Erfahrung”). (Vervolg zie ommezijde). ;



14

van Husserl's opvattingen hieromtrent niet boven twijfel verheven.
Maar een-expert in transscendentale zaken, Paul Natorp ), ver-

Vgl. verder Lanz (t.a.p. p. 95). En p. 163: waar H. Cohen's scherpe op-
vatting der transscendentaliteit als de methode ,des Ursprungs” gekenmerkt wordt.

2. F. Miinch (Erlebnis und Geltung, 1913/58 en 59, nog niet de ,ldeen”
kennend) gaat zelfs zoo ver dat hij zegt: De transscendentale probleemstelling
begint juist daar, waar de phaenomenologie ophoudt. Maar hij wijst er toch ook
op (p. 58!) dat er verwantschap bestaat tusschen Husserl's phaenomenologie en
Kanf's ,metaphysische Deduktion.” Vgl. hieromtrent F. Kuntze (Kritische Lehre
von der Objektivitdt 1906/193 e. v.)

3. Nik. Hartmann gaat zelfstandig in op de verhouding van intuitieve en
transscendentale methode: , Ueber die Erkennbarkeit des Apriorischen” Logos
1914/297 e.v.

4. Rickert, Gegenstand der Erkentnis (1915%/304) ,,auch Phaenomenoclogie ist
‘T'ranszendental-psychologie. Maar Rickert’'s Wertphilosophie volgen wij niet!

5. W. Moog, t.a.p. 1922/253 verwaarloost het belangrijke slot van de,Ideen”
(waarin het toenaderingstempo zoo versneld is) en wijst er op dat al die begrippen
(Wesensschau, Intuition, Evidenz enz.) ,Kritisch beurteilt” moeten worden. Wij
hebben gepoogd dat te doen en vonden vele transscendentale gedachten bij Husserl.
Moog's . Kritizismus und Phaenomenologie” (aangekondigd t. a. p. 1922/255, noot 1)
is nog niet verschenen.

6. Arth. Liebert, , Wie ist Kritische Philosophie iiberhaupt méglich?" 1919/28,
wijst op de ,systematische Grundbedeutung der transzcendentalen Logik™ voor
Husserl's phaenomenologie, maar werkt dit niet verder uit door het als basis van
een nieuwe Husserl-interpretatie te gebruiken.

7. Het jongste onderzoek is van W. Ehrlich (Kant und Husserl. 1923). Wij
citeeren met instemming hetgeen Ehrlich schrijft over de ,Konstitutionsgedanke™ bij
Husserl. ,]Je weiter je mehr aber niherte er sich der Kantischen Auffassung durch
die Wesensanalyse des Bewusztseins die Konstituierenden Bedingungen der
Gegenstinde zu erfassen” (t.a.p. 1923/133). ,,Ohne den Konstitutionsgedanken
fallt die gesamte Transscendentalphilosophie zusammen.” (ibidem 133). ,.So kénnte
man ihm jetzt bereits geraden zu eine Kantische Periode prophezeien!™ (ibidem).

8. Kynast, Problem der Phaenomenologie, 1917/61, geeft ook toe dat er cen
kant aan de leer van Husserl is ,.die die Phaenomelogie besonders nahe an die
transzendentale Logik heranzubringen scheint” en citeert ,Ideen” 319 over de con-
stitutieve Phaenomenologie. Maar zijn uitlating dat de transscendentale logika op
het , Bewusztseinstranszendente’ gericht is, schijnt het minder juist geformuleerd,
en daarom laten we dezen eclecticus (Husserl, Bergson, Rickert) verder onbe-
sproken. Vgl. zijn Intuitive Erkenntnis 1919 en de ,Selbstanzeige” Kantstudien
1920/171—2.

9. Leop. Ziegler (Gestaltwandel der Gotter 11, 1922%/742) spreekt van Husserl's
phaenomenologie als van een der uiterste consequenties van de .transzendental-
philosophische Feststellung”, dus ziet 66k verband met de transscendentale logica.

10. P. Linke ( Wahrnemungslehre 1918/108 e.v. betreurt het dat Husserl zich
in Kantiaanschen geest ontwikkeld heeft; een bewijs te meer dat onze hypothese
juist is, (Vgl. ,Ideen” p. 149).

1) Natorp {Logos 1917 —8/p. 233, 229 enz. Over het principe der transs-
cendentale methode geeft [, Cohen (Kants Theorie der Erfahrung 19187784 —
797) een 19-tal exact geformuleerde stellingen. Vermelding verdient nog Ehrlich



15

klaart na een grondig onderzoek van de ,Ideen”, dat de objectief-
georiénteerde zijde van Husserl's denken zuiver critisch geconci-
pieerd is.

Men denke er om, dat het eerste hoofdstuk van de eerste , Ab-
schnitt” (,.Ideen” pag. 7—32), hetwelk de onderscheiding van
Tatsache” en ,, Wesen" behandelt, slechts als voorloopige behan-
deling bedoeld is. — Van belang zijn de opmerkingen (,Ideen”
§ 87) ter inleiding van de begrippen ,noesis” en ,noema’, waar
Husserl nogmaals waarschuwt tegen misverstand: ,Denn ohne die
Eigenkeit transzendentaler Einstellung erfaszt und den rein phaeno-
menologischen Boden sich wirklich zugeeignet zu haben, mag man
zwar das Wort Phaenomenologie gebrauchen, die Sache hat man
nicht." Husserl wijst verder op den ,langen en doornigen weg"”
die leidt tot de , Erfassung von in echtem Sinn immanent-psycho-
logischen und dann phaenomenologischen Gegebenkeiten™ en ten
slotte tot ,.all den Wesenszusammenhéangen, die uns die trans-
zendentalen Beziehungen a priori verstindig machen.” Hoever
Husserl daadwerkelijk de transscendentale methode volgt of gaat
volgen, zal eerst uit het volgende overzicht kunnen blijken.

B. Ontwikkelingsgang van het betoog

inde ,Jdeen".

1. De objectief-gerichte oriénteering.

Het phaenomenologisch onderzoek tracht het zuivere bewustzijn
te bereiken en stelt dit bewustzijn scherp tegenover de empirische
werkelijkheid. Maar, in verband met den intentioneelen aard van het
psychische en met de natuurlijke situatie (,,natiirliche Einstellung™).
kiest het deze empirische werkelijkheid als gemakkelijk uitgangs-
punt voor het betoog. Die empirische werkelijkheid bestaat niet in
absoluten zin: het is ,,blosz zufilliges und relatives Sein” (., Ideen”
pag. 93, 106 enz.). Voor de philosophie is het gegevene der ervaring

(t.a. p. 133) die bij Husserl ,Eidetik” onderscheidt van ,phaenomenologie” en
slechts bij de phaenomenologie de transscendentale methode denkt. In die scherpe
afscheiding komt echter de , Eidetik” bij Husserl niet voor.



16

niets meer dan verschijning van een het-bewustzijn-transscendee-
rende werkelijkheid, die slechts als x (dus nooit absoluut) ken-
baar is. Het transscendeeren dier physische dingen geschiedt slechts
door een zich in het bewustzijn constitueerend, aan het bewustzijn
gebonden zijn (..Ideen” § 52). Taak van de phaenomenologie is het
aan te toonen hoe die realiteit in het reine bewustzijn ontstaat,
d.w.z. hoe die realiteit door functies van de synthetische eenheid
mogelijk wordt gemaakt in én voor het bewustzijn.

De afbeeldings-theorie (,Ideen” blz. 186), welke, ter verklaring
van de waarneming, twee realiteiten onderstelt, terwijl er slechts
ééne realiteit aangetroffen wordt, dient daarom te worden verwor-
pen. Adaequate gegevenheid van een ding of substantie is slechts
als idee in Kant's beteekenis (als een oneindig ken-proces (,Ideen”
§ 149, enz.) denkbaar. Vaste wezenswetten bepalen a priori de
alzijdige oneindigheid der verschijnselen (,,Ideen™ pag. 297, 310).
De tegenstelling van , Tatsachen” en ,Wesen” (,Ideen™ pag.
7—19) wordt door Husserl ken-critisch zéér verdiept en verdui-
delijkt 1). Ook het evidentie-begrip ondergaat principi¢ele ver-
anderingen het wordt een ,Setzungs-modus” en verliest allen zweem
van psychologisme (,Ideen”, pg. 300 e.v.). Tot zoover de objec-
tief-gerichte kennisleer van Husserl.

2. De subjectief-gerichte oriénteering.

Hoe is onze kennis der r e in e bewustzijns-phaenomenen? Abso-
lute kennis, zegt Husserl. Men bereikt die kennis door uitschake-
ling, tusschen-haakjes-plaatsen, epoche, buiten-werking-stellen van
het oordeel, van de objectiveerende, werkelijkheid-poneerende
thesis (,Ideen”, pg. 54 e.v.). Die uitschakeling strekt zich uit over
alles wat tot het objectieve wereldbeeld (het empirische deel van
het ik incluis!) behoort: als phaenomenoligisch résidu (Ideen™,

1y W. Ehrlich, Kant und Husserl (1923) tracht, bij Husserl, scherp te onder-
scheiden . FEidetik”" en ..Phaenomenologie.” In de phaenomenologie is de trans.
scendentale ,Konstitutions-gedanke’’ overheerschend. Maar de continuiteit van
Husserl’s werk raakt zoodoende in het gedrang. Bovendien erkent Ehrlich (t. a. p.
86): .. Wo dieser an Kants Transzendentalpsychologie erinnernde Schritt stattge-
funden hat, kénnen wir nicht feststellen.”” Voor de verklaring van een eventueele
zuiver-cidetische phase wvan Husserl's ontwikkeling heeft Ehrlich’s onderzoek
groote waarde. Husserl's steeds meer bewuste overgang naar het Kantianisme
dwingt ons echter het zuiver-eidetische standpunt als door Husserl verlaten te
beschouwen. Dat Husserl het opgeven van een vroeger standpunt niet zoo be-
zwaarlijk vindt, blijkt uit het voorwoord der Log. Unters. lll, 1921 (tweede druk).



17

pg. 59) blijft dan het absolute reine of transscendentale bewustzijn.
(Ideen, pg. 59). Scherp onderscheidt Husserl dit reine bewustzijn
van het intentioneel betrokken empirische ,.ik met zijn inhouden”
(..Ideen”, § 85), welk laatste het onderwerp is van het psycholo-
gisch onderzoek, dat zich objectiveerend op een voorwerp richt.
Hier, in de phaenomenologie, blijft de intentio immanent, betreft
slechts een andere bewustzijns-actus (dit laatste begrip in phae-
nomenologische beteekenis). Het doorleven-zelf verschijnt niet, is
geen relatief en toevallig verschijnsel. Het is indirekt en absoluut
gegeven, doorleefd. lets onvolmaakts zit er toch nog aan, maar
dit mag niet verward worden met de constante noodzakelijke
imperfectie van het wetenschappelijk onderzoek der empirische
realiteit.

Mijn reine bewustzijn is mij originair en absoluut gegeven, essen-
tieel en existentieel. Physische dingen kunnen eventueel niet-bestaan;
bij een effectief gegeven ,Erlebnis” is zulks niet denkbaar (,.Ideen"”
pg. 87). Dit beschouwt Husserl (N.B. wij zijn nog niet aan het
slot!) als hoogtepunt zijner beschouwing. Dat reine bewustzijn is
niet ruimtelijk-tijdelijk (vgl. Bergson), niet vatbaar voor causali-
teit (actief noch passief), daar het dit alles immers in intentionalen
zin bevat (pg. 93 der ,Ideen”). Dat was het phaenomenologisch
résidu: het absolute bewustzijn, dat bereikt kan worden door een
reflexieve (terugbuigende) handeling, eene intentio in den tweeden
graad. Door die reductie, de imoyy, aanschouwt men eindelijk
het ware veld der phaenomenologie: het absolute bewustzijn.

In geen geval mag, volgens Husserl, de fout gemaakt worden
van het objectiveeren van het psychische, zooals dat bij physi-
sche dingen geschiedt: dan zou eene verdubbeling der ervaring ont-
staan. De principieele tegenstelling is (voorloopig): het absolute
immanente bewustzijn tegenover alle objectief-gedriénteerde sub-
stantialiteit der physische dingen. Reflexie van de intentionaliteit
van het bewustzijn op het reine bewustzijn: dat is daarbij de nieuwe
werkwijze. Die (negatieve) uitschakeling, dat buiten-werking-
stellen of ongebruikt-laten van de intentio of these, geeft een
positief resultaat, het reine absolute bewustzijn. Het beteeckenis-
gevende bewustzijn kan niet zelf weer door beteekenis-geving ont-
staan (,Ideen”, pg. 106 e.v.), zooals ook elk relatief en middellijk
denken een laatste onmiddellijk iets onderstelt. Die onderscheiding
tusschen middellijke kennis van het bewustzijn en onmiddellijk
bewustzijn, welke Husserl hier maakt gaat veel lijken op ,.kennis
van ons bewustzijn" en ,doorleven’. Doorleven en kennis van

2



18

doorleven verhouden zich tot elkaar als absolute onmiddellijkheid
tot relatief middellijk denken en zulks onderstelt Husserl in de
Ideen” passim. Die immanente reflexie, welke zich dan niet richt
op transscendente dingen, maar op actus (handelingen waarin die
substanties geponeerd worden), die reflexie is de kennis van het
doorleven, niet het doorleven-zélf.

In de derde afdeeling der ,Ideen”, (pag. 120—265) begint
Husserl dan de methodologische problemen van dit nieuwe phae-
nomenologische veld te onderzoeken en behandelt van verschillende
kanten de wezens-aanschouwing. Deze bezit helderheidsgraden.
maar het hoogste én bereikbare is de absolute wezenskennis
(,Ideen”, pag. 126). Feitelijk uitgangspunt kan zijn de waar-
neming of de phantasie, welke laatste immers bewegelijker en
vrijer is: haar gebruik bij de mathematica b.v. bewijst dat. Maar
bij de mathematica die ook tot de eidetische wetenschappen behoort,
zijn die wezenheden abstract, terwijl bij de phaenomenologie (vgl.
,Ideen”, pg. 136 e.v.) , Erlebnis-wesen”, dus concreta en wel
vloeiende concreta, gevat worden. Er is ook wel abstracte wezens-
kennis van ,,waarneming'’, ,beleven”, enz., maar die kennis schept
niet de mogelijkheid van deductieve theoretiseering (,Ideen”,
pg. 140 e.wv.): steeds blijkt noodig directe wezens-aanschouwing
als bron of fundament. Daarom krijgt de epocheé, de phaenome-
nologische tweeledige reductio, die eerst voornamelijk negatief was,
een positief kenmerk n.l. de ,umwertende Vorzeichen-verdnde-
rung’ die zij ten gevolge heeft. (,Ideen”, pg. 142 e.v.). Hetgeen
cerst tusschen haakjes stond en buiten het gezichtsveld werd ge-
schoven, blijkt thans toch nog toegankelijk voor de phaenomenolo-
gische beschouwing. Aldus wordt die phaenomenologische beschou-
wing universeel: zij bevat alle transcendente objectiveeringen
(,Jdeen”, pg. 142) op tweeérlei wijze, nl. als het gegevene én als
gegeven voor een bewustzijn. Wij veroorloven ons hier een onver-
taald citaat (,,Ideen”, pag. 142): , Alles Transcendente (wij zagen
boven in afd. 1, hoe dit opgevat moet worden!), sofern es be-
wustseinsmassig zur Gegebenheit kommt, ist nicht nur nach seiten
des Bewusztseins von ihm, z. B. der verschiedenen Bewusztseins-
weisen, in denen es als dasselbe zur Gegebenheit kommt, Objekt
phanomenologischer Untersuchung, sondern auch, obschon damit
wesentlich verflochten, als das Gegebene und in den Gegebenheiten
Hingenommene.”" Dit laatste nu geschiedt doordat de oorspron-
kelijke objectiveeringen teruggebogen worden in het reine Bewust-
zijn. Dat geschiedt door de ,reflexie”: terugbuiging van iedere



19

intentioneele objectiveering in het reine Bewustzijn. Scherper dan
vroeger ') maakt Husserl thans onderscheid tusschen ,.erleben” en
het ,.erleben’” begrijpen, want (Ideen”, pg. 145 e.v.) in dit laatste
geval maakt de , Reflexion” de absolute , Erlebnisse’ tot object.
Die Reflexion is dus een reflectief ervarende actus (,.Ideen”,
pg. 150). Maar wat is nu het voorwerp van deze ken-daad, vraagt
Husserl. Verandert door die Reflexion niet tevens het object, het
reine , Erlebnis"? Uit dien twijfel, aldus Husserl. volgt reeds dat
een weten van het ongereflecteerde , Erlebnis” (Ideen™, pg. 155)
voorondersteld is. Opnieuw begint de schrijver de onderscheiding
van phaenomenologie en psychologie te analyseeren (zie boven
A sub 3).

Het bewustzijn is in zijn oorspronkelijke wezen twee-zijdig gericht:
van het ik af, en naar het ik tée. Daarbij behooren twee oriéntee-
ringen: de objectieve en de subjectieve. (,Ideen”, pg. 161). Die
objectieve orienteering is in de ,,natiirliche Einstellung” primair,
dus gaat die oriénteering bij het onderzoek ook véoraf. Het bewust-
zijn (zegt Husserl passim) is objectiveerend of intentioneel van
aard. Hoe is de verhouding dier beide oriénteeringen? Husserl
constateerde (zie boven B. 1) oneindigheid van het objectiveerende
proces tegenover een absolute intuitio van het reine bewustzijn.
Was het absolute, bij de objectiveerende richting, slechts postu-
laat of idee (in Kants zin), is het hier bij de subjectieveerende kant
. Ereignis"'? Neen! Husserl's standpunt wijzigt zich tegenover het
vroegere. Hoe constitueert zich die oneindige continue bewust-
zijnsstroom als eenigste aan een individueel rein ik? (Ideen™,
pg. 163 e.v.) Door een enkelen reinen blik kan dat nooit (,,Ideen”,
pg. 166), wel echter als idee in de Kantiaansche beteekenis! De
identiteit van twee waarnemingen of bewustzijns-inhouden is
buitengesloten, daar de omgevende inhouden hun invloed uitoefenen.
Dit resultaat maakt nu ook de absolute kennis van het concrete
.Erlebnis” onmogelijk! Want een concrete bewustzijns-inhoud
staat essentieel in relatie tot andere, ja tot alle vroegere, gelijk-
tijdige en latere inhouden.

Tot zoover de subjectieve oriénteering, die weer het wezens-

kenmerk van Husserls denkwijze draagt: innerlijke groei.

') Heinrich Rickert. (Die Philosophie des Lebens, 19227) beschouwt dan ook
terecht Husserl niet als ,Lebensphilosoph.”



20

3. De samenhang der beide oriénteeringen.

Husserl vat in het vervolg de objectieve en de subjectieve orien-
teering eng te samen. Uitgangspunt blijft nog de objectieve
oriénteering of ,objektivierende Funktion'. Zoo zegt Husserl
(,Ideen”, pg. 176): ,Doch die allergroszten Probleme sind die
funktionellen Probleme,, bezw. die der . Konstitution der Bewuszt-
seins-gegenstandlichkeiten. Sie betreffen die Art, wie z.B. hin-
sichtlich der Natur, Noesen, das stoffliche beseelend und sich zu
mannigfaltig-einheitlichen Kontinuen und Synthesen verflechtend,
Bewusztsein von Etwas...... zustande bringen”, enz. We zien
hier het fundamenteele verschil van de analyseerende, classificee-
rende empirische psychologie en Husserls transscendentale phae-
nomenologie: n.l. niet uitgaan van een empirische werkelijkheid,
maar die werkelijkheid mogelijk maken door te trachten er a prio-
risch rekenschap van te geven.

Zooals uit de ontwikkeling der subjectieve oriéntatie was te zien,
bleek Husserl toch niet voldaan met zijn dualiteit van kenmethoden.
Van bladz. 179 af tot het slot (323) toe, blijft het hoofdprobleem:
de correlativiteit van noéma en noesis (vgl. Boven A 2), waarop
Husserls gedachten gericht zijn.

Noema is de zin, de beteekenis van iedere intentioneele poneering.
datgene wat in de noesis gesteld wordt, voorzoover het immanent
blijft aan het intentioneele ,, Erlebnis’’; dus niet voor zoover het
transscendent’ is. Dus tegenover den werkelijken boom, dat wat
bijv. in de waarneming als boom intentioneel gesteld is. Tegen-
over één bepaald noema zouden verschillende noeseis kunnen staan
b.v.: als graden der opmerkzaamheid. Maar in werkelijkheid ver-
anderen de noemata van inhoud mét de noeseis (,.Ideen”, pg. 189
ev.). Immers de ,,opmerkzaamheid” (b.v.) is niets anders dan het
grondtype van verschillende intentioneele modificaties. Hoe moet
dan die correlatie van noema en noesis gedacht worden? Niet als
spiegelbeeld of als verandering van voorteeken; ook niet zoo, dat
noesis als het bewustzijn van noema geldt. (,Ideen™ pag. 200).
Husserl zoekt hier blijkbaar naar de passende uitdrukkingswijze.
Op pag. 214 spreekt hij van noematisch correlaat; op pag. 216
weéér van noematische intentionaliteit als ,.Parallele” der noetische
intentionaliteit. Paul Natorp, die speciaal dit punt bij Husserl be-
studeerd heeft, daar zijn eigen ,,Algemeine Psychologie™ (I 1912)
van de relativeering der tegenstelling van objectief en subjectief
uitgaat, durft, na zorgvuldig al Husserl's beschrijvingspogingen



21

gevolgd te hebben, verklaren, dat deze onderscheiding van de beide
oriénteeringen gevonden moet worden in het richtingsverschil (n.l.
naar het object toe en er van af). Waar bij Husserl alle bewustzijn
intentioneel van aard is, daar moet het bewustzijns-wezen gevonden
worden in het bewustzijn van het objectieve. Husserl wijst er (pag.
266 der ,Ideen”) nog eens scherp op, dat de psychologie tot nu
toe meende dat zij actus-analysen gaf, terwijl zij in werkelijkheid
noematische analysen verrichtte, hetgeen Husserl een foutieve
..Blick-richtung” noemt! (,Ideen” pag. 266).

We laten nu den ontwikkelingsgang van Husserl's betoog, dat
zich geheel wijdt aan de problematiek dier noetisch-noematische
structuren en waarbij Husser! zich meer en meer als geboren dialec-
ticus laat kennen, verder rusten en geven nog enkele opmerkingen
over de , Wesens-anschauung” in het bijzonder.

C. Dephenomenologische ,Wesens-

anschauung'.

Ook hier hetzelfde schouwspel: Husserl wijzigt zijn inzichten
onder het uitwerken van zijne studie. Die eerlijkheid en openhar-
tigheid zijn sympathiek, maar voor een vergelijkende studie is dat
voortdurend wijzigen geen aangename factor. De , Wesensschau™
geldt éérst als adaequaat (,,Ideen” 10, 13 (,.event. sogar addquat™,
285), maar gaandeweg wordt de Kantiaansche inslag bij Husserl
sterker en het zooeven geciteerde wordt zéér beperkt (t.a.p. 297
.Der einschrinkende Zusatz ist nicht zu tbersehen™). Van dat
adaequate karakter blijft ten slotte dit over JAber als Idee” im
Kantischen Sinn ist gleichwohl die volkommene Gegebenheit vor-
gezeichnet — als ein in seinem Wesens-typus absolut bestimmtes
System endloser Prozesse Kontinuierlichen Erscheinens”. En iets
verder heet het (pag. 310): ,,Nun ist zu beachten dasz hierbei zwar
das Wesen ,,Ding” originir ist, dasz aber diese Gegebenheit prin-
zipiell keine adaquate sein kann'. (Zie verder steeds meer Kan-
tiaansch pag. 310—313). Een ander punt is de beroemde ,, Evi-
denz”, die Husserl reeds in de ,,Log. Unters.” behandelde en welke
hem veel en niet-altijd-juiste critick op den hals gehaald heeft.
De laatste definitie van dit oorspronkelijk psychologistisch schij-
nend begrip beschrijft die ,Evidenz” als een LSetzungs-modus’.

(Zie verder beneden).



22

Nadat Husserl's hoofdbegrippen én de gang van zijn betoog in
de . Ideen” besproken zijn, blijft voor de aparte behandeling van
de . Wesensschau weinig over: van twee kanten (statisch en ge-
netisch) hebben wij Husserl's leer behandeld en kwamen herhaal-
delijk in aanraking met de ,,Wesensschauung”, Intuition, Wesens-
erschauung, Ideation, Wesens-anschauung, of hoe deze onmid-
dellijke kenmethode ook door Husserl moge zijn betiteld. Wij
vatten de uitdrukking ,.phaenomenoclogische Wesensschau™ van
_eidetische’” (= a priorische) ., Gegenstande” op als de kern van
Husserl's leer. Z66 hebben wij de voorgestelde taak begrepen: het
zoeken van een kern-tegenstelling of kern-gelijkenis tusschen Hus-
serl’s phaenomenologie en Plato’s Ideeénleer. *)

1) Het belangrijkste is Natorp Algemeine Psychologie 1912 speciaal 287 —290.
Vgl. verder over de .Evidenz” en de ,Wesensschau” in het algemeen de reeds
geciteerde werken van Natorp, Ueberweg 1V, Koppelmann, Hartmann, Liebert, enz.

Voor vergelijking met Plato nog: H. Barth t.a. p. 1921/213—-214.



TWEEDE GEDEELTE.

PLATO.

A. Ons standpunt ten aanzien vande

Plato-literatuur.

Er is iets betooverends in de manier waarop de scheppende
philosophen hun leermeesters en voorgangers doorschouwd hebben.
De zekerheid waarmee een Immanuel Kant de meest-uiteenloopende
scholen door middel van een enkel probleem weet te vergelijken,
is onnavolgbaar: zij berust op congenialiteit. Van diezelfde wezens-
kennis geeft ook Plato') blijk, wanneer hij over Heraclitus, Par-
menides of Socrates spreekt, al zijn de weerspiegelingen, in de
dialogen, onderling zeer verschillend. Intusschen is die gave van
intuitieve wisselwerking niet aan een ieder beschoren en wij zullen
om tot een gefundeerde interpretatie van Plato’s doctrine te komen
den langzamen wetenschappelijken weg moeten volgen.

Drie cardinale problemen waren het, die zich bij het begin van
het moderne Plato-onderzoek (omstreeks 1800) voordeden: echt-
heid, volgorde en uitleg der teksten. Het moge vrij natuurlijk schij-
nen dat éérst de echtheid #) (historisch-philologisch) onderzocht
wordt, daarna de rangorde (historisch, stylometrisch en onderling-
vergelijkend naar den geestelijken inhoud), om ten slotte over te
gaan tot de philosophische interpretatie *): twee onjuistheden heb-
ben jarenlang de erkenning van deze logische probleem-indeeling
tegengehouden. Primo werd de sleutel van Plato’s leer gezocht...

) Vql. Plato's Zevende Brief (341)., waarover o.a. R. Otto, Das Heilige
“9231”."“8) en verder Shory, Unity of Platos thought (1904 68).

) Vgl. Henri Alline, Histoire du texte de Platon (Prix Bourdin 1913).

] Duidelijk aperqu bij J. Chevalier, La notion du nécessaire chez Aristote
(1915/223—-252) en voor literatuur-opgaven Ueberweg-Pracchter (1,1920,203—-337)



24

bij Aristoteles *); secundo stelde men (gedeeltelijk als gevolg daar-
van) a priori een bepaalde constructie van Plato’s philosophie op,
en toetste daaraan waarde, echtheid en volgorde der dialogen. *)
Door L. Campbell's stylometrische statistieken kreeg het probleem
der chronologie een eigen methode, en groeps-gewijs staat thans
de rangorde der dialogen vast. *) Maar over het belangrijkste pro-
bleem, de wijsgeerige inhoud der dialogen, is eensgezindheid ver
te zoeken *). De eenige vooruitgang die hier te constateeren valt, is,
dat de strijd zich begint te concentreeren om de tegenstelling van
twee Plato’s, den Plato der philosophen en dien der philologen.”)

De representant der philologisch-georiénteerde Plato-onderzoe-
kers is U. von Wilamowitz-Moellendorff, zijn Plato-werk ") kan
beschouwd worden als schepping van een geheele generatie van

1) Aanhangers zijn o.a. Prantl (1855), de groote E. Zeller (heftig bestreden
door Teichmiiller, Studien z. Gesch. der Begriffe, 1874/269), Gomperz, Griechische
Denker (II, 321), Praechter (I, 279), Ritter en Preller, Historia Philosophiae
Graecae (1913/242¢c: voor Plato's dialectiek zie . . . . Aristoteles’ metaphysica!)
Overtuigende critiek, ad rem, bij Paul Natorp, Platos Ideenlehre, (19212/384 —457)
en zeer kort en duidelijk Ueber Platos Ideenlehre Vortrag (1914/8, 18, 22 enz.);
W. Kinkel, Algemeine Geschichte der Philos 1 (1920/100).

In personam, scherp, Schopenhauer, Fragmente zur Geschichte der Philosophie
§ 5, begin.

Richard Honigswald, Philosophie des Altertums (1917/374—5) wees er op dat
het ook mogelijk is, in zeker opzicht, Aristofeles en Plato te vereenigen.

2)  Qwerzichtelijk en critisch o.a. Chevalier (t.a.p. 1915/191—222). Zeer sterk
uitkomend bij Schleiermacher. Vgl. ook het uitnemend aperqu bij Aug. Dies
(. Parmenides”, 1923) in de Fransche Academie-uitgaaf VIII , Notice générale
sur les dialogues methaphysiques.”

%) Men overschatte de portée dier onderzoekingen niet: zij betreffen de dia-
logen slechts in den zin van grammaticale woordcomplexen. Het kan zijn dat een
vroege dialoog later omgewerkt is, De stylometrie wijst dan een late plaats toe,
de philosophische vertolker besluit tot een vroeger ontstaan. Hier is geen tegen-
spraak: de een spreekt over de woorden-keus, de ander over den inhoud. Deze
kwestie doet zich namelijk voor bij de Phaidros, vgl. Natorp (t.a.p. 19212/489,
479—80) en H. Barth (t.a.p. 1921/216 onderaan), welke laatste in casu een
andere meening toegedaan is dan Natorp.

1) Vgl. O. Wichmann, Plato und Kant (1920/33).

%) Opvallend is dat bij de herleving van het Kant-onderzoek (== 1870} de-
zelfde strijd tusschen philologen en philosophen plaats heeft gehad: vgl. Zeit-
schrift fir Vélkerpsychologie und Sprachwissenschaft V11, 239—96: Herm. Cohen
Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer (1870).

Een zelfde strijd zou bij ons ontbrand zijn indien men aan den beroemden philoloog
Cobet Natorps Plato-boek in handen had kunnen geven!

%) U. von Wilamowitz-Mollendorff: ,.Platon” (Berlin 1919, Bd. I. Leben und
Werke; 11. Beilagen und Textkritik, samen 1200 bladzijden. Van de boekbeoor-
deelingen was zeer zelfstandig: Julius Ebbinghaus, in Logos (1919, p.217—-228).



25

graecologen, waarin ook aan Hermann Diels') en Paul Wend-
land" een eereplaats toekomt. Met dankbaarheid en bewondering
neemt men kennis van hetgeen Wilamowitz over Plato mededeelt:
onovertroffen is de kennis waarmee de wisselwerking tusschen
Plato’s leven en de geschiedenis van zijn tijd, Plato en het bescha-
vingsmilieu dier dagen, Plato en zijne tijdgenoten, alzijdig toe-
gelicht wordt. Nu interesseert ons voornamelijk Plato’s wijsbe-
geerte: Wilamowitz zelf had de eerste kunnen zijn die van deze
nieuwe cultureele, historische en philologische gegevens omtrent
begrippen als eidos, idea, areté enz. profiteerde door 66k nieuw
licht te brengen over Plato’s philosophie. Dat is echter niet ge-
beurd. De oorzaak is spoedig gevonden: eerlijk bekent von Wila-
mowitz *) dat zijn logische en mathematische kennis onvoldoende
waren om den wijsgeerigen inhoud der dialogen te beoordeelen. Dat
gebrek zou géén bezwaar zijn geweest als men het Plato-probleem
in twee zelfstandige brokken (de mensch en de gedachten®) had
kunnen splitsen. Deze scheiding is echter onuitvoerbaar. Niet al-
leen treedt von Wilamowitz zelf herhaaldelijk in beoordeeling van
wijsgeerige kwesties '), maar ook de theoretische motieven ®) voor
deze scheiding zijn onjuist. Speciaal één argument is gevaarlijk,
n.l. dat de moderne philosophie ,,door hypothese'" positieve gedach-
ten uit deze teksten haalt, waartoe Plato géén aanleiding geeft ®)
en aldus het Platonisme in een vreemde gedachten-wereld (b.v.

') H. Diels: o.a. Fragmente der Vorsokratiker Berlin 1912% 1, 11, 2. Doxo-
graphi Graeci, enz.

*) Vgl. Wilamowitz 1, N3

") Vgl. Wilamowitz (1 passim.) legt deze onderscheiding aan zijn geheele werk
ten grondslag: speciaal de ,,Umgrenzung der Aufgabe” I, 1—9. Verder Prof. Is.
van Dijk ,Socrates” (V. U, B. N° 19) 1922/71 ,omdat het leven van zulk een
man toch eigenlijk alléén gevuld wordt door zijn levenswerk."”

) Bije. 1, 344 (de Idee als ,etwas gesondert Existierendes” (vernietigend oor-
deel over de , Parmenides” ;I 560 (voornamelijk grammaticale waardeering van
het probleem der beweging van de Ideeén); I, 418 (beperktheid der wetenschap) enz,

Vgl. ook .Ideen” § 22 (p. 40). Barth (t.a.p. 1921/100 en 55) enz.

Voor een tekstuitgave van Plato is alle philosophische commentaar uit den
booze: de wijsgeerige uitleg ontwikkelt zich met de hypothesen en dient telkens
herzien te worden. Philologische teksteritick daarentegen is meer constant, minder
aan revolutie onderhevig.

%) Degelijke critiek bij J. Ebbinghaus, Logos VIII, 222 e.v. en de Fransche
Academie uitgave, die sedert 1920 verschijnt. Vgl. verder Rud. Lehmann, ,Neue
Wege der Goethe-Wissenschaft”, in Kantstadien XXII, 1917/341 —348,

) Bijv.: 11, 223 over den Parmenides, waarin .scherpzinnige verklaarders”
ongetwijfeld ,,Geistreiches”” kunnen vinden, enz. Dito C. Ritter: Platon 11, 1923/319,



26

van Kant) ondergebracht wordt?), terwijl dan de biograafl strict
binnen de grenzen van het aan Plato duidelijk-bewuste zou blijven.

Waar nu von Wilamowitz, als een tweede T-heodor Mommsen, *)
onophoudelijk voorstellingen gebruikt die aan den modernen tijd
ontleend zijn®), daar is het duidelijk: Wilamowitz maakt hier
z8lf een hypothese') n.l. dat er verband of analogie bestaat tus-
schen bijv. die moderne ,Kavalleristen” en de Grieksche , hippeis™.
Wat is nu eigenlijk het verschil met de werkwijze der philosophen
die Kantiaansche begrippen aanwenden? Natuurlijk moet zoo'n
verband in concreto gestaafd worden, maar dat is een noodzakelijk-
heid bij iedere hypothese.

De methodische grond voor deze onderscheiding van denker en
gedachten is dus erg zwak. Het gevolg ervan is, dat een vermin-
king ontstaat van het historisch beeld, omdat bij Plato de philoso-
phie het leven-zelf is. Vandaar dat Wilamowitz, ten spijt van zijn
eerlijke bekentenis, toch gedwongen wordt wijsgeerige kwesties
te behandelen. En hierbij begaat hij vaak ernstige methodische fou-
ten door zijn eigen (19e eeuwsche) empiristische opvattingen, zon-
der degelijke staving in concreto, bij Plafo aan te brengen b.v. de
idee te interpreteeren als afgeleid uit de zintuigelijke wereld en als
afzonderlijk existeerend.

Het zal reeds duidelijk zijn geworden, dat verre van onderlinge
concurrentie °) blijvende, de beide richtingen van het Plato-onder-

1) O.a. I, 748—9. Alsof Kant’s gedachten-wereld werkelijk verschilt van
Plato’s systeem.

) O.a.l, 42 (De broeders van Plato, Adeimantes en Glauko, waren Kava-
leristen”” en I, 37 (Plato’s opvoeding was ,in der Gesinnung der Fronde™), enz.

% dus Plato-zélf kan daar onmogelijk duidelijk-bewust aan gedacht hebben!

i) Vgl. J. Ebbinghaus (t.a.p. p. 224—5). Ook de bewering dat de biograaf
binnen de grenzen van het aan Plato duidelijk bewuste zou blijven houdt geen
steek. De constructie welke Wilamowitz geeft van Plato’s politicke gezindheid
(waarmee hij niet den eerbied voor Plato’s persoonlijkheid verhoogt) is een ge-
waagde . .. hypothese.

Die weinige eerbied voor Plato’s karakter is trouwens een vrij algemeene trek
der philologen: vgl. H. Barth 1921, die p. 261 tegen Stenzel (Studien zur Ent-
wicklung der platonischen Dialektik von Socrates bis Aristoteles) opkomt, die
Plato voorstelt als vrij triviaal denker! Wilamowitz' boek wemelt van openlijke
en verborgen critick op de waarde van Plato’s philosophische gedachten. Dito:
K. Sternberg, Kantstudien 1920 (XXV), p. 450—451.

5 De strijd tusschen deze beide groepen van onderzoekers moet opgelost
worden door in concreto (dus in de Plato-teksten) de draagkracht eener hypothese
te controleeren. Dat wordt onder de tegenstanders van Natorp vaak vergeten: b.v.



27

zoek elkaar behooren aan te vullen, zonder grondige kennis-theorie
kan een taalkundige') geen Platonische wijsbegeerte waardeeren,
daar hij de onontbeerlijke philosophische hypotheses niet vermag
op te stellen. Omgekeerd profiteert de philosoof van de historische
kennis welke de philologen verzameld hebben omtrent Plato’s
geestelijk milieu. *)

Wij wenden ons thans tot die onderzoekers welke zich speciaal
toegelegd hebben op den philosophischen inhoud van Plato’s wer-
ken: aan de Marburger school komt hier een eereplaats toe. Wij
sluiten ons aan bij de Plato-interpretatie der Marburger school,
zooals die zich gedurende de laatste twee jaren heeft ontwikkeld *):

a. Praechter (Ueberweg 1, 1920/278§—9), een werk van 996 pgs. compres-
gedrukt, kan de ,onjuistheid” van Natorp wegens ruimte-gebrek(!) niet nader
bewijzen. Bovendien is... Aristoteles ,Hauptindiz gegen Natorp’s Auffassung.”
Dit tweede argument werd reeds door ons besproken.

b. H. Maier, Sokrates (1913/531') spreekt van Natorp's ,gewaltsame Inter-
pretation, ... unheimliche Konsequenz'; ,leider haben sich auch ernste Gelehrte
von dieser Auffassung beeinfliissen lassen.” Vgl. daartegen over in Natorp’s Vor-
trag Ueber Platos Ideenlehre, 1914 Anhang 33—39 de wéloverwogen voorzichtige
kritieck op H. Maier's opvatting.

c. C. Ritter, Platon (II, 1923/319) komt weer met het oude liedje, dat Natorp
c.s. te veel (N.B.!) Kantianisme ,in Platon hinein getragen und leider auch ihre
Darstellung mit Kantischer Terminologie so sehr beschwert haben, dasz es einem
gewohnlichen Leser (dat zijn dan waarschijnlijk de philosophische dilettanten:
dus a priori staat voor Rifter vast dat iedereen Plato zoo maar kan begrijpen!)
kaum moglich ist sie zu begreifen.” Dat is louter herhaling van hetgeen Wilamo-
witz (zie boven) zeide.

') Prof. Dr. B. ]. H. Ovink, Logische beteckenis der Platonische Idee (Tijdschr.
voor Wijsbegeerte 1912/395—438) begreep dat de tegenstand aangaande de diepere
beteckenis van Plato's Idee voornamelijk zou ontstaan door de wijsgeerige onkunde
der lezers en behandelt daarom éérst (p. 404—4271) de elementaire kennistheore-
tische begrippen om daarna (slechts p, 428 —381) een aper¢u van Plato’s ideeén-
leer in de nieuwe opvatting te geven.

*) Ook in de moderne literatuurgeschiedenis teckent zich deze situatie af, b.v.
bij het Goethe-onderzoek. J. R. Kaym (Sinn der Literatur- Wissenschafe 1921/31)
zegt: ,Neen, ik weet nog niets van Goethe als ik weet met wie hij gisteren gegeten,
gedronken, wien hij eergisteren ontmoet, wat hij gegeten, gedronken, ja zelfs
gelezen heeft. Dat alles moet onder bepaalde gezichtspunten worden gebracht,
dan pas heb ik een begrip .Goethe”. De stap naar de geesteswetenschap is dan
cerst geschied, als wit de studie van Goethe als mensch (die dit en dat gedaan
heeft), de studie van den geest van zijn werk groeit. Bielschowski en het archief-
onderzoek is de materieele grondslag, Gundolf de geestelijke consequentie!”

%) Ter oriéntatie zijn de voor korten tijd verschenen tweede druk van Paul
Natorp's Platos Ideenlehre 1921* mét ,,Metakritischer Anhang™ (1920 gedateerd)
én Wather Kinkel's Algemeine Geschichte der Philosophie (1920 Band 11 p. 90—
110) het meest aan te bevelen.

De onderlinge verschillen tusschen de Marburger Plato-onderzoekers (H. Cohen



28

niet zonder eenige invloed van Wilamowitz’ schitterend Plato-werk
(1919)! Zoodoende benutten wij de beide hoofdstroomingen van

de moderne Plato-wetenschap.

B. Deonmiddellijke aanschouwing der

Idee bij Plato.

Wij beperken ons hier tot de mystische, intuitieve zijde der ideeén-
leer '), welke in verband staat met het onmiddellijk aanschouwen

der ideeén.
Plato’s mystiek hangt onafscheidelijk samen met zijn ideeénleer.

Men zoeke niet de eenheid dezer gebieden daarin dat zij beide
. metaphysica’” zouden beoogen. De scheiding van logica en meta-
physica is bij Plato nog niet aanwezig *): Aristoteles is de auctor

en N. Hartmann tegenover Paul Natorp) zijn hier grootendeels opgeheven. Voor
de Fransche geleerden (Brochard, Milhaud, Robin enz.) zie het geciteerde werk
van Jacqus Chevalier : La Notion du Nécessaire chez Aristote 1915). Over de
Marburger School en haar Plafo-opvatting schreef waardeerend Alice Stériad :
L'interprétation de la doctrine de Kant par l'école de Marburg (Theése, Paris,
1913/24, 27 etc.). Verder Ueberweg IV 37887 en Index van Ueberweg L.
Hunne verdienste voor Plato: O. Wichmann Platon und Kant (1920/9 en A.
Liebert, Problem der Geltung (1914/205 noot 1 en 232—3). De opmerking van
E. Lask (Logik der Phylosopie und die Kategorienlehre 1911/12) dat van Lotze
(1874) de éérste stoot in deze richting uitging is onwaarschijnlijk in verband met
de oudere werken van Herm. Cohen (1870, 1866 enz.!) Beide denkers waren
zelfstandig genoeg om op eigen krachten tot dit resultaat te komen! De bekende
veel besproken Lotze-passus kan men ook vinden bij Licbert (t.a.p. 114/205—6)
en critick er op bij: Natorp (Vortrag: Ueber Platosldeenlehre 1914/10—11 enz.).
Windelbands Platon 1901% gaat eenigszins in deze richting, hoewel niet duidelijk.
Const. Ritter (.Bericht iiber die in den letzten Jahrzehnten iiber Platon erschie-
nenen Arbeiten” in: ,.Jahresbericht iiber Altertumswissenschaft herausgegeben von
Bursian—Korte, Leipzig Bd 187 = 1921; Bd 191 = 1922) is wel uitgebreid, maar
gaat wat de philosophische questies betreft niet diep op de problemen in.

1) Na de nieuwe werken over Plato (Wilamowitz, H. Barth, Natorp, 2e druk,
Kinkel, enz.) verscheen nog: Albert Goedeckemeyer . Platon” (1922/45—060,
114—128, 144—148) die het intuitieve element in de Ideeénleer een weinig over-
drijft, waarschijnlijk in navolging van den toon-aangevenden Berlijnschen philoloog
Wilamowitz.

?) In een goed gedocumenteerde rede heeft Natorp (Ueber Platon’s Ideenlehre,
1914/18 e.v.) er op gewezen, dat Logica bij Plato materieele (niet formeele)
kennisleer is. De klassicke plaats is: Phaidon Caput 48. (=99 E ¢n 100 in de
door ons gebruikte Stephanus-pagineering). Vgl. hiermee:

H. Barth t.a.p. (1921/177, 183). (Deze noot wordt op pg. 29 vervolgd.)



29

ervan. Maar bovendien: 66k door hen, die de strict-critische (dus
niet-metaphysische) interpretatie van Plato’s ideeénleer voorstaan,
wordt dat intuitieve moment in de ideeénleer uitdrukkelijk erkend!
Dat is pas in het allernieuwste Plato-onderzoek tot uiting gekomen.
Maar hoe moet dan dat verband met de Ideeénleer, welke niet ten
onrechte het belangrijkste ken-theoretisch systeem der oudheid ge-
noemd is, gedacht worden? Dit nieuwe terrein, waar de verhouding
der psyche tot de idee onderzocht wordt, verkeert nog in een staat
van ontginning. ')

De ontdekker van de apriorische kennis, Plato, heeft te gelijk
met de benaming (pro-eidenai), ook een aanschouwelijke beschrij-
ving gegeven van de psychische daad waarin het apriorische bereikt
wordt. De ziel moet zich, om tot het absolute te komen, uit haar
verstrooidheid (uit de zinnelijke dingen) terugtrekken en tot zich-
zelf komen. De ware kennis van het wezen der dingen ontstaat uit
een zich-innerlijk concentreeren, hetwelk pas begint als de waar-
neming ophoudt. De metaphoor welke Plato hierbij gebruikt, is
,anamneésis': uit haar eigen diepte haalt de ziel een eigen weten
omhoog, en daarin bestaat de kern van het leeren. Phaidon 99 E:
Het scheen doeltreffend om mij in de begrippen (,,doyo’") terug

Natorp, Platos Ideenlehre (19217154 e. v.).

Voor vertalingen en literatuur: Apelt, Platos simtliche Dialoge (11 Phaidon
1920/102 en 145—8). Als complement diene de welluidende Fransche vertaling
van M., Meunier, Phédon (1922/236 e.v. en de aldaar aan de voet der pagina’s
vermelde klassicke en Fransche commentaren en citaten). De Engelsche . Loeb
Classical Library”, welke Grieksch (links) en Engelsch (rechts) geeft zal over
eenige jaren, als deze schitterende Plato-editic compleet is, wél het standaardwerk
worden! In de Collection des Universités de France verschijnt sedert 1920 een
uitnemende Plato-uitgave, die echter ook nog onvolledig is. Z.ij bevat voor iederen
dialoog een inleiding, gricksche tekst, vertaling, en eenig, hoofdzakelijk philolo-
logisch, commentaar.

) Wij steunden hier speciaal op:

1. Wilamowitz-Moellendorff, 1919 1, die zéér den nadruk legt op den meta-
physicus Plato (de mythen, de anamnesis en de zevende brief):

2. Natorp t.a, p. 1921%, (Speciaal , Meta-kritischer Anhang'', p. 457—513).

3. H. Barth, Seele in der Philosophie Platons, 1921, gehéél. (Vgl. p. 70, noot 1,
tegen Rohde's Psyche 11, 280.

4. N. Hartmann, Metaphysik der Erkenntniss, 1921/73, 76—8, 129—132,
291 (anamnesisleer).

3. Plato-Index :

Voor specifiek-philosophische vragen bleek Natorp (1921%/535~71) het meest
geschikt; voor meer algemeene wetenswaardigheden zeer bruikbaar: Apelt Platon,
Sémtliche Dialoge (VII, 1921/1—158).

Wij beperken de citaten daarom tot de meest-noodzakelijke plaatsen daar
gemakkelijk aan de hand van 1—5 het verdere materiaal te vinden is.



30

te trekken en in hen te beschouwen de waarheid aangaande de
dingen.” Voor het begrijpen van het ,,wezen™ zijn dus de . dingen”
slechts beelden (Phaidon 100A) en de zintuigen verschaffen ons
niet het ware wezen, d.i. de waarheid omtrent de dingen. Zulks
moge paradoxaal klinken: toch is het logisch te verklaren. Zintuige-
lijke waarneming van een bestaand ding is a posteriori en wij
wilden juist het a priori vinden. —

De idee is bij Plato tegelijk principe van het zijnde (zooals tal-
rijke uitdrukkingen bewijzen, b.v. ,absoluut-zijnde”, zijnderwijs-
zijnde, ,,voorbeelden waarnaar de werkelijke dingen gevormd zijn",
waaraan zij deelhebben”, enz.) én principe van de ziel en van
het kennen (de ,,anamnesis’, het ,aanschouwen door de ziel-zelve”,
enz.) '). Er is slechts één ideeénrijk, dat tegelijk in de wordende
natuur én in de ziel (het kennen) heerscht. Daarom behoeft de
ziel niet tot het wordende uit te gaan, maar ,vlucht in de logoi”,
d.w.z. naar binnen. De mogelijkheid van een apriorisch ideeén-
aanschouwen (pro eidenai) berust er dus op, dat onze gedachten
aan dezelfde ideeén deelhebben, waaraan ook de dingen partici-
peeren.

Den nauwen band tusschen de Idee en de ziel onderstelt Plato
herhaaldelijk. In den ontwikkelingsgang der anamnesis-leer (vgl. o.a.
Menon 81—86; Phaidon 73 e.v.; Phaidros 245 e.v.; Symposion
211D en Politeia 517B enz.) ) treedt deze verhouding steeds dui-
delijker naar voren. Wij laten hier een enkele losse gedachte
volgen.?)

1) Hartmann (t.a. p. 1921/290 e.v.) wees op Heraclitus, die den Logos tegelijk
in de menschenzielen (als xunos légos) én in de natuur (als wereld-wet) plantte.
Daardoor werd de Logos tegelijk subjectief én objectief principe. Vgl. ook Natorp s
veranderde Heraclitus-opvatting (t. a. p. 19217/465—7) waaraan direct de verruimde
Plato-uitleq aansluit. Het probleem waarover FHeraclitus nadacht, was niet uit-
sluitend de relativiteit der natuur maar 66k (en vooral!) de subjectiviteit of
reflexiviteit. Talrijke fragmenten uit Diels’ ., Vorsokratiker” (101, 113,45, 15, 60,
103, 50, 51 enz.) bewijzen de juistheid van deze interessante opmerking. Heraclitus
schijnt reeds op Plato’s vrcegste periode invloed te hebben gehad. De mystiek
van Heraclitus wordt (t.a.p. 1921%/467) zoodoende in direct verband gebracht
met de anamnésis-leer van Plato. Men ziet hier weer dat het nieuwste Plato-
onderzoek nief meer uitsluitend op de dialectische zijde van de Ideeénleer is gericht.

) De ontwikkeling van het doxa-probleem hangt met de anamnesis-leer 260
eng samen dat wij de bespreking dezer teksten met die der doxa-ontwikkeling
samenvatten.

Vgl. verder nog f. O. Taylor, Ancient Ideals (1. 1913%/253—60).

3) Barth (t.a. p. 1921/52 e.v.) zegt: De ,ziel” beteekent hierde het-zijnde-kennende



31

Phaidros 249. E.: ., Want zooals gezegd, iedere') menschenziel
heeft van nature het zijnde aanschouwd.” In dezen dialoog geeft
Plato een enthousiaste vizioenaire beschrijving van het extatische
aanschouwen der idee, in mythische inkleeding. Het komt tot de hef-
tigheid van een geestelijke ,,struggle for life”. Maar, na afloop is
het hulpmiddel der dialectiek noodig om het eens-aanschouwde
weder te herkennen en vast te leggen. Want al behandelen wij hier
voornamelijk den subjectieven kant der ideeénleer, de dialektiek is
en blijft Plato’s scherpste wapen en de kern zijner wijsbegeerte
(b.v. Phaidon 76 B: ,,Wetend is slechts hij die van zijn weten
rekenschap kan afleggen”, en Phaidros 276 E en 266 C, enz.). De
correlatie van de ziel met de objectieve waarden (b.v. ethische
en religieuze waarden) is 66k merkbaar uit het feit, dat meét de ver-
heldering der ethische opvattingen van Plato, tegelijk zijn ziel-
begrip aan scherpte wint*) ..Plato’s psychologie berust geheel op
het pathos der ideeén-leer”, zegt H. Barth'). Wie eenmaal dit vraag-
stuk *) gezien heeft, bemerkt hoe Plato er onophoudelijk aan werkt
en het tracht te bemachtigen in den vorm van mythische gelijke-
nissen of door hardnekkig-volgehouden dialektiek. De correlatie
van de ziel en de objectieve waarden®) heeft Plato behoed voor

ziel, dus moet onderscheiden worden van het empirisch-psychologisch zielsbegrip.
Het is hier het reine, van het zijnde-uit gedachte subject.

De kwestie van den ontstaanstijd der dialogen Phaidros en Theaitetos laten wij
hier natuurlijk buiten beschouwing. Naforp (t.a.p. 1921%2/484—9) geeft een bril-
lante karakteristick van de Phaidros, welke alle vroegere resultaten achter zich
laat, Natorp herkent in de Phaidros de vroegste uiting van een, lijnrecht tegen-
over alle methodick en dialectiek staand irrationalisme en intuitionisme. Vgl. over
den stijl van den Theactetus de bespreking van Wilamowitz bij Auguste Dies in
de Fransche academie-uitgave (Tome VIII 148—149).

'} d.w.z iedere kennende menschenziel.

) Een scherp contrast met Husserl, die uitsluitend met mathematica en physica
opereert om een universeele philosophische methodick te vinden!

¥) Het wverschil tusschen ,Ideeén” en de . Idee” bergt een diep philosophisch
probleem: Natorp (t.a.p. 19212/567 —8); Cassirer 11l 1920/263, 306—7 enz. Wij
komen in de derde afdeeling hierop terug.

') Al spreken wij in dit korte hoofdstuk hoofdzakelijk over de intuitieve kant
der Idecénleer, dit beteckent geenszins dat daardoor de dialectische zijde dier
dqclrine op den achtergrond geschoven mag worden!

") H. Barth (t.a, p. 1921/70—104) behandelt dit thema (,,Der Erkenntnis-weg
der Seele und die Idee des Guten') zeer uitgebreid en analyseert onder dit ge-
zichtspunt de beroemde vergelijking van de gekluisterden in de Grot. (Politeia
514—18). Vgl. ook Natorp (1921%/468.

Hoeveel heerlijke en diepzinnige symboliek hier in Plato’s woorden schuilt,
toonde Natorp (Individuum und Gemeinschaft 1921/21) in zijn Aarauer Vortrag:



32

een autonoom subjectivisme. Het belangrijkste in deze korte aan-
duiding is, dat de _anamnesis -gedachte onverbreekbaar verbon-
den is met de leer der ideeén, géén afzonderlijke metaphysica be-
doelt. en evenmin psychologistisch geduid mag worden. Objectief
en subjectief naderen bij Plato allengs zeer sterk tot een correlatie:
desondanks heeft Plato steeds vastgehouden aan de onsterfelijkheid
van de ziel. )

Een belangrijk probleem in de nieuwe phase der Plato-literatuur
is het doxa-vraagstuk. Wij schetsen (schematisch) de ontwikkeling
ervan, daar dit voor de philosophische retoucheering van het oude
Plato-beeld onontbeerlijk is: immers we zien hier, temidden van
vaak zeer psychologistisch-uitziende beeldspraak, langzaam een
psychologie ontstaan op zuiver idealistische grondslag. Wij zullen
het begrippen-paar , middellijke” en _onmiddellijke”” kennis bij
Plato zien groeien®) van een scherp, bijna-absoluut ‘dualisme
(Phaidros) tot een gerelativeerde tegenstelling, waarbij de groote
vorderingen van den Theaitetos (onderzoek van de aisthesis), van
den Phaidon (de methode der hypothese) en van de Politeia (onder-
scheiding en wisselwerking van de hypothesis en het boven-hypo-
thetische) in niet-geringe mate een rol gespeeld hebben. De abso-
luut-onbepaalde aisthesis én de absoluut-bepaalde intuitieve aan-
schouwing van de eenheid der cenheden (., mia idea”) worden
definitief tot elkaar gebracht door de ,Doxa™ als de . dialektische
bemiddelaar’ in het Symposion. Een apercu moge hier volgen.

. Menon 86 e.v. Het Zijnde (i. e. de waarheid omtrent de
dingen) wordt aangetroffen in het binnenste der Psyche. Ware
doxa is de van binnen-uit doorbrekende, afzonderlijke lichtstraal.
Deze zou weer even snel verloren kunnen gaan, maar daartegen
helpt het rekenschap-vragende en -gevende denken, waardoor de
winst, geborgen en geboekt, tot wetenschap wordt. Doxa is hier
dus passief, op-zich-zelf géén episteme vormend, want dit laatste

De eerste voorwaarde voor de volledige afbraak van het trotsche gebouw van
cen menschheid die op zich-zelf wilde staan is: de wending (naar Plato’s diepe
woord) niet van den blik alléén, maar van den ganschen mensch naar een geheel-
nieuwe dimensie of oneindigheid van dimensies.”

1) A. Seth Pringle-Pattison The Idea of Immortality 1922/33—061 die dit
probleem bij Plato opnieuw onderzocht heeft.

?) Hier moeten we wijzen op FH. Lanz (Problem der Gegenstindlichkeit in
der modernen Logik 1912/103), die Husserls ,Intuition” zoo maar gelijkstelde met
Plato’s anamnesis, alsof én Husserl én Plato geen innerlijke ontwikkeling door-
gemaakt hebben!



33

geschiedde door het achterna-komende oordeel: doxa lijkt nog op
de gewone zinnelijke waarneming. Zij is ,,goddelijke gave”, mate-
rieele gegevenheid, géén actieve synthetische denk-daad.

2. De Phaidon houdt 66k vast aan den samenhang van de
anamnesis met de Ideeénleer, welken band we boven reeds als de
kern en den grondslag van de platonische psychologie leerden ken-
nen. De verandering is echter, dat de tegenstelling van passieve,
materieele doxa met den actieven rekenschap-gevenden logos niet
wederkeert. De anamnesis wordt hier tot de eigenlijke ken-daad, die
door het pro-eidenai (74 E) éérst de denkrelaties vasthoudt en
vervolgens de gegevens der aisthesis daarop betrekt. Dus uit de
diepten der ziel halen we den rekenschap-gevenden grond; wat
daaraan toegevoegd wordt is slechts het logisch verbinden. De term
.doxa” komt zelfs, in verband met de anamnesis-leer niet meer
voor. De ziel-zelf oordeelt, uitgaande van den in haarzelf (door
zelf-bezinning) bewust geworden eenheids-grond, over de dingen
(onta) en zij is aldus in staat tot het bezitten van waarheid. Dat
is geen zuiver-passieve psyche meer! De aisthesis is passief, de
logos of doxa is actief.

Toch blijft in den Phaidon het dualisme van de verschijnselen
tegenover de in-rust-verkeerende ideeén.

De onsterfelijkheid van de ziel wordt ten slotte, zegt Natorp,
in het vertrouwen van Socrates gegrondvest: een behoorlijk-sluitend
bewijs heeft Plato niet kunnen leveren.

3. De Theaitetos behoudt nog het dualisme (van worden en
zijn, en van de twee kenmiddelen) uit den Phaidon. De tegenstelling
van aisthesis en denken is wel scherper geworden, maar de zuivere
tegenhanger der geheele onbepaaldheid der aisthesis: de zuiver-
bepalende kracht van een (niet meer discursief en bewegend, maar)
rein en onbewegelijk aanschouwen als functie van een oer-denken,
dat op vast en zuiver omlijnde oergestalten betrekking heeft, is
hier nog niet bereikt, al zoekt Plato zulks wel (Natorp 483). Daar-
door is ook de aard van het tusschen de beide uitersten (een on-
eindige onbepaalde peripherie, en een onbewegelijk centraal punt),
zich bewegende discursieve denken nog niet duidelijk bepaald. Doxa
blijft hier nog een tweede passief matericel vermogen, dat echter
binnen het terrein der psyche blijft.

4. De Phaidros (249D) voegt uitdrukkelijk dat intuitieve
element in: een extatische manie, als ,,goddelijke gave” (theia dosis
244A), als bezetenheid of enthousiasme (249D). Maar aan één
ding houdt Plato vast: echte philosophie is en blijft dialectiek

3



34

(276E, 266 C), samenvoeging én analyse combineerend (syn a-
goge 266B, en diairesis).

Het zijn twee erfstukken van Socrates, hier tot een principieele
tegenstelling gedijd: de rationalistische begrips-philosophie en de
leer van het daimonion (ook door Socrates ,.theia moira” genoemd,
Apologie 33C). De ken-inhoud dier mania verschilt niet van het
resultaat dier dialectische methode (249B.C., 265 e.v.), nl. ver-
eenigen van het velerlei tot eenheid, van het zintuigelijke tot de
eidos, door middel van het rekenschap-afleggen.

5. Het ,.Symposion” doet den beslissenden stap (202E e.v.)
Terwijl de ware discursiviteit van het denken als bemiddelaarster
in den Theaitetos nog verborgen bleef, wordt hier door Diotima
als de meest-van-zelf-sprekende zaak een oplossing voorgedragen,
naar aanleiding van het gesprek over den Epws. Tusschen niet-zijn
en zijn werkt als een kracht de Eros, wiens wezen schepping
(poiesis of gennésis, tokos 206 e.v.) is. De stof der aisthesis wordt
opgevat als totaal onbepaald en de ideeén als vorm-gevend: daar-
tusschen ontstaat nu een intermediaire functie, die de eigenschap-
pen der beide uitersten in zich vereenigt, maar geen dier quali-
teiten uitsluitend en absoluut bezit! Dat is weer de Doxa: het
ootdeelen zonder nog rekenschap te kunnen geven. Wéér de
paradoxale eenheid van tegenstrijdige eigenschappen: het is géén
kennis want de rekenschap ontbreekt nog, en toch is het 60k geen
niet-weten, want zij treft wel den spijker op den kop. Die doxa
is thans geworden tot een levende, relatie-scheppende kracht. Zij
is aanschouwing, welke echter in het aanschouwen actief-schep-
pend blijft. Men ziet de overeenkomst en het verschil met de
dialectiek van den Logos. Doxa is het plotselinge, in de ziel door-
breken van een enkele lichtstraal, dialectick of ,logica” afgeleid
van , Logos’) is het rekenschap-vragen en -geven om dien vliuchtigen
indruk vast te leggen in het geheel onzer, in wording zijnde kennis.
Beide zijn actief! De Logos is universeeler dan de stigmatische,
punctueele doxa. De Doxa is als de overspringende vonk. Welke
naam Plato haar ook geeft (Metaxy, Meson, Exaiphnes vgl.
Parmenides 152BC, 156D, 164D) steeds blijft dat punctueele
karakter haar bij: zij bezit nog niet de continuiteit van de logische
kennis der episteme. Zij treft op een bepaalde plaats juist, maar
in haar beperktheid is ze weer onjuist. Zooals er dus vele doxai
mogelijk zijn, zoo kan er ten slotte slechts één enkele logos wezen.
Achter al die afzonderlijke eide der doxai, moet één enkele oer-
idee staan. De benaming van Plato’s ideeénleer ware dan ook



35

juister ,leer der Idee”. Dan komt ook beter de relativiteit van
object en subject uit (Natorp, pg. 467-8).

6. De ,Staat’ behandelt weer de doxa (Metaxy) als een
dynamis (476, 478B e.v.). Met een vaak aan Heraclitus-Hegel
herinnerende vereeniging van tegenstrijdige eigenschappen wordt
hare aard beschreven (478D, 479). [Het komt voor ons slechts
op de algemeene lijn aan, ten einde de verhouding van middellijke
en onmiddellijke kennis na te gaan bij Plato.]

Van den nachtelijken dag (521C) der doxa komt men door het
eerste ochtendgloren van de dianoia (een overgang van doxa tot
logos!) tot het volle daglicht de Epistemeé, en wel met behulp der
dialectische methode. Deze methode of . dialectische kracht”
(533C) hinkt dus niet achter de doxa aan, maar is ten slotte be-
langrijker dan zij!

7. De ,Sophistés’”. Beide uitersten (zijn en niet-zijn, weten
en niet-weten) geven ons zédveel problemen dat de bemiddelende
doxa (als het metaxu), géén oplossing meer brengen kan door
relativeerend op te treden. Daarom worden het absolute zijn én
het absolute niet-zijn beide ondenkbaar en onuitsprekelijk verklaard
door middel van de moeilijkste dialectische aporieén, welke Plato
behandeld heeft.

Hoe logisch is de ontwikkelingsgang van Plato! Ook in den
Phaidon (99E e.v. wees hij er op, dat we door het licht van het
reine zijn blind zouden worden ,en hier in den Sophistés voegt hij
de ondenkbaarheid en onuitsprekelijkheid van het reine niet-zgn
er aan toe! Beide worden erkend...... en niet erkend! Hetzelfde
geschiedt met de tegenstelling van beweging en rust als absolute
begrippen (Soph. 248): beide worden erkend d.w.z. het ware zijnde
is tegelijk beide: zijn én niet-zijn, rust én beweging. Dat is de
onvermijdelijke bestaansvoorwaarde voor het oordeel, dat immers
steeds besluit tot een zijn van het niet-zijnde en niet-zijn van het
zijn  (Sophistes 259E, 260A; reeds Parmenides 1634 ew. vgl.
Natorp 497-8).

8. Hetzelfde met ,peras” en ,apeiria” in de Philebos (15—17).
waar het metaxu ten slotte als wet, als harmonie der tegendeelen
(25D, E) en zoodoende de laatste rationaliteit van het vermeende
irrationale vastgesteld wordt*).

Tot zoover het nieuwste Plato-onderzoek aangaande de doxa. -

') Het bestudeeren van Cassirers Hegel-analyse (Erkenntnisproblem 111 1920/
285—377) is in dit verband aan te bevelen.



36

Een typische eigenschap van Plato’s wijsbegeerte (steeds de zaken
in hun volledigen samenhang te zien) deed dat onderzoek ons ken-
nen. Die samenhang der fundamenteele philosophische relaties
blikt hier weer duidelijk’). De" verhouding-van-object-en-
subject, zijn en niet-zijn, middellijke en onmiddellijke kennis, sub-
stantie en relatie, worden en zijn, beweging en rust, stigmatische
isoleering en continuiteit van het ken-proces, denken en zijn, empi-
rische psychologie en idealistische psychologie, waarheidskennis
en oordeel, analyse en synthese, abstractie en concretie, om slechts
de voornaamste wijsgeerige tegenstellingen te noemen, al die begrip-
pen komen niet alleen reeds bij Plato voo6r, maar blijken, als men
sympathiseerend met hem meedenkt, ook onderling innig samen
te hangen. Bij Plato weigeren wij crtiek van de aparte phrase:
vanuit de levende kiem moet alles nagegaan worden. Wat, ten
slotte, dezen genialen Griek principieel van een twintigste-eeuwer
als Edmund Husserl onderscheidt, voelen we reeds thans: de con-
crete kijk op het totale leven *). De onsterfelijkheid van de ziel bijv.
wordt, in weerwil van de scherpzinnige dialectick van relatieveerin-
gen, vastgehouden: voelde Plato te zeer hoe dit probleem van
een machtiger dimensie was, dan dat het zelfgenoegzame intellect-
alléén er over zoude kunnen oordeelen?

1) Vgl. N. Hartmann (in de Philosophische Abhandlungen, Herm. Cohen
471912 dargebracht, p. 1—24) Systembildung und Idealismus.

2 Vgl. G. Mehlis (Einfiihrung in ein System der Religions-philosophie,
1917—8 e.v.): .Der Kulturmensch der Gegenwart ist zum Spezialisten und Be-
rufscharakter geworden.” Inderdaad, een Husserl kan zonder bedenkingen een
vraagstuk als de Religie uitschakelen en meent dan nog een philosophie van
het onmiddellijke leven te kunnen geven!

Bij Plato treden juist religieuze en ethische problemen sterk op den voorgrond.



DERDE GEDEELTE.

VERGELIJKING VAN PLATO EN HUSSERL.

I. Inleiding. Methode van vergelijking. Critiek op Const. Ritter
.Platon” (11 1923310 e.v.).

Nadat Husserl's belang voor onzen tijd, het fermenteerend
karakter zijner geschriften en een overzicht der phaenomenologie
waren behandeld, gaven we anderzijds ons standpunt ten aanzien
der Plato-literatuur, benevens eenige der jongste resultaten daarvan,
weer. — Thans kan de eigenlijke vergelijkende studie beginnen.

Als eerste impressie constateeren we een chaotische warreling
van aanrakingspunten. Bijv. in de Phaidon wordt de dood des
philosophen gebruikt om tot een positiel resultaat te komen
(Phaidon 61C: als Euenos een ware philosoof is, dan volge hij
Socrates in den dood; vgl. ook H. Barth t.a.p. 1921 | 158—160):
dat is niet de lichamelijke dood! Het is de wijsgeerige negatie-om-
weer-op-te-bouwen, de epoché: is dat echter iets anders dan
Husserl (,,Ideen” 1913 /33, 55, e.v., 160, 180, 204 enz.) beschrijft?
De |, phaenomenologische Ausschaltung”, de twee ,Reduktionen”
bedoelen immers hetzelfde als Plato’s ,,dood des philosophen’ of
Descartes’ ,,doute méthodique”. En niet alléén de Phaidon, maar
ook de ,Staat" (518) geeft stof voor deze vergelijking, wanneer
we lezen, van de wending van den ganschen mensch, van het
wordende weég, en naar het zijnde toe: sterft dan 60k niet één
oogenblik, die zinnelijke werkelijkheid? Deze analogie is voor
breedere uitwerking vatbaar, door meer tekstenmateriaal uit Plato
en Husserl aan te halen, waardoor tevens duidelijke verschilpunten
zouden kunnen worden opgemerkt.

Een ander voorbeeld (wij doen als het ware blindelings een
greep) is de intentioneele aard van het psychische bij Husserl.
waarnaast zonder bedenken Plato’s zielsbegrip als kennende ziel
(Phaidros 249, Staat 518 enz.) geplaatst kan worden. De gelijk-
soortigheid van problematiek van Husserl's transscendale methode



38

(zie boven) en de (door H. Cohen, N. Hartmann en O. Wichman
t.a.p. 1920 | 9 e.v. onderzochte) Platonische leer van het ,,epekeina”
wordt sinds lang erkend.

Weer een andere kwestie: de tegenstelling*) van , Ausdruck”
en ,,Bedeutung'’, welke vaak als typisch Husserliaansch beschouwd
wordt, vindt reeds bij Plato antecedenten (o.a. Theaetetus 185 e.v.,
201—208; Kratylos 424D e.v., 434E-—439) wanneer Plato zegt
dat de beteekenis van een lettergreep iets anders is dan de afzon-
derlijke letters, want in de letfers ligt de beteekenis niet.

De onderscheiding van ,, Tatsachen™ en ,,Wesen" roept onwille-
keurig de herinnering op aan de Platonische ,,phainomena”, de
ideeén en het methexis-vraagstuk.

Deze reeks voorbeelden zou gemakkelijk verlengd kunnen worden,
maar het opsommen van dergelijke vergelijkingspunten wekt een
onbevredigenden eindindruk: ten slotte kunnen dat alle bijkomstige
of toevallige quaesties zijn, die de diepere tegenstelling of gelijkenis
onaangeroerd laten. Méér houvast krijgt men dan ook indien men
uitgaat van een (of enkele) principieele gedachte(n); d.w.z. van
een vergelijkingspunt waarmee men een groep van verschillen en
overeenkomsten kan verklaren.®) Dat is een streven dat nooit
volledig bevredigd zal kunnen worden, maar in ieder geval is het
te prefereeren boven die rhapsodische werkwijze die den lezer geen
dieper begrip van Husserl en Plato verschaffen kan. Het afkeuren
van de eerstgemelde rhapsodische willekeur en het accepteeren der
Jaatste methode (als het ware de Platonische methode ,.per hypo-
thesine'') is geen louter-stylistische wending, ter inleiding! Het mag
niet onopgemerkt blijven, dat wij thans in liinrechte tegenspraak
komen met Constantin Ritter ,,Platon” (1923 | 312—-318), alwaar
wij de waarschijnlijk jongste, Plato-Husserl-vergelijking aanschou-
wen. Alvorens dit punt uit Ritter's Studie te critiseeren, willen wij
hier onze groote bewondering uiten voor de schitterende manier
waarop Ritter o.a. Plato’s , Stellung zur Religion™ (t.a.p. 735—96)
behandeld heeft. Maar wij moeten ons, in verband met ons onder-
werp, beperken tot den zuiver-philosophischen kant. Wat zijne

1) Vgl. over deze tegenstelling o.a.: Lanz (t.a. p. 1912/89); Eisler Philosophen
lexicon (1912/288); Liebert, Probl. d. Geltung 1914/202—3); Meckauner Intuitionismus
und seine Elemente bei Henri Bergson (1917/32—6, 100—2), Ueberweg IV
(1916/427 —8); R. Hénigswald, Prinzipienfragen der Denkpsychologie (1913 22,
39); W. R. Inge Faith (19191/107! (vgl. met Plato)); Natorp t.a.p. 1921%/508;
Barth, t.a.p. 1921/248%).

2y O. Wichman, Platon und Kant (1920/7 e. v.) wees ook op deze guaestie.



39

Plato-interpretatie betreft, is Ritter een representant der boven-
beschreven philologische Plato-onderzoekers.!) Natorp's Plato-
interpretatie vindt Ritter te lastig” (ta.p. 319). Ritter onderstelt
dus blijkbaar dat Plato ,,gemakkelijk” zou zijn: niets is onjuister
dan dat! Plato is een der moeilijkste wijsgeerige auteurs! Een schurij-
ver die na 25 eeuwen nog intens en ernstig bestudeerd wordt, kan
niet van zoo'n common-sense zijn, dat iedere philosophische dilet-
tant hem zonder inspanning vermag te begrijpen. Intusschen, onze
keus ten aanzien van de Plato-literatuur *) hebben we reeds gedaan
en wij vinden in Ritter's boek geene aanleiding om onze meening
te herzien. Een punt voor ernstige critiek is echter zijn vergelijkings-
methode en zijn Husserl-kennis. Hier moeten wij even uitvoeriger
zijn, daar deze critick op Const. Ritter tot een verduidelijkende
verdediging van de door ons gevolgde werkwijze kan worden.
Const. Ritter citeert slechts uit de ..Logische Untersuchungen’ en
wel door middel van losse zinnen. Reeds het eerste bezwaar is voor
ons onoverkomelijk, immers de ,Ideen” luiden bij Husserl een
nieuwe periode in. Wie de portée van de laatste paragrafen dier
Ideen” begrepen heeft, voelt dat zelfs de tweede en derde band
der ,,Ideen” nooit meer z66 zullen verschijnen als Husserl zich dat
(t.a.p. pag. 5) schematisch voorgesteld heeft! Vandaar ook, dat
nooit de geheel-verbeterde uitgave van de Log. Unters. II (slot-
gedeelte 1921%) verschenen is. Het werd een herdruk, hetgeen
Husserl (L. U. 11, 2e deel, 1921, pag. IIl) aldus verontschuldigt:
.. Theoretische Schwierigkeiten, die mir wihrend desselben emp-
findlich geworden waren, verlangten eingreifende Umgestaltungen
des neu-entworfenen Textes...”" enz. Het ware raadzaam geweest
dat C. Ritter (in 1923) het laatste werk van Husserl (de , Ideen™ I
van 1913) voor de vergelijking gebruikt had.

Het bezwaar tegen het citeeren van losse zinnen hangt met het
zooeven gezegde wezenlijk samen. Ritter vervolgt Husserl's ge-
dachten niet in haar groei. Hij pikt er enkele uit en begrijpt die
blijkbaar niet in Husserl's phaenomenologischen zin, maar volgens

1) Zeller was een der heftigste tegenstanders van de nicuwe statistische stylo-
metrie. C. Rifter paste, om te bewijzen dat zij juist was, de nicuwe methode toe
op Goethe en ... Zeller zelf! Het bleek prachtig uit te komen. Voor Goethe
hebben deze onderzoekingen belang, want Ritfer kwam tot een scherpe drieledige
indeeling van Goethe's werken.

) Het grootste gedeelte van deze nieuwe Plato-biographie was reeds bekend
uit losse opstellen en boeken van Ritter. Zie Ueberweg 1, Index. Slechts de
Husserl-Plato vergelijking was voo[ ons een verrassing.



40

zijne (Ritter's) eigen psychologistische opvattingen. Om waar-
heden als: ,,Nur ein psychisches Subject kann erkennen” (t.a.p.
1923 /314) te gebruiken als bewijs voor Husserl-, kennis” valt
allesbehalve te prijzen! Husserl zoekt in de ,,Ideen” het ,,reine be-
wustzijn"" en behandelt daarvéér de boven-besproken epoche, de
phaenomenologische , Einklammerung”. En in plaats van het voor
Ritter zoo gemakkelijk te begrijpen feit, dat alléén het . werkelijke
ik"" kan ,kennen", vraagt de anti-psychologistische phaenomeno-
loog Husserl: ,,Was kann denn iibrig bleiben, wenn die ganze
Welt, eingerechnet uns selbst mit allem cogitare, ausgeschaltet
wird?"" Dat wijst op een geheel andere beschouwingswijze dan het
empirisme van Constantin Ritter!

Ten tweede fulmineert Ritter tegen het Kantianisme, dat volgens
hem (t.a.p. 1923/ 314) nooit bij Husserl's interpretatie mag worden
gebruikt.!) Wij wezen er herhaaldelijk op, dat in de ,,Ideen’ allengs
Kant's criticisme geaccepteerd wordt.”) Onophoudelijk verwijst
Husserl naar Kant's gedachten (vgl. ,Ideen” 1913 /31, 109, 118-9,
138, 166, 297 e.v. 308 (noot), 311 e.v.). Blijkbaar speelt Ritter's
anti-Kantiaansche gezindheid hem parten, en verhindert hem Hus-
serl volledig en onbevooroordeeld te bestudeeren.

C. Ritter ziet terecht dat de, door ons ook geaccentueerde band
van object en subject, bij Husserl steeds inniger wordt en schrijft
(t.a.p. pag. 316) dat Husserl , das stetige wirkungsvolle Bezogen-
sein eines subjektiven und objektiven Elements auf einander als
konstituierendes Merkmal aller Wirklichkeit nachweist.” Dat is
pur-sang neo-Kantianisme, scherper dan wij het bij Husserl durfden
vitspreken. Maar het vlak erop volgende commentaar werpt weer
alles omver. Husserl spreekt in de ,Ideen” niet meer van , Geist
und Materie” als ,, Tatsachen”, maar brengt dit probleem onder de
noetisch-noematische ,,Structuren”. Wat wij dus tegen deze jongste
Plato-Husserl-vergelijking hebben, is, dat zij (de Plato-opvatting
daargelaten: daarin staan wij 66k op een ander standpunt), Husserl
oppervlakkig en onvolledig beschouwt in een zijner vroegere ont-
wikkelings-phasen (de Log. Unters. van 1900—1901 en verder
dat Ritter niet zijn eigen psychologistisch standpunt ingezien, al-
thans buiten zijn Husserl-vertolking gehouden heeft. Dat is een
noodzakelijke eisch voor een werkelijk-objectieve vergelijkende

1) En op p. 319 ontkent hij het 66k voor Plato!
?) Ock de jongste Husserl-analyse wijst op de steeds sterker wordende aan-
vaarding van Kant's methode (Ehrlich, t.a.p, 1923/132—3). Zie verder ad A 4.



41

studie, waarvan Husserl's anti-psychologistische phaenomenologie
het voorwerp uitmaakt. Op de hypothese, dat én in Plato én in
Husserl transscendentale principes werkzaam zijn, rust de moge-
lijkheid van vruchtdragende vergelijkende studie.

Il Historisch uitgangspunt voor onze vergelijking: Plato’s
methode der bemiddelende dialectiek tegenover Husserl's
onmiddellijke ., Wesenserschauung”™ als ware kennisbron.

Zoekend naar een principieel vergelijkingspunt, waarmee de
meeste andere punten van verschil en overeenkomst verklaard kun-
nen worden, willen we een oogenblik deze beide philosophen in de
groote lijnen van het menschelijk denken beschouwen.

Husserl's phaenomenologie (in de ,Ideen”) zien wij dan aan-
vankelijk als reactie op het rationalisme van Kant's voor-critische
periode en vervolgens rijpend tot een aanvulling van Kant's latere
transscendentale philosophie: het gebied der transscendentale psy-
chologie. Husserl's onmiddellijkheid der ,, Wesens-anschauung’ is
uiting van opstand tegen het intellectualisme: daarom is bij Husserl
voorloopig de onmiddellijke kennis de eenige methode en kennis-
bron. En hoe moeten wij Plato zien in het perspectief der eeuwen?
Men spreekt wel van ,,miracle grec': als zou de Helleensche wereld-
beschouwing zich geheel zelfstandig (autochtoon) ontwikkeld heb-
ben. Dat is onjuist. Men heeft, om een voorbeeld te noemen, de
invloed van Egypte op de Gricksche wijsbegeerte geconstateerd:
positief én door contrast.

Naarmate de eigenlijke geestelijke karaktertrekken der Grieken
zich verwerkelijken, komt hun dialectische eigenschap op den voor-
grond.

Het wezens-kenmerk der Gricken tegenover de voorafgaande
Egyptische cultuur is hun intellectualisme als methode. Plato was
persoonlijk niet onbekend met Egypte: herhaaldelijk geven zijn
dialogen daarvan blijk. (Gorgias 511 D spreekt over het bootgeld
van Egypte naar Athene; Phaidros 274 C e.v. noemt de Godheid
Theut; Wetten 799 A vermeldt de religieuze wijding voor de feest-
spelen; Philebus 18 B: sage van Theut; Politikos 290 D. E: Konin-
gen als priesters; Timaios 21 E: Godin Neith; 21 C: Solon in
Egypte; 23 A tempeloorkonden, enz.): toch bleef hij geestelijk een
Griek, Taylor (Ancient Ideals I 1913 /26 e.v.) wees er op, dat de
Egyptenaren groote intellectueele gebreken (intellectual short-
comings) hadden. De Gricksche wijsbegeerte daarentegen bezit



42

een superioriteit van intellectueele eigenschappen. Daaruit vloeit
voort een overwoekeren van de discursieve middellijke kennis over
de onmiddellijke. Wij zagen in onze bespreking van Plato’s ,,on-
middellijke aanschouwer der idee”, dat desalniettemin dat intuitieve
mystieke element nooit geheel verwaarloosd werd. Dat willen wij
voorloopig als uitgangspunt voor onze Husserl-Plato-vergelijking
kiezen. Beiden, Plato en Husserl, erkennen de middellijke én de
onmiddellijke kennis. Maar voor Plato is de middellijke dialectiek
de eigenlijke methode, voor Husserl is de onmiddellijke aanschou-
wing aanvankelijk de eenige kennisbron. De systematische stelling
dat middellijke en onmiddellijke kennis noodwendig samenwerken,
zal door deze historische vergelijking gestaafd worden. )

[II. Systematisch verband met verdere vergelijkingspunten.

Als voorloopigen grondslag voor de vergelijkende studie in
engeren zin nemen we daarom deze stelling: Plato en Husserl zijn
aanvankelijk methodologische antipoden. Plato’s rationalistische
dialectick wijst op een overheerschen van het middellijk denken;
Husserl daarentegen tracht in het begin alles tot de onmiddellijke
Woesens-anschauung’ of ,, Wesens-erschauung” te herleiden, dan
eerst acht hij de ware kennis-bron bereikt. Men leze , Ideen™ (pag.
43 e.v., dus nog in het begin!): ,,Am Prinzip aller Prinzipien: dasz
jede origindr gebende Anschauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis
sei. dasz alles, was sich uns in der ,.Intuition” origindr, (so zu sagen
in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen
sei, als was es sich gibt..."” etc.

Wij hebben in de voorbereidende afdeelingen er op gewezen,
dat bij beide wijsgeeren middellijke én onmiddellijke kennis voor-
komt: het betreft hier dus geen exclusieve tegenstelling, z66 dat
slechts middellijke kennis bij Plato en slechts onmiddellijke kennis

1) Prof. von Bissing, de beroemde Egyptoloog spreekt dan ook in een zijner
opstellen van , Aegyptische Weisheit und griechische Wissenschaft’. De jaarlijksche
stijging van het Nijl-niveau b.v. hebben de Egyptenaren nooit anders dan mytho-
Jogisch kunnen verklaren: de wetenschappelijke beschouwing geschiedde door de
Gricken.

2) QOver deze correlativiteit vergelijke men ook Cassirer (Eckenntnisproblem 111,
1920/480%), die in zijn critiek op J. F. Fries verschillende opmerkingen maakt die
per analogiam op Husserl toepasbaar zijn. Over den samenhang met andere
philosophische correlaties: Cassirer, t.a.p. IlII, 1920/1—16. — Voor Plato: vgl.
Cassirer, t.a.p. 306—7.



bij Husserl aanwezig zoude zijn. Het is de machtsverhouding, de
prioriteit, der beide kenwijzen die hen onderscheidt. In direct ver-
band hiermede staat de verschillende manier waarop beide denkers
practisch van wal steken. Plato kiest een of andere wetenschappe-
lijke of wijsgeerige stelling (Theaitetos!) of difinitie (Sophistes
of Politikos) en analyseert dialectisch. Husserl's denkproces (in de
,Jdeen”) gaat uit van de ,natiirliche Einstellung™ (het , empirische
ik mét zijn inhouden’) en door Einklammerung of Reduktionen
tracht hij het reine absolute Bewustzijn te benaderen. Immers Plato
wordt gedreven door zijn wetenschapsinteresse, Husser! echter
zoekt (in den beginne althans) eene absolute werkelijkheid, zijn
doel is (aanvankelijk!) metaphysisch. —

Wij kunnen nu een aantal verschilpunten verklaren met behulp
van de gekozen basis van vergelijking. Maar beide denkers ontwik-
kelden zich en we moeten nagaan of zij elkaar, in hun groei, mis-
schien naderen.

A. Hoe is de verhouding van relatie-begrip') en substantie-
begrip bij Plato en Husserl? De nieuwere Fransche en Duitsche
Plato-kenners (vgl. o.a. Brochard Etudes 1912/150, 201: de relatie,
— en wel de ,relation synthétique” —, is een der ,aspects essen-
tiels"” waaronder de Idee zich aan ons intellect voordoet; Robin.
Théorie platonicienne 1908 (461 beschouwt 66k de relatie van
hoogere orde in Plato’s systeem, in tegenstelling met Aristoteles,
bij wien het substantialisme den boventoon voert; het duidelijkste
op dit punt is Natorp's ,Ideenlehre”, Index s.v. ,Idee” pag. 550,
waarin Idee en synthetische relatie in Plato’s rijpe periode gewoon-
weg geidentificeerd worden) komen er toe in Plato’s Ideeénleer
aan de synthetische relatie, aan de rationale conditioneering den
voorrang toe te kennen boven het substantie-begrip. Dat is onge-
twijfeld in overeenstemming met Plato’s groei, die uitgaande van
een substantialistisch idealisme (de ideeén als dingen) gekomen is
tot het vrij-duidelijke relationalisme van den ,,Sophistés™ (vgl. ook

') De wijsgeerige waarde van het verschil tusschen substantie en relatie blijkt
uit het capitale werk van FE. Cassirer: Substanz-begriff und Funktionsbegriff,
1910/1—459, waar de moderne wetenschappelijke begrips-vorming besproken
wordt in onmiddellijk verband met de wetenschapsresultaten onzer dagen en
waarin ook aan Plato een ruime plaats toegekend is. Tegen overdrijving van
het dingbegrip is ook H. Barth, ,Gotteserkenntnis” (1919, p. 42 e. v, 49 e. v. -),
die het probleem in verband brengt met de onmiddellijke kennis. Verder E. Brunner
«Denken und Erleben”, 1919/32, Cassirer, t.a. p. 1, 285,



44

de Introductions welke Lewis Campbell schreef bij zijn Plato-
uitgaven van de Republick, Sophistes, Politikos). Bij Husserl zien
we (in het begin der , Ideen") het ., Wesen" als absolute rustende
substantie, maar tegen het einde is Husserl’s meening hieromtrent
wel veranderd; de noétisch-noematische structuren verdringen (na-
dat diverse Kantiaansche elemanten werden opgenomen) al het
overige en worden uitdrukkelijk tot hoofdonderwerp verklaard.
Wij komen van de ,,Wesen”" meer tot ., Wesens-zusammenhinge”
en , Wesens-gesetzlichkeiten”. Dus wat dit punt A betreft kunnen
wij een parallele beweging van beide stelsels bemerken. De idee
als ding verdwijnt bij Plato om plaats te maken voor wetten of
synthetische relaties, terwijl bij Husserl de Aristoteliaansche inslag,
de voorliefde voor substantialiseering afneemt'). Plato. uitgaande
van het objectieve onzer kennis, lost de werkelijkheid langzamer-
hand geheel op in correlaties van ons denken (zijn van een niet-
zijn, rust van een beweging enz.); Husserl, die eerst de adaequate
. Wesens-anschauung’” aannam’, arriveert ten slotte Dij noetisch-
noematische structuren.

B. In nauwen samenhang hiermee staat de continuiteit van
het kenproces. Deze continuiteit is in Plato’s kennisleer een der
essentialia van de epistémé, waarop niet alleen zijn langzame dialec-
tiek van correlativeeringen wijst, maar welke continuiteit reeds in
de problematiek der vroegere dialogen voorkomt. Bijv. de geheel
op-zich-zelf-staande mania van den Phaidros, de punctueele aisthesis
van den , Theaitetos’’ worden door ineenvloeiende dialectische be-
middeling vermeesterd, in het systeem van de kennis ingelijfd. Het
feit, dat de mythische vorm steeds voorafgaat, terwijl de intellec-
tueele rekening en verantwoording (logon didonai) als de eigenlijke
berging en boeking van de kenniswinst achterna komt, is daarmee
in overeenstemming. De overheerschend dialectische dialogen
(Sophistes, Politikos, Parmenides enz.) zijn dan ook de rijpste
werken van Plato, al mogen ze, literair beschouwd, gedeeltelijk als
ongenietbaar gelden door schijnbare haarkloverij en sofistiek.”)

1) Husserls belangstelling betrof in den beginne vooral de mathematische en
physische objecten. Het schijnt dat hij, sedert 1913, ook ethische vraagstukken,
op zijn colleges behandeld heeft. Ware Husserls intresse van den beginne over-
heerschend etisch of religieus geweest, dan zou waarschijnlijk het ding-begrip een
minder belangrijke rol gespeeld hebben.

2) Vgl. Ebbinghaus, Logos, 1919/221. Over de verhouding van mythe en
begrip: Cassirer, Die Begriffsform im mythischen Denken, 1922/1 —2, waar eenige



45

Husserl’s ontwikkeling in de ,Ideen” gaat daarmede parellel.
De punctueele adaequate ,,Wesens-anschauung” vervluchtigt tot
idee in Kantiaanschen zin, tot postulaat; en een eeuwigdurend ken-
proces komt er voor in de plaats.')

C. Bij Plato wordt de spontaan-scheppende eigenschap van
het denken steeds meer primair, Husserl aarzelt langen tijd, maar
komt na receptie van het Kantianisme ertoe de receptieve , An-
schauung™ uit te leggen als spontane , Wesenserschauung”'. De
wijziging die het ,.Evidenz'-begrip ondergaat krijgt hierdoor een
eigenaardig licht. Aanvankelijk leek de , Evidenz” veel op een
psychologische index of op een bewustzijns-aanhangsel van de psy-
chologische ken-daad, maar later (,,Ideen” pag. 300) noemt Hus-
serl de Evidentie een ,Setzungsmodus’, dus een spontaan-consti-
tutief elenuent van het ken-proces. Een scherpe omlijning van dit
begrip ,.Setzungs-modus™ geeft Husserl wel is waar niet, maar de
meedenkende lezer zal toch moeilijk W. Koppelmann’s critiek kun-
nen aanvaarden: dat Husserl niet veel verder gekomen is dan de
evidentie van Descartes (vgl. W. Koppelmann, Untersuchungen
zur Logik der Gegenwart II 1918 /76 e.v.).

Koppelmann vergeet blijkbaar Husserl's definitie van ,intentio-
nales Sein"": , Ein Sein, das®) das Bewusztsein in seinen Erfahrun-
gen sefzt, das”) prinzipiell nur als Identisches von motivierten Er-
scheinungsmannigfaltigkeiten anschaubar und bestimmbar — dar-
iiber hinaus aber ein Nichts ist.” Wanneer dus de , Evidenz'" als
~eigentiimlicher Setzungsmodus” aangeduid wordt') kan men
door te combineeren wel degelijk een behoorlijk-duidelijke beteeke-

Plato-teksten uit de Ideeénleer besproken worden. Analoge critick op Bergson bij
G. Williams Peckham, ,Logic of Bergson's Philosophy™, 1917, p. 67.

1) Opmerkelijk s hetgeen Meckauer (Aesthetische Idee und Kunsttheorie,
Kantstudien 1917, XXII, p. 296) zegt: ,Die Gleichgerichtetheit der Einstellung
des Kiinstler-geistes und des Geistes des Phiinomenologen ist gerade in einem
Moment zu sehen, welches der , Kiinstlerischen Einstellung”, nur als , Kunst-
lerische” genommen, versagt ist: nur wie eine Ahnung, quasi verheissungweise,
als Intention, als Richtung geht jene ,Einstellung des Kiinstlergeistes” in sein
Medium, das Kiinstlerische-an-sich” tiber und zwar als ein Prinzip, als eine Auf-
gaben-idee im Kantischen Sinne, nicht aber als wirklicher Besitz." Ook hier dus
wordt wel een absolute kennis ondersteld, maar ,ohne ihrer in letzter Konsequenz
vollstiindig habhaft zu werden” (ibidem p. 297).

¥) =4e naamval, accusatief.

%) =le naamval, nominatief.

) Vgl. oa. Licbert, t.a.p. 1919/28; W. Moog, t.a.p. 1922/253; Natorp,
Logos VII, 246.



46

nis bij Husserl vinden. Immers (zooals Husserl (1921) zelf zeide):
ik reken erop, dat de lezer zich behoorlijke, ja zelfs zéér groote
moeite geven zal om mijne bedoelingen te begrijpen.”

D. De afscheiding van logica en psychologie is bij Plato nooit
scherp geweest, omdat hij de psychologie opvat in idealistisch-
transscendentalen zin (vgl. Theaitetos; Natorp t.a.p. 1921 /468, 499
ev.. H. Barth, Die Seele, enz. 1921, passim), terwijl het empirisch
objectiveerend psychologisme als grondslag voor het kennis-
systeem (vgl. Locke-Berkeley-Hume en de groote psychologen der
XIXe eeuw) hem in wezen nog vreemd was.

Husserl staat echter in een ander tijds-gewricht; hij zag scherp
de heerschende verwarring tusschen de ,logica” (het was toen nog
niet de critische materieele logica van het slot der ,Ideen”!) en
de empirische psychologie. Dus stak hij van wal (Log. Unters. 1
1900) met den strijd tegen het psychologisme ter verkrijging van
een zuivere hoewel wat abstracte en formeele logica. Dat heeft een
overdreven accent bij hem behouden, maar in de ,Ideen” (1913)
komt Husserl herhaaldelijk op dit probleem terug (vgl. ,Ideen”
2. ewv., 113, 142 ew., 151 ew., 158 e, 171, 174, 178, 180, 266,
299 e.v., 320), m.a.w. de absolute scheiding bevalt Husserl ook
nog niet geheel. De correlativiteit van objectief en subjectief werkt
achter dit alles gestadig door: de aanduiding van dit probleem zijn
de z.g. noetisch-noematische structuren.

De probleem-grond van beide punten (de verhouding van dialec- -
tiek en idealistische psychologie bij Plato, en van transscendentale
phaenomenologie en empirische psychologie bij Husserl) is dezelfde.
Men moet inzien dat het fond ') een systematisch samenhangende

1) Dat ook voor het ,phantasie”-begrip bij [usserleen dergelijke ontwikkeling
geconstateerd kan worden zullen we, ter vermijding van analoge herhalingen,
niet bespreken. We wijzen slechts op eenige teksten. Ook de phantasie is ,inten-
tional” (.Ideen”, p. 188) en zelfs ,fundierend” (,Ideen”, p. 198). Daar de phan-
tasie bij Husserl nog meer functies bezit is die groei niet zoo duidelijk op den
voorgrond tredend als bij de ,Evidenz.” Een splitsing van dit vermogen werd
ook in de Marburger school besproken: Benzion Kellermann (Das Ideal im
System der Kantischen Philosophie, 1920/340 e.v. Psychologische und trans-
zendentale Einbildungskraft”) onderscheidt passieve en actieve phantasie en citeert
Waundt, Natorp, Algem. Psychologie 1, 1912/197 e.v.), H. Lotze, Grundziige der
Aesthetik, p. 17), Dilthey (Einbildungskraft des Dichters, p. 324), Cassirer
(Freiheit und Form, p. 451 e.v.) e.a. Vgl. over Kellermann Alfz. Baeumler
Kantstudien 1920, XXV, 411 —426.



47

groep van wijsgeerige stellingen is. Welke stelling uit dat organisme
men kiest als basis voor vergelijking is tenslotte niet beslissend,
daar de samenhang met de overige stellingen blijft bestaan. In de
phaenomenologie worden zoovele ken-critische elementen opgeno-
men, dat het transscendentaliteits-gehalte van Husserl’s problema-
tieck zeer toeneemt. Allengs worden de definities, de termen, de
omschrijvingen der beide philosophen op zijde geschoven en komen
we met de daarachterliggende vraagstukken in onmiddellijke aan-
raking. Wij voelen thans de diepere bedoeling van deze historische
vergelijking. Leek het ons aanvankelijk veel gemakkelijker en doel-
treffender een vergelijking tusschen Husserl en Aristoteles te trek-
ken (W. Moog t.a.p. 1922/249), daar men (vooral in het begin der
.Ideen") herhaaldelijk echt-aristoteliaansche en scholastische be-
grippen en termen aantreft, thans tegen het einde van onze studie
zien we door die uiterlijke schijn heen.

Een betere leerschool voor wijsbegeerte was wellicht niet denk-
baar: ieder oogenblik is men zich het betrekkelijke van deze zuiver-
philosophische (helaas a-religieuze) wereldbeschouwing bewust.
Dat misschien in de methode het absolute bereikt wordt, dat is voor
menschen die werkelijk de nood onzer tijden met het hart voelen,
een te schrale troost.

E. Hoe denken Plato en Husserl zich het bestaan dier absolute
. Wesensschau? Plato hield haar buiten de werkelijkheid: zij be-
treft een voor-stadium der ziel, dat ons in een mythe meegedeeld
wordt. Aan Socrates overkwam dat onmiddellijk aanschouwen der
idee als een onwerkelijke droom. Wij veroorloven ons hier een
citaat uit Natorp, die (pag. 506—7) dit punt, evenals Barth.
duidelijk behandelt. ,In der Seligkeit der ruhenden Schau aber
(Dedaittae uévoy xawvveivar. Symposion 211D) sind alle Miihen der
Erkenntniss... iiberwunden. Gleichwohl bleibt das letzte Schéne
(wie das letzte Gute im ,,Staat™) auch hochster Erkenntnis-gegen-
stand (211 A und C). Also ist die Erkenntnis vom letzten Seins-
grund allerdings nicht abgeschnitten, vollends fiir die Riickwen-
dung zu ihm Keinesfalls zu iiberspringen. Gerade die vom Urlicht
in den |, nidchtigen Tag" des Diesseits hinausgestoszene Psyche
bedarf nétiger als alles der Umwendung der Seele zum alles erhel-
lenden Lichte des Ewigen durch die dialektische Erkenntnis” enz.

1Y Vgl. o.a. Liebert, t.a.p. 1919/28; W. Moog, t.a.p. 1922/253; Natorp
Logos VII, p. 246.



48

Het is als het ware de oer-hypothese van het Platonische denken,
dat Zijn en Psyche oorspronkelijk één waren en weer moeten
worden!

Wij blijven in dit opstel binnen de ken-theoretische sfeer. De
mythische vergelijkingen en de anamnesis-leer worden hier uit-
sluitend philosophisch opgevat. Weliswaar wees R. Otto (das
Heilige 1923%/118) er op dat bij Plato nog geen afzonderlijke
godsdienst-philosophie bestaat en dat dus de mythische voorstel-
ling, daar voor Plato het Goede identick is met het Goddelijke,
overgaat in de godsdienstphilosophie. Wij moeten dit punt onbespro-
ken laten, omdat Husser! uitdrukkelijk de theologie buitensluit (vgl.
Ideen’, pg. 108; 110: Die Transscendenz Gottes ausgeschaltet;
pg. 97: Unser unmittelbares Absehen geht nicht auf Theolo-
gie, sondern auf Phaenomenologie; pg. 157" Wir spielen hier den
Streit nicht etwa hiniiber in die Doméne der Theologie: Die Idee
Gott ist ein notwendiger Grenzbegriff in erkenntnis theoretischen
Erwigungen, bzw. ein unentbehrlicher Index fiir die Konstruktion
gewisser Grenzbegriffe, deren auch der philosophierende Atheist
nicht entraten kénnte). Dat is te betreuren voor onze studie, want
bij Plato ligt hier een groot, maar vrijwel onontgonnen terrein (v.g.l
Ritter, Platon 1I 1923 | 735—96; Natorp Platos Ideelehre 1921% |
509—13 en de aldaar genoemde Jos. Heiler, Das Absolute 1921;
Leop. Ziegler, Gestaltwandel der Gotter 1920, H. Friedemann,
Platon. Seine Gestalt. 1914). Maar de exclusief-wijsgeerige, voor-
loopig a-religieuze levensopvatting van Husserl (hij is toch een
echte, XIXe ecuwsch-gespecialiseerde geest!) maakt het ons onmo-
gelijk deze vraagstukken voor een vergelijkende studie te benutten.
Hoogstens leeren we de grenzen van Husserl’s philosophie er uit
kennen.

We keeren na deze korststondige afwijking van ons thema
terug tot punt E.

Plato hield de kennis-theoretische ,, Wesensschau (, het aan-
schouwen-alleen en één zijn") buiten de werkelijkheid: pas door
de moeizame dialectick worden we meester ervan. De beroemde
regel uit den ,,Phaidros” (2 49E): , ledere menschelijke ziel heeft,
ingevolge haar wezen, het zijnde gezien” moet opgevat worden
als het hypothetisch constitueeren van een nieuw zielsbegrip: de
ziel als de het-zijnde-kennende ziel'). Plato legt hier het prin-

1) Duidelijk is hetgeen Cassirer ,Substanzbegriff und Funktions-begriff" (1910/
433—435) over de Platonische psychologie schrijft.



49

cipieel verband van kenkritische psychologie en Ideeénleer: ziel is
het van-het-zijnde-uitgedachte subject.

Men mag deze Platonische hypothese van het onmiddellijk aan-
schouwen der idee niet verwarren met de psychische inspiratie,
waarvan Plato in den, tegenwoordig veel-geciteerden, zevenden
brief spreekt. Deze brief lijkt ons niet z66 belangrijk dat het ge-
heele Platonische systeem om een dergelijke vrij-duistere en per-
soonlijke uitlating zoude draaien. Bovendien wordt deze passus
(Plato, Brieven 341; schitterende vertaling bij v. Wilamowitz I,
1919 / 643 e.v.; v.g.l. ook R. Oftto, Das Heilige 1923 ) 118) te veel
uit het verband gerukt: wie het aansluitende 342—4 leest, bemerkt
lioe het dialectische nog steeds den voorrang behoudt.

Niet zonder persoonlijke bedoelingen maakt Plato impliciet een
qualitatief onderscheid tusschen de menschen: wie denkt hier niet
aan den hollen naprater Dionysios?

Husserl's evolutie is hier weer karakteristick. Op bladzijde 10
der ,Ideen” lezen we: , Diese das Wesen gebende, ev. originir
gebende, Erschauung kann eine adédquate sein...... " Dus de abso-
lute. Wesensschau schijnt hier werkelijk te kunnen geschieden.
Maar op bladz. 286 (§ 138) wordt ons veel ontnomen: ., Prinzipiell
kann ein Dingreales, ein Sein solchen Sinnes in einer abgeschlos-
senen Erscheinung nur inadaequat erscheinen”. Men merkt hier
den toenemenden invloed van Kant's criticisme. En op bladz. 297
(§ 143) wordt de verandering van Husserl's inzichten een vol-
dongen feit; wij citeeren in het Duitsch, want Husserl's tekst is
vrijwel overtaalbaar: ,,Aber als ,Idee” (im Kantischen Sinn) ist
gleichwohl die vollkommene Gegebenheit vorgezeichnet — als ein
i seinem Wesentypus absolut bestimmtes System endloser Pro-
zesse kontinuierlichen Erscheinens, b.z.w. als Feld dieser Prozesse
ein a priori bestimmtes Kontinuum von Erscheinungen mit ver-
schiedenen aber bestimmten Dimensionen, durchherrscht von fester
Wesengesetzlichkeit.” (Vgl. verder de geheele § 143, pg. 297—8).
Die , Idee” bepaalt (pg. 298) door haar aard een eigen , Einsichts-

typus”. — Erg duidelijk zijn Husserl's uitlatingen nog niet, daar
het slot van de Ideen in een los-aanduidenden stijl geschreven is en
eigenlijk te veel aan den meedenkenden lezer overlaat. — Toch

durven wij ook hier een toenadering van Plato en Husserl consta-
teeren.

E. De scheiding van logica en metaphysica is bij Plato nog
niet geschied. We wezen er reeds terloops op dat een Plato-
' 4



50

Husserl-vergelijking véél dieper van aard is, véél meer de quint-
essence der phaenomenologie raakt dan zulks bij een Husserl-
Aristoteles-vergelijking het geval zou zijn. Het lijkt soms alsof
Husserl, systematisch-ken-theoretisch, den weg van Aristoteles
naar Plato afgelegd heeft, speciaal indien men de Log. Unters. I
1900 vergelijkt met de rijpste phase der ,Ideen” (1913). Maar
ook binnen de ,Ideen” grijpt een dergelijke evolutie plaats. Zooals'
cen kunstkenner onmiddellijk zeggen kan of een bepaald schilderij
vroeg of laat werk van den maker is, zoo moeten wij bij Husserl
iedere gedachte zien als uiting van een phase van zijn denken.
Het begrip ,,ontologie” (dat immers een dogmatische metaphysica
dekken kan) leent zich zeer goed voor die beschouwingswijze en
wij willen dat begrip gebruiken als toeststeen voor de door ons
gevolgde methode. Als begin-phase citeeren we uit de ,,Ideen”
(pg. 25, § 12): ,In diesem Sinn ist im rein logischen Gebiete der
Bedeutungen ,Bedeutung iiberhaupt” oberste Gattung, jede be-
stimmte Satzform, jede bestimmte Satzgliedform eine eidetische
Singularitit; Satz iiberhaupt eine vermittelnde Gattung. Ebenso ist
Anzahl iiberhaupt eine oberste Gattung. Zwei, Drei usw, sind
deren niederste Differenzen oder eidetische Singularitaten. In der
sachhaltigen Sphire sind z. B. Ding iiberhaupt, sinnliche Qualitat,
Raumgestalt. Erlebnis iiberhaupt oberste Gattungen; die zu den
bestimmten Dingen, bestimmte sinnlichen Qualitéten, Erlebnissen als
solchen gehorigen Wesensbestinde eidetische und dabei sach-
haltige Singularitaten’”. Wij zijn hier geheel in Aristoteles’ leer:
de tegenstelling van genus en species, logica en ontologie zijn
bewijzen daarvoor. Maar men zou aldus den rijperen Husserl toch
verkeerd begrijpen: die Husserl is vrij van het dogmatische ontolo-
gisme van den Stagiriet! We lezen op pg. 244 der ,Ideen’": , Nach
all dem ergibt sich, dasz alle Akte iiberhaupt — auch die Gemiits-

und Willensakte — ,,objektivierende’” sind, Gegensténde urspriing-
lich ..konstituierend” ,notwendige Quellen verschiedener Seins-

regionen und damit auch zugehdriger Ontologien”. Dus de onto-
logie is niet de bron van die kendaden, maar de kendaad is de bron
dier ontologieén! Geen passief afleiden van een absolute werke-
lijkheid buiten ons: het spontaniteits-gehalte der kennis is grooter
(zie boven B). Dat we hier op het goede pad zijn leert ons ten
slotte dit citaat van het laatste blad der ,Ideen” (pg. 322—3):
Beispielsweise sind Grundbegriffe der Ontologie der Natur, wie
Zeit. Raum, Materie und ihre ndchsten Ableitungen Indizes Fir
Schichten des konstituierenden Bewusztseins von  materieller



51

Dinglichkeit, so wie die zugehorigen Grundsatze Indizes fiir
Wesenszusammenhange in und zwischen den Schichten. Die phae-
nomenologische Aufklirung des Reinlogischen macht es dann
verstandlich dasz und warum auch alle mittelbaren Sitze der reinen
Zeitlehre, Geometrie und so aller ontologischen Disziplinen Indizes
sind fiir Wesensgesetzlichkeiten des tfranszendentalen Bewuszt-
seins und seine konstituierenden Mannigfaltigkeiten...... e Der:

re

Phénomenologe urteilt nicht ontologisch....... " enz. Het laatste
restje dogmatisme dat in het woord ,,ontologie” zou kunnen schui-
len, is hier verdwenen en daarmee houdt het verschilpunt (F.) op
te bestaan.

G. Wij zouden in herhalingen vervallen indien wij verdere
samenhangende punten als: transscendentale methode, object-
subject-verhouding enz. nog afzonderlijk behandelden. Het verband
met het gekozen principieele uitgangspunt is luce clarius: we hadden
evengoed de transscendentale methode of de continuiteit van het
kenproces direct als uitgangspunt kunnen gebruiken'). De centrale

') Wij doen hier de ons bekende Plato-Husserl vergelijkingen de revue pas-
seeren en geven onze bezwaren in het kort weer. 1. Const. Ritter 11, 1923/312—9
laten we buiten bespreking aangezien hierop reeds critiek (in den tekst) geleverd is.

2. H.Lanz, Problem der Gegenstéindlichkeit in der modernen Logik 1912/88 —122
enz.). Lanz kende nog niet de ,Ideen” van 1913; zoodoende is zijn critick op
Husserl's apriorisme (t.a.p. 104': ,die Aprioritit bedeutet hier nicht Notwendigkeit
und Algemeingiiltigkeit ihrer Bezichung zu den Gegenstiinden der Erfahrung”) niet meer
toepasselijk op de ,.Ideen”, die juist op dit gebied sterk gewijzigd en verdiept zijn. Ook
zijn Plato-opvatting doet wat ouderwetsch aan. Bijv. de uitlating (p. 103): ,.Diese
Lehre Husserl’s von der Ideation ist eigentlich nichts anderes, als die platonische
Lehre von der ,Erinnerung”, aber ohne die metaphysische Unterlage derselben
und ohne die unwissenschaftlige Poesie.”” Hier verwaarloost Lanz: de verwant-
schap van Anamnesis-, Doxa- en Ideeén-leer: de groei dier 3 doctrines; dat na
die ,,unwissenschaftliche Poesie” steeds bij Plato de methode der dialectick komt;
dat Plato die ,Ideenschau’ buiten de werkelijkheid hield, zoodat het een logische
hypothese voor die dialectick werd. Wij accepteerden een andere Plato-verklaring
(die van Natorp 1921% en van Barth, 1921) hetgeen natuurlijk op het resultaat
van deze vergelijkende studie van grooten invloed was. Behalve op de reeds in
de tweede afdeeling onzer verhandeling vermelde aanhangers dezer interpretatie,
citeeren wij nog het vleiende oordeel van H. S. Chamberlain, Immanuel Kant
(Finfter Vortrag: Plato 1921/471'): ,.In Bezug hierauf ist namentlich das fiir das
Verstindnis  Plato’s epoche-machende Werk Paul Natorp's Platos Ideenlehre
1903 zu vergleichen. Hier ist Entgiiltiges geleistet, weil zu der fiir eine Kritische
Bearbeitung des Stoffes unerlisslichen philologischen Akribie die volkommen
sichere Auffassung des metaphysischen Hauptgedankens, zu dem alles hinfithrt
und aus dem alles ausstrahlt, hinzukommt.”

3. Natorp's vergelijking van Husserl's Log. Unters. met Plato in ,Algem.



52

systematische problematiek der philosophie hangt immers samen,

Psychologie” 1, 1912, is door Naforp-zelf, in zijn studie over de ,Ideen” (Log.
VII, 1917/8, p. 232) aangevuld.”

4. In het scherpzinnige werk van Richard Hénigswald, Philosophie des Alfer-
fums 1917 komrt bij de behandeling van Plafo’s , Wesensschau™ ook de moderne
phaenomenologie ter sprake, maar diep gaat Hénigswald niet op die vergelijking
in; van zijn diepere opvatting van [Husserl blijkt ons hier weinig (vgl. p. 179—180;
375, 413 enz.). Het zijn tenslotte meer Honigwald's eigen gedachten over de
.Geltung" die hier ter sprake komen.

5. A. Werner (Einfithrung in die Philosophie 1920/38) stelt Husserl tegenover
Vaihinger en zegt dan: ,Bei Husserl der Plato nahesteht, ist die Wahrheit von
absolutem Werte fiir Menschen ebenso wie fiir Engel oder fiir Gott.” Blijkbaar
doelt dit slechts op het antipsychologisme van Husserl en op diens Log. Unters.
(I, 117 en 149).

6. Meckauer's vergelijking van Husserl en Plato (t.a.p. 1917/34 enz.) betreft
slechts bijkomstige punten. Zie boven.

7. N Hartmann, Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis, 1921, geeft
schitterende vergelijkingen van Plato en het ,descriptieve apriorisme”, , intuiti-
visme'' enz., waarbij Husserl echter nief uitdrukkelijk genoemd wordt. (Vgl. t. a. p.
1921/128—132; 348, 354 e.v.; 76 e.v.) Toch konden wij weinig ervan gebruiken,
daar Hartmann op wverschillende punten zijner phaenomenologie (0. a. ten aanzien
van het immanentiestandpunt enz.) van fHusserl afwijkt.

De vraag of Hartmann de transscendentale methode verlaten heeft, laten we
hier buiten beschouwing. Zijne ,Griindziige einer Metaphysik der Erkenntnis”
zijn langzaam ontstaan uit losse voorstudies Logos III, 1912; Logos V 1915;
Kantstudien 1915): van een overhaasten overgang tot de phaenomenologische
richting is hier geen sprake. Daarvoor is Hartmann's probleemstelling en werk-
wijze te degelijk en te origineel.

8. W. Moog ,.Die Deutsche philosophie des 20. Jahrhunderts in ihren Haupt-
richtungen und hren Grundproblemen™ 1922/255: ,,Gegeniiber dem Kantianismus und
der transzendental-philosophischen Methode erhebt sich da eine andere Art idealis-
tischer Philosophie, die sich eher mit platonischer Ideenlehre berithrt und auf eine
idealistische Metaphysik fiihrt, eine Philosophie, die neue Fragestellungen aufwirft,
wie sie der Kantianismus kaum beachtet hatte.” Hier wordt dus een contrast gemaakt
tusschen Platonisme en Kantianisme. Wij kunnen dit niet onderschrijven: de trans-
scendentale gezichtspunten zijn bij Plafo even essenticel als bij Kanf. Anderzijds
ontkennen we geenszins dat er metaphysische elementen in Plato’s leer te vinden zijn.
Husserl's uitschakelen van theologie vormde echter de hinderpaal om deze zijde van
Plato te belichten. Het werk van Moog .. Logik, Psychologie und Psychologismus 1919
was in geen der Universiteits-Bibliotheken te vinden. Zie echter Kantstudien 1920/72.

9. W. Ehrlich (Kant und Husserl, 1923/54) vergelijkt Husserl en Plato in
hunne overschatting der ,Jogische” wezen of begrippen. De bespreking van Erlich's
Husserl-interpretatie werd reeds boven gegeven. Dat echter het logische moment
steeds verondersteld moef worden, is van transscendentaal standpunt noodzakelijk.
Onze taak was juist: bij Husserl én bij Plato den logischen inhoud der grond-
begrippen (intuitie, epoché, evidentie enz.) op te zoeken en de critisch-transscen-
dentale zijde te waardeeren. Verdere critick op Ehrlich zou naar het terrein van
Alexius von Meinong's Gegenstandstheorie leiden (vgl. Meinong, Autobiographische
schets in Die Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen, 1923/101 —160
speciaal 155: Dariiber z. B. glaube ich auszer Zweifel sein zu diirfen, dasz die



53

daar het logische element reeds voorondersteld is. Slechts de
analogie als systeem-vormenden factor willen wij nog bespreken.

Bij het slot van het Plato-apercu stelden wij Plato’s concreten
kijk op het totale leven tegenover Husserl's theoretisch-gespeciali-
seerde uitgangspunt. Bij Husserl domineert teveel het uitsluitend
mathematisch en physisch interesse. Achter deze onderscheiding
schuilt een probleem, dat zéér verschillend beoordeeld wordt. Kurt
Sternberg ') bijv. vindt hier geen moeilijkheid: ,,Wer den Geist
des Kritizismus auf einem Gebiet der Philosophie erfaszt, der ver-
steht thn auf allen, und wer sich iiber die Kritische Untersuchungs-
methode der Logik resp. Erkenntnistheorie und Ethik klar ist, der
kennt damit auch die in allen sonstigen*) in diesem Buch nicht
mehr behandelten pilosophischen Disziplinen...” Zoé eenvoudig
echter is het vraagstuk niet. De systeem-gedachte is inhoud-schep-
pend *), bovendien geeft zij de waarborg dat het geconstrueerde

grundlegenden Intentionen Kanfs nicht zum geringsten Teile auf Gegenstinds-
theorie gerichtet waren, . . .). Vgl. ook: Ehrlich, t.a.p. 1923/21 noot | en 33
noot 1 tegen de door ons gevolgde Kant-interpretatie der Marburgsche School;
en omgekeerd Natorp, Algem. Psychologie 1912, 1, 274, en Husserl ,ldeen”,
1913/228 noot over Meinong,

') K. Sternberg, Einfiihrung in die Philosophie vom Standpunkt des Kritizismus,
1919/p. VII.  Harald Hoffding, Der Begriff der Analogie 1924/95 bespreekt ook
dien overgang van ,.theoretische Wetenschap” naar Ethik en aanvaardt Rickert's
»Wert"-begrip als hulpmiddel. Het Wert-begrip is ons inziens psychologistisch,
daar ,Wert" steeds ,Wert” voor een individu bedoelt te zijn, Het absoluut
scheiden van ,Wert" en ,werkelijkheid”" is eveneens niet toelaatbaar van trans-
scendentaal standpunt uit; deze verhandeling koos de transscendentale methode
als hypothetisch vergelijkingspunt van Plato en Husserl.

%) Sternberg bedoelt : aestetica, philosophie der religie, transscendentale psycho-
logie, philosophie der geschiedenis! Bovendien is zijn logische rechtvaardiging
der ethica (zie het uitnemend proefschrift van Dr, 7. Goedewaagen, Utrecht 1923)
ook al teveel naar analogie der theoretische logika (mathematische physica).
Cassirer (t.a. p. 1ll 285) gebruikt juist de wijze waarop Fichte, Schelling en Hegel,
elk van een ander uitgangspunt (Fichte van de ethica, Schelling van de aesthetica,
Hegel van de philosophie der religie) trachtten een volledige organisatie van den
geest te construeeren, als een essenticel verschil dezer denkers. Vandaar hun
cigenaardige wijze van aanknoopen bij Kant: Fichte kiest de ,.Kritik der Praktischen
Vernunft”, Schelling de ,Kritik der Urteilskraft”, de jonge Hegel de ..Religion
innerhalb der Grenzen der bloszen Vernunft'. Vgl. verder Cassirer (t.a. p.287)
over het belang voor de interpretatie van het ding-begrip! Verder Cassirer Frei-
heit und Form 1916 (Hoofdstuk 3) en de critick van Natorp op B. Bauch (,,Kant",
1917) in , Kantstudien™ (1917 XXII p. 427 e.v.).

%) Ken-critisch worden zoowel die imaginaire eenheid als de contrasteerende
componenten door de systeem-idee (als logica, ethica, aesthetica, enz) geconstitueerd.
De geringe draagkracht van het begrip .analogie’ voor het systeem of het orga-
nisme blijkt wel uit een voorbeeld als het volgende: stel U voor dat een medicus



54

stelsel volledig is; analogie daarentegen kan ad infinitum toegepast
worden.

De moderne kennisleer ziet juist in het systematisch ineensluiten
van de gehééle menschelijke cultuur een der grootste opgaven voor
de critische philosophie!). ,,Alles Geistige, die ‘ganzen weiten Ge-

biete auch des Handelns, des Schaffens...... dasz alles musz, eben
sofern Geistiges...... in schlechthin zentraler Einheit erkannt wer-
den, aus der erst alle Besonderungen...... in zweifelloser Vollstan-

digkeit und genauer Bestimmung ihrer Unterschiedlichkeit wie
Zusammengehorigkeit, ihrer positiven wie negativen Beziehungen,
ihrer Grenzen wie ihres festesten Zusammenschlusses in der Urein-
heit des Geistigen, hervorgehen miissen.”

Merkwaardig is nu, dat ook Plato die samenhoorigheid der gees-
tesprovincies niet als vanzelfsprekend aangenomen heeft.”) De
idee van het goede, als de ,,idee der idee”” wordt als het , epekeina”
niet meer losweg gecodrdineerd aan de andere ideeén, maar door
logische rangordening, die dus oppervlakkige analogie uitsluit,
onderscheiden. Plato heeft hier weél een probleem gezien: misschien
wel het moeilijkste van zijn geheele leer. — Voor Husserl®)
echter bestaat dit vraagstuk niet: de ,,vernunfttheoretische Probleme
der formalen Ontologie’” worden eenvoudig analogisch toegepast.
.Das Gesagte iibertrigt sich von selbst auf die formale Axiologie
und Praktik.” Hier zien we de grenzen van Husserl's gespeciali-
seerde. slechts theoretische standpunt wel zeer duidelijk. Wat bij

het menschelijk lichaam verklaarde door slechts de werking wvan de nieren te
demonstreeren en dan te zeggen: de functie van hart, lever, longen, hersens, bloed
enz. begrijpt u nu wel ,naar anologie”! Die nieren kunnen immers slechts be-
grepen worden in verband met de veronderstelde kennis van het bloed, enz.! Dat
60k in philosophicis deze analogische redeneering niet opgaat blijkt uit het bestaan
van problemen als het primaat der practische rede, de eigenaardige moeilijkheden
van de aesthetica, enz. De overgang van theoretische logica naar ethica stuit
bijv. op het probleem, dat de idee ,mensch’ inhaerent is aan zedelijke begrippen,
niet echter aan de theoretische logica. Anders: Prof. de Sopper Waardefilosophie
(1922/18). — Vgl. verder Goblot, Traité de logique 1918/3 over H. Poincaré
(L.a Morale et la Science in Derniéres pensées 1913/225).

1) Natorp's autobiographische schets 19232/8 e.v. Anders denkt Brunner
(Erlebnis, Erkenntnis und Glaube 1921/79), maar zijn argument (dat alles wat
.systeem’” is ,fertig’ zou zijn) deugt niet. De systeem-gedachte is inhoud-fun-
deerend, niet inhoud-besnoeiend of inhoud-beperkend. — Vgl. verder Natorp
.Cohens philosophische Leistung unter dem Gesichtspunkte des Systems™ 1918,
waar Cohen's geheele levenswerk gewaardeerd wordt van de systeem-gedachte
uit. — Ook Kantstudien, 1912/216—7, tegen Rickert, 222—25] (Gérldind).

) Natorp, Platos Ideenlehre, 1921%/526 en passim.

4)  ,Ideen”, p. 308 e.v.



55

Plato tot de moeilijkste en visioenair aanduidende onderzoekingen
leidt, gaat bij Husserl ,von selbst”! Het eigenaardige van de
aesthetica, van de ethica, van de wijsbegeerte der religie komt met die
analogische methode niet naar voren, omdat het begrip ,analogie”
onvoldoende is. ') Deze vergelijkende studie brengt den onderzoeker
terug tot den genius Plato, die eigenlijk op alle besproken punten
de diepere, meer menschelijke en rijkere geest bleek te zijn.

1) Deze critick ware zeer zeker voor breedere uitwerking vatbaar, maar zulks
valt niet binnen het bestek dezer verhandeling, daar zij voor Husserl geheel
negatief blijven zou. Door de systeem-idee wordt onze kennis tot een compleet
geheel. Bij die .analogie” kan steeds nieuw gebied gevonden en behandeld
worden: waarborg dat een sluitend geheel ontstaan is, geeft zij niet. Bovendien
.toepassen op een nieuwe werkelijkheid” (b.v. aesthetica of ethica) is niet te
vereenigen met transscendentaal idealisme, dat juist die ,werkelijkheid”, in het
denken, schept.



CONCLUSIE.

Samenvattend komen we tot deze conclusie: Plato en Husserl
zijn, kennis-theoretisch beschouwd, aanvankelijk antipoden, maar
in hunne evolutie naderen zij elkaar, waarbij de groei van Husserl,
hoewel nog niet voltooid, toch sterker is dan die van Plato. Deze
vergelijkende studie verschafte ons (we zagen het in het bijzonder
bij het woord ,,ontologie”) een goeden steun om Husserl tot in de
laatste paragrafen der ,Ideen' te interpreteeren. Toch is noch het
wezen van Plato, noch dat van Husserl met deze enkele proeve van
vergelijkende studie doorschouwd. Daarvoor zou men voor Plato,
in ieder geval, de zoo belangrijke wijsbegeerte der religie en de
ethica moeten behandelen.

Voor Husserl zouden, om een volledig beeld te verkrijgen van
zijn geesteswerk, nog verscheidene andere wijsgeerige stelsels ter
vergelijking moeten worden te hulp geroepen. Eenige dier verge-
lijkingen zijn reeds door anderen behandeld. De analogieén tusschen
Husserl en Aristoteles (zie o.a. Kaufmann ta.p. 1922/14 ewv.),
Descartes (Koppelmann Logik der Gegenwart II 1918/76 e.v.),
Leidniz (D. Mahncke: Eine neue Monadologie 1917/3 vergelijkt
de nieuwe Leibniz-interpretatie van W. Kabitz, P. Ritter en H.
Heimsoeth met Husserl, en verder t.a.p. pag. 14, 24, 32, 39, 80,
91, 93 en 96), Kant (P. Natorp in Logos VI 224—46 en W. Ehr-
lich 1923/132—135 en passim), Fries (Cassirer Das Erkenntnis
problem III 1920/470), Bern. Bolzano (o.a. door Liebert, Problem
der Geltung 1914/200 e.v.), Bergson (Meckauer Der Intuitionismus
und seine Elemente bei Henri Bergson 1917/32—6, 61, 99—103,
108—115), enz., leveren voorbeelden daarvan. Toch is door deze
proeve van Plato-Husserl vergelijking, juist omdat Plato zulk een
origineel en alzijdig genie geweest is, véél stof uit die genoemde
vergelijkingen teruggebracht tot de eigenlijke oudere bron.

In deze toetsing aan Plato kwamen eenige problemen aan de orde
die Husserl scherper en meer opzettelijk had behooren te behan-
delen. We wijzen, ten eerste, op de prioriteit van het logische, welke
voor ieder die tot de transscendentale methode overgaat, voorop



57

dient te staan. Dat logische kan niet door de werking der ,,epoche”
wegvallen, daar dit begrip ,epoche” immers zélf een logische
functie in het ken-proces bedoelt te zijn! Verder zal de meer inten-
sieve doorwerking van de transscendentale gedachte Husserl moe-
ten brengen tot een scherpere analyse van het ,,onmiddellijke”,
van de ,Evidenz”. Het ,psychologische” onmiddellijke dient van
transscendentaal standpunt vermeden te worden als ken-functie.
Het transscendentale karakter van het onmiddellijke wordt bevor-
derd door het in correlatief verband te brengen met het middellijke
denken, d.i. het denken dat het onbepaalde bepaalt.’) Maar de
uitwerking ) van deze gedachten behoort niet binnen het cader
van onze verhandeling *). Ten derde, blijft de positic van de empi-
rische psychologie bij Husser! dubbelzinnig. Zijne critick op het
psychologisme was waarlijk éclatant; de uitlatingen omtrent de
verhouding van phaenomenologie, transscendentale (eidetische)
psychologie en empirische psychologie zijn daarentegen, hoewel
talrijk, vrij duister. *). , Auch die hier gestreiften Beziehungen zwi-
schen der Phaenomenologie (bzw. zwischen der hier von ihr vor-
laufig noch nicht geschiedenen, und jedenfalls mit ihr innig verbun-
denen eidetischen Psychologie®) und der erfahrungswissen-

') aldus worden ook Rickert's bezwaren tegen Husserl's ,,onmiddellijke” (Logos
XII, 1923/245, noot 1) weerlegd.

¥) Hier zou speciaal een vergelijkende studie over Aristofeles en Husserl
nuttig zijn! Het  parepdr’”, het djlor”, dat bij Aristoteles een creditief voor onze
kennis is, dient ook daar van transscendentaal standpunt gereinigd te worden.
Vgl. Gorland |, Aristoteles und Kant” (1909/244 e.v.). Ook de strijd van Leibniz’
idealisme en de Cartesiaansche wijsbegeeerte heeft dit probleem tot basis. — Een
Kant-Husserl vergelijking zou dezelfde quaestie in meer moderne terminologie
kunnen beschouwen, Op dit punt is echter W. Ehrlich's ,.Kant und Husserl" ten
eenen male onvoldoende, omdat zijn Kant-interpretatie niet principieel genoeg is.

Verdere literatuur: Cassirer, Das Erkenntnis-problem 1l1, 1920/455 over de
onmiddellijke kennis bij Fries; 481 (in de noot: het middellijke als noodzakelijke
basis van het onmiddellike); 312 (over Hegel's phaenomenologie). W. Moog.
t.a, p. 1922/253,

¥) Trouwens niet alleen het onmiddellijke, maar alle andere, in onze studie
genoemde begrippen (A—G) zouden dan voor een dergelijke uitwerking in aan-
merking kunnen komen, daar ze ermede samenhangen. Aan voorspellingen aan-
gaande de toekomstige ontwikkeling van Husserl (zooals o.a. W. Ehrlich doet)
wagen we ons niet: de tien jaren dat Husserl niets gepubliceerd heeft laten ons
omtrent zijn verdere ontwikkeling geheel in het duister.

) Lldeen”, p. 2 e.v., 34, 104, 113, 142 e.v. 151 e.v. 158 e.v. 171, 174,
178, 180, 184, 220, 227, 258, 266, 299, 320.

) Dat was een der hypothesen van ons onderzoek. Wij trachten de wezens-
gelijkheid van phaenomenologie en idealistische psychologie te bewijzen.



) 58
schaftlichen Psychologie sollen, mit all den zugehérigen tiefen
Problemen im zweiten Buche d. S. einer Kldrung zugefiihrt werden.
Ich bin dessen sicher, dasz die Phanomenologie (bzw. die eidetische
Psychologie) fiir die empirische Psychologie im selben Sinne die
methodologisch grundlegende Wissenschaft ist, wie die sachhal-
tigen mathematischen Disziplinen (z. B. die Geometrie und Phoro-
nomie) grundlegend sind fiir die Physik”™ (Husserl , Ideen” I 1913
pag. 159). Eenerzijds geeft Husserl hier een belofte: de tweede
band ) der ,.Ideen’” zal alles oplossen! Anderzijds plaatst hij de
phaenomenologie (of eidetische psychologie®) in een te exclu-
sieve verhouding tot de empirische psychologie. Indien het reine ik
door reflexie der objectiveerende intentio bereikt moet worden,
dan komt de transscendentale of eidetische psychologie diametraal
tegenover alle objectiveerende wetenschappen te staan. Immers
de objectiveerende richting omvat zoowel mathematische physica
als ethica en aesthetica. Men beschouwe daarom de empirische
psychologie als gewone zijns-wetenschap naast mechanica, bio-
logie, medische wetenschap, physica enz. De empirische psychologie
bezit in dat geval niet meer beteekenis voor de centrale philo-
sophische problemen dan de overige objectiveerende wetenschappen.
Een verklaring voor Husserl's onduidelijkheid is te vinden in zijn
uitgangspunt de ,natiirliche Einstellung”, het ,empirische ik met
zijn inhouden”. Beter ware het geweest dat Husserl bepaalde
wetenschaps-resultaten als uitgangspunt gekozen had.®) Scherp
heeft Husserl echter gezien, dat de epoche, de Einklammerung, 66k
op het ,,empirische ik met zijn inhouden” moest worden toegepast,
dus niet uitsluitend het natuurlijke wereldbeeld mocht treffen. Maar

1)  Of die tweede band echter ooit zal verschijnen wagen wij te betwijfelen!

?) De quaestic van de verhouding dezer beide wetenschappen laten wij verder
onbesproken. Het zooeven gegeven citaat (,Ideen” p. 159) sprak van nauwe
verwantschap, en daarmee kunnen wij accoord gaan. Zelfs zou het ons niet
verwonderen indien deze wetenschappen later door Husserl geheel geidentificeerd
zouden worden en Husserl’s phaenomenologie ten slotte als transscendentale
psychologie in Platonisch-Kantiaanschen zin haar plaats zou vinden in het critisch
systeem.

3 In ieder geval is hij niet in de dwalingen van Hegel's phaenomenologie
(zie: Cassirer 11l 1920 p. 304—5) vervallen. Husserl's doel was niet .,das Ein-
zelbewusztsein fortschreitend und auf einem gesicherten methodischen Wege zum
Standpunkte des Wissens und der philosophischen Spekulation hin zu leiten.”
(Cassirer t.a.p. 304). Husserl heeft begrepen dat een dergelijke methodische weg
ook gevonden moest worden om het individu. .. zich zelf en zijn eigen substantie
te doen begrijpen,



oY

we zijn hier aan de grenzen van Husserl's Ideen”: het ontbreken
van den tweeden en derden band is op dit punt wel het duidelijkste
merkbaar.

Husserl heeft zijn toenemende wezensgelijkheid met Plato in
den beginne niet geweten: hij beschouwt immers in de ,Ideen”
(1913) Plato voornamelijk als realist en veroordeelt de ,,Plato-
nische hypostasecring der ideeén’. Echter is ons een brief van
Husserl (1918) bekend, waarin hij spreekt van de ,,groote idealisten
Plato, Leibniz en Kant'; dus zijne waardeering van eerstgenoemde
is anders geworden! Maar wat is er, met de jaren, niet in Husser!
veranderd? —






STELLINGEN.

Husserl's phaenomenologie heeft zich ontwikkeld in de richting
der idealistische psychologie.

I1.

De onderscheiding van transscendentale en empirische psycho-
logie dient van transscendentaal standpunt gehandhaafd te worden.

[11.

Het waarheidsbegrip van Prof. G. Heymans (vgl. diens Auto-
biographische Schets 1922 bldz. 5: ,,dasz ich prinzipiell jede ,,Um-
bildung des Erkenntnisbegriffes” ablehne, und tiberall unter , Wahr-
heit” verstehe, was man von alters her darunter verstanden hat,
namlich die Ubereinstimming unserer Vorstellungen mit derjenigen
Wirklichkeit, auf welche wir dieselben im Urteil beziehen') is
ontologistisch en psychologistisch.

AESTHETICA.

V.

Meumann's |, System der Aesthetik” rust op oncritischen
(genetisch-psychologischen) grondslag.



62
V.
De vraag: ,,Comment expliquer cette contradiction entre I'homme

et I'ceuvre?”’ (zie Gonzague de Reynold ,,Charles Baudelaire”
1920 / 135) is onwetenschappelijk.

RECHTSPHILOSOPHIE.

VL

Rechtsphilosophisch zijn billijkheid en goede trouw verschillende
begrippen.

VIIL

Het begrip ,.fictie” is, rechtswetenschappelijk, een ondeugdelijk
middel.

VIII.
Het is onjuist om, bij het rechtsphilosophisch onderzoek aan-

gaande het rechtssubject, a priori een principieele tegenstelling te
maken tusschen natuurlijke personen en rechtspersonen.

IX.
De bezitstheorie van Prof. Mr. |. van Kan (Bezitsverhoudingen,

Dissertatie Amsterdam 1913) verwaarloost de correlativiteit der
juridische begrippen en problemen.

X.

De tegenstelling van Recht en Staat moet vervangen worden door
Recht en de correlatie ,,Staats-Individuen'.



63

WIJSBEGEERTE DER RELIGIE.

XL

Het is voorbarig de phaenomenologie reeds thans op theologisch
gebied te gebruiken.

PAEDAGOGIE.
XII.

Het door meer dan honderd (Duitsche, Qostenrijksche en Zwit-
sersche) docenten in de wijsbegeerte onderteekende protest tegen
de vervulling van philosophische leerstoelen door vertegenwoor-
digers der experimenteele psychologie verdient instemming (vgl.
Logos IV 1913 bladz. 115—116).

XIIL

Het is wenschelijk dat in de hoogste klassen der Gymnasia en
Hoogere Burgerscholen de beginselen der kennisleer onder-
wezen worden.

XIV.

Het muziekgenot van dilettanten zou meer intensief gemaakt
kunnen worden, indien hunne paedagogen minder het technische
spel, en méér het oordeelkundig aanhooren van muziek en het
onder woorden brengen van muzikale indrukken ontwikkelden.















.: M

J..J.r.

:_:
7.3 :c hJ
.m..._..__....-. :q

é

!
*

: B
v:.. et Lkt
VR RN

wq._"
.t. s.

._w,.w.ﬁ_..zu.:. .“

..rur\- St y
. u...__ il I ..u
,.- A0 o i -+ 0 o
. qu.. n X { _.‘.vhm. { ] t.."u._q-.-
) ..,‘....,

L i _ |
3 .“. .. r.._: _. . 3
.V,&_H 4“,...»__@ ,

et

Vel

—.%

GRS



http://www.tcpdf.org

