
Penia en Ploutos

https://hdl.handle.net/1874/282778

https://hdl.handle.net/1874/282778


???



???



???



??? -n.



???



??? \'\'?Ÿ 7av TTuTfp, ttXuvitioc 7fl\'[Â?l/iOÂ?\']\' 0 DRUK VAN BLIKMAN ft 8ART0BIU8 â€” AMSTERDAM â€” SLOTEROIJK RUKSUNtVERSITEIT UTRECHT 401 49



??? WTRECHT. Tenia EN TTAOVTOZ I^O?‰FSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN GRAADVAN DOCTOR IN DE LETTERENEN WIJSBEGEERTE AANDE RIJKSUNIVERSITEIT TEUTRECHT, OP GEZAG VANDEN RECTOR MAGNIFICUSDR. H. F. NIERSTRASZ, HOOG-LEERAAR IN DE FACULTEITDER WIS-EN NATUURKUNDE,VOLGENS BESLUIT VAN DENSENAAT DER UNIVERSITEITTEGEN DE BEDENKINGENVAN DE FACULTEIT DERLETTEREN EN WIJSBEGEERTE,TE VERDEDIGEN OP VRIJDAG29 MEI 1925, DES NAMIDDAGS4 UUR DOOR Jacob Hemelrijk GEBOREN TE WINTERSWIJK



??? Vj.-.i^tp â‚? 5 Â?OOI - ?•W



??? B an mijn vriend: Koos Vo rrink



??? w â– â€? r ti >: ! I 1 .W 4 :bri#Hv njim h?¤lirthioV aooX I H ?Ž 1\'



??? n AN HET EINDE van mijn academiese studiegeeft het mij een voldoening van mijn erkentelik-heid te kunnen getuigen jegens U, Hooglerarenen Lectoren van de faculteit der letteren en wijs-begeerte, voor de wetenschappelike vorming dieik U te danken heb en voor de welwillendetegemoetkoming, die mij, ondanks de beletselenverbonden aan mijn biezondere omstandigheden,de studie mogelik hebben gemaakt. In hetbiezonder mijn grote dank aanU, Hooggeleerde Bolkestein, gewaar-deerde promotor, voor de vriendelikebereidwilligheid, waarmee U mij bijmijn onderzoek in alle opzichtenhebt gesteund. Ook Uw colleges, HooggeleerdeJ. C. Vollgraff (t), Damst?Š, Ovink,C. W. Vollgraff en Zeergeleerde Rut-gers van der Loeff zal ik steedsmet dankbare herinnering gedenken.Met graagte grijp ik deze gelegen-heid aan ook U, Hooggeleerde Ga-land, mijn dank te brengen voor demoeite, die U reeds enige jarenbereid zijt U te getroosten om mijen enkele vrienden op een

laatnamiddaguur in te wijden in hetSanskrit en de Veda\'s â–?



??? 1 â€?ibiitÂ? fij??/n ftÂ?v 3aM?Ž3 T3H itA fii<w nÂ?v tntn^oWoÂ? neÂ? ||fnwiifiitriooH ,?œ n#Â?iut#a nÂ?nnu?Ž< Â?J bitfl -Â?iiw rt* iÂ?b ?ŽiÂ??Ž}w5ai Â?b oÂ?v nÂ?ioto<U nÂ? eib gnirmov 9rf(iÂ?qqsd3Â?fi9}Â?v)r 9b loov .Â?neog^dobrHiniwbw Â?b loov M U Mi rw^9^t9^Â?d sb sHmbfio ,iim ofb ^^itimo^tr^??mÂ?Â?Â?Â?â€?i0bn?´sÂ?id rttim nmt hetmod^??vJ?€BMm^i )tih^om Â?ibutt Â?b nÂ?Â? j4nÂ?b ntim iÂ?biÂ?oÂ?#id niÂ?biMl^^^iooH .UÂ?>lilebnehv 9b >00* .loiomoiq Â?bi9Â?biid iim U mmi?Š?Šw .biedjii^iwblnddÂ?iÂ?ffk>ixqo ni n^im .bnuÂ?fÂ?0a f? ??dâ€?biftÂ??ogaooH ^lell?´o wU jloO^filvO .?¨ternsQ ,(t) ?ŽtsiitloV .D .tâ€?tuÂ? nÂ? WÂ?ts<loV,W ,0 )<f lut r-ib nÂ?* rwj .f^^ebn tÂ??ŽijlnÂ?b Hm .Â?O .U ^ nÂ?Â? bmti â€?b lootf Â?f ^Â?t niim nml Â?airtÂ? ibMi ?œ Â?Â?b itm mo nÂ???Â?ooildf Â?t U nlx-btiiad UÂ?f fiftÂ? qo nÂ?bnÂ?tiv Â?lei^nÂ? n^ !" f â–  Â? nf ntbiiw 9J ni luugAbbimAo3 t\'sfc^V Â?b nÂŽ )iT4Â?nÂ?e i T



??? INLEIDING De bedoeling van dit GESGHRIFT is ten EERSTE,VAST TE STELLEN, WELKE MAATSCHAPPELIKEgroepen aangeduid worden met de woorden ntviiTtg en TrXovatoi(en verwante termen), de grens tussen beide zooveel mogelik tebepalen en het criterium aan te geven, waarop de onderscheidingberust. Verder heb ik getracht uiteen te zetten van welke op-vattingen omtrent Trtv/a en TrXo??roc de schrijvers blijk geven,zowel ten aanzien van hun betekenis voor het menselik leven alsvan de invloed, die er aan toegekend wordt op lichaam en geestvan het individu. Daarbij heb ik onderscheid gemaakt tussenopmerkingen en uitspraken, die door hun aard van een algemenegeldigheid blijk geven, en de opzettelik vermanende of wijsgerigeuitspraken, die moraliserend in een zekere tegenstelling tot deeerste staan. Het onderzoek is vooral gericht op de toestandender 5e en 4c eeuw, doch voor de volledigheid gaat daaraanvooraf een verwerking der gegevens, die de

literatuur van detijd-daarv????r biedt. Uit de aard van de overlevering hebben demeeste gegevens betrekking op het leven in Athene en Attica.Toch zijn er niet weinig uitspraken, die doelen op toestandenelders en die het beeld daardoor wat minder eenzijdig maken.Ik heb me bepaald tot het onderzoeken der literatuur uit deaangegeven tijd, daar de inscripties voor dit doel zo goed alsgeen opheldering konden geven. Daarbij heb ik voor elk onderdeeleen vaste volgorde der auteurs in acht genomen, voorzover zegegevens opleverden, door tegelijkertijd zooveel mogelik rekeningte houden met de chronologiese opeenvolging en tevens de auteurste groeperen naar het literatuurgenre, dat ze vertegenwoordigen.Dat ik aan het slot een samenvatting der conclusies in het Duitsheb gegeven, is natuurlik met de bedoeling gebeurd, dat belang-stellenden, die het Nederlands niet voldoende verstaan, toch vande resultaten van dit onderzoek kunnen kennis nemen en ze even-tueel toetsen

aan de bewijsplaatsen der schrijvers, die opgegeven zijn.



??? 3MICil3Jl1l .3T2HH3 ^?Ž Tmm??oaa?? Tia mvovtusoam^i3:)??ŽX???ŽÂ??Ž<iA?Ž^r>aTAAM ,viHjJ2rnÂ? rr rkAv n-j uttiMs-ff naimÂ?Â? ??fc j-jin rrstnov b:u??,vsÂ?gnu n^qstn;^tl ?„bj jm Ittvmx Â?bhd a^^jjs m\'sx^ ,0B9ttitsÂ??? nns^^irr : b.-To >b Â?ff ?ŽVTg {Â??Ž .-m m?jhÂ?ir> ?Ži i ??s ??jUqad -Cj\'i mtk i?Žkv ?ŽrfDtit\'sj H-kC j?Žinw Jijii^f ??jannrf-ia Â?wf^iA* a^ ?Žn^t?Žmo n^^oi?Žffcv ^ic nij\'/sr j??l\'sÂ? i-sm MX>V ^ijisiÂ?^ nurf nny Â?sisx??fct n:Â? bwnsmag ?ŽT?Ž qo ?Žbtow bn??Jtsjj^?Ž oAt ?ŽÂ? Â?tb Â?b aev bi-sd-Mmb??o <jÂ?fi (jdi^-tCI ubivihni ntvrnum^k nr/ bm?? Â?flrf Â?oob wb ,i!?ŽiÂ?rtqÂ?t{u o iwjxiialiSi\'vqok jfc ^v;Â?^ atfild bbrijj\'i?Â?^^" \'jh jo) ^f??lh^ t?Ži yr^ilic ftTÂ? f?š basta^Iuotn Â?b ..^^i^aj\'a.iT^fttP?Ž?Žai >fa <?§o jH h^a kioer/ Â?i ?ŽÂ?H .itwttÂ?^ sr.i u atsutb Jt??j tisrijjjfc 4i??v ph tocr/ fi^ itÂ? ab ttiiivr luiM?‚tsf???Ž ?¤i> ^ife ^?ŽjiIITWTJV â– >1 aKkisri snitjv?Ž???Žmfi ^ ha,./ IjMrÂ?: riU ,j?Ž>wd Mu .ttinA ^nsj?ŽiA ni ^ q?§ ^njj^ltvsri Â?Â?W qo (Â?boL

s\'ib ^linbvr r^m i* riiit rijof .rt?ŽiA?ŽM yih??paÂ? tÂ?bÂ?tt?Ž; fkw -ujokuuS hh^d iib Â?sb??Â? - lui ^\'^?Žrttw?? T\'??b lyd ?Ž?´i Â?J?¤i^sH si?? djxi il siR bato?§ litÂ? *jov it-H?ŽqnrMttti sfc th&b M^ "jvsjpqUMt??v Ji?Ž\'^i.t?Žitto il\'j to??v ii dsd ttdtii?? ^??b??KBl iflhahbilcjo nÂ?^ tvtoT^.*/ ffi nm?Žift Â?btf^for fl?Žjtcv ri3> gf??xmds*: b??m-iiiUs^\'Â? .Â?^b??svslqo t^.-.atvn jij pfwv??j n-s Â?Â?-ii^lotwirf> Â?b ?Ž mi^nc-A .Â?i;, Mo?´WiUfs-i?Ži??/ w ufc ,^1;^?Ž^3^u^^Jtnn^ ?ŽS?Šl I?Ž?‚Â? rwjq??uiÂ?^ >1Â??¨wC?Ž j>d lu ^l?Žhubso^ tsi, Snijuvimrii./ nÂ? Â?iÂ? tiM. ?Žsdâ€? JfcL Jjivs&jy :ittii9o?¨xi ib twi jfHwirtw Â? Â?r??vaiiÂ?^ i?Žd niv/ Â?bay?Ž?¨bv rsin cd?ŽsfcsV?Ž ?Ž^d uBrisRÂ?^ O ft^ifwa ?¨n?§??Jt manoi ^^jortabno itb nti.jU-f\'rvt Â?b â–  tsrb >< C?œ; nui^i / â–  â–  â€? â–  \' a



??? HOOFDSTUK I. Wie gelden als irtvriQ en irXovaiog? jLGEMEEN is de vertaling voor de woorden irivnQen irXovaiog â€žarm" en â€žrijk". Hoe is het gebruik vandeze woorden in onze taal ? In het â€žWoordenboek der Nederlandsche taal" staats.v. â€žarm": â€žDe beteekenis van behoeftig, voor ons de hoofd-bctcckcnis, is waarschijnlijk slechts een bijzonder geval van hetmeer algemeene begrip ongelukkig, zwak, gering.^") Niets of zoogoedals mets hebbende om van te leven.Â?Â°) Zeer gewoon in zelfstandiggebruik: een arme, de armen.a) In \'t algemeen.6) In \'t bijzonder.Iemand die leven moet van de publieke of bijzondere weldadig-heid; zeer gewoon in het meervoud.*ÂŽ) Niet zelden wordt â€žarm"meer relatief gebruikt: minder hebbende dan noodig is om zijnstand op te houden. â€” De vergelijkende trap â€žarmer" beteekentdan minder welgesteld. â€” Voor de hedendaagsche taal behoortâ€žarmoede" bij â€žarm" in den zin van â€žpauper". â€žArmoede"

wordtverklaard als: â€žde toestand, waarin hij verkeert, die arm is, diebijna niets heeft om van te leven." Onder de definities van â€žarm" sub i en 2 vallen dus niet zij,die van hun loon leven. Afhankelik van de wisselende economieseomstandigheden zijn er steeds kleinere of grotere groepen arbeiders,die in armoede leven. De onderste groepen vervallen dan tot â€ždearmen". Niet hij, die geen of te weinig bezit heeft, is daardoorarm; maar die geen of te weinig loon of andere inkomsten heeftvoor zijn onderhoud. Het arm zijn wordt bepaald door de mate van inkomsten. Het relatieve gebruik van â€žarm" sub 3 wijkt hiervan af. Dit iseen vrij willekeurig, individueel gebruik, waarbij we ieder onzeeigen maatstaf aanleggen. De een noemt â€žarm", wat de ander somsnog â€žrijk" vindt. De maatstaf, die wc hierbij onbewust aanleggen,



??? is onze eigen meerdere of mindere maatschappelike welstand.^) In het â€žWoordenboek der Ned. taaV* staat s.v. â€žrijk": â€žVer-mogend, veel geld en goed bezittend, zeer gegoed, zeer bemiddeldof welgesteld. â€” Rijk zijn kan in meer betr. zin worden gebezigd;in zijn omstandigheden veel bezittend, meer bezittend, dan metzijn stand overeenkomt." â€” â€žRijkdom" wordt verklaard als: â€ždetoestand, waarin hij verkeert, die rijk is, die veel geld en goed bezit.â€žRijkdom" kan ook meer betrekkelijk worden gebezigd." Het rijk zijh wordt bepaald door de mate van bezit. De afstand tussen armen en rijken is groot. Tussen beide groepenliggen de vele schakeringen van arbeiders, ambtenaren, handel-drijvende en nijvere middenstand.^) Opm. In dit hoofdstuk wordt het woord â€žarm" gebruikt in deHollandse zin van â€žbehoeftig", als niet de betr. betekenis uit-drukkelik is genoemd. * ** Hoe staat het nu met het gebruik der overeenkomstige woorden inhet Grieks:

TTivt^g en TrAouaio? ? Letten we eerst op de etymologie, dan vinden wc,^) dat ttAo??-tocin verband gebracht wordt met voXvij = veel, Skrt. puru-h = veel,rijk. Hiermee verwant is nXito, Lat. pluo, Skrt. pldvate. De gerecon-strueerde Indo-germ. vorm is *pelcu = gieten, vloeien; overvloed, \') In het â€žHandw??rterbuch der Staatswisscnsch?¤ften", ae deel, vindenwe op pag. I : â€žUnter Armut versteht man technisch den Zustand, indem sich eine Person dann befindet, wenn sie die zum notwendigstenLebensunterhalte erforderlichen Mittel nicht besitzt und nicht erwerbenkann und ohne die Hilfe anderer zugrunde gehen m??sste." â€žWeiser und Welte\'s Kirchenlexicon" zegt: â€žArmut im Allgemeinenist die Entbehrung derjenigen Dinge, welche zum Unterhalt der leiblichenExistenz notwendig sind." In J. en W. Grimm\'s â€žDeutsches W??rterbuch" vinden we : â€žNebenMann, Frau, Leute waltet zwar die Bedeutung der D??rftigkeit vor, oft aberwird auch im Gegensatz zum

Vornehmen blosz der geringe, gemeine Mannverstanden. â€” Ein armer Mann, ein D??rf??ger, ein Bettler. \') De tegenstelling: â€žbezittende" en â€žnict-bezittende" klasse loopt vol-strekt niet parallel met die van â€žrijk" en â€žarm"; ze is een geheel andere,daar ze de mensen indeelt naar hun positie in het productieproces. â€?) Zie E. Boisacq: Dic??\'onnairc ?Šty.nologique de Ia langue grecque.Grappig is de etym. bij Suidas: wXoi\'iTioi\' ??rri r.i??\' ToXvovoior.



??? volheid: â™?pel?? [irifXTrXrtfii, Lat. plenus). â€” Voor TrCvug verwijstBoisacq naar vlvofiah jt??voc, Troi-ijp???. De etym. is onzeker. Gaan we het gebruik van deze woorden en verwante woordenna in de literatuur. 1. Homerus. n{v??ffSat betekent: hard werken, ingespannen bezig zijn; n-^vrjc.dat pas in de literatuur van de 5e eeuw voorkomt, zal dus aan-duiden iemand, die voor zijn brood moet werken.^) Bij Homerusvinden we ?Š?Šn keer Trtvixpik in de betekenis van â€žarmoedig",tenminste in de ogen van Nestor. 2) De betrekkelikheid van deâ€žarmoede" blijkt uit de toevoeging: â€ždie niet veel beddegoedheeft." E?Šn keer komt mvh} voor in de bet. van â€žarmoede".ÂŽ)Arm en behoeftig is de:7rrwx"C = hij, die Trrwaau, zich bukt, schuw is, om een aal-moes vraagt; adj. en subst. iXlifitov, aXvTtK = hij, die Â?XSrac: de zwerver; adj. en subst. t = hij, die Uxtrai: de bedelaar; subst.TTpofk-rnc = hij, die Trontnntrai; de bedelaar; adj. en subst.Kt\\pniilvoQ = behoeftig; adj.1)Met

al deze woorden zijn zij bedoeld, die niet anders dan doorbedelen in hun onderhoud (kunnen) voorzien. Hen dwingt de noodof gebrek.\') Zij kunnen niet werken of zijn te lui en willen niet.ÂŽ)Zij zijn behoeftig (Ktx-pr/wti\'Â?)Â?), welk woord, absoluut gebruikt,steeds verbonden is met bedelaar of landlooper.\') Als we Antino??sgeloven,ÂŽ) dan zijn ze in de stad niet zeldzaam. Ook de uitbeeldingvan het type-bedelaar in de Odyssee wijst erop, dat hij geen zeld-zaamheid is. De beroepsbedelaar Arnaeus gaat huis aan huis(7ra>.8i\'/HH)c), ÂŽ) heeft een maag als een vuilnisvat, is groot maar slapen futloos. Spottend noemt men hem Iros (naar de bode der goden),omdat hij voor allerlei boodschappen en karweitjes gebruikt wordt;



??? hij is brutaal tegen zijn mededinger Odysseus en geneigd tot vechtenterwille van de gimst en het vermaak zijner broodheren. Ook degenoeglikheid, waarmee een bedelaar in het huis van een edelman demaaltijd bijwoont en in de onmiddellike nabijheid gedtild wordt,wijst erop, dat hij een alledaagse verschijning is.^) Jegens hem pastliefdadigheid^) in de vorm, die het epos kent, van gastvrijheid; als^??Tvoc staat hij onder de bescherming van Zeus.ÂŽ) Op het land komthij minder, want de boer geeft niet, hij vindt hem een last.\'\') Zijn er behalve de bedelaars nog mensen bij Homerus, die totde armen gerekend moeten worden ? Neen, nietin volstrekte betekenis;want zij, die met werken in hun onderhoud voorzien, vallen nietonder de armen of behoeftigen. Dat zijn in de eerste plaats deslaven, die rechtens niets bezitten kutmen, z?¨lf bezeten worden.\')Ten tweede de vrije loonarbeiders of dagloners.ÂŽ) Ten derde dekleine boeren en handwerkslieden. Van de positie der

derdegroep blijkt bij Homerus weim\'g. E?Šn keer komt aKXvpog voorn. 1.: â€žin dienst te zijn bij een man zonder erfgoed (= land), dieweinig levensonderhoud heeft."\') De vrije loonarbeiders, die zichin hoofdzaak door hun persoonlike vrijheid van de slaven onder-scheiden, zijn landarbeiders, die zich als dagloner bij een boer ver-huren. Zijn het verarmde boeren ? Als dagloner te werken geldt voorweinig eervol, maar geeft een bestaan.ÂŽ) De positie van deze groep isoverigens weinig bekend. Het woord voor â€žarm" is Kt^prim\'vo^ en wordt van bedelaarsgezegd. TTfi\'typrJc daarentegen is â€žarm" in betrekkelike zin, dusâ€žeenvoudig". Voor â€žarmoede" vinden TrtvijÂ? f \') en hxpmoavw,^^)dat uitdrukt â€žgemis aan bezit" (xpmara). Dit â€ždwingt tot bedelen"staat er; of â€žtot dagloner worden," kunnen we misschien aanvullen. Zooals ttXoDtoc door zijn verwantschap met ttoXuc â€žveel" enrrAÂ?j â€” â€žvol" te kennen geeft, duidt het een overvloed aan, en wel



??? overvloed van sieraden en slavinnen/) overvloed of welvaart voor eenvolk^), overvloed aan bezit in\'t algemeen.^) In de Od. komt het tweekeer voor.1) Als synoniemen van en in verbinding met ttXo??toc komenvaak voor a^tvog en oA/3oc.ÂŽ) Het adj. jrAoutr/oc gebruikt Homerusnog niet, a^vtt??c en oA?Ÿjof zijn de woorden voor rijk. De landedelenzijn rijk door hun overvloed aan grond, vee, slaven en luxe-voorwerpen,verkregen door erfenis, als buit, of door handel in de vorm van gast-geschenken. Hymn. xxx 8 staat als omschrijving van oX?Ÿio^:>,die alles in overvloed heeft."ÂŽ) In de latere literatuur worden cupvu??gen oX?Ÿioc verdrongen door TrXoi\'atocÂ? tuTropoc en tvSal^tov, Zeblijven wel in gebruik, (a^v??ioc zeer weinig) maar zijn voornameliktot de po??zie beperkt. Opmerking verdient het gebruik van â– ^Iwv bijHomerus: iÂ° van dieren = vet; 2Â° van land = vet, vruchtbaar;3Â° van tempels en steden = rijk. 2. Hesiodus. Als synoniem van rrtvtv, die â€žverterend"

en â€žgevloekt" is,\')staat een keer avoX?Ÿit) in regenstelling tot oX/3oc;ÂŽ) d. w. z. gemis aanuX/Sog. De boer, die in irivln*) verkeert en niet werkt, zooals hijmoet, krijgt gebrek. Als hij door gemis aan voortdurende zorg envlijt geen (winter) voorraad heeft, staat de honger voor zijn deur.â€žWerk, opdat de honger je haat, Demeter je liefheeft en je schuurvult met voorraad. Want wie niet werkt, zal ook niet eten."\'") Zorgvoor je oogst op tijd, is de raad van de dichter, â€žopdat je niet mogeliklater uit gebrek bij anderen moet vragen en niet krijgt."") Dit wordtVS. 399 en 408 nog eens met andere woorden herhaald. Alle drie keervolgt de verzekering, dat die anderen, je buren, je niet zullen helpen,als je door eigen schuld {Â?tpyhi) in nood komt. Want de regel vande boer is te geven aan wie kan geven en niet te geven aan wiedat niet kan; het beginsel van wederzijds hulpbetoon.") De boer,



??? die in gebreke blijft, zodat hij in een kwade winter gebrek lijdt/) isk-ex/>i,mÂ?vo,2) of ft.??roio\'), dus â€žbehoeftig". Hem treft het gebrek bij zijn ttevIti.*) Bij Homerus is ksxpw^\'oq de bedelaar,die door axp^fioavvri gedwongen is tot bedelen. Er is verschil,doch in beide gevallen is kixrw^voq = behoeftig. cn ayjini^orrivn betekenen: gemis aan (voldoende) middelen, armoede. De boer, die hard werkt, krijgt het goed. â€žDoor werken wordtmen rijk aan vee en bezit.\'"^) â€žWerken is geen schande, niet werken,dat is schande. En als je werkt, zal de luiaard je weldra benijden,als je welvarend bent, want met irXo??roc gaat onderscheiding cnaanzien gepaard."Â?) â€žAls je hart naar ^rXnvTo^ uitgaat, volg dan degegeven voorschriften."\') Opvallend is hier het gebruik van a<t>vH<k.ttXovto^ en TrXovriu). Als we bij Homerus (b. v. Od. xix 75) zien,welke eisen daar gesteld worden aan de inventaris van een rijk manen we vergelijken daarbij deze uitspraken van Hesiodus, dan is

hetduidelik, dat met dezelfde woorden door beide dichters niet het-zelfde bedoeld wordt.ÂŽ) Er is evenveel verschil als tussen â€žrijkdom"en â€žwelstand". De TrXovmoQ^) of a^i\'icj\'c en de Â?xP\'jufvoczijn bijHesiodus geen zo ver uiteenlopende gevallen, niet zulke uitersten.De boer streeft naar het een (en bereikt het), of vervalt tot het andere.De goede wedijver maakt, dat de buurman met zijn buurman concur-reert in zijn streven naar a^tvoc.^^) Dat Â?^n.oc meer is dan TrXo??rof



??? en oX?Ÿoc schijnt vs. 634 te kennen te geven, waar Hesiodus vertelt,dat zijn vader Cyme verliet, omdat hij geen goed bestaan had, â€žnietde overvloed vluchtend, en ook niet welstand en voorspoed, maarde kwade TrtvfÂ??"!), Uit alles blijkt, dat Hesiodus het heeft over de kleine boer, diez?Šlf hard werkt en behalve zijn eigen gezin nog een enkele dag-loner of slaaf tot hulp heeft.^) â€žAllereerst een huis, een vrouw eneen ploegos," zo begint de leiddraad voor de boer, die naar TrXo??rocstreeft.^) Het kleinbedrijf is de norm, in tegenstelling tot Homerus,waar we het milieu der landedelen leren kennen. Dit verschil isvan invloed op de betekenis der gebruikte woorden. Het komt ooktot uiting in de tegengestelde opvattingen. Bij Hesiodus is noestearbeid het middel tot welstand en geluk (ttAoDtoc). Dat schept debehoefte aan veiligheid en zekerheid voor het moeizaam verworvenbezit. Het bezit door strijd en met geweld verkregen is er uit denboze.^) De ttAoutoc van Homerus

kan niet door eigen arbeid ver-kregen worden. Die wordt verkregen door erfenis of gewonnendoor strijd. Vandaar de verheerliking der krijgshaftigheid en detrots op verworven buit."^) Iedere trap van economiese ontwikkeling wordt gekarakteriseerddoor zijn spreekwoorden. â€žEen draadje per dag is een hemdsmouwin \'t jaar" geeft de manier weer, waarop Hesiodus zijn lezers raadtom TrXo??roc te vergaren.ÂŽ) Sparen is tevens een verzekering tegende honger. Word dus niet zuinig, als je de bodem al ziet.\') Wie nietwerkt, zal ook niet eten,ÂŽ) past geheel in deze wereld, waar armoedewordt geweten aan eigen schuld, en werkloosheid {atpyhi), andersdan door eigen toedoen, uitgesloten geacht wordt. 3. De lyrici van de 7e en 6e eeuw. IItvjx7)oi\' (adj. en subst.) zijn bij Solon de kleine boeren, dielijden onder de veranderde economiese omstandigheden in het \') Erga 634 ; /3\'0" mxpittivoQ la\'iXov - oi\'iK ??^tfoc ifn\'iybir, ovli jrXorrroi\' ri Â?:<>!??Xfloi\', (iXXil i:nÂ?fi)i\' irivlnv. \')

Erga 50a. \') ibid. 381, 405. \') ibid. 330.\') Ilias IX 406: /liÂ?- y??p ri /i??ic rm JjJia /u)Xa. \'j Erga 361: y??p Kiv Kal aiitKpoy iiri (r/iicpy rnraSiIo icni Sa/j(i roDr\' tpioiQ, r??x" f\'h" Â?â– "\' yivoiro, cf. Crates fr. 10. \') Erga 369: ?Â?iXi) S\' {>< n-u-V\'Â?Â?\') Erga 303: -^\'/\'^t y\'P Â?â– â€?\'Â? JT?“/in-nÂ?Â? ai<fi^0p0i ??yfpi.



??? begin der â€žGeldwirtschaft" en van wie er vele door schuldeisersals slaven verkocht worden.^) Bij Theognis komt rrtvixp??c,, behalveals tegenstelling tot irXovaiog (vs. 621)^ ook z?? voor, dat de betekenisduideliker uitkomt, n.1. als de dichter spreekt 2) over ttevÂ?Â?), dieerger is dan ouderdom en koorts voor een edelman (iyaS??c). Wantmen moet op land en op zee verlossing ervan zoeken.ÂŽ) Trtv??;staat hier gelijk met verlies van vermogen, gemis aan (voldoend)bezit, dat tot werken vernedert. â€žSterven is beter voor een arme,dan te leven, gekweld door hevige armoede."*) Die keuze is be-grijpelik voor een edelman als Theognis. Het verbum Trivsa^at, dat bij Homerus betekent arbeiden, zichsterk inspannen, staat bij Solon en Theognis als tegenstelling totTrAoiirfTv^) in de betekenis onvermogend (of minvermogend) zijn. â€žVelen van mindere stand zijn rijk, veel edelen arm, maar wijzullen met hen niet ruilen de adel voor rijkdom.ÂŽ) Ook hier geldt â€žarm" in

betr. zin, in de ogen n.1. van Solon.Aristoteles maakt uit zijn dichtwerk op, dat Solon een /u^aocwas.\') llfi/??} is de toestand van allen, die Tr?Švovrai-, d.i. van de Trtvixpoi\'.Gemis aan voldoend bezit is voor een edelman ontbering, de ge-volgen zijn verschrikkelik in zijn ogen. Mimnermus noemt onderde rampen, die de mens kunnen treffenÂŽ): â€žje bezit gaat verlorenen de smartelike zwarigheden van mvhi komen."ÂŽ) Zo spreektook Solon over een leven van arbeid, als hij zegt: â€žWanneer iemandzonder middelen is (om van te leven, n\\f?Ÿi\'inuii) en de zwarigheden(arbeid) van ntvfri kwellen hem, denkt hij volstrekt veel bezit tezullen verwerven" (= wil dat met zijn werken bereikenÂŽ). Inde daarna volgende verzen schildert Solon die ipyÂ? 7rti;/Â?ic deraxpunovti\', zoals schippers, boerenarbeiders, handwerkslieden,dichters, /zavrtic, heelmeesters enz. >) Solon 2 vs. 33. \') Theognis 173. \') ibid. 179. â€?) Theognis 181,de vertaling met â€žarm" in relatieven zin is bedoeld,

cf. Alcaeus fr. 73.\') Solon 14 vs. i, Theognis 939. *) Solon 14: >roXXoi yiip Â?-XoiTorciKtiKoi, liyayiii ti Trit\'ovrai liW\' v/iiTc niVroTc "i) iin/in\\l/??/ii^a r/\'Jc lipiri\'ic r??v TrXoTroi\'. \') Aristot. Pol. 1296a ig. \') Mimnermus 2 vs. 11: o\'koc rpu^ormi, s-<viÂ?;c ?¨\'Â?>/??ifvijfu?? TTtXit. â€?) Solon i2vs. 41:"\' t\'i ric Axpilftoi\', viihic fi /uv Ipya fiu\'trni,KTi\'iaiaiai jrarrwf XpiijiaTa TTOXXU SOKII,



??? axpi\'ifJKjvig zi]n zij, die niet van hun bezit kunnen leven.\'!rivh]g tpya = alle zofg en arbeid, hieruit voortvloeiend.Â?XPn/iOCT??iJÂ?) en duiden de omstandigheden aan, waarmee Trsvlt) verbonden is; gemis, te kort aan middelen,bezit.i) XpnpotTvv)] heet bij Theognis^) de moeder der ufiiixavii] =gebrek. Armen, behoeftigen, op ondersteuning aangewezenen zijn devan huis en hof verdrevenen, die bedelen^); cf zij, die hun bezithebben verkwist en bij hun vrienden bedelen, waar zij er maareen zien.^) IlAo??roc, Â?Â?^Ei\'og en ??A|3oc staan als tegenstelling tot Trtr??j.â€” Zij, die al hun behoeften kunnen bevredigen, zijn even rijk alszij, â€ždie veel zilver, goud, land, paarden en muilezels bezitten."ÂŽ)De TrXonrof van deze dichters, uit de adel voortgekomen, is meerdie van Homerus, dan die van Hesiodus. Dit blijkt ook uit de bedevan Theognis: â€žIk begeer geen rijkdom, noch bid ik erom, maarmoge \'t mijn deel zijn te leven van weinig bezit, zonder enigleed."Â?) â€” Voor

Theognis zijn wivla en ttXovtoq de kenmerken der tweestanden, behoren dat tenminste te zijn: â€žImmers edelen past het-XoDtov te hebben, 7Tiv(ti behoort bij de gemene man."\') 4. Herodotus. De Trn-ijTfc in Egypte maken, ter vervanging van varkens-offers,varkens van tarwedeeg, die ze bakken en offeren. Dit doen ze Â?Â?t\'Â?(rSti\'tiiic = ten gevolge van hun geringe middelen.Â?) Dederde soort lijkbalseming in Egypte is ook voor deze mensen, deXpi\'inuai ii(T^ivl(TT(poi. Tot hen zullen ook behoren de 7Â?(i>7rtTi\'nt,



??? de boeren met weinig landbezit.^) Dat er een grens is voorhet levensonderhoud, waarbeneden de irivnc tot ttw^??c wordt,blijkt uit iii 14, waar iemand bij het leger bedelt, die zijn vermogenheeft verloren en niets bezit, behalve dan zoveel, als een jrrwx"?heeft. Hij is tot armoede vervallen (rrwymi).^) TJevtri heet de armoede van een landstreek. Voor een Perzieskoning wordt Hellas een arm land genoemd.ÂŽ) De â€žgodinnen"rifvit] en \'Afitixav\'iri verlaten het eiland Andros nooit, zeggen debewoners.^) Opmerking verdient het gebruik van oi iraxtiQ = de vetten,als synoniem van de gegoeden.^) 5. Tragici. Euripides onderscheidt twee maatschappelike klassen, als hijzegt: â€žGeef aan de demos niet de volle macht, noch doe hem kwaaddoor TrAo??roc te eren."ÂŽ) Ook noemt hij de demos tt^vjjc Aa??ctegenover en naast de TrAo??atoj.\') De vertaling met â€žarm volk"zou een miskenning van de blijkbare bedoeling van tt^v/jc zijn,dat slechts negatieve betekenis heeft:

zonder ttAoGtoc. Dat komtook uit door het gebruik van synoniemen als nn-Aouroc bij So-phoclesÂŽ), oxpiVaroc bij Aeschylus,ÂŽ) en axp??uiov bij Euripides.\'")Fragment 31 uit â€žAeolus" van Euripides beveelt de samenwerkingaan tussen Trtvtjrtf,- en nXvvffioi en sluit met deze zin: â€žWat dett^i\'tjc niet heeft, geeft de ttAouwjoc en wat wij TrAouro??i/rfc nietbezitten, daartoe gebruiken wij de iriv>irff tot onze meerdere eer." Van TTfv/a is sprake bij hen, die niet of weinig bezitten, vaneenvoudigen huize zijn.") Electra noemt zich zelf daar ze \') II 6. Â?) III 14: iKn-ijrru.K?“ra U- rwv l,jt>ru,t> t\'xoyra Tt o?š??iy il /â€ž) Z<fairruxk. \') VII 102: ry \'KWali irti>h, ,,\\p â€žld kot, <ri,yrpo^oc iffu, cf. Xende Vect. I, i. \') VIII iii. â€?) V 30 (Naxos), V 77 (Chalcis), VI 91(Aegma), VII 156 (Megara en Sicili??). â€?) Nauck Trag. Graec. frag-menta: Eunpides, Pleisthenes fr. 626. \') Aeolus fr. 21. â€?) Soph. fr. 751 :yiycro r?šy ?šxKovro?§ ly nftc??c ??vhp. â€?) Aesch. Persae 167. \'") Eur.

Medea461, cf. fr. 969: ov floiiXonat r-Xowro??m ^wpnuSai irlvij?§. Â?i) Hel. 432:TrXovcimy SA,,lx.\',yru,ypiâ€žy. Elcctra 375 sprcckt van myia en ro??cÂ?xoi^crc Eur. fr. 327 Dana??: iX/i.o, . . A, w ar\' o?Â?Â?,-.



??? uitgehuwelikt is aan een eenvoudig man van goede afkomst, maarweinig bezit.i) Aan een tt??vtjc \\pjjoToc wordt de voorkeur gegevenboven een kgkoq irXovaioi^) als schoonvader. De verarmde edelenzijn TTivijTfc, arm aan vermogen.3) Door hun Trtvia zijn ze deminderen der ^Xovaifti, maar te trots om van de arbeid van hunhanden te leven."\') Deze vivnTtQ of (nravlKovTtg f3lov hebbendus nog genoeg om van te leven; ze verkeren in betrekkelikearmoede. De Trlt??jc kan zich zelf onderhouden, de arme niet, die leeft vanwat hij iedere dag krijgt of weet bijeen te scharrelen, hij is Trrwxo\'c.^)Het andere uiterste is de ^aTrXouroc, de rijke.^) Van een verdeling in drie maatschappelike klassen {luplhq) issprake in de â€žSupplices" 238: iÂŽ de oA/itot (= TrXovniai), dievan geen nut zijn, en altijd meer begeren; 2Â° die niet bezitten eneen schraal bestaan hebben (ot ovk t^ovrfc koi (nravitovTtg li(nv),de gevaarliken, die, merendeels toegevend aan hun afgunst,hun kwade angels

richten tegen de bezittenden, bedrogen door detaal van hun slechte leiders; 3Â° de middelste klasse (tj tv/i^dÂ?,Â?)Â?die het behoud is voor de staat (n??^tt tt??Xuq), de orde hoedend,die de staat oplegt. Hiermee zijn waarschijnlik in hoofdzaak deboeren bedoeld.\') Ze behoren als zodanig tot de demos, ÂŽ) devivtiTtQ, maar worden hier naar hun politieke gezindheid van deoverige demos onderscheiden.ÂŽ) De oXjiim of TrXovaiiH zijn de burgers, die van hun bezit leven.Ook een slaaf kan nXovaioQ zijn : â€žImmers zelfs een slaaf genietaanzien, als hij jrXoiirtT, maar een vrije zonder n-Ao??roc heeft geeninvloed."\'") Uidatingen in deze geest, waaruit blijkt, dat slaven zichsoms voldoende bijeengaren om ttXoi\'ktioi genoemd te worden, \') Elcctra 37: Xn/urpoi yilp Â?i\'c yJroc yt, xpw\'twi\' yi/ii)>\'JrÂ?i\'Â?}ric. \') AndfOni.640. â€?) Danae fr. 326: ol /liÂ?\' lu^\'d\'tTc /Jporui\' irivijrfc oit<c. \') Bcllcrophontcsfr. 285, 11: iiirnc il yarpoi\' airipfin yn\'i\'aTui\' r\' i^wi\' ftiov airavO^ii ... Â?-

Â?cut<V iXaaauiv larh\' ... i\'.t" riii!oi"c i\' ipy rfirw^iirai x\'owf. *) AdcSpOta fr. 284:irrwxAc 5rXn>\'Â?/ri;c, ^10Â?\' Â?V rovl>\' vpip\'"\'- \') Beilcrophontcs fr. 285, 6;Androm. 1282.\') cf. Orestes 920: leirot\'pyiJc, oVTipr(u\'/i(5i\'oi(jÂ?-\'\'2oii(iÂ?yr;i\'.W.NcstIe:Euripides, pag. 300. \') cf. Aristot. Pol. 1318b 9. â€?) cf. Aristoph.Eccl. 197: r<;Â? vit tin /lif ooltn, ro7c n-Xoi-oioic li Kal ytiupyoit; oh Â?o<it. >â€?) Andro-meda fr. 142: ^oCXoc ill\' yiip ri\'/iioc TrXourwi- <(Â?\'i\';p, /XioSipoc ii xptloc Civ oi\'liva^lrn. is cen synoniem van jriviji.)



??? vinden we meer in de literatuur.^) Er ligt mogelik enige over-drijving in het gebruik van woorden als TrAourtli/, tvnopCiv enrpvtp?¤v voor een slaaf. Maar de gedachte aan ons aequivalent â€žrijk"wekt zeker geen juiste voorstelling. Het bezit, dat TrXo??roc heten kan, is blijkbaar nogal beperkt vanomvang. Dat oX?Ÿog gelijk is aan ?Ÿ/o? ttoXuc^), zegt daaromtrentniet veel. Daarentegen wordt in Ion 632 7rXoi;r??Ti; en oX?Ÿoconderscheiden van matig bezit (u?Šrpia). Daar is sprake van deTrXo??roc van een tyran. 6. Voorsocratici.Democritus geeft de volgende verklaring:\') JTti\'i JjTrXo??roc ovi\'tfiara ivBthig Kfii Kopov : outÂ? nuv TrXouo-toc <??> tvSlwv r.vTB TTtvnc O fit) iv^twv\' Diels geeft deze vertaling: â€žArmut,Reichtum. Worte f??r Entbehrung und ?œberflusz. Mithin ist werentbehrt nicht reich, und wer nicht entbehrt, nicht arm." Iltv/Â?; en 7rXorÂ?rÂ?ir, woorden voor tekort en verzadiging (aanbezit, n.1.) zijn hier in hun betrekkelikheid gekarakteriseerd en inhun

betekenis afhankelik gesteld van de persoonlike behoeften vanieder afzonderlik, van de gevoelens van voldaanheid en onvoldaan-heid. Dit wordt het uitgangspunt van de nieuwe moraal, dat TrXo??rocen TTtvta in de ziel huizen,1) volgens welke Socrates zich ^rXovmognoemt met een bezit van 5 mna.^) Fragment 251 van Democritus luidt: â€žDe irtvh} in een demo-cratie is evenzeer te verkiezen boven het zogenaamde geluk bijdespoten, als de vrijheid boven slavernij."Â?) Iedere gedachte aanbehoeftigheid is hier bij mvhi uitgesloten. Archytas zegt, sprekende over een afrekening (Xoy/ff/i.Jf):\') â€žDeirhnrtg ontvangen van de vermogenden (Swafihuw) en de nXo6<timg^^g" de onvermogenden (ro??c Bwidvoig) in het vertrouwen



??? daardoor beide evenveel te krijgen." De gedachte, die metTTtvijrtc verbonden is: met een tekort aan bezit, komt hierduidelik uit. In een fragment van de Anonymus Iamblichi is sprake vaniemand,die door weg te schenken van -nXovatog tot Trivrjc wordt en vanKfKTtinivog tot fin?¨h\' Exwr.i) Op de tegenstelling valt hier denadruk. Men kan zozeer irtvng worden, dat men niets bezit. Eenander fragment zegt, dat elkeen naar TrXo?œTog streeft, om bestandte zijn o.a. tegen brand, sterfte van slaven en vee! -) 7. [Xenophon] Atheniensium Respublica. Dit geschrift, dat een aanval bevat op de Atheense democratieen daartoe de tegenstelling in belangen, betekenis en waarde derbeide klassen van burgers uiteenzet, is ook om zijn terminologievoor ons van betekenis. Die twee klassen van burgers zijn: deTrivrjrtg en de TrXoutrioÂ?. De nlvnriQ vormen de grote hoop, de demos, het gemene volk,de minderen; de irXovaioi zijn de betere stand, de kleine groep.\')Waar loopt ongeveer de

scheidingslijn tussen beiden? Die wordto.a. bepaald door de verschillende militaire verplichtingen: deHunrcg leveren het scheepsvolk, roeiers, stuurlieden, bootslieden,onderbevelhebbers en ook scheepstimmerlieden. De n-XoCcrioileveren de hopliten.\'*) Evenmin als deze laatsten met â€žde rijken"gelijk te stellen zijn, kunnen de rrftnirt: met â€žde armen" aangeduid



??? worden. Onder de trxovaioi zijn enkele rijken.^) De mpring daaren-tegen hebben wel slaven.^) Wat de slaven en ook de metoekenaangaat, deze zijn in levenswijze of uiterlik niet te onderscheidenvan de demos, ja sommige slaven steken er boven m\'t en zijn wel-gesteld (n-Xovatoi).^) De grief van de schrijver is, dat de jr?Švnrfcbevoorrecht worden (rrXiov ixm) boven de ytvvmoi Kal irXovmoi;*)want door de eersten te bevoordelen (ttXIov vZ/uen) bevordert mende democratie. Immers, wanneer het de Tr?ŠvrjTtQ goed gaat(4U TTparrovTtc) en ze een groot aantal vormen, wordt dedemocratie sterk.^) Er is geen sprake van de onderscheidingvan een aparte categorie armen, behoeftigen of bedeelden, nochook van een z.g. middenstand. 8. Aristcphanes. In de Plutus hebben we een door overdrijving verwrongen beeldvan de werkelikheid. Daarin treedt de godin â€žPenia" op om zichte rechtvaardigen tegen de onverdiende smaad, dat zij de afschuwe-likste van alle wezens

is.Â?) De eerste beschuldiging tegen haarmgebracht is, dat vele schurken TrXovTovm, doordat ze op onrecht-vaardige wijze veel hebben bijeengegaard, terwijl veel eerlike liedener slecht aan toe zijn, honger lijden en meestal â€žPenia" tot gezellinhebben.\') â€žAls Plutus, van zijn blindheid genezen, zich gelijkelikzou verdelen," is het antwoord van Penia, â€ždan zou niemandmeer naar enig handwerk omzien. Niemand wil smid, scheeps-timmerman, kleermaker, wagenmaker, schoenmaker, steenbakkerzijn, de was doen, leer looien of het land bebouwen, als hij kanleven zonder zich dd??rom te bekommeren."Â?) â€” Er blijkt uit, dat \') II lo: Kai yufwdaui Kni Xovrpa xai AnoCvrnpu, ro?c ;rXo..Â?.\'o,c .Vru- ic??,M\'ioif, cf. I 3: Toic cwnrurarovc. \') I 19: ry â€žiroi r, â€ž1 .Ir.iXo.-^o., Â?. .iy.,, yap :roXXÂ?c,c nUovra Xaf),7,. râ€žJ â€ž/.^i,. â€?) I 10: Ic^lr?? Â? y??p oi,civ p,Xr;.v o c,7;.â€žc â€ž.â€?.r??3, ,) ni ^oPXo. .aJ olÂ?fui Td Ii??n ovClv /3Â?Xrioi\'C iiair. \') I 2. â€?) I 4: 0! ...i

â€ž1 c,â€žwra, .â€žI oi ^upov^ nparro.r,, roXXoi 01 roiovroi yiyv??fiivoi rÂ?;Â?/ ciJnoKparlni\' aHovoiv.



??? TrXo??roc in Staat stelt om te leven zonder handenarbeid (apy??i) â€”â€žWant Penia dwingt als een meesteres de handwerker Sia Ti)v xptfa^\' Trjv irtviav zijn bestaan te zoeken,"i) d.i. wegens gemis aan voldoend bezit.Nu somt het boertje Chremylus ironies op, wat Penia nog meervoor goeds brengt, te weten: (brand)blaren van het badhuis; honge-rige kindertjes en oude vrouwtjes; allerlei ongedierte; muggenen vliegen, die om je hoofd gonzen en je wakker zoemen met hetrefrein: â€žVooruit! Sta op! anders moet je hongeren!" Verderlompen voor kleren; een stroozak met luizen als bed; een verrottebiezen mat als dek; een stuk steen onder je hoofd als kussen; mal-vespruitjes voor brood; in plaats van gerstepap droge radijsgroente;de hals van een kapotte wijnkruik als voetebank en een gebrokenwijnvat als baktrog.ÂŽ) â€žHo, ho!" protesteert Penia, â€ždat is het leven der irTo>xo(, derarmen, niet mijn leven, dat je hoont".ÂŽ) â€žMaar de armoede (Trr^xifo) is toch zeker

een zuster der Tnvlu",antwoordt Chremylus.*) â€žNeen", zegt Penia, â€žjij bedoelt een arme (irrwxo\'t); die leeftzonder iets te bezitten. Maar het leven van een Trn\'ijc is een spaar-zaam en werkzaam leven, wel zonder iets over te houden, maar ookzonder te kort te komen."\') â€žEen gelukkig leven," spot Chremylus, â€žals je spaarzaam enzwoegend niet eens genoeg nalaat (n.1. landÂŽ) om begraven teworden."\') â€žHekate weet het beste, wat beter is nXovnlv of imvtn\'(woordspeling op 7ra\'/o), honger te lijden."Â?) En zijn kameraadBlepsidemos verklaart maling te hebben aan de voortreffelikheidvan Penia en wil nXmiuov smullen met vrouw en kinderen en, alshij schoon en glimmend uit het badhuis komt, op de handwerksluien de Penia blazen.Â?)Wat blijkt uit dit toneel ? \') Plutus 534, cf. Eccl. 605: ovltic oi>Hi> ntriif Spnait. â€?) PlutUS 535â€”547\'\') Plutus 548. â™?) ibid. 549. \') Plutus 55a : TruxoiÂ? ftiv 7<lp /Ji\'oc, â€?â€?Â?\' o??^ 5\'/Â?\' /\'Â?;<\'Â?\' t\\0VTa â€? rov \'i

niftjToe Â?>;Â?\' ^nl??invot\' caJ roTc ipyoic xpofixorm, mpiyiyrto^at c\' aiTy I") /\'iiToi fitjt\' imXiitrny. \') cf. Eccl. 591. \') Plutus 555. \') Plutus 595. â€?) Plutus 613.



??? De armoede, Tirwx^fa, is de toestand van iemand, die niets bezit,TEv/\'a is de toestand van iemand met weinig of matig bezit; ttt^xoizijn zij, die in volstrekte armoede leven, Trivirrtg zijn allen, die doorhandenarbeid in hun behoeften voorzien, de boeren en hand-werkers, het werkende volk.^) Het blijkt overigens geen rooskleurige tijd te zijn voor de -tininc,dat het nut van -n-evia zo nadrukkehk verkondigd wordt. Menbedenke, dat de eerste opvoering van de Plutus plaats vond in eentijd van oorlogsmalaise (408), toen de toestand van een aantalTTfi-rjrtc niet veel van die der Trrw^m\' verschild<r en hun Tvtvlaveel op Trrwxf\'a geleken zal hebben. Dan is het kokw^ Trivtrr^at deoorzaak van hongerlijden en lompenkleding,^) (al moeten wemogelik een gedeelte op rekening van de charge der comedieschrijven). Dat verklaart ten dele het scherpe contrast met de uit-spraak van Aristoteles, dat de meeste handwerkslieden TrAowrormjv. 3)Voor een ander deel moeten we de voor

ons schijnbaar onverklaar-bare tegenspraak wijten aan de verkeerde voorstelling, die gewektwordt door de vertaling met â€žrijken" en â€žarmen". Beneden degrens der WvijTtc, vallen de armen en de meeste slaven ; dan komende TrIi/ijTfc, te vergelijken met onze werkende middenstand methaar schakeringenÂ?) (een afzonderlike vermelding van loonarbeiders \') Pax 633: orpyani?§ in VS. 636 genoemd, cf. Vespac 464 en 703. Scholion ad Plutum 548; Suidas: llrwxÂ?\'Â? iriwic Â?) fih\' yA(t TTii\'ia Iitftirpijuii\'ii lariv ??rliia, jr??y,,, r?? XPH\'^^I ^np^ou \' >/ f.i vruxttn iroi-nXwcTf/c KTqniui?§ tVirru/iif. Koi ?? fiiy triytj?§ nani?? ri irivtrriai, o iaru\' ivspyiU\' kjIU m?šrov TTopi\'ui\' r<i i\'P\'irÂ?\'- [â€?>|";r<ii n-ii\'/a fui r?? U ro?š towTi- t\'x"Â?\' Ji}Â?".] Suidas: xtpt\'t)rt?§, >) Â?n-?š s?šaa, xii/x^/?Žioc. Kui cf. Scho-iion Eur. Hecabe laao: iriftj?§ yi\\n ?š xf/\'wvn?Ž. Hesychius: XÂ?PÂ?"k \' XArpi?§, x\'V\'0"xÂ?\'\'7C, ?? Â?>r?  x\'ip"Â?\' JÂ?Â?-Â? X\'V?”/?Ž\'UC. XlpVl\'lTll?‡- xipfd r\'l|\' \'I TTlvitt.

xriwn " axpiifina?Žiyti, Airopia. nivirai. rruwT, it\'ipyti, ? xpti/iiin?Ž, g??firn. irlpij?§ â€? ?š aiToSintofoi;,De comp. wru,xhupo?§ (Acharn. 425) = armer, cf. Kock, ComicorumAt??corum fragmenta I pag. 598 (494), III pag. 63 (aai) cf. Lysias XXX 37, waar een stadsklerk ttux^?§ heet. Equit?Šs 1370, Ranae 1066. â€?) Aristot. Pol. ia78a 31. â€?) cf. Xen.Mem. III 7, 6. Plutus 1178 wordt de If^Kopo?§ tot de irlyâ€žT,c gerekend.



??? vinden we in de Plutus niet) en daarna de TrAoumot, die slechts vooreen deel â€žrijkdom" kennen in een vorm, die zeer van de onze ver-schilt.^) Het verschuiven van de grens tussen irifrireg en n-Aouajoogepaard aan het gebruik der woorden in verzwakte betekenis,verheft de bovenste w?ŠrnTig tot TrAoudJoi en omgekeerd. De TTivjjTte bezitten ook slaven voor hun bedrijf. In â€žPlutus"komt het boertje Chremylus, een ttIvhc. op met ?Š?Šn van zijnslaven.2) Het boertje Trygaeus in â€žPax" heeft twee slaven.^\') â€žAls?Š?Šn van u geen graan heeft en slaven en veel kleine kinderen moetvoeden/\' zegt het koor in â€žLysistrate" tot de Tr/rf/r^.\'\') De uitdrukking ol Sf??/xti-oi maakt zo op het oog de indruk, eenaanduiding te zijn voor â€žde behoeftigen," â€žde armen", b. v. Eccl. 415,maar is zo algemeen wel niet bedoeld;ÂŽ) eer aldus: â€žzij, die daaraan(n.1. xAoM\'fTM\') behoefte hebben, erom vragen." Evenzo in â€žPlutus"830 en 834Â? waar gesproken wordt van hulp

aan vrienden, dieSt\'vurot zijn.ÂŽ) nAorÂ?Tov bestaat voor een belangrijk deel uit landbezit en bezitvan landbouwproducten. In â€žPax" bidt het koor van boeren tot degoden om TrAo??roc voor de Hellenen: veel gerst, veel wijn en vijgen,vruchtbaarheid voor de vrouwen en herwinning van al het goede,dat door de oorlog verloren is.\') IlAof/roc is hier, als zovaak =welvaart, voorspoed. Ook het communisme, dat Praxagora inâ€žEcclesiazusx" bepleit, betreft^ in de eerste plaats het land en deslaven.8)



??? 9. Thucydides. In boek I maakt Thucydides de tegensteUing: ol jroXAoi\' â€”> Ol ra fitt^o) KiKTijpivoi ??) die een verduideliking is van de tegensteUing TrivijTig en nXovaioi,waarmee ze synoniem is: â€žde grote hoop ->de mensen met de gro-tere vermogens." Hij spreekt daarbij van de Lacedaemoni??rs. Meer inhet algemeen sprekende van de bewoners van de Peloponnesus zegthij, dat ze kleine boeren zijn {avrovpyoi) en noch persoonlik, nochin de staatskas (ty koivi^) geld hebben tengevolge van ^(vta.^) 10. Xenophon. Op de vraag van Socrates in de Memorabilia: â€žwat noemt gedemos?" is het antwoord : rovg Trtvnrag r<7iv TroXir??w. â€žWie noemtge TTtuTirag en wie rrXavalovg ?" â€žnii\'/iraf noem ik hen, die niet voldoende bezitten om van televen; irXovaioxig hen, die meer bezitten dan het toereikende."^) Dit is een nadrukkelike bevestiging van wat het gebruik dezerwoorden ons reeds leerde : ir?ŠvtjTtg zijn niet anders dan de niet-TrXovmoi; de betekenis

van â€žbehoeftig, voor ons de hoofdbeteekenisvan het woord arm," ontbreekt aan het woord irivnc ten enenmale.Plato noemt ook de democratie de heerschappij der TthnrtQ.*)De woorden S??ifwg of 8Â?;/u??ra( (Sn/xoriKoi) en Trivting wordenals synoniemen gebruikt en komen in vaste verbinding voor.\')De onderscheiding in TTii\'rjrtc en jrAo??er/oi wordt gevarieerd doorandere uitdrukkingen, al naar de auteur de nadruk legt op bepaaldebegeleidende omstandigheden. Uit de bovengenoemde definitieblijkt, dat het normale geval is voor de 7r^.\'.,rtv. dat ze wel enigbezit hebben, maar zo weinig, dat het henzelf tot werken dwingt(handenarbeid wel te verstaan). De demos wordt dus gevormddoor de kleine bezitters, zelfstandigen: boeren, ambachtslieden enhandelaars; en is, zoals we reeds zeiden, met onze middenstand te



??? vergelijken. We zien het ook aan de opsomming van mensen, uitwelke de volksvergadering bestaat: â€žvollers, schoenmakers, timmer-lieden, smeden, boeren, kooplieden en marskramers."\') Loon-werkenden (uKT^torof e.d.) worden hierbij niet genoemd. Datdeze, die niets dan hun werkkracht hebben om te verkopen en vante leven, ook tot de demos behoren en daarvan de onderste groepvormen, is wel aan te nemen, al blijkt hun aantal nog betrekkelikzeer gering te zijn. Dat Aristoteles hen enige keren afzonderhknoemt onder aan de lijst der tot de demos behorende groepen,^)is misschien een aanwijzing, dat er in de loop van de tijd percents-gewijze enige toename geweest is van deze categorie. Ook Platospreekt van de demos, als van hen, die â€žzelf werken en niet erg veelbezitten; ze vormen de grote meerderheid in de democratie."^)Tot het bezit der n-Au/rtc behoort in de eerste plaats vaak een stukland. Als de mededeling in de hypothesis van Lysias xxxivwaar is,

dan waren er in 403 te Athene slechts 5000 burgers zonderlandbezit, zodat de meesten voor een deel hun eigen voedsel ver-bouwden, zoals ook nu nog op het platte land.*") De traditie, ver-sterkt door de gehechtheid aan een graf op eigen grond,"^) zal hiertoeniet weinig bijgedragen hebben. In de twede plaats behoort tot hetbezit der veelal een huis, dat Â? 400 al voor 105 drachmen te krijgen was.Â?) Toch zijn er â€žveel" ambachtslieden, die in huur-huizen wonen, blijkens de volgende vraag in het Convivium: â€žZietge niet ook veel timmerlieden en bouwers (n\'iKoS??ftovf), die vooranderen huizen bouwen, maar die het voor zich zelf niet kunnen enin huurhuizen wonen?"\') En verder behoren tot dat bezit even-tueel grondstoffen en gereedschappen voor het bedrijf,Â?) slaven,Â?) \') Mem. III 7, 6: roix yvafiac >1 roh Â?\'""â– Jac >) ^ol^c rUroyat i) ro,^e ro?¨c y,u,pyot\\ ,) roh hiiripovi i) rorc rj? Â?yW fÂ?^ttfla\\\\o,,iyovc . . . ic y??provTioy rijrrivrwi\' .) k<rXiiffi\'a (n-nVrarai. Â?) Zie

t. a. p. \') PlalO Rep.^\'moc... Zao, nvrovpyoi ... oi) wArv iro\\X<l Kurnfiifot . .. ^ Â?r.Vnffro.\'. . . hiioKparl^. .) Busolt, Griechische Stautenkunde pag. i8o berekent eengemiddelde van 17 H.A. en 4 H.A. bouwland. \'} cf. Aristoph. Eccl. 59J-\') I- G. I Suppl. p. 35. \') Conv. IV 4. â€?) Cf. Plato Rep. 43id.*) 2ic pag. 37; Cf, Xen. Hiero IV 7 : ?? "\'Â?\'Â?c Â?r/Â?Â?" Conv. I II zegt de parasitus Philippus "\'^at zijn slaaf het erg te kwaad heeft, doordat hij niets te dragen heeft en"og niets gegeten heeft. Misschien is de â€žslaaf zelf ook een aardigheid,2oals b. v. van een orgelman, die het over zijn chauffeur heeft.



??? geld en huisraad. In levensstandaard zal er onder de ntvjiTsgonderling wel enig verschil bestaan hebben. Welk bestaan een boer,die zich tt?Švijc noemt, wel heeft, kan men b.v. lezen in â€žInstitutioCyri."^) De boer, die zich behalve Trivng ook airoxfipo?ŸluroQ (vande [arbeid zijner] handen levend) noemt, moest als jongen{utip?“Kiov) met zijn vader mee naar de akker om te werken, enonderhield later zijn vader tot deze stierf. Hij bewerkte een kleinlapje grond (uaXa fitKpov y^Siov), maar een vruchtbaar. Hoezeer het bezit de normale grondslag is voor het levensonder-houd en welk innig verband er gelegd werd tussen beide, blijktuit het woord ?ŸloQ, dat beide nog ongescheiden uitdrukt: â€žver-mogen" en â€žinkomen." Het bemoeilikt voor ons de vertaling vaak,daar wij gewoon zijn te onderscheiden, en we behelpen ons danmet het woord â€žlevensonderhoud."^) In hoeverre algeheel gemis aan bezit een bestaansmogelikheidals loonarbeider toeliet, kunnen we

moeilik uitmaken. In het Con-vivium vinden we van Antisthenes deze verklaring^): â€žVan mijnttXoi\'toc vind ik de waardevolste bezitting deze, dat als iemand mijook, hetgeen ik nu bezit, afnam, ik geen zo minderwaardig werkzie, dat mij geen voldoend onderhoud (rpofiiv !) zou verschaffen."Een dergelik geval doet zich voor in de Memorabilia,Â?) waar iemanddoor verlies van zijn bezit gedwongen wordt met handenarbeid(loonarbeid) in zijn onderhoud te voorzien, hetgeen hem beter lijktdan van een ander te lenen,^) vooral daar hij niets heeft om op telenen. Op de vraag van Socrates, hoe lang zijn lichaam in staat zalzijn met loonarbeid hem het nodige te verschaffen, is het antwoord:â€žniet lang." Op zijn oude dag zal hij dan ook gebrek lijden. Tochheeft hij er bezwaar tegen bij een vermogend man een soort rent-meester, opzichter of baas te worden, want die slavernij zou hijniet verdragen. Dat TTU\'ia of ii\'hui (xpti/iauui ), te kort aan middelen of bezit,"Â?)



??? de oorzaak kan zijn van gebrek, doordat schaamte iemand weer-houdt z?¨lf te werken of zijn familieleden te laten arbeiden, blijktConv. II 7 I sqq.^) Bezien we nu van de definitie, aan het begin van deze paragraafgenoemd, het twede deel: nXoutrjoi zijn zij, die meer bezitten dan het toereikende (ra k-ai-??).De betrekkelike grootheid ra kav?? geeft aan het begrip nXovawc(en dus ook aan Tra-nt) een rekbaarheid, die de grens tussen beideverschuifbaar maakt. Socrates laat er dan ook op volgen: â€žMaarweet ge wel, dat voor sommigen, die heel weinig bezitten, dat weinigeniet alleen voldoende is, maar dat ze er ook nog van overhouden,terwijl voor anderen zeer veel niet voldoende is ? ... Zodat wedan hen, die weinig bezitten, als ze zuinig (oiKovofiiKol) zijn,tot de 7rAoua(oj moeten rekenen." En Antisthenes zegt, als hemgevraagd wordt, waarom hij met zo weinig bezit trots is op zijnTrAor.rf.c, o.a.:â€žIk zie veel mensen, die, hoewel ze heel veel bezitten,toch menen z?? te

vivtn^^i, dat geen inspanning hen te veel is, ommeer te verwerven."Elders zegt Socrates, dat hij voldoendeheeft (kni-rwc ttAoiti;) aan een bezit van 5 mnai. Critobuliisbezit meer dan 500 mnai, waarvan hij onbekommerd leeft en istaoi\')fr<o(. Maar Socrates noemt hem tt^i-ik, omdat hij er minder?eker van is, dat het hem voldoende blijft opleveren bij zijn levens-wijze.^) In de Apologie laat Plato Socrates verklaren dat zijn^it\'fa zeer groot is.ÂŽ) Een comicus noemt hem n-roix??c.ÂŽ) De grens tussen TrAowroc en tÂ?.-/Â? is door het in de definitie ge-noemde criterium niet scherp te trekken en wisselt naar de op-vatting en het milieu van de schrijver. Gezien de behoeften vandie tijd en de invloed van het zuidelik klimaat is de n-Aouroc, dievoldoende is voor het onderhoud van de bezitter niet groot, altansniet in zulk een mate, dat ze een vertaling met â€žrijkdom" als regel wettigt. \') cf. de Vcct. IV aa: \'roWoi !i ^ni Â?\\X??. kÂ?! K-d Â?ho, oV r^ <T,:.,,<tr, Â?rri ^\'Ini\'iXoit\'r Â?M u??rt

^i\'ifaifr\' wc ipyciJioSni. 35Â? cf. Hicro IV 8: O?œ y.ip r.p ap<h\'V >\'pi\'-ir.n o.t. r.1 AXiya, .iAX<< \'^P-\'C r,it xp,)nâ€žc. \') Occ. II 3 sqq. \') Plato, Apologie a3c: i" \'"\'V \') Koek Com. Att. fr. I p. 35Â? (35a); cf. Stob. Anth. (Hcnsc) VpaÂ?- 783, 10 : IIii\'l<rr.iro. />i.oirn ..i ,1 >,<jrM rir \'V.\\\\i,yu,y: Anstidcs, PllOCiOll,Epaminondas, Pclopidas. Lamachus, Socrates cn Ephialtes.



??? In de Oec. onderzoekt Socrates, hoe het komt, dat van dezelfdewerkzaamheden de ?Š?Šn zeer airopog (onbemiddeld), de ander zeerTrXovaiog (welgesteld) is.^) De hereboer Ischomachus zegt van zijnslaven, dat velen bij goed gedrag TrXavmt??repoi worden en dat hijze als vrijen behandelt, hen niet alleen TrXovrl^wv, maar hen ookrespecterende als koXouc i-Â? Â?caYaS-ovc In de Agesilaus lezenwe, dat het beter is het leger te ttXovt\'iKhv dan zichzelfÂŽ); daar isook sprake van: zijn vrienden TrXouriVa.*). Soms wisselt TrXour/^fa^ntaf met au^Ecr^n/.ÂŽ). Inst. Cyr. zegt Cyrus: â€žwanneer ik verwerf,wat ik zie dat meer is, dan het voor mij benodigde, dan komik daarmee tegemoet aan de behoeften van mijn vrienden en helpermee andere mensen (rrXouW^^wi; en tvspyiTwv),^) Dit gebruikvan ttXovtIZhv geeft een idee, welke voorstelling er aan TrXo??ro?verbonden is. Zo is ook verklaarbaar de bewering bij Plato, datzij, die varen {il irXiovrtg) dat natuurlik om

TrXo??roc doen.\') 11. Comici. Hoewel de Attiese comici de ironie er dik genoeg oplegden,tasten we toch bij losse uitspraken buiten verband, zoals we hierhebben, licht verkeerd. a. rifi^ta. In een fragment van Philemon worden de lastenopgesomd, die het ttXovthv meebrengt (te beginnen met afgunst,nijd en haat van anderen), om aan de voorkeur voor irevfa eengoede achtergrond te geven. Of dit als spot bedoeld is op meer-gehoorde klachten over de lasten van TrXo??roc of in ernst aan hetpubliek wordt ingegeven, doet er voor ons hier niet toe; wel is denadere omschrijving van die behoefte aan invta van belang. Zeluidt: â€žDaarom vind ik het veel plezieriger jrlvng te zijn, een matigbezit te hebben en een leven zonder zorgen. Want elke Tr^i\'fjc wint \') Oec. II 17: an-?? riv avri??iv tpyiov rovf ftiv iravu liw??povc ??i\'rnc, tovq Sl nat\'VTrXovaiovc. \') Oec. XIV 7, cf. noot I pag. 22. â€?) Ages. IV 6. \') Ages.I 17. â€?) Mem. II I, 28. â€?) Inst. Cyr. VIII 2, 33. \') Plato, Gorgias 467

d: TrXoCrov yap tviKa irXiouaiv. cf. Hesych. s. V.oiaia \' i^ovaia, . . . TrXoCrof, . . . /3iof, crijfTic, en Suidas S. V. Xf\'IM" â€? ""P^y/\'Â?!Â?â– ; KTnfia, ffXoCroc, oiWa. cf. Aristoph. Plutus 160: â€žom U (Plutus), zijnalle ambachten uitgevonden."



??? groot leed uit."\') Iemand met bescheiden bezit, die (maar) zorgeloosleeft, is TTf i/i)c.") Men kan ttm-jjc heten en een slaaf bezitten, zoalswe zien uit een fragment van Menander, waar een slaaf praat overeen jrii/rjc, die blijkt zijn meester te zijn.^) Al kan een Tr?Švtjg met matigbezit misschien soms van geringe huur (pacht) leven of volstaanmet zijn bedrijf in gang te houden door toezicht te oefenen, in deregel moeten de rrhtirtc zelf (mee)werken om een voldoend bestaante hebben. â€žGeen mens, die onbemiddeld (TtVrjc) is, zal zondereen vak te kennen een verzekerd bestaan hebben."^) â€žZij, dieTTtvovTui, moeten zwoegen, zolang ze leven; want ledigheid levertzelfs geen sober levensonderhoud op."ÂŽ) â€žAls iemand zonder ver-mogen (/r^vr/c) een vrouw met geld neemt, n?Š?Šmt hij niet haar,maar geeft zich zelf."Â?) Wie niet bemiddeld is (TrtVo/zevoc) enaangenaam wil leven, laat anderen trouwen, maar doet hetzelf niet."\') Met uirnp??a^at als synoniem van Trtvta^m

wordt niet bedoeld:â€žgeen middelen van bestaan hebben," maar zonder vermogen,onbemiddeld zijn (wat het eerste tot gevolg kan hebben). Het komtb.v. voor in een fragm. van Antiphanes, waarin een lakenvolderzijn leven beklaagt en zegt, dat de god, die het eerst het handwerkaan de mensen leerde, de grootste ramp voor hen heeft gevonden.Â?)In een fragm. van Philemon staat: â€žAls ge een ir??vric ziet, diegeen kleren heeft en hem die geeft etc."ÂŽ) Hier is dus sprake vaneen arme niv}}^\'. b. IIr(..xÂ?\'C. De TT^i\'Jif, die door welke oorzaak dan ook, niet inzijn onderhoud voorziet, dus arm is in volstrekte zin, heet welzoals we gezien hebben. De grens wordt niet scherp ge-



??? trokken, zoals uit de volgende voorbeelden blijkt, waar 7r-wx"4- soms als synoniem van Tr?Švjig optreedt. 1. â€žWie op zee vaart, is zwartgallig, straatarm (nroix??c) of levens-moe."i) 2. â€žWie arm (Trrwx??e) is en op de markt veel toespijs koopt, wieoverigens onbemiddeld (aTropovfievoi) is, maar daarvoor geldgenoeg heeft (evTropti), die kleedt vast \'s avonds de voorbij-gangers uit. En als iemand uitgeschud is, laat hij \'s morgensvroeg maar dadelik op de vismarkt gaan loeren. De jonge Trtvt/c,die hij aal ziet kopen bij Micionus, moet hij meenemen en naarde gevangenis brengen."^) 3. â€žHet toneel helpt de mensen hun leed dragen. â€žAls b. v. iemand,die " TTtvnc is, ziet dat Telephus armer (nrtux??rfpot) is danhijzelf, draagt hij zijn Trtvia des te gemakkeliker."^) 4. â€žDie het eerst het handwerk heeft gevonden als middel van bestaanvoor de tttwx"Â?-Â? heeft velen ongelukkig gemaakt. Want een-voudig(er) zou het zijn, dat hij, die niet leven kan, zondersmart

stierf."Â?) 5. â€žArmer dan een kwikstaart" (Trrtox??repog KiyKXov) slaat volgensde opmerking inl tmv iraw irtvifTiov koi cw^tvwi\'.ÂŽ) 6 Een oude vrouw beschrijft haar behoeftig bestaan met haar man(een irrwx\'k), een dochter, een zoon en een slavin(?) â€žDrie vanons hebben een middagmaal. Wij twee??n echter moeten metelkaar een klein gerstebrood delen. Droevig klagen we, wanneerwe niets hebben en onze huid wordt geel, als we zonder etenzijn." Dan somt ze op, waarmee ze zich zo al voeden : bonen,lupine, groente, knollen, erwten, lathyrus, eikels, uien, krekels,wilde peren, gedroogde vijgen. In de afwisseling van het menuzitten waarschijnlik dwaasheden voor de lachlust van het



??? publiek. In een ander fragment schijnt een rijkere vrouw ineen gesprek dezelfde man w?Švij?§ te noemen.^) 7. In een fragment van Alexis â€žgaat iemand, die dure vis heeftgekocht als Trrojxo?§ weer naar huis."^) En in een fr. vanPhoenicides wordt een arts voor Trrwx^e uitgemaakt door eenhetaere.3) We kunnen dus vaststellen : 1Â° dat tttwx?´?§ niet betekent â€žbedelaar\'en TTTioxtmiv niet â€žbedelen", maar â€žarm" en â€žarm zijn".^) 2Â°. Het belachelike wordt vaak gezocht in overdrijving. Z??kan TTTtox?“Q een krachtterm zijn voor tt??vik (b. v. i), evenals hetook als scheldwoord voorkomt o. a. bij Demosthenes en Lysias.Waar (zelf)-beklag van een iriviw bedoeld wordt, komt tttwx?´?§ ookin aanmerking. c. Eviropo?§ of TrXovaio?§. In de overdrijving naar de andere kantwerkt de comedie graag met ongewone rijkdommen en zwelgerijen.ÂŽ)Wie kan er echter op zijn minst al voor irXovaio?§ doorgaan ? Iemand,die op zee vaart (de i/inopa?§ dus).Â?) Deze koopman

heeft soms zijnh?Šle vermogen op zijn schip.\') Wie voor een uitgaaf geld genoegheeft, is daartoe tivopo?§ Â?) De uitdrukking TrAo??ro?§ Ktpafdto?§ =â€žbezit van een pottebakker" voor â€žeen onzeker bezit."") Als eenzoon zijn vader over wil halen royaler te zijn met zijn geld, zegt hij :â€žIk vind, dat ge er zelf een goed gebruik van moet maken, allenhelpen en ivir?´pov?§ maken, zoveel ge maar kunt.\'\'^Â?) Uit deze voor-beelden blijkt, dat de grens van dit begrip aanmerkelik lager ligtdan van ons â€žrijk" en â€žrijkdom".



??? 12. Oratores. Lysias. In een oratie van Lysias worden Â?rtroa-wAat (halfwinkeliers, half grossiers in graan) beschuldigd van woeker, in devorm van prijsopdrijving door kartelvorming. Hun wordt verweten,dat ze geen elatpopa â€žvermogensbelasting" willen opbrengen. Omzich daaraan te onttrekken wenden ze irtvla voor, d. i te weinigvermogen om voor de ttarpopa in aanmerking te komen.^) OratieXXIV handelt over de invaliditeitsuitkering aan een aSuimro?.Aristoteles noemt als vermogensgrens voor hen, die daarvoor bijgebleken ongeschiktheid tot werken in aanmerking komen, 3 mnai =1800 obolen en als uitkering 2 obolen per dag.-) De a??vvarog bijLysias oefent nog gedeeltelik zijn vak uit, maar zonder slaaf, wanthij kan nog geen slaaf kopen om zijn werk over te nemen(!)ÂŽ) Hijschijnt ?Š?Šn obool te krijgen*) en rekent zich tot de TrivofiBvovg koIX\'iav aiT?“pwq liaKupivovgY. Als synoniem van tt?Ši\'Â??? wordt hetwoord TTTMx??g in honende zin (â€žde

armoedzaaier") gezegd van eenstadsklerk.ÂŽ) Or. xxxiii, 3 spreekt Lysias van sophisten, die(T<p??Spa ?Ÿ(ov ?¨i??fitvoi zijn. ISOCRATES gebruikt een rhetoriese afwisseling van termen, diedeels de beide klassen naar hun bezit onderscheiden, deels inverband met het beoogde effect gevoelstermen zijn.\') Bij deonderscheiding en vergelijking der beide klassen valt in sommigegevallen de nadruk op de moeilikheden en noden der 7rtfÂ?jrÂ?c, diein sterk gekleurde schilderingen vergeleken worden met de lastender TrXouffio/. De conclusie is, dat deze het nog moeiliker hebben



??? door de finanti??le lasten, die op hen drukken.^) In or. xv, 58 ver-klaart Isocrates m?Š?Šr aan liturgi??n, dan aan levensonderhoud tehebben uitgegeven. Wie Isocrates met de TriviiTtg bedoelt, is niet tvirijfelachtig. InOr. XX noemt iemand zichzelf trhug ko?? tov ttMi^ovc ??g, een manuit het volk, en stelt zich en zijn soortgenoten als Trivtirtg tegenoverhen, die veel bezitten.^) In de goede oude tijd, zo vertelt ons Isocrates, kreeg ieder debezigheid, die bij zijn vermogen (ovafo) paste. n. 1. de Tr?Šmireg delandbouw en handel, en zij, die voldoende bezaten, het paardrijden,de sport, de jacht, en de philosophie.ÂŽ) Het criterium der onder-scheiding is het al of niet voldoende bezit. Naast Trivijreg wordt ookot ("iTTopoi gebruikt voor â€žhet volk."\'^) De producten van de landbouw vormen van TrXouroc een belangrijkdeel. De eilandbewoners verdienen medelijden, omdat ze uitschaarste aan land de bergen moeten bebouwen, terwijl de vastland-bewoners in Klein-Azi?? uit overvloed

aan land het grootste deelonbebouwd laten en van het land, dat ze bebouwen, veel TrXo??rocbezitten.ÂŽ) llrw^oi, ivSft7g, Se??/jivoi noemt Isocrates de steunbehocvenden.De beide laatste woorden gebruikt hij meestal met een naderetoevoeging {3lov etc.) verbonden, soms schijnbaar absoluut.Â?)Het aantal steunbehoevenden is volgens Isocrates z?? groot, dat devoorziening in hun nood voor hem een vraagstuk is, naar welksoplossing hij streeft. Bedoeld zijn de slachtoffers der vele opstandenen onderlinge oorlogen, die als ballingen met vrouw en kinderen \') cf. VIII, 127: /ovpn??v fitirri\'iv. ., t>)v n??Xtv. oi filv yap rilc trtvias kai r((civSiias (ivayKaiioi\'Tai cii^iivat Kti! ^pifvitv irp??f <r0Â?c at\'iroi\'c, oi ^^ . . . ware ??XywvTovc r<ic o??ia??ai; KUCTtjfdvavi; T; tovc avvtx\'^n: nifnph\'ovc. \') XX, IQ. \') VII, 44: roif plf VTTofihripov jrpnrroiTac â€” (Â§ 55 nivtirat: genoemd)ini nlf ytu lyiuc Kai riif lutropia^ tVpfTroi/, , . . nu^t <5i fttov iKaibv KiKrii/iirniif vrX. \') VIII, 131. \') IV, 132, cf. Xen.

Anab. III 2, 26: ImStiKai rolc"K\\\\>ion- iirt fK?“vrtf itivorrai, liiv airot^ roiif vi\'v o\'ikoi (ucXj/owf Ik?? TroXtTtiwvrai iv^a??e Koiuaaftivovc TrXovciovc opai\'. â€?) XIV, 46: aX^rnt nai rrwx"\'â€? â€? â€? M-t\'K?•f TriiiTiui\'r.:Â?Â? ??vayKaliov. XI, 39: Â?X>;Tai Kai r<2i\' Ka^ yfifpav Mme. VII, 83:h\'Sa\'ic Twp itvayKaim\', . . irpDontrMv tovc ivrvyxavoi-Taf:. cf. Lysias VII, 41.IV, 35: Tot\'c luiXtnra /3iov ??fopivovt, 38: rpo^ii)"\' to7i; (??io/iii-oic ivnih\'. VI, 67:to7c ifuixivoic iTrapKttt\'. VII, 35: Trnai roTf ??iofiivoti (sc. Â?x\'omi) VIII, 24: rorcÂ???fo/iivoic (sc. XÂ?PÂ?f) \'\'"n\' cÂ?\' njropiai\' nXaiHoftiyovc, 131: ro??f oio/i??foi;- fiiov hcTropiuvaii\'.



??? rondzwerven of als huurlingen dienst nemen in vreemde legers.\')Van de Peloponnesus b.v. zegt hij: â€žGeen staat is er ongedeerden zonder vijandige naburen, zodat de akkers geschonden en de boom-gaarden gekapt, de steden ontvolkt en de huizen verwoest zijn. Erzijn meer ballingen uit ?Š?Šn stad, dan vroeger uit de gehelePeloponnesus ."2) Niet alleen ballingen echter heeft Isocrates ophet oog. Ook anderen, die ervoor in aanmerking komen, wil hij dooreen nationale oorlog tegen Perzi?? tot verovering van land voorkolonisten^) of door landroof op Thebe^) aan een verzekerd bestaanhelpen; b.v. â€žvelen die men voor de gerechtshoven in Athene zietloten erom of ze (door de functie van heliast) het noodzakehkelevensonderhoud zullen hebben of niet."ÂŽ) In het kort: de ivSei??eTMv tmTvSaiwv komen voor emigratie in aanmerking,ÂŽ) mede omdatze een gevaar voor de maatschappij dreigen te worden.\') Huntoestand is h\'Sua ({TrjrTjgtc\'wiÂ? e. a.) hetgeen

â€žgebrek" aanduidt.ÂŽ)Dat wil niet zeggen, dat het hulpbehoevend maakt. Het kan ooktot arbeid dwingen, zoals we bij Isaeus zullen zien en staat in zoverregelijk met irfvia. Met <pavXnTriTts zijn de slechte, armoedige toe-standen van een streek bedoeld.ÂŽ) Isaeus. In or. v lezen we, dat iemand tot zijn schande toelaat,dat van zijn verwanten sommige in loondienst gaan uit gebrek:St\' tvStiav Thiv tTTJrrjSttt??i\' De grootte van het vermogen wordt onderscheiden, naar gelangdit al of niet onder de verplichting van liturgie valt.") Dat detoename van vermogen niet een gewoon verschijnsel was, zoukunnen blijken uit de verzekering, dat Euctemon met zijn zoonzoveel vermogen bezat, dat beide de grootste liturgi??n vervuldenen toch niets van hun bezit verkochten, ja van de opbrengst nogoverhielden, zodat hun vermogen steeds toenam.\'\'\') Demosthenes. In or. xviii spreekt Demosthenes over eennieuwe bepaling, door hem voorgesteld, omtrent de tri??rarchie

ofvlootbelasting. Hij zegt: â€žWant daar ik zag, dat de rrXaviriotslechts geringe verplichtingen hadden, maar dat diegenen der



??? burgers, die een middelmatig of klein vermogen hadden, ( Â?\'rpta T;,uKph KEKnj/it\'vovc) hun bezit verloren ... stelde ik een wet voor,waarbij ik de TrXoimioi noodzaakte het billike te doen en maakteeen eind aan de onbillike lasten der 7rf\'vÂ?jrÂ?c."i) Op de rrivnTigkwam de liturgie neer, maar ik heb de tri??rarchien van de airopoiovergebracht op de iv,ropo,/") â€žWant ik stelde de genegenheidder TrXo??moi niet boven het rechtvaardige voor de meesten (n??v TToXXwv)."\') Onder de oude bepaling droegen i6 leden van een (ruvrAtmte zamen gelijkelik de kosten voor ?Š?Šn schip, die 40 mnai tot i talentper jaar moeten hebben bedragen.") Dan bedroeg de belasting perhoofd ook voor Tr?ŠvrjrBQ 3 ?¤ 400 drachmen. Hoe groot iemandsvermogen moest zijn om voor deze belasting in aanmerking te komen,zal misschien niet vast bepaald zijn geweest. Of het waar is, datâ€žnicht die Gesammtheit der Steuerpflichtigen zur Tri??rarchie heran-gezogen werden konnte, sondern

nur die mit den gr??szten Ver-m??genss?¤tzen Eingesch?¤tzten in der Zahl von etwa Zw??lfhundert,die engere Verbande innerhalb der Symmorien gebildet habenwerden,"ÂŽ) blijkt niet uit de woorden van Demosthenes. Volgens de bepaling, door Dem. voorgesteld, werden de ver-plichtingen naar draagkracht geregeld in die geest, dat op elk 10talent bezit of gedeelte daarvan de verplichting van een tri??rarchieof een evenredig deel daarvan neerkwam,Â?) zodat ?Š?Šn der betrok-kenen, die te voren ^ deel bijdroeg voor ?Š?Šn, nu all?Š?Šn twee tri??renbekostigen moest\') (een zeer radicale belastinghervorming). Ditvoorbeeld, dat Demosthenes aanhaalt, zegt misschien iets omtrentde vermogens der TrXovau??raroi in die tijd, die dan niet of weinigboven de 20 talent kwamen. Inderdaad blijkt iemand met een ver-mogen van 14 talent tot de (300) TrXovaK?“raroi te behoren.ÂŽ)



??? Aan de andere kant is het gebruik der woorden tt?Žv??/t?Ž?§ en oTropotleerzaam. Met hen zijn bedoeld de bezitters van een matig of kleinvermogen, die toch voldoende bezaten om voor de vlootbelasting in aan-merking te komen, dus de minderdraagkrachtigen, de meerderheid(ot ttoXAoi) der belastingplichtigen. Waar Dem. ongeveer de grenstrekt, is uit zijn woorden niet op te maken. Ook elders stelt hij deTrAovff/ot tegenover de {xirpioi Kat Sh/xotocoi\'.^) Iemand met 4 talentheet in or. xxvii ttAouo-joc.Dat men met een geringer vermogenwel van de opbrengst goed kon leven, blijkt uit de klacht, dat hetniet gemakkelik was te leven van een vermogen van 45 mnai =f talent, hetgeen een fick-p?  ov^a heet.ÂŽ) In or. xxii lezen we:â€žeen Trtvn?§ of wel een TrAoutrioc, die veel heeft uitgegeven en nietruim bij kas is," welke termen voor de gehouden beschouwinggelijk gesteld worden, dus synoniem zijn.*) Een ander synoniem voor mvnrt?§ is ol h tvSv\'a, dat niet wilzeggen

,, die gebrek lijden", maar die gebrek hebben aan {voldoend)bezit. We lezen deze term in tegenstelling tot o! r? ?§ ovnla?§K(KTr}Ufvot.^) Bedoeld zijn n.1. met ot tv tv?¨iln de Trivrin?§ of dedemos, zoals ook in de hypothesis staat. Die trStia schept evenalsde TTtvla de noodzaak tot arbeid voor hem, die erin verkeert. Zolezen we, dat Aeschines als jongen zijn vader hielp bij het schoon-maken van de school en ander conciergewerk, wat gold als eenbewijs van ttoAAÂ?) tvBtic.\'^) De toestand van de meerderheid derburgers is de irtvia \') ook wel ? -rrnpia genaamd blijkens or. xliv,waar als bewijs van iemands irtvla of ?Žtiropla ? v^pwmvi} gezegdwordt, dat hij Ki\'ipv^ is.ÂŽ) Dat TrivTjTs?§ slaven kochten, blijkt uitde veronderstelling in or. xlv geuit, dat als een bakker of een andervakman de slaaf in kwestie gekocht had, hij er minder goed aan toewas geweest.ÂŽ) In de slechte tijden, die Athene doormaakte tengevolge van oorlogen opstand, blijken veel vrouwen (burgeressen),

ook gehuwde,genoodzaakt geweest te zijn door arbeid in haar onderhoud tevoorzien. â€žImmers de irtvta dwingt de vrijen veel slaven- en minder-



??? waardig werk te doen. Veel zijn er min, werkster en landarbeidstergeworden."\') Dat ntv!a vrouwen zonder beroep tot arbeid dwingt,is een verschijnsel, dat wij op grote schaal kennen als gevolg van deoorlog. Door gemis aan vaardigheid der meesten komt hiervoorin de eerste plaats in aanmerking ongeschoolde arbeid, waarvoortoen de meeste geringschatting bestond {tovXiKa Ka\\ TaTrtnuTTpay^ura). Het ligt voor de hand, dat dergelike arbeid, zo er ver-schil gemaakt wordt, het minst betaald wordt. Door dergelikearbeid nu zijn van de vrouwen, die er uit vBvla toe overgingen,velen k- irtvuTwv wXovmag vvr."^) Bedenken we hierbij, dat een(UKpa owctui, een klein vermogen van 45 mnai, (d. i. bij een dagloonvan ?Š?Šn drachme, 4500 maal het dagloon) nauweliks voldoendegeacht werd om van te leven,ÂŽ) dan moet deze mededeling sterkoverdreven zijn of met belangrijk minder bezit kon men ook relatiefTrXouffioc zijn. Ol ?¨wfievoi. Bij de opmerkingen: n\'c ??ywâ€” tt/joc

rouc Stofi?ŠvuvQtt/it^) en l(TrE OTl KOtVOg K(tl (ptMlV^fiUTTDC KCti TOIC ^{O.U^POIC fl"Â?/) KWl/ÂŽ)blijkt niet rechtstreeks uit het verband wie er met ot ??t??ftivmbedoeld zijn. Een vergelijking met Lysias\' EroticusÂŽ) enmet veel plaatsen, die erop wijzen, dat tu iron\'iv als een plichtvan vrienden onderling geldt, maakt het aannemelik, dat steun-behoevende vrienden bedoeld zijn, volstrekt niet â€žde armen",waarvoor we trouwens geen woord bij Demosthenes vinden. Het gebruik van irrt^x??c als scheldwoord voor vlviw komt ookop enkele plaatsen voor.\')



??? 13. Plato. Op twee uitspraken van Plato hebben we al gewezen, n.1. iÂ° datde democratie de regering der tr?Švvrtg is i) en 2Â° dat de demosbestaat uit hen, die zelf werken en niet erg veel bezitten; zij vormenhet grootste deel der burgerij in een democratie.^) Uit practiese overwegingen houdt Plato in de â€žLeges" 744b.rekening met het bezit van ttXovtoq en n-tvta, volgens welke hijde burgers in zijn maatschappij wil indelen in vier vermogens-klassen. Die indeling moet geschieden naar de schatting van hetvermogen^) en de burgers gaan van de ene in de andere vermogens-klasse over, als ze wxavaiuftepoi Ik Trtv{)tit>v en Tr?ŠvTjng Â?k ttXoucti\'wi\'worden.Â?) De irtvia en TrXo??roc grenzen ook hier aan elkaar engaan in elkaar over, er is geen afstand tussen" beide. De jrivtiTti-zijn dit krachtens hun vermogensschatting. Geen erge ntvla nochâ– mrxovtog moet er zijn.ÂŽ) De wetgever moet voor de vier klassende grens van vivla en -rAowroc vaststellen. Die van

trevla moetzijn de waarde van het verkregen erfgoed.ÂŽ) Ten hoogste vier maalde waarde van dit minimum mag iemand bezitten {ui\\pL rtrpa-TroTiou). Binnen deze grenzen maakt dus Plato onderscheidttussen irivriTtQ en ttAouit/oi. Armen en rijken zijn er in zo\'n maat-schappij niet. Waar de Tivia en TrXovTog aan elkaar grenzen en deze grenssubjectief bepaald wordt, is het duidelik, dat een zekere welstandtot de TrAofiToc kan gerekend, al naar de auteur de grens in eenbepaald geval trekt. Op de bewering, dat zij, die varen, dit vanzelf-sprekend om ttXovtoq doen, is reeds in dergelik verband gewezen.\')Daartegenover kan cen nrtvÂ?>e bezitter van slaven zijn. Dat blijktuit een plaats Rep. 465c, waar bij ir?ŠvTirn- sprake is van de nood-zakelike zorg voor de voeding der slaven.ÂŽ) Het criterium voor jrXovrug is ook bij Plato, of iemands bezithem in staat stelt ervan te leven. Rep. 406c vergelijkt hij de behande-



??? ling van ^ii/uovpyo?Ž bij ziekte met die der ttXoiktioi. Een hand-werksman (rtKTwv) verlangt, als hij ziek is, van een arts een snelwerkend middel om te genezen. Hij heeft geen tijd om lang ziek tezijn met verwaarlozing van zijn werk, dat wacht. Zo kan hij nietleven.i) Hij geeft zijn arts zijn cong?Š, als \'t lang duurt, hervat zijngewone levenswijze en doet weer gezond zijn werk, of gaat dood,als zijn lichaam dat niet kan verdragen. Maar de ttxo?Žktio?§ heeftgeen werk, dat wacht en dat hij noodzakelik moet doen om te blijvenleven.2) Het gemis aan ttAoDtoc, de ttbvio, blijkt ook hier te zijnde dwang tot werk of tot = geldverdienen, zoals we Rep. 553c lezen.3) De omschrijving van wie bij de massa voor (zeer)TrXovatoi gelden luidt aldus : tovq kektrjii??v(}v?§ tv oXiyo???§ t(0i\'? v?‚pwTTwv 7rxti\'(ttov vofilcTinaTo?§ aktn K-r/;/iara, wat relatief overeen-komt met ons â€žrijken."^) Rep. 42id betoogt Plato, dat twee dingen de handwerksliedenbederven en ondeugdelik maken, n.1.

ttXovtq?§ en Trtvfn. Wanteen pottebakker, die TrAo??ro?§ heeft gekregen ( rAouriVot) zal geenzorg meer hebben voor zijn werk,ÂŽ) en dus een slechtere potte-bakker worden. Echter ook, als hij tengevolge van trtvfa geengereedschap of materiaal kan aanschaffen, zal hij slechter werkleveren en zal hij zijn zoons of anderen, die hij in de leer heeft, totminder goede vaklui maken.ÂŽ) Zijn irtv/a moet dus niet van dieaard zijn, dat zijn werk eronder lijdt, noch zijn 7rAorÂ?ro?§ zo groot,dat hij dit kan verwaarlozen, zal hij een goed vakman blijven. Platozegt het eenvoudig weg : vtt?š trcvia?§ tc koI ttXovtou xtlpw piv r?  tmvTf\\i\'(7)i\' tpya, ^^ avTo\'t, hetgeen een toestand daartussen veronderstelt, die noch irBvla noch irAo??ro?§ is. Dat vakliedenTrhnri?§ of vXovatol zijn, lezen we ook van artsen.\') In â€žLeges"Jigd onderscheidt Plato eveneens drie gevallen: 1Â° iemand,die door TrAo??ro?§ uitsteekt, 2ÂŽ een spaarzaam en tt^i-h?§ man,3Â° iemand met middelmatig bezit.ÂŽ) Ook

Cephalus zegt, dat hij



??? als een middelmatig bezitter (uicroe xp^i"Â°rti7riic) begonnen is.\')Blijkbaar zijn deze beide gevallen nadere onderscheidingen vanTrAouffjoe in meer of minder. â€žDe erge of te erge Trtvla (n.1. x"^E7ri)), die Plato â€žLeges" 744 dniet in zijn maatschappij wenst, is een te gering bezit, om daarmeeeen bestaan te vinden, en is dus ongeveer gelijk â€žarmoede"^), TrrwxsiaitTxart] vinden we voor â€žgrote armoede." 3) De uitdrukking Trtrf.?/ivpf^ elfii â€žik verkeer in ontzaghke Trivia", die aan Socratesin de mond gelegd wordt,4) geeft een duidelike aanwijzing voor hetgebruik van vtvi\'a, ook in verband met zijn bezit ter waarde van5 mnai, waarvan hij uiterst sober, naar eigen bewering behoorlikkon leven.ÂŽ) IlEvta /wpia is evenals mvia xaXnr/i ongeveer onsâ€žarmoede", maar verschilt zeer van: â€žverschrikkelike armoede."Â?)Als Plato meer de tegenstelling dan de onderscheiding, meerde afstand dan de grens, meer de uitersten dan de klassen onder-scheiden wil,

spreekt hij van Trr^xo^\', aip??Spa trtutjre^-, ttavtatramTr?ŠvrtTig tegenover uTrtpTrXovToi, ?¨iarjxp??vTOjg ttXovctioi, aip???¨pa vXovaio??\'\')etc., een onderscheiding die relatief overeenkomt en dus parallelloopt met ons â€žrijken en armen" nrwx??r, dat de meer algemenebetekenis van â€žarm" heeft gekregen, blijft ook in zijn engere,oorspronkelike betekenis van â€žbedelaar" in gebruik.Â?) Van behoeftigen is sprake in het gedeelte van de Phaedrus, datbekend is onder de naam Eroticus van Lysias.") Er staat: â€žindienmen hen moet helpen, die er het meest behoefte aan hebben (ro7cZiopivoiQ ^aXiara), dan moet men niet de besten, maar de minst-bemiddelden {rovQ uTTopioT?“Tov^) wcldocn; niet zijn vrienden, maarhen die bedelen en behoefte hebben aan verzadiging" (roucSiofiivovg 7rAj|(T/??ovfl<).



??? 14. Aristoteles. a. In de Politica vinden we gewoonlik de indeling der bevolkingvan een w??Xig in twee maatschappelike klassen, zowel in een oli-garchie als in een democratie.^) De beide klassen heten afwisse-end irXovcriot â€” TrA\'jjri?§ (1318 a 31), ot r? ?§ ova\'in?§ txovrt ?§â€” o Bnmo?§ (1296 a 25)/ ot tviri)f}0t â€” ot uTTOpoi (1315 a 31)Â?oc TrXovtTioi â€” TO Ttov ? nnpwv ttX??i^o?§ (1293 a 8,9)Â? (pavXoi â€”tTTiuKtl?§ (1282 a 25), ??npo?§ â€” yvtjpipot (1298 b 21). Er is oligarchieof democratie, al naar gelang de ene of de andere bevolkingsklassede staatsmacht in handen heeft.\'\') b. Met nivtjn?§ of ("nropot wordt dus de meerderheid der be-volking aangedm\'d, en wel allen, die werkzaam zijn in de landbouw,het handwerk, de handel, en de visserij, zoals we hen nader gespe-cialiseerd zien in 1290 b 40 en 1291 a 33.ÂŽ) Bij het zoeken naarnadere omschrijving der woorden ttiropot en v-?Šv^re?§. waardoorhet begrip nauwkeuriger omlijnd en de maatschappelike

positieder groepen, die er onder vallen, duideliker bepaald wordt, vindenwe steeds de kwalificatie toegepast naar de grootte van het bezit.In 1265 b 5,11 wordt met Tnv??a aangeduid de toestand van hen,die niets (n.1. geen stuk land) bezitten.1) In Sparta zijn n-fv?jrtc zij,die een heel klein stuk land bezitten.\') De tegenstellingen zijn daargroot.ÂŽ) uTTopoi zijn de kleine boeren, die werken met vrouw en 1  1390 b 40: 1Â° r?š irtpi ri)y rpo^i/y irXij??o?§, ol KaXoi\'tiui\'oi ytwpyol, 3\' r?  cnXow-/ilPoy litivauTou (= t?š jrtpi r?šc ri^i\'^C SC. I\'??piov), 3Â° r?š ? yopa\'ioy (= r?š ntpitt\'n\' np??auc Kai nrc Â?ii\'di\' Kui nif Ifiiropiac Kai Kain)\\iiai) 4Â° t?š 3Â?jnK?“Â?\', 5Â° r?šttpotroxffi?Žiaoy 7Â° (6Â° ontbrcckt) ri ra?Žf ov^inif Xtiroupyo??Â?Â?, iiiripcnXoD/iei\'l??\'TTopoi\'C(1391a 33). 1331 a 4: T?ŽTTapa f?šy lari /lipi] fiiiXiara ro?? rrXi\'/^ovc, yib)py<Ki,y,iSa??KivaiK?™t\' ? yopatvy ??iiTiKi\'iy, cf. 1291 b I7. *) 1265 b 5: ini^iv tX^tf, b II TTtyiac. â€?) 1370 a 17 : ro?Žc ii Tr??^Trav piKp??i\'(se.

ovaiav) b 6: TroXXort. . . nivt^Ta?§, cf. 1319 a 16: y>l" ??Xlyi/y. â€?) 1370 a 17.



??? kinderen, daar ze geen slaven bezitten.^) Wel bezitten ze een os,die de slaaf vervangt.^) De demos, die de staat bestuurt, kan zijneen landbouwende demos, die matig landbezit heeft, en met werkeneen bestaan heeft, maar niet vrij over zijn tijd kan beschikken.^)Tot de airopoi of TT^vrjrfc behoren dus alle boeren, die een matiglandbezit of minder hebben, en zelf moeten werken, In de definitie van democratie in 1279 b 19 worden onder demosverstaan zij, die geen grootbezit hebben, maar a-Kopoi zijn.Â?) DeirtvTirtg die geen deel hebben aan de bestuursambten willenzich rustig houden, als niemand hen lastig valt en iets van hun bezitontneemt.ÂŽ) Als we de specialisering van de demos naar de beroepenlezen,Â?) zien we, dat in de eerste plaats genoemd worden de boeren,dan de handwerkslieden, de handelaars, de zeelieden, (onder-scheiden in krijgsvolk, kooplieden, veerlui en vissers); en bij dezekomen nog de loonarbeiders, die weinig bezit hebben, zodat zeniet

kunnen axoXa^fiv. Deze laatste toevoeging is vreemd, daarhet niet - kunnen - axoXat^w in het algemeen voor de heledemos geldt. De vergelijking met 1296 b 29 en 1290 b 40 wijsterop, dat met en ^rjriK?“v en pia^apvovvrtg onge- schoolde loonarbeiders bedoeld zijn in tegenstelling tot (iavavamof Ttxv?•Tui, zelfstandige handwerkers. Het verband en de plaats,die aan de S^rjc bij de opsomming toegekend is, bewijst, dat ze,vergeleken bij de groepen van zelfstandige beroepslieden, van belang-rijk minder omvang en betekenis zijn.\') De toevoeging piKpav \') 1323 3 5 â€? y^P Â?T?“potc avdyKt) xp??jo^ai Kal yvpoiC\' Kal iraiiriV i\'^ovif, dKoXov^oiQ CLo. r^v atovX/aÂ?/. 1252 b 12. \') 1292 b 255 fo yiupyiKovKai T?– KiKTtiftivov furpiav ovainv.. , ^Py\'^^??fiivotov cvvavTOi Si axoXalnv, cf. 1318 b 9: /") v??\\\\t)v ovaiav. â™?) 1279 b I9: oi fii)K(KTr]fiivoi irXti^ocovatac, dXX\' airopot. (Spcngel schrapt TrXjpof, dc zin aldus wille-keurig veranderend.) cf. Newman, The Politics of

Arist. III pag. 196, 19.\') 1297 b 6: Ttjc ovaiac, 1281 a 26: Tt?? KTi\'iitaTa rov nXtj^ovQ.*) 1291 b 17 : Si\'inou f??Si] ??v fiiv oi ytupyol, ??rtpov Si r?? Trtpi rnc r?Šxvac, aXXoSi r?? dyopaiov r?? jripi tovi/v Kui vpairiv ciarplftov, dXXo Si r?? irtpl ri/v idXarray,Ka?? rovrov r?? fiiv jroXf/tiK?“v r?? Si xPIfanrrriK?“v r?? oi irop^ftivriK?“v r?? S\' dXttvriKuv(noX\\axo?? yap tKaara rnvrujv TroXvoxXa olov KrX.) np??c Si rovroic t?? x\'pvvriK?“v Kair?? fiiKpdv txov ovaiav Hart pi) Siivaa^OL oxoXd(nv. (vOOr dit gebruik van Kai cf. 1291 a 34, 1292 b 25, a 34, Newman II 187, 7: explanatory sense; TrXovrov Kal xPVpaTw ) \') Theoreties is de â€žuiterste democratie" die, waarin de iJdvavam enfu(T^apvovvrn- in aantal de meerderheid vormen, 1296 b 29.



??? ov<Tiav Â?xo" werpt een eigenaardig licht op het gebruik van hetwoord 7rivt]g daar deze de minsten der ir??vnrtc zijn.^) Tot de demos of Trtvjjrtc behoren dus volgens deze opsomming allen,die met arbeid een meerder of minder ruim bestaan hebben en wel meren-deels door hun bezit een zelfstandig bestaand) Het kenmerk der 7rÂ?i\'>jrfc-is, dat ze hun dageliks werk hebben en niet vrij over hun tijd kunnenbeschikken,ÂŽ) waaruit nog de verwantschap met trivonai en tt??vocblijkt. In de uiterste democratie kunnen de aTropot wel axoXaCetv,d.i. ze hebben tijd om deel te nemen aan het staatsbestuur, doordatze voor hun deelname schadeloos gesteld worden.") De grens metde TrXoufftoi ligt in het algemeen daar, waar de grootte van hetbezit in staat stelt tot (rxoXaKnv zonder staatssteun.ÂŽ) Het bezitvan een kleiner vermogen dan ditÂŽ) verplicht de eigenaar bij zijnwerk te blijven, doordat hij â€žhet noodzakelike niet bezit.\'"\') Hijbehoort dan tot de Tr^vijrfc, maar wordt

indien zijn oiima jusTpUiis, ook soms apart als /u/(to<,- onderscheiden, zoals we zullen zien-De mvi\'a is verbonden met het handwerk,^) \') Newman IV pag. 171, 18 zegt: â€žIn the terminology of the passagebefore us, whatever does not fall under the head of ot yv??piitot falls underthat of 0 Stjftoi.\'o Stiftoi thus becomes a term of wide extension; it includesnot a few who wer?Š by no means poor; many nxvlrai, for instance, werewell-to-do (1278 a 24) and many t/<Topoi. The/\'Â?oof or moderately well-to-do,again, of whom we read 1289 b 31, must here be reckoned among the demosBut the term 6 itmoc is not always thus used. We sometimes find it usedin contrast not to ol yvi??pi/ioi but to oi iCn-opoi. The demos then becomes thepart of the citizenbody which is not t\'wopov, not the part which does notconsist of yvipifw, and is consequently a less extensive class". Dit blijktechter nergens uit het gebruik en de specialisering van " ^>7/ioc. Bovendienwisselt tvTTopoi af met

yy??puwi eenvoudig b.v. 1309 a 6, 9. \') cf. Eth. Nic. ii20a 3, waar van ova??ai staat: wc rov Z??f ^ovtuvÂ?^iTof. Pol. 1367 a 9: ovaia fipaxt??n Kal ipyaala. â€?) 1313 b I9, 20: Tr??i\'i/raf . . .?–TTwc To??c r<,7 K-ay ,),,ipav iirtc Â?(t^oXoi wmv. cf. PlatO Rep. 567 a. \') 1293 a 5:cu?? ru Svvarr^ai ff^oXai^tiv cai roi\'c nir??povc Xanli??vovrac ftia^??v. \') 1293 a 18:in\'jTt ToaavT7]v ixuiatv oitaiav ??art (TxoXnJtiv ??piXoDiTff, nn\'o\' oItojc AXiyijv ??ari:Tpiipfo^ai anb nlc TTcJXfWf. â€?) 1293a I3: iXnrrcu Kal fit) n??Wtiv Xiai\', cf. 1318 b II,1292 b 26: fitrpiav ovalar. \') 1292 b 2$: furpiav oltoiav KfKTiipivov,.. . ??x"1"\'^ipyaZ??ptvoi Zijr, o??i ivvavrai ft axoXaiiiv, 1318 b 13: ri /i>) Tro\\\\t)v ovoiav tX"" Â?ffxoXof, ??are fii) iroXXru-ic tickXvatriJttf, ii r?? pi) txfÂ? ravayKataKTX.\') 13^7 b 40: [ril CijpoTiKa loKtX ... (Jrat aywila rrfvla /javnvato].



??? De ware volksvriend moet zorgen, oiTMg To ttAij^o^ fxr} Xlav aTTOpov Â?J d.i. dat de massa niet te zeer van bezit, van middelen, verstoken is.Met \\iav airopov is de gedachte aan ontbering, armoede verbonden.Hij moet zorgen, dat er voortdurende tlnropia is voor de a-rropoi,d.i. voldoende levensonderhoud, daar dit ook voor de iviropmvan belang is. Het middel hiertoe is het verschaffen van bezit aande uTTopoi, kapitaalvorming dus.2) We merken hier terloops hetgebruik van tvTcopia op in relatieve zin. c. Met TrXovaioi of svnopoi wordt de minderheid der be-volking van een Tr??Xig aangeduid, die krachtens haar bezit de finan-ti??le lasten der staatsdiensten draagt.ÂŽ) Laten we trachten doorbewijsplaatsen de klasse nauwkeuriger van de n-ti\'/jTt^ af te bakenen.In de Ath. Politeia staat, dat Pisistratus aan de awopm de middelenleende om als landbouwer een verzekerd bestaan te hebben, opdatze in matige welstand {tviropovvng t????v furpiwv) een werkzaammaar

gebonden leven zouden hebben.^) De kwalificatie IVTTOpOVVTtgnov fxtrpiwv Stempelt hen tot de meergegoede tnropoi of minder-gegoede tuTropoi-^) We hebben gezien, dat in de meest ontwikkelde democratie, deTsXfVTala ^tifioKpaTla, de ware leider (??n/unuKtjg) zorgen moet,dat het volk niet te zeer van bezit verstoken is, door de Â?7ro()o( aaneen stuk land of een bedrijfskapitaaltje te helpen, waartoe de EiVo^rxbijdragen.Â?) Zo doen n.1. de Carchedoni??rs, die, telkens liedenvan de demos uitzendende naar de irepioiKlbtt, hen tinropoimaken. Want het is de plicht van verstandige yvwpipoi ook deitTTopoi achtereenvolgens tot het uitoefenen van een bedrijf



??? (en-\' ?¨pya(Ti\'Â?c) te brengen door hun kapitaal te verschaffen.^) Debenaming tvTrofxn geldt blijkens deze plaats voor eigenaars van eenmatig bezit, die ????k wel tot de grote massa der l(7ro()??i, tot de demos,gerekend worden, zoals we reeds zagen. De tuTropot kunnen onbe-zoldigde ambten waarnemen. De ??n-o/iot zullen dat niet willen,maar zullen iviropoi worden door hun bedrijf te behartigen.^) Hieris eveneens een matige welstand bedoeld, mogelik z?? een, die vol-doende is om zonder arbeid van te leven. Hetzelfde lezen we vande landbouwende demos. De boeren met matig bezit moeten bijhun werk zijn, omdat ze het benodigde niet bezitten en ze willenliever werken dan aan het staatsbestuur deelnemen, wanneer ditniets opbrengt. Als men hen niet belet te werken en hen niets af-neemt, zullen ze deels spoedig -n-Aoiiaioi, deels niet Â?n-opot zijn,dus meer of minder .??-o^kx.ÂŽ) Hoewel de wAoiktkh de minderheid vormen van een tt??Xic,belet niets, dat de

meerderheid eens beter en welgestelder is dande minderheid.Â?) Immers in Colophon waren voor de oorlog metLydi?? de meesten nXtnuriot, Want de meesten hadden een grootbezit.ÂŽ) Dat er nergens honderd .iiytvtlg zijn, maar op veel plaatsenveel iVTToiint lezen we 1302 a 2. In de Eth. Nic. staat in een beschouwing over verkwisters, datdeze soms hen, die het niet verdienen en die moesten 7r^i\'Â?o:&H(,tot TrXm\'imni maken door hun gaven, b.v. hun vleiers.ÂŽ) Het is nietaannemelik, dat hier met TrXtwniDi â€žrijken" bedoeld zijn. De be-perkte afmeting van het begrip rrAorirof; ligt ook hier voor de hand.Het verbum TrXimrlCttv is hiervoor gebruikelik in de betekenis^n: rijkelik beschenken.\') \') 1320 b 5 sqq. cf. 1273 b 18 <Tr(i\'rii\'> tKipn\'<yii>\'in ri;7 rrAorrtii\', alti ri roÂ? ??ii/iiiv iiif) iij MTii Â?.Ti.iTtr; iiri nif TT?“Xnf;. \') 1309 3 4- liovMitoi rat ??pxett\' rtji /(Â?/(>i\' Ktp??ali\'nv, aWtt 7r(>??c -"\'i icuoif tii\'Ki /j"iX\\i)r, i ( vi irToiiiii ?m)rtni\'Tai ,,. wirrt frr/i?Ÿi\'intrai rii??i; /tir

(\'m??poii\'yil\'fT^ai er\'\'ir.ipii(f ^k\'i n\'i i\'inr/>i/.ini> roff tfiynir. \') 1318 b 9: \' 7"/\' jn) TThWiji\' o??\'ttiat\' f\'x\'"\' Â?\'TX"\'^"!"! Â?â€?\'TJ fii) voWaKivâ€? iiu i\'i rb fit) riipay^ala rrpi\'if ro??f tpynif; i\'iiirpIfloriTi , . . b 19! f?¤r rif a??roi\'c ipyiiXio^ai pi) kuVi\'j/ /ni" (itpatpijrat injSii\'\' raxiui^ yi\'ip i)\'i piv irXovroi\'ttit\' ai\'nov, oi iV ore aroioTnit\'. De bfoti vati rXoDrof is hief de eigen arbeid. \') 1283 b 33: oi\'??.v y)p KoXvii ir vr rt> TrXr^^of iii\'iii fii\\riin\' nir <\'>\\iyÂ?ii\' Â?â– Â?!^Xuv^iiiji t lui\', ui)j( iÂ?i\' k\'rtj\' MVTffr II\' fiXX\' Â?i\' t (\'i^f.??ovi;. ") 1290 b 16: ttXiioi;; /mi-txii\' iilaidv ikiKnivrii. â€?) Eth. Nic. II2I b 5. \') cf. Koek III Menander 38 (118, 11) imi:i>vpni> nCuir, Â?Â?;,rci,)ui-i; a-iÂ?(f(i\'.



??? Als Aristoteles de agrariese theori??n van Phaleas bespreekt,die gelijkheid van bezit wilde en die van Plato, die aan niemandâ€žmeer dan vijf (?) maal" het minimum wou toestaan, maakt hijde opmerking, dat zonder een regeling van het kindertal daarbijnoodzakelik velen van TrXovmot ir?Švtirei- worden.^) Wat we bijPlato over deze onderscheiding hebben opgemerkt, geldt hier ook.In een oligarchie, zo lezen we Pol. 1278a 24, zijn de loonarbeidersniet burger (want de deelname aan bestuursfuncties is afhankelikvan een hoge aanslag), maar de handwerkslieden w?¨l, want ook demeesten van hen jrXovrova Hoewel deze categorie in de Politicaelders bij de demos ingedeeld is (b.v. 1290b 40) evenals de boerenmet een â€žmatig bezit," hebben we hier enige voorbeelden, waarbijdeze mensen ev-n-opot of vXovaioi heten. Hen zal Aristotelesbedoelen met de ptaoi, waarover straks gesproken wordt. De matigewelstand, die in staat stelt, altans gedeeltelik, tot

(Txr)Xa2:Â?iyvalt onder de TrXo??rof en velen zijn niet ver boven of beneden dezegrens.ÂŽ) In alle theoretiese beschouwingen is het bezit de grondslag vaneen bestaansmogelikheid en niet loon of inkomen uit geleverdearbeid. De oplossing van het economies vraagstuk wordt dan ookgezocht in gelijkstelling, altans betere verdeling en regeling vanhet bezit (speciaal landbezit)*), nergens in een betere regeling vanloon of bezoldiging b.v. Dit is ook een aanwijzing voor het geringaandeel der loonarbeiders in de tt??Xskj van die tijd. d. Ol juiain. Als Aristoteles i.p.v. een groepering der bevolkingin TTfiojTfc en ttXovctioi de nadruk legt op het verschil en de tegen-stelling der uitersten, gebruikt hij soms andere uitdrukkingen en \') 1266 b 13: T?œ TToXXoi\'i; tK nXovaltjj}\' yiiio^ai -nivtjTaQ. \') 1278 a 225 """?? TtfirjiKiTiDV yup fiaKpuiv ui /ti^i^tti tmv ??pxwi\'. IS??vmiiTov Si.\'ftfXfroi SC. drai iroXirtjV nXovro??im yap Kai [oi] ^-oXXol twp rÂ?yÂ?-Trw>\'. Wij denkenhierbij aan het

spreekwoord: Handwerk hat goldnen Boden, dat karak-teristiek is voor het kleinbedrijf, cf. Lysias XXIV 5Â? ^V tinrupiar. \') We verwijzen hier nog eens naar Pollux VI 196, waar s.v. oveiaook staat = irXoDro ; Eth, Nic. 1094a 9: doel van oUovoiiia is vXovtoq. \') 1267 b 9 maakt Aristot. de opm. naar aanleiding van de ia??rnra n}.;(waiaf:, dat er behalve van land ook :rXoDroc is van slaven, vee, geld enkarnakivi) ttoWi) tC??v kaxovfiivov iffiVXwi\'. Kunncn WC bctekenis hechten aande volgorde der opsomming? cf. 1283 331: oi irXo??Pirioi f??v ??n ttXmov fiiTiirri n\'ic ulruli.



??? onderscheidt in verband hiermee dan ook wel eens drie klassen.In 1295 bi staat: â€žIn alle Ti??Xeig zijn drie delen van de tt??Ak:de tvTTopoi (Tf??Spa, de airopot a(}>??lpa en de derde groep middentussen deze. In aansluiting hierbij staat in b 6 de tegenstellingvTTipTrkovaiog en viripTTTwxoc. De eersten hebben een overmaatvan ;rXo??ro( (we zouden zeggen: ze zijn rijk), de anderen verkerenbovenmate in gebrek aan TrXo??-oc.i) Welke waarde moeten we aandeze uitdrukkingen toekennen? Voor de beantwoording van dezevrMg kan ons nog helpen 1295 b 25, waar we. lezen, dat de tto\'Xu;hefst bestaat uit zoveel mogelik gelijken en gelijkberechtigden,hetgeen vooral bij de piaot het geval is en niet bij de TrX??^^r.o,en 7r^â€žrfc (630).=) Het beste is dan ook, dat de burgers een middel-matig en voldoend bezit hebben (b4o)3), dat is zoveel, dat ze kunnenleven en axoXuKnv*) Het wenselike middelmatige en voldoendebezit komt dus neer op de normale ^rXoSroc,. En in

de uitdrukkingennjobpa Bvrropog en a^c^Spa Â?;ropÂ?c of i^ep^Xoicrioc en .m^pTrrcuvorhebben we een onderscheiding die ongeveer parallel loopt met onsrijk en arm, maar dan voor geheel andere, minder uiteenlopendemaatschappelike verhoudingen, en dan nog met deze beperking,dat het criterium voor â€žarm", d.i. aangewezen op liefdadigheidvoor de Griekse uitdrukkingen maar ten dele geldt. Daarvoordenken we b.v. aan Dem. xviii 258, waar als bewijs van ttoXX,) ^vhva genoemd wordt, dat Aeschines als jongen moest helpenwerken. Hoe het met de fdaoi in de praktijk staat, is bij Aristotelesmet duidehk te lezen. Immers 1296 a 9 staat, dat de grote TrJXwrveel hebben ; terwijl in de kleine bijna allen tv^ropoi of zijn. De democrati??n heten hechter en duurzamer dan deOligarchien door deze^^ao,, die zij in groter aantal hebben. Hierbijmoeten we wel denken aan de handwerkers en boeren van straks. Daarentegen lezen we 1296 a 23, dat de meeste ^oX^r??m \') 1295 b

18: oi ??i Kay VVtp?Ÿo\\;,V h\' TOVTUV. \') 1295b 25: ?Ÿovxtrai ii y, ,) ^dA.c .\'?? ??a... ,â€ž.Â? ^â€ž^^ c iimipxti fiaXiara roic /iiircic. \') 1295 b 40: Â?{la??iiv niai]v Kai \'iKafi/y. \') 1326 b 30: ro^avrtjy <??are ro{-c o.VoD.rÂ?c tr^oX^ojraf.



??? ??f democraties of oligarchies zijn, doordat in deze df. fiiam geringin aantal zijn.^) Evenwichtsverstoringen in de bezitsverhoudingen veroorzakenomwentelingen, doordat n.1. ot ixh> tiTTopCoai Auii\'j ot ?¨ tVKOpwaiv sc. Xtai\'. â€žwat het meest in oorlogen het geval is."^) De uitdrukkingen Xiav vcung vinden we ook 1271 a 30, waar wordt gezegd, datbij de Laconi??rs ieder moet bijdragen voor de gemeenschappelikemaaltijden en dat er sommige atp??Spu TrtvijTeg zijn, die deze uit-gave niet kunnen doen. Daardoor is het voor de X\'tav Trti/Tjrtc(a35) ook niet gemakkehk het burgerrecht te hebben, dat van deopbrengst van deze bijdrage afhangt. Toch lezen we 1270 b 9 datvaak iTtp??Spa TrtvijTig ephoren worden en door hun (nropia om-koopbaar zijn. N.B. Deze kunnen dus de bedoelde bijdrage welopbrengen! Ath. politeia xlvii, i lezen we, dat aan het hoofd van derajulai van Athene, gekozen door loting uit de pentakosiomedimnoicr ?Š?Šn staat, die door loting

aangewezen wordt, ook als hij TranÂ?TTtvrjc is. Dit lijkt hoogstens te zijn een rrtvijg van de laagste groep,dus een loonarbeider."1) Hoe deze ook iemand uit de pentakosiome-dimnoi kan zijn, zoals Busolt zegt,ÂŽ) is niet erg duidelik. \'EvSiiT/c is iemand, die hulp of steun behoeft. Het is de taakvan een vriend zijn vrienden, als die hStiu: zijn, te helpen.ÂŽ) Conclusie. i. De termen irtviiruj en irXavfnoi zijn niet, in de eerste plaats,iegcnstellingen, die de uiterste welstandsgroepen der bevolkingaanduiden, doch neye/istellingen ter onderscheiding der bevolkingin twee welstandsgroepen of maatschappelike klassen, die onmid- 1  Eth.^ Nic. 1157 b 20: ??iftKtiac VI ivOtUQ ??plyovTai, 1163a 33: r?? tvapKilvii\'Sif<TiP.



??? dellik aan elkaar grenzen en in elkaar overgaan. Het alternatief isin het algemeen nXoimog of Triviig- Ieder individu behoort of totde mvnrtg {ar.opoi) of tOt de TrXovcrioi (tinropoi). 2. Onder Trtvi^nq verstaat men, in de regel, hen, die niet vol-doende bezitten om van de opbrengst van dit bezit te leven, diederhalve door hun Trtvia {utrop!Â?) gedwongen, zelf moeten werken(TTiV??ffSaÂ?), om in hun onderhoud te voorzien. Het begrip ^^\'â€?vrtt. valt samen met ?? ?¨ripog. Deze demos bestaat voornamelikuit kleine bezitters, en wel zelfstandige boeren, handwerksliedenen kooplieden, die de grote meerderheid der bevolking uitmakenm de tt??Aejc van de 5e en 4e eeuw; verder ook vissers, schippers,veerlm\' en manschappen van de vloot (ro rpiDpiK?“t\'), die afzonder-lik plaatselik ook een belangrijk deel van de demos kunnen uit-maken; en ten slotte nog loonarbeiders of dagloners, die de kleinstegroep vormen. 3\' Onder -rXoCatoi verstaat men gewoonlik hen, die

voldoendebezitten om van de opbrengst te leven zonder eigen arbeid. Met\'>i\' TrAoi\'fTM)Â? worden ook bedoeld zij, die krachtens hun bezit definanti??le lasten van de staat dragen. De grens tussen deze en de^tvijTig is niet steeds dezelfde. Doordat de zeer grote verschillenin vermogen in het algemeen ontbreken en de meerderheid derbevolking tot de kleine bezitters behoort, kunnen de bezitters vaneen matig vermogen ook tot de tAoiVjoi gerekend worden, temeer daar dit hen, bij de geringe levensbehoeften van die tijd, inverband met de eisen van het klimaat, vrij gemakkelik ontslaat vande verplichting tot regelmatige eigen arbeid en hen min of meerin staat stelt tot axÂ?AÂ?6n\'. Vandaar dat de meergegoede -(vutu:nu eens tot de irXavaiat, dan weer tot de vtvt/reg gerekend worden.Het feit, dat zelfs slaven zich zoveel kunnen verwerven, dat menze TrX??vawi noemt, ende gevallen, waarin sprake is van tAo.?„/i,TrAourrrouc- of wvopiwg ttoii??v van Vrienden, soldaten of

slaven,Zijn aanwijzingen ervoor, hoe laag de grens gesteld kan worden. 4- Met dt ttIvdtk: worden â€” anders dan wij in de regel onderâ€žde armen" verstaan â€” niet aangeduid zij, die niet in hun onder-houd kunnen voorzien en op giften van anderen zijn aangewezen.



??? 5. Onze â€žarmen" in de zin van behoeftigen, zij, die gebrek lijden,heten tttwxoi. De woorden dt??nevoi en Iv?¨mg, waarmee gewoonlikaangeduid worden zij, die in verlegenheid of nood zitten op eenogenblik en die daarbij de steun van vrienden behoeven, wordenook gebruikt ter aanduiding van behoeftigen in het algemeen, enwel meer in het biezonder van hen, die door sociaal-politieke oorzakenvan huis en hof verdreven zijn (Isocrates). Deze woorden wordendan gewoonlik aangevuld met tCov tirtrjjSfj\'wi;, filov e. d., maarkomen ook (soms schijnbaarJ absoluut gebruikt voor. (V????r de 5e eeuw staat hiervoor Kexpw^voi). * * * Opm.: Ter voorkoming van misverstand, dat onvermijdelik bij devervanging van Trtvia en irXovTog door twee Hollandse woordenzou ontstaan, zullen deze in de volgende hoofdstukken onvertaaldblijven.



??? HOOFDSTUK IL Oordeel over TTtvia cn TrAoSro^ blijkend uit de taal. ,,Die SptacKe iit des Volkes Bekenntnii,"Wjai?¨miki. [OORDAT we onderzoek doen naar het oordeel over -e\\>(aen vXovTog, waarvan de literatuur opzettelik of ter-loops getuigt, ztillen we in een vluchtige beschouwingtrachten ook uit het taalgebruik af te leiden, welkewaardering voor deze beide in de volksaard lag. Daartoe zullen wem het eerste gedeelte van dit hoofdstuk nagaan, of het gebruik vanwoorden voor â€žgelukkig" en â€žongelukkig" in de Griekse taal ver-band houdt met een bepaalde opvatting omtrent stoffelike wel-stand en in Â§ 2 een dergelik onderzoek doen met betrekking totpersoonlike kwaliteiten. Â§ I. Verband tussen stoffelike welstand en {on-) geluk. Het Grieks heeft voor het begrip â€žgelukkig" de vier woorden:fiaKui), oX?ŸioCi liiruXfKf tvSaffuov. a. fiHtcap of uaK??fHoc, Wat is de etymologie van dit woord ?CturtiusÂŽ 161 brengt het in verband met fiaKp??g ff lang" cn ver-

onderstelt, dat de oorspronkelike betekenis geweest is â€žrijk". Hetsubst. ntr. fiuKap zou dan betekenen â€žrijkdom", F. Muller Jzn.geeft in â€žhet Grieksch Woordenboek" dezelfde etymologie, waarvanhet slot luidt : â€ž laxap eig. dus lengte, grootte, â€žrijkdom". Boisacqnoemt deze, evenals de andere hypothesen over de etym. van ditwoord onbewijsbaar. Het gebruik geeft evenmin zekerheid omtrent de oorspronkelikebetekenis. Ongetwijfeld in aansluiting aan zijn etym. verklaringgeeft Muller als betekenis op: â€ži rijk, gezegend;, 2. spec. v. de



??? goden: gelukzalig. 3. v. doodeng .4.v.mensen: gelukkigÂŽ j Â?voorspoedig."Voor de betekenis â€žrijk, gezegend" worden (evenals bij Curtiusen Pape) twee plaatsen opgegeven n. 1. Ilias XI 68: ? v^po?§ ji? napn?§ Kar (?Žpovpav en Od. I 217: i\'Jfj ??i) tyi?? 7\' orpiXov fiuKapi\'i?§ vv nv ??pfiti\'ai vlo?§? vipo?§, ov KTeaTtacriv to?Ž?§ im yTipa?§ trtrfnvi het eerste voorbeeld terecht, het twede ten onrechte. Als voor degenoemde hypothese en in aansluiting daarmee voor de vertalingâ€žrijk" voldoende grond was,ÂŽ) zou het gebruik van dit woord eengeringe steun geven aan de opvatting, dat rijkdom en het hoogstegeluk met elkaar verbonden geacht werden. b. Van oA/3io?§ (subst. ??Xftof) is de etymologie onbekend.Overeenkomstig het gebruik vinden we als vertaling opgegevenbij Boisacq: ?´A/3o?§ â€žbonheur mat?Šriel, f?Šlicit?Š, jouissances de lafortune; richesses." oA/3;o. : â€žheureux, fortun?Š." De afwisselingin volgorde dient mogelik, om iedere gedachte aan

oorspronkelikeen afgeleide betekenis bij dit woord, als onzeker, uit te schakelen.Reeds bij Homerus gelden beide betekenissen en vloeien vaakineen. En dit blijft zo in het latere gebruik. Voorbeelden: Od. XVII 354: \'\\\'iiXipa\\??v /i<;t iv ?šv^parrir iÂ?A/3<o>\' uvai Kaf ot TraiTfi ytvoiro, utra (fiptmy ijni fnvutv??. Od. XVII 419: 7\'V\' ^7\'\'\' otKoi\' tl\' (iv^punrnicriv tVtiioi\' oXftio?§ ? tpvt?šiv, K(?š TfyAAtiKt ????ttKnv aXt\'iTij\' Welke betekenis de oorspronkelike ook geweest zij, uit het gebruikblijkt, dat geluk, n.1. het geluk dat met oA/3tof wordt bedoeld, iden- \') cf. Erwin Rohde, Psyche I 308 noot: â€žAristoph. Tagenist. fr. 1, 9: <5i?? Tri??ira y??(i rot Kti?? Â?caXoi\'vrm (ul viKpni) fiaKaoiin \' n?¤i; yiio Xiyn ni\', ??> fniKiinirt}\': oixtrai ktX. fiiiKapinn war also schon damals st?¤ndige Bezeichnung des Ver-storbenen, nicht anders als unser (von den Griechen entlehntes) â€žseb\'g".Eigentlich bezeichnet es einen, dem Leben der /i<;Â?n^ic ^toi <i!i,\' ivirn-nahekommenden Zustand". \') cf.

Aristot. Eth. Nie. II57 b 21: nvrtnitpti\'uv Â?rÂ?i (jI luiKiiinin v/ityoyriii.â€?) Kock III, Menander 79 (fr. 281, 6): wyi i\'i Â?.nJ ron- fi(iKafiiâ€žvc k-nXov/itynvi\' i\'/i". SC. \'""\'\'f J^Xoi\'Tii/Kc.



??? tiek werd geacht met bezit, welstand.^) Het gebruik bijlatereschrijversweerspiegelt dezelfde opvatting. Een treffend voorbeeld vmdenwe bij Theognis vs. 165, 166: OuSth\' dv^fHOTTun, oUr\' oX?Ÿiog ourt 7rtviXf><>\': â€? â€? â€? ??\\n\'/(0> nc. De tegenstelling laat niets aan duidelikheid te wensen over. En invs. 167 zegt de dichter: "AAA\' nWu, KOK.U\' lan, ro ?¨\\,rfnKh\' o^?Ÿ^\'K\' â€? Â?Jeder heeft zijn leed, en gelukkig in de juiste zin van hel woord is niemand." Voor beide begrippen â€žgegoed" en â€žgelukkig" is in dit verbandhetzelfde woord gebruikt. Dat getuigt van de innige samenhang,die gevoeld werd tussen beide en onomwonden, zij het onopzettelik,,in de taal aldus tot uitdrukking kwam. Een ander voorbeeld noemen we uit Herod. i 30. Ter gelegen-heid van Solons bezoek aan Croesus laten de dienaren van Croesusaan Solon de schatten zien en tonen hem iruvra t??vui iny??Xa rtKu) oX?Ÿu, â€žhoe groot en rijk alles is." In c. 32 gebruikt Solonhet woord

i",X?Ÿio^ in de betekenis van: in de hoogste graad gelukkig,ten volle gelukkig, ter onderscheiding van turvx\'i\'.: tt/uv S\' Â?i-TfXfprr\'irrÂ?,Â? tTr/aytn\' jU\'lSt tvViX^fd\' m.. ??X?Ÿior Â?AV ivri>\\ta. ^ Met het tegengestelde Â?l??A/^ioc (m\'oX?Ÿoc, subst. nvoX?ŸÂ?)gebeurt hetzelfde. Het duidt zowel gemis aan welstand aan, alsongeluk in het algemeen.^) c. Het woord tlTv\\{ig (subst. tvruxlÂ?, verb. tun.y\'Â?.) komt,evenals rCxh bij Hom. nog niet voor. Het woord is in zijn vormingdoorzichtig. De samenhang met rvxu = ,4ot" en met ruyx""" =â€žtreffen, bereiken, verkrijgen," wijst erop, dat het gebruik aan hetwoord en zijn afleidingen oorspronkelik de betekenis gaf van:â€žmet een goed lot, gelukkig." Ze ondergaan echter met hun tegen-gestelden (ei cn Sufrr.ixi\'ic) de invloed der bestaande opvattingenover \'s mensen geluk en delen in de rol, die ook aan oX?Ÿmg is toe-



??? gekend. Naast â€žgeluk" resp. â€žongeluk" duiden ze aan: uitsluitendmaterieel geluk en ongeluk â€” voorspoed, welstand, en tegenspoedgemis aan welstand, waarin zich de tvrvxia het duidelikst mani-festeert. Voor de betekenis van materi??le voorspoed, die in delexica niet voldoende tot haar recht komt, moge op de volgendevoorbeelden gewezen worden. Dem. XLV, 65. f\'^\' "C evrvxnvvrtov tart koAo^, kuv aru^wff/ T?œtvavTtov TovTtDv TTpo?¨??rng- â€ždie mensen vleit, wanneer ze in goedendoen zijn, en als ze tegenspoed hebben, de verrader is." ibid. Â§ 63,64: fivtKa fitv avvf(3aiuev tvrvxe??i\' \'A. rpawtKifij â€? â€? â€?\'ETTijcJjj ??\'fnri??xit ?¨kiivoc kui rtov ovrwv i^?Šttttf. â€žZolang het de bankierA, finantieel goed ging... Maar toen hij te gronde ging en zijnvermogen verloor." Dem. XLII, 3: ra filv T??ig Kotvng arv\\iae ntTa(T\\h>v roTc Â?XXofCro??c ipya??,nfttvoiq iv ro\'ig tpyoig â– .. Meegetroffen door de algemenetegenspoed of malaise in de mijnbouw, (cf

xxiii 113: ^vroxth â€”IV TTpaTTtlv). Isocr. XIV 46, 47 staat de tegenstelling Suarux"""^Â?? â€”>ttfiuttovtac, die in tvtroptai verkeren. Isocr. IV, 41 : rnlg ^^iij/iarwi\' ??copivotCf die een regel verdercvaTvx^vcTiv genoemd worden = onbemiddelden tegenover tvSatfi\')- vovai â€” trxavaiiikj. Eur. fr. 1017. (Nauck): roiÂ? t??ruxoFM\'ra k-ni (ppovt??v i\'owZofuu,(Schol. Pind. Nem. I, 13 haalt dit aan en zegt: aKpoip ti-So^oc?? ivrvxvc-) Eur. fr. 626, 7: ff??Xtt yup BVTVxo??vrfg ot kuk??I >\'Â?(Toc. Eur. Suppl. 434,435 : ?? aa^tvt\'iQ ?? ^rXotmioc, welke tegen-stelling in de volgende twee verzen heet : ro??irtv acr^tvciTT^poiQ -> rov ivTvx^vvra. Suppl. (176): rouc TrXouTwvg in de volgende regel genoemd:rouf /o) Svarox^\'C\' d. Het woord tv8a!/iwv (subst. lii??aipovta, verb. ivButpoviw)komt, evenals het vorige, bij Hom. nog niet voor. Het betekentoorspr.: â€ždie een goede daemon heeft," â€žonder bescherming vaneen goede genius" en het houdt die betekenis van af Hesiodus inde

verdere literatuur. Dat de zegen van die daemon niet het minstwerd gewaardeerd in de vorm van aardse goederen, blijkt uit het



??? veelvuldig gebruik van het woord Mfim\' in de betekenis vanTTAourr.oe. We kunnen volstaan met twee plaatsen te noemenwaar van ieder der beide betekenissen een duidehk voorbeeldgegeven wordt, n.1. â€žgelukkig" en â€ž gegoed." Eur. Medea 1228: ^wt^v yhp ovhk icmv evUtfUov av.;p- oA/jou ^\'iwtppvivrog turux^Wpoc ^Wov ylvoLT \'av aWog, Mpwvjav ov.en Antiphon Tetr. I 3: ,,cie belastingen en uitrustingen der korenvoor tragiese spelen zijn een bewijs van zijn B?–?Šaifiovia, ) * In aanmerking nemend, dat de termen oXftiot, Mpovtg.ivTvxovvTtg meer biezonder getinte aanduidingen zijn voor hetalgemene TrXovcrio,, kunnen we de volgende gevolgtrekking maken: Conclusie. De Griekse taal, die, als elke andere taal, in haar groei de diep-gewortelde overtuigingen van een volk voor de historie bewaart,legt een nauw verband enerzijds tussen â€žgeluk" en ^XoSroc, maaktin zekere zin het eerste van het twede afhankdik, anderzijds tussenâ€žongeluk" en irtvla. Dit doet

ze door het gebruik der woordenoA/3,oc, fiÂ?8a//i...)s tvTvx^\'v (met bijbehorende substantiva enverba) en hun tegengestelden. Het taalgebruik legt n.1. in dezewoorden zowel de betekenis van â€žlevensgeluk" in het algemeen,als van â€žstoffelike welstand" (irXovrog) in het biezonder. Het Grieksebegrip â€žgelukkig" manifesteert zich, meer dan het onze, in de eersteplaats in trAo??roc. De tegengestelden van bovengenoemde woorden(i.c. van oXfiiog en ivrvxi\'n) duiden tegelijk aan â€žongeluk" enmateriele tegenspoed.*) \') cf. Hesychius S. V. tvCaiiun\'in â€? n-.\\(n"n)f, ^mca/d??riji;, t??rvx\'ta. Suidas S. V.li\'f\'aifiwy. O jtXoi\'ktioc, " Ifaptroi;. \') Ook aan het rechtstreekse gevolg van ntvla, de arbeid, heeft het taal-gebruik de gedachte van ongeluk wel gehecht, blijkens het gebruik van woorden als: _ t">7oe = inspanning, arbeid (als synoniem van T??vot: Ilias IV 27) forÂ?PÂ?5c â€” ongelukkig. â€ž . Â?SAoi- = wedstrijd, inspanning (de werken van Hercules: Isocr. V 109). \'K\'Xioc

= ongelukkig. cf. The classical Review 1907 pag. 14- â€” Dat overigens niet alleen de Griekse, maar ook andere talen in meer-



??? Â§ 2. Verband tussen stoffelike welstand en persoonlike eigen-schappen, In dit twede gedeelte zullen we nagaan, ??f en welk verband detaal legt tussen stoffelike welstand en persoonlike eigenschappen.Daarvoor letten we op het gebruik der woorden als ayai??g^ koX??v,?ˆj&Aoc tegenover kuk?“c, aiaxp??v, Trnvitp??c, a. Â?yfi??oc. Een algemeen erkende etymologie is nog niet ge-vonden, wel â€žsouvent cherch?Še," zoals Boisacq zegt. Voor het gebruik als adj. bij personen geeft F. Muller de ver-taling: â€ždegelijk (flink, dapper, voornaam; rijk\'); ethisch: braaf(edel, deugdzaam); de meeste schakeeringen reeds bij Homerus."Met deze vertaling stemt Pape in hoofdzaak overeen. We lezennog de volgende opmerking daarbij: â€žDer tapfere Mann hat aberbes. Anspruch auf Auszeichnung im Staat und wird reich durchBeute, daher bei Hom. aya^??r reich,\') vornehm, den Armen x^pmcOd. XV 324 entgegensteht." Over het gebruik van uyu^iUj bij Hom. zegt

Hoffmann,^) datdit woord allereerst aanduidt â€ždapperheid, strijdvaardigheid"ÂŽ)en dan in het algemeen â€žlichamelike flinkheid en deugdelikheid, ofvoortreffelikheid."^) Een verdere uitbreiding van het begrip ay(,y,\',rtot een ethies begrip van ridderlikheid ziet Hoffmann in het vol-gende vers: Ilias IX 341 : oq ng avi)f> Â?yacof kÂ?l t\\i<l)f.u)v, ti)v mntw(sc. aAÂ?\\o() <l>i\\iti Kui KiiBtTut. derc of mindere mate hetzelfde verband leggen, wijst op een algemeenverschijnsel. Een enkel voorbeeld hiervan: Skrt.: dhana = rijkdom; dhanya = gelukkig. Lat.: fortuna = geluk; ook fortuin of vermogen. Ned.: volgens het Ned. Woordenboek is arm in de zin van â€žbehoeftig"wsl. slechts een biezonder geval van het algemene begrip: ongelukkig,zwak, gering. N.B.: â€žde arme jongen!" â€žEen rijk (= gelukkigmakend)bezit." â€žHij is gefortuneerd", â€žhij is fortuinlik." \') Voor de vertaling rijk is genoemde plaats Od. XV 324 geen voldoendbewijs. Â?) Â?Martin Hoffmann: â€žDie Ethische

Terminologie bei Hom. etc",pag. 72. \') Ilias X 559, XIII 238, 284, 314, XVI 165. \') Ilias XIX 179(iJoffiXit\'c Â?yoB??.), XX 770.



??? Naast het gebruik van in deze nuanceringen is het gebruik voor â€žadellik, uit een adellik geslacht" op tal van plaatsen duidelik.i)De plaatsen, waar aya^\'k slechts â€ždapper" en die, waar het slechtsâ€žadellik" betekent, zijn niet van elkaar te scheiden. Dat bij Hom. TrXovrog tot het begrip Â?yaSo\'e hoort, meent ookHoffmann: â€žBei Homer ist Reichtum ganz selbstverst?¤ndlichmit dem Adel verbunden. Die Frage, ob man auch ohne Reichtumein rechter Mann sein k??nne, kann bei ihm gar nicht aufgeworfenwerden," (pag. 145). De verbinding aipm??g r Â?ya^??c rt.^) â€žrijken aanzienlijk" koppelt deze kwaliteiten ook vast samen. Welke gedachtengang ligt aan deze betekenisontwikkeling vanâ€ždegelik, flink, dapper" â€žaanzienlik rijk" ten grondslag? Tochzeker niet (zoals Pape beweert, z.b.), dat een flink of dapper manrijk en aanzienlik wordt. Wel deze: dat een man uit een vermogendgeslacht daardoor voortreffelik in lichamelik ?¨n geestelik opzichtis. Deze opvatting is

voor die tijd en zeker voor de adellike kringenvan die tijd aannemelik. En het zijn de opvattingen van de adel,die we bij Hom. vinden. Dat pas aan oude, blijvende rijkdom dieuitwerking kon worden toegekend, ligt voor de hand. Ze stelde deadel in staat tot een levenswijze, die erop gericht was de vereisteen begeerde eigenschappen ten volle te ontwikkelen. â€žDie T??chtig-keit des adlichen Mannes ist nicht lehrbar, sie ist angeboren undwird ge??bt."") â€žAdelige Abstammung und daraus resultierendeT??chtigkeit verbunden mit Reichtum kennzeichnet schon beiHomer den vornehmen Mann. Vielfach erhielt sich diese Ver-bindung, aber im Laufe der.. .Entwickelung trat mehr und mehrder Reichtum auf den Vordergrund."*) J) yuiÂ? tvytviui inuv (ifiXmotj Tr/Xo??rrtc (vm Â?/>Â?t-Â?Â?.ÂŽ)iifyn\'??c 7"{> OIQ i\'^TrripXÂ? irfwyovtov ttfnr)) KCIl TT/Xorirof,ÂŽ) Hoewel oorspronkelik een adellike opvatting is ze blijkens hetgebruik van uyu^\'k en synoniemen ook in later tijd van

krachtgebleven. \') Od. XV 324, IV 611: \'iiVnroc Â?i\'c (iyn^oTo. Â?) Ilias XIII 664, XVIII 576Â?\') Ed.\' Schwartz, Charakterk??pfe I, pag. 14. \') Busolt, Gr. StaatskundeÂ§ 36, pag. 211. *) Aristot. Pol. 1294 b 21. \') id. 1301 b 3.



??? De term ot aya^o! blijft met de comparatief ot ?ŸiXrt\'ovc ende superl. ot Â?ptorot en ?ŸiXntTToi al of met in verbinding metk-aXot de aanduiding van de betere stand, de optimates, de TrXovaioiin tegenstelling tot het volk.^) De woorden t^^X??c en KaX??g vertonen in hun betekenis-ont-wikkeling een gelijksoortig beeld als iya^??c. Ze duiden de goedebegerenswaardige eigenschappen en tevens de gegoede standen aan,aldus eenzelfde verband leggend als aya^??t. b. KOK?“f. De etym. is onzeker. Boisacq spreekt het vermoedenuit, dat aan het woord een natuurlike uitroep van afschuw te grondeligt. Volgens het taalgebruik vinden we bij F. Muller de verklaring: â€žUit uitgehongerd, hongerig > schamel, armoedig; daaruitâ€žonbruikbaar, ondeugdelijk; > slecht (negatief gevoeld); > slechtâ€ž(positief gevoeld) = boos, v. dingen verderfelik. Alles sindsâ€žHom." En de vertaling: â€žzwak; armoedig, schamel, laag, gemeen v. afkomst; onbruik-â€žbaar: onbekwaam; laf;

slecht (= niet goed): verkeerd; slechtâ€ž(positief): boos, verderfelik, onheilspellend; ethisch: (positief)â€žslecht, boos." Martin Hoffmann zegt pag. 82 over het gebruik van kuk?“c bijHom.: â€žEs bezeichnet meist den Mangel an Kriegst??chtigkeit:Feigheit, Schw?¤chlichkeit, Unge??btheit. Entsprechend dem beidya^??g und fff^Xo\'t Beobachteten finden wir auch bei Koko\'c dasHin??berspielen in die Bedeutung â€žvon niederer Geburt."-) \') Solon 14, i: AyaBoi tcgcnovcr KaKol, Theognis 190 passim. Thuc. VI40, i: Ol ?¤ya^oi tegenover r?? t??c rrfXiwf irX??t^oc, Thuc. VIir48, 5: tov.:KaXoi\'c ic?¤yaSroi\'.c. Hcrod. V 29: oi ??ptaroi. [Xcn.] Ath. resp. I 5; III 10:?ŸiXrifTTOt tegenover h\'ipoc. PJatO.Rep. 569 a: r??v kXovoIuv rt Kai KaX??v Â?nya^un/Xiyo/xivuv. Aristot. Pol. 1281 a 40: r?? nXijioc v rot\'c ??piarovc. AristOt.Pol. 1293 b 39\' (VTtopol) ??itv Kai KaXovc Kayn%ve \'"i yvuipipovi; rovrovrTrpoaayoptvovoiv. cf. Newman IV, pag. 197: Aristotle appears to holdthat the belief in

the virtue of the rich won them the name not onlyof KoXoi Kaya^oi, but also of yvioptpoi, so that he must understand yviipipoito mean ,, widely known for their virtue", cf. 1312 a 27.\') Ilias XIV 126, 476; Od. I 411; VIII 553; XXII 415.



??? Eine scharfe Grenze zwischen beiden Bedeutungen l?¤szt sich auchhier nicht ziehen, (z.b. Ih\'as ii 190)." En: â€žwenige Stellen, woâ€?fOKo?§ von Personen gebraucht unzweifelhaft eine spezifisch ethischeBedeutung hat.\'\'^) Het gebruik van icaic??c, reeds bij Hom. in de drieledige betekenisvan: â€žondeugdelik, van nederige stand, slecht" geeft blijk van deopvatting, dat er oorzakelik verband gelegd werd. Het heeft dezedrieledige betekenis in het taalgebruik gehouden en dient om deâ€žmindere stand" aan te duiden,-) altans in de taal der apiarauUit het gebruik van wovrip?´?§ blijkt hetzelfde. Boisacq geeft het een plaats in de groep: TTtvoiiia!, travailler p?Šniblement, ??tre pauvre; TT?”vo?§, peine, travaille fatiguant; souffrance physique ou morale; TToviiv se fatiguer. TToviip?´?§ qui est en mauvais ?Štat, d?Šfectueux; m?Šchant, pervers;p?Šnible ; posthom. TTimi?§ 1qui travaille pour vivre, indigent. F. Muller geeft op voor Trovnp?´?§: met harde arbeid of

lijdenverbonden; lijdend, ongelukkig; lijden veroorzakend: schadelijk;vandaar slecht: onbruikbaar of weinig bruikbaar, bezwaarlijk; meestalethisch slecht, boos." Ook aan het woord vovnp??c openbaarthet taalgebruik een zeker oorzakelik verband, dat gelegd werdtussen zware arbeid met een kommervol bestaan en geestelike metZedelike minderwaardigheid.ÂŽ) Naast Â?{ KOKof komt ook o?? rortipof in aanmerking om tegenoverÂ?>\' aya^of de mindere stand aan te duiden, alweer in de taal der apiaroi.*)



??? Conclusie. Het taalgebruik legt verband tiKsen TrXovroc en persoonlikeeigenschappen, hetgeen blijkt uit de betekenisontwikkeling vanwoorden als a-ya^??g, KaX??g en tV&X??e (eventueel met hun comp.en superl.), die naast lichamelike en geestelike voortreffelikheid(later ook zedelike meerderwaardigheid) tevens de aanduiding zijnvoor de adelstand, als enigste â€žbetere stand," aanvankelik en laterook voor de â€žgegoede stand." Het kent aan de stand als zodanigde met \'lyu^??t,- etc. aangeduide vereiste en begeerde eigenschappentoe als een erfelik goed en deze zijn als eigenschappen der ayu^n\'iook voor de andere stand de begerenswaarde, de goede. De op-vatting, die uit dit taalgebruik spreekt, ontwikkelt zich uit de er-varing, dat slechts rrXu??iTOQ van geslacht op geslacht de voorwaardenschiep v????r en de gelegenheid bood t??t verkrijging en ontwikkelingvan de gewenste en gewaardeerde eigenschappen, zowel in lichame-lik als in geestelik opzicht,

doordat hij de adel in staat stelde tot eenlevenswijze, die erop gericht was die kwaliteiten ten volle te ont-wikkelen. Omgekeerd blijkt uit het gebruik en de betekenisontwikkelingvan woorden als (cok-rH- en irov^p??g, dat de taal verband legt tussen-trui en slechtheid zowel in de zin van ondeugdelikheid als vanondeugd.\') Ze dienen wel ter aanduiding van de â€žmindere" stand,de niet-rXd??ffjo/. â€”



??? i.Want lo is \'s mensen gezindheid.Ah de dag, die Zeus hun geeft." Hom. Od. XVIII 136. f^N hoofdstuk n heeft het taalgebruik ons op de vraag naarhet oordeel der Grieken over de Tti\'/\'a al een voorlopigantwoord gegeven. We zullen dat oordeel toetsen aande uitspraken der schrijvers, die z?¨lf, op een enkeleuitzondering na, in de hier behandelde tijd, niet tot de Tfoirtcbehoren. Dit feit heeft op hun beschouwingen een invloed, diebepaald wordt door de natuurlike gehechtheid aan een bevoor-rechte materi??le positie, de moeilik te overwinnen tegenzin tegenhet afstand doen van enig voorrecht, de standentrots, diestands-overwicht als iets vanzelfsprekends aanvaardt en verdedigt en diehet verlies van enig voorrecht als een groot onrecht doet voelen.Voorzover een schrijver zich aan de invloed van dat standsgevoelweet te onttrekken, beziet hij toch persoonlik de rrtvla van uit eensfeer, die hem een levenswijze vergunt, welke de rrf vla hem ont-zeggen zou, hetzij, doordat ze

beslag zou leggen op zijn tijd of hem toteen leven nopen, dat hem in verhouding tot het zijne, ondanks hetgeringe comfort van die tijd, een leven van ontbering lijkt. Deindruk,die we krijgen, lijdt dus aan een nu eenmaal onvermijdelike een-zijdigheid. We zullen de verspreide opmerkingen, die de lectuur van zouiteenlopende aard ons biedt, naar hun schakeringen indelen endaarbij rekening houden met de tijd en gezindheid van de auteur,en zo mogelik met de nuancering van het begrip Tti-ui. De uitspraken, die het karakter dragen van opzettelike oordeel-vellingen, die met moraliserende bedoelingen voor het publiek HOOFDSTUK HI. Oordeel over de 7rÂ?v/\'a en haar gevolgen.



??? van die tijd gesproken of geschreven zijn en zich dus in zekere tegen-stelling tot geldende opvattingen plaatsen, zullen zoveel mogehkin een apart hoofdstuk (V) afzonderlik behandeld worden. Op-merkingen, die zowel onder deze als onder de meer terloopsegerekend kunnen worden, kunnen eventueel in dit of (en) in hoofd-stuk V terecht. Â§ I. rievj\'a als een ongeluk beschouwd. 1. Homerus. â€žDie Adelsethik hat die Verachtung der Arbeit im griechischenLeben heimisch gemacht."^) Die verachting geldt niet de arbeid alsvrijwillige bezigheid, maar als vrijheidbelemmerende noodzaak;ze geldt de stand, die van arbeid moet leven, maar sluit toch waar-dering voor de kwaliteiten van een goed vakman niet uit. Integen-deel, het epos heft ook de arbeid uit de sfeer van het alledaagse,het kent aan het handwerk een goddelike oorsprong of inspiratietoe,2) keurt bekwame vaklui waard, met name bezongen te worden,ÂŽ)en laat de edelen z?¨lf allerlei arbeid doen en zich op

hun vaardig-heid daarin beroemen.Â?) Het is de afhankelikheid van een werkman,de gebondenheid aan zijn arbeid, het levenspeil, waartoe dit hemneerhaalt, die een diepe kloof tussen zijn sfeer en de adelsfeermaken. Het leven van een dagloner op \'t land bij iemand, die geenerfland heeft (uKXvpog) en weinig bezit, is voor Achilles blijkensOd. XI 489 het meest weerzinwekkende leven voor een edelman,maar zelfs d?¤t nog verkiest hij boven de dood en de heerschappijin de onderwereld. 2. Hesiodus. In een schrale streek, waar de bodem harde arbeid vordert vande kleine boer, die in jrev!a verkeert, in het â€želende Nest Askra,WO es im Winter arg kalt, im Sommer unertr?¤glich heisz ist und \') Ed. Schwartz, Charakterk??pfe aus der antiken Literatur I, pag. 13.Â?) Ilias XV 411 (Athene), Od. XV 319 (Hermes). \') Ilias VII 220 (Tychiuseen schildmaker) Od. XIX 57 (Icmalius een timmerman). â™?) Od. I 108,XV 321, XVIII 368, XXIII 189. Ilias VI 314, XI 106. XX t88.



??? nie etwas gedeiht"^) predikt Hesiodus de arbeid en spaarzaam-heid^) als het enigste middel om in de winter het gebrek buiten dedeur te houden, dat voor elk boertje een voortdurende bedreigingis. Als een somber spook roept hij de armoe op voor hem, die na-latig mocht zijn.ÂŽ) De Trtvta noodzaakt hem tot voortdurende zorgen onafgebroken zwoegen, opdat niet afirixavh], gebrek aan voor-raad, te kort aan voedsel, zich aan de ttevjo paart en hem tot bedelendwingt.") Hesiodus zingt niet de lof van de arbeid, hij brengt hethoogstens tot de negatieve uitspraak: â€žarbeid is geen schandeHij prijst niet zijn verheffende werking, roept niet de vreugde inde arbeid op, maar noemt hem met eentonige herhaling als hetmiddel om aan honger te ontkomen,ÂŽ) en om welstand (jrXouroc)te krijgen.\') Want gevloekt is de invU, ze vreet aan de ziel,ÂŽ) ze iseen straf der goden, de wraak van Zeus.ÂŽ) De nXovrog daarentegengaat gepaard met aanzien en eer.") 3. Lyrici van de 7e en 6e

eeuw. In het epos komen nog weinig positieve gedachten over de ntvtntot uitdrukking, doordat deze voor de adel geen dreigende werke-likheid was. In de tijd echter van economiese omwenteling alsgevolg van de toenemende â€žGeldwirtschaft" wordt de adel in zijnpositie en bestaan bedreigd en hier en daar door een politieke om-wenteling uit zijn bezit verstoten. De irtvfn, die nu voor de ont-erfden harde werkelikheid geworden is, de ergste Trtr/n (xaXfn-\'j "),wekt gevoelens van verbittering, die haar felle uiting vinden inde lyriek van Theognis uit Megara. De partij van de onteigendeadel voelt de onteigening als een groot onrecht, en de omwentelingis voor Theognis niet anders dan een gewelddadige poging vande leiders zich zelf te bevoordelen.^^) Hij klaagt, dat de orde wegis en ziet de ondergang van de staat nabij, de eigen groep aldusmet de staat identificerend.") â€žWie kan nog eerbied hebben voorde goden, als hij ziet, dat een goddeloze schurk, van TrXoSroc ver- \')

Schwanz, pag. 8, Hesiod. Erga 638. \') ibid. 361. â€?) ibid. 400,408.\') ibid. 496. â€?) ibid. 311. â€?) ibid. 299: â€žwerk, opdat de honger je haat", 30a. ibid. 21, 301, 308, 312, 381. â€?) ibid. 717. â€?) ibid. 42 en 47.") ibid. 313: fipirÂ?)/cai Â?cWoc. ") Theognis 182. ") ibid. 46. \'â€?) ibid. 677, 680



??? zadigd, zich straffeloos te buiten gaat, terwijl de rechtvaardigenverkwijnen, verteerd door de ergste irevta?\') De hoop op wraaken vergelding voor de gewelddadige roof van het onontbeerlik goedblijft toch op Zeus gevestigd.^) â€žMocht ik nog eens hun donkerebloed drinken!" zo eindigt een bede.ÂŽ) Waarop steunt dat sterkegevoel van recht op de verloren positie? Op de overtuiging, datttAo??toc behoort bij een edelman (ayo^??c), maar dat het de gemeneman (kok??c) past vtvfa te dragen. Want vevui is het ergste vanalles, wat een edelman treffen kan; erger dan ouderdom of koortskluistert ze hem. Om haar te ontvluchten werpe men zich lievervan de steile rotsen en in de diepe zee.^) Immers dood zijn is beter.ÂŽ)\'Anders moet ge gebrek en ontberingen lijden, die de Trevfa totmoeder hebben,Â?) of door arbeid op land en zee verlossing ervanzoeken.\') Dat haar geen vervloeking bespaard blijft, is duidelik;Â?)en waarschuwend klinkt het: memento pauperem fieri.ÂŽ)

Anderelyrici, die z?¨lf niet de Trivia aan den lijve voelen, maar anderendaartoe zien vervallen, oordelen even ongunstig, maar minder fel.De eerste in de rij der vele rampen, die Zeus de mensen geeft, ishet verlies van bezit (ok-o^) met de smartelike zorg en arbeid derTTfi\'/\'a tot gevolg.\'") Voor Alcaeus is ze een zware ondragelike ramp,die met haar zuster â€žgebrek" de mens in boeien slaat.") Gehaaten afschuwelik (trruyepti) heet ze bij Tyrtaeus (8,8). 4. Herodotus. Een oordeel over de betekenis van de Trevfa voor iemands per-soonlik leven hebben we bij Herododus niet gevonden. Als godin\'gepersonifieerd samen met â€žGebrek" (i,ni\\Â?vln) heet ze voor debewoners van Andros, die zich z?Š?Šr arm aan land noemen,\'*) eenonbruikbare, geen goede godheid. C??x/fitrroc).") \') Theognis. 747. Â?) ibid. 341 Â?) ibid. 349 cf. 361. â€?) ibid. 173 sqq. \') ibid. 181. â€?) ibid. 385 en 620. \') ibid. 179. \') ibid. 155, 156, 351, 270: Trdvrd S\' Ix\'^pi) w\'wf yivtrai en 649. *) ibid. 557.

\'") Mimnermus 2, ii: ^W Wi-vf/pÂ?. cf, Solon 12, 41. ") Alcaeus 73: \'Apy?¤Xiov TTtvia kokuv ??^xirny, ?¤ ,iiya vd/iv(ai) Xa??v ?¤/tax"vlf ??hXiptif. Herod. VIII IIi: yÂ?wirt7wt ig Ti\\ (dytcra Â?ri/corrjc.") cf. Eur. fr. 248: oiic tan llti\'i\'nc itptiv alaxicnji; ?¤iov.



??? 5. Tragici. De mythologiese inhoud der tragedies geeft niet zo rechtstreeksaanleiding tot beschouwingen over de tt??vjh. Bij Aeschylus en ookbij Sophocles zijn opmerkingen daarover dan ook heel schaars.Euripides, wiens personen meer het leven van zijn tijd meeleven,??egt hun de heersende opvattingen, ook over de ttsvIo, in de mond.Vooral in de fragmenten zijn veel korte uitspraken bewaard in ver-band met het hier behandelde. Het ontbreken van het verband,waarin ze stonden, ontneemt wel wat van hun waarde voor enigeconclmie. In een fragment van Sophocles heet de Trtvia voor hen,die haar hebben, geen geringe kwaal (i\'?“Â?toc) en de grootste vijand.^)Sommigen prijzen een gezond man (avofioc). Maar geen rrtviK isvrij van ziekte, integendeel hij heeft een chroniese kwaal.\'\')(atl voCTttv). In een fragm. van Euripides wordt de ttm-/Â? naast veel andere ver-schrikkingen (?¨\'tii\'??) opgenoemd;ÂŽ) ze is het meest gehate kwaad.Â?)Ondanks goede gevolgen, is

ze een ongeluk.ÂŽ) Van haar, de lelikstegodin, bestaat geen tempel.ÂŽ) Niet het gewone volk alleen (irivÂ?)t\'"Trac Aa??t) kan de staat vormen zonder de TrXnvmoi, Zal het goedzijn, dan moet het edele en het slechte (tV^AÂ? kal kok??) gemengd Van Critias luidt een fragment: â€žLinksheid met TrAoHroc iseen betere huisgenoot dan bekwame â– jtivIo,"^) Van een onbekende tragicus is de uitspraak: Â?Â?Laat ik gerust slecht heten bij het zoeken naar voordeel, wantdat is beter dan eerlik en arm" (n-Anjc).Â?) \') Nauck, Soph. fr. 858 opm.: â– nn\'in i\'i rmc tyoiiroÂ? 01\'; (T/iiKpd y??ffoc. irn\'iacy"l> oiSlic ioTi /l?Šij??ir TToXifiwi. (door Nauck met Brunck aan Diphilus toegeschreven.) ) Soph. fr. 338. \') Eur. fr. 1059: fnviv tl irnla, ouvii vi\'iWn tiviiiii,\') fr. 330: KitK?–v tx^iOToi\'. Â?) fr. 54: ii\'iirriiÂ?\'Â?!\'- *) fr. 248: <ii\'Txi7rÂ?/i; ?¨iuv.\') fr. 31. \') Critias fr. 5 J (TO0i}c Fd\'inf (Ticai??rijrÂ? srXoi\'ir/Â?)\' icp??aaov avpoiKov tartv ivÂ?Â?/Â?oie t\'^ny, Â?j Adespota fr. 181: iÂ? /u KipvÂ?ivovra

riicXi/ffSnt kok??v Kpiicaovyp V oifiovra rovc ^t??v v??pove Trivrjra r\'aitiv c??lav Â?//Â?JroXijc??rrt. cf. Seneca Epist.?•?•5Â? 14: Sine me vocari pessimum, ut dives vocer.



??? 8. Aristophanes. Aristophanes laat zijn personen klagen over de Trtvia, vooralwaar ze als gevolg van de oorlog gebrek en armoe meebrengt,enhij zijn stuk dienstbaar wil maken aan het ijveren voor de vrede(zoals in de Acharnenses en Pax.^) In de Plutus wordt over hetbestaansrecht der irevfa getwist in een dispuut over het goede enhet kwaad, dat ze brengt. De Trtvijrtc, vertegenwoordigd door debeide boertjes Chremylus en Blepsidemus, menen door de ttsuIute verjagen het grootste kwaad op te ruimen. Hevta echter zegt,dat ze juist geen erger ongeluk over de mensen kunnen brengendan haar te verdrijven.^) De beschuldiging tegen haar, het verder-felikste wezen,") is dat vele eerlike en goede mensen het slecht hebbenen honger lijden,^) waarom allen haar pogen te ontvluchten.ÂŽ)Penia wijst echter de verantwoordelikheid voor het gebrek en dearmoeÂ?) met beslistheid af.\'\') Haar verdediging is, dat zij de prikkeltot arbeiden geeft en dus onontbeerlik is. Maar

overtuigen kan zeniet, altans de Trivjjrte niet. Want in hun ogen is de een :r\\ovmocen de\'ander ongelukkig. (??^Xioc).ÂŽ) 9. Thucydides. Thucydides stelt de Trsvfa voor als een toestand, waarmee vannature gepaard gaat de hoop ervan verlost te worden en TrXo??rocte verwerven.ÂŽ) 10. Xenophon. In de oorlog heeft een zekere Eutherus zijn bezittingen (buitens-lands gelegen) verloren en moet met werken de kost verdienen, wathem beter lijkt dan een ander te vragen, te meer daar hij niets heeftom op te lenen. Als Socrates hem vraagt, hoe lang hij wel denkt,dat zijn lichaam in staat zal zijn, hem de kost te verschaffen, is zijnantwoord: â€žniet lang." â€žMaar wanneer je dan ouder geworden bent,zul je gebrek hebben (??\'aTrai;Â?jc St/jtry) en zal niemand je meer loonvoor je werk willen geven." Om deze reden geeft Socrates hemde raad zich toe te leggen op werkzaamheden, die hem, ook als hij



??? ouder geworden is, zullen helpen b.v. als opzichter in dienst vaneen meergegoede {tXuio Â?Krjj/ilvoc), blijkbaar een grondbezitter.Maar hij wil dat niet, hij zou moeilik slavernij kunnen verdragen,hij wil geen rekenschap verschuldigd zijn aan iemand.^) Dan lieverblijkbaar. Als het gevaar van Trev\'ia geldt hier vooral deonverzorgde oude dag. Door de verplichting van ynpojioaKHv ofj\'iporporpsiv wordt in die verzorging enigszins voorzien. Hoe Xenophon overigens over mvia oordeelt, blijkt uit wat hijin zijn rede tegen Seuthes zegt; 2) dat het n.1. ??rger is van Tr\\o6<TiogvivriQ te worden, dan helemaal niet TrXovmog geweest te zijn. Indeze opmerking ligt voor ons een aanwijzing bij de beoordeling dergegevens, die bijna alle ontleend worden aan niet-n-^vjjrtc. 11. Comici Attici. Als de comedie zich richtte naar de smaak van het publiek, danhoorde het Atheense publiek graag de Tnvfa verwensen en de^fi\'TjTtc beklagen, b.v. aldus: â€žNiets is er ongelukkiger dan een rtvj/c (te

zijn); hij arbeidt enploetert; hij slaapt met, opdat een ander van zijn arbeid profiteerten wint."Â?) â€žDe winter is het scherpe licht der Trtvfa; want hij toont al haarkwaad en al de last."") â€ž\'t Is beter nog, een goede heer te krijgen, dan vrij te leven, laagen slecht."\'\') (ran-Kvwc Ka\\ kuk?œiq),â€žWie van de goden \'t eerst het handwerk heeft gebracht, die gaf dc mensen \'t allergrootste kwaad;____want het ambacht (-/xÂ?Â?\') geeft een hongerleven aan de mens, met steeds de hoop op beter."ÂŽ)>,Wie als een ttivih- in de stad wil leven, wil zichzelf wanhopigermaken; want ziet hij een ander in weelde, die vrij zijn tijd kanb^teden, dan ziet hij welk een ongelukkig en ellendig leven hij zelflijdt," zegt een slaaf van zijn meester.\')



??? De afgunst, die hier als begeleidster der ttivL wordt voorgesteld,geldt voor een belangrijk deel de bevrijding van de arbeid. Ookheet de mvta â€žhet gevaarlikste beest,"\') â€žeen moeilik te beheersen,grimmig beest."1) Ironies heet ze het lichtste kwaad.ÂŽ) 12. Oraiores. Dat Isocrates vtvia voor een stad (= gebrek aan welvaart) eenongeluk acht, is nauweliks vermeldenswaard.^) De ramp der Trnuavoor het persoonlik leven schetst Isocrates in de Plataicus,ÂŽ)echter niet voor het leven van gewone Trtnjrtr, maar voor ballingen.Inwoners van Plataeae, die door oorlog van huis en hof verdrevenzijn, klagen te Athene hun nood. Zij zijn van alles beroofd en totde bedelstaf gebracht.ÂŽ) Hun ouders hebben geen passende ver-zorging op hun oude dag,\') hun kinderen worden niet opgevoed,zoals ze gehoopt hadden, maar moeten dienen voor weinig loon,ÂŽ)dagloner worden of op een andere, hun onwaardige, manier in hunonderhoud voorzien; de gezinnen worden

uiteengerukt en hetgezinsleven wordt vernietigd; en nog veel andere schandelikhedenÂŽ)brengen de irtvfa en ballingschap mee. In het beklag en de poging tot het opwekken van medelijden derrechters neemt de Trti\'iÂ? naast ytipot; een ruime plaats in.\'") BijDemosthenes doet iemand een dergelik beroep met de woorden:â€žVeracht toch de TrtnirtÂ?. niet (want het Tru-iffSrni is voor hen alkwaad genoeg) en altans niet hen, die verkiezen te werken en levenvan een eerlik stukje brood."") Dit beroep wordt gedaan, dooriemand die zijn moeder verdedigt tegen het verwijt, dat ze min(rir^ri) geweest is, toen haar man gemobiliseerd en als soldaatop expeditie was. Want de rrtviÂ? dwingt de vrijen veel slaven-werk en minderwaardig werk te doen.\'^) Dit bedoelt Demosthenesook, als hij zichzelf gelukkig prijst, dat hij in zijn jeugd zoveel hadals nodig is, om niets schandeliks (Â?ictx/\'"") te doen.")



??? Als een gevolg der nsvla of liever vamroXXn tvStJc schetst Dem.de ellendige jeugd en opvoeding van zijn tegenstander Aeschines.Deze zat met zijn vader bij de school, hielp inkt maken, de schoolschoonmaken en bankjes boenen, een leven van een slaaf, niet vaneen vrije, leidend. Als man hielp hij zijn moeder bij het inwijdenvan anderen in de mysteri??n, een soort kosterwerk dus. Na zijninschrijving als burger werd hij schrijver bij de mindere magistra-tuur. â€žDaarna hebt ge alles gedaan, waarvan ge nu anderen be-schuldigt" verwijt Demosthenes hem. Hij is n.1. toneelspelergeweest en fruitopkoper, in welke beide beroepen hij veel slaagheeft gehad. â€žMaar laat ik niet spreken over dingen, waarvan mende schuld op de ntvU, kan werpen."^) Het neerzien op de mvmit;in andere kringen geldt dus vooral hun wijze van broodwinning. De kans om dochters goed uit te huweliken, hangt in de eersteplaats af van de bruidschat, die de vader kan geven. Bij gebrekaan

voldoende bruidschat tengevolge der irtvla, blijven ze onge-huwd.=) Dit geldt natuurlik niet voor de Ktvt)rn, maar voor deTrXovmo,. Dat de TTivfd vooral in tijden van verwarring en ont-wrichting door de onderlinge oorlogen die Trlrijrtc, welke geenmiddel van bestaan meer vinden, drijft tot het dienst nemen invreemde legers, lezen we bij Isocrates en Demosthenes.Â?)\'t Avontuurlik leven en de kans op voordeel (aWÂ?/Â?\'Â? !)^) lokt hendaarbij ook. Families, die achteruitgaan, laten blijkbaar hun zonen wel adop-teren in andere families,^) of adopteren zelf Su) irtvUw zonenvan niet-burgers, om aan de iriv!a te ontkomen.Â?) Dit behoortniet tot de geoorloofde praktijken.\') 13. Plato. In zijn maatschappij wil Plato, zoals we gezien hebben (Hoofdst.I 13) de welstandsverschillen zeer beperken, zodat er geen \\Â?Xi7r/"in-tv/Â? en TrXovTUi is. Zoveel mogelik moet de Tnvlu en TrXo?œToc,die beide een verkeerde invloed uitoefenen,ÂŽ) plaats maken voorgelijkheid. De Trivia moet

verdwijnen om de Xv????ui, waarmee ze



??? gepaard gaat. Naast doodstraf, verbantiing, geseling en boeien,verlies van burgerrechten behoren ook Trtvlac tot de gerechtelikestraffen.^) (in de vorm van verbeurdverklaringen n.1. of hoge boetes,die daarop vrijwel neerkwamen.) Als er sprake is van rampen, diede mens kunnen treffen en die men vreest, worden oorlogen, ziektenen TTev\'iaii) genoemd.^) riti/m is n.1. een verschrikking voor hen,voor wie ze een bedreiging vormt, m?Š?Šr dan voor hen, die altijdTTfVfjrfe geweest zijn.ÂŽ) Dit moeten we bedenken, daar we andersbij uitspraken als bovengenoemde licht geneigd zijp om in mviaeen abnormale toestand te zien. Abnormaal is ze in het algemeenw?¨l voor hen, aan wie we onze gegevens ontlenen. De vavla is eenverschrikking om de levenswijze, waartoe ze veroordeelt. Vooralhet leven der handwerkslieden wordt als een ellendig leven be-schreven. In weerwil van harde arbeid van de vroege ochtend totde late avond kunnen ze nauweliks zich het nodige

verschaffen.1)Niemand spreekt dan ook van â€žerg" (??\'etv??c) in verband metTrXo??roe, vrede en gezondheid, maar wel in verband met ziekte,oorlog en irtvfa, omdat, wat â€žerg" is, ook â€žeen kwaad" is (kok??v),^)De TTtv\'ia is voor de oude dag het meest te vrezen. Ook een redelikman zal niet erg gemakkelik ouderdom met vevta dragen,ÂŽ) zegtCephalus. 14. Aristoteles. Tot de slagen van het noodlot worden in de eerste plaats gerekend-tvia en ziekte.\') Want Treina maakt de mens minderwaardig,doordat ze hem verplicht tot een levenswijze, die een slechte invloedop zijn lichaam en geest heeft.ÂŽ) Conclusie. Ileyja wordt in het algemeen in de literatuur van de hier behan-delde tijd als een ramp voor een mens beschouwd. Ze behoortnaast doodstraf en verbanning tot de ergste gerechtelike straffen 1  cf. Xen. Anab. VII 7,28. \') [Plato] Axiochus 368 b. cf. III Â§ 2. Â?) Protagoras 341 b. â€?) Rep. 330 a: itvT ??y ?? ImuK/ic ir?Švv ti piftiuis y??paq ftlra jrtvi\'nc IviyKOt,

\') Pol. 1332a 19: Ttv/p rat y??ffift Kai rmc "XXaif rvxatq raTf ^avxaif;. \') o.a. Pol. 1337b 8 ()??vavaov ??pyov).



??? en wordt op ?Š?Šn lijn gesteld met ander kwaad, dat de mens kantreffeti als oorlog, ziekte enz. Een bloemlezing van uitspraken teriUustratie van deze opvatting wekt licht de indruk, dat Trevia eenabnormale en ellendige toestand is, waarin slechts enkelen, de meest-getroffenen leven. Dit is niet het geval; immers de toestand vande meerderheid der bevolking, van alle Travririg, is Trtvfa. Datwe nochtans bij de lezing tot deze mening geneigd raken, vindt zijnoorzaak in de omstandigheid, dat we voor onze gegevens aange-wezen zijn bijna uitsluitend op schrijvers, die zelf niet tot de .t??i\'jjtecbehoren, voor wie Tru\'in w?¨l een abnormale, ellendige toptandbetekent, als ze ertoe vervallen en voor wie ze dus een dreigendeverschrikking is. Ze is dit om het leven, waartoe ze dwingt, eenleven van arbeid en gebondenheid, en om de ontbering, waartoeze iedere irXo??triog veroordeelt, die er toe vervalt. Want â€žont-bering" wordt niet in de eerste plaats bepaald door het

levenspeil,maar door de verlaging er van. Â§ 2. De slechte invloed der Trtvfa op het lichaam. Als bij auteurs sprake is van de slechte invloed der Trtvfa ophet lichaam van de mens, wordt deze invloed voorgesteld als eenrechtstreeks gevolg van de arbeid, waartoe ze dwingt,^) niet vanontbering en honger, omdat dat ni?Št de karakteristieke begeleidendeverschijnselen der rrtvfo zijn. Veel voorbeelden echter biedt deliteratuur niet. Wij volstaan met de vermelding der volgende: 3. Lyrici. Tot de gedichten van Theognis wordt gerekendde ontboezeming: â€žO, ellendige Trtvm, waarom schendt ge, opmijn schouders drukkend, mijn lichaam en geest! Tot schandelik-heden en laagheden (ulaxpÂ? StiXa) dwingt ge me tegen mijnzin, mij, die het edele en schone onder de mensen versta." Tot dieschandelikheden {dcrxp??) behoort de lichaamonterende arbeid.j) 5. Tragici. Van ?‰uripides is de uitspraak: â€žHoe kan het roft\'w2ijn, als een handwerk ( de mens goedgeschapen krijgt en hem

slechter maakt."ÂŽ) \') !py iivvnpA, Solon 12, 41 en Mimncrmus 2, 11. \') Theognis 649;Cf. Dem. XVIII 257: Â?Â?Â?Xf^"" en hoofdstuk III Â§ i, 12, Isocr. XIV 50- Nauck, Eur. fr. 186: to^??c wordt gezegd van een bekwaam vakman cnvan een wijze, vandaar de vraag.



??? 10. Xenophon. Op twee plaatsen spreekt Xenophon erover.In de Oeconomicus zegt Socrates: Want het handwerk is be-rucht en staat dan ook in erg slechte roep bij de staten. Immers h?¨tbederft het lichaam en dwingt tot een zittend leven binnenshuis,soms ook tot een leven bij het vuur. En als het lichaam verslapt,verslapt ook de geest. Doordat het daarbij weinig tijd overlaatvoor omgang met vrienden en zorg voor de stad, kweekt het slechtelandsverdedigers en is de uitoefening van een handwerk in sommigestaten aan de burgers verboden. De landbouw steekt in zijn werkingdaarbij gunstig af.^) 11. Comici. In een fragment wordt gezegd: De dichter, diezong, dat het beste is gezondheid, schoonheid en ttXovtoc, is gek.Want na gezondheid komt eerst ttXo??toc. Immers een goed ge-bouwd (khA??^) man, die honger lijdt, is een lelik dier."^) (Blijkbaarstaat TTiivMv met overdrijving voor TrfPficO 13. Plato. Door het handwerk zijn velen lichamelik bedorvenen geestelik

gebroken en verminkt.") 14. Aristoteles wil onder (^umvaov ifjyov verstaan di?¨ arbeiden bezigheid, die het lichaam van vrije mensen of hun geest on-bruikbaar maakt voor de daden en handelingen van (burger)deugd(apfhi), waarmee bedoeld zijn de kwaliteiten van een goed burgeren soldaat.^) De fiavavtT?“Tarai ipyaaiui zijn die, waarbij hetlichaam het meest geschonden wordt.ÂŽ) Conclusie. De afkeer der nXovmni voor irtvlu is in de eerste plaats eenafschuw van een leven van arbeid als gevolg der n-a-io. Deze afschuwwordt mede veroorzaakt door de vrees voor de slechte invloed vande arbeid (i.c. het handwerk) op het lichaam van de mens. Delichaamschennende arbeid valt onder de ii??n\\pfi, waartegen heteergevoel zich verzet. \') Xen. Occ. IV 2 en VI 5- Koek II, Anaxandrides 142 (fr. 17): voX??: It mn ??i\' {<rriv uinxf iÂ?\' ^v/ihr.*) Plato Rep. 495d: ttoXAoi . . . ?•t?? t??p rt\\VMi\' rÂ? Â?rÂ?i tfiituwfiyulv l??is-?Šji r<l atiftuTii XiXwfSrii\'Tui, uvrto rui nic ^vxiir

^vyKtrXcKT/ifVi.i rt cfii tiTruTt^i.t\'iifiU t i {u??Ttif flai\'ainjinc riiyxai\'ovirip. \') Aristot. Pol. 1337b 8, cf. 1341a 7. \') Pol. 1258b 7.



??? Â§ 3. De slechte invloed der iruna op de geest, â€žZoek eerst uw levensonderhoud, en als ge dal hebt, dan deugd." y,:ti<t^at j8iorÂ?(V, npiTiiv S\' \'??rav y ftioz ijSfi. Phocylides fr. 8 (Hiller.Cruiiui pag. 49;. Als in de literatuur melding gemaakt wordt van de slechte in-vloed der TTtiu\'Â? op geest en karakter, wordt die invloed voorgesteldten dele als een gevolg van de nood en het gebrek, waarin de om-standigheden iemand, die onbemiddeld is, wel brengen. Het isdan de xpt!a, het gebrek, dat iemands moraliteit ondermijnt. Deelsook wordt aan het normale leven van een Tr?Švm\' die slechte invloedtoegeschreven en al of niet voorgesteld als een gevolg van de arbeiden het levenspeil. 1. Homerus. â€žErger dan de poorten van de Hades haat ik hem, die voor Trnmtwijkend, leugens vertelt," zegt Odysseus als zwerver tot Eumaeus.\')Dit doelt op iemand, die zo handelt om een gave of gastvrijheid tekrijgen. Want Eumaeus heeft daarv????r beweerd: â€žZo maar hegenzij erop

los, die als zwervers komen en verzorging wensen."^) Ditgeldt dus van h?¨n, die uit mvUi bedelen, ni?Št werken. Een oyerigeiÂ?voor iedereen vereiste, altans gewenste hoedanigheid, albwg -schroom, kan de behoeftige niet hebben, blijkens de zin: â€žSchroomis niet goed voor een man die bedelt."ÂŽ) 2. Hesiodus. Bij Hesiodus vinden we hetzelfde vers over schroom, als in Od. xvii 347, tezamen met twee andere verzen, waarvan devolgorde niet zeker en de samenhang en betekenis niet duidelik is.-Â?)De kwade werking der vtvia op de ziel in het algemeen spreektuit het begeleidend adjectief ^vnof^??pov â€žhartverterend,"ÂŽ) datook van erge smart gezegd wordt.Â?) \') Od. XIV 156. \') Od. XIV 124: KofiihK Â?XPÂ??/"Â?\'"\'- \') Od. XVII 352: o??ir nya^iiv ft/rr\' iftfuvat Â?vcpi ^poic-y. cf. VS. 347. â€?) Hesiodus, Erga 317: <V 0,V- AyMt) xtxpnnivov ??rSpa KyiZin\' 319: aiSi??c roi nptic avoXfiiy, ^(ipaog Si npbi ??.\\/3v\',318: Â?ti\'Wc. Â?"/ r\' ??fSpac Itiyci (Ttvirai >)S\' ??iinimv.

â€?) Hesiod. Erga 717. \') Od. IV 716.



??? 3. Lyrici. â€žMeer mensen zijn goed (dya^oi) uit gewoonte (oefening), danvan nature/\' zegt Critias.^) Met deze uitspraak wordt aan deomstandigheden een grote invloed op de morah\'teit van de menstoegekend. Omgekeerd â€žzijn de slechten niet volstrekt slecht vanhun geboorte af."^) Behalve andere factoren, zoals slechte omgang,hebben de materi??le omstandigheden daarop invloed. Het strevennaar deugd {aptn,) is pas mogelik, als iemand een bestaan {(ilog)heeft, staat boven deze Â§.ÂŽ) Maar ntvla geeft geen bestaan; ze dwingter voor te werken of brengt gebrek. â€žZij oefent geweld uit op demens."Â?) â€žHaar sterke dwang maakt de geest duldend."ÂŽ) Ze brengteen edelman ertoe een vrouw van mindere stand (KOK?“^-arpn\') tehuwenÂŽ) en bederft het goede ras.\') De Trevfa is de toets voor deware aard van de mens; ze stelt de goeden op een harde proef. â€žInirtvfa toont zich de gemene man en de veel edelere."ÂŽ) â€žZe ver-leidt de mens tot

misdrijf, ze schaadt zijn ziel door haar sterkedwang. En bukkend voor de nood gaat men tegen zijn wil tot veelschandeliks over. Immers deze leert veel kwaad: leugens en bedrogen noodlottige twist; ze leert het de man ook tegen zijn zin. Engeen kwaad is groter dan zij. Want zij baart de erge radeloosheid."ÂŽ)Zo oordeelt Theognis. Een ander fragment van dezelfde dichter,in Â§ 2 opgenomen, waarin ook sprake is van de schending van hetlichaam, herhalen we hier: â€žO ! ellendige ttsvIo, waarom schendtge, op mijn schouders drukkend, mijn lichaam en geest 1 Tot schande-likheden en laagheden (aJffXP" Koi SuXa) dwingt ge me tegen mijn



??? zin, mij die het edele en schone onder de mensen versta."^) M?Štdie alaxp?  en zijn oneervolle arbeid en zedelik slechte daden bedoeld.2) Het overwicht der omstandigheden op de moraliteiterkent ook Simonides met deze woorden: â€žHet is niet mogelik,dat een man niet slecht is, die een zware ramp getroffen heeft.Want elk mens is goed, als het hem goed gaat, maar slecht, als \'t hemslecht gaat."ÂŽ) 5. Tragici. â€žIn Â?en lege nuag iÂ? JÂ?en begeerte naar het edele".lp Ktvy yaarpi r?šv Kok?šv tpwf ovk Coti. (Achaeus fr. 6). Voornamelik van ?‰uripides vinden we uitspraken, die dit onder-werp betreffen. In de â€žElectra" is deze aan een boertje uitgehuwe-likt, die Orestes en zijn vriend gastvrijheid aanbiedt, voorzoverZijn middelen dat toelaten. Want al is hij maar irlvm, hij kan wel-levend zijn en tonen â€žniet van lage aard" te zijn.") Hoffelik ant-woordt Orestes, dat er geen juiste maatstaf tot voortreffelikheidis.Â?) Want hij heeft wel een zoon van edelman gezien, die

mets-waardig was, en daarentegen verdienstelike kinderen van laag-geboren ouders;Â?) ook gemis aan edele zin bij een welgesteld manen een ruime geest bij een ^M) Wie op vrAoOro?§ afgaat, gebrmkteen slechte maatstaf, maar ook hij, die naar Tra^i\'a oordeelt. ImmersZij is gelijk een kwaal, die de mens uit nood kwaad leert.Â?) Degangbare opvatting, nog stammend uit de adelsfeer, ten aanzienvan het verband tussen maatschappelike positie en aard (Â?\'J^o?§) vande mens, bestrijdt ?‰uripides hier bij monde van Orestes met deerkenning erbij, dat m via een verderfelike invloed heeft. Als oorzaak van of aanleiding tot misdadigheid wordt mvtagenoemd in enkele fragmenten: â€žEen man, die arm is aan bezit, VS. 649. â€?) Cf. vs. 307 cn 383. \') fr. 3 (12)- Hiller-Crusius pag. 235 P: dvSpa i- ovk Ion fi>) o?š kok??v ??v ? fi? xavoe avp<fop?  KaSiXy. rrpa^ac V>p Â??™ jroc <5|.f)p rfyoS(5c, KaK?”?§ i\', tl KnK?›?§, \') El. 363: ovrot r?? y\' r/^Of Ivvyivic vnp??oftai.\') ibid. 367:

ovk lor\' ? KpiISlc o?šSlv ti?§ ivavfpiav.â€?) ibid. 370: xpior?  S\' kok?™v ritva. \') ibid. 371 : Xtp?šv r Iv ? vcpbc irXovaiov ^povi\'ipuri, yv?šfitjv ii /iiyaXijv n\' n-ivFjri o??fiart.\') ibid. 375: fSXV Â?X" Â?\'""O"



??? maar kracht heeft in zijn hand tot daden, zal zich niet ontzien hetgeld van hen, die het bezitten, met geweld te roven."\') â€žListen enduistere middelen hebben de stervelingen gevonden tegen ont-mannende nood." *) â€žMij overwint de nood ((pna) en die gevloektemaag, waaruit immers alle kwaad ontstaat."ÂŽ) Een vers van eenonbekende tragicus geeft blijk van een algemeen wantrouwen vananderen in een vewQ, Het luidt: â€žWant het woord der TrA-ij-fcvindt geen geloof."*) 7. fXen.] Resp. Atheniensium. De schrijver van dit geschrift drukt zich kort maar beslist uit:â€žBij de betere stand is zeer weinig tuchteloosheid en onrechtvaar-digheid, en zeer veel nauwgezetheid voor het goede en juiste; bijde demos echter is zeer veel onbeschaafdheid, tuchteloosheid engemeenheid. Want zowel de mvia leidt hen ?Š?Šr tot het lelike, alshet gemis aan opvoeding en ontwikkeling door gebrek aan mid-delen."ÂŽ) Hoewel de text aan het slot corrupt is, staat toch voldoende

vast,dat de inv\'ut, volgens de schrijver, deels rechtstreeks, deels doorcnratSevnia en nfia^\'ia, als gevolgen der irivla, de massa der TtiMjrfcgeestelik, moreel en derhalve politiek minderwaardig (rnvriool)maakt. We wijzen in dit verband op een uitlating bij Plato, waarinde eventuele aanwezigheid van veel misdadigers (vraico??/ayo/) wordttoegeschreven aan aTraiSivafav Kal KaKi)i\' rparp^v K(n Karu(TTamv rfjc7rÂ?Â?Atrf/ac (i.c. oligarchie).ÂŽ) De schrijver der Resp. Ath. ver-tolkt met het bovenstaande naar alle waarschijnlikheid niet uit-sluitend zijn persoonlike mening, maar die zijner partijgangers inhet algemeen. \') Nauck fr. 389. *) fr. 288: ????Xoi Si Kal OKoruv?¤ /njvai\'///iÂ?ra XO\'""." <\'t\'\'\'>\'Spovp??pitax\' ti\'vptjrai /iporoJf. *) fr. 915: vik^ ti X/"\'" \'1 Â?"\'\'â– â€?\'\'C r\' ?“Xoii/im\'Â?/ yaan\'ip,?¤<t>\'i)<: Cl) Trai\'rn ylyverni tcaicii, \') Adcsp. fr. I19: nlvyf/p rrtr/\'/nur riori)\'o??Â?; txÂ?i X??yof. \') [Xen.] Resp. Ath. I 5: ylp ro??c /iiXnVroef ??n anoXaaia re oXiyiani tni<Tfl(Â?:(f(,

Â?K/ii/ifio Si TrXiiirrti ilc Tti xP\')*""Â?, Â?Â?\' \'"<â€?7 St\'ifuii apa^la Tl TrXiiirni Kai(ira??ia Kat ttoÂ?\'Â?;/)/Â? â€? 1/ rt ydp Trivla Â?i\'irorf p??XXin\' ityii irrt ri?? nlaxf??. Kai i) ttTraiStvnitiÂ?â€?rti t) li/iaiin Si\' tfSiini\' xotl^i??iioi\' IvloiQ (?) tiuv ?¤v^pMirm\'. cf. Kalinka, pag. 109-111. Aan het slot lezen we: â€žDer Satz v ?¤naisivnla kat aftasla(??yÂ?i ixi ra alaxp??) ist besonders interessant als volkst??mlicher Vorl?¤ufer dersokratisch-kynischen Gleichsetzung von \'rof ia und \'ipirli. â€?) Plato, Rep. 552 e.



??? 8. Aristophanes. Op het toneel meten vaak tegengestelde meningen zich metelkaar. De opvatting, dat irana oorzaak is van diefstal en inbraakwordt in de Plutus aan een man uit het volk in de mond gelegd.Als Penia n.1. de wtvuTtg wil leren, dat zij zelfbeheersing en zinvoor orde kweekt, antwoordt Chremylus honend: â€žStelen eninbreken is tenminste erg ordelik."^) Wat niet zeggen wil, datdiefstal alleen toegeschreven werd aan irivta. Als in de Eccelesia-zusae de vrouwen het communisme willen vestigen, door alle bezitte onteigenen vraagt Blepyrus aan zijn vrouw Praxagora, die deleiding heeft: â€žMaar hoe doet ge met iemand, die geen land, maaraUeen geld heeft?" â€žDie zal het afdragen" is het antwoord. â€žHijzal er gerust een meineed voor doen en het niet afgeven. Want daar-door heeft hij het ook gekregen," meent Blepyrus.^) En iets verderzegt hij: â€žDie van alles hebben, stelen \'t meest."") Dit zijn uit-latingen, die altijd veel opgeld hebben gedaan, en vooral

toentertijdmet het oog op bepaalde praktijken, als de sycophantie.^) Als Praxagora de leiding der vrouwen tot vestiging van eenbetere maatschappij aanprijst, zegt ze, dat veel misstanden zullenverdwijnen. Want de -mvia verdwijnt.ÂŽ) Geen mens zal de stadmeer schande aan kunnen doen door getuigenis of valse aanklacht,(n.1. voor geld).ÂŽ) â€žMaar dan neem je mij mijn broodwinning af!"roept haar buurman, ook een arme drommel.\')" Er zal geen straat-roof meer zijn, geen afgunst op een buurman, geen naaktheid, geenenkele TrtKr^-," gaat Praxagora voort.Â?) 9. Thucydides. Diodotus, die tegen de terdoodveroordeling der Mytilenerseen rede houdt, zegt daarin ongeveer: Allen hebben van natureeen zekere aanleg tot misdrijf, zowel persoonlik als in gemeenschapen er is geen wet, die hen daarvan zal afhouden, daar men allestrafmiddelen al heeft toegepast om de misdaad tegen te gaan. Enondanks het feit, dat de meeste straffen langzamerhand verscherpt â– ) Plutus

563 en 564, cf. vs. 220. \') Eccl. 603. \') Eccl. 608.*) cf. Plutus 30. â€?) Eccl. 605: Â???<5f;c oWji\' jrtj\'(\\i ?¨fmOH. â€?) Eccl. 561.\') ibid. 563, cf. 353. â€?) ibid. 565 sqq.



??? zijn tot de doodstraf, zijn toch de overtredingen gebleven. Menmoet dus een nog afschrikwekkender middel dan de doodstrafvinden; met deze voorkomt men niets. Want de vevic, die uit noodde durf (n.1. tot misdaad) geeft, de overvloed, die door overmoeden trots de hebzucht kweekt en andere oorzaken, uit de hartstochtder mensen voortgekomen, drijven hen in de gevaren.^) De TTtvt\'a wordt hier als oorzaak van misdaad vooropgesteld. 10. Xenophon. In de Memorabilia zegt Euthydemus, dat hij tyrannen kent,die uit nood evenals de minst-bemiddelden gedwongen wordentot onrecht.^) Dezelfde bewering lezen we in het Convivium, waargezegd wordt: â€žik ken ook sommige tyrannen, die zo hongerig naargeld zijn, dat ze veel erger dingen doen, dan de cnrop??iTaToi, deminstbemiddelden. Want deze begaan weliswaar uit gebrek(St\' ?‰vSfiav) diefstallen en inbraken, maar de tyrannen plegenmensenroof."^) De meest dwaze beschuldiging (iynXmuo), die men

tegen hemuit, noemt Socrates in de Oeconomicus, die van rtvfa. Hij is,toen hij achter het paard van Nicias\'veel bewonderaars zag lopen,op de stalknecht toegestapt om te vragen, of het paard veel xpiiparabezat. Deze keek hem aan of hij hem voor gek hield en vroeg: â€žhoekan een paard xpvuura hebben?" Toen droeg Socrates zijn hoofdweer hoog, omdat hij hoorde, dat ook een rr?Šviig paard goed(ayo&??f) kon zijn.Â?) Het is karakteristiek voor de schatting derTTtv/o, dat Socrates deze demonstratie nodig acht. 11. Comici. In de Attiese comedie komt meer dan in de tragedie tot uiting,welke opvattingen onder het volk leven. Omtrent de gevolgen derTTtv??a voor de moraliteit vinden we er de volgende uitspraken. â€žWant velen dwingt soms de mfla tegen hun natuur daden te \') Thuc. III 45, 3. \') Metn. IV 2, 38 01 Cl\' tvctiav l??airtf} ci airopi??raroi avnyKuZovrai aSirm\'.\') Convivium IV 36. *) Oec. XI 5.



??? doen, die hun onwaardig zijn."^) Onder deze daden (ipya) kunnenvernederend werk en misdaden vallen. â€žWelstand is de toets voor \'s mensen karakter (rjooVo.). Wantwanneer iemand, die welgesteld is, wandaden {aiaxpa npaypuTo)doet, wat zou hij dan niet doen, als hij onbemiddeld was T\'^) Dezeuitspraak legt een rechtstreeks en algemeen oorzakelik verbandtussen materi??le omstandigheden en moraliteit. â€žDe schaarste (n.1. aan middelen, (rwavig) leidt tot het doen vankwaad."ÂŽ) â€žVoor een man, die honger heeft, is het onvermijdelik te stelen."")â€žWant ik ken velen, die uit nood (Si\'avayKtjv) slecht (Trovripoi)zijn geworden, toen het hun ongelukkig ging; maar die van naturemet zo waren."ÂŽ)â€žEen Tivrtg wordt niet vertrouwd, ook al zegt hij de waarheid."ÂŽ) 12. Oratores. Antiphon maakt in zijn Tetralogie de opmerking, dat de noodixpilo) allen dwingt tegen hun natuur in te spreken en te handelen.\')Lysias voert de invla aan als oorzaak van misdrijven, ook

ern-stige. In een van zijn redevoeringen wordt iemand ervan beschuldigdeen heilige olijfboom uitgegraven te hebben, een vergrijp, waaropverbanning met verbeurdverklaring van goederen stond. De be-schuldigde daagt zijn aanklager uit het voordeel te noemen, dat hijvan zo\'n daad zou hebben. Dat hij door ntvla gedwongen werd,zich aan dergelike daden schuldig te maken, kan de aanklager nietbewijzen.ÂŽ) Volgens deze verdediging vormt de eventuele aanwezig-heid van TTfvia een bezwarende omstandigheid voor het bewijs vanschuld. In een andere rede van Lysias komt de volgende uitlating voor:Bij alle mensen bestaat de rechtvaardige gewoonte wegens dezelfdevergrijpen het meest vertoornd te zijn op hen, die het meest bij \') Kock II Timocles 436 (28): woWohc yip M\'ioS\' V Trivia ?ŸuiZiTat iii-itÂ?i\' Â?tr-JÂ? ipya nap?¤ <f,vmv rromv. â€?) An??\'phancs II3 (232, 5): TrXoCroc ?Ÿ??ffav??c iariv (ivSptiwnv rp??trwv. \'??rav tvtropiv yap alaxni?? jrpArry Trpaypara, ri tovtov

??nopiiaavr\' Â?f oU ohi rottiv, Â?) H Philcmon 324 (157, 2): \') r<l(> crrÂ?vicilc TU Spnv KaKd. â€?) III Adesp. 494 (434). â€?) III Menander 182 (604).\') III Menander 228 (856). \') Anuphon Tetr. II y, 1; cf. ti, i,Waar een dergel. opm. staat. \') Lysias VII 14.



??? machte zijn, zich van onrecht te onthouden, maar voor de rlrijTecof voor de lichamelik zwakken vergiffenis te hebben, omdat menmeent, dat zij huns ondanks misdoen."^) Als oorzaak van misdaadis TT?ˆvia hier een verontschuldiging. Isocrates beschouwt de Trsvfa als verontschuldiging voor som-mige slechte eigenschappen. Men moet n.1. volgens hem, bij debeoordeling van iemands goede eigenschappen niet een absolutemaatstaf aanleggen en â€žze niet allen in dezelfde uiterlike omstandig-heden keuren; maar de rechtvaardigen moet men toetsen, als zein materi??le moeilikheden zijn (nr??piai)"^) Volgens de xxiÂ° rede staan de kwade praktijken der sycophantiemet de Trsvia in verband, blijkens de woorden: â€žIk meen toch, datiedereen wel weet, dat zij het zijn, die goed kunnen spreken, maarniets bezitten, die valse aanklachten ondernemen."") Als bewijsvan iemands onschuld wordt daarop gezegd, dat hij nogal wat beziten minder goed kan spreken. Evenals

bij Lysias wordt hier dusook een zekere materi??le welstand aangevoerd als aanwijzing vanonschuld. Isocrates is de eerste, die naast de erkenning van de invloedder materi??le omstandigheden op de moraliteit van het individuverband legt tussen maatschappij en moraliteit. In de tijden vanmalaise,^) van ontwrichting van het economies leven tengevolgevan voortdurende oorlogen en revoluties,ÂŽ) van de ontwortelingvan grote scharen burgers door verbanning,ÂŽ) van de toenemendeonzekerheid van bestaan voor -nlv^Tig zowel als voor ttAoiWioi^\')wijst Isocrates in or. vii op de goede oude tijd, als op een lichtendvoorbeeld, toen het bestuur beter, de maatschappij hechter en demensen deugdzamer waren. Een goed bestuur is er niet in de eersteplaats op uit onordelike burgers te straffen, maar voor een gezondemaatschappij te zorgen.ÂŽ) Allen moeten werkzaamheden hebben



??? naar hun stand en vermogen. Daarvoor zorgde de magistraat in deoude tijd; ze ging de ledigheid der jongeren tegen door hen toteen beroep of bezigheid te verplichten overeenkomstig hun bezit.â€žDe mindergegoeden brachten ze tot werkzaamheden in landbouwen handel, daar ze wisten, dat de noden door ledigheid ontstaanen door de noden de misdaden. Door dus de oorsprong van hetkwaad op te heffen, meenden ze zich ook te vrijwaren tegen de ver-grijpen, die ermee gepaard gaan."^) In een volgend hoofdstuk zullen we zien, dat aan het exces aande andere kant, de overdaad, evenzeer een verkeerde werking opde moraliteit wordt tqegeschreven.\'\') Ook bij Demosthenes vinden we plaatsen, waar Trfvi\'a als ver-ontschuldiging en verklaring geldt voor misdrijf. â€žDe misdadigersm?¨t vermogen verdienen ?Š?Šr onze toorn, dan zij, die te weinig hebben.Want voor dezen geeft de dwang van de nood een verontschuldiging(vergiffenis) bij hen, die menselik denken.

Maar zij, die uit over-daad slecht zijn, kunnen geen enkele verklaring als rechtvaardigingaanvoeren."ÂŽ) In or. xxi, 182 wordt van een veroordeelde gezegd, dat hij deovertreding uit nood (Si\' h^Siiav), niet uit overmoed begaan had;waarbij het eerste als verontschuldiging, het laatste als verzwarendeomstandigheid moest gelden volgens de spreker. Het gold de ver-oordeling van iemand, die als rechter (gezworene) zitting genomenhad, terwijl hij nog schuld had aan den staat. Echter laten derechters bij bepaalde vergrijpen, ook al weten ze, dat ze Sta iriv{ai>geschieden, dit niet als excuus gelden en passen de strafbepalingentoe."Â?) Over het afleggen van een vals getuigenis lezen we de volgendeuiteenzetting tot de rechters: â€žGij allen zult toegeven, dat zij,die vals getuigen, zoiets willen doen hetzij uit gebrek aan middelen(affO()i\'o) door voordeel verleid, hetzij uit kameraadschap, hetzij \') VII 44, 45: Â?/o??rif rdf (iTopiac /lir i\'iii rdc apylai; yiyvo/ili\'ac, roe ?œKitcovpyiac Siii

rÂ?c Â?n-opi\'uc\' "fdipovvrec ovv rr/y (ipx\'/v ri??y eaK??y ds-nXX/tfiiÂ?\'(â€?"Â?â€? rnroiy l??Widi\' (Irimprtf/itiritiy ruy fiir\' {kiIvijv yiyyofttyuv. cf. III 44. \') Dem. XLV 67 : /irtXXoiÂ? vpyiXwc t.vnv ro??c fir\' ?Šiivnpiac jrovtipoh\' >)roTf fiir\' {yvn\'ac. ro??c Y\'ip V ri;c XPu\'nc dy??yKt) ^iptt rivii avyyy??pqv napA roTc ??vSpwn-iVuc XoyiKopivotc. *) Dcm. XXI 182 cn XXIV 123/4. Ook in LI irvinden we de uitdrukking: Â?"Â?\' Â?â€?Â?Â?â€?Â?/c tÂ? tWnar ??ft??pry.



??? tiit vijandschap jegens de tegenpartij. Van sprekers getuigen kanniemand dat beweren, want ze zijn noch onbemiddeld {airopoi)noch aan de tegenpartij vijandig, noch met spreker bevriend, zodatmen geen enkel vermoeden tegen hen kan opvatten, dat zij valsgetuigen.\') Evenals bij Lysias en Isocrates wordt ook in deze redede afwezigheid van vtvia als een aanwijzing van onschuld aan-gevoerd.*) Hoe een irivvg in tel is en welke verwachting men van hem heeftin andere kringen, kan blijken uit de plaats, waar van een zekereStrato, die als scheidsrechter in een geschil optreedt, gezegdwordt: â€žEen man w?¨l wivnQ koI airpayfnov, overigens echter nietslecht, maar zelfs zeer verdienstelik (x/ojj^r??c).ÂŽ) En ook: â€žDezeman is misschien wel ir?Švijg, maar toch niet slecht."*) Deze woordenveronderstellen in bepaalde kringen de overtuiging dat \'t verbandtussen ntvia en kokIo eigenlik toch vanzelfsprekend is. In or. lix 112, spreekt [Demosthenes] over het verband

tussenwevia en prostitutie. Hij waarschuwt daar, dat burgermeisjes uitarmoe ir??pvjn worden. â€žDaarom moet ge denken aan de burge-ressen, dat n.1. de dochters van Trtvrirtg niet onuitgehuwelikt blijven.Want nu waarborgt de wet ook aan een meisje, dat onbemiddeld is(airoprj^i)) een voldoende bruidschat, indien de natuur haar ookmaar een beetje behoorlik uiterlik heeft gegeven. Maar als de wetdoor u verkracht wordt, doordat zij (de beklaagde Neaera) vrij-gesproken wordt, en daardoor al haar kracht verliest, dan zal gauwhet beroep van TropvrÂ? ingang vinden bij al de dochters der burgers,\'die uit gebrek aan tniddelen (tnropla) niet kunnen uitgehuweliktworden." Lycurgus zegt, dat velen zich ter wille van geld en genot latenoverhalen zich niets te herinneren, of niet te verschijnen of eenandere uitvlucht te vinden.ÂŽ) â€?). Dem. XXIX 22. \') [Dem.] XLIV 3 geeft een voorbeeld van het kopen van getuigen.\') Dem. XXI 83. â€?) Dem. XXI 95. Â?) Lyc. Leocr. 20.



??? 13. Plato. ,,In een mutichappij ronder ml\'i\'a tn jrXoProe lullen ongeveer deedelste leden ontstaan." V ??\' ap ttore ZwDtKi^ tn\'iTt ttXovtoq ^.vvoiky (it\'iTe nn\'ia,PXil??n\' tv ravry ynvawraTa ii^t) yiyt\'oir\' iiv. (Leges 679 b.) Evenals Isocrates legt Plato (en ook Aristot.) het nauwsteverband tussen maatschappij vorm en moraliteit. De excessen nietalleen, de grote verschillen, ja in zekere mate alle verschillen inmaatschappelike welstand werken demoraliserend; doch hoe groterde verschillen, hoe sterker de kwade werking. Zowel de n-Aowrocals de TTfi\'/a wordt een kwaad genoemd in de Leges, de eerste omda^hij door overvloed de ziel bederft, de niua, omdat ze door haarkwellingen het schaamtegevoel ontneemt.^) â€žfhv/a kweekt knecht-schap en misdadigheid naast de zucht tot omwenteling."^) In eenbeschouwing over de nadelen van de oligarchie staat, dat de ver-armden zonder angel (= de ongevaarliken), hun hele leven ,TTu>xmblijven, maar dat uit de gevaarliken (met

een angel) alle zogenaamdemisdadigers {<aKovpyui) voortkomen. Zodat in een maatschappij,waar men bedelaars ziet, ook dieven, zakkenrollers, tempelrovers enbedrijvers van al dergelike misdaden schuilen. De oorzaak van hunmisdadigheid is aTrai?“tvorlu kui koki) rpo^i) Kui KUTutTTnatg TfjcTToXirdac of gemis aan opvoeding, slechte verzorging en de be-staande constitutie.ÂŽ) Voor de geestelike afstomping tengevolgevan het handwerk zie: Â§2, 13. 14 Aristoteles. â€žDe ttoAjc is een maatschappij van gelijken."") Ze streeft ernaar zoveel mogelik te bestaan uit gelijken en gelijkwaardigen;dat is het meest het geval bij de matige bezitters" {uUoi),^) Eenmiddelmatige welstand is het beste voor de moraliteit van de mens. \') Leges 919 b: r??i\' flip <pifj(\')i\'iif^^iific??ra r/jvpp,.,, ri/y ?Ši Xiirraic TT/iorirpafi/iiri/rili; tivatiTxvi\'riiip n??r/ji\'. \') Rep. 422 a: di\'iKivhfjifti\' Kai enKniuyai\' TÂ?/Â? vnortmaftif, cf. Leges735 c, waar Plato de behoeftigen als gevaarlik voor de maatschappehkeorde

door export naar een te stichten kolome verwijderen wil. \') Rep. 552 c en d. Pol. 1328 a 36: f) JTiiXji" Koipuii-iii ru; iÂ?rt rwp ??/ioiivf. *) 1295 b 25Â?



??? Wat boven of beneden het gemiddelde komt is beide schadelik vooreen Tr??Xtc, dus voor de mens als staatsburger.^) â€žIl??vfa n.1. brengtopstand en misdadigheid."ÂŽ) Maar ook is het beide schadelikvoor de moraliteit van het individu. Want zij die overdaad hebbenworden vfBpcaral Kai /usyaXoTT?“vtipoi paXXov; zij die te kort hebben,worden KOKovpyoi Ka?? ptKpo7r??v>)f)oi X\'iav, want de onrechtvaar-dige daden (a^iKiiparc) gebeuren deels uit vftptc, deels uit Katcovpyta,^) â€žNiet echter alleen uit nood (^iÂ? ra avayKoTa) plegen de mensenonrecht, tegen welk onrecht (volgens Phaleas) de gelijkheid vanbezit het geneesmiddel is."^) In Â§ I, 14 van dit hoofdstuk is reeds gewezen op de uitspraak,dat irtvia de mens minderwaardig maakt, in zoverre ze hem ver-plicht tot een levenswijze, die een slechte invloed op zijn lichaamen geest heeft.ÂŽ) Over de omkoopbaarheid vinden we de uitspraak, dat mensen,die erg weinig bezitten en een ambt vervullen,

omkoopbaar zijndoor hun uTropit Conclusie. De slechte invloed der rr??r/a op de menselike geest geldt als eenrechtstreeks gevolg van het levenspeil, dat ze meebrengt. Het isvooral de mening van een bepaalde stand of partij, in wie de op-vattingen van de adel het sterkst voortleven, die de Tilvijrtc, hetvolk, geestelik, moreel en derhalve politiek minderwaardig achten die deze minderwaardigheid schrijft deels op rekening van delevenswijze, de slaafse afstompende arbeid, waartoe de irivla dwingt,deels op rekening van het gemis aan opvoeding, ontwikkeling enbeschaving, die ze de mensen onthoudt. Deze mening is ook buitende meer enge kring van de vroegere adel doorgedrongen in dekringen der TrXovmot en openbaart zich dan ook bij verschillendeschrijvers. Meer in het biezonder wordt wevla voor de moraliteitvan het individu voorgesteld als een factor van verderfelike werking.Zoals ze alle Trivnrtg dwingt tot een leven van arbeid en tot hetaanvatten zo nodig van

elke arbeid, zo drijft ze evenzeer onder om- \') 1295 b ?•2. \') 1265 b 125 >\'/ TTDta orafftv ifiiroili rai KttKorp-^tiir, \') 1295 b 9, cf. Rhct. 1390b 32. *) 1267 a 3. \') 1265 b 12:??<rxo\\oy yap Troiovat rijf ??tavoiay icai raztii tiv. *) 1337 b 14.



??? standigheden tot slechtheid en misdaad. Algemeen wordt in d?Šliteratuur van het hier behandelde tijdperk n.1. de overtuiging uit-gesproken, dat men bij de beoordeling van iemands moraliteitgeen absolute maatstaf moet aanleggen. Er moet allereerst rekeningworden gehouden met de materi??le omstandigheden, aan welke eenbeslissende invloed op het moreel gedrag van de mens wordt toe-gekend. Dit moreel gedrag wordt op een harde proef gesteld, alsiemand door vtvia in nood, ontbering of zorgen geraakt. De recht-vaardigheidszin, die als hoofddeugd alle andere omvat, kan menslechts toetsen aan iemand, die in materi??le moeilikheden verkeert.Wanneer een mens, die welgesteld is, wandaden bedrijft, dan kanmen van hem het ergste verwachten, als hij in behoeftige otnstandig-heden geraakt. Zij, die van nature niet slecht zijn, worden slechtuit nood en worden huns ondanks gedreven tot allerlei misdrijf.Meer mensen zijn goed uit gewoonte, dan van nature. En het

ishun onmogelik goed te blijven, als het hun slecht gaat. Omgekeerdzijn de slechten niet slecht geboren. Deze opvatting culmineertin de uitspraak: elk mens is goed, als het hem goed gaat en slecht,als het hem slecht gaat. Het streven naar deugd is pas mogelik, alsde maag tevreden gesteld is. Want in een lege maag is geen begeertenaar het edele. Het is de xP^iof de nood, die, onder omstandighedenoptredend als gevolg der wtv/o, de moraliteit ondermijnt, allendwingt tegen hun natuur in te spreken en te handelen, de waar-heidsliefde uitdrijft, tot leugen en bedrog verleidt, alle schroomen schaamtegevoel bant, een bron van twist, haat en opstand is,tot diefstal, straatroof en inbraak aanzet, tot allerlei gemene enduistere praktijken leidt, tot valse aanklachten en getuigenissenbrengt, kortom de mens alle kwaad leert, waarvoor de kiem in iedermens aanwezig is. Isocrates, Plato en Aristoteles zien de samen-hang tussen materi??le omstandigheden en moraliteit vooral in

hetmaatschappij verband als sociologies verschijnsel. De aard der socialetoestanden en verhoudingen, de grootte der maatschappelike ver-schillen en de afstand der maatschappelike klassen zijn de factoren,die de moraliteit der individuen bepalen. En met name zijn het deexcessen, de het meest demoraliserend werken. In deze beschouwingbaten dan ook geen straffen tegen misdrijven. Doeltreffend is hetslechts de verwekkers, in de eerste plaats de armoe (= erge Trtvfo)op te heffen, wil men zich vrijwaren tegen de kwade gevolgen. Een



??? goed bestuur is er niet allereerst op uit vergrijpen en overtredingente straffen, maar voor een gezonde maatschappij te zorgen. Wantin een maatschappij, waarin de klasseverschillen het geringste zijn,zullen de edelste zeden kunnen groeien. Bij de rechtspraak wordt in de pleidooien de afwezigheid vanTrivia wel als aanwijzing van de schuld aangevoerd ; ook wordt erwel een beroep gedaan op de rechters, de rrsvia als aanleiding toteen misdrijf aan te rekenen als verontschuldiging. Â§ 4. Lof der rrtvia, In de literatuur van de* tijd, die hier behandeld wordt, is heelweinig goeds van de rrtv\'ia gezegd. Van een goede invloed op demens is zelden sprake, wat na het voorgaande ons niet verwonderenkan. De lof, die haar toegekend wordt, ontleent ze vooral aan dewaardering voor de producten, die zonder arbeid niet verkregenworden, welke arbeid niet zonder n(via verricht wordt. Dit ver-dient ternauwernood de naam van lof der irtvia, evenmin als heteen lof der ziekte kan

heten, dat ze de geneeskunst bevordert, waar-van we het resultaat evenzeer waarderen. Bovendien wordt de irsvlaals leermeesteres van het handwerk meer geprezen door hen, dievan de producten genieten, dan door hen, die ze, door n-ti\'/agedwongen, voortbrengen. Ook hij, die de invia een kwaad vindtvoor de mens, kan haar deze lof niet onthouden. â€” In de dissertatieâ€žLaudes Inopiae" van Guilelmus Meyer (G??ttingen 1915) zijnuitspraken ten gunste der vtvfa en inopia uit de Griekse en Ro-meinse literatuur van af Hesiodus tot Apuleius bijeengezet. Deschrijver gaat daarbij uit van het dispuut in de Plutus van Aris-tophanes tussen Penia en Chremylus, waar Penia â€žut laboris etartium magistra laudibus effertur" en hij heeft getracht â€žsimilessententias in litteris Graecorum et Romanorum" op te sporen. Totdit onderzoek naar gelijksoortige uitspraken heeft de schrijver zichhoofdzakelik beperkt. Het is niet een histories onderzoek. Watonder ntvia e.d. verstaan

wordt, blijft onbesproken. Een onder-zoek naar de factoren, die het oordeel be??nvloeden, blijft achterwege.Op enig verband met de bestaande maatschappijvorm wordt nietgelet. De werkelik als lof bedoelde uitspraken zijn zeer schaars,zoals ook uit onderstaande behandeling zal blijken.



??? 5. Tragici. Van ?‰uripides zijn enige uitspraken ten gunste der invta be-waard. De lof daarin vervat gaat gepaard met een schimp op .rAowro?§en is blijkbaar meer een hoon op de zelfgenoegzaamheid vantrxnvmoi en hun minachting voor tt?Žvtiti?§.^) Aan iemand, die zich blijkbaar op zijn rijkdom laat voorstaan,wordt voorgehouden, dat in de rijkdom een minderwaardigheidligt opgesloten maar dat Tev?Ža bekwaamheid meebrengt, die nauwmet haar verbonden is .2) â€žDe nood maakt iemand, ook al is hij traag,bekwaam."ÂŽ) Nog in ?Š?Šn fragment wordt Tnvia tegenover rXo??iro?§ geprezen:â€žtAoutoc met te grote overdaad is een slechte opvoeding tot flink-heid. Ilti-m echter, hoewel een ongeluk, voedt toch kinderen op,die beter gehard en daadkrachtig zijn."") 8. Aristophanes. Zoals we in Â§ i, 8 reeds schreven, verdedigt de Penia zich in dePlutus tegen al de laster,\' haar aangedaan. We kunnen dus ver-wachten, dat al het goeds, dat zij tot haar rechtvaardiging te

zeggenheeft, hier gezegd en weerlegd wordt met de nodige overdrijvingen spotternij. In de eerste plaats verdedigt Penia haar bestaans-recht, ja haar onmisbaarheid door te bewijzen, dat zonder haargeen ambacht zou worden uitgeoefend, zodat, als allen irXowjfotwerden, ze daar niet mee gebaat zouden zijn.ÂŽ) Immers alle ge-makken van TrAoOrof zouden ze ontberen,ÂŽ) en nog harder moetenwerken dan nu, om te leven.\') Ten twede geeft ze lichamen slankals een wesp, behendig en strijdvaardig.ÂŽ) â€žVan de honger," is \'t ant-woord van Chremylus. Ten derde gaan met Trtrm bezonnenheiden ordelievendheid gepaard, maar met TrAowro?§ de overmoed."ÂŽ)â€žDe ordelievendheid van de dief en de inbreker," spot Chremylus. \') Voor de hoon op tXo?Žto?§, die dom en onhandig genoemd wordt ziede fr. 96, 285, 776 en 1069 (Nauck). fr. 641 : TfÂ?\'Â?Â? aofiav Â?Xa^f ?´i?š ri (fuyyn\'it- *) fr. 7135 \\!>tii\' Sifaaicn, n? i\' flpaSi\'?‡ rt?§ y, ffo^??i\'. â€?) fr. 54: iT?Švia ???

SvoTtjim- ft\'\'\'f Â?\'/""C \'\'pi<t>n /inx^t?Ži\' r" <i/i?Š(i\'w rikia Kai Spaan\'ipta. â€?) Plutus 509. â€?) ibid. 531. \') ibid. 525. \') ibid. 561. \') Â?bid. 564.



??? Op de vraag eindelik, waarom dan allen haar ontvluchten, geeftxt ten slotte ten antwoord: â€žOmdat ik ze beter wil maken. Zo zijnook kinderen bang voor hun vader, die het beste met hen voorheeft.Het is moeilik in te zien, wat goed voor ons is."\') Het succes vanhaar verdediging kon moeilik geringer zijn. Ze wordt smadelik weg-gejaagd. Toch ligt er ernst in de ironie en spot van Aristophanes. 9. Thucydides. In hun toespraak op de bondsconferentie1) zeggen de Corinthi??rs,dat ze van ouds hun verdiensten danken aan arbeid en inspanningen hun zede niet veranderen, al hebben ze nu ook door welvaarten macht een weinig v????r. Met die â€žverdiensten" (aptrai) zijn,blijkens het verband, moed en volharding in oorlog bedoeld. Watze in aiTitpUt daarmee verworven hebben, moeten ze in hun goedetijd niet verliezen. De gedachte, hier weergegeven, is dus, dat uirnpUiindirekt een volk strijdbaarder maakt. Terwille van die strijdbaar-heid geven de Atheners aan de

bemanning van de vloot een soldijvan 3 obolen, â€žopdat ze niet uit overdaad losbandig worden,lichamelik verslappen en hun loon besteden aan uitgaven die dekracht ondermijnen."^) 10. Xenophon. De verschijning van Socrates in de literatuur brengt een nieuwelement in de beschouwingen over -rrtvia en ttXoItoc, dat gerichtis tegen de voorstelling, dat TrAof/rot een voorwaarde is voor levens-geluk, en leidt tot de stelling (die vooral in later tijd algemeenwordt), dat voor ons innerlijk geluk het al of niet bezit van aardsegoederen onverschilig is. Van het eerste vinden we een voorbeeldin het Symposion.*) Daar zet Antisthenes op een vraag van Socra-tes uiteen, waarom hij met zo weinig bezit trots op zijn TrAo??roÂ? is.De mensen, zegt hij, hebben hun TrAo??roc en 7rtv/a niet in hunhuis, maar in hun ziel. Want, met datgene, waaraan de een meerdan genoeg heeft, lijdt de ander gebrek. Zelfs tyrannen hebben somseen geldhonger, die hen tot erger daden voert dan de

?¤rmsten. \') ibid. 575. Â?) Thuc. I 123, I. \') Thuc. VIII 45. 3Â? \') Symp. IV 34.



??? Zelfheeft Antisthenes genoeg voor zijn levensbehoeften en begeertniet meer. En wanneer hij zich te goed wil doen, koopt hij geendure dingen van de markt, maar haalt het uit zich zelf, uit zijn ziel.Hij geniet veel meer, wanneer hij eenvoudig zijn honger en dorststilt, dan wanneer hij het duurste gebruikt. Die het in de eenvoudzoeken zijn eerliker ook dan zij, die aan het kostbare hechten. Wantwie \'t best met \'t zijne voldaan is, begeert \'t minst andermans goed.Dat is de ttXovtoc, die de mensen vrijer maakt, de n-AoDro?, die hijaan Socrates dankt; zodat hij op niemand afgunstig is, maar iedereenvan zijn zielerijkdom mee wil geven. En het kostbaarste goed, vrijetijd, heeft hij altijd, zodat hij kan zien, wat bezienswaard, horen,wat horenswaard is en, wat voor hem de meeste waarde heeft, dehele dag met Socrates kan doorbrengen. Onverschillig is dus voor Antisthenes niet het al of niet-bezitvan aardse goederen, maar van veel aardse goederen. Toch is vanzijn zielerijkdom het

kostbaarste bezit, dat hij ook bij verlies vanwat hij nog heeft, toch voldoende kan leven onverschillig met welkwerk, omdat zijn behoeften zo gering zijn.^) Een ander lid van hetgezelschap, Charmides, is evenzeer ingenomen met zijn Tfr/n enbevindt zich daarbij gelukkiger dan bij de n-AoDrur, die hij gehadheeft, omdat hij nu vrijer in zijn doen en laten is, onafhankelikervan de publieke opinie en vrij van afgunst en belagers. Toen hijvermogend was, verweet men hem, dat hij met Socrates omging,maar nu bekommert zich niemand daar meer om.-) 11. Comici. De lof der ~ti>ui, die we bij de comici vinden, is meer spot enironie, dan ernst. Dat blijkt uit fragmenten als de volgende: â€žNietsis er gelukkiger dan een arm man, want hij heeft geen veranderingten kwade te vrezen."ÂŽ) â€žAlles maakt de honger zoet, behalve zichzelf,"Â?) een wrange spot op een blijkbaar bekende spreuk. De reedsvermelde klacht (I, ii) over de lasten van TrAorirÂ?Â?,-, die afgunst,nijd en haat verwekt en

tal van moeilikheden en zorgen geeft, wordtgevolgd door \'t uitspreken van voorkeur voor tth-ih met deze



??? woorden: â€žDaarom vind ik het veel plezieriger Tr?Švng te zijn, eenmatig bezit en een leven zonder zorgen te hebben. Want elke -n-tvrtgwint groot leed uit."^) Een dergelike jrevia zonder zorgen lijkt niette versmaden en heeft veel van matige :rXo??roc zonder genoemdelasten, â€ž\'t Is beter, als men \'t goed beschouwt, weinig te bezittenmet vreugde, dan veel met verdriet. Beter Trtvia zonder smart, danbittere ttAo??t-oc."ÂŽ) De enige uitspraak, die een ernstig gemeendelof der â– n-ivia lijkt is de losse regel: â€žTnvia is de leermeesteres vanhet karakter."ÂŽ) 12. Oratores. \' De invalide, die bij Lysias pleit voor het behoud van zijn uit-kering, zegt in zijn rede,^) dat de gegoeden zich wel een overtredingkunnen veroorloven, omdat ze eventueel gevaar kunnen afkopen,maar dat de mindergegoeden gedwongen zijn tot ingetogenheid.De TTivta is hier de ongelukkige oorzaak van morppncrvvt] tegen wilen dank. Dit is nog een soort lof, daar de redenering dient tot weer-

legging van een beschuldiging. Isocrates rekent tot de middelen die voor de gewone mensenopvoedend werken, in de eerste plaats â€žhet niet in overvloed(= onbezorgdheid) leven, maar gedwongen te worden dageliksaan zijn levensonderhoud te denken."^) De zorg voor zijn dageliksbrood wordt de mens dus tot zijn schade ontnomen, wat nog geenvoorkeur voor tteviq inhoudt. In or. vii 4 lezen we, dat iets goedsof kwaads niet op zich zelf staat; met het goede is een kwaad, methet kwade een goed verbonden. â€žMet irXuvTog en macht gaat onver-stand en hiermee weer ongebondenheid gepaard, met gemis aangoederen en nederige stand is ingetogenheid en matigheid ver-bonden."Â?) \') Koek II, Philemon 506 (92). Â?) III Menander 178 (588). \') Koek II, Antiphanes 127 (294) nt^ia yap lanv t) Tp??iriov ctcaoKaXoi:.\') Lysias XXIV 17. *) Isocr. II 2: tovc ??cti??rac ivrl iroWd ra TraiSivovra, ItaXiara fiiv t?? pi) Tpvpav a\\\\\' ??vayKa\'(iaiat rrtpl tov jiiov ta^\' ikaottjv

ftovXtvtoBaiti)v yfiipar. ") Isocr. VII 4 : awriraKrai Kai ovvaKoXov^t?? roTf {vcilatc ku! ralc raitiivt\'itfjoiaoj^poavvrj Kal ttoXXi) fitTpt??rijc,



??? 13. Plato. Tegenover de door overdaad verslapte lichamen steken de magerezonverbrande lichamen der irivrinq vaak gunstig af.^) Conclusie. Van een goede invloed der irtvia op de mens is voor het eerstsprake bij ?‰uripides en wel in deze zin, dat zij de mens bekwamermaakt en de kinderen meer gehard en energiek. In dergelike op-merkingen spreekt zich het zelfbewustzijn der TrLvnvtg uit tegenover de geringschatting van de kant der irXovmoi, Het is het zwakkebegin van een kentering in de literatuur, die aan de gewijzigde ver-houdingen beantwoordt. Toch blijven de uitingen van dit soortzeer schaars; een enkele maal ontmoeten we ze op het toneel enhier en daar bij de oratores en Plato. Een prijzenswaardige inge-togenheid en bescheidenheid wordt o.a. wel eens aan de Trti tatoegeschreven. Dat van de zorg (er staat niet: arbeid) voor hetdageliks brood een goede opvoedende werking uitgaat voor demens, verdient als uitspraak van Isocrates hierbij nog wel een

aparte vermelding. Van een voorkeur voor een irtvla, die in een sobere levenswijze(zonder, doch ev. m?¨t arbeid) kan voorzien, boven ttAoutoc is voorhet eerst sprake bij het optreden van Socrates in de literatuur. Hetis een opvatting, die leidt tot de stelling, (welke vooral in later tijdalgemeen wordt), dat voor ons innerlik geluk het al of niet-bezitvan aardse goederen onverschillig is en die brengt tot het vrij-willig aanvaarden der armoede. \') Rep. 556 d. J



??? HOOFDSTUK IV. Oordeel over de TrAoDroe en zijn gevolgen. [N het vorige hoofdstuk is gebleken, dat bijna algemeenTTcvfa als een ongeluk wordt beschouwd en als deoorzaak van lichamelike, geestelike en morele minder-waardigheid. We kunnen dus verwachten, dat n-Ao??rocin de regel een geluk en een zegen genoemd wordt en in \'t oog vanhen, die aan TrAo??roc gewend zijn, (en dat zijn de meeste der hierbehandelde auteurs) een onmisbare voorwaarde geacht wordt vooreen menswaardig bestaan. Bij de indeling en behandeling der stofzullen we zo mogelik verschil in betekenis van het woord /rAo??rocbij verschillende schrijvers in verband met het uitgesprokenoordeel laten uitkomen, daar dit oordeel vaak be??nvloed wordtjuist door de mate van welstand, die met jrAor/rop bedoeld is. Bijhet nagaan van de redenen, waarom ttAoDtoc begerenswaard heet,wordt tevens de aard en het gebruik, dat men ervan maakt, watnader bepaald. Â§ I. n-Ao??roc als een

geluk beschouwd. TrXovn/j ??\' apiri) eni erSoc ??n\'iict??. ,,Met irXovroc onderscheiding en aantien gepaard". (Hesiod. Opera. 313) 1. Homerus. Aan het erfelik grootgrondbezit ontleent de adel zijn machts-positie en levensgewoonten, die hem ver boven het volk uitheffen.Die grote afstand en onderscheiding kweekt het hoge standsgevoel,het bewustzijn van eigen voortreffelikheid, de overtuiging wezensvan hoger orde te zijn, het geloof aan goddelike afstamming. Hetkenmerk van een edelman is zijn levenshouding, de upen\'i â€ždasheiszt die hohe Stelling, der Vorzug, der von der inneren T??chtig-



??? keit noch nicht scharf getrennt wird, weil es eine individuelle,vom Stand unabh?¤ngige Existenz f??r den Mann nicht gibt."^)Met de ttXo?œtoc samen, (het bezit van land, vee, slaven en edelmetaal) bepaalt zij de stand, zoals Aristoteles zegt.^) Een lichame-like distinctie getuigt voor iedere vreemde van het deelgenootschapaan die stand.ÂŽ) De meest natuurlike opvatting behoeft geen afzonderlike vermel-ding en wordt stilzwijgend verondersteld. Z?? wordt de ttXo??tocniet geprezen bij Homerus, maar geldt vanzelfsprekend als on-ontbeerlik en begerenswaard. In de Ilias getuigen daarvan slechtsde volgende woorden: â€žveel bezittingen, die elk misdeelde begeert."Â?) 2. Hesiodus. Voor de kleine boer, die met harde arbeid zijn schraal bestaanmoet veroveren op een slechte grond onder een ongunstig klimaat,ÂŽ)is de begeerte naar welstand (n-XoDroc), die hem zo ver mogelikbuiten het bereik van gebrek en zorg brengt, de sterkste prikkeltot arbeid.Â?) Wil hij zijn doel

bereiken, dan moet hij zorgen vooreen huis, een vrouw, een ploegos,\') en een goede waakhond;Â?) zijnkindertal beperken,Â?) geen getrouwde knecht nemen of een meidmet een kind,ÂŽ) en verder onafgebroken werken en sparen.^ÂŽ) Naastde beveiliging tegen kwaad, brengt trXo??roe ook positief goeds,hij verheft de stand, verhoogt aanzien en betekenis, verleent onder-scheiding.il) Hij wekt de naijver van hen, die hem ontberen,!^) wathem opzichzelf al begerenswaard maakt. Alle gevaren riskeert menervoor. â€žGeld en goed is de ziel voor de zwakke mens."") â€žHet isgoed te kunnen nemen van wat er is, en een leed voor de ziel be-hoefte te hebben aan wat er niet is."") Plutus is dan ook bij Hesiodusde edele zoon van Demeter en Jason, de personificatie van dewelvaart en voorspoed, die veel geluk brengt.")



??? 3. Lyrici. In tijden van sociale woelingen en strijd om \'t bezit dringen devragen, die verband houden met de materi??le toestand zich meeraan ieder op en zijn dus de uitingen over dit onderwerp in de lite-ratuur talrijker, vooral bij die lyrici, die als partijleider (zoals Solon)of als onteigende (zoals Theognis) bij de veranderingen in debezitsverhoudingen persoonlik betrokken zijn. Voorzover dieuitingen een waardering van de ttAoDtoc zijn, vinden ze hier eenplaats. Solon bidt om ttXo??to?§ en aanzien bij de mensen, om aldusvoor zijn vrienden een toevlucht en steun, bij zijn vijanden gevreesden een geducht tegenstander te zijn. Maar onrechtmatig bezit wensthij niet.^) Het begrip â€žonrechtmatig" wisselt met de economiesetrap van ontwikkeling van ieder tijdperk. IIAovto?§ geldt eigenlikals een soort beloning, een onderscheiding door de goden verleendaan de ? ya^of, de adellike en tevens edele stand. Nu maken zich ookveel lage lieden, k-aicoi\', ervan meester, terwijl

edelen arm worden.^)Dit te moeten aanzien wekt het wrevelig gevoel van onrecht. Deklacht over wisselvalligheid van ttXovtoc en de voorkeur, die Solonuitspreekt voor de ?šptrti, die onontvreemdbaar is, staan daarmeein verband.ÂŽ) Theognis. Het onvrijwillige verlies van trao??ro?§ doet de gehecht-heid eraan sterker voelen en de waardering ervan in hoge matestijgen. Vandaar dat Theognis\' pen van deze gevoelens overvloeit.Onder de gedichten op zijn naam nemen de getuigenissen van erger-nis over het verlies van :rAo??ro?§ en de verheerliking van deze eengrote plaats in. Niet ten onrechte eren de mensen de TrAo??ro?§. Want hij maakthet dragen van lage afkomst (kuko\'tij?§, of minderwaardigheid?)gemakkelik.\'*) Er ligt bitterheid in deze woorden. Want irAo?›To?§is er voor de edelman. De gemene man (kqk?´?§) past het fftvmte dragen.ÂŽ) Zo heeft het de traditie geleerd. En het krenkt hetrechtsgevoel, dat in de traditie wortelt, voor een geminachte mensen-

soort plaats te moeten maken, met deze de TrAo??ro?§ te moeten



??? delen, ja hem te moeten afstaan. En dat gebeurt.^) Andere zijn huin \'t ongestoorde bezit er van.ÂŽ) Ze verhullen er hun schamelheid(geringe afkomst kok??tijc:) mee,") want â€žgij nXouroc zijt de schoonsteen begerenswaardigste der goden.ÂŽ) Met u wordt een kokoq zelfseen edelman."^) Een lof, die in Theognis\' mond niet vrij van hoonjegens nieuwbakken â€žedelen" kan zijn. De klacht over onzekerheidvan bezit,ÂŽ) die in deze tijd bij uitstek gerechtvaardigd is, vindt eenschrale troost in de door verdrukking nog groeiende standentrotsen \'t gevoel van blijvende meerderwaardigheid.ÂŽ) Het verlies vanTrXo??roe ontneemt iemand meer dan een verzorgd en verzekerdbestaan. Want ttAo??toc geeft vrienden, die je mijden, als je armwordt.\') Hij is een zegen voor de oude dag.ÂŽ) Niets overtreft hemin macht.ÂŽ) Voor de grote menigte bestaat er zelfs maar ?Š?Šn aptTi)(verdienste, of verdienstelike onderscheiding), dat is â€žrijk zijn."Al zoudt ge nog zo verstandig, wijs, sluw,

welsprekend of vlug zijn,dat baat niets. Voor TrXo??roc doet alles onder.\'") Van alles is ver-zadiging mogelik, behalve van TrXo??roc.") Een ander vers maaktook nog een uitzondering voor wijsheid.^ÂŽ) Beide zijn voor demensen het onweerstaanbaarst; de rijkste versmaadt geen nieuwerijkdom, zoals de wijste geen nieuwe wijsheid versmaadt. Een andergeluid horen we in vs. 719, dat ook op Solons naam staat. Daarheeft ook hij, die bezit, wat hij lichamelik nodig heeft, TrXo??roc,want aan het meerdere heeft men niets, men kan het niet meenemenin de Hades. Dit heeft weinig van Theognis. Evenmin als vs. 1156,waar iemand zegt: â€žik begeer geen irXo??roc en bid er niet om, maarik zou willen leven van weinig bezit, zonder leed." Dat het verlies van bezit voor de adel gepaard gaat met verliesvan bevoorrechte positie, macht en aanzien vindt zijn uitdrukkingin de met instemming door Alcaeus aangehaalde woorden:Xpwar avr\\p â€žBezit maakt de man."^") Semonides van

Amorgos. Ieder sterveling hoopt in de naasteof verdere toekomst te komen tot TrAo??roc en verder goeds.\'^)



??? Bacchylides zegt: â€žGelukkig is hij, aan wie een god deel geeftaan het goede en die met benijdbaar lot een welgesteld leven kanleiden."^) â€žDe vrede baart de mensen grote dingen," waarvan ind?Š eerste plaats rrkovrog (welvaart) genoemd wordt.ÂŽ) Onder de fragmenta adespota melica vinden we: â€žVrede, gij zoete, welvaartschenkende."^) â€žMet irXovTog samen woont (daar) de bloeiende Vreugde en degoede Vrede."1) Onder de scolia anonyma zijn enige lofzangen op TrAo??roc. E?Šnis er gewijd aan Demeter (en Persephone) â€žde moeder van FlAo??-roc".ÂŽ) Een ander zingt: â€žGezondheid is het beste, dan schoonheid,ten derde bezitter te zijn in rechtschapenheid (n-AourETi; oS??Awc/\'ÂŽ)Als gelukbrengend wordt TrAo??roc in meerdere liederen genoemd.\') 5. Tragici. We hebben er reeds opgewezen,ÂŽ) waardoor van de tragici Euri-pides voor ons onderwerp de meeste stof biedt. De tragedies vanAeschylus en Sophocles hebben geen of zo goed

als geen gemeen-schap met de sfeer der nhi^rtgf zodat er weinig aanleiding is tot^t uitspreken van een voorkeur, die vanzelfsprekend is. In twee fragmenten van Sophocles wordt van de waarde vanTrAo??roc getuigd tegenover de bezwaren der Trevia, die reeds be-sproken zijn: het ene,ÂŽ) waarin iemand tegenover zijn heer (avaE)zijn natuurlike zucht naar voordeel ermee rechtvaardigt, dat ookzij, die een groot vermogen hebben, nog aan hun voordeel hechten;dat bij het geld vergeleken al het andere voor de mensen pas in detwede plaats komt en dat de mvla een ramp is. De les, hier gegeven,schijnt te zijn: een gegoede kan aan een onbemiddelde diens win-zucht niet verwijten. Een ander fragment\'") zingt de lof als volgt:het geld brengt vrienden aan, en eerbewijzen. Geen mens is erafkerig van. Want TrAo??roc kan doordringen tot \'t ontoegankelikeen krijgen, wat hij wenst. Immers hij maakt een lelik lichaam mooien een gesmade bekwaam (of wijs: (ro<p??v). Hij alleen

kent vreugde,houdt ziekte uit en bedekt het kwade en lelike. 1  Soph. fr. 328 cf. fr. 749: r?? KtpSoc vSv, k??v iirb tfitv????y ip. ") fr. 85.



??? Euripides. Tegenover het ongeluk der n-tv/o^) wordt bij Euripidesde begeerlikheid van ttXoStoc op tal van plaatsen in velerlei scha-kering uitgesproken. Bekeken met de ogen van het brave, eenvoudigeboertje, die met Elektra gelukkig gemaakt is, is het geld^) wel vangrote waarde, als je vrienden wilt helpen, of als je onkosten bijziekte moet bestrijden. Maar voor je dagelikse voeding heb je erweinig aan, zegt hij; want of je rijk of arm bent, meer dan je vol etenkun je niet.ÂŽ) Andere kostbaarder genoegens of gemakken, die menzich door veel ttXoi\'toc zou kunnen veroorloven, worden ook eldersweinig genoemd. Ze zijn er nog haast niet, in deze materieel een-voudig ontwikkelde maatschappij, buiten verfijnde maaltijden endure hetaeren. Wel wekt fr. 198 op van zijn vermogen te genieten,daar hij, die dat niet doet, niet meer is dan de oppasser van zijngeld; maar van dat genieten staat niets anders dan: S??noiai tCov Ka\\(ov TTitpatT^ai, Tot een niet-vermogende spreekt dus

het sterkst de ongeluk-afwerende macht van n-Xo??roi, die zich openbaart in onderlinghulpbetoon van vrienden (in nood) en bij ziekte of ongeval. Fr. 642bevestigt dit; het luidt: â€žNiet bij wijnvat en maaltijd alleen brengthet geld de mens vreugde, maar (vooral) in tegenspoed en ongelukis het veel waard."Â?) Vriendschap is tevens een soort verzekering, waarbij de weder-zijdse verplichting tot hulp als premie geldt. Vandaar dat â€žvan hendie bezitten, alle mensen vrienden zijn."ÂŽ) De aantrekkingskracht, die vXovrog heeft, is echter vooral dooreen andere factor zeer sterk. Bij het betrekkelik geringe onderlingverschil in kennis en algemene ontwikkeling wordt het geestelikoverwicht (behalve door aanleg) meer door andere factoren bepaald,die afhankelik zijn van de irXo??roc, (zoals in de adelstijd vangeboorte). De beschikking over vrije tijd, die het bijwonen vanberaadslagingen en het beschikbaar zijn voor onbezoldigde ver-antwoordelike posten mogelik maakt en die een

andere levensfeeren andere levensgewoonten meebrengt, geeft naast een sterker gevoelvan onafhankelikheid ook het gevoel van overwicht tegenover hen.



??? die gebonden zijn aan hun werk. Daarnaast geven verschillendefinanti??le verplichtingen, zoals choregie en tri??rarchie, de kansop meer eer en aanzien en ook meer invloed en macht. Voor ver-schillende functies opent niet de bekwaamheid in de eerste plaatsde toegang, maar het vermogen. De democratie heeft hierin welenige verandering gebracht, maar in de praktijk is dit overwichtuitteraard nooit geheel verloren gegaan. Vandaar dat bij ?‰uripides(evenals trouwens ook bij sommige uitspraken der vorige alinea\'s)vaak de nadruk valt op de macht en het aanzien, dat irXavrog geeften de trots, die daaruit voortkomt. De volgende fragmenten ge-tuigen ervan: fr. 249: â€žMaak hem niet vermogend, want minvermogend zalhij nederig zijn. Maar grote kracht heeft TrXo??roc, (vooral) wanneereen edelman hem krijgt." fr. 95: â€žDe adel van geboorte is niets vergeleken bij het geld.Want s-XouToc verheft de allerlaagste (ifaKKTroi-) onder de eersten." fr. 326: De edelen

zonder vermogen tellen niet meer en zij, dievroeger niets bezaten, maar nu vermogend zijn, zijn ge??erd om hungeld en huwen in de adelstand. Want ieder geeft liever zijn dochteraan een rijke van mindere stand, dan aan een arme edelman. Laagis hij, die niet bezit, maar zalig zij, die bezitten.^) fr. 395: De mensen prijzen wel de adel van geboorte, maar zoekenliever de verwantschap met de rijken (tuSat/uofftv). Ook fr. 9 en 22stellen vermogen boven adel van geboorte. Volgens andere frag-menten gaat stand boven vermogen.^) Ook de verarmde adel behoudteen zeker aanzien.ÂŽ) nXo??roe en tvy?Švua wedijveren om de eer.fr. 325: â€žGeen man is machtiger dan het geld."fr. 142: â€žGoud wil ik het liefste hebben in mijn huis. Want zelfseen slaaf met TrXo??roe geniet aanzien. Een vrije echter, die onver-mogend is, heeft niet de minste invloed." fr. 327: â€žMen pleegt de woorden der gegoeden voor wijs te houden,maar te lachen, wanneer een onvermogende van

kleinen huize goedspreekt." fr. 1017: â€žHen, die het goed gaat, houdt men voor verstandig."Ook het succes legt natuurlik veel gewicht in de schaal. Van trotsop bezit en afkomst spreken de fr. 662 en 1040 evenals de woorden



??? van Hecabe: â€žWij voelen ons trots, de een in zijn rijke vertrekkende ander bij de eer, die de burgers hem bewijzen".^) Als element van vergelijking dient ttXoStoc vaak om een noggroter geluk scherper te laten uitkomen. Het vrouwenkoor in Ionacht het geluk van kinderen-hebben het hoogste, hoger dan TrXo??roc^)en spreekt de wens uit, met matig bezit het geluk van kinderen temogen hebben.\') Euripides, die zijn publiek niet ontziet en zijn zwakheden scherphekelt, hoont de verheffing en aanbidding van het geld. Dit blijkt uitvele der aangehaalde plaatsen en spreektvooralduidelikindevolgende:â€žDe TrXo??roc, mensje, is de god der wijzen," laat hij de cyclooptot Odysseus zeggen.1) â€žOok bij de goden is het mooi voordeel te behalen (KspSalvew),Want de god, die het meeste goud heeft in zijn tempel, wordt be-wonderd. Wat zou u dan beletten, ook voordeel te behalen, alsge daardoor gelijk de goden handelt?"ÂŽ) â€žGoud! der stervelingen liefste (schoonste) gast.

Geen moeder,kind, noch vader schenkt zo\'n vreugde (wekt zo\'n liefde), als gijgeeft aan de mensen, die u hebben. Als Venus\' glans zo mooi is,als de uwe, wat wonder, dat ze duizenden aanbidders heeft."ÂŽ)Een wel tartende lof van het goud, waarmee de legende van eenwoedend geworden publiek verbonden is. Van de fragmenten der andere tragici is reeds genoemd fr. 5 vanCritias.\') â€žLinksheid met TrXo??roc is een betere huisgenoot, danbekwame rr?Švfa," Van de fragmenten der Adespota bevat er ?Š?Šn de volgende lof-zang op het goud: â€žGoud, der aarde spruit;Welk een liefde ontvlamt ge bij de mens;Van alle machtigen de machtigste;In oorlogen nog sterker dan god Ares.Gij betovert alles. Want Orpheus volgen op zijn zangen de bomen en de stomme dieren. Maar U de hele aard en zee en albeheerser Ares."ÂŽ)



??? Ten slotte nog: van de klacht over wisseivalh\'gheid van welstand,die in de hele literatuur geuit wordt, noemen we als voorbeeld,fr, 588 van Sophocles en 420 van Euripides. 6. Voorsocraiici. Bij de fragmenten van de Anonymus lamblichi is een uiteen-Zetting van de redenen, waarom elk mens naar irAoGroe streeft.\')â€žDe mensen zijn hebzuchtig uit vrees voor wat hen dreigt: ziekten,ouderdom, plotselinge verliezen, waarmee niet bedoeld wordenwettelike boetes (want daartegen kan men waken), maar b.v. brand,sterfte van slaven en vee, en andere rampen die het lichaam, deziel of het bezit bedreigen. Elkeen streeft naar TrXo??roc om daar-tegen gewapend te zijn. Ook andere, niet mindere beweegredenenzijn er, die de mensen drijven tot geldverdienen (xpÂ?Â?juÂ?r/<T/i??c) n.1.de onderlinge wedijver naar eer en roem, de bewondering en naijver,en de machtsposities. Men schat het geld zo hoog, omdat het daartoede gelegenheid opent. Maar een waarlik goed

mens jaagt geen eerna met uiterlik sieraad maar met innerlike verdienste." Naast het verschil in graad tussen de begrippen TrAo??roc enrijkdom komt in deze opsomming het verschil in aard ook uit.Rijkdom geeft in de eerste plaats overdaad en meer levensgenot,TrAo??roc meer beveiliging. Zucht naar genot wordt zelfs niet onderde drijfveren hier genoemd. 8. Aristophanes. In de Plutus wordt de macht van het geld en zijn invloed opde mens geschilderd en bespot. Die geen TrAo??roc heeft, schimptop de irXovaioi, scheldt ze uit voor booswichten,1) en houdt zichzelf voor braaf en eerlik,ÂŽ) totdat hij zelf welgesteld is en anderennog in slechtheid overtreft.*) Niet Zeus, maar TrAo??roc regeert dewereld.ÂŽ) De godsdienst is een vermomde Mammondienst.ÂŽ) Zelfsopenlik bidt men om ttAo??toc.\') En als allen genoeg hadden, zougeen mens meer bidden of offeren.ÂŽ) Zozeer is het stoffelike dehoofdzaak bij de mens, ook in zijn godsdienst. 1  vs. 129. â€?) vs. 133 \') vs. 134.

â€?) vs. 1177.



??? Wat verwacht men dan van genoeg bezit, van TrAo??ro?§? Menverwacht ervan al wat mooi en heerlik is voor de mens.^) Wantalles is er onderhorig aan.Â?) Hetaeren en jongens krijgt men voorgeld.3) Ook in goede kringen speelt geld een rol bij homosexueeloverspel. Daar neemt men geschenken aan als: een paard of een steljachthonden.^) Dit hoort n.1. al tot de erge luxe. Ook hier bij ^eoverdreven verheerliking van TrAo??ro?§ ontbreekt een aanlokkelikeschildering van de genietingen, die hij verschaft. Behalve tot ge-kochte sexuele liefde en betere maaltijden is het genot beperkt toteen zeer matig huiselik comfort: â€žWat betekent TrAo??ro?§ zonderhet genot van rustbed, tapijten, welriekende zalfjes en bontgeverfdekleren?" vraagt ll??vio.ÂŽ) Uitspattingen bestaan in het dobbelenen leven met vrouwen. Daaraan raakt men zijn TrAo??ro?§ kwijt.ÂŽ)Het genot van paardrijden en jacht is een luxe, die voor de gemid-delde vXinxTto?§ niet bereikbaar is.\') Het sterke

verlangen en strevennaar TrAo??ro?§, dat z?? hevig is, dat de boeren, als ze de kans hebben,erom willen vechten als AresÂŽ) (om drie obolen immers bakkeleienze al bij de ecclesia)ÂŽ) is niet om het genot, maar omdat men hembegroet als de bevrijder van een koud en moeilik leven.") Om ?ŽtAo??to?§te krijgen, zijn ambachten en kunsten uitgevonden : daarvoor timmertde een, smeedt de ander en steelt een derde of breekt in.") ZonderTrAo??ro?§ wordt een echtbreker geplukt.") Alle macht, ook die vande grote koning, berust erop.") Van alles krijgt een mens genoeg:van liefde, brood en muzenkunst; van eer en koek en dapperheid.Maar van TrAo??ro?§ is geen mens ooit verzadigd geweest.^*) In hetkort: TrAo??ro?§ is de oorzaak van alle goed en alle kwaad.") 10. Xenophon. â€žHet is erger van ?ŽrAo??\'ir/o?§ rr(vn?§ te worden, dan helemaal nietwelgesteld geweest te zijn."") Deze reeds eerder vermelde uit-spraak^\') in zijn eigen rede tegen Seuthes geeft duidelik

genoegde opvatting van Xenophon weer. Die geen TrAo??ro?§ gekend heeft, \') Plutus vs. 145\' \') vs. 146. \') vs. 149, 154 *) vs. 155. â€?) vs. 531-â€?) vs. 243. \') cf. Aristot. Pol. 1321a 11: ??\' in-jrorpo^iiaÂ? TWV fia/cpiii:o?šala?§ Â?iicrij/iivwÂ?\' l??aiv. cf. Xcn. Ages I 23. â€?) vs. 328. *) vs. 330.\'â€?) vs. 263. ") vs. 160. ") vs. 168. >â€?) vs. 170. \'Â?) vs. 188. ") vs. 18a.") Anab. VIII 7Â? 28. ") Hoofdst. III Â§ i, 10.



??? io6 voelt het gemis minder en kent zijn ongeluk maar half. Wat in d?Šeerste plaats in ttXo??toc gewaardeerd wordt, vertelt ons Antiphonin zijn onderhoud met Socrates.i) Antiphon meende dat philo-sophen gelukkiger moesten zijn dan anderen, maar ziet bij Socratesjuist het omgekeerde. Want deze leeft z?? sober, dat geen slaaf hetbij zijn meester met die leefwijze zou uithouden en er gauw vandoor zou gaan. Socrates neemt geen geld aan, dat hem, die hetverdient, verblijdt en hem, die het bezit, een vrijer en aangenamerleven geeft. 11. Comici. Naast de verwensing der Trivi\'a en het beklag der irivijreg zal hetpubliek bij de comedie zich te goed hebben gedaan aan verzuchtingenvan een arme tobber als: â€žHet is toch maar makkelik, als je d\'rwarm bijzit." Niet juist z?? een, wel gelijksoortige uitspraken zijner bewaard b.v.: â€žHet geld is het bloed en de ziel voor de mensen.Die het niet heeft en het niet kan krijgen, die wandelt als eendode onder de levenden."^) Voor

de oude dag is het een uitkomst, genoeg te bezitten:â€žAls je, oud geworden, wXavaiog bent, is je oude dag mooi, daar-door alleen. Want tXowtoc leidt je dan als een gids bij de hand."ÂŽ)Te kort te schieten in de plicht tot hulpverlening aan â€žvrienden"was eigenlik het verzuimen van een soort gemeenschapsplicht.Comies overdrijft Antiphanes, als hij daarvan zegt: â€žWaaromanders zou men wensen welgesteld te zijn en goed in zijn geld tezitten, dan om zijn vrienden te kunnen helpen en te zaaien het zaadder Gratia, de mooiste godin. Want de genoegens van eten endrinken hebben we allen gelijk; en door overvloediger maaltijdenhoudt het hongeren toch niet op."Â?) De gebreken van een arme zie je als zijn huid door zijn kale plunjeheen; die van een welgestelde zijn als zijn lichaam goed verhuld.Een fr. van Antiphanes zegt het als volgt: â€žDe TrXo??roc is een bedekking voor het kwaad, o moeder, maar \') Mem. I 6,3. â€?) Kock III Timocles, 466 (35). Â?) Kock

IIAdespota 518 (127). \') Kock II Antiphanes 111 (228), cf. 103 (210): ?¤furr\'i r?? irpoiKa roTf <pi\\otQ vTrri(>trtlt>.



??? de TTtv\'ia is aan alle kanten zichtbaar en gemeen/\'^) Van Menanderzijn de regels: â€žHet gelukkigst is hij, die vermogen heeft en daarbij verstand.Want hij maakt van zijn geld een goed gebruik."ÂŽ) en: â€žAanbid het goud en zilver als goden; dan krijgt ge land,huizen, slaven, vrienden, rechters, getuigen."") De veelgehoorde klacht over wisselvalligheid van wXovTogdient in de comedie waarschijnlik ook tot verhoging van hetcomies effect.*) 12. Oratores. Andocides. Een ruim vermogen geeft meer â€žvrienden," d.i. meerhelpers in politieke en persoonlike aangelegenheden.ÂŽ) Vooral bijprocessen speelt geld blijkbaar nog al eens een minder fraaie rol.Bij Lysias lezen we het verwijt, dat niemand tegen een van eenernstig vergrijp beschuldigde wil getuigen om zijn invloedenfortuin.ÂŽ)In geval van veroordeling tot een hoge boete wordt van de vriendenverwacht, dat ze bijspringen.\') [Isocrates] geeft aan Demonicus dan ook de raad zijn fortuin tewaarderen om twee redenen:

het stelt in staat een grote boete tebetalen en een ernstig vriend in het ongeluk te helpen. Met betrek-king tot andere levensverrichtingen moet men de waarde ervanniet overdreven aanslaan, maar het slechts matig beminnen.ÂŽ) Hiergelden twee eigenaardige en voor ons vrij onbekende functies vanhet geld als de belangrijkste. De waardering van TrAo??/roc in hetalgemeen als een levensgeluk vinden we bij Isocrates op meerdereplaatsen,ÂŽ) o.a. in de Panathena??cus, waarin de oude redenaarzegt, dat hij deel heeft gehad aan het hoogste menselik goed, datieder maar voor zich kan wensen, n.1. gezondheid naar lichaamen geest; stoffelike welstand, die hem nooit iets behoorliks^") liet \') Koek II Antiphanes 79 (167): ?– vXovr??c hn TrapaeaXtwia r??v KaK?–ip,/Â?Â?jrip, 1; rrtp??a Â?i irtpi^avlc rt Kal rawuv??v, cf. III Men. 140 (485): rovroft??vnv liriaKortl aai ivayiril^ Kal rp??jrov Trovijp/ff Kal Traatv olc tffxt/Kii\' izpBpuroc KaKo??c, rb iroXU KiKrt/aBat. Â?) Kock III Menander

34 (i 14). â€?) III Menander160 (537, 6)." â€?) o. a. Kock II Alexis 400 (a8i), Philemon 516 ??ai), 533 (213)-Â?) Andoc. c. Alc. 13, 7- \') Lysias VII ai. \') Lysias XX Â§ 12.â€?) [Isocrates] I 28. â€?) Isocr. IV 49: avSplac kpI vXovrov Kai rHy rotovrtardyai??v. ") Isocr. XII 7: ftriSivk irwjror\' awopiiaat r??v ftirpiui\'.



??? io8 ontberen, noch iets, waaraan een verstandig mens behoefte heeft;en respect bij anderen. Isaeus. Euctemon was het grootste deel van zijn 96-jarig leveneen gelukh\'g man. Want hij had een niet gering vermogen, kinderen,een vrouw en ook overigens redelike voorspoed.\') Heel natuurlikis het dan ook, dat men in gebed vraagt om gezondheid en eengoed bezit, zoals een vroom grootvader dat doet voor zijn klein-kinderen, die hij meeneemt naar de godsdienstplechtigheden.")Aristophanes spot met zulk bidden, zoals we gezien hebben.ÂŽ) Demosthenes. In verband met de inhoud der oraties valt ookbij Demosthenes vooral de aandacht op de rol van het vermogenbij delicten. Geld geeft de macht om ongestraft kwaad te doen.Een rijke snoodaard kan met zijn geld iemand ervan afhouden hethem lastig te maken om een bedreven feit.1) Welke invloed iemandsfinanti??le positie heeft op de strafbepaling bij veroordeling, kanblijken uit het volgende voorbeeld. De broers

van een veroordeelde,een zekere Arethusius, hebben gevraagd in plaats van de dood-straf de veroordeelde een boete op te leggen; zij zullen dan welbijspringen. Als een boete van een talent wordt opgelegd, kan debeklaagde echter niet betalen.ÂŽ) Het is wel een groot voorrecht vanhet bezit geweest, dat het op die wijze de keuze van straf kon be-??nvloeden (zoals ook nu trouwens gevangenisstraf een gevolg kanzijn van onvermogen om de opgelegde boete te betalen). Voor het levensgeluk van iemand acht Demosthenes 7rXÂ?irÂ?roceen onontbeerlike factor. De opvoeding in de jeugd draagt er in deeerste plaats het stempel van. Tegenover de reeds geschetsteÂ?)minderwaardige opvoeding van Aeschines tengevolge van diensTTfv/a,\') stelt Demosthenes zijn eigen jeugd, waarin hij passendonderricht genoot en voldoende bezat, om niet iets oneervols temoeten doen (zoals Aeschines) en om zijn later leven in overeen-stemming daarmee in te richten tot voordeel van

staat en vrienden.Â?) Als de beide voor alle mensen goede dingen worden elders ge-noemd materi??le welstand en goed overleg.ÂŽ) \') Isaeus VI 18. Isaeus VIII 16. \') Hoofdst. IV Â§ i, 8, cf. Xcnophanes I 15. \') Dem. XXI 123. \') Dem. LUI 28.â€?> Hoofdst. III Â§ i, 12. \') cf. [Xen.] Ath. Resp. I 5- \') Dem. XVIII257. â€?) Dem. XXIII 113.



??? 10913. Plato. Zoals we verwachten, schat Plato de betekenis van het stoffelikevoor de mens lager dan anderen, maar acht het toch verre vangering. In de maatschappij werken de welstandsverschillen verkeerdop de mensen en hun verhouding en moeten plaats maken voorzoveel mogelik gelijkheid van bezit.i) Wat de massa het goede(aya^a) noemt, is het niet. Voor haar bestaat het in gezondheid,schoonheid, bezit (ttAo??toc) en tal van andere dingen. Het gelukvan de mens hangt niet daarvan af, maar van zijn goedheid en recht-vaardigheid, zegt Plato bij monde van de Athener.^) Ook in eengesprek met Clinias over iv TTparrtiv zegt Socrates, dat allemensen wensen, dat het hun goed gaat, d.i. dat ze veel goede dingenhebben. Op de vraag, welke dat zijn, zal ieder in de eerste plaats ant-woorden, dat het TrAourtTi- een â€žgoed is."ÂŽ) Het verlangen naar ttAowtoc als een laag instinkt is een voor-stelling, die de Athener geeft in de Leges,Â?) n.1. het verlangen alletijd vrij

te hebben en te voldoen aan de dierlike zucht naar hetlichamelik genot van allerlei eten, drinken en liefdesbevrediging. In een gemoedelik praatje bespreken Socrates en Cephalusde ouderdom en wat deze verlicht. In de eerste plaats iemands aan-leg, meent Cephalus â€žNeen veel bezit," denkt de massa, volgensSocrates, want de wAoiWiot vinden daarin veel troost. â€žDaar isiets van waar," antwoordt Cephalus, â€žwant ook een redelik manzal ouderdom met irtvla niet gemakkelik dragen, maar een onredelikman zal ondanks ttAowtoc nooit vrede met zich zelf hebben."ÂŽ)Met welgevallen vertelt Cephalus over zijn ge??rfd vermogen ende toename, die hij heeft aangebracht. Op een desbetreffende vraagvan Socrates antwoordt hij: Niet veel liefde voor hun bezit hebbengewoonlik zij, die het niet zelf verworven hebben. Maar die hetverworven hebben genieten er tweemaal zoveel van als anderen.ÂŽ)Op de vraag, wat Cephalus als het grootste geluk van zijn vele bezitheeft

ondervonden, geeft deze een uitvoerig antwoord. Tegen heteinde van het leven doet de vrees voor mogelike vergelding na dedood een ieder terugzien op zijn leven, of hij ook onrecht heeft



??? gedaan. Hij, die zich van geen onrecht bewust is, ontleent daaraanop zijn oude dag een zoete voldoening en geruststelling. Daartoenu is het bezit het meeste waard, wel niet voor elkeen, maar vooreen fatsoenlik man (rj^T tTruiKil). Want het bezit van enig ver-mogen draagt er veel toe bij, dat men niemand zijns ondanks hoeftte bedriegen of misleiden, noch in gebreke hoeft te blijven in hetofferen aan een god of in voldoen van schuld aan een ander. Nogveel ander nut heeft TrXo??ro?§. Maar dit is toch het grootste.^) 14. Aristoteles. Zeer in \'t algemeen wordt TrAo??ro?§ naast kracht, en vriendenonder de zegeningen\'\') genoemd op verschillende plaatsen. DatTTtvla de mens geen vrijheid en tijd laat voor geestelike verheffingen bemoeiing met het landsbestuurÂŽ) .lioudt vanzelf een lof voorTrAo??ro?§ in, die dat juist en in de eerste plaats vergunt. Conclusie. Als we de in de literatuur genoemde redenen, waarom ttAo??to?§vrij algemeen als een voorwaarde voor een

gelukkig leven geldt,zoveel mogelik rangschikken naar de belangrijkheid, die eraan toe-gekend en de nadruk die erop gelegd wordt, moeten we beginnenmet de beveiligende en bevrijdende kracht, waaraan hij vooral zijnbegeerlikheid dankt. En dit ligt voor de hand. Immers hij beveiligttegen alle zorg, ellende en vernedering en bevrijdt van alle dwang,die de Trtvfa opleggen kan. Iemand drukt het aldus uit: Mensenzijn hebzuchtig uit vrees voor wat hen dreigt. In de eerste plaats stelt TrAo??ro?§ in staat het hoofd te biedenaan tegenspoed, ziekte en ongeluk (als brand, sterfte van slaven,vee enz.). Hierin ligt zijn ongelukafwerende kracht. Minder vanzelf-sprekend klinkt het ons in de oren, als twee eigenaardige en voorons vrij onbekende functies van het vermogen als de belangrijkstegeprezen worden: n.1. dat het in staat stelt een hoge boete te be-talen (en daardoor erger te voorkomen), en een vriend in nood tehelpen. Van die hulp aan vrienden vormt het bijdragen in de

boetebij veroordeling weer een belangrijk onderdeel.



??? Om de steun en hulp, die een TrXo??ajoe zich verschaffen kan,kan hij zich gemakkeliker ongestraft een ongerechtigheid veroor-loven. Meer in het biezonder wordt echter (bij Plato) juist de moreel-verheffende werking als de grootste weldaad genoemd, die metTfXouroe verbonden is, doordat hij een fatsoenlik man het beste vrij-waart tegen het doen van onrecht en kwaad. Tot het positieve genot van het bezit van ttXo??toc behoren eengoede opvoeding, vrijheid en tijd bij een verzekerd bestaan en eenverzorgde oude dag. Niet minder nadrukkelik wordt waarde gehechtaan het aanzien, dat ttXo??toc verleent, de onderscheiding, die hij geeft,de standsverheffing, die hij bewerkt en de macht die eruit voort-vloeit, zowel in persoonlik verkeer, door het overwicht van eensterkere positie, als politiek door de vrijheid, de tijd en de levens-sfeer, die met het bezit van ttXo??toc gepaard gaan. In de laatste plaats komt in aanmerking om genoemd te wordenhet meerdere genot, dat

ttXo??toc verschaft. Onder de drijfverentot het verwerven van ttXo??toc wordt de zucht naar genot nooitgenoemd. Als we lezen, dat ttXo??toc niets betekent zonder hetgenot van rustbed, tapijten, welriekende zalfjes en bonte kleren,lijkt ons dit wel erg pover voor â€žluxe." Tot de weelde behorenvooral buitengewone maaltijden en hetaeren. Alleen voor grotevermogens, dus voor de rijken, is de weelde van paarden bereikbaar.De weelde is blijkbaar bij de Grieken van deze tijd zeer beperktvan afmetingen. Â§ 3. ttXo??toc als een kwaad beschouwd. Wtei niet werkelooi, ook al beilf ge genoeg. apyhc fit) riT3i,,/iÂ?j3\' dv jrAowrpc ThaleÂ? (Dieli 522. 7). De verkeerde invloed van ttXo??toc op de mens openbaart zichvooral in twee gebreken: i" de zucht naar steeds meer, de onver-Zadelikheid (aTrXu(rrfn), de hebzucht {rrXiovtKla, aiaxpoK^p?Â?Â?),2Â° de ilipiQ of euvelmoed, die o.a. verband houdt met de groottevan de ttXo??toc.



??? 1. Homerus. In het epos, waar irXuvTog het uitsluitend privil?Šge van de adelis, krachtens hetwelk hij zich handhaaft, is geen plaats voor hetleggen van rechtstreeks verband tussen TrAo??ro? en een of andereuvel. 2. Hesiodus. nAoDror, welstand, als lichtende ster op het duistere pad van dezwoegende boer brengt slechts zegen en generlei kwaad. 3. Lyrici. Solons gedichten getuigen van de kentering der ??jden. Hetgeld, dat als ruilmiddel zijn loop begint, schept nieuwe mogeh\'k-heden tot het verwerven en steeds vermeerderen van bezit. Dezem\'euwe mogelikheden wekken de hartstochten der mensen op enkweken een niets-ontziende hebzucht bij de finanti??el sterkeren.^)Een nieuwe vorm van TrAo??roc ontstaat met een nieuwe klasse vanTrXovmoi, die geen van beide genade kunnen vinden in de ogen vanhen, voor wie de oude normen als de juiste gelden.1) Deze TrXo??rocis onverzadelikÂŽ) en gaat gepaard met de verblinding der zelfver-heffing en de

euvelmoed.*) De grens wordt getrokken in fr. 5:â€žWant de overdaad wekt euvelmoed, wanneer veel stoffelikewelstand de mens deelachig wordt, die geen geestesbeschavingheeft."ÂŽ) Theognis. Evenals bij Solon houden de beschouwingen bijTheognis verband met de onderscheiding van ttAo??toc in oudge??rfd bezit en nieuw verworven goed door revolutie of anderzinsonder de gewijzigde economiese omstandigheden. Het eerste, datdoor Zeus gegeven is en met recht en zuiverheid verkregen wordt,is duurzaam; niet daarentegen het onrechtmatig, ontijdig, doorhebzucht verworvene.ÂŽ) Dit onderscheid be??nvloed de beoordelingvan de TrAo??roc evenals bij Solon. Naast de waardering van het



??? adellik bezit, wordt de andere TrXo??roe verfoeid. Hij kent geengrens, wekt de jacht naar steeds meer op, wordt voor de mensentot verstandsverbijstering, waaruit de arrj â€ždie Erblendung derSelbst??berhebung" voortkomt.^) Deze laatste, ook k??/joo- genoemd,heeft meer mensen te gronde gericht dan de honger en wel hen,die meer begeerden dan hun deel.^) Cynies is de uitspraak, datbijna niemand tegen de verleiding van oneerlik gewin opgewassenis. Ze kunnen wel allen in ?Š?Šn schip, die in taal en blikken recht-schapenheid (at??wc) hebben en niet door kans op voordeel tot eenlelike daad komen.ÂŽ) De TrAo??roe, die in verkeerde handen is, werktkwaad. Het is ergerlik â€žwanneer een onrechtvaardig, gewetenloosman, die de toorn van mens noch god vreest, vol overmoed is, vanrrXovTog Verzadigd, terwijl de rechtvaardigen verkwijnen."Â?) Waarschijnlik is ook met deze termen ( ^Untog en aSiKog ) onder-scheiding in bovengenoemde zin tussen adel en niet-

adel bedoeld.De overeenkomst in opvatting met Solon blijkt ook uit de ver-melding van dezelfde verzen onder beider naam, zoals het reedsvermelde: â€žWant de overdaad wekt euvelmoed, wanneer veelstoffelike welstand de mens deelachtig wordt, die geen geestes-beschaving heeft."ÂŽ) Het ligt dus minder aan de TrAoDroc, danwel aan de mensensoort, bij wie hij terechtkomt. Want een edelmantoont karaktervastheid in voor- en tegenspoed, maar de gemeneman, die vermogend wordt, is in zijn geestelike zwakheid geenmeester over zijn slechtheid (of minderwaardigheid).ÂŽ) Enigzins in tegenspraak hiermee is de uitspraak, dat het moeilikis van velen de ware aard te kennen, omdat ze deels hun laagheid(van geboorte?) verbergen door ttAoutoc, deels hoge afkomst((iptr/,) onder ttm-i\'Â?.\') Een grote grief van een edelman tegenn-AoHroc is, dat hij rasbederf veroorzaakt. Voor het fokken vanrammen, ezels en paarden zoeken we edel ras cn willen we niet totminder afdalen.

Maar een edelman trouwt wel een mindere vrouw,als ze veel bezit meebrengt en ook een edelvrouw een mindereman; ttXovtoc vermengt \'t geslacht. Zo wordt het ras der burgersontluisterd.ÂŽ) Dit is een teken des tijds. Sappho. Van deze dichteres is het vers: â€žde ttXovtoc zonder



??? adeldom is een schadelike huisgenoot/\'^) welke gedachte bij dieder behandelde lyrici aansluit en in de literatuur gemeengoedwordt.ÂŽ) Het begrip â€žadeldom" krijgt dan ethiese betekenis,â€ž\'t Zijn sterke benen, die de weelde kunnen dragen," zeggen wijwaarbij ook â€žweelde" betrekkelik bedoeld is. 5. Tragici. Euripides. De verwerping van â€ž onrechtvaardig" verworvenbezit, die we bij Solon en Theognis aantroffen, behoeft in zijnalgemeenheid, (zoals ze ook bij Euripides en anderen aangetroffenwordt") geen verdere vermelding. Wel zij daarbij gewezen op degeleidelijke wijziging van \'t begrip â€žonrechtvaardig." In het eposvindt het verwerven van bezit door roof en buit geen afkeuring,zoals bij Hesiodus. Bij Solon worden de praktijken, die door denieuwe economiese toestanden in de hand gewerkt worden, alsâ€žonrechtvaardig" gebrandmerkt. In de tijd van Euripides ten slottezal het begrip a?¨?•Kwc zich verder aan de veranderde economieseomstandigheden

en opvattingen aangepast hebben. Een zekere trots, <pp??vi}fia, gaat met TrXo??roc gepaard.1) De over-maat hiervan en het misbruik is de v^ptc, die gewoonlik als eengevolg van TrXo??roc voorgesteld wordt.ÂŽ) Tegenover het meerderegevoel van eigenwaarde om het bezit van TrXo??roc, laat Euripideswel het dwaze hiervan uitkomen. Want â€žbekwamer en vromer danTrXo??trtot zijn vaak Tr^v>}\'\'Â?c.ÂŽ) â€žEen slechte opvoeding tot flink-heid is TrXo??roc en overdaad voor de mensen.\') â€žHet schijnt de TrXo??a-jot aangeboren dom te zijn."ÂŽ)â€žTXo??roc met de (haar eigen) onbekwaamheid is een dom iets."ÂŽ)â€žDom is het TrXo??moc te zijn en anders niets te verstaan."^") 1 \') Sappho, fr. 79 (45). \') cf. Eur. fr. 626, 7: \'rdXn ydp t?šrvxovyu?§ ocKOKoi ynffoc. \') Eur. Helena, 903 - 905 (door Dindorf en Nauck geschrapt) fr. 362.Helena 905: larsoc 5\' ?´ TrXoCroj ????iK?”c rte ?šjv. fr. 354! oCr?Š y? p â– kXovt?´?§ ttot?ŠPijSato?§ ??Siico?§.



??? â€žDe ttXovtoq is domheid en lafheid erbij."^) â€žEen onrecht is de TrXo?œroe; hij doet veel verkeerd."ÂŽ) â€žAan oX/3oe is van nature een minderwaardigheid eigen."^) Uitspraken als bovenstaande getuigen van een kentering in dezegeest, dat de waardering van de mens als individu, afgezien vanstand en vermogen, gesteld wordt tegenover de collectieve waar-dering voor de stand, die ieder lid daarvan als zodanig geniet. Tevensspreekt eruit het groeiende zelfbewustzijn der niet-7rXouff(ottegenover het oude meerderheidsgevoel der vXavmoi, 6. Voorsocratici. Van Heraclitus is de wens: â€žMoge het u, Ephesi??rs, nooit aanirXouToe ontbreken, opdat uw slechte aard aan het licht komen kan."^) 8. Aristophanes. Wie geen ttXo??toc heeft, schimpt op de itXoxktioi, scheldt zeuit voor booswichten en houdt zichzelf voor braaf en eerlik, totdathij zelf welgesteld is. Dan overtreft hij anderen nog in slechtheid.ÂŽ)Dat is het oordeel van god Plutus zelf. Behalve de vermelding

der reeds genoemde gebreken: het wekkenvan onverzadelike begeerteÂŽ) en overmoed,\') wordt het verwijtvan lafheid en vreesachtigheid aan Plutus ter weerlegging gegeven,een verwijt, dat blijkbaar veel opgang doet, getuige de bewaardeversregels uit verloren stukken van ?‰uripides. Ook in de â€žPlutus" staat: â€žDaarom zeggen ook allen, dat dettXovtoq het lafste is." En de god antwoordt: â€žVolstrekt niet; datheeft een inbreker van me gelasterd. Want toen hij inbrak, kon hijniets uit mijn huis stelen, daar hij alles achter slot en grendel vondt.Mijn voorzichtigheid nu noemde hij lafheid.ÂŽ)



??? 9. Thucydides. In een pleidooi tegen het doeltreffende van de doodstraf wordtals twede natuurlike oorzaak van overtredingen genoemd: de totaanmatiging en hebzucht voerende overvloed.\') Verband wordtelders gelegd tussen de grote welvaart der Chi??rs en hun onbe-schaamdheid.1) 10. Xenophon. Het is geheel, zoals we verwachten kunnen, dat ook de lastenvan het bezit tegenover de benijders niet onvermeld blijven. Eengeval ervan vinden we in de Cyropsedie. Iemand, die vroeger weinigbezat (Ttvrjc was) eet, noch drinkt, noch slaapt lekkerder, nu hijTrXovmoc is, maar heeft meer zorgen, veel slaven te voeden en tekleden, veel kans op schade aan en verlies van vee, kortom hij heeftmeer ellende door het vele bezit, dan vroeger door het geringe.Daarbij komt, dat het bezitten niet zo plezierig is als het verliezenverdrietig is. Want van de TrXovatot is niemand ooit slapeloos vangenoegen, maar van hen, die iets verliezen, kan niemand slapenvan zorg. Als het

hebben even heerlik was, als het krijgen, zoudende TrXovcTiot in geluk zeer verschillen van de Tr?ŠvnrigÂ? Maar wieveel heeft, moet veel uitgeven aan de goden, vrienden en gast-vrienden. En wie erg ingenomen is met zijn bezit, besteedt het zeerongaarne.ÂŽ) Eigenlik hebben de meesten meer last van ttXovtoq dan genoegen.Want als ze meer verwerven dan ze nodig hebben, begraven zehet,*) laten het bederven, tellen, meten, wegen, doorsnuffelen enbewaken het voortdurend, zodat ze er maar last van hebben zonderdat ze er meer door eten, dan ze verdragen kunnen, anders zoudenze barsten, noch meer kleren aantrekken, dan ze kunnen, wantdan zouden ze stikken.ÂŽ) 1 Â?) Thuc. III 45,4: \'/ IKovala v^pii ti)v TrXtovtVav Kai ^povt\'inari (sC.: ifayKyirapixovaa), *) Thuc. VIII 45,3: ??eoifiivX??oidva??iTxviToit7tv7r\\ov<Ti(??rarot<Wricr??t\'\'K\\\\tiru}\'. \') Cyr. VIII 3, 40 en 41. \') In de Vect. IV, 7 wordt de menskundigeopmerking gemaakt, dat zij die het overtollige in de

grond verstoppen erniet minder genot van hebben dan zij, die het gebruiken.



??? In het â€žConvivium" vertelt Charmides, hoe hij van een grotelast bevrijd is, nu hij zijn ttXovtoq kwijt is. Hij zegt, dat het beteris gerust te zijn, dan te moeten vrezen; beter vrij te zijn dan slaaf,beter verzorgd te worden dan te verzorgen; beter vertrouwd teworden door de stad dan gewantrouwd. Welnu als TrXovaiog washij steeds bang, dat inbrekers hem zouden beroven en kwaad doen;hij moest sycophanten onderhouden, omdat hij eer wat van hen teduchten had, dan dat hij hen kwaad kon doen. Altijd had hij uit-gaven te doen voor de stad en kon nooit buitenslands gaan. Van aldie lasten is hij nu af en hij leeft vrij en onbezorgd op kosten vande stad,i) (n.1. door de verschillende jutcrS-o/, staatsoffers e.d.). Hier begint met de verwerping van de ttXoutoc de lijn, die uitlooptin later tijd op de prediking en verheerliking van de armoe. 11. Comici. Fragmenten, waarin buitensporigheid in leefwijze gehekeld, over-dadige luxe belachelik gemaakt, protsigheid aan de kaak gesteld,of

de parvenu bespot wordt, zijn er eigenlik niet; voldoende aan-leiding daartoe was er waarschijnlik niet. Het enigste, dat er nogop lijkt, is de herhaalde demonstratie van de lekkerbek. De irXovToqgeeft aanleiding tot enkele opmerkingen van andere aard, die hetkarakter betreffen. â€žAls een slecht arts, ontvangt hij ons ziende en maakt ons blind."^)luidt een fr. van Antiphanes. Een van Menander zegt deels het-zelfde: â€žBlind is de ttXoCtoc en hij maakt hen, die naar hem zien,ook blind."ÂŽ) â€žDe TrXo??roc verhult het kwaad" is een fr. ook van beide.Â?) VanMenander zijn nog de volgende: â€žGeen rechtvaardige werd ooit gauw vermogend,"ÂŽ) wat degedachte opwekt aan: â€žEer gaat een kemel door het oog van denaald, enz." â€žHoogmoedig wordt te grote overdaad." ( )j \\lav t/ou^Â?/ ).



??? â€žEn TrXouToe verandert de aard (^^oc) van zijn bezitter."^)^,7rXouroc, die met macht verbonden niets ontziet, maakt ookhen, die verstandig schijnen, dwaas."ÂŽ) Moeten we in de regel van Menander:ÂŽ) â€žhet TrXourav kan ookmenslievend maken," het verwijt lezen, dat dit gewoonlik niet hetgeval is. In geen geval hechtte men aan dit woord menslievend debetekenis van ons â€žliefdadig." 12. Oratores. Een bepaald soort wandaden, uit v?Ÿpig (ook TrXwveKia envTrepr](pavto) bedreven, wordt in de klachten bij de redenaars voor-gesteld als een gevolg van of in verband gebracht met een meerdan gewone TrXouroe. Onder de aanklacht {ypa^r\\) wegens v?Ÿpigvallen â€žSch?¤ndung, k??rperliche Misshandlung, widerrechtlicheFreiheitsberaubung."^) â€žFragen wir nach dem spezifischen Merk-male, das eine Handlung zur Hybris macht, so kann keinem Zweifelunterliegen, dass dies nicht in der Handlung an sich liegt, sondernin der Absicht, die mit ihr verfolgt

wird." â€žImmer ist es die sichselbst ??berhebende, den andern herabw??rdigende Gesinnung, diedie v?Ÿpig ausmacht und darum die Voraussetzung zur ypafpi}v?Ÿpt??jg bildet."ÂŽ) In het algemeen spraakgebruik is het begripruimer en zijn de grenzen willekeuriger dan in juridies gebruik.Ook b.v. de voor een wettige vrouw beledigende sexuele misdra-gingen van Alcibiades, die door het in huis halen van hetaeren,vrije en onvrije, zijn vrouw noopt hem te verlaten en bij de archontechtscheiding aan te vragen, worden met het woord v?Ÿp\'iKdv aan-geduid.ÂŽ) Deze en meerdere daden worden niet rechtstreeks aanzijn ttXoutoc geweten, maar hij wordt verondersteld bij zijn dadengeleid te worden door vertrouwen op zijn geldelike overmacht, diehem veel helpers verschaft,\') terwijl de klager die geen vijfde deel derstemmen krijgt looo drachmen boete moet betalen.ÂŽ)â€žHet is natuurlik, dat niet onvermogende lieden wandaden uit



??? vfSpiQ plegen, maar zij, die veel meer dan het nodige bezitten."\')Hetgeen [Isocrates] nader verklaart: â€žTrXoirog is meer een dienaarvan slechtheid dan van rechtschapenheid, daar hij de i^ovala ofmacht tot lichtzinnigheid geeft en de jongeren tot genotzuchtbrengt."1) In de Midiana, waaruit blijkt dat Midias Demosthenes alschoreeg op de Dionysia geslagen heeft in het theater, schrijftDemosthenes diens v(3pie ten dele toe aan zijn TrXo??roc.ÂŽ) En ineen andere rede lezen we: â€žer is meer reden tot verontwaardigingover de bemiddelde booswichten dan de onbemiddelde. Want zijkunnen geen gerechtvaardigde verontschuldiging (Trp??^amv8iKa(av) aanvoeren, maar handelen uit winzucht, hebzucht env^pig"^) Als een last stelt Isocrates soms de TrXo??roc voor om devele verplichtingen, die hij oplegt.ÂŽ) In tegenstelling tot vroegernoemt hij het een gevaar voor irXavaiog door te gaan, daar deTrXoufftot zo belaagd worden.ÂŽ) De met groeiend vermogen groei-ende

hebzucht als algemeen verschijnsel noemt Isocrates o.a.in VIII 7. 13. Plato. In de theoretiese uiteenzetting van de onvermijdelike overganguit oligarchie tot democratie is de tendens van toenemende ver-rijking der regentenklasse ten koste der anderen en de daarmeegepaard gaande verslappende invloed op lichaam en geest eenbelangrijke factor.\') Dergelijke TrXoufftot worden slappe dikzakken,bij wie een magere, zonverbrande rrhvg gunstig afsteekt en tegenwie hij het gemakkelijk opneemt. â€žZeer vermogend en tevens goed te zijn is onmogelik."ÂŽ) 1 \') Lysias XXIV 16. \') [Isocrates] 16. â€?) Dem. XXI Â§ 96 en 98. ro??r?? yt r>}c 1\'\'/3|0iwc ai/rov ax^Sbv alnoÂ?- tvpfjatTt ??Â?\'.



??? 14. Aristoteles. Met overmaat van n-XoOrog gaat v(3pig en Trovrjpia gepaard.^)Het verband van euvelmoed en aanmatiging of hebzucht {v(3pig enttXeoveIjo) met TrXoDroe is afhankelik van de staatsregeling. Alsde macht en volle economiese vrijheid aan de meergegoeden is,worden die euvelen in de hand gewerkt.ÂŽ) Conclusie, Het eerste ongunstige oordeel over rrXowroe stamt van auteursuit de adelstand in een tijd, dat het privilege van het bezit vanTrXo??roc voor de adel verloren gaat en deze door de veranderdeeconomiese omstandigheden binnen het bereik van andere groepenkomt, die met nieuwe middelen hun bezit vergroten. Behalve datdeze vorm van ttXo??toc, als â€žonrechtvaardig" gekarakteriseerd,bij genoemde auteurs afkeuring vindt, heten ook de gevolgen voorde bezitter weinig heilzaam. Want slechts in handen van edelenis ttXo??toc een zegen, maar bij de gewone man wekt hij de zuchtop om lage hartstochten bot te vieren, i. c. de hebzucht

(TrXcovt^jo,alaxpoKtpdHa) en de willekeur of euvelmoed (arÂ?}, v(3pu), nXo??roczonder adeldom is een slechte huisgenoot. Deze opvattingblijft in de literatuur haar plaats behouden met deze wijziging, datâ€žadeldom" een ethies begrip wordt. Algemeen is de opvatting,dat in het biezonder grote ttXo??to? , rijkdom en overdaad, een slechtewerking op de moraliteit van de mens uitoefenen, door de onder-mijning van zijn zelfbeheersing en ingetogenheid en door de op-wekking van zijn machtswellust en willekeur. Het opkomend streven, bij Sophocles en Euripides te bespeuren,om de mens als individu te waarderen afgezien van stand en ver-mogen tegenover de vroegere collectieve waardering voor de gehelestand, waarvan ieder lid als zodanig zijn aandeel kreeg, gaat gepaardmet de neiging de meerdere waardering voor de mens om zijn bezitte bestrijden door de ttXo??toc op zich zelf voor te stellen als laf,dom en onhandig, In deze uiting van geringschatting voor

ttXo??toc



??? spreekt zich tevens het groeiend zelfbewustzijn der Trivmg uittegenover de zelfverheffing der nXoimoi op hun bezit. Deze op-vatting vindt haar voortzetting in de vrijw??lige verwerping van^rAoSroc als een hinderlike overlast, zoals we die het eerst bijXenophon aantreffen. Met deze verwerping van irXovrog begintde lijn, die uitloopt in later tijd op de predikingen verheerlikingvan de armoe. Plato en Aristoteles zien de demoraliserendewerking van overdaad (evenals die van gebrek) in het maatschappij-verband, afhankelik van de sociale toestanden en van de staatsregeling.Als de macht en volle economiese vrijheid aan de vermogendenis, worden de euvelen, die met grote TrXoSroc gepaard gaan, in dehand gewerkt.



??? HOOFDSTUK V. Hoe moet men oordelen en handelen met betrekking totTTsvia en TT?€owro?§ volgens moralisten? Â?â– Â?pi rijs tvSaifiovia?§ ovx ?´/io/(iÂ?c ol noWoiro??c ao(potc ?œTrodiS??aaiv. CAristot. Eth. Nic. 1095 a 20). â€žOver het geluk hebben de wijzen een andere meningdan de massa." ORALISTEN spreken uit, wat de massa liever aan-hoort dan opvolgt, waar ze in haar ziel mee instemt,maar in haar daden van afwijkt. Ze zijn het gewetenvan de massa. Hun opvattingen staan niet willekeurigtegenover de algemeen geldende van hun tijd, maar houden evenalsdeze, verband met de maatschappelike toestanden. Ze komen echtervaak voort uit onvoldaanheid met deze toestanden, die in hun oogâ€žwantoestanden" zijn. In tijden van crisis is daartoe, en dus toteen nieuwe moraal, de meeste aanleiding. In tegenstelling tot de hoofdstukken III en IV, waarin terloopse,toevallige en ook wel opzettelike opmerkingen-zonder-bepaalde-bedoeling uit de literatuur

geranschikt zijn, vinden in dit hoofdstukmeer in het biezonder die uitspraken een plaats, welke het karakterdragen van opzettelike oordeelvellingen, die met moraliserende be-doeling gesproken of geschreven zijn en zich dus in zekere tegen-stelling tot geldende opvattingen plaatsen. 2. Hesiodus. â€žBezit moet niet door roof verkregen worden, het door godgegevene is veel beter. Want als iemand, wat veel gebeurt, doorgeweld of list^) (bedrog) veel bezit verwerft, vernederen hem degoden weer en duurt zijn geluk slechts kort."ÂŽ) Zo luidt de oudstevermaning, die zich richt tegen overtreders der heersende zede enwet niet alleen, maar die tevens de nieuwe kleine boeren- of burger-moraal stelt tegenover die van de adel. >) ? zb yX<??(T<r^c. Â?) Erga 330.



??? 1233. Lyrici. â€žBezit begeer ik wel, maar ik wil het niet onrechtmatig ver-werven. "1) â€žEigen u geen vermogen m^vog) toe met behulp van schandelike of onrechtmatige daden."ÂŽ) Deze uitspraken (van Theognis en Solon) richten zich behalvetegen de oude adelspraktijken meer speciaal tegen de geldendepraktijken, die met het nieuwe economies tijdperk haar intredehebben gedaan en tot wantoestanden hebben geleid.") Dergelikevermaningen vinden haar aanvulling in de wens naar matig bezitin tegenstelling tot de begerigheid, die het bezit van ttXovtoq bij demens opwekt.1) â€žLiever wil ik godvrezend met weinig vermogenleven, dan onrechtmatig rijk zijn."ÂŽ) Getuigenissen en vermaningen als bovenstaande klinken steedsweer in de literatuur.ÂŽ) Ze zijn utilaristies gemotiveerd: als volgt:want onrechtmatig verworven goed is niet bestendig,\') en staatbloot aan de straf der goden.Â?) Of ze beroepen zich op de zedelike kracht in de mens.ÂŽ) â€? â€? i, â€? Een

aansporing om genoegen te nemen met (te) weinig bezit,klinkt bij de lyrici nog niet. Die is te zeer in strijd met de uitge-sproken sterke afschuw voor 5. Tragici. Het inzicht in de voor zijn tijd maatschappelike noodzakelikheidvan het bestaan en de samenwerking der standen bepaalt ten delede moraal, die spreekt uit het werk van Euripides. Daartoe behorende reeds bij de lyrici aangehaalde uitspraken en o.a. de volgende:â€žVerstandigen zijn tevreden met voldoend bezit."") â€žHet is goed{aotp??v), dat de onvermogende naar de vermogende met naijverkijkt, opdat hij begeerte krijgt naar bezit, en dat de gefortuneerden



??? (rovg fii) Svarvxi??c) aanschouwen wat beklagenswaard is."\')Opdat ze niet zelfzuchtig worden? Daarop wijst het volgend fr.:â€žRuw is het geen traan te storten zelfs om wat beklagenswaard is(?¨tt\' ohcTp??taiv) en slecht is het, genoeg te bezitten en uit hard-vochtige spaarzaamheid (<^Â?tSo?? ttovvp^) geen sterveling goed tedoen."*) Het onbevredigende van de ongelijke verdeling der aardse goederenleidt o.a. tot de verwerping van ttXo??toc uit zedelik oogpunt, zonderonderscheid tussen rechtmatig en onrechtmatig verworven bezit,het eerste symptoom van dien aard: â€žRijkdom is een onrecht endoet veel kwaad."ÂŽ) Aan de Stoa doet denken de zin: â€žGeen sterveling is waarlik vrij;hij is de slaaf van zijn bezit of van het lot."*) Ondanks theoretiesegelijkheid wordt elk, zolang er (wel-) standsverschil bestaat, naarzijn stand gewaardeerd.^) Van de uitingen van verzet daartegennoemen we de krachtigste, een fr. van Sophocles: â€žEen bedelaaris niets minder, als

zijn gezindheid goed is."ÂŽ) Tegen religieuze motieven voor kostbare offers ook bij begrafe-nissen richt zich Euripides met de woorden: â€žHet maakt voor dedoden meen ik weinig onderscheid, of ze kostbare begrafenisofferskrijgen."\') â€žWanneer iemand met vroomheid aan de goden offert,krijgt hij bescherming, ook al is zijn offer klein."ÂŽ) Zwak zijn dewaarschuwingen tegen vastkoppehng van huwelik en bruidschat:â€žWie lettend op vermogen of stand, een boze vrouw trouwt, isdwaas."ÂŽ) â€žBeter een flink man zonder vermogen, dan een slechtman met vermogen als schoonzoon."\'ÂŽ) Sterker klinkt het protestin fr. 953, dat Wilamowitz Euripides onwaardig noemt.") Hetbevat de klacht van een vrouw tot haar vader, die haar uit vaderHkezorg aan een vermogend man wil huwen, terwijl zij wil blijven bijde eenvoudige man, die ze liefheeft.



??? De vermaning om zonder afgunst op de gegoeden de Triviate dragen staat in een fragment van Dionysius uit de 4e eeuw.Daarin is geen element van berusting, zoals bij andere auteurs zalblijken, die dezelfde opwekking geven. 6. Voorsocratici. De betrekkelike waarde van materi??el bezit en het gebruik ervanformuleert Democritus in enige uitspraken.^) â€žrevia TrXovroc:woorden voor gemis en overvloed. Dus is hij, die een gemis voeltniet TrXoicTiog en hij die niet ontbeert niet rr?Švve"^) Â?Â?Als ge metveel begeert, zal het weinige u veel toeschijnen. Want geringebehoefte geeft aan Trtvla dezelfde kracht als aan TrXovrog,"^) â€žDerrevta in een democratie is evenzeer te verkiezen boven het zoge-naamde geluk bij despoten als de vrijheid boven slavernij."ÂŽ) Â?Gelduitgeven met verstand leidt tot vrijgevigheid en hulp aan de ge-meenschap; zonder verstand is het een voor de gemeenschap (onnutte) verkwisting."ÂŽ) De vraag, welke houding in irevfa past, beantwoordt

Demo-critus aldus: â€žntvfa flink te dragen is een bewijs van gezondverstand."\') Hier is geen sprake van berusting in een ongeluk, maarvan fierheid in het strijden ertegen. â€žMen moet inzien, dat hetmenselik leven zwak en kort van duur is, en dat het met veel ge-varen en moeilikheden verbonden is, zorg te dragen voor een matigbezit en ontzaglike moeite te besteden voor de noodzakehke be-hoeften."ÂŽ) Pericles zegt het aldus: â€ž-revfa te bekennen is geenschande, maar zich er niet aan ontworstelen, dat is meer danschande."Â?) We hebben dus van Democritus het getuigenis, dat er waarde-voller bezit is den materieel bezit, volstrekt echter niet het prijs-



??? geven van vermogen in het besef van meer geluk te bereiken daar-door; geen askese dus. â€žGelukkig is hij, die met matig bezit wel-gemoed; ongelukkig hij, die met veel mismoedig is."^) Cleobulus wekt op tot fierheid aan de ene, bescheidenheid aande andere kant: â€žZijt ge bemiddeld, wees niet overmoedig, onbe-middeld, niet nederig."ÂŽ) Periander aldus: â€žVerberg uw ongeluk,opdat uw vijanden niet lachen."ÂŽ) Geen askese: â€žBeter sterven dan uit spaarzaamheid behoeftigleven."Â?) Van de Anonymus Iamblichi is de volgende overpeinzing: â€žAlsiemand zijn naaste vrienden (rove -n-Xnaiov) weldoet door van zijnbezit te geven, zal hij genoodzaakt worden weer slecht te zijn doorbezit te vergaren. Bovendien zal hij wel niet zo overvloedig ver-garen, dat hij al gevende en schenkende niet te kort komt. Zo-doende komt dit twede kwaad (icaKfo) nog bij het vergaren vanbezit, dat hij n.1. van TrXovaiog ttLvtiq wordt en van vermogendeiemand, die niets

bezit."ÂŽ) 10. Xenophon. In hoofdst. III Â§4,10 hebben we besproken de beschouwingbij Xenophon, die gericht is tegen de opvatting, dat bezit van ver-mogen een voorwaarde is voor levensgeluk. Immers de mens heeftzijn rijkdom of armoede in zijn ziel. Het is een voortzetting van demoraal van Democritus, door het vrijwillig prijsgeven van elkewens naar vermogen, het is blijmoedig dragen van de Trtvfa in hetbesef van beter dan materieel geluk. Het element van askese ligter in, maar met mate, want er is een â€žarmoede" bedoeld, die (ev. metarbeid) in staat stelt tot een sober maar onafhankelik bestaan.ÂŽ) Totiemand, die zegt trots te zijn op zijn Trtvia zegt Socrates: dat isook een plezierig iets, want het wekt niet de minste afgunst, menvecht er niet om, je houdt het zonder het te bewaken en hoe meerje het verwaarloost, hoe meer het floreert."\')



??? 11. Comici. De toenemende verarming in de 4e eeuw vindt een troost in demoraal, die ook spreekt uit een fragment van Antiphanes: i) â€žBeterâ– mvla met ere, dan itXovtoq met schande, want het een brengtmedelijden, het andere verwijt." Maar een kwaad is het een enhet ander. Aan Democritus herinnert het fr. van Menander: â€žDoor u teschamen draagt ge de vevla het schandelikst."^) 12. Oratores. Isocrates. Nog onveranderd klinkt sinds Solon de moraal:â€žEen matig bezit met rechtvaardigheid is te verkiezen boven rijk-dom met onrecht."ÂŽ) â€žHoud uw bezit in ere om twee redenen*)en geniet het met mate, want anders zijt ge als iemand, die eengoed paard bezit en niet rijden kan."ÂŽ) Van een uitbreiding vandeze populaire moraal in die zin, dat eerlike Trtvia te verkiezen isboven onrechtmatige ttXo??toc vonden we reeds een enkel voor-beeldÂ?) en vinden dat ook in [Isocrates] I 38: â€žVerkies rechtvaar-dige TTtvla boven onrechtmatige TrXo??roc. Want de

rechtvaardig-heid is in zoverre beter dan bezit, dat het laatste slechts de levendenbaat, het eerste ook na de dood roem geeft, terwijl bezit ook mhet bereik van nietswaardigen is, maar deze aan rechtvaardigheidonmogelik deel kunnen hebben." â€žGedraagt u zo jegens anderen,als ge wilt, dat ik jegens u ben. Beijvert u minder om aardse goederen(n-XouTH,;) dan om u goed (^prjtrTo/) te tonen, in de overtmging,dat zij, die het meest beroemd zijn om hun verdienste, het hoogstegoed hebben verworven. Onrechtmatig verworven winst brengtgeen ttXo??toc maar gevaar. Beschouw niet het krijgen als winst enhet uitgeven als nadeel. Geen van beide heeft volstrekte betekenis,maar wat op het juiste ogenblik en met deugd {aptr{,) gedaan wordt, dat baat hen, die het doen."\') Demosthenes. Als iemand de vtvta beschimpt, heeft hi) geen



??? verstand.^) â€žMen (d.i. de rechters) moet medelijden hebben metmensen, die door Tnv\'ia gedwongen worden tot minderwaardigebezigheden."ÂŽ) â€žFlinke mannen bekommeren zich niet om hetverwerven van aardse goederen en de genietingen van het leven,doch laten zich leiden door de begeerte naar verdienste (ipsTi\'i)en lof."") 13. Plato. Welke houding een wijsgeer past tegenover ttsvIu en TrXo??roc,lezen we in de Phxdo: â€žDoch tot het geslacht der goden is hetniet oorbaar, dat iemand komt, die niet wijsgeer geweest is en nietvoleindig rein van hier weggaat, dus uitsluitend aan de leergierige.En wel daarom onthouden de ordelik wijsgerigen zich van delichamelike begeerlikheden en zijn standvastig en geven zich erniet aan over, volstrekt niet uit vrees voor vermogensverlies enarmoede zoals de grote menigte en de geldgierigen, en ook weerniet beducht voor eerverlies en de kwade naam van slechtheidals de heerszuchtigen en de eergierigen, onthouden

zij zich ervan."*) Voor de wijsgeer is dus het al of niet bezit van goederenonverschillig; een zekere askese is vereiste. Voor een rechtvaardigman is het zogenaamde kwaad, ook ttei\'jo, slechts in schijn eenkwaad. Immers: â€žIndien een rechtvaardig man in ttu\'/o, ziekteof een ander ogenschijnlik kwaad geraakt, zal dit voor hem tengoede eindigen, hetzij hij blijft leven, hetzij hij sterft. Immersde goden zullen hem nooit begeven (ljutXcTi\')."ÂŽ) In een maatschappij is de wedijver naar TrXo??roc een beletselvoor bezonnenheid (TW(j>poavvti) bij de burgers. Want â€žhet is on-mogelik tegelijk de TrXo??roc te eren en in voldoende mate (rwippotrvvi}te verwerven; of het een of het ander moet nagelaten worden."")Zeer vermogend en tegelijk goed zijn is onmogelik."\') Want hij.



??? die alleen op rechtvaardige wijze bezit verwerft, krijgt minderdan de helft van hem, die het zowel rechtvaardig als onrechtvaardigverwerft. En iemand, die goede uitgaven doet voor goede doeleindengeeft meer dan het dubbele uit van hem, wiens uitgaven noch goed,noch slecht zijn."\') â€žDe zeer vermogenden zijn niet goed, der-halve niet gelukkig."1) De goede, die bezonnen en rechtvaardigis, is gelukkig, of hij vermogend is of niet."ÂŽ) â€žTussen rXo??roc endeugd {\\piTv) is deze verhouding, alsof beide liggen op de schalenvan een weegschaal, zodat elk van beide zich steeds ten opzichte vande andere in tegengestelde richting beweegt. Wanneer dus TrXo??rocen de vermogenden in een staat in ere zijn, is de deugd {apsH,)en zijn de goeden daar niet in tel."*) â€žDe waarlik rijken zijn niet rijk aan goud, maar aan datgene,waaraan de gelukkige rijk moet zijn, n.1. een goed en redelik leven."ÂŽ)Daarom â€žmoet men niet ter wille van zijn kinderen geldzuchtigzijn, om

hen zo vermogend mogelik achter te laten. Want dat isnoch voor hen noch voor de staat het beste. Immers het vermogender jongeren, dat geen vleiers aantrekt en het noodzakelik levens-onderhoud geeft, is het passendste en het beste. Met ons harmoni-??rend maakt het ons leven vrij van zorgen."Â?) 13. Aristoteles. Overeenstemmend met de laatste opmerking van Plato vindenwe bij Aristot.: â€žHet grootste geluk wordt bereikt als de burgersallen een matig en voldoend bezit hebben."\') 1  Leges 729 a. cf. Stobaeus, Hense V, 778 (123): â€žToen aan Platowerd gevraagd, hoeveel vermogen men moet hebben, antwoordde hij:zoveel, dat men daardoor geen belagers hoeft te vrezen en ook met aan het nodige gebrek heeft". , , , \') Pol. 1295 b 40. \'irvxict lityiam roi\'C TroXirtvofitvcvQ ovmav ix"" Kat iicat\'iji\'.



??? 130Conclusie. Zodra praktijken van een verouderd economies stelsel als schadelikgevoeld worden voor een groot deel der gemeenschap, treden mora-listen met afkeurende waarschuwingen ertegen op, die ze utilaris-ties of ethies motiveren. Het vergroten van bezit door roof en buit,dat in het epos nog geprezen wordt, vindt bestrijding sinds Hesi-odus, die de nieuwe kleine boeren- of burgermoraal stelt tegenoverdie van de adel. Ook spreken moralisten hun afkeuring uit overpraktijken, die bij een economiese verandering van de maatschappijde oude bezitsverhoudingen verstoren en tevens aanleiding geventot sociale revoluties, die op hun beurt grote wijzigingen in debezitsverhoudingen tot gevolg hebben. Dit zien we bij het door-dringen der â€žGeldwirtschaft." De jacht naar steeds meer bezit,die deze â€žGeldwirtschaft" in de hand werkt, met de hardvochtig-heid, die ermee gepaard gaat, vindt sinds die tijd sterke afkeuringbij alle moralisten en het leven v^n en

genoegen nemen m?¨t eenmatig vermogen wordt van toen af als het beste geprezen. De waardering voor de mens als individu afgezien van zijn maat-schappelike positie, die bij Sophocles begint, leidt tot de verdereontluistering van TrXo??roc bij Euripides. Niet het vele, dat ge-offerd wordt bij de cultus, wordt door de godheid gewaardeerd,maar de vrome gezindheid, waarmee ook het kleinste gegevenwordt. De invloed, die ttAoDtoc heeft op het sluiten van een huwelikvindt als dwaas en verkeerd een begin van bestrijding. Een ver-werping van TrXowroc als een onrecht, dus uit zedelik oogpunt,schijnt voor het eerst als een eenzame uiting bij Euripides voor tekomen. Voor het levensgeluk van de mens geldt bij bijna alle moralistenvan af Solon tot en met Plato en Aristoteles het hebben van eenmatig bezit als de beste waarborg. Daarnaast beginnen o.a. bijDemocritus de theoretiese beschouwingen over de betrekkelikewaarde van het bezit. Het hangt van iemands behoeften

af, of hijrijk of arm is. De waarde van het bezit zit in de wijze, waarop ende gezindheid waarmee men er gebruik van maakt; of men het teneigen bate of voor het algemeen welzijn besteedt, ritvfn moet opzichzelf niet als een ramp of een schande beschouwd worden. Menmoet haar naar behoren weten te dragen en er tegen strijden. Van



??? aansporing tot berusting is geen sprake. Van een zekere mate vanaskese, dienstig voor het geluk van de mens, is voor het eerst sprakebij Xenophon, bij wie de onverschilligheid van het hebben vanvermogen voor het geluk van de mens als Socratiese opvattinggegeven wordt. Het vrijwillig prijs geven van ttAoDtoc wordt opnuttigheidsoverwegingen aangeprezen, niet op zedelike grondengemotiveerd. Het is een voortzetting van de moraal van Demo-critus, bestaande in het vrijwillig prijsgeven van elke wens naarhet bezit of behoud van vermogen, ter wille van eigen geluk enhet blijmoedig dragen van irtvla in het besef van een beter danmateri??el geluk te bezitten. De askese, die deze moraal aanprijst,is nog beperkt tot een â€žarmoede," die (ev. met arbeid) in staat stelttot een sober maar onafhankelik bestaan. Bij Plato is de opvatting,dat het al of niet bezit van goederen voor een wijsgeer onverschilligmoet zijn, zedelik gemotiveerd. Evenzeer de mate van askese, dievoor

een wijsgeer vereiste is. De beoefening der hoogste deugdengaat niet samen met de zucht naar materi??el gewin. Het zedelikpeil van een gemeenschap hangt af van de betekenis en het aan-zien, dat het bezit en de vermogenden er genieten. Er is een om-keerd evenredige verhouding tussen beide. Vandaar, dat een matigbezit met beperking van de mogelikheid tot uitbreiding het bestevoor allen is, zoals ook Aristoteles meent.



??? HOOFDSTUK VI. De verhouding tussen TrXovaiog en ir?ŠviK- ISSj^E bedoeling van dit hoofdstuk is enige opmerkingen temaken over de wijze, waarop het verschil in welstandWM de persoonlike wederzijdse beoordeling, gevoelens e^verhouding be??nvloedt, voorzover dit niet in het reedsbehandelde tot zijn recht gekomen is. 1. Homerus. De onaantastbare en voor anderen onbereikbare positie van deadellike, tevens de enige vermogende stand, bepaalt de verhoudingvan een edelman tot een geringere, zoals die in het epos tot uit-drukking komt, waarbij meer de stand dan de ermee gepaard gaandemate van welstand beslissend is. 2. Hesiodus. De reeds vermelde uitspraak, dat TrXo??roc de stand verheft, hetaanzien en betekenis verhoogt, en onderscheiding verleent,^) geeftin hoofdzaak de invloed van het bezit op de onderlinge betrek-kingen der mensen bij Hesiodus weer. 3. Lyrici. Theognis: Het is nu meer het bezit, dat in de eerste plaats opde verhouding van

invloed blijkt, dan de stand. Immers â€žbij elkeenis de vermogende in ere, de onvermogende in oneer. Alle mensenhebben (in dat opzicht) dezelfde geestesgesteldheid."ÂŽ) Het gemisaan aanzien tengevolge van ir?Švia sluit iedere persoonlike invloed Â?) Zie Hoofdst. IV, Â§ i, 2. \') Theognis vs. 621.



??? en betekenis uit, bij vergadering en rechtspraak en maakt iemandoveral tot de zwakkere en gehoonde, lezen we in vs. 267 en vg. De({>i\\ia of â€žvriendschap", een betrekking tussen standgenoten, blijktafhankelik van de wisselvalligheid van de fortuin. Verlies van ver-mogen betekent verlies van â€žvrienden" is de herhaalde klacht van afTheognis.\') Ook dit is een aanwijzing, dat de betekenis van hetbezit gaat domineren over die van afkomst. Alcaeus. In fr. 59 wordt een gezegde van Aristodemus aange-haald: â€žBezit maakt de man. En geen onvermogende is edel nochge??erd." Een gelijksoortig spreekwoord uit Megara heeft Plutar-chus overgeleverd:1) â€žWin en spaar en schat je zoveel waard,als je bezit." 5. Tragici. De maatschappelike ontwikkeling heeft de adel zijn luister ont-nomen,ÂŽ) al heeft adellike afkomst nog niet alle betekenis verloren.*)Het aanzien, dat nu aan de vermogenden ten deel valt,ÂŽ) is van eengeheel ander, minder duurzaam gehalte. Het

respect voor hen isniet dat van iemand die zich geringer, maar van iemand, die zichzwakker voelt.ÂŽ) Het woord van een vermogende geldt meer danvan een niet-vermogende. â€žMen heeft geen vertrouwen in het woordvan een 7rti\'Â?;c, ook al is zijn raad goed, terwijl men waarde hechtaan het woord van een irXovcrioQ, ook al heeft hij het mis."\') â€žDewoorden der gegoeden pleegt men voor wijs (of knap) te houden,ÂŽ)maar te lachen, wanneer een eenvoudig, onbemiddeld man goedspreekt. Ik echter zie vaak 7rivi]TÂ?Q, die wijzer (of knapper) zijndan TrXovaioi,*\' zo luidt fr. 24 van Euripides. Het aanzien, gegrondop meer bezit, vindt, als niet-redelik, bij Euripides bestrijding. Debetrekkelik geringe afstand tussen de irXavmoi en Trtviirfc, depolitieke gelijkstelling, die daarmee verband houdt, vooral ook deinrichting der rechtspraak,ÂŽ) en de grote wisselvalligheid van fortuin,waarop voortdurend gewezen wordt,\'ÂŽ) verminderen het gevoel van



??? respect en ondergeschiktheid der TrivriTEg sterk en verhinderenin \'t algemeen een hooghartige houding van neerbuigende min-achting bij de irXovaioi, Naast de verzekering, dat slechts eengegoed man, zelfs als hij slaaf is, aanzien en eer geniet,^) staat deopmerking, dat ook zonder vermogen een man tot eer en aanzienkan komen.ÂŽ) Het groeiend besef van gelijkwaardigheid spreekt ook duidelikuit een fr. van Sophocles: â€žOok de armste is niets minder, als zijnaard goed is."ÂŽ) 6. Voorsocratici. Dit groeiend besef van gelijkwaardigheid wordt gesteimd dooruitspraken van moralisten: â€žAls ge bemiddeld zijt, wees niet hoog-moedig, en onbemiddeld, niet nederig."Â?) Het uit zich in een on-gunstig oordeel over de rXouo-tot, waartegen de volgende woordengericht zijn: â€žEen irivriQ mag de TrXovatoi niet verwijten (dat zeniet helpen), als hij zelf geen belangrijke diensten bewijst (aan destaat?)"ÂŽ) Voor een genadig medelijden der TrXovaioi jegens irivnTtg is

danook geen plaats. Karakteristiek is de uitspraak, die aan Anaximeneswordt toegeschreven: â€žDe v-Xovmoi plegen niet zo medelijdend tezijn jegens ongelukkigen als de irlvnrtc- Want het medelijden derlaatsten komt voort uit de vrees, dat de rampen van anderen ookhen treffen."Â?) De hulp, die verlangd wordt van de gegoeden, geldt niet als eengenot van weldoeners. â€žWanneer de vermogenden het over zich ver-krijgen de onvermogenden voorschotten te geven, hen te helpenen diensten te bewijzen, dan ligt daarin al een uiting van medelijdenen verbroedering en wederzijdse hulp en eendracht der burgersen andere goede dingen, die niemand allemaal kan opnoemen."\')



??? 7. [Xenophon] Resp. Atheniensium. De houding van vrijmoedigheid en zelfbewustzijn, voortspruitenduit dit besef van gelijkwaardigheid, bij de man uit het volk wektde wrevel van een oligarch als de schrijver der â€žrespublica Athe-niensium." Hij noemt ze bandeloosheid,^) ?Š?Šn der kwade gevolgenvan de democratie. Zelfs de slaven zijn ermee besmet. â€žDeaKoXaaia van dezen en van de metoiken is het grootst te Alhenejgeenslaaf zal voor u uit de weg gaan; en slaan mag men ze ter plaatse niet."2) 8. Aristophanes. Het groeiend gevoel van zelfbewustzijn der nivriTtQ en het ver-dwijnen van hun gevoel van minderheid met de groei van hunpolitieke macht openbaart zich in de overdrijving, die bij Aristopha-nes bespot wordt als Ka7-nx>\'/v>; of â€žminachting" voor irXovrog,^)Het door armoe medelijdenswaardig zijn wordt dan ook als eenschande en vernedering gevoeld.*) Een symptoom van de verhoudingtussen vXovmog en vivijg is ook de beoordeling van het

strevennaar (meer) TrXo??roc. Het woord voor iemand, die daarop uit is,^tXoKf/oSijc â€žwinstlievend" heeft een ongunstige klank,ÂŽ) evenalsals ipiX0)(fi{ifiaT0Q,^) 9. Thucydides. Pericles gaf in een rede\') uiting aan dit gevoel van zelfbewust-zijn der viviiTtg en hun houding tegenover de TrXo??rof, door teverklaren: â€žWij gebruiken vXovTog meer als een hulpmiddel totde daad dan om er mee te pronken. En het is geen schande zijnTTtvla aan iemand te bekennen, maar w?¨l er niet aan trachten teontkomen."



??? 10. Xenophon. De persoonlike verhouding wordt sterk be??nvloed door het be-wustzijn van macht bij de Tr??vnreg, waarvan de uitwerking op de7rX??{.<Ttot tastbaar is. In de Oeconomicus (11 5) lezen we, dat^Xoicrioi naast de velerlei offici??le verplichtingen jegens de demoszich bovendien moe??ik kunnen onttrekken aan officieuze â€žwel-daden" jegens de medeburgers.\') 11. Comici. De maatschappelike ontwikkeling, die gepaard gaat met hetverdwijnen van respect eerst voor de adellike, dan voor de meer-gegoede stand, wordt door dezen met lede ogen aangezien. Eenuiting daarvan vormen de min-vleiende kwalificaties voor de demosen Trivrjrec.1) In een fragment van EupolisÂŽ) maakt een grijsaardde vergelijking van nu met de tijden van zijn jeugd: â€žtoen warende veldheren uit families, die door welstand en geboorte tot deeerste behoorden, waarvoor men als voor goden eerbied had. Maarnu kiest men Ka^^pfxara (tuig) als veldheer." Dit is spot met

dewrevel van zulke fam??ies over de veranderde verhoudingen. Al schijnt het de gemiddelde tt^vtjc niet aan fierheid ontbroken tehebben, het irhso^a,, zij het ook met ere, bleef in de ogen dergegoeden beklagenswaard,*) niet in die zin, dat het de hulpvaardig-heid of menslievenheid wekt, (daarvoor zijn de Trtvnrfc te wemighulpeloos en hulpbehoevend), maar een zekere mate van gering-schatting, waarvan o.a. bij Menander sprake is: â€žEen tt^vÂ?,? wordtniet vertrouwd, ook al zegt hij de waarheid,"ÂŽ) en: â€žEen mv^wis licht te verachten,Â?) ook als hij heel eerlik spreekt. Want menmeent van hem altijd, dat hij slechts spreekt om te krijgen. Endadelik wordt iemand met versleten kleding sycophant genoemd,ook als hij verongelijkt wordt." Hier is waarschijnlik sprake van een rechtszaak. 1  Kock III, 28 (93): tiKarafp??vtiTOV.



??? 12. Oratores. Voor de rechtbank van gezworenen getuigen de Tr^vn^c vanhun gevoel van eigen waarde tegenover de meergegoeden. Een vanhen, die als aanklager optreedt in een rede van Isocrates, zegto.a.: â€žLaat geen van u met het oog op het feit, dat ik eenben en een man uit het volk, verlangen de straf te vermmderen.Want het is onbillik... de n.vofxhovg geringer te achten danhen, die veel bezitten. Ge zoudt uzelf in eer te kort doen, als gez?? over de massa oordeeldet. En het ergst van alles zou het zijn,als we in een democraties bestuurde staat niet allen als geh)k- waardigen werden behandeld."!) avnov rvyxavoifxi^y Blijken van geringschatting worden in \'t gunstigste geval aan onverstandtoegeschreven. Zo verklaart Demosthenes:ÂŽ) â€žNoch hij, die Travfabeschimpt, noch hij, die zich erop verheft, dat hij in overvloed isopgegroeid, geeft blijk verstand te hebben." Als Demosthenes verklaart, dat hij â€žhumaan en menslievendis en (hulp-) behoevend?Šn helpt,"

bedoelt hij daarmee, (wat metdergelike termen altijd bedoeld wordtÂ?) dat hij zijn vriendenplichtvervult. Dit belet niet, dat men er zich tegenover zijn medeburgersop beroept als op een weldaad jegens de gemeenschap. De gevallen,waarbij die steun verleend wordt, zijn enigzins kostbare transactiesen geven daardoor aan die hulp een biezonder karakter. Tot iemandslof wordt bij Lysias*) aangevoerd, dat hij onbemiddelde burgersheeft geholpen bij \'t uithuweliken van dochters en zusters, anderenvan de vijanden heeft losgekocht, aan weer anderen geld heeftgegeven voor een begrafenis. Dat deed hij in de overtuiging, dathet de plicht is van een goed man zijn vrienden te helpen, ook alzou niemand er van weten. \') Isocr. XX 19.\') Dem. XVIII 256. Â?) Dem. XVIII 268: noivbc Kai <p,\\??r^ptÂ?noc Kai ro?Žc lioftirot?§ l^rapK?œv Lyias IX \'14: <pi^ov iiipyirtlu, aO noi?šv Dem. XXIII 12; np??y,ia i^iMpujnov.\') Lysias XIX, 59-



??? 13813. Plato. In de theorie over de evolutie van oligarchie tot democratiewordt als ?Š?Šn der factoren genoemd de toenemende afstand tussenTTkovaioi en TTtvrtTig of heersende en overheerste klasse. Het vervalder heersende klasse, die op een beter leven bedacht alle edelereen hogere neigingen verliest, doet haar meerderheid in geesteliken lichamelik opzicht verdwijnen. Dan vermindert door onderlingevergelijking van kwaliteiten de gevoelens van ontzag aan de eneen de geringschatting aan de andere kant, welke veranderde geestes-gesteldheid bij de eerste aanleiding tot vestiging van de democratieleidt.1) Deze beschouwing getuigt van de wederzijdse verhouding tussenirXovmog en v?Švrig, zoals die zich in het democraties Athene blijk-baar ontwikkeld heeft. 14. Aristoteles. Een groot onderscheid in onderhoud en opvoeding der kinderenen ook in voeding en kleeding tussen Trivrtrtg en TrXoOcrtoi wordtbeschouwd als ondemocraties, zoals blijkt uit de Politica

1294 b.19.2) Conclusie. De persoonlike verhouding tussen ttIj^ij"? en irXovaioi is af-hankelik van verschillende factoren. De grote wisselvalligheidvan fortuin, die, door allerlei oorzaken in de hand gewerkt, aan devermogenden in het algemeen vaak een gevoel van onzekerheidten aanzien van de duurzaamheid van hun bezit schijnt gegevente hebben; de belangrijke offers, die voor de gemeenschap van devermogenden in de regel ge??ist werden; de betrekkelik geringeafstand tussen TrXovaioi en n?Šv^Ttg (een gr????t onderscheid in onder-houd en opvoeding der kinderen en ook in voeding, kleding enbehuizing tussen beide groepen werd als ondemocraties beschouwd);de politieke gelijkstelling, die vaak aan de ir?ŠviiTtg een sterk over- 0 Rep. 556 c. \') cf. Dem. III, 25 en Newman IV, pag. 205.



??? wicht ?¨n een grote machtspositie als groep gaf; de grote gehecht-heid aan de democratie bij deze en een zeker wantrouwen tegende TrXovmoi, lieten geen plaats voor een gevoel van groot respecten ondergeschiktheid bij de irivvreQ, evenmin als voor een hoog-hartige houding van neerbuigende minachting bij de TrXovmoi,Het groeiend besef van gelijkwaardigheid der ir?ŠvriTeg komt in deliteratuur tot uiting zowel in de opvatting, dat irevla volstrekt geengevoel van nederigheid moet geven, evenmin als TrXouroe een redenmag zijn voor hooghartigheid, als ook in de wrevel, die geuit wordtdoor tegenstanders der democratie over de vrijmoedigheid en hetgevoel van zelfbewustzijn, dat uit het optreden der Trtvjjrfc, jazelfs der slaven spreekt.



??? GESAMTERGEBNIS. I, niyrjTÂ?c und tt\\ov(tioi sind nicht an erster Stelle entgegen-gesetzte Begriffe, wodurch die ?¤ussersten Wohlstandsgruppen derBev??lkerung unterschieden werden, sie deuten vielmehr einNebeneinander von zwei Wohlstandsgruppen oder gesellschaft-lichen Klassen an, die sich nah ber??hren und in einander ??ber-gehen. Die Alternative ist im allgemeinen ttXoiktioq oder 7rtv>/c.Jedes Individuum geh??rt entweder zu den Trivtirtg (aTropoi) oderzu den T:\\ovaioi ((VTTopot), Unter TTEvr/rtc versteht man in der Regel diejenigen, die nichtgenug besitzen, um vom Ertrag leben zu k??nnen, die deswegendurch Trevia (airopia) gezwungen, selbst arbeiten m??ssen(n-c-vtaSa/), um sich ZU ern?¤hren. Der Begriff ot iriv^TiQ f?¤llt zu-sammen mit 6 Siijuoc. Dieser Demos besteht haupts?¤chlich auskleinen Besitzern, und zwar aus selbst?¤ndigen Bauern, Handwerkernund Kaufleuten, die in den -koXhq des 5ten und 4ten Jhdts diegrosse Mehrheit der

Bev??lkerung bilden; weiter geh??ren dazuFischer, Schiffs- und F?¤hrleute und die Flottenmannschaft (roTpirjpiKoi), die in irgend einer ttoXic als einzelne Gruppe aucheinen erheblichen Teil des Demos bilden k??nnen; schliesslich nochLohnarbeiter oder Tagel??hner, die die kleinste Gruppe bilden. Unter TrXouertoÂ? versteht man gew??hnlich diejenigen, die genugbesitzen, um vom Ertrag ohne eigne Arbeit leben zu k??nnen. MitOl TrXovaioi werden auch die jenigen gemeint, die kraft ihresBesitzes die finanziellen Lasten des Staates tragen. Die Grenzezwischen diesen und den viviirtQ ist nicht immer dieselbe. Weil es im allgemeinen keine grossen Verm??gensunterschiedegibt und die Mehrheit der Bev??lkerung zu den kleinen Besitzerngeh??rt, k??nnen auch diejenigen, die ein m?¤ssiges Verm??gen besitzen,zu den TrXouertot gez?¤hlt werden, um so mehr, weil es ihnen beiden damaligen geringen Lebensbed??rfnissen im Zusammenhangmit dem milden Klima leicht

der Pflicht regelm?¤ssiger Arbeit ent-hebt und ihnen einigermassen das orxoXaJ^tir erm??glicht. Deswegenwerden die besser situierten Trtvjjrtc {airopoi) bald zu den TrXoximoibald zu den Trivijrig gez?¤hlt. Die Tatsache, dass sogar Sklavensich soviel erwerben k??nnen, dass man sie TrXovaioi nenntund die F?¤lle, in denen die Rede ist von TrXourl^etv, TrXoutr/ouc



??? oder tijTTopovg TToiiiv von Freunden, Soldaten oder Sklaven, sagenuns, wie niedrig die Grenze gezogen werden kann. Mit Ol TTtvTjrte werden â€” im Gegensatz zu unsrer Auffassungvon den â€žArmen" â€” nicht diejenigen bezeichnet, die sich nichtern?¤hren k??nnen und auf Gaben andrer Menschen angewiesensind. Unsre â€žArmen" in der Bedeutung von Bed??rftigen, dieje-nigen, die Mangel leiden, werden tttcxoc\' genannt. Die W??rterStopsvoi und fVStftc, womit gew??hnlich diejenigen gemeint werden,die momentan in Verlegenheit oder Not sind und deswegen derUnterst??tzung von Freunden bed??rfen, werden auch f??r Bed??rftige??berhaupt gebraucht, und zwar sind es besonders diejenigen,die wegen wirtschaftiich-politischer Gr??nde von Haus und Hofvertrieben worden sind (Isokrates). Diese W??rter werden danngew??hnlich n?¤her erg?¤nzt mit t<??v imniStiwv, ?Ÿlov u.d., kommenaber auch im absoluten Gebrauch vor. (Vor dem 5ten Jhdt stehtdaf??r

icixpiink\'oi). 2. Was das Urteil ??ber vivia und TrXo??roc anbetrifft, so erfahrenwir an erster Stelle einiges dar??ber aus dem Sprachgebrauch. Die griechische Sprache n?¤mlich, die, wie jede andre in ihremWachsen die tief wurzelnden ?œberzeugungen eines Volkes f??r dieGeschichte aufhebt, legt einen engen Zusammenhang einerseitszwischen â€žGl??ck" und n-AoOror, macht in gewissem Sinne daserste vom zweiten abh?¤ngig, andrerseits zwischen â€žUngl??ck" undTTti\'io. Dieses tut sie durch den Gebrauch der W??rter oX?Ÿtoc,tvSalfKov, tvTuxtov (mit den dazu geh??renden Substantiven undVerben) und ihren Gegens?¤tzen. Der Sprachgebrauch legt n?¤mlichin diese W??rter sowohl den Sinn von â€žLebensgl??ck" ??berhauptwie ausdr??cklich noch den von â€žmateriellem Wohlstand."(TrXovroc). Die griechische Vorstellung von â€žgl??cklich" kommt mehr alsdie unsre an erster Stelle zum Ausdruck im TrXo??roc. Die Gegens?¤tze zu oben genannten W??rtern

(i.c. von oX?Ÿfocund evrvx(\'>t\') dr??cken sowohl â€žUngl??ck" als â€žmaterielles Miss-geschick" aus. (Das ??brigens nicht nur die griechische, sondernauch andre Sprachen mehr oder weniger denselben Zusammenhangaufweisen, deutet auf eine allgemein verbreitete Erscheinung hin).



??? Auch TrXo??roc (ttsvio) und pers??nliche Eigenschaften stehen inBeziehung zu einander, was hervorgeht aus der Bedeutungsent-wicklung von W??rtern wie aya^??g, KoX??g und to-^X??c (eventuellmit ihrem Komp. und Superl.), die neben k??rperlichen und geistigenVorz??gen (sp?¤ter kommt auch sittliche ?œberlegenheit dazu) zugleichden Adelstand, anf?¤nglich als einzigen â€žbesseren" Stand, sp?¤terauch den â€žwohlhabenden" Stand bezeichnen. Sie legt diesem Standals solchem die mit aya?¨??g u.s.w. angedeuteten erforderlichenund begehrenswerten Eigenschaften als erbliches Gut bei unddiese sind als Eigenschaften der aya^oi auch f??r den andern Standdie begehrenswerten, die guten. Die Auffassung, die aus diesemSprachgebrauch hervorgeht, entwickelt sich aus der Erfahrung,dass nur irXo??roc von Geschlecht zu Geschlecht die Bedingungenschuf und die Gelegenheit bot zur Erlangung und Ausbildung dererw??nschten und gesch?¤tzten

Eigenschaften, sowohl in k??rperlicherals in geistiger Hinsicht, indem sie dem Adel eine Lebensweiseerm??glichte, die darauf hinausging, diese Eigenschaften g?¤nzlichauszubilden. Andrerseits geht aus dem Gebrauch und der Bedeutungsent-wicklung von W??rtern wie KOK?“g und Trovjjp??c hervor, dass dieSprache einen Zusammenhang legt zwischen TrÂ?v(n und Schlech-tigkeit sowohl in der Bedeutung von Untugend als von Laster.Sie dienen (eventuell mit Komp.) wohl dazu den â€žunteren" Standanzudeuten, die nicht-TrXo??atof. (Gleichartige Bedeutungs??berg?¤nge bei dergleichen W??rternin andern Sprachen weisen ??brigens auch hier auf eine allgemeinverbreitete Spracherscheinung hin). 3. Die Urteile und die hingeworfenen Bemerkungen, diewir in der Literatur hier und da verbreitet antreffen, geben unseinen Eindruck von der Auffassung, die man von der Trtvio hatte.Sie wird im allgemeinen in der Literatur der damaligen Zeit alsein Ungl??ck f??r einen

Menschen betrachtet. Sie geh??rt nebenTodesstrafe und Verbannung zu den schlimmsten Gerichtsstrafenund wird mit andern ?œbeln, die den Menschen treffen k??nnen, wieKrieg, Krankheit u.s.w. auf eine Linie gestellt. Eine Auswahl vonAusspr??chen zur Illustration dieser Auffassung gibt uns leichtden Eindruck, dass irnna ein anormaler und elender Zustandist,



??? worin nur einige, die Ungl??cklichsten, leben. Das ist doch nichtder Fall. Ist doch die Lage von der Mehrheit der Bev??lkerung, vonallen ttIvhtec, mvta, Dass wir dennoch bei der Lekt??re zu dieserMeinung hin??berneigen, erkl?¤rt sich daraus, dass wir f??r unsreAngaben fast ausschliesslich auf Schriftsteller angewiesen sind, dieselber nicht zu den iriviiTiQ geh??ren, f??r die ttsvIo unzweifelhaftein anormaler, misslicher Zustand ist, wenn derselbe sie trifft unddenen sie deswegen ein drohendes Schrecknis ist. Sie ist das wegendes Lebens, wozu sie zwingt, ein Leben der Arbeit und Gebun-denheit und wegen der Entbehrung, wozu sie jeden wAoufftoc ver-urteilt, der ihr verf?¤llt. â€žEntbehrung" wird nicht an erster Stellebestimmt durch die Lebensstufe, sondern durch deren R??ckgang. Als schlechte Folgen der Trtvia gilt der sch?¤dliche Einfluss, den sieauf K??rper und Geist des Menschen hat, vor allem auf den K??rperdurch die Arbeit (i.e. das Handwerk, wozu sie n??tigt),

unmittel-barer auf den Geist durch den R??ckgang der Lebensverh?¤ltnisse,den sie herbeif??hrt. Es ist vor allem die Meinung eines bestimmtenStandes oder einer Partei, worin die Auffassungen des Adels amst?¤rksten fortleben, die die viv^Tu, das Volk, geistig, moralischund deswegen politisch als minderwertig betrachtet und die dieseMinderwertigheit teils auf Rechnung der Lebensweise, die sklavischabstumpfende Arbeit, wozu die irtvia zwingt, teils auf Rechnungdes Mangels an Erziehung schreibt, an Bildung, die sie dem Men-schen vorenth?¤lt. Diese Meinung ist auch ausserhalb des engerenAdelskreises in die Kreise der TrXovmoi durchgedrungen undwird von mehreren Schriftstellern vertreten. Insonderheit wird irtvio f??r die Sittlichkeit des Einzelnen darge-stellt als ein Faktor verderblicher Wirkung. Wie sie alle nCimÂ?:zwingt zu einem Leben der Arbeit und n??tigenfalls zur Anfassungjeglicher Arbeit, so treibt sie unter Umst?¤nden zur Schlechtigkeitund zum Frevel. Es

wird allgemein in der Literatur der hier behandelten Zeit die?œberzeugung ausgesprochen, dass man bei der Beurteilung derSittlichkeit eines Menschen keinen absoluten Massstab anlegen soll.An erster Stelle soll man die materiellen Verh?¤ltnisse eines Menschenin Betracht ziehen, denen ein ausschlaggebender Einfluss auf dassittliche Betragen des Menschen zugestanden wird. Diese Sittlich-heit wird auf eine harte Probe gestellt, wenn jemand durch wivla in



??? Not, â€žEntbehrung", Sorgen ger?¤t. Den Gerechtigkeitssinn, derals Haupttugend alle andern einschliesst, kann man bloss an jemanderproben, der sich in materieller Not befindet. Wenn ein Mensch,der wohlhabend ist, sich etwas Schlimmes zuschulden kommenl?¤sst, so kann man das Schlimmste von ihm erwarten, wenn er in?¤rmliche Verh?¤ltnisse ger?¤t. Diejenigen, die nicht schlechterNatur sind, werden aus Not schlecht und werden wider Willen zuallerhand Freveltaten getrieben. Es gibt mehr Menschen,die aus Gewohnheit denn von Natur gut sind. Es ist ihnen unm??g-lich gut zu bleiben, wenn es ihnen schlecht geht. Andrerseits sinddie Schlechten nicht schlecht geboren. Diese Auffassung gipfeltin den Worten: jeder Mensch ist gut, wenn es ihm gut geht undschlecht, wenn es ihm schlecht geht. Das Streben nach Tugendist erst m??glich, wenn der Magen befriedigt ist, denn â€” in einemleeren Magen ist kein Verlangen nach dem Edlen. Es ist die xP^\'ia,die

Not, die unter Umst?¤nden als Folge der Tnv\'ia auftretend,die Sittlichkeit untergr?¤bt, alle n??tigt wider die Natur zu sprechenund zu handeln, die Wahrheitsliebe austreibt, zur L??ge und zumBetrug verf??hrt, jedes Gef??hl der Scham und der Scheu bannt,eine Quelle des Haders, Hasses, und Aufstandes ist, zum Diebstahl,Strassenraub und Einbruch antreibt, zu allerhand gemeinenund dunkeln Machenschaften f??hrt, zu falschen Anklagen undZeugnissen hinreisst, kurz den Menschen allerhand B??ses lehrt,wozu der Keim in jedem Menschen vorhanden ist. Isocrates,Plato, und Aristoteles erblicken den Zusammenhang zwischenmateriellen Verh?¤ltnissen und der Sittlichkeit vor allem in demgesellschaftlichen Zusammenhang als soziologische Erscheinung.Die Beschaffenheit der wirtschaftlichen Zust?¤nde und Verh?¤lt-nisse, die Unterschiede und die Entfernung zwischen den ver-schiedenen Gesellschaftsklassen sind die Faktoren, die die Sitt-lichheit der Individuen

bestimmen. Namentlich sind es die Exzessedie den gr??ssten demoralisierenden Einfluss haben. So betrachtet,n??tzen denn auch keine Strafen gegen Verbrechen. Wirksam istes nur die Urheber, an erster Stelle die Armut (= die schlimmerrerui) ZU beseitigen, wenn man sich gegen die ??blen Folgen sicher-stellen will. Eine gute Verwaltung strebt nicht an erster Stelledanach Verbrechen und Fehltritte zu bestrafen, sondern vor allemsorgt sie f??r gute wirtschaftliche Verh?¤ltnisse. Allerdings werden



??? in einer Gesellschaft, worin die Klassenunterschiede m??glichstgering sind, die edelsten Sitten sich entfalten k??nnen. Bei der Rechtsprechung wird in den Verteidigungsreden dieeventuelle Abwesenheit der Trsvla wohl als Nachweis der Unschuldangef??hrt; auch ermahnt man wohl die Richter, die inina alsVeranlassung zu einem Verbrechen als Entschuldigung in Rechnungzu ziehen. Von einem guten Einfluss der TrÂ?i\'/a. auf den Menschen ist zumersten Male bei Euripides die Rede und zwar in diesem Sinne,dass sie den Menschen t??chtiger macht und die Kinder gest?¤hlterund energischer. In dergleichen Bemerkungen kommt das Selbst-bewustsein der TrhniTtg zum Ausdruck gegen??ber der Gering-sch?¤tzung von der Seite der TrXoucrto,. Es ist der schwache Anfangeines Umschwunges in der Literatur, der den ge?¤nderten Verh?¤lt-nissen entspricht. Doch bleiben ?„usserungen dieser Art sehr selten;vereinzelt bemerken wir sie auf der B??hne und hier und da

beiden Rednern und Plato. L??bliche Eingezogenheit und Bescheiden-heit wird u.a. wohl einmal der irivla zugeschrieben. Erw?¤hnungverdient noch, dass Isokrates behauptet, dass von der Sorge (nichtâ€žArbeit") ums t?¤gliche Brot eine vortreffliche, erziehende Kraft f??rden Menschen ausgeht. Dass man eine irivio, die einen d??rftig ern?¤hren kann ohne,doch eventuell mit Arbeit, dem TrXo??ros- vorzieht, kommt zuerstin der Literatur vor, wenn Sokrates auftritt. Wir kommen hieraufnoch n?¤her zur??ck. 4. Wenn wir die in der Literatur genannten Gr??nde, weswegentXo??toc ziemlich allgemein als eine Bedingung zu einem gl??cklichenLeben gilt, soviel wie m??glich nach der Wichtigheit diediesen zugestanden und dem Nachdruck, der darauf gelegt wird,ordnen, m??ssen wir anfangen mit der besch??tzenden und befreiendenKraft, die ihn vor allem begehrenswert macht. Und das liegt aufder Hand, sichert er doch gegen jede Sorge, Erniedrigung, gegenalles Elend und befreit

von jedem Zwang, den die Trtvia auferlegenkann. Jemand dr??ckt es also aus: Menschen sind habs??chtig ausFurcht vor dem, was ihnen droht. An erster Stelle erm??glicht TrXo??roc ihnen allerhand Miss-geschick, Krankheit und Ungl??ck (wie Brand, Sterben von Sklaven,



??? Vieh U.S.W.) die Stirn zu bieten. Hierin liegt seine Ungl??ck-abwendende Kraft. Weniger selbstverst?¤ndlich klingt es uns in dieOhren, wenn zwei eigent??mliche und uns ziemlich unbekannteFunktionen des Verm??gens als die wichtigsten gelobt werden,n?¤mlich, dass es einen in Stand setzt eine hohe Geldstrafe zu be-zahlen (und dadurch schlimmeren Sachen vorzubeugen), undeinem Freund in der Not zu helfen. Von dieser Freundeshilfebildet das Beisteuern zur Geldstrafe bei Verurteilung wieder einwichtiger Teil. Wegen der Unterst??tzung und Hilfe, die ein TrXowCTioc sichverschaffen kann, kann er sich leichter ungestraft etwas Unge-rechtes erlauben. Es wird aber besonders noch der sittlich erhe-bende Einfluss als die gr??sste Wohltat hervorgehoben (bei Plato),der mit ttXowoc verbunden ist, in dem er einen redlichen Menschenam besten vor Unrecht und b??sen Handlungen beh??tet. Zum positiven Genuss des Besitzes von TrXo??roc geh??ren einegute

Erziehung, Freiheit und Zeit bei einer gesicherten Existenzund einem versorgten Lebensabend. Noch nachdr??cklicher wirdWert gelegt auf das Ansehen, das TrXo??roc verleiht, die Auszeich-nung die er einem Menschen zu Teil werden l?¤sst, die Standes-erhebung, die er herbeif??hrt, und die Macht, die er zur Folgehat, sowohl im pers??nlichen Umgang durch das ?œbergewicht einerst?¤rkeren Stellung als politisch durch die Freiheit, die Zeit unddie Lebenssph?¤re, die mit dem Besitz von TrXo??roc verbunden ist. Zuletzt k??nnte noch der gr??ssere Genuss erw?¤hnt werden, denTrXo??roc verschafft. Unter den Triebfedern zum Erwerben desTrXo??roc wird der Hang nach Genuss nie genannt. Wenn wir lesen,dass TrXo??roc nichts bedeutet ohne den Genuss von Ruhebett, Tep-pichen, wohlriechenden Salben und bunten Gew?¤ndern, scheint unsdieses sehr d??rftig f??r â€žLuxus." Zum Luxus geh??ren vor allem gl?¤nzende Mahlzeiten und Het?¤ren.Der Pferdeluxus

ist bloss erreichbar f??r diejenigen, die ein grossesVerm??gen besitzen, also f??r die Reichen und nicht f??r alle TrXovmouDer Luxus ist offenbar bei den Griechen dieser Zeit sehr be-schr?¤nkt. Das erste ung??nstige Urteil ??ber TrXo??roc kommt vor bei Schrift-stellern aus der Adelsklasse in einer Zeit, wo das Privilegium desBesitzes von TrXo??roc dem Adel verloren geht und dieser durch



??? die ver?¤nderten wirtschaftlichen Verh?¤ltnisse in den Bereichandrer Gruppen kommt, die mit neuen Mitteln ihren Besitz ver-gr??ssern. Abgesehen davon, dass diese Form von ttXoWoc, alsâ€žungerecht" karakterisiert, von obengenannten Schriftstellerngetadelt wird, sind auch die Folgen f??r den Besitzer von geringemNutzen. Denn nur in den H?¤nden der Edlen ist TrAowroe ein Segen,aber beim gemeinen Manne erregt er die Lust den niederenLeidenschaften zu fr??nen, i.e. der Habsucht, irKtovs^h, aiaxpo-KipStio) und der Willk??r oder dem Frevelmut (arr,, v?Ÿpig).IIAowtoc ohne Adel ist ein schlechter Hausgenosse. Diese Auf-fassung behauptet sich in der Literatur, mit der ?„nderung, dassAdel ein ethischer Begriff wird. Allgemein ist die Auffassung, dassbesonders grosser ttAo??toc : Reichtum und ?œppigkeit einenschlechten Einflusz auf die Sittlichkeit eines Menschen aus??ben,indem seine Selbstbeherrschung untergraben wird und seineMachtswollust und Willk??r

erregt werden. Bei Sophokles undEuripides bemerken wir ein allm?¤hliches Streben den Menschenals Individuum zu sch?¤tzen ungeachtet Stand und Verm??gen imGegensatz zur fr??heren kollektiven Beurteilung des ganzen Standes,wobei jedes Mitglied als solches seinen Anteil bekam. Die Bek?¤mp-fung der Auffassung, alsob der Mensch wegen des Besitzes vonttXovtoc einen h??heren Wert h?¤tte, ist ein Ausfluss dieses Strebensund offenbart sich hierin, dass der ttAo??toc als feige, dumm undungeschickt gescholten wird. In diesen geringsch?¤tzenden Worteninbetreff TrAoCroc spricht sich zu gleicher Zeit das wachsende Selbst-bewusstsein der Trli-Jirtc aus gegen??ber der Selbst??berhebung derTrXovatoi, was ihren Besitz anbetrifft. Diese Auffassung findetihre Fortsetsung in dem freiwilligen Verzicht auf ttAg??toc alshinderliche ?œberlast, wie wir sie zuerst bei Xenophon antreffen.Mit diesem Verzicht auf TrAo??mc f?¤ngt die Richtung an, diein sp?¤terer Zeit in der

Predigung und Verherrlichung der Armutendet. Plato und Aristoteles sehen den demoralisierendenEinfluss von ?œppigheit wie den des Mangels im gesellschaftlichenZusammenhang abh?¤ngig von den wirtschaftlichen Verh?¤ltnissenund von der Verfassung. Wenn die Macht und die g?¤nzlichewirtschaftliche Freiheit den Wohlhabenden geh??rt, werdendie Freveltaten, die mit grossem ttAowtoc verbunden sind,gef??rdert.



??? 5. Moralisten treten mit ihren vors?¤tzlichen Warnungen undErmahnungen der herrschenden Auffassung entgegen und bereitenden Weg f??r neue Ansichten. Sobald Handlungen eines veraltetenwirtschafdichen Systems als sch?¤dlich f??r einen wichtigen Teil derGemeinschaft empfunden werden, treten sie mit tadelnden Warnungendem entgegen, welche sie auf utilaristische oder ethische Weisemotivieren. Die Ausdehnung des Besitzes durch Raub und Beute,die im Epos noch gelobt wird, wird von Hesiodos bek?¤mpft, der dieneue, kleine Bauern-oder B??rgermoral der des Adels Gegen??berstellt. Auch geben die Moralisten ihre Abneigung zu erkennen??ber Handlungen, die bei einer wirtschaftlichen Gesellschafts-?¤nderung die alten Besitzverh?¤ltnisse zerst??ren und zugleich wirt-schaftliche Revolutionen veranlassen, die ihrerseits grosse Modi-fizierungen in den Besitzverh?¤ltnissen zur Folge haben. Das sehenwir, wenn die â€žGeldwirtschaft" durchdringt. Die

Jagd nach immergr??sserem Besitz, die von dieser Geldwirtschaft gef??rdert wird, mitder R??cksichtslosigheit, die damit verbunden ist, wird seit derZeit von allen Moralisten getadelt und das Leben von und sichBegn??gen mit einem m?¤ssigen Verm??gen wird von jetzt ab als dasBeste gepriesen. Die Sch?¤tzung des Menschen als Individuum,unabh?¤ngig von seiner gesellschaftlichen Stellung, die, wie wirbemerkt haben, bei Sophokles und Euripides zu Tage tritt, f??hrtzu einer weiteren Entw??rdigung des irXovroq bei Euripides. Nichtdas Viele, das beim Kultus geopfert wird, wird von der Gottheitgesch?¤tzt, sondern die fromme Gesinnung womit auch das kleinstehergegeben wird. Den Einfluss, den ttAoDtoc auf das Schliesseneiner Ehe hat, h?¤lt man f??r t??richt und falsch, und man f?¤ngt andagegen aufzukommen. Der Verzicht auf TrXo??roc als einUnrecht, also aus sittlicher Hinsicht, kommt zuerst vereinzeltvor bei Euripides. Ein m?¤ssiger Besitz gilt bei allen

Moralisten vonsolon bis incl. Plato und Aristoteles als die beste Gew?¤hr f??rdas Lebensgl??ck eines Menschen. Daneben fangen u.a. bei Demo-kritos die theoretischen Betrachtungen an ??ber den relativenWert des Besitzes. Es h?¤ngt von jemands Bed??rfnissen ab, ob erarm oder reich ist. Der Wert des Besitzes besteht in der Art undWeise, wie und in der Gesinnung, womit man davon gebrauchmacht; ob man denselben zum eigenen Nutzen oder zum allge-meinen Wohlsein verwendet, lltvi\'a an sich soll nicht als Ungl??ck



??? oder Schande betrachtet werden. Man soll sie ertragen und dagegenk?¤mpfen. Von Ergebung ist nicht die Rede. Von Askese, in einemgewissen Grade dem Lebensgl??ck des Menschen zutr?¤glich, ist zuerstdie Rede bei Xenophon, bei dem die Gleichg??ltigkeit hinsichtlichdes Verm??gens f??r das Lebensgl??ck als sokratische Auffassunggegeben wird. Der freiwillige Verzicht auf itXovtoq wird aus N??tzlichkeits-r??cksichten empfohlen, nicht mit sittlichen Gr??nden motiviert.Es ist eine Fortsetzung der Moral von Demokritos, die besteht indem freiwilligen Verzicht auf jeden Wunsch hinsichtlich desBesitzes oder der Erhaltung des Verm??gens um des eigenenGl??ckes willen und in dem frohm??tigen Tragen der Trtvia imGlauben ein besseres als materielles Gl??ck zu besitzen. Die Askese,die diese Moral empfiehlt, ist noch auf eine â€žArmut" beschr?¤nkt,die (ev. mit Arbeit) eine d??rftige aber unabh?¤ngige Existenzerm??glicht. Bei Plato ist die Auffassung mit sittlichen

Gr??nden motiviert,dass es einem Philosophen gleichg??ltig sein soll, ob er Besitz hatoder nicht. Ebenso der Grad der Askese, der f??r einen Philosophenerforderlich ist. Die Aus??bung der h??chsten Tugenden kann nichtmit dem Verlangen nach materiellem Gewinn verbunden sein. Diesittliche Stufe auf der die Gemeinschaft steht, ist abh?¤ngig von demAnsehen, dessen sich der Besitz und die Wohlhabenden erfreuen.Die beiden stehen in umgekehrtem Verh?¤ltnis zueinander. Dahergeh??rt ein m?¤ssiger Besitz mit der sehr beschr?¤nkten M??glichkeitder Ausdehnung zu den besten Lebensbedingungen, was auchAristoteles\' Auffassung ist. 6. Wir schliessen diese ?œbersicht mit einigen Worten ??berdas pers??nliche Verh?¤ltnis zwischen TrXouaioc und tt^i-jk, das vonverschiedenen Faktoren abh?¤ngig ist. Die vielen Wechself?¤lle desGl??ckes, die durch allerhand Ursachen beg??nstigt den Wohl-habenden im allgemeinen ein Gef??hl der Unsicherheit hinsichtlichder

Dauerbarkeit ihres Verm??gens gegeben hat; die grossen Opfer,die f??r die Gemeinschaft von diesen gew??hnlich verlangt wurden;der verh?¤ltnism?¤ssig geringe Unterschied zwischen irXovaioi undTrfi\'ijrfc (ein grosser Unterschied in der Pflege und der Erziehungder Kinder, und auch in der Ern?¤hrung, Kleidung und Wohnung



??? zwischen beiden Gruppen wurde als undemokratisch betrachtet);die politische Gleichstellung, die den wivTiTEg als Gruppe oft einstarkes ?œbergewicht und eine grosse Machtstellung gab; derengrosse Anh?¤nglichkeit an die Demokratie und ein gewisses Miss-trauen den TrXovffioi gegen??ber, Hessen ein Gef??hl grosser Achtungund Ergebenheit bei den TrtvnTtg nicht aufkommen ebensowenigein hochm??tiges, herablassendes Benehmen bei den ttXo??ctjo/.Die wachsende ?œberzeugung vom gleichen Wert der Trev^regkommt in der Literatur zum Ausdruck sowohl in der Auffassungdass TTtvia durchaus kein Gef??hl der Unterw??rfigkeit geben soll,ebensowenig wie ttAovtoc ein Grund zum Hochmut sein darf, alsauch im Unmut der Gegner der Demokratie ??ber die Keckheitund das Selbstgef??hl, das sich in dem Benehmen der Trivurtg, jasogar der Sklaven, zeigt.



??? STELLINGEN I Het hoofdrelief in ieder Mithraeum aangetroffen is te ver-klaren door mystieke taalkundig mythologiese verbloemingvan: â€žde Godheid schept het heelal", II Van Aristonicus, die na de dood van Attalus iii van Pergamumdit rijk voor zich trachtte te winnen, verhaalt Strabo xiv 646 o.a.:flc S?¨ ti)v fita??yaiav avlwv ii^potaE Sta Tax^(ov TrAfjS\'oc air??pwv rtavSrpdjTTtDV ical SouAwv Itt fXev^Â?pt<f KaraKtKXtjpfv??Jv, ovg \'HA(07roAfrocâ‚?icaAf<Tf. Deze benaming â€žHeliopoliten" duidt niet aan de burgersvan een ev. toekomstige stad Heliopolis (Mommsen R??m. Gesch. ii p. 53 noot) of leden van de toekomstige socialistiese staat(Wilcken, Pauly-Wissowa s. v. Aristonikos). Ze is n.1. geen aflei-ding van Heliopolis, maar een rechtstreekse samenstelling van"HXtoc (= Mithra) met voXirai in de zin van: burgers in dedienst van Helios-Mithra (mogelik als vertaling of aequivalentvan een Perz. liturg, term). III In de beschrijving van Nero\'s optreden tegen de

Christenen nade brand (Tacitus Ann. xv ^J4) moet de zin: â€žigitur primumcorrepti qui fatebantur" aangevuld gedacht worden met: â€žseincendium incitasse" en niet met â€žse Christianos esse". IV Lat. caelum is etym. verwant met Skt. saila = â€žrots". In ayxhioUv heeft men een soortgelijke formatie te zien als inhet Ved. â€žgerundium" op -am. (cf. W. D. Whitney: IndischeGramm. Â§ 995; B. Delbr??ck: Altind. Syntax Â§ 235.)



??? Bandh?¤yana srautas??tra xviii 2 : 344.5 lees : sa yatha hav?¤ iyam gaireyl nad?? nitnrjaty eti. VII De eigenlike betekenis van de wortel, die ten grondslag ligt aanvt\'Kpeif nix, sneeuw, is niet â€žglanzen" (Uhlenbeck Etym. W??rter-buch der Altind. Sprache s. v. snihyati; Schrijnen, Einf. in dasStudium der Indogerm. Sprachwissenschaft pag. 58), dochâ€žkleverig, slijmerig zijn, pakken, (secundaire bet.: zich hechten.)" VIII De woorden in Kaushltaki-Brahmana v 6 en v 7: â€žetat Svistakrtovai pitarah" worden door B. Keith (Rigveda Br?¤hmatias p. 374, 375)fout vertaald door: â€ž(it is because) the fathers are Svistakrt\'s". IX De samenstelling van (eti) met accha betekent niet â€žgaan naar",maar â€žgaan om" = Uvai Itt/ n of fxira n (b.v. Kaus br. xii 2,waar apa ucchrayanti door apo \'cchayanti te vervangen is.) X De vertaling van iyyvrjaia met â€žverloving" is onjuist. Het bestwordt de betekenis weergegeven met een woord als â€žvoor-huwelik" (D. â€žVorehe"). XI De

asylie-inscriptie gepubl. door Franz Cumont in â€žComptesrendus de l\'acad. des inscriptions et belles lettres", 1907 pag.452 moet als volgt gelezen en ge??nterpreteerd worden: "E](iÂ??§ Karatpiyiovrov ??yiov AiovvaiovKara tJWjov y pa fi fia icrX. â€žHalt! Asyl van de heilige Dionysius volgens genadig decreet" enz.en niet, zoals Cumont: â€žJusqu\'ici (s\'etend) Ie refuge de ... suivantla lettre indulgente."



??? In de inscriptie van Gortyn (CoUitz-Bechtel (Blasz): G. D. 1.4986; Recueil des Inscr. jur. grecq. 11 325; Kohler-Ziebarth:Stadtrecht von Gortyn pag. 36, 6a ) moet regel 12 vg. als volgtgelezen worden: OiLii\'V|Ut[v Sl f"] fiav Tovro fiiv tan a?ŸXorriai ??iKal?´?§ np??v poXi^l^air? v] ofKav, 6 B\'ivtKvpoKcrav pi tjUtv\' en ge??nterpreteerd: â€žZij moeten zweren: aan deze behoort hetrechtmatig toe, voordat het proces begonnen is en niet aan hem,van wie men gepand heeft." XIII Isocrates xiii 4 (291 d): ? AX tl u?Šv Tl TMV aXXwv KTTtparwi\' TroXXoaro?? pipov?§ r^?§ ? ^/a?§t-m?´Xnvv. (wk av liju^to-?ŸZ/r/jcrav w?§ ovk tv (ppovovvrt?§ Tvyxavovai. Legendum est: i)p<j)i(T?ŸnTn^r]<Tav, XIV Xen. Cyrop. i 6, 45: TToXXo???‡ 8\' OVK TipKtCTtV aVTO?Ž?§ TO pipO?‡ t\\OV(Tl ^tjv i}Uw?‡. Legendum est: avrb to pipo?§ = enkel hun deel. XV Plato Leges 841. B: t?´ hn Xav^itvHV TOVTUW BptoVTa Tt KuXov . . . , t?´ Sf p}) XavSl??vtivat<TXp??v, ? XX\' o?š TO pi) 7r??vTU)?§

?¨pjv.Delendum est vocabulum un-



??? ^ â€? â€? * \' " . \'__ \' . - â–  â€? . ; â– â–  â–  : â– ; â–  \'..V



??? INHOUD PAG. Inleiding............................................. 9 Hoofdstuk I: Wie gelden als tr?Švtic en irXovmoq ?.......... 11 ,,Arm" en â€žrijk" in het Ned. taalgebruik (11), Homerus (13),Hesiodus (15), Lyrici (17), Herodotus (19), Tragici (20), Voor-socratici (22), [Xen.] Ath. resp. (23), Aristophanes (24), Thucydides (28)Xenophon (28), Comici (32), Oratores (36), Plato (42), Aristoteles (45),Conclusie (52). Hoofdstuk II: Oordeel over TTtvia en ttAoutoÂ?,\' blijkend uit de taal................................ 55 Â§ i. Verband tussen stoffelike welstand en (on-) geluk (55),Conclusie (59). Â§ 2. Verband tussen stoffelike welstand en persoonlike eigen-schappen (60), Conclusie (64). Hoofdstuk III: Oordeel over de Trivia en haar gevolgen .... 65 Â§ I. rivia als een ongeluk beschouwd (66), Homerus (66),Hesiodus (66). Lyrici (67), Herodotus (68), Tragici (69),Aristophanes (70), Thucydides (70), Xenophon (70), Comici (71),Oratores (72), Plato (73), Aristoteles (74), Conclusie (74).Â§ 2. De slechte invloed der

irtvin op het lichaam (75), Lyrici (75),Tragici (75), Xenophon (76), Comici (76), Plato (76), Aristoteles (76),Conclusie (76). Â§ 3. De slechte invloed der irtvia op de geest (77), Homerus (77),Hesiodus (77), Lyrici (78), Tragici (79), [Xen.j Resp. Ath. (80),Aristophanes (81), Thucydides (81), Xenophon (82). Comici (82),Oratores (83), Plato (87), Aristoteles (87), Conclusie (88).Â§ 4. Lof der Â?via (90), Tragici (91), Aristophanes (91), Thucy-dides (92), Xenophon (92), Comici (93), Oratores (94), Plato (95),Conclusie (95). Hoofdstuk IV: Oordeel over de TrXo??roc en zijn gevolgen .. 96 Â§ I. TrXoi\'roc als een geluk beschouwd (96), Homerus (96),Hesiodus (97), Lyrici (98), Tragici (100), Voorsocratici (104),Aristophanes (104), Xenophon (105), Comici (106), Oratores (107),Plato (108), Aristoteles (iio), Conclusie (110).



??? PAG. Â§ 2. TrXoOroe als een kwaad beschouwd (iii). Homerus (112),Hesiodus (112), Lyrici (112), Tragici (114), Voorsocratici (115),Aristophanes (115), Thucydides (116), Xenophon (116), Comici (117),Oratores (118), Plato (119), Aristoteles (120), Conclusie (120). Hoofdstuk V: Hoe moet men oordeelen en handelen metbetrekking tot Trtvla en rAo??roe volgensmoralisten.............................. 122 Hesiodus (122), Lyrici (123), Tragici (123), Voorsocratici (125)Xenophon (126), Comici (127), Oratores (127), Plato (128),Aristoteles (129), Conclusie (130). Hoofdstuk VI: De verhouding tussen TrXovatog en trtvjjc---- 13z Homerus (132), Hesiodus (132), Lyrici (132), Tragici (133), Voor-socratici (134), [Xen.] Resp. Ath. (135), Aristophanes (135),Thucydides (135), Xenophon (136), Comici (136), Oratores (137),Plato (138), Aristoteles (138), Conclusie (138). Gesamtergebnis........................................ 140



??? A " â€?Â?\'Si â– - . V â– â€? -â–  ?? SBÂ?. M - <1 y";\'-\' i , I if y â– i\'.Xr :. â€? â–  â€? â€?\'f v\' Â? ?ŽWUE?‡if-i â–  Â? et iV v*Â?"/I \'?Ž5 ? ??si



??? ib,- .. â–  â– â–  â– â€? ^ ,



??? - < â€?â– â–  i.-\':. â–  - â– \'-\'H\' \'\'Wdk^m:\'



???

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

