
Vak 71 

m .v->s ,.p, 
--srM «»• v' 

>1)^ ïo^oiXXiüó 4^-
' TTj'ifcl 

-
Ilumiles spiritu KH Z v^*" 

. salvubit. rJ - ^K*— 
-J - ^K^.— 

- Dc nederiircn van i'eest k; _ . • , (y^ 
- komt Hij te hulp. p] " ^k— 

" Ps. XXXIII: IS. H | 
W - &«<-

•" r^i^'Z > ~ ü * 

ö: 
i ^ 

•H - ,;K'_ 

tH • 

DE BEOEFENING 

-»g: 
-3: Ka 

—>4! . 

->*1 - ̂  

':4'-é ->*s • H 

llcdcriglicid^r ^ H " oK* 

z. H. Paus lEÓ Xlii, 

met toestem mi Hg- yno Z. II. uit bi-t Itiliaansch 

VKKTAAM) DOOR 

y -4 , jj-K»— 

MigK-
H : sx-
M " u^"" >•<: (j*<-
y • g-K— 
B - "•<-

-i I ör<— 
H - ^<-

H * hH:g<-

DKKKKR en v. 

1̂ 5 r1 EES' ,K. K. PKIESTEB, 

^ ; 
" ,:" . v üm; 

•1S3S- m:%*-'• • i' <• > ' 
J;-

/ 1 i i 1 1 • 1 1 1 i 1 I 1 I I T 1 1 1 T t i ï I I ^ 

Vl recht. 

--8 - ïi 





PE ^BEOEFENING 

DER 

N E D E R I G H E I D .  



I M P R I M A T U R  

MAARSEV, 
10 Februari 1S8S. 

J. G. H. C. ESSINK, 
lihr. censor. 





e LEO XIir.P.M.-1 

Druk en uitgave van Itenziger •& Co., ICinsieilolii in Zwilserland • 



'' k 

pn)ioiQio:oio;n;u;qion):9i'jn7 

Humiles spintu 
salvabit. 

De nedengen van geest 
komt Hij te hulp. 

I's. XXXIII: 18. 

DE BEOEFENING 

lUdrnpm 
VERKLAARD DOOR 

Z. H. Paus LEO XIII, 

met toestemming van Z. H. uit het Italiaansch 

VERTAALD DOOR 

EEN K. K. PRIESTER. 

m. Utrecht. — DEKKER en v. D. VEGT. 

CO NV. ME Gr 





Disciti; a me quia mitissum ct bumilis corde. 

Leert van mij, dat ik zachtmoedig en nederig van harte ben. 

Math. XI : 29. 

Humilibus dat gratiam. 

Den nederigen geeft Hij Zijne genade. 

1 Petrus V 5. 





Een Woord van den Vertaler. 

^yVinderen, wieu het voorreclit- te beurt valt, 
liet goudeu bruiloftsfeest hunner ouders te 
vieren, stollen er prijs'op een aandenken aan 
die heugelijke gebeurtenis te bewaren. Zouden 
wij dan niet gaarne een gedachtenis bezitten 
aan het gouden priesterfeest van onzen geeste­
lijken Vader in J. Clir., den Vader aller geioo-
vigeu, den roemrijk regeerenden Paus Leo XIII? 
Dit verlangen werd door eenige hooggeplaatste 
personen den jubileerenden Opperpriester ken­
baar gemaakt en zij vroegen nederig dat het 
Z. H. raoeht behagen zijn Verhandeling over de 
Nederigheid algemeen verkrijgbaar te stellen, 
als een sahoon eu tevens geschikt aandenken 
voor allen; want, al werd hot door Z. H. 

1 



2 

uitsluitend voor zijne seminaristen te Perugia 
gesolireven, zij meenden, dat liet niet alleen 
voor geestelijken en kloosterlingen maar ook 
voor wereldlijke personen een schat van heil­
zame lessen bevat; immers, elke christen, van 
welken rang, stand of leeftijd ook, moet do 
Nederigheid bcoefetien. 

Ka liet wilwillend toegestaan verzoek werd 
dit werkje niet alleen door geheel Italië ver­
spreid, maar ook in vele Eurpeesche talen 
overgezet. Ik vroeg mij zeiven af: zon Neder­
land, dat den Paus zoo liefheeft en met zooveel 
heilige, hooggestemde geestdrift mede jubelt, 
verstoken blijven van dit sehoone aandenken, 
hetwelk de H. Vader in handen wenscht van 
al zijn geestelijke kinderen? 

Ik waagde mijn zwakke krachten aan de Hol-
landsehe vertaling, die ik mijn katholieken land-
genooten aanbied als een kleine gedachtenis aan 
het blijde jubelfeest van onzen Heiligen Vader. 

Moge de beoefening van hetgeen Z. H. de 
Paus in dit boekje leert, ons allen brengen 
tot de hooge glorie, bereid voor die waarlijk 
nederig zijn! 



3 

Eon woord van dank bon ik verschuldigd 
aan den eerw. zeergel. lieer I)r. G. Buom alhier, 
door wiens welwillende tnssehenkomst ik het 
verlof voor de vertaling van Z. H hel) ontvangen. 

HOME , 31 Deo. 18S7. 

A. F. KUIPERS, pr. 

50™ gedenkdag van de H. Priesterwijdinf; 

van Z. H. Paus LEO XIII. 



JOACHIM KARDINAAL PECCI, 
Bisschop van Perugia. 

Aan zijne geliefde zonen, kweekelingen 

van het Seminarie. 

olgeus hot algcmccne gevoelen der Heilige 
Vaders is de Nederigheid de grondslag der 
Christelijke volmaaktheid. „Zoo gij groot wilt 
worden, moet gij beginnen met klein en gering 
te worden," zegt de H. Angustinns. „Gij 
wensclit hot gebouw der christelijke deugden 
hoog op te trokkeu, doch besef wel, dat hot 
cene verbazende hoogte moet bereiken, beijver n 
derhalve spoedig zeer diep de grondslagen op 
de Nederigheid te leggen; hij toeh, die een 
hoog gebouw wil doen verrijzen, graaft vóór 



9 

alles gi'oiidsliigcu, wier diepte iu verhouding 
staat tot deu omvang en de hoogte, die hij het 
wil geven." (Serm. )C. de Ver. Dom.). 

Dit werkje nu, dat AVij u, zeer geliefdon 
zonen, toewijden, leert u de Nederigheid in 
heocfemug brengen, d. w. z, leert u de grond­
slagen leggen der Christelijke Volmaaktheid, 
(ieeft dan toeh acht op het hooge belang, 
dat die deugd voor u heeft, wijl gij op bijzon­
dere wijze gehouden zijt het gebod van J. C. 
op te volgen: Woest volmaakt, gelijk uw 
Hemelsche Vader volmaakt is. Daarom ziju 
Wij er ook zeker van, dat gij het geschenk, 
hetwelk Wij u geven, met vreugde zult ont­
vangen; immers, het is niet alleen eeu nieuw 
onderpand der liefde, die Wij u toedragen, 
maar daarenboven is het eeu allerkrachtigst 
middel om uwe ziel zalig te maken; en de 
arbeid aan het heil uwer ziel is wel de gewich­
tigste dien gij kunt ondernemen. 

Een tweede reden die Ons bewoog dit werkje 
tot u te richten, is gelegen in het doel, 
dat gij u voor oogen stolt: de omhelzing van 
don priesterlijken staat. Dit doel is niet 



6 

sloclits uwe eigen heiliging, maar bovendien 
de arbeid aan de zaligheid van anderen, de 
uitbreiding van het rijk van Jezus-Christus 
door die middelen, waarvan Hij Zeil' in Zijn 
sterfelijk leven zieh heeft bediend; en de Nede­
righeid des harten is Zijn onderseheidend ken­
merk geweest. .Met deze deugd toegerust zult 
gij in staat zijn deu hoogmoed der wereld te 
overwinnen en in aller hart de versterving en 
de Nederigheid dos kruisos te planten. En 
dewijl J. Clir. aan Zijne onderrichting de daad 
liet voorafgaan (wat Hij predikte eerst Zelf 
beoefende) moet gij ook hierin Zijn voorbeeld 
volgen, en als gij de heilige bediening zult 
aanvaarden, moet gij reeds gevormd zijn in 
het beoefenen der Nederigheid; dan zullen uit 
die inwendige en onuitputtelijke bron aller 
deugden woorden van versterking, bemoediging 
en opwekking voortvloeien, die de rechtvaar­
digen iu de heiligheid versterken, en de afgc-
doolden van don weg der ondeugd en des 
verderfs zullen terugroepen naar do wegen der 
deugd en des heils. 

Eij het lezen van dit werkje, dat Wij u 



7 

toewijdeu, moot oen ieder uwer zieli voor­
stellen, alsof hij uitsluiteud voor zieh zeiveu 
vau oou geestelijken Meester de lessen ontvangt 
in de beoefening dor Nederigheid. Herinnert u 
altijd, geliefde Zonen, dat gij Ons nimmer 
grooter troost kunt scheuk en, dan wanneer 
Wij u nederig, zachtmoedig en gehoorzaam zien. 

lu hot vertrouwen, dat Wij u immer zóó 
mogen zien, en in het levendig verlangen, dat 
gij ook werkelijk zóó zult zijn, schenken Wij u 
allen Onzen zegen in den Heer. Niet genoeg 
kunnen Wij u op nieuw aanbevolen, al uwen 
ijver aan te wenden om nauwkeurig te vol­
brengen, wat dit werkje u ter beoefening 
voorhoudt. 



De Beoefening der Nederigheid. 

«et is con onbetwistbare waarheid, dat er 
voor do lioovaardigeu geen barmhartigheid zal 
zijn, dat voor hen de deuren vau liet Hemelrijk 
zullen gesloten blijven, dat de Heer ze alleen 
zal openen voor de waarlijk nederigen. Om 
hiervan overtuigd te worden is het voldoende 
de H. Sehrift te opeuen, die ons op onder­
scheidene plaatsen leert, dat God den hoovaar-
digen wederstaat, dat Hij vernedert, die zich 
verheffen, dat men om Zijne glorie binnen te 
gaan, gelijk moet worden aan kleine kindereu; 
dal,, wie zulk ecne gelijkvormigheid niet bezit 
zal worden buitengesloten; in een woord, dat 
God Zijne genade slechts uitstort over die 
waarlijk nederig zijn. 



9 

Derhalve zulluu wij ous uinimer genoeg kun-
ueu overtuigen van liet grootc belang, dat elke 
Christen cn voornamelijk de aanstaande priester 
er bij heeft zich voortdurend in do Nederigheid 
te oefenen eu elke verwaandheid, ijdelheid en 
hoog gevoelen van zich zelveu uit den geest te 
verbannen. Om in ccne zoo heilige onderne­
ming te slagen moet men geen inspanning of 
moeite te groot achten en daar men niets tot 
een goed einde kan brengen zonder Gods 
genade, moet mcu deze reeds aanstonds eu 
voortdurend afsmeeken. 

In het H. Doopsel heeft ieder Christen de 
verplichting aangegaan om in de voetstappen 
van Jezus Christus te treden. Hij toch is liet 
goddelijk toonbeeld, naar hetwelk wij ons leven 
moeten inrichten. Onze Goddelijke Verlosser 
nu heeft dc Nederigheid in zulk een verheven 
graad bezeten, dat Hij dc smaad der wereld is 
geworden. En waarom? ten einde den hoog­
moed omver te werpen cn do wond van ooze 
hoovaardij te genezen. Door Zijn voorbeeld 
heeft Hij ons den cenigen weg getoond, die 
ton Hemel geleidt. Deze is in den volstcn zin 



10 

clcs woords de belangrijkste les des Verlossers: 
„Lcerl van mij, Discite a me." 

Wensclit gij alzuo, leerliug vau deu Gudde-
lijkon Moester, in liet bezit te komen van dezen 
kostbaren parel, die bet zekerst onderpand der 
heiligheid en liet veiligst kenteeken voor de 
uitverkiezing is, ontvang dan met een leerzaam 
hart de raadgevingen, die ik n schenk en wil 
zo vooral getrouw in beoefening brengen. 

I. 

Open de oogen uwer ziel en overweeg, dat 
gij van u zeiven niet een enkel goed bezit, 
waaruit gij met grond kunt besluiten iets 
aan u zeiven te mogen toekennen. Van n 
zeiven hebt gij alleen de zonde, de zwakheid 
en de ellende, en wat uwe natuurlijke en 
bovennatuurlijke gaven betreft, gij hebt ze van 
(lod, het beginsel van uw bestaan, ontvangen ; 
alzoo komt aan Hem alleen de glorie er van toe. 

H, 

Doordring u daarom met een diep gevoelen 
uwer nietigheid; laat dit bestendig in uw hart 



11 

tocueinon ICJL spijt cu tur bescliamiug vau clou 
hoogmoed, die in U heerschappij voert. Wees 
iuuig overtuigd, dat er in de wereld uiets 
ijdeler en holaehelijker is dan geacht tc willen 
worden om eenige gaven, die gij van de onver­
diende vrijgevigheid des Scheppers ter leen 
hebt ontvangen; van daar zegt de Apostel: 
„'/i00 ff ij ze hehl outmngen, wal beroemt gij u 
dan, alsof c/ij ze niel out vangen hadt." Cl ad 
Cor. IV—7). 

111. 

Denk dikwerf aau uwe zwakheid, aan uwe 
verblinding, aan uwe geringheid, aan de ver­
stoktheid iiws harten, aan uwe onstandvastigheid 
aan uwe zinnelijkheid, aan uwe ongevoeligheid, 
jegens God, aan uwe gehechtheid aan de 
schepselen, cu aan zoovele verkeerde neigingen, 
die uit uwe bedorven uatuur voortspruiten. 
Moge de overweging er van u een krachtige 
beweegreden zijn om voortdurend in uwe nietig­
heid weg tc zinken en immer in uwe eigen 
oogeu klein cn gering to ziju. 



12 

IV. 

Do lioriuucriug aan do zoudcu van uw vroe­
ger leven blijvc immer in uwen geest geprent. 
Vóór alles moet gij u overtuigen, dat de zonde 
van hoogmoed oen afselmwelijk kwaad is, dat 
er, zoowel op do aarde als in do hol, geen 
andore mode kan vergeleken worden. Hoogmoed 
was do zoude, die de engelen in don hemel 
ontrouw deed worden en hen in den afgrond 
nederstortte; hoogmoed bedierf geheel het nien-
sohelijk geslacht en bracht over de aarde de 
tallooze rampen, die, zoolang de wereld staat 
of, boter gezegd, in eeuwigheid, zullen voort­
duren. Voor het overige is een ziel, door de 
zoude besmeurd, slechts haat, verachting en 
bestrafflug waardig; oordeel derhalve of gij na 
zoovele zonden, waaraan gij schuldig zijt, nog 
eonige achting voor u zeiven kunt vorwachtou. 

V. 

Overweeg bovendien, dat er geen misdaad 
is, hoe groot cn verfoeielijk ook, waartoe uwe 
booze natuur niet is geneigd en waaraan gij u 



13 

niot kunt schuldig maken; en zoo gij tot lieden 
er voor bewaard zijt gebleven, gij dit alleen 
dankt aan de barmhartigheid Gods en aan de 
hulp Zijner genade, volgons het woord van den 
H. Augustinus: „Geen zonde in de wereld is er 
door een mensch bedreven, die ook niet door een 
ander Icon gepleegd zijn, zoo de hand, die den 
mensch maalde, had ontbroken OM hem staande te 
houden." (Solil. C. 15). 

Treur inwendig over zulk een beklagcns-
waardigen toestand en maak het ernstige besluit 
u zolven onder de meest onwaardige zondaren 
te rekenen. 

VI. 

Denk ei dikwerf aan, dat gij vroeg of laat 
moet sterven en dat uw lichaam in hot graf 
tot ontbinding moet overgaan; laat do onom­
koopbare rechterstoel van Jezus Christus, voor 
welken wij allen noodzakelijk moeten verschij­
nen, u altijd voor den geest staan. Overweeg 
de eeuwige pijnen dor hel voor do boosdoeners 
bereid en bijzonder voor de aanhangers en 



14 

navolgers van Satan, namelijk, voor de lioog-
inoedigen. Wijl cle sluier, die de goddelijke 
raadsbesluiten voor het sterfelijk oog verbergt, 
ondoordringbaar is, zoo moet gij ernstig be­
denken, dat het n volstrekt onbekend is, of gij 
tot de uitverkorenen zult behopren of tot het 
getal der verworpelingen, die in het gezelschap 
der duivelen voor eenwig in die plaats van 
jammer gestort en gestraft zullen worden in 
liet vuur, door den adem der goddelijke wraak 
ontstoken. 

VII. 

Vlei u nooit, dat gij de Nederigheid zult 
verwerven zonder de bijzondere oefeningen, 
die er in nauw verband mede staan, zooals: 
oefeuingen van zachtmoedigheid, geduld, ge­
hoorzaamheid, versterving, verzaking aan uwe 
eigen meeningen, berouw over uwe zonden en 
andere dengdsoefeningen, wijl gij door deze 
middelen alleen het rijk dor eigenliefde in u 
kunt verwoesten en dien ongelukkigen bodem 
zuiveren, waarin nl uwe oudeuarden ontkiemen. 



uw hoogmoed en laatdunkendheid wortel schie­
ten en welig opgroeien. 

VIII. 

Houd u zooveel mogelijk in stilzwijgen en 
afzondering, zonder daardoor evenwel een 
ander last of ongelegenheid te veroorzaken; 
en wanneer gij genoodzaakt zijt te spreken, 
doe het immer met omzichtigheid, zedigheid 
en eenvoud. Luistert men wellicht niet naar u, 
heizij uit minachting of door een andere oor­
zaak, welke dan ook, toon u daarover niet 
gevoelig en verdraag het met onderwerping en 
gelatenheid. 

IX. 

Met allen ijver en oplettendheid zult gij er u 
voor wachten op hoogmoedigen toon te spreken 
of uitdrukkingen te hezigen, waardoor gij don 
schijn aanneemt u boven anderen te stellen; 
wacht u evenzeer voor elke gemaakte manier 
van spreken en vermijd vóór alles, wat naar 



If) 

bouzelaclitige scherts zweemt;, verzwijg immer 
alles, waardoor men u voor geestig zou kunucn 
houden of waarom men n dc achting van ande­
ren waardig zon keuren. Kortom, spreek zon­
der voldoende roden nimmer over u zclvon en 
zeg niets, wat tot strekking, heeft, u eer en 
lof to verschaffen. 

X. 

In den omgang moet gij u onthouden ande­
ren te plagen en met bittere woorden en 
ongepaste scherts to grieven; vermijd bovendien 
alles, wat don geest der wereld verraadt. Over 
geestelijke onderwerpen zult gij nooit op hoogen 
of waarschuwenden toon spreken, indien ton 
minste uw ambt of de liefde soms niet het 
tegendeel vordert. Beijver u om over hetgeen 
gij niet verstaat op vragenden toon te spreken 
tot hem, dien gij weet, dat u geschikte onder­
richtingen kan geven. Zonder noodzakelijkheid 
op hoogen, meesteraohtigen toon over geeste­
lijke zaken willen spreken, staat gelijk met 
hout op oen brandend vuur te werpen d. w. z. 



onze ziel geheel in rook van hoogmoed te 
doen opgaan. 

XI. 

Onderdruk met alle kracht do ijdele en 
nuttelooze nieuwsgierigheid; wees daarom niet 
al te begeerig om iets te zien van hetgeen de 
wereldlingen schoon, zeldzaam on prachtig 
noemen; beijver ii daarentegen om te leeren 
kennen, wat uw plicht is en wat tot uwe vol­
making en tot uwe zaligheid kan bijdragen. 

XII. 

Gij zult u immer zoo nauwgezet en nanw-
lottead mogelijk vol eerbied en hoogaehting 
toonou jegens uwo overheden; uwe gelijken 
met achting en vriendelijkheid behandelen cn 
liefderijk zijn jegens uwe minderen; avccs over­
tuigd, dat een tegenovergesteld gedrag slechts 
oen uitvloeisel kan zijn van een geest door den 
hoogmoed geleid. 



18 

XIII. 

Volgens den grondregel van het H. Evangelie 
moet gij voor u zeiven altijd de laagste plaats 
kiezen, in de oprechte overtuiging, dat deze u 
ook werkelijk toekomt. Wil ook uwe wenschen 
en behoeften niet buitensporig uitbreiden eu al 
te hoog opvoeren, stel u daarentegen tevreden 
met eenvoudige en bescheiden zaken, als beter 
niet uw nooddruft overeenkomend. 

XIV. 

Indien de tijdelijke vertroostingen minder 
worden en God u de geestelijke zoetheid ont­
trekt, denk, dat gij ze tot heden overvloediger, 
dan gij verdiendet, hebt genoten cn stel u 
tevreden niet de wijze, waarop de Heer u 
behandelt. 

X V .  

Oefen u voortdurend iu de heilige gewoonte 
van u zelven te besehuldigen, te berispeu en te 
veroordeelen Wees een gestreng rechter over 



19 

al uwe daden, die bijna altijd met ontelbare 
gebreken en onvolmaakthedcii vergezeld gaan 
en door de aanmatigingen der eigenliefde ge­
stadig worden bezoedeld. Beschouw in al uwe 
daden uw gebrek aan voorziehtigheid, aan 
eenvoud en reiulieid des harten, en gij zult 
daardoor een rechtmatige minachting voor u 
zelven opvatten. 

XV T. 

Wil u voor het veroordeelen dor daden van 
anderen wachten als voor hot grootste kwaad; 
geef aan elk gezegde en aan elke daad eene 
welwillende uitlegging, terwijl gij met belange-
looze liefde naar redenen zoekt ter versehooning 
en verdediging. Bijaldien de verdediging u 
onmogelijk is, omdat de bedreven fout al te 
duidelijk in het oog springt, tracht dan toch 
zooveel gij kunt de zwaarte er van te ver­
minderen door haar aan onachtzaamheid of 
aan andere oorzaken overeenkomstig de omstan­
digheden toe te schrijven; houd er u overigens 
niet verder mede bezig, denk er niet meer 



20 

aan, indien uw ambt niet vordert, dat gij liet 
geneesmiddel moet versehaffen. 

XVII. 

Wanneer in den omgang somtijds twijfel-
achtige zaken worden besproken, die voor liet 
vuur en liet tegen evenveel grond scliijnon te 
hebben, zult gij nooit iemand tegenspreken. 
In twistgedingen moet gij n niet opwinden, 
maar als uwe meening wellielit valseh of minder 
goed wordt bevonden, trek u dan zedig terug-
en houd u nederig stil. Gedraag u evenzoo 
als het zaken van weinig of geen aanbelang 
betreft, zelfs wanneer gij zeker zijt, dat hetgeen 
door een ander bevestigd wordt, volkomen 
onwaar is. In elke andere gelegenheid moet 
gij het u tot plicht stollen de waarheid te 
verdedigen en wel mot vrijmoedigheid, maar 
zonder tegen uwe tegenpartij te toornen, ol 
haar ie beleedigen; wees overtuigd, dat gij 
haar eerder met zachtheid zult overreden, dan 
met onstuimigheid en verontwaardiging. 



21 

XVIII. 

Neem u wol in aelit iemaud, die beneden u 
staat, door woorden of daden of door uwe 
wijze van doon ongenoegen te veroorzaken, 
tenzij uw plicht, de gehoorzaamheid of de 
liefde u daartoe noodzaken. 

XIX. 

Indien er in uwe omgeving iemand voort­
durend op uit moeht zijn, u verdriet aan te 
doen eu er zich op toelegt u bij elke gelegen­
heid door bcleodigingen en onreehtmatige be­
handelingen tc vernederen, word dan niet 
boos, maar beschouw hem als een werktuig, 
waarvan Gods barmhartigheid zicii bedient tot 
uw geestelijk voordeel, om namelijk de ver­
ouderde wond van uwen hoogmoed te genezen. 

XX. 

De gramschap is zulk een hatelijke ondeugd, 
dat zij in niemand, maar het minst in geeste­
lijke persoueu kau geduld worden, wijl bare 



22 

onbesuisdlicid eigenlijk uit den hoogmoed voort­
komt, daarin heeft zij haren wortel; gij moet u 
derhalve beijveren een grooten voorraad zaeht-
inoedigheid te verkrijgen; wanneer dan een 
ander n heeft beleedigd eu u door zijne belee-
diging inwendig heeft gekwetst, zult gij de 
kracht hebben u binnen de perken der be­
daardheid en kalmte te houden. Tn dergelijke 
omstandigheden moet gij wel op uwe hoede 
zijn, om geen gevoelens van afkeer of wraak 
in uw hart te voeden en te behouden jegens 
uwe beleedigers, doch vergeef hun veeleer van 
ganseher harte in de overtuiging, dat dit do 
beste gesteltenis is om van God vergiffenis te 
verwerven voor de belecdigingen, die gij een 
ander mocht hebben aangedaan. Wees er zeker 
van, dat deze ootmoedige lijdzaamheid u groote 
verdiensten voor den Hemel zal opleveren. 

XXI. 

Wees altijd geduldig in het verdragen der 
belecdigingen eu zwakheden van anderen; heb 
altijd uw eigen ellende voor oogen, waardoor 



23 

gij noodig liebt, door anderen verdragen en 
verontschuldigd te worden. 

XXII. 

Kortom, toon u in den omgang nederig en 
zachtmoedig jegens allen, maar bijzonder jegens 
hen, voor wie gij een zekeren tegenzin gevoelt 
of van wie gij eenigen afkeer hebt; zeg niet 
gelijk sommigen; „God beware mij tegen dezen 
persoon haat te koestoren, maar ik kan hom 
niet in mijne nabijheid zien; ook wil ik vol­
strekt niet met hom te doen bobben." Deze 
afkoer, wees er zeker van, komt voort uit 
trotsehheid. Hij behoudt in u do overhand, 
omdat gij nwo hoogmoedige natuur en uwe 
eigeuliefdo niet met do wapenen dor genade 
hebt overwonnen. Bijaldien gij u waarlijk 
aan de ingevingen der genade hadt overgege­
ven, zondt gij spoedig al do mooielijkheden, 
door hoogmoed on eigenliefde opgeworpen, door 
eon ware ootmoedigheid overwonnen zieu. Ook 
die van aard ongemakkelijk en ruw zijn, zondt 
gij met geduld verdragen. 



XXIII. 

Indien soms angst u komt kwellen, loof den 
Heer, dio het aldus tot uw welzijn heeft be­
schikt, donk, dat gij dit hebt verdiend en zelfs 
nog meer; dat gij elke vertroosting onwaardig 
zijt. Mol allen eenvoud kunt gij den. Heer 
vragen, dat Hij n van die kwelling bevrijde, 
indien het Hom behaagt; zoo niut, bid Hem, 
dat Hij u kraeht verleene om tot grootero 
verdiensten voor den Hemel de beproeving Ie 
verduren. Zoek niet voor uwe kruisen n twen-
dige vertroostingen, inzonderheid, wanneer gij 
kunt onderkennen, dat God zo u overzendt 
om u te verootmoedigen, om uwen hoogmoed te 
breken en uwe vermetelheid te verminderen, 
dan vooral moet gij met den koninklijken 
profeet zeggen; Het was rjoetl voor mij. o Heer, 
dut gij mij vernederdet, opdat ik uwe fjerechtiffheid 
zou leercu. (I's. VIII—71). 

XXIV. 

Om dezelfde beweegredenen moet gij u bij uwe 
maaltijden niet aan ontevredenheid of weerzin 



25 

overgeven, omdat u spijzen, weinig met n\v 
smaak overeenkomende, worden voorgediend; 
doch alsdan zult gij handelen gelijk de armen 
van Jezns, die met graagte aten, wat hun werd 
voorgezet en de Voorzienigheid voor het ge-
notene bedankten. 

xxv. 

Indien een ander ten onrechte u berispt of u 
een kwaad woord geeft, indien gij uw gedrag 
onverdiend hoort veroordeelen door iemand, 
die of beneden u staat, öf veeleer berisping 
verdient dan gij, moet gij hem aan zichzelven 
overlaten; ik zou niet willen, dat gij u daar­
door tot toorn liet vervoeren, de raadgevingen, 
die ik n gaf, vergeten en weigeren zoudt, met 
kalmte en onder Gods verlichting uw gedrag te. 
onderzoeken; gij moet immers innig overtuigd 
zijn, dat gij bij elke schrede kunt struikelen, 
indien de genade des Heeren u ei- niet voor 
helmed t. 

2 



26 

XXVI. 

Verlang nooit op bijzondere wijze bemind te 
worden. De liefde hangt af van den wil en 
daar de wil van natnre tot het goede geneigd 
is, volgt hieruit, dat bemind te worden en 
voor goed gehouden te worden, hetzelfde is; 
het verlangen nn om op bijzondere wijze en 
bij voorkeur geacht te worden kan niet samen­
gaan met eene oprechte nederigheid- O, hoe 
groote vruchten kunt gij u hierdoor verwerven! 
Als uwe ziel niet meer haakt naar de liefde 
der scliepselen, zal zij zich verbergen in de 
heilige wonden des Verlossers; in liet aanbid­
delijk Hart van haren Jezus zal zij onuitspre­
kelijke zoetheid smaken. Omdat zij uit liefde 
tot Hem grootmoedig aan de liefde der men-
sehen heeft verzaakt, zal zij overvloedig den 
honing zijner vertroostingen proeven. Dit zou 
haar echter onthouden zijn, indien zij zich dooi­
de aanlokkelijke, valsche zoetheden der aard-
sche vertroostingen had laten vangen. Daaren­
boven zijn de goddelijke vertroostingen zoo 
zuiver en oprecht, dat zij niet vergeleken 



27 

kuiinou worden met die van hier beneden; en 
naarmate wij van deze meer walging hebben, 
zullen wij met gene meer vervuld worden. 
Voorts zal uwe ziel vrij tot God kunnen opstij­
gen en door de gedachte aan Zijne tegenwoor­
digheid en oneindige volmaaktheid rust vinden 
in Hem te genieten. Ten laatste: Er is niets 
zoeter dan te beminnen en bemind te worden; 
indien gij u van dit genoegen uit liefde tot 
God berooft en God aldns geheel uw hart — 
niet verdeeld door een andere liefde tot het 
schepsel — bezit, zult gij een offer aanbieden, 
dat God hoogst welgevallig en voor n zeiven 
allerverdienstelijkst is. En vrees niet, dat daar­
door de liefde tot den naaste verkoeld wordt; 
veeleer zult gij hem met een zuiverder eu 
volmaakter liefde beminnen, omdat gij hem 
niet uit eigenbelang, niet om daardoor uwe 
neiging te volgen, lief hebt, maar om aan 
God te behagen en te doen, wat gij weet dat 
Hem welgevallig is. 

XX VIT. 

Verricht al uwe handelingen, hoe gering ook 



28 

met groote aandacht, met de uiterste nauwge­
zetheid en met veel ijver, want de lichtzinnig­
heid en overhaasting in onze verrichtingen 
komen voort uit laatdunkendheid; de waarlijk 
nederige staat altijd onder de oogen Gods en 
vreest dan ook in het geringste te kort te 
komen. Om dezelfde reden zult gij steeds de 
yeicone oefeningen van godsvrucht verrichten, 
en over het algemeen zult gij het buitenge­
wone, waartoe gij u geneigd gevoelt, zorg­
vuldig vermijden, want daar de hoogmoedige 
altijd iets bijzonders wil doen, moet dc nede­
rige in de gewone en niet in hot oogloopcnde 
oefeningen zijn geluk en genoegen vinden. 

XXVIII. 

Wees overtuigd, dat gij geen goede raadgever 
voor u zeiven zijt en daarom moet gij uwe 
meeuingen en oordeelvellingen wantrouwen, 
evenals alles wat uit een onreinen en bedorven 
bodem komt. Zijt gij hiervan overtuigd, gij 
zult immer bij een verlicht en rechtschapen 
man te rade gaan en veel liever door een deugd-



29 

zanier en wijzerou mau (dan gij zijl.) oudemcht 
worden, dan uw eigen opvattingen te volgen, 

XXIX. 

Ai liebt gij een lioogen graad vau deugd 
bereikt, al heeft God u de genade des gebeds 
verleend, zoo uitstekend als gij kunt verlan­
gen, al hebt gij ontelbare jaren in onsehuid en 
innige godsvrucht doorgebraeht; toch moet gij 
in heilige vreeze wandelen en u zeiven mis­
trouwen, voornamelijk omtrent de deugd der 
zuiverheid. Herinner u, dat gij in uw bin­
nenste een onuitbluschbaro vlam, een ondemp-
bare bron van zonden draagt en bedenk wel, 
dat gij zwak, ongetrouw, onstandvastig zijt. 
Geef dus voortdurend acht op u zeiven, sluit 
de oogen om nimmer iets te aanschouwen, 
wat uwe ziel zou kunnen bezoedelen; vlucht 
steeds do gevaarlijke gelegenheden; geheel 
onnoodigc en nuttelooze gesprekken met het 
andere geslacht zult gij zorgvuldig vermijden, 
en zoo ze noodzakelijk zijn, zult gij eene angst­
vallige zedigheid iu acht nemen. Eindelijk 



30 

daar gij zonder do (loddclijkc genade tot niets 
goeds in staat zijt, moet gij aanhoudend bidden 
ora barmhartigheid, dat gij geen enkel oogen-
blik aan uwe eigen krachten wordet overgelaten. 

XXX, ' 

Hebt gij wellicht grootc talenten van God 
ontvangen ? Of zijt gij in dc wereld om iets 
groots tot stand te brengen? Dan vooral moet 
gij u beijveren u zeiven te loeren kennen, zoo­
als gij in werkelijkheid zijt. Tracht door deug­
delijke beproeving u te overtuigen van uwe 
zwakheid, uwe onbekwaamheid en geringheid; 
gij moot n kleiner maken dan een kloiu kind. 
üok moet gij geen genoegen vinden in do 
lofprijzingen der menschon, neem u in acht 
voor do zucht naar eerbewijzingon; veeleer 
moet gij beide beslist afwijzen. 

XXXI. 

Indien u oen groot onrecht is aangedaan of 
een grievend verdriet is berokkend, keer u 



31 

dan niet tcgeu uwen beleediger, maar hef de 
oogen ten Hemel om den Heer te beschouwen, 
die in Zijne oneindige en beminnelijke Voor­
zienigheid het aldus heeft beschikt bf tot 
uitdelging uwer zonden bf ter onderdrukking 
van den geest van hoovaardij, en u langs dien 
weg tot geduld eu nederigheid wil brengen. 

xxxii. 

Wanneer u de gunstige gelegenheid wordt 
aangeboden om uwen naaste een geringen en 
eenigszins terugstootenden dienst te bewijzen, 
doe het met vreugde en in dien geest van 
ootmoedigheid, welken gij zoudt moeten bezitten, 
zoo gij de dienaar waart van allen. Uit deze 
oefening zult gij onmetelijke schatten van deugd 
en genade bekomen. 

XXXIII. 

Bekommer u volstrekt niet om datgene, wat 
geenszins aan uwe zorg is toevertrouwd en 
waarvan gij noch aan dc mensehen noch aan 



33 

God i-okcnsclicip zult moetcu geven, want do 
bemoeizuclit komt uit gelieimc Irotschbeid voort 
en is een teeken, dat men veel op ziclizelven 
laat voorstaan, daarenboven voedt zij de ijdel-
beid en brengt zeer veel krakeel, onrust en 
verwijdering voort. Daarentegen vindt bij, die 
alleen op ziobzclvcu en op zijne eigen pliebteu 
let, eene bron van rust en vrede, volgons de 
schoone uitspraak van bet boek der Navolging 
van Jesus Christus (3 i!. 25 H.) : Meug a niet 
in zaken die u niet zijn opgedragen, dan alleen 
zult gij weinig of zelden verontrust worden. 

XXXIV. 

Uooefent gij eonige buitengewone verster­
vingen, boed u dan tegen bet vergift der ijdele 
glorie, die dikwerf al de verdiensten van uw 
goed werk vernietigt; let er wel op, of gij 
alleen uit zuelit naar ijdelen roem ze be­
oefent; immers een zondaar, gelijk gij zijt, 
past liet niet, naar eigen lust en luim te 
leven, en gij hebt zooveel gebreken te verbe­
teren, zooveel scliulden te voldoen aau de 



33 

goddelijke rechtvaardigheid. Overweeg, dat ter 
beteugeling uwer lievige hartstochten en om u 
binnen do perken uwer verplichtingen te hou­
den, de werken van boetvaardigheid u even 
noodzakelijk zijn als de teugel en het gebit om 
een wild paard te bedwingen. 

XXXV. 

Mocht gij tot ongeduld geprikkeld en in uwe 
kwellingen door droefheid overvallen worden, 
wedorsta krachtig zulk eono bekoring, en her­
inner u uwe veelvuldige zouden, waardoor gij 
veel zwaardore kastijding hebt verdiend, dan 
gij nu lijdt. Aanbid Gods oneindige recht­
vaardigheid eu ontvang met eerbied Zijue sla­
gen, die Hij door u wil beschouwd zien als 
springbronnen van barmhartigheid en genade. 
O, indien gij kondet begrijpen, hoe heilzaam 
het voor u is in dit leven getroffen te worden 
door een Vaderhand, zoo zacht als die van üod, 
gij zoudt u voorzeker geheel aan Hem over­
geven. Herhaal dikwerf het woord van den 
H. Augustinus: „Brand en kerf mij in dit 



34 

leven, o IIeer, zooveel ff ij wilt, spaar mij hier 
niet, vermits (jij mij spaart en mij vergeeft in de 
eeiucigheid" I)c beproevingen weigeren is zich. 
verzetten tegen de zoo heilzame gereclitigheid 
van God, is dcu kelk afwijzen, dien Hij in 
Zijne barmhartigheid ons toereikt en dien Jesus 
Christus zelf, ofschoon onschuldig, het eerst 
heeft willen drinken. 

XXXVI. 

Mocht gij uene fout hebben bedreven, waaruit 
hij, die er getuige van was, aanleiding neemt 
om u tc minachten, verwek dan een levendig 
berouw, dat gij God belecdigd en een sleeht 
voorbeeld aan uw naaste hebt gegeven. Wat 
echter de verachting en oneer betreft, die gij 
door uwe fout hebt beloopen, neem ze als 
middel aan, door God uitgekozen tot booting 
uwer zonden, als hulpmiddel om u nederiger 
en deugdzamer te maken. Indien gij u echter 
toornig en verdrietig maakt, wijl gij u omeerd 
ziet, geloof mij, gij hebt nog den waren oot­
moed niet, gij zijt nog door den hoogmoed 



vergiftigd. Smook alsdan den Hoer zoo spoedig 
mogelijk, dat Hij u geueze ctt redde, want, 
als God zich niet over n ontfermt, zult gij 
zeker in een anderen afgrond iiederstortcn. 

XXXVII. 

Zoo er onder uwe gezellen iemand mocht 
zijn, die in uw oog niet de minste aeliting 
verdient, zult gij als een wijs en voorzichtig 
man, iu plaats van zijne gebreken bekend te 
maken of te gispen, n beijveren de gelukkige 
gaveu der natuur en der genaden, waarmede 
Goct hem toerustte, en waardoor hij eerbied cn 
achting waardig blijkt, met aandacht beschou­
wen. En voor het minst zult gij toch altijd in 
hem een schepsel Gods zien, gevormd naar 
Zijn beeld, vrijgekocht door het kostbaar bloed 
van Jesus Christus; een Christen, geteekend 
met den glans van het goddelijk aangezicht, 
eene ziel, geschapen om Hem in eeuwigheid 
te aanschouwen en te bezitten, wellicht een 
uitverkorene in de geheime raadsbesluiten Zijner 
aanbiddelijke Voorzienigheid. Of kent gij de 



36 

genaden, die de Hoer in ssiju hart heeft uitge­
stort, of nog zal uitstorten? Doch zonder u 
in al deze beschouwingen te verdiepen, zal het 
beter zijn, terstond die gedachten van min­
achting te verdrijven, als giftige inblazingen 
van den bokoorder. 

xxx vin. 

Hoort gij u prijzen, verheug u daarover 
niet, maar vrees veeleer, dat die lof de uii-
sluitende belooning zij voor het weinige goeds, 
dat gij verricht hebt. Erken inwendig uwe 
ellende, waardoor gij de verachting van andoren 
hebt verdiend; zoek het gesprek af te leiden, 
niet om nog ineor lof in te oogsten, gelijk de 
liooginoedigon, die den sehijn aannemen nederig 
te zijn, maar mot heilige oprechtheid en onge­
kunsteldheid, zoodat men niet moer aan uwe 
daden denkt. Mocht u dit niet gelukkeu, 
rieht dan in hetzelfde oogonblik al de eer 
en glorie tot üod alleen, met het woord van 
-Baruch en Daniël op de lippen: „Am U, 
o Heer, zij de glorie van elke gerechtiyleid en 



37 

voor ons de sclunvle en de hesclaming van ons 
aanschijn." (Bar. I. 15). 

XXXIX. 

Zooveel verdriet het u moot doen, uwe daden 
te liooren prijzen, zooveel vreugde moet gij er 
in vinden aan anderen lof en eerbewijzen te 
zien brengen; zelfs moet gij van nwen kant, 
in zooverre oprechtheid en deugd het gedoogen 
er toe bijdragen om hen te doen eeren. De 
afgunstigen kunnen den lof en den roem van 
den naaste niet dulden, wijl zij daarin ver­
mindering van hun eigen lof en roem zien. 
Daarom weten zij zeer behendig eenige losse 
uitdrukkingen en dubbelzinnige gezegden in de 
gesprekken te mengen, ten einde den lof, dien 
zij anderen liooren toebrengen .of te vermin­
doren bf verdacht te maken. Zoo moet gij 
niet doen, maar prijs uwen naaste en daar­
door zult gij den Heer loven en Hem danken 
voor de gaven, die Hij aan hem heeft ge­
schonken en voor de diensten, die Hij er uittrekt. 



38 

XL. 

Wanneer gij in den omgang den goeden 
naam uws naasten hoort benadeelen of belas­
teren, wees daar innig bedroefd over; tracht 
in u zeiven de zwakheid van den kwaadspreker 
of lasteraar to verontsehuldigen, maar daaren­
boven moet gij de oer van den verongelijkte 
verdedigen en wel met zooveel wijs beleid eu 
voorzichtigheid, dat uwe verdediging niet eene 
tweede beschuldiging nitlokke. Zoo kunt gij 
h. v. zijne aanbevelenswaardige hoedanigheden 
in herinnering bremgen, of wol de achting, 
die anderen hem toedragen en die gij zelf 
voor hem koestert, in helderder licht stellen, 
ook kunt gij aan het gesprek een andere 
wending geven, of op een andere wijze het 
ongenoegen, dat gij iu zulk een gesprek vindt, 
laten doorschemeren. Hierdoor zult gij aan u 
zei ven, den kwaadspreker of lasteraar, den 
aanwezigen en hem, over wien wordt gesproken, 
een groot voordeel verschaffen. Doch indien 
gij zonder den minsten tegenstand te bieden , 
er behagen in neemt, dat uw naaste wordt 



39 

vernederd, indien gij misnoegen gevoelt, wan­
neer hij wordt geprezen en verheven, o, hoeveel 
moet gij dan nog doen om in het bezit te 
komen van den onvergelijkelijken schat dei-
Nederigheid. 

XLI. 

Wijl voor den geestelijken voornitgang niets 
voordeeliger is dan opmerkzaam gemaakt te 
worden op eigen fouten, is het zeer pas­
send, zelfs noodzakelijk hen, die ons dezen 
liefdedienst bewezen hebben, aan te moedigen 
om hiermede bij elke gelegenheid voort te gaan. 
Om hunne terechtwijzingen met blijdschap en 
met dankbaar gemoed te ontvangen, moet gij 
het u tot plicht maken ze stipt in acht te 
nemen, niet alleen om het voordeel, dat; de 
terechtwijzing met zich brengt, maar vooral 
om dien trouwen vrienden te toonen, dat 
hunne belangstelling voor u niet vcrgeefsch 
was, dat hunne welwillendheid u zeer aange­
naam is. Nooit wil de trotsche, zelfs wanneer 
hij zieh betert, den schijn slechts aannemen, 



40 

dat Irij heilzame raadgevingen opvolgt; ge­
woonlijk toont hij daarvoor slechts minachting. 
Maar do waarlijk nederige rekent het zich tot 
een eer, uit liefde tot God, aan allen onder­
worpen te zijn en hij beschouwt de wijze raad­
gevingen, die hij ontvangt, alsof ze van God 
zelven komen, zonder er op te letten van welk 
werktuig Hij zich heeft willen bedienen. 

XLI1. 

Geef n geheel 'aan God over om dc beschik­
kingen Zijner liefdevolle Voorzienigheid te 
volgen, gelijk oen goedgeaarde zoon zich in de 
armen zijns vaders werpt. Laat Hij alles met 
u doen, wat Hem behaagt, zonder dat gij u, 
door hetgeen u overkomt, laat ontstellen en in 
verwarring brengen. Ontvang met blijdschap , 
met vertrouwen en eerbied alles wat uit Zijne 
hand tot u komt. Zoo gij anders handelt, zijt 
gij ondankbaar jegens zijn liefdevol Hart en 
toont gij geen vertrouwen op Hem te bezitten. 
De ootmoedige buigt zich diep voor het onein­
dig Goddelijk Wezen en belijdt daardoor, dat 



41 

al onze kracht, al onze vertroosting ïn God 
alleen is te vinden. 

XLIII. 

Daar liet duidelijk is, dat gij zonder God 
nooit iets goeds kunt verrieliten, dat- gij zonder 
zijne hulp bij elke schrede struikelt en do 
geringste bekoring u overwint, moot gij voort­
durend erkennen hoe zwak en onmachtig gij 
zijt om het goede te doen. en gij zult u herin­
neren , dat voor elk uwer daden de goddelijke 
bijstand noodzakelijk is. Door deze gedachten 
zult gij u onafscheidbaar met Hem verceuigd 
houden, gelijk een kind, dat nog geen anderen 
veiligeu steun kennende, zich aan den schoot 
zijner moeder vastklampt. Herhaal met den 
koninklijken Profeet; „Ware de Heer mij niet 
ter hnlp gekomen, wellicht woonde ik reeds in hel 
yraf" (Psalm XCIII; 17). „Zie neer op mij en 
ontferm w mijner, want ik hen alleen en in ver­
drukking" (Ps. XXIV: 1G). O God kom mij ter 
hulp. Heer, haast U mij te helpen (Ps. LXIX: 1). 
Eindelijk, houd niet op met al de krachten 



42 

uwer ziel den Heer dank te brengen, inzon-
derlieid voor de beseherming, waarmede Hij u 
voortdurend omgeeft, bid Hem onafgebroken, 
dat Hij n die bijzondere liulp verleene, welke gij 
noodig hebt en die Hij alleen n kan schenken. 

xltv. 

Voornamelijk in uwe geboden racet gij groote 
besebaming over u zeiven gevoelen, n diep 
vernederen, een heiJig ontzag tooueu voor de 
tegenwoordigheid der Opperste Majesteit, tot 
welke gij durft naderen: „Zal ik spreken tot 
mijn Heer; ik die slechts stof en asch hen?" 
(Gen. XVIII ; 27). Zoo gij een buitengewone 
gunst mocht ontvangen, zult gij aanstonds u 
deze onwaardig rekenen; erken, dat God, zon­
der eenige verdienste van uwen kant, uit 
loutere barmhartigheid, n die gunst heeft ge­
schonken. "Wacht u wel te deuken, dat het 
uw eigendom is en wil er geen ijdel behagen 
in scheppen. Doch zoo gij geen enkele onder­
scheidende gunst ontvangt, wees daarover uiet 
ontevreden, maar denk, dat gij nog veel 



43 

moet doen om haar te verdienen, dat God al 
zeer goed en barmhartig is met n aan Zijne 
voeten te dulden gelijk een arme, die geheele 
uren aan de deur van den rijke blijft staan om 
eene geringe aalmoes en verlichting in zijne 
ellende te verwerven. 

xlv. 

Geef met alle bereidvaardigheid aan God de 
glorie, wanneer uwe ondernemingen met een 
goeden uitslag worden bekroond en schrijf u 
zeiven niets toe dan de onvolmaaktheden en 
gebreken, die er in worden gevonden; want 
deze laatste zijn uitsluitend uw eigendom; alle 
goed is van God en aan Hem alleen komt de 
glorie en de dank toe. Prent deze waarheid 
zoo die]) in uwen geest, dat gij haar nooit 
vergeet, en houd u overtuigd, dat elk ander, 
die evenals gij door de goddelijke genade ware 
geholpen geworden, nog beter zou geslaagd 
zijn dan gij en niet zoovele onvolmaaktheden 
zou hebben bedreven. Betreur het, als men u 
wegens den gelukkigen uitslag wil prijzen, wijl 



44 

dit aan een gering werktuig gelijk gij zijt 
volstrekt niet toekomt, maar uitsluitend aan 
den groeten, verheven en eeuwigen kunstenaar, 
die, als het Hem behaagt, zich vaneen roede 
bedient om het water uit eene rots te doen 
ontspringen of van een weinig aarde om aan 
blinden het gezicht terug te geven en eene 
menigte wonderen te wrochten. 

XL VI. 

Indien daarentegen de zaken aan uwe zorg 
toevertrouwd ccn slechten afloop hebben, is 
het zeer te vrcezen, dat de ongelukkige uitslag 
aan uwe ongeschiktheid of nalatigheid moet 
worden toegeschreven. Uwe eigenliefde en uwe 
trotschheid, die elke vernedering schuwen, 
zouden wel de schuld op anderen willen wer­
pen, zelfs al kon een ander niets worden 
verweten. Doch gij moet dezen verkeerden 
neigingen geen voedsel geven; onderzoek nauw­
gezet uw gedrag en hebt gij grond om te 
vreezen, dat gij gefaald hebt, erken u voor 
God schuldig en aanvaard de vernedering als 



45 

een welverdiende straf. Moeht echter uw ge­
weten u niet de minste selm]d verwijten, aanbid 
ook dan nog Gods besoliikkingen en bedenk, 
dat wellielit uwe vroegere zonden en uw al te 
groot vertrouwen op u zeiven de zegeningen 
des Hemels van uwen arbeid hebben verwijderd. 

XL VII. 

Al nadert gij met eeu hart geheel vlammend 
van Goddelijke liefde tot de H. Communie, gij 
moet toeh uwe ziel met gevoelens van ware 
ootmoedigheid doordringen. En inderdaad, 
staat gij niet verbaasd bij de overweging, dat 
een oneindig reine, een oneindig heilige God 
zulk een groot bewijs Zijner liefde aan een 
schepsel als gij zijt wil schenken, door zichzelven 
als spijs aan u te geven? Zink dan zooveel 
mogelijk in de diepte uwer onwaardigheid terug; 
nader slechts met den grootsten eerbied tot 
dezen aanbiddelijken en heiligen disch. Eu 
wanneer het dien beminnelijken Zaligmaker, 
die in dit Sacrament geheel liefde is, zal 
behagen u de volheid'Zijner onuitsprekelijke 



40 

zoetheid mede te deelen, wacht u dan wel den 
eerbied voor Zijne Oneindige Majesteit te ver­
minderen, houd n altijd op uwe plaats d. w. z. 
blijf in diepe onderwerping en heilige vreeze 
om in het besef uwer nietigheid te volharden. 
Evenwel moet dit gevoel uwer armoede en 
ellende uw hart niet sluiten en de vertrouwe­
lijkheid wegnemen, die gij bij dezen hemelschen 
maaltijd moet bezitten, veeleer moet uwe liefde 
jegens uw Goddelijken Gastheer toenemen, die 
zich zoo vernedert, dat Hij zelfs de spijs uwer 
ziel wordt. 

XTiVTlT. 

Jegens uwen naaste moet gij eene hartelijke 
liefde koesteren en deze voortdurend toonen 
door uwe spraakzaamheid en vriendelijke voor­
komendheid. Zoek met oprecht verlangen hem 
bij elke gelegenheid iu alles behulpzaam te 
zijn. Doe dit echter altijd om den Heer te 
behagen. Stel daarom een deugdelijk onderzoek 
in naar de beweegredenen, die u aansporen 
aldus te handelen, zoo zult gij alle hinderlagen 



47 

der ijdelhcid en eigenliefde ontdekken en aan 
God alleen het goede door u verricht toe­
schrijven. Weet wel, dat indien een goed 
werk zoo verborgen eu geheim gehouden wordt, 
dat God alleen het weet, gij er een onschatbaar 
voordeel uit zult trekken. "Doch indien het 
door uwe onachtzaamheid aan de inensehen 
bekend wordt, verliest het'veel van zijne 
waarde, evenals eene schoone vrucht, waarin 
de vogels begonnen zijn te pikken. 

XLIX. 

Wijl gij steeds met het gevaar bedreigd 
wordt van in zonden te vallen, moet gij in u 
voortdurend de vrees levendig honden om den 
Heer te mishagen. Laat deze heilzame vrees 
immer met inwendige verzuchtingen gepaard 
gaan, dat Hij in Zijne oneindige barmhartig­
heid zoo groot een ongeluk van u afweude. 
Deze ontboezemingen des_harten door de Heili­
gen bijzonder aanbevolen, maken ons op ons 
zelveu en op onze handelingen opmerkzaam, 
leeren ons de eeuwige waarheden overwegen, 



48 

I 
do tijdelijke zaken verachten, het inwendige 
gebed beoefenen en houden ons verre van alles 
wat niet van God is, kortom, zij zijn de bron 
der ware Nederigheid en der armoede des 
geestes. Maak er een voortdurend gebruik 
van en mogen zij zooveel mogelijk uw aanhou­
dend gebed zijn. 

L. 

Een zieke, die vurig naar zijne genezing 
verlangt, gevoelt den sterksten aandrang om 
alles van zieh te verwijderen, wat zijn herstel 
kan vertragen; matig gebruikt hij zelfs de 
gezondste spijzen en bij elke bete geeft hij acht 
of daarin iets schadelijks voor hem kan zijn. 
Zoo moet ook gij, wanneer gij oprecht verlangt 
van nw zielekrankheid — den hoogmoed — 
te worden genezen, indien gij waarlijk verzucht 
naar het kostbaar bezit der Nederigheid, voort- , 
durend acht geven om niets te zeggen of te 
doen wat haar in den weg staat. Hst zal u 
nuttig zijn immer toe te zien, of hetgeen gij 
gaat verrichten, u nederiger zal maken of niet. 



49 

LI. 

Een andere krachtige beweegreden om u tot, 
de beoefening der sehoone deugd van Nederig­
heid aan te sporen, is het voorbeeld van onzen 
Goddelijken Verlosser, Hij heeft ons in het 
Evangelie gezegd; Leeri van mij, dat ik zacht­
moedig en ooimoedig van harte hen (Math. XI; 29). 
En inderdaad, „tcelken hoogmoed kan, naar het 
woord van den II. Bernardus, niet door de 
nederigheid van den Goddelijlccn Meester worden 
uitgedoofd?'" In volle waarheid kan men zeg­
gen, dat Hij alleen werkelijk zich vernederd, 
zich vernietigd heeft, terwijl wij, al schijnen 
we ons te vernederen, ons volstrekt niet ver­
ootmoedigen, maar dan juist de plaats innemen, 

L die ons toekomt. Immers wij zijn geringe 
schepselen, wellicht schuldig aan. ontelbare 
misdaden; kunnen wij op andere rechten aan-
spraak maken dan op straffen en vernederin-

' gen? Doch Jesus Christus heeft zich oneindig 
dieper vernederd; Hij de Almachtige God, het 

i oneindig, onsterfelijk Wezen, de Opperste 
Rechter over allen, heeft de menschelijke 

3 



50 

natuuv aangenomen en is gehoorzaam geworden 
tot den dood. Hij, die in den Hemel de vreugde 
en zaligheid is dor engelen en heiligen, heeft 
niet alleen arm willen zijn aan de goederen 
der wereld, maar ook d-e man van smarten 
door alle denkbare ellende der mensehheid op 
zich te nemen. De Ongeschapen Wijsheid heeft 
al den smaad, alle onteeringen verduurd van 
een dwais, van een zinnelooze. De Heilige 
der Heiligen duldt, dat Hij voor een misda­
diger wordt gehonden. Die in den Hemel door 
ontelbare scharen van gelukzaligen en heiligen 
wordt aangebeden, heeft den smaadvollen dood 
dos kruises willen sterven. Hij, van nature 
het Hoogste Goed, hoeft allo menschelijke 
ellende geleden. Wat nu zullen wij, die stof 
en asch zijn, na znlk een voorbeeld van ootmoed 
moeten doen? En welke vernedering zal ons 
ooit hard mogen voorkomen, ons, die niet 
slechts verachtelijke aardwormen zijn, maar 
wat veel erger is, allerellendigste zondaren? 

LH. 

(Verweeg vervolgens de voorbeelden door de 



51 

heiligen vau het Oude en Nieuwe verbond 
nagelaten. De deugdzame en ijverige Profeet 
Isaias achtte zich onrein voor God en bekende, 
dat al zijne gerechtigheid, zoowel als zijne 
goede werken, gelijk waren aan een laken vol 
onreinheid (Is. LXIV: 6) Daniël, door God 
zeiven een heilig man genoemd, op wiens boden 
de goddelijke toorn bedaarde, sprak tot God 
met de gevoelens van een zondaar, volkomen 
gelijk aan iemand die met schaamte moet over­
dekt zijn. De H. Dominicus, een wonder van 
onschuld en heiligheid, was zoodanig met ver­
achting voor zichzelven vervuld, dat liij vreesde 
den vloek des hemels te doen nederdalen over 
die steden, welke hij moest doortrekken. Alvo­
rens daar binnen te gaan, viel bij met het 
aangezicht ter aarde en riep schreiend uit; 
„Om moe allerheminnelijkste barmhartigheid, be­
zweer ik U, o Heer, geen acht te geven op mijne 
zonden, teil deze stad, omdat zij mij binnen hare 
muren zal opnemen, toch niet de uitwerking meer 
gerechte wraak doen ondervinden''' De H. Pran-
eiscus verdiende om de reinheid zijns levens het 
wederbeeld te worden van den gekmisten .Tesns 



52 

en toch was hij vast overtuigd de grootste zon­
daar op aarde te zijn; deze gedaehte was zoo 
diep in zijne ziel gedrongen, dat niemand in 
staat was hem er van te bevrijden. En welke 
reden voerde hij hiervoor aan? „Indien God, zoo 
sprak hij, al die overvloedige genaden niet aan 
mij maar aan den geringste der mensehen had 
geschonken, zon deze er een veel beter gebruik 
van gemaakt hebben en zeker den goeden God 
niet met zooveel ondank hebben terugbetaald." 
Andere heiligen achtten zich de spijs onwaardig, 
die zij namen, de lucht, die zij inademden, de 
klcederen, waarmede zij zich dokten. Sommigen 
beschouwden het als een groot wonder der 
Goddelijke barmhartigheid, dat zij op aarde 
mochten lijden, als zij maar niet in de hel 
werden gestort. Anderen wederom verwon­
derden er zich over, dat de mensehen hen 
konden verdragen en dat allo schepselen zich 
niet vereenigden om hen uit te roeien en te 
vernietigen. In een woord, al de heiligen 
hebben de waardigheden, lofprijzingen er. ver­
eering geschuwd en daardoor weten wij dat zij 
niets anders dan verachting en vernedering 



53 

vci'laugdcu. Zijt gij wcllicht heiliger ou meer 
verliclit dau zij? Waarom wordt gij dau uiet, 
overeenkomstig hun voorbeeld, verachtelijk in 
uw eigen oogen? Waarom stelt ook gij, even 
als de heiligen, al uw geluk en vreugde niet 
in do heilige Nederigheid? 

LUI. 

Door ons dikwerf de beleedigingen voor den 
geest te stollen, die ous kunnen worden aan­
gedaan, zulleu wij in de deugd van Nederigheid 
zulk oen voortgang maken, dat de vernederingen 
ons aangenaam worden. Beijver u alzoo tot 
beschaming uwer weerspannige natuur ze inwen­
dig te aanvaarden als zekere onderpanden der 
liefde, die God jegens u koestert en als krach­
tige middelen ter uwer heiliging, üm hiertoe 
te geraken, zult gij zeer veel strijd te voeren 
hebben, doeli houd moed, wees onverschrokken, 
totdat gij het vaste besluit hebt gemaakt 0111 
alles met vreugde te lijden uit liefde tot Jesus 
Christus. 



54 

LIV. 

Geen dag ga er voorbij, waarop gij u zelvcn 
uiot die vernederingen laat ondergaan, welks 
uwe vijanden u zouden kunnen aandoen, niet 
zoozeer om ze bij voorbaat minder bitter voor u 
te maken, dan wel om in u de Nederigheid en. 
veraeliting voor u zeiven levendig te houden. 
Indien gij soms gedurende een hevige bekoring 
een opwelling tot ongeduld gevoelt of wel een 
klaeht zoudt willen uiten over de wijze, waarop 
God u behandelt, moet gij deze beweging ter­
stond onderdrukken en tot u zeiven zeggen; 
„zal dan oen nietig en ellendig zondaar, gelijk 
ik ben, zich over deze kwelling durven bekla­
gen? Heb ik niet oen oneindig veel zwaardere 
kastijding verdiend? Weet gij dan niet, mijna 
ziel, dat de vernedering en het lijden eigenlijk 
uwe spijs is, door den Heer u ala aalmoes 
toegereikt, omdat Hij u ten eenenmale uit de 
ellende en de behoefte wil opheffen? o, indien 
gij deze afwijst, zijt gij Zijner niet waardig en 
gij zult een rijken schat te betreuren hebben, 
die u wellicht is ontnomen om te worden 



55 

gegeven aan oen ander, die er beter gebruik 
van zal maken dan gij. De Heer wil u onder 
liet getal zijner vrienden, zijner ware leerlingen 
opnemen, en gij znlt uit lafheid weigeren den 
strijd te aanvaarden? Maar wilt gij dan ge­
kroond worden zonder te hebben gestreden? 
Hoe kunt gij hot loon ontvangen, als gij niet 
eerst den last van den dag en de hitte hebt 
gedragen?" Deze en dergelijke beschouwingen 
zullen uwen ijver op nieuw ontsteken en tevens 
in u het verlangen opwekken oin het leven in 
lijden en vernedering door te brengen ter navol-
giag van onzen Verlosser Jesus Christus. 

LY. 

Al moogt gij u te midden van verachting cn 
tegenspraak over eene grootc kalmte eu vreugde 
verheugen, waan u daarom niet in het zeker 
en veilig bezit van eene over alles zegevie­
rende Nederigheid. Meermalen toch is de 
hoogmoed slechts schijnbaar tot rust gekomen 
en begint op nieuw zijne verwoestingen en 
rooftochten in de ziel. De beoefening der 



5« 

zelt'kcuuis, hol vluclitcii der eerbewijzen en de 
liefde tot dc vernedering moeten de wapenen 
zijn, waarvan ge u geen oogenblik moogt ont­
doen. Eu zoo zult ge niet behoeven te vree-
zeu, dat gij dc eenmaal verworven rijke erfenis 
ooit zult verliezen, want om de kostbare gave 
van deu ootmoed te bewaren, moet men zich 
voortdurend iu de vernedering oefenen, 

LVI. 

Opdat God des te eerder zieli gewaardige u 
eene zoo groote gunst te schenken, zult gij dc 
Allerheiligste Maagd tot uwe voorspreekster en 
beschermster kiezen. De H. üernardus zegt, 
„dat Maria meer dan cenig ander schepsel zich 
heeft vernederd cn dat zij, hoewel dc verhe-
vcuste aller schepselen, zich tot de geringste 
heeft gemaakt door haren onbegrijpelijk diepen 
ootmoed." Üoor deze deugd vooral heeft Maria 
de volheid der genade ontvangen eu is zij 
waardig bevonden Moeder Gods te worden. Te 
gelijker tijd is Maria eene Moeder van barm­
hartigheid en teedere liefde, tot wie men 



nimmer lc vergeefs zijn toevlucht neemt. Werp 
u dan vol betrouwen in haren moederlijken 
schoot, smeek haar, dut zij u die deugd ver-
werve, welke haar zoo dierbaar was. Vrees 
niet, dat zij niet alle zorg voor u op zich zal 
willen nemen, immers Maria zal die deugd 
voor u vragen aan God, die de nedcrigen 
verheft en de trotsclien vernietigt. En dewijl 
Maria bij haren Zoou alvermogend is, zal zij 
zeker door Hem verhoord worden. Bij al uwe 
kruisen, voor al uwe behoeften, in al uwe 
bekoringen zult gij tot haar snellen: Maria zij 
uw steun, Maria zij uw troost; maar de voor­
naamste genade, die gij haar moot vragen is 
de Nederigheid. Gij moet niet ophouden met 
smeeken, voor dat gij die deugd hebt verwor­
ven. 'Vrees niet, dat gij haar te lastig zult 
vallen; o, hoe aangenaam is aan Maria die 
overlast voor liet heil uwer ziel! Hoeveel be­
hagen schept zij er in, u aangenamer cn welgc-
valliger te maken aan haren Goddelijkcn Zoon! 
ïcr wille harer Nederigheid, de bron harer 
verheffing tot do waardigheid van Moeder Gods, 
cu om haar goddelijk Moederschap, de vrucht 



58 

liarer Kedcriglieid, zult gij haar vragen, dat 
zij u immer meer genadig gelieve te zijn. 

LVII. 

Voor hetzelfde doel zult gij u tot die heiligen 
wenden, in wie deze uitstekende deugd het 
meest hoeft geschitterd. Zoo b. v. tot den 
H. Michael, Aartsengel, die de eerste nederige 
is gewpest, gelijk Lucifer de eerste hoogmoe­
dige was; tot den H. Joannes den Dooper, 
die, hoewel hij een zoo hoogen graad van 
lieilighcid had bereikt, dat men hem voor den 
Messias hield, toch zulk ecu gering gevoelen 
van zich zei ven had, dat hij zich onwaardig 
achtte de schocurieraen van den Messias te ont­
binden; tot den H. Paulus, den bevoorrechten 
Apostel, die tot in den derden hemel werd opge­
nomen, naar de geheimen der Godheid moeht 
luisteren en toch zich den minsten der Apos­
telen noemde, zich zelfs onwaardig verklaarde 
Apostel te worden genoemd (11 Cor. XII: 11); 
tot den H. Paus Gregorins, die meer moeite 
aanwendde om van het Opperherderschap der 



59 

Kerk bevrijd te blijven, dau de ijverzuchtigen 
om de hoogste ambten te verkrijgen; tot den 
H. Augustinus, die bij de hoogste glorie, 
welke hem als heiligen bisschop en seherp-
zinnigen leeraar der Kerk van zijne tijdgenooten 
ten deel viel, door zijn merkwaardig boek der 

I Belijdenissen en dat der Herroepingen aan de 
geheele wereld een onsterfelijk gedenkteeken 
zijner Nederigheid achterliet; tot den H. Alexis, 
die binnen de muren van het ouderlijk huis 
aan de verachting en de belecdigingcn zijner 
eigen dienaren de voorkeur gaf boven al de 
eerbewijzingen en waardigheden, die hij zich 
zoo gemakkelijk had kunnen verschaffen; tot 
den H. Aloysius van Gonzaga, die, ofschoon 
bezitter van een rijk Markiezaat, dit met blijd­
schap afstond en een nederig en verstorven 
leven verkoos boven de grootheid der wereld. 
In een woord, gij zult tot zoovele andere 
heiligen, die in de jaarboeken der Kerk door 
hunne Nederigheid als sterren schitteren, uwe 
toevlucht nemen. Zijt overtuigd dat deze nede­
rige dienaren Gods in den Hemel voor 'sHeeren 
troon voor U bidden, opdat gij tot het getal 

-



GO 

viiu de ware navolgers huimcr deugdcu moogt 
beliooreu. 

LV11I. 

Het, veelvuldig naderen lot de lieilige Saera-
menteu der Biecht eu Communie zal u de 
overvloodigste hulp geven om u te steunen in 
de beoefening der Nederigheid. De Biecht, 
waarin wij aan een onzer gelijken, de verbor-
genste en meest beschamende ellende onzer 
ziel gaan ontsluieren, is het beste middel ter 
verootmoediging, dat J. Chr. Zijnen leerlingen 
heeft aanbovoleu. Do H. Communie, waardoor 
wij den Zoon Gods menseh geworden en als 
vernietigd uit liefde tot ons in ons hart ont­
vangen, is een wonderbare school van nederig­
heid en een krachtig middel om die deugd te 
verkrijgen. En hoe zoudt gij er aan kunnen 
twijfelen, dat de liefdevolle Jesus haar aan u 
wil mededeelen, als Zijn heilig Hart, dat zacht­
moedige cn nederige Hart, bron van alle liefde 
en medelijden, komt rusten in uw hart, twelk 
Hij met al het vuur Zijner genegenheid van u 



r.i 

vraagt? Nador zoo dikwerf gij kunt tot dit 
aanbiddelijk Sacrament en zoo gij liet in de 
vereischte gesteltenis ontvangt, zult gij immer 
dit verborgen Manna smaken, eene gunst 
slechts voorbehouden aan hen, die het met 
graagte on grooten ijver zoeken. 

LIX. 

Beziel u altijd met moed tegen de moeielijk-
heden, die gij in de beoefening dezer onder­
richtingen zult oudervinden. Wacht u wel te 
zeggen, gelijk de vreesachtige en flauwhartige 
leerlingen; „Deze leer is hard, wie lean daar­
naar luisteren, wie haar in heoefening brengen?'' 
(Joan. YI: 61). Want waarlijk, ik verzeker 
het u, al de bitterheden, die gij in den beginne 
proeft, zullen spoedig in onuitsprekelijke zoet­
heden veranderd -worden. Een heilig volharden 
in deze oefeningen zal u van ontelbare geestes­
kwellingen bevrijden, en zoo grooten vrede, 
zooveel kalmte in uwe ziel verspreiden, dat gij 
een voorsmaak zult genieten van de eeuwige 
vreugde, die God voor Zijne getrouwe dienaren 



02 

in don hemel liceft bereid. Indien gij uit traag­
heid of lafheid de noodzakelijke middelen om 
waarlijk nederig te worden, zondt verwaar-
loozen, zult gij u immer bezwaard, ongerust, 
ontevreden gevoelen; voor u zeiven en wellieht 
ook voor anderen zult gij ondragelijk zijn, en 
wat hot ergste is, gij loopt groot gevaar u 
voor eeuwig in het verderf te storten; het is 
althans zeker, dat de deur tot do volmaaktheid 
voor u zal worden gesloten, wijl er buiten de 
Nederigheid geen andere deur is, docr welke 
men er kan binnengaan. Wapen u dus met 
een heilig verlangen, en wol zoo kraohtig, dat 
niets in staat is u ter neder te slaan; hef de 
oogen omhoog en zie daarboven Jesus Christus, 
die mot Ziju kruis beladen u don weg van 
nederigheid en geduld aanwijst, den weg reeds 
afgelegd door zoovele heiligen, die thans mot 
Hem in den hemel heersohen. Hoor, hoe Hij 
u uitnoodigt om Zijnen weg en dien van de 
ware navolgers Zijnor deugden op te gaan, zie, 
hoe de heilige engelen eenparig uwe zaligheid 
wensehen, hoe zij n als het ware s.meeken, 
toch deu engen weg te betreden, dio alleen 



63 

veilig is en uitsluitend ten hemel geleidt, die 
naar de zetels der eeuwige glorie voert dooi­
den hoogmoed der engelen ledig geworden. En 
lioort gij uiet, hoe de zaligen door geheel het 
hemelseh Paradijs luide verkondigen, dat zij 
langs den weg dor vernedering en des lijdens 
tot deze onhesehrijfelijke glorie zijn gekomen? 
Hoor, hoe zij juichen en zich met u verheugen 
over do eerste verlangens, die gij koestert om 
hen na to volgen! hoor, hoe zij u aansporen 
toeh den moed niet te verliezen! Herinner u 
de heilige eeden in het H. Doopsel afgelegd en 
sidder bij de gedaehte alleen aan de sehending 
dier heilige geloften. Bedenk daarenboven, 
dat op elk heilig werk de uitspraak van Jesus 
Christus toepasselijk is: het rijk der hemelen lijdt 
geweld (Math. XI; 12). O, duizendwerf ge­
lukkig zijt gij, indien gij u van deze waarheid 
zoo hebt overtuigd, dat uw eerste gedaehte is: 
ik zal de Nederigheid beoefenen om do eeuwige 
verheffing van liet Paradijs te winnen. 

LX. 

Vestig ten slotte uwe aandacht op de aanbe­



fié 

veling van ouzeu Goddolijken Meester tot Zijiio 
leerlingen, dat zij zich voor onnutte knec-liteu 
moeten erkennen, ook na aan elk gebod te 
hebben voldaan (Lnc. XVII: 10). Zoo ook zult 
gij u, na deze raadgevingen met de grootste 
nauwgezetheid te hebben beoefend, voor een 
onnutten knecht verklaren. Wees innig over­
tuigd, dat gij dit alles verschuldigd zijt, niet 
aan uwe eigen krachten en verdiensten, maar 
alleen aan Gods onverdiende goedheid en onein­
dige barmhartigheid. Met alle vurigheid des 
harten moet gij Hem voor zulk eene groote 
weldaad danken. Bid Hem iederen dag, dat 
Hij u dezen kostbaren schat wil laten bewaren 
tot uw laatste oogenblik, wanneer uw ziel, 
ontdaan van eiken band, die haar aan het 
schepsel gebonden hield, vrij zal kunnen opvlie­
gen tot haren Schepper om voor eeuwig de 
glorie te genieten, voor do nederigen bereid. 



J ^ E E R R E D E  

VAN DES 

n. ^vxjGXJSTinsrxjs 

over de Vreeze Gods en de ware Nederigheid. 

(De tempore Sermo CCXIII). 

e profeet eu psalmist David, die, naar de 
11. Schrift ons verzekert, gekozen volgens Gods 
hart, immer Zijn heiligen wil volbraeht, heeft 
zelf, geliefde zonen, ons in een zijner psalmen 
aangetoond, hoezeer hij naar God haakte en 
God beminde, met deze woorden: „ IFie is 
gelijk den Heer onzen Ood, die zetelt in den 
hooge en neerziet op het geringe in den hemel en 
op aarde?" (Ps. CXI1 : 5). Indien dus de 
Allerhoogste, de Heer van oneindige grootheid, 
in al Zijne schepselen — zoowel in die van 
hoogero als lagere orde, d. w. z. in de engelen 



CO 

en iu de meusclieii — do Nederigheid aan­
schouwt en haar verheft, hoezeer moeten wij 
dan niet voortdurend op de'Nederigheid acht 
geven en haar in alles bewaren om zóó aan 
onzen Schepper te behagen? Hoe verheven die 
deugd is, wordt ons vervolgens geleerd uit. het 
woord des Hecren, waarmede Hij den hoog­
moed der Fariseeën veroordeelde; „Al wie zich 
verhejl, zal vernederd at wie zich vernedert zal 
verheven worden" (Luc. XIV; 11). Door de 
Nederigheid stijgt men op tot de hoogte der 
hemelen; want met den Allerhoogste wordt 
men niet vereenigd door den hoogmoed, maar 
alleen door de Nederigheid; van Hem toch 
staat geschreven : „ God wederstaat den hoog moe­
digen , aan de nederiyen geeft Hij Zijne genade" 
(Jacobus IV : 0) en in het boek der Psalmen 
wordt gezegd; „De Heer is hoog verheven. Hij 
ziet op hetgeen gering is en wat hoog is., kent 
Hij van verre" Door het „huoge" doelt de 
psalmist op de trotschen; Hij ziet op de nede-
rigen om ze Ie verheffen, en Hij keut van 
verre, wat „hoog" is, d. w. z. de trotsehaards 
om ze te vernederen. Beoefenen wij de Nede­



07 

righeid om tot God te kuuneu naderen gelijk 
Hij Zelf in het Evangelie zegt; „Leert van mij 
dat ik zachtmoedig en nederig van harte hen en gij 
zult rust vinden voor uwe delen." (Math. XI: 29). 
Door den hoogmoed is het wondersohoonc 
schepsel uit den hemel gestort en door de Nede­
righeid Gods de brooze mensehelijke natuur 
daarin opgeklommen. — Zelfs onder de men-
sehen is do beoefening der Nederigheid sehoon, 
gelijk Salomon zegt; „ Waar de hoogmoed heerscht, 
daar zal verachting, waar de Nederigheid wordt 
gevonden, daar zal de wijsheid zijn (Prov. XI; 2); 
bovendien zegt een andere Wijze; „Hoe grooter 
en verhevener gij zijl, des te meer moet gij u in 
alles verootmoedigen en gij zult voor God genade 
vinden" (Ecel. III; 20) ; eu dezelfde God zegt 
door den profeet; „Tot wien zal Ik mijn gelaat 
keeren, ten zij tot den nederige en vreedzame en tot 
hem, die mijne woorden vreest?" (Isaias LXVI; 2). 
De genade van den H. Geest kan nimmer 
wonen in hem, die niet nederig en vreedzaam 
is. God is gering geworden om ons te redden, 
de menseh derhalve moet zieli schamen trotsch 
te ziju. Hoe dieper het hart zich verootmoe­



68 

digt, zooveel te meer lieft liet zich op tot de 
volmaaktheid; waut die nederig is zal iu de 
glorie verheven worden. De eerste graad dei-
Nederigheid bestaat in ootmoedig te luisteren 
naar de woorden der waarheid, deze iu het 
gehougeu te bewaren cn met ijver iu beoefe­
ning te brengen. Het is onbetwistbaar zeker, 
dat de waarheid vlucht uit de geesten, die zij 
niet nederig vindt. Hoe nederiger iemand is 
iu ziju eigen oogen, des te grooter zal hij zijn 
voor het aangezicht van God. l)ie allo overige 
deiigdcn verzamelt zonder de Nederigheid is 
gelijk aan dengene, die stof draagt in deu 
wind. Meer nog — de H. Schrift zegt: 
„ W'larop zijt yij trotsch, o dof en asch, terwijl 
de wind der hootaardij wegvoert en verstrooit, 
al wat gij meendet met vasten en aalmoezen ver­
zameld te hebben?'" Wacht u wel, o mensch, 
u op uwe deugden te beroemen, wijl gij u 
zelveu niet tot rechter moogt hebben, maar 
Hem, voor wien gij u in uw hart moet trachten 
te vernederen, opdat Hij u verheffe ten tijde 
Zijner vergelding. Daal neder om op te stij­
gen, verneder u, opdat gij verheven wordet 



GO 

en zijt gij vci'lieven, mogct gij uiet vernederd 
worden; want wie voor zicli zeiven gering is, 
is sehoon voor God, en die zicli zelven misha­
gen, behagen aan God. — Wees derhalve klein 
in uwe oigen oogen, opdat gij groot raoogt 
zijn voor God; want, naarmate gij in uwe eigen 
oogen verachtelijker zult wezen, des te kost­
baarder zult gij voor God zijn. Laat de Nede­
righeid bij u de hoogste eereplaats innemen. 
Be lof der eer is de deugd der Nederigheid. 

Maar de deugd der Nederigheid kan niemand 
bezitten zonder die der vreeze Gods; de eene 
kan zonder de andere uiet bestaan. Luistert, 
mijue broeders, ik zal u zeggen, welke de uit­
werkselen zijn der vreeze Gods; „Het begimel 
der wijsheid is de vreeze Gods" (Ps. CX : 10.) 
De vrees voor Gods tegenwoordigheid is een 
beletsel tegen het bedrijven van zonden; „die 
God vreest zal het goed hebben op den laatsten 
day zijns levens" (Eeel. 1 : 13) en zijn loon 
duurt eeuwig. Als men zich schaamt voor het 
oog der menschen te zondigen, hoeveel billijker 
en waardiger is het dan uiet zich te schamen 
de ongerechtigheid te «drijven in de tegenwoor-



70 

diglicid van God, die niot sleclits do vvorkeu 
ziet maar ook do karton doorsckouwt? Die 
mot keiligo vroeze voor God is vervuld, zoekt 
Zijn welbehagen in alles te volbrengen. i)c 
vreos der zonen is anders dan die der dienaren, 
dozen duchten uit vrees voor straf, do zonen 
echter uit liefde tot don Vader. Indien wij 
zonen van God zijn, vreezeu wij Hein dan 
door de zoetheid der liefde en niet door de 
bitterheid der vreeze. De wijze menseh vreest 
(iod in al zijne daden, wijl hij weet onmogBlijk 
Zijue tegenwoordigheid te kunnen ontvluchten, 
gelijk de psalmist zegt; „Waar zou ik henen 
yuan voor meen yeesf (d. i. om aan uwen geest 
te ontkomen) en waar zal ik vluchten voor uw 
aanschijn?" (Ps. CXXXVIII: 7) en op een andere 
plaats voegt hij er bij: „Noch in het Oosten, 
noch in het Westen, is een schuilhoek voor hen, 
die den Heer ontvluchten." (Ps. LXX1V; (i). 
Die den Heer vreest, zal Zijne leer ontvangen, 
en die acht geeft op de onderhouding Zijner 
geboden, de eeuwige zegeningen verwerven. 
Gelukkig de ziel van dengene, die God vreest 
en bevrijd blijft van de dnivelsche bekoring. 



71 

„Zalig de mensch, die altijd in vreeze is." 
(Prov. XXVIII; 14) en wieu liet gegeveu is, 
de vreeze des Heereu gestadig voor oogeu te 
hebben. Die den Heer vreest keert terug van 
den slechten weg en zet zijne schreden op het 
pad der deugd. Ue vreeze Gods maakt den 
menscli voorzichtig en bezorgd om niet to 
zondigen. Waar geen vrees voor Mod is, daar 
heerseht de losbandigheid. Die God niet vreest 
in den voorspoed, hij vreeze Hem ton minste 
in den tegenspoed en neme zijn toevlucht tot 
Hem, die kastijdt en geneest. „Zaliy de man, 
die den Heer vreest en yrooten lust heeft in Zijne 
l/ehoden" (Ps. CXI; 1.) He vreeze Gods ver 
jaagt de vrees voor de hel, deze toch doet den 
mensch de zonde vermijden en de werken der 
gerechtigheid vermenigvuldigen. Vervolgens 
zal zij ons tot die vreeze brengen, die heilig 
wordt genoemd en iu de eeuwen der eeuwen 
voortduurt, wijl zij in de liefde is gegrondvest. 

Zóó, mijne broeders, zoo moeten wij God 
vreezeu om Hem te kunnen beminnen, want 
de volmaakte liefde verbant de slaal'sche vrees 
en op deze wijze kunnen wij den overvloed en 



72 

de zekerheid vau alle goed — met andere 
woorden — kunnen wij alle goederen in over­
vloed en veiligheid bezitten, vandaar zegt de 
profeet: - „Vreest den Heer, gij allen zijn Heiligen 
des Hemels, want die Hem vreezen, lijden tjeen 
yehrek; de rijken zijn arm ge/oorden en hebben 
gebrek geleden, maar die den Heer vreezen, knn 
zal niets ontbreken (Ps. XXXIII; 9 en 10). 
Daarom smeek ik u, geliefden, de vreaze des 
Heeren altijd voor den geest te hebben, nimmer 
Zijne voorschriften te vergeten en ernstig te 
overwegen, dat hij, die God vreest en Zijne 
wetten opvolgt, het eeuwige leven zal ingaan; 
die echter Zijne geboden versmaadt en weigert 
ze te onderhouden, zal verwezeu worden tot 
de eeuwige pijnen; bovendien smeek ik n toch 
in uw hart de ware Nederigheid te bewaren 
en haar met oprechtheid bij uwe naasten ingang 
te doen vinden, opdat zij, door uwe voor­
beelden gesticht, glorie geven aan God en zich 
beijveren om eenmaal met n in den hemel de 
eeuwige vergelding te ontvangen door de hulp 
der genade van onzen Heer Jesus Christus dio 
leeft en regeert iu de eeuwen der eeuwen. Amen. 



Onderscheidene gedachten over de 

Nederigheid. 

T. 

ogen de uederigeu toeli wel begrijpen, 
dat onze Verlosser zichzelven heeft vernietigd, 
daar Hij zijn Vader gehoorzaam was tot den 
dood. (Phil. II: 8); mogen dc hoovaardigen 
zieh er diep van doordringen, dat van hun 
aanvoerder geschreven staat: „TJij is de koning 
over al de zonen van den hoogmoed, (Job. XLI : 25). 
Uo hoogmoed des duivels is alzoo de oorzaak 
onzer ellende, terwijl de Nederigheid van den 
Zoon Gods do losprijs was van onze vrijkooping. 
Wijl de vijand van het mensehelijk geslaeht, 
ofschoon een schepsel gelijk al het overige, 

4 



74 

toch boven alles wilde verlieven zijn, heeft 
onze. Verlosser, Hij, de oneindig Verhevene 
boven alles, zich gewaardigd de geringste onder 
allen te worden. Den - nederigcn worde der-
halve geleerd, dat zij door zieii te verootmoedigen 
opstijgen tot navolging vau God zeiven; den 
hoogmoedigen worde onder het oog gebracht, 
dat zij, door zich te willen verheffen, afdalen 
tot do navolging van den gevallen engel. Is 
er dus wel iets verachtelijker dan do hocgmoed, 
die in plaats van ons te verheffen, ons zoo­
verre van de ware grootheid verwijdert ? Is 
er wel iets glorievoller dan de Nederigheid, 
die, terwijl ze ons als in het niet stort, den 
Allerhoogsten Schepper gelijk maakt? 

H. GREGOMUS DE GROOTE. 
(Past. par. Ill Adm. XVIII). 

ii. 

Nimmer mogen deze twee deugden — de 
Nederigheid en de L/iefde — worden gescheiden. 
Zoo onafscheidelijk zijn zij met elkaar ver-
bonden, dat hij, die zich in de eene oefent, 



75 

zeker is ook de andere te zulleii verwerven; 
want, gelijk de Nederigheid een deel der Liefde 
is, zoo is ook do Liefde een deel der Nederig­
heid. Indien wij nagaan, welke werken de 
Apostel als onvruchtbaar aanduidt zonder de 
Liefde (Cor. XIII; zullen wij bevinden, 
dat doze eveneens onvruchtbaar zijn, als dc 
ware Nederigheid hun ontbreekt. En inder­
daad , welke vrucht zal do wetenschap kunnen 
voortbrengen, indien zij gepaard gaat met 
hoogmoed, of het geloof, zoo hot vergezeld is 
van ijdele glorie, of de aalmoes, die wordt 
uitgereikt uit ijdel vertoon of het martelaar­
schap, dat wordt ondergaan uit trotschheid? 
Omdat dc Nederigheid en de Liofdc gelijkelijk 
sl reven naar de omverwerping en de uitroeiing 
van den hoogmoed, is hetgeen omtrent de een 
wordt gezegd, ook op de andere toepasselijk. 

H. AMBROSIUS. 
(Kpist. Lib. X ad Demetnaden). 

in. 

Die erkent, dat hij stof en aseh is en zeer 
spoedig tot stof moot overgaan, zal zich nimmer 



76-

aan hoogmoed overgeven; en die na de over­
weging van de eeuwigheid Gods zijne aandacht 
vestigt op den korten duur van het mensehe-
lijk leven, zal immer den dood voor oogen en 
een gering gevoelen van zichzelven hebben, 
want dit bederfelijk lichaam drukt de. ziel ter 
neder en ons oordeel, door vele zaken be­
neveld , wordt door die aardsche woning geheel 
verduisterd. Zeggen wij daarom met alle 
nederigheid: „Heer, mijn hart verhief zich niet, 
noch mijne /dikken waren trotsch; en naar dingen 
voor mij te groot en te verheven trachtte ik niet" 
(Ps. CXXX : 1). Do ootmoed bestaat niet zoo­
zeer in woorden als wel in gevoelens des 
harten; daarom moeten wij ons door de in­
wendige stem des gewetens voor niets erkennen 
en nimmer ons inbeelden iets te welen, te 
begrijpen of te zijn. 

H. HIERONYMUS. 
(In exposit. Epist ad Ephes. cap. IV). 

TV. 

Mijn zoon, geef voor alles acht op de Nederig­
heid, zij toch is de verhevenste deugd en de 



77 

trap om tot do hoogste volmaaktheid op te 
klimmeii. Ook worden de ernstige voornemons 
slechts door de Nederigheid ten uitvoer ge­
bracht, terwijl de inspanningen van vele jaren 
door don hoogmoed vruchteloos worden ge­
maakt. ])o nederige mensch is aan God gelijk 
en draagt Hem in den tempel zijns harten, 
doch de hoovaardige maakt zich hatelijk aan 
God en gelijkt den duivel. Ofschoon de nede­
rige voor het uiterlijk gering en verachtelijk 
schijnt, is hij niettemin inwendig vol glorie; 
de trotschaard daarentegen, hoewel hij zich 
aan ieders blikken als zeer voornaam ver­
toont, wordt door zijne werken spoedig als 
een onboteekenend mensch gekend. Uit zijn 
gang en al zijn bewegingen leert men zijn 
hoogmoed kennen; ziju lichtzinnigheid blijkt 
uit elk zijner woorden. Hij brandt steeds van 
verlangen door de menschen te worden ge­
prezen en arm als hij is aan deugd, stelt hij 
zich als zeer godvruchtig aan. Aan oen ander 
onderworpen te moeten zijn, kan hij niet dul­
den; immer streeft hij naar den voorrang en 
doet al wat hij kan om een hooge plaats in te 



78' 

ucmen; wat hij niet kan hereiken door ver­
diensten, matigt hij zich aan door eerzucht. 
Hij gaat altijd opgeblazen als ecu otter, die 
vol wind is. In elk zijrar handelingen toont 
hij zich zoo onstandvastig, dat gij hem oen 
schip zoudt noemen, hetwelk door den stuur­
man verlaten, ecu speelbal der golvec is ge­
worden. Daarentegen hoedt de nederige zich 
voor elke eerbewijzing, gedraagt zich ais ware 
hij de geringste der meuschen en ofschoon 
hij in ieders oog zeer gering is, voor God is 
hij ecliter zeer verheven. En wanneer hij alles 
heeft gedaan, wat hem door zijn Heer is be­
volen, verzekert hij niets gedaan te hebben, 
en is zooveel mogelijk bezorgd al de deugden 
zijner ziel te verbergen. Maar de Heer open­
baart al zijne werken, maakt zijn wonderbare 
daden aan allen bekend, terwijl Hij hem zeiven 
zal verheffen, hem verheerlijken en ten tijde 
zijner gebeden hem alles zal toestaan, wat 
hij vraagt. 

H. BASILIUS DE GEOOTB. 
(Admon. ad. Fil. sp:r.). 



79 

V. 

Dc avine van geest is nederig van hart. Arm 
van geest wordt hij genoemd, die een gering 
gevoelen van zich zei ven heeft; rijk van geest 
daarentegen hij, die hoogmoedig is, een hoo-
gen dnnk van zich zeiven koestert en het 
gebod van Christus niet vervult, dat luidt; 
„Indien gij niet wordt yelijk dezen kinderen, 
zult gij het rijk der hemelen niet binnengaan." 
(Math. XVIII; 3). Hij derhalve die geworden 
is als een kiud, hij is arm van geest en die 
arm van geest is, is gelijk een kind gewor­
den . En hoewel naar de getuigenis van Jesus 
Christus (Math. XXII: 39) en van den Apostel 
(ad Hom. XIII: 10) de vervulling der wet de 
Liefde is, is de Nederigheid niettemin de voed­
ster der Liefde en de hoovaardij de moeder 
van den haat. Dus is de ootmoed het beginsel 
van alle goed, de hoogmoed het beginsel van 
alle kwaad. 

H. JOANNES CHRYSOSTOMUS. 
(Hom, X in Evang. sec. Math.). 



•• p 

so -

VI. 

Dit is de grondslag der Nederigheid: zicli 
een zondaar tc achten en te niecnen voor God 
niets goeds tc verrichten. Zie hier, hoc die 
deugd in beoefening wordt gebracht. Zij hoeft 
liefde voor de stilzwijgendheid, vergelijkt zich 
met niemand, toont zich steeds onderworpen 
en spreekt nooit tegen; zij houdt dc oogen ter 
neer geslagen, stelt zich dikwerf den dood voor 
den geest, heeft een afschuw van de leugen, 
vermijdt overtollige en ijdele gesprekken, verzet 
zich niet tegen dc overheid, houdt niet hard­
nekkig vast aan eigen meeningen, verdraagt 
beleedigingen, haat de ledigheid, is altijd bezig 
cn geeft op alles nauwkeurig acht. Mijn broe­
der, beijver u om deze voorschriften stipt te 
onderhouden, opdat uw ziel niet een verblijf 
worde van elke slechte neiging; span al nw 
krachten in om elk dier voorschriften met bereid­
vaardigheid op te volgen, opdat uw korte levens­
loop niet nutteloos en onvruchtbaar voor u zij. 

H. J CANNES DAMASCENUS. 

(Parall. Lib. Ill Cap. LXXXV). 



81 

"VII. 

Dit is hot eigcmlijk kenmerk van de ware 
Nederigheid der gcloovigen. Zij verhoovaar-
digcn zich op niets, morren nimmer, zijn niet 
ondankbaar, klagen noeli twisten, doch bij al 
wat liun overkomt, danken en loven zij God 
eu prijzen Zijn werken als rechtvaardig en 
liefdevol. Wees gij alzoo den Heer immer dank­
baar voor alles wat Zijn goedheid u overzendt. 

H. ANSELMUS. 
(Comm. in 1 ad Thess. Cap. V). 

vin. 

,, Ik ben de bloem des velds en de lelie der 
valleien" (Hoogl. II: 1). „Be rechtvaardige zal 
ontluiken gelijk de lelie" (Os. XIV : ü). Wie is 
rechtvaardig, tenzij de nederige? Vervolgens, 
toen de Hoor zich nederboog onder de handen 
van zijn dienaar, den Dooper, en deze aarzelde, 
huiverig voor do Majesteit, sprak Hij: „Laat 
dit toe, want zoo betaamt het alle gerec/tfigheid 
te vervullen" toen toonde Hij ten duidelijkste, 
dat de vervulling dor gerechtigheid in de Nede-



82 

riglieid is gelegea. L)e rechtvaardige is alzoo 
nederig, de rechtvaardige is de vallei. Indien 
wij nederig worden bevonden, zullen ook wij 
als leliën ontluiken en in eeuwigheid bloeion 
voor den Heer. En zal Jesus zicli dan vooral 
niet in waarheid de lelie der valleien toonen, 
wanneer "ij het lichaam onzer vernedering 
hervormen cn gelijkvormig maken zal aan het 
lichaam Zijner heerlijkheid? De Apostel zegt 
niet: ons lichaam, maar het lichaam onzer verne-
dering om te kennen te geven, dat alleen do 
nederigen schitteren en omgeven zullen worden 
met de wonderbare en onvergankelijke blank­
heid dezer lelie. En dit zij gezegd over de 
openlijke betuiging door den Bruidegom van 
het Hooglied afgelegd, dat Hij de lloem des 
velds, de lelie der valleien is. 

H. BEENAKDUS. 
(Super Cantica Sermo XLVII). 

IX. 

I)e ware Nederigheid maakt er geen werk 
van zich als zoodanig te vertoonen en spreekt 
er niet veel over; daarom verlangt zij niet 



83 

alleen de overige deugden, maar voornamelijk 
ziehzelve te verbergen; en indien het haar 
geoorloofd ware leugens en kunstgrepen te 
gebruiken om den naaste te ergeren, zou zij 
daden van aanmatiging en hoogmoed bedrijven 
om zich daarachter te verbergen en waarlijk 
onbekend eu veilig te leven. Ziehier derhalve 
mijn gevoelen; laten wij niet over do Nederig­
heid spreken dan met een oprecht inwendig 
gevoel volkomen overeenstemmend met hetgeen 
wij aan den dag leggen; wij moeten nimmer 
de oogen nederslaan zonder ons hart te veroot­
moedigen; wij moeten nooit tooncn onder de 
nederigen te willen gerekend worden zonder 
inderdaad nederig te willen zijn. 

De waarlijk nederige zou willen, dat anderen 
van hem zeiden, dat hij ellendig is, dat hij niets 
beteekent, niets waard is, veel liever dan dit 
tot ziehzelven te zeggen; minstens spreekt hij 
dit volstrekt niet tegen, maar stemt er gaarne 
mede in; wanneer hij dit vastelijk gelooft, ver­
heugt hij zich, dat zijn meening gedeeld wordt. 

H. FKANCISCUS v. SALES. 
(Philothea Pars. Ill cap. V). 



84 

X. 

Wordt gij bèleedigd, verdraag dit mot ge­
duld oti laat uw liefde jegens uw beleediger 
steeds toouemeu. Ziedaar deu toetsteen om te 
ouderkenueu ol' iemand nederig eu heilig is. 
Zoo iemand zieh over eene ontvangen belecdiging 
gekreukt toont, gij kunt hem, al deed iiij ook 
wonderen, een slingerend riet noemen. Pater 
BAJJÏASSAB AVAUEZ was gewoon te zeggen, 
dat de tijd dor vernederingen de tijd is om 
sehatten van verdiensten te winnen. Veel meer 
toch zult gij voor den hemel verdienen door 
rustig eene beleediging te ondergaan dan door 
een tiendaagsche vasten op water en brood. 
Is het goed ons zeiven vernederingen op te 
leggen ten opzichte van anderen, van veel 
liooger waarde is het beleedigingen te ouder­
gaan, die anderen ons aandoen; want wijl in 
deze minder van ons zeiven en meer van God 
komt, is er veel grooter voordeel in gelegen, 
als we ze weten te verduren. Maar wat ver­
mag een christen, die geen beleediging kan 
verduren uit liefde tot God? Hoevele belee-



85 

dig-ingen, hoe groote vcrsinadiug lieeft Jesns 
Christus niet voor ons geledon! Kaakslagen, 
bespotting, geeselslagen, bespuwing van Zijn 
aanbiddelijk gelaat! Indien wij Jesns Christus 
warme liefde toedragen, zullen wij ons niet 
gekrenkt toonen. bij het ontvangen der belee-
digingcn; integendeel, wij zullen ons verheu­
gen, indien wij versmaad worden, gelijk Jesus 
Christus werd versmaad. 

H. ALPHONSÜS DE LIG. 
(Oper. Spirit.) 

XI. 

Om ons des te beter in de Nederigheid te 
bewaren is het dikwerf zeer voordeelig, dat 
anderen onze gebreken kennen en berispen. 
Als de mensch zich wegens zijn gebreken ver­
nedert, brengt hij gemakkelijk anderen tot eens­
gezindheid en bevredigt hen. die tegen hem 
vertoornd waren of hem veraciitten. God be­
schermt en behoudt den nederige; Hij bemint 
en vertroost hem, Hij neigt zich tot den 
nederigen mensch, schenkt hem groote genade 



86 

en na de vernedering voert Hij hem tot do 
glorie. Aan den nederige openbaart Hij zijne 
geheimen, trekt hem liefderijk tot Zich en 
noodigt hem vriendelijk uit. Als de nederige 
beschaamd en beleedigd wordt, behoudt hij 
zijn vrede, wijl hij steunt op God en niet op 
de wereld. Meen niet, dat gij eenigen voort­
gang hebt gemaakt, zoo gij u zelvcn niet den 
geringste acht van allen. 

THOMAS KEMPIS. 
(•Navolging v. Clir. 2c boek 2o HooMst.) 

XII. 

Het is een algemeen gevoelen der god­
geleerden , dat hoe grooter Liefde iemand heeft, 
hij zieh ook in hooger glorie zal verheugen. 
Deze glorie zal echter uitsluitend aan de ncde-
rigen van harte geschonken worden, omdat de 
ware Liefde zich aan geringe zaken gewent om 
tot hoogcre te kunnen opklimmen. Maar waar­
op zijt gij trotsch te midden cener ijdele wereld, 
o stof en ascli, voorwerp van bederf, voedsel 
der wormen? Leer u zeiven volkomen kennen 



87 

en gij zult over u zeiven beseliaaind staan. De 
hoogmoed is de wortel van alle kwaad, de 
Liefde de wortel van alle goed, doch deze kan 
in u niet ontkiemen, tenzij gij den eerste vol­
komen hebt uitgeroeid. Ue Liefde nu, die 
alleen aan den geest van hoovaardij weerstand 
weet te bieden, zal u dr uitroeiing van die 
ondeugd leeren. Door uw deugden te ver­
bergen en voor uw gebreken do oogen te 
openen, zult gij den geest van hoogmoed weder-
staan. Op dit punt moet gij bijzonder uwe 
aandaeht vestigen, wijl gij juist door de on­
deugd van hoovaardij niet kunt dulden, dat 
een ander u zegt, wat gij niet gaarne omtrent 
u zeiven bekent. 

KARDINAAL BONA. 
(De Art. div. Am. cap. XIX). 

XIII. 

„ Indien iemand meent iets te zijn, ofschoon hij 
niets is, die misleidt zichzelveu" (ad Gal. VI: 3). 
Zoo dit gezegde, u hier door den Apostel ter 
overweging voorgesteld, goed werd begrepen, 
zou do ijdele glorie uit de wereld verdwijnen. 



88 

„Van waar komt het toch, dat zoovelen met den 
dag trotseher worden? Snrperbia eoruri qui te 
odenmt ascendit semper?" (Ps. LXX111: 24). 
Zij meenen uit ziohzelveu iets te zijn, terwijl 
zij in werkelijkheid niets zijn. Haat derhalve 
algemeen bekend te worden, waarnaar allen 
streven. Indien iemand, wie het ook zij, meent 
iets te zijn, de Apostel zegt niet: die meent 
iets yroots te zijn, maar hij zegt, die meent 
iets te zijn ofschoon hij niets is, hij misleidt 
ziehzelven. Het is dus een onbetwistbare waar­
heid, dat gij u moet overtuigen uit u zei ven 
niets te zijn: nihil es. Eu waarom ? Omdat gij 
van u zeiven niets hebt dan de zonde, welke 
het uiterste is van het niet. Al wat gij, behalve 
de zonde, bezit, komt van God. De ware Nede­
righeid wordt verkregen, door in deze waarheid 
diep door te dringen; want, hoewel het wezen 
der Nederigheid in den wil is gelegen, die 
zich gaarne onderwerpt, toch ontvangt de wil 
slechts van het verstand de voorlichting en den 
regel tot hoever men zich moet vernederen. 

P. PAULUS SEGNERI. 
(Mann, dell. An. XI Agost.). 



89 

XIV. 

Wanneer ^men u lof on eer wil brengen, 
vcroenig u dan met do verachting, do bespot­
ting en de beleedigingen, dio de Zoon Gods 
beeft verduurd. Wees or zeker van, dai, eon 
waarlijk nederige ziel, hetzij ze geëerd of ver-
aelit wordt, zich even diep verootmoedigt. 
Doe dan gelijk de bij, die den honing ver­
zamelt niet slechts uit den dauw, die op den 
alsem, maar ook uit dien, welke op do roos is 
gevallen. 

H. V INCENTTOS a PAULO. 

XV. 

Mijn zonen, zijt nederig, hebt ecu gering 
gevoelen vau u zeiven. 

I I .  PHIXIPPUS NERI. 



86 

en na de vernedering voert Hij hem tot de 
glorie. Aan den nederige openbaart Hij zijne 
geheimen, trekt hem liefderijk tot Zioli en 
noodigt hem vriendelijk uit. Als de nederige 
beschaamd en beleedigd wordt, behoudt hij 
zijn vrede, wijl hij steunt op God en niet op 
de wereld. Meen niet, dat gij eenigen voort­
gang hebt gemaakt, zoo gij u zelven niet den 
geringste acht van allen. 

THOMAS a KEMPIS. 
CNavolging v. Chr. 2e boek 2e Ilooldst.) 

XII. 

Het is een algemeen gevoelen der god­
geleerden , dat hoe grooter Liefde iemand heeft, 
hij zich ook in hoogcr glorie zal verheugen. 
Deze glorie zal echter uitsluitend aan do nsdc-
rigen van harte geschonken worden, omdat de 
ware Liefde zich aan geringe zaken gewent om 
tot hoogere te kunnen opklimmen. Maar waar­
op zijt gij trotseh te midden eener ijdele wereld, 
o stof en asch, voorwerp van bederf, voedsel 
dor wormen? Leer u zelven volkomen kannen 



87 

en gij zult over u zelven beschaamd staan. De 
hoogmoed is de wortel van alle kwaad, de 
Liefde de wortel van alle goed, doch deze kan 
in u niet ontkiemen, tenzij gij den eerste vol­
komen hebt uitgeroeid. Ue Liefde nu, die 
alleen aan den geest van hoovaardij weerstand 
weet te bieden, zal u de uitroeiing van die 
ondeugd leereu. Door uw deugden te ver­
bergen en voor uw gebreken de oogcn te 
openen, zult gij den geest van hoogmoed weder-
staan. Op dit punt moet gij bijzonder uwe 
aandacht vestigen, wijl gij juist door de on­
deugd van hoovaardij niet kunt dulden, dat, 
een ander u zegt, wat gij niet gaarne omtrent 
u zelven bekent. 

KATtnixAAL BONA. 
(De Art. div. Am. cap. XIX). 

XIII. 

„Indien iemand meent iets te zijn, ofschoon hij 
niets is, die misleidt zichzelven" (ad Gal. VI: 3). 
Zoo dit gezegde, u hier door den Apostel ter 
overweging voorgesteld, goed word begrepen, 
zou de ijdele glorie uit de wereld verdwijnen. 



88 

„Van waar komt het toch, dat zoovelen met den 
dag trot schier worden? Sitrperhia eorum qui te 
oderunt ascendit Kemper?" (Ps. LXXIII: 24). 
Zij meenen uit zichzelven iets te zijn, terwijl 
zij iu werkelijkheid niets' zijn. Haat derhalve 
algemeen bekend te worden, waarnaar allen 
streven. Indien iemand, wie het ook zij, meeut 
iets te zijn, do Apostel zegt niet: die meent 
iets groots te zijn, maar hij zegt, die meent 
iets te zijn ofsehoon hij niets is, hij ir.isleidt 
zichzelven. Het is dus een onbetwistbare waar­
heid, dat gij u moet overtuigen uit n zeiven 
niets te zijn: nihil es. En waarom ? Omdat gij 
van u zeiven niets hebt dan de zonde, welke 
het uiterste is van het niet. Al wat gij, behalve 
de zonde, bezit, komt van God. De ware Nede­
righeid wordt verkregen, door in deze waarheid 
diep door te dringen; want, hoewel het wezen 
der Nederigheid in den wil is gelegen, die 
zieh gaarne onderwerpt, toch ontvangt de wil 
slechts van het verstand de voorlichting en den 
regel tot hoever men zich moet vernederen. 

P. PAULU.S SEGNERI. 
(Mann. dell. An. XI Af.ost.). 



89 

XIV. 

Wanneer [men u lof en eer wil brengen, 
vereenig u dan met de verachting, de bespot­
ting en de beleedigingen, die de Zoon Gods 
lieel't verduurd. Wees er zeker van, dat een 
waarlijk nederige ziel, hetzij ze geëerd of ver­
acht wordt, zich even die]) verootmoedigt. 
Doe dan gelijk do bij, die den honing ver­
zamelt niet slechts uit den dauw, die op den 
alsem, maar ook uit dien, welke op de roos is 
gevallen. 

H. VlNCENTTUS a PAULO. 

XV. 

Mijn zonen, zijt nederig, hebt een gering 
gevoelen van n zeiven. 

M. PiriT.iPPiis NEUT. 



90 

G E B E D  

om de genade van Godsvrucht en Nederigheid 

te verwerven. 

Mijn Hoer en mijn God, Gij zijt ai mijn goed; 
en wie ben ik, die tot U durf spreken ? Ik ben 
uw bclioel'tigste dienaar en een verachtelijke 
aardworm; behoeftiger en veraehtelijker dan 
ik weet en vermag uit te spreken. Herinner 
u echter, o Heer, dat ik niets ben, niets heb, 
niets vermag. Gij alleen zijt goed, Gij alleen 
rechtvaardig, Gij alleen heilig. Gij vermoogt 
alles. Gij geeft alles, Gij vervult alles; den 
zondaar alleen laat gij ijdel achter. Wees uwe 
barmhartigheden indachtig, o Heer, en vervul 
mijn hart met uw genade, Gij die niet wilt, 
dat uw werken ijdel zijn. Hoe kan ik' mij in 
dit ellendig leven staande houden, zoo uwe 
barmhartigheid en uwe genade mij niec steu­
nen? Wil me aanschijn van mij niet afwenden 
(Ps. XXIV ; 14), stel uw bezoek niet uit, wil 
mij uwe vertroosting niet onttrekken, opdat mijne 



!)1 

ziel voor U niet worde cjelijk een aarde zonder 
water (Ps. CXLII: 6). Leer mij uw wil, o 
Heer; leer mij waardig en nederig in uwe 
tegenwoordigheid vorkeeren, omdat Gij mijn 
wijsheid zijt, üij, die mij naar waarheid kent 
en mij kendet, voordat de wereld werd en ik 
in de wereld was. 

THOMAS VAN KEMPEN. 
i .N'av. v. Chr. Ill D. ;!e Hoofdstuk). 



] 



Uitgave van DEKKER en VAN DE VEGT. 

Een versche Meikrans neêrgelegd 
aan de voeten van Maria, door 
.1. G. H. C. ESSINK, R. K. Priester, 
Deken en Pastoor te Maarssen. 2e druh. 

f 0,90. 

klem in linnen prachlband. . . - t ,40. 

Door de nette uitvoering it ilil werkje zeer 
geschikt ah geschenk hij rle Eerste IT Communie. 

Het goddelijk Hart van Jesus, in 
een en dertig Overwegingen, voor 
de maanden Juni en December, en 

Gebeden voor bet. Veertigurengebed, 
bet Lof, de H. Mis en de II. Com­
munie, benevens de gewone Lilaniën, 
door ,1. G. II. C. ESSINK , R. K. Priester, 
Deken en Pastoor te Maarssen. 2« druh. 

f 1,25. 

Idem gebonden in linnen band. - 1,65. 



Overwegingen over het bitter lijden 
onzes Heeren voor eiken dag der 
Vasten, door J. G. II. C. ESSINK, 
R. K. Priester, Deken en Pastoor te 
Maarssen. 2e druk. . • . . f 1,—. 

Idem gebonden in linnen band. - 1.40. 

Een zevental Kruisweg-oefeningen, 
vermeerderd met vier nieuwe oefenin­
gen door J. G. II. C. ESSINK, R. K. 
Priester, Deken en Pastoor te Maarssen. 
4-e druk /' 0,35. 

Idem in linnenband .... - 0,4-0. 

Lijdens-Overwegingen, door J. W. D. 
PEELEN, R. K. Priester en Pastoor te 
Brenkelen f 5.—. 

Idem in linnen band. ... - 5,75. 



Het Guldenboekje van Dom Sans 
Sainte-Catherine of de nederig­
heid in beoefening gebracht. Uit 
het Fransch vertaald en vermeerderd 
door F. W. ïSCHIERSCIIKE, R. K. Priester. 

uitgave, gebonden in linnen band. 
f 0,75. 

Negendaagsche Oefening ter eere 
van het Allerheiligst Hart van 
Jesus, door A. HOGENBOOM, Priester. 
& druk /' 0,20. 

Door Maria tot het Hart van Je sus. 
Negendaagsche Oefening ter eer van 
Onze Lieve Vrouw van 't II. Hart, 
door A. HOGENBOOM , Priester, / 0,20. 






