
-"•Sr. 1 

ii 
->M |. W. LEEFLANG 

M+X-
i+t<-

M ) < -

P  5  
i •i,.^ -J.-i i -i i j I I i i i I I •!• 4 i i 4 i i -i- i ^ i • 

tiL* ***:**$• m fï ïm ii?' 
^ ^ — 

•'•:••>• •-''••*: jr-v- <«••:• 

-«•Ï+K < 

1 DE CHRISTUS J 
-Mi •V)^ 

•>-)<-

=f| :ïi: 

^  I )  r .  R  E  V  A  N  G  E L I  Ë  N  
>•<+)<-

jghi >>•••-->-6r < 

-̂  + 
DOOK 

->i^:i 
"fjÉ "^':-
" i t ;  • ^ - , ^ ) , -»+n^ 

-Bh'! •'-(+><-

z m  N ,  J ,  H O F M E I J R ,  : t i :  
•*(ifï •>><-

Hoogleeraar  in  de Godgeleerdheid te  Stel lenboseh,  
•'•::t" ' "<«.• > 
" r > ;  ^ Zuid-Afr ika.  * 

••if >•'•<+!'-

- i t :  • • ( * • < •  
—phl •'-<*)<-

EM-1-
P ^y-C-

> 

--> 1̂ »-4fw-
: : >a)*-

-fti •>.<• 

-:t- ••4-
^ v;.-

'rit- 'M+H-
r-tiu-

U T R E C H T  

• •<*•><-"ftVl 
•̂ "SK i 1887. <. 

XYT'«ft--
, — 

i£ t ttétttttttttéft-tt'téé't-t-t t-ttt tt 11 té é 11 té. t tAé &jt 



GUNNING 

7D 

3 



DE CHRISTUS DBfi EVANGELIËN, 



J.HfiliNNINZUH? 

^ i b i  e t A m i c i s  
J"* 
*4? '4»"* r<<* 

üxmm 

iVEn\TESKiSP£Uni 



Q>UNNIHG 

DE CHRISTUS 

D E R  E V A N G E L I Ë N  

IT. «J. 

Hoogleepaar  in  de Godgeleerdheid te  Stel lenbosch,  

Z u i d  -  A  f  r i k a .  

#!^M©THEEK DER 
ft'U'f^S'y Ml V E RSI T EiT 

Ü  T R E G  H  T ,  

U T R E C H T  
J. W. LEEFLANfi 

1887. 



TYP. P.  A.  GKUKTS, NIJMEÜKN. 



a u/e -^jezet / 

Hebt gij mijn geschrift: „Jezus' heerlijkheid, weerspiegeld in Zijn 

aardsche leven" gelezen ? Dit werlt is daarvan eene aanvulling. Beide 

zijn op dezelfde wijze ontstaan, namelijk uit voordrachten, die ik in 

de wekelijksche godsdienstige samenkomsten met mijne leerlingen hield. 

Ik heb, wet betrekking tot Jezus'' persoon, alle vragen vermeden, 

waarop de Evangelisten ons geen antwoord geven, zoo ver ik hen 

meen te verstaan. 

7 W'irdt mij al duidelijker, dat het ééne noodige, de kennis is 

van Jezus Christus, ontstaande uit de algeheele overgave aan Hem, 

zooals de Evangelisten ons van Hem. getuigen. 

Boven alle stemmen Gods lot de Gemeente klinkt deze stem: 

„wast oj) in de genade en kennis van den lieer Jezus Christus /" 

Daartoe make de Heer ook dit geschrift dienstbaar. 

Uw dienaar in Christus, 

N. .1. HOFMEIJU. 

STKLLENBOSCH, 23 Febr. 1887. 





I N H O U D ,  

Bldz.  

1. Jezus' vraag aan Maria en Jozef I 

II. Zijn woord tot Johannes den Dooper ... l i 

III. Gedoopt met den Heiligen Geest 21! 

IV. Verzocht in de woestijn ,'{0 

V. Verzocht in de woestijn 39 

VI. Jezns' macht over de natuur Ki 

VII. Zijne macht over de booze geesten 52 

VIII. Zijne macht over den mensch 60 

IX. Meer dan Mozes en de profeten üil 

X. De Man van Zijn tijd en de Man voor alle tijden . 74 

X I .  D e  M e n s c h ,  d i e  m e e r  d a n  a l l e  m e n s c h e n  i s  . . .  .  8 0  

XII. Zoon des menschen, en Zoon van God 8ü 

XIII. Altijd en overal Mensch 94 

XIV. Altijd en overal Gods Zoon 101 

XV. Du menschgeworden Zoon van God 109 

XVI. De Zoon, die ons den Vader openbaart 119 

XVII. De Zoon, die ons den Vader openbaart 127 

XVIII. De Zoon, die ons den Vader openbaart 133 

Ié 



VIII INHOUD. 
Bldz. 

142 

•149 

150 

102 

•171 

XIX. Eén niet den mensch 

XX. Spiegel van 's menschen éénheid met God 

XXI. Spiegel Van 's menschen kennis van God. 

XXII. Spiegel van 's menschen verkeer met God 

XXIII. 't Licht door Jezus over de zonde geworpen 

XXIV. Middelaar tusschen God en den mensch met zijne zon-

daarsbehoeften ^ 

XXV. Middelaar tusschen God en den mensch met zijne oor­

spronkelijke behoeften ' 

XXVI. Middelaar voor en na Zijne nienschwording . . • • 

XXVII. Middelaar tusschen God en de schepping . . 202 

XXVIII. Stichter van 't hemelsche Koninkrijk 209 

XXIX. Voorwerp van 's menschen vertrouwen 210 

XXX. De Christus der Evangeliën en de Christus der Apos­

tolische Brieven 2-0 

XXXI. Wat dunkt u van den Christus? 2.H 



I. 

JEZUS' VKAAG AAN MARIA EN JOZEF. 

Luk. 2 : 49. Hij zeide tot hen; Wat is het. dat 
gij My gezocht hebt? AVist gij niet, dat Ik moet 
zijn in de dingen Mijns Vaders? 

Dit is het eerste ons bekende woord onder de woorden, 
die de Heer op aarde gesproken heeft. Het is ons medegedeeld 
om zijne uiterst gewichtige beteekenis. Jezus was toen twaalf 
jaren oud, een leeftijd, die in het Oosten gelijk staat met een 
leeftijd van veertien of vijftien jaren bij ons. Hij was toen 
een ontluikende jongeling, wiens leven, hoe eenvoudig ook, 
oneindig verheven was boven dat van den besten jongeling, 
die ooit heeft geleefd. Men kende geen leven, waarop het 
leven onzes Heeren volkomen geleek. Het was iets, dat ge­
heel nieuw was hier op aarde. Wat het kenmerkte, was niet 
dat. waardoor het gelijkvormig was aan het vrome leven 
Zijner voorvaderen; maar dat, waardoor 'tzich van hun leven 
onderscheidde, en zich oneindig daarboven verhief. Om onzen 
Heer te kennen, hebben wij niet alleen te letten op wat Hij 
gemeen heeft met anderen, maar ook en vooral op wat Hem 
van anderen onderscheidt. Eu dit, wat Hem onderscheidt, is 
geheel eenig. Het vindt nergens zijn tegenbeeld dan in G-od 
alleen, 't Is het goddelijke, dat in Hem menschelijk is gewor­
den. In Hem wordt ons God geopenbaard. In Hem is de 
Logos — het Woord — vleesch geworden. In Hem aanschou­
wen wij de heerlijkheid van den Eengeborene des Vaders, vol 
van genade en waarheid. 

1 



JEZUS* VRAAG AAN MARIA EX JOZEF. 

Het bevreemdt ons derhalve niet, dat Jozef en Maria niet 
het Woord verstonden, dat Jezus in den tempel tot hen sprak. 
Het getuigde van een leven, dat geheel anders was dan het leven 
van eiken vromen Israëlitischen jongeling. En het was de 
eerste maal, dat, onder Gods bestier, de Heer van Zich zeiven 
getuigde. Zij herinnerden zich geene andere woorden des Hee-
ren, waarmede zij dit woord konden vergelijken. Voor de 
eerste maal leide Hij hun Zijn innerlijk leven bloot. En hoe 
verklaarbaar dit leven voor ons, die de verdere ontwikkeling 
daarvan kennen, zij, voor hen was het een raadsel, dat op 
eene bevredigende oplossing wachtte. 

Ik zeide, dat wij de verdere ontwikkling van het innerlijk 
leven des Heeren kennén. Meent echter niet, dat wij dit leven 
kunnen leeren kennen, anders dan door zeiven er deel aan 
te hebben. Juist daartoe is in onzen Heer, van Zijne geboorte 
tot aan Zijne verheffing aan !s Vaders rechterhand, het god -
delijke menschelijk geworden, opdat Hij Zijn goddelijk leven 
aan ons, menschen, zoude mededeelen. Zonder deelname aan 
dit leven verstaan wij Hem niet, als Hij van Zijn innerlijk 
leven getuigt, en blijft ook dit woord, door Hem op twaalf­
jarigen leeftijd uitgesproken, voor ons een onbegrepen klank. 
Er moet iets in ons zijn, dat een weerklank is op Zijn woord, 
dat in daarmede overeenstemming is, of wij vatten het niet. 

Ik gevoel derhalve, dat ik geen geringe taak aanvaard, als 
ik u dit getuigenis des Heeren ga verklaren. Ik vertrouw 
echter iets er van te hebben gevat; hoezeer ik mij ook be­
wust ben, dat er diepten in zijn, die ik nog niet vermag te 
peilen. 

Om onder den indruk te komen van dit diepzinnig woord 
des Heeren, moeten wij nauwkeurig letten op elke afzonder­
lijke uitdrukking, die daarin voorkomt, en wel vooreerst op 
den naam, dien Hij aan God geeft. Hij noemt Hem 

VADER. 

Zoo heeft nooit de vrome Israëliet G-od genoemd, als hij van 
Hem sprak. In de Psalmen vindt gij de uitdrukkingen der 



JEZUS* VRAAG AAN MARIA EN JOZEF. 3 

innigste gemeenschap met God , waartoe de vrome Israëliet 
is gekomen; maar nergens hoort gij hem tet of van God 
spreken, als zijn Vader. Het vaderlijke in Gods karakter was 
hem nog niet geopenbaard. Hij was aan God gewijd, zooals 
de knecht aan zijnen heer, en de onderdaan aan zijnen vorst, 
maar nog niet zooals het kind aan zijnen vader. Eer de kin­
derlijke zin tegenover God in den vromen Israëliet kon wor­
den geboren, moest God zich aan hem als Vader openbaren 
en mededeelen. 

In dit opzicht waren Jozef en Maria niet verder gevorderd 
dan het voorgeslacht. Er was nog een scheidsmuur tusschen 
hen en God, die moest wegvallen, een voorhangsel, dat moest 
worden verscheurd. Eerst, als dit zou zijn geschied, kon het 
verkeer met God tot die innigheid komen, waardoor vanzelf 
de mensch met God omgaat als het kind met zijnen vader. 
Deze scheidsmuur zou wegvallen, zoodra de zondeschuld was 
geboet, en de macht des doods te niet gedaan. En dit is 
eerst geschied door den dood en de opstanding onzes Heeren. 
Maar, omdat onze Heer geen zonde heeft gekend, heeft Hij 
ook dezen scheidsmuur niet gekend. Hij groeide op tegenover 
God als Kind tegenover Zijnen Vader. Het was Hem eene 
vanzelfheid van God te hooren, aan God te denken, en tot 
God te spreken, als Zijn Vader. Al noemde Hij Hem niet bij 
dien naam — en Hij schijnt dit tot nu toe niet te hebben 
gedaan — Hij droeg altijd den kinderzin in zich om. Nu 
echter schijnt de tijd te zijn gekomen, dat Hij zich Zijne 
kinderlijke betrekking tot God bewust werd. Het was Zijn 
eerste bezoek aan Jeruzalem, de stad Gods, en aan den tempel, 
het huis Gods. Het was de eerste maal, dat Hij zoo vrij 
verkeeren mocht met de schriftgeleerden, terwijl zij de Heilige 
Schrift verklaarden. Als „zoon der wet" nam Hij van nu aan 
Zijne zelfstandige plaats in onder de Israëlieten tegenover 
God. Dit een en ander moet een machtigen invloed op Hem 
hebben uitgeoefend, en een hooge vlucht aan Zijn innerlijk 
leven hebben gegeven. Het werd Hem in die dagen klaarder 



4 JEZUS VRAAG AAN' MAlilA ES JOZEF. 

dan ooit te voren, dat Hij geroepen was, tegenover God een 
leven van kinderlijke gehoorzaamheid te leiden. 

Terwijl met dezen leeftijd voor menigen Israëlietischen 
jongeling een wettisch leven begon, waariq Gods geboden 
als een uiterlijk juk hem drukten, waren Gods verordeningen 
voor Hem vaderlijke bevelen, die Hij kinderlijk, met 
onuitsprekelijken lust, vervulde. Hoe sterker de drang tot 
gehoorzaamheid in Hem werkte, des te natuurlijker was het 
voor Hem, met de liefde van een kind, aan Zijnen God te 
denken. Juist door die verordeningen, waaraan ook Hij van 
nu af gebonden was, kwam Zijn God tot Hem nader dan 
ooit te voren. Nooit was Zijn God Hem zoo na aan het hart 
geweest, als in deze hoog-heerlijke feestdagen, te Jeruzalem 
en in den tempel doorgebracht. Nooit was de bewustheid 
van Gods Vaderlijke liefde jegens Hem, en Zijne kinderlijke 
liefde jegens God, zoo sterk als nu. Het was van zelf, als 
Hij getuigt van wat er omgaat tusschen Hem en Zijnen God, 
dat Hij gansch kinderlijk God Vader noemt. Hij doet meer 
dan dit: Hij noemt God 

MIJN Vader. 
Dit is allermerkwaardigst. Was het vreemd in de ooren van 
Jozef en Maria, dat Jezus God Vader noemde, het was hun 
oneindig vreemder, dat Hij God Mijn Vader heette. 

Vanwaar kwam het, dat Jezus zeide Mijn Vader? Hij heeft 
dit niet opzettelijk gedaan. Hij heeft niet vooraf eraan gedacht, 
zoo en niet anders van God tot Zijne ouders te spreken. Deze 
uitdrukking werd in dit oogenblik vanzelf geboren. Hij wilde 
Jozef en Maria niet laten voelen, dat God Zijn Vader was in 
eenen zin, waarin Hij niet hun Vader was. Daaraan heeft Hij 
nooit gedacht. Daaraan heeft Hij niet kunnen denken. Hij heeft 
zich niet op een hoogte boven hen willen plaatsen — Hij, 
die terstond, als een gehoorzaam kind, met hen naar huis 
terugkeerde. De uitdrukking: Mijn Vader, vloeide vanzelf uit 
Zijn hart. Eer Hij, die van trap tot trap in wijsheid is toege­
nomen (v, 52), met Zijn verstand, de eenige betrekking, waarin 



JEZUS' VRAAG AANT MARIA EN JOZEF. 5 

Hij tot den Vader stond, had gevat, leefde Zijn hart in deze 
betrekking. Het hart heeft van zijne eerste ontwikkeling af 
in deze betrekking geleefd, zonder dat het verstand zich 
daarvan rekenschap wist te geven; en ook nu nog liet zich 
Zijn verstand met deze zaak niet in. Maar zoo diep voelde 
Hij in dit oogenblik, hoe onuitsprekelijk innig de band is, die 
Hem aan Zijn Vader bond, dat. Hij niet anders kon, dan 
zeggen. Mijn Vader. 

In het besef hoe innig Hij aan Gfod verbonden is, heeft 
Hij nooit, met anderen van God sprekende, kunnen zeggen: 
onze God of onze Vader. Hij zeide altijd: Mijn God of Mijn 
Vader. In het besef van den bijzonderen band, die Hem 
aan God bond, heeft ook de vrome Israëliet meermalen gezegd: 
mijn God. Zoo zeggen ook wij van God, miln Vader. In zulke 
oogenblikken maken wij ons los van al onze evenmenschen; 
voor zoover ook onze God ons van hen heeft losgemaakt, 
door een ieder van ons onze afzonderlijke levensgeschiedenis 
te doen doorleven. God is in menig opzicht voor mij, wat Hij 
niet voor u is. Hij doet aan mij, wat Hij niet aan n doet. 
Onder den indruk hiervan zeg ik mijn God, mijn Vader, en 
niet onze God, onze Vader; maar niet altijd noem ik Hem 
zoo. In het besef mijner eenheid met u en met alle Gods 
kinderen, noem ik Hem ook onzen God, onzen Vader. Daartoe 
is het echter nooit bijonzen Heer gekomen. Zijne eenheid met 
ons is geboren uit Zijne nederdaling tot ons. Hij is'en blijft, 
voor eeuwig, oneindig boven ons verheven. Die verhevenheid 
boven ons behoort tot Zijne persoonlijkheid. Hij zou 
Zijne persoonlijkheid vernietigen, als Hij, ter wille Zijner een­
heid met ons, zich tegenover God plaatste, zooals wij tegen­
over God geplaatst zijn, niet meer weten wil van Zijne onein­
dige verhevenheid boven ons, en God niet meer Mijn God 
en Mijn Vader, maar onze God en onze Vader noemt. Maal­
ais Hij op deze wijze, met vernietiging van Zijne eeuwige 
persoonlijkheid, tot ons nederdaalt, dan kan Hij ons niet ver-
heflen tot God. En hiermede was het doel Zijner mensch-



6 JEZCS' VRAAG AAN MARIA EN' JOZEF. 

wording verijdeld, namelijk, om ons één te maken met Hem, 
niet gelijk Hij één is met ons, maar gelijk Hij één is met 
den Vader (Joh. 17 : 21). Daarom, hoewel Hij ons Zijne 
broeders noemt, zoo zien wij toch altijd naar Hem op, als 
den oneindig boven ons Verhevene, en aanbidden wij Hem, 
gelijk wij den Vader aanbidden, als onzen Heer. 

Jozef en Maria dachten aan Jezus, toen Hij in het reisge­
zelschap werd gemist, als aan een verloren kind. Zij begonnen 
Hem met angst te zoeken, alsof God Zijne hand, en Hij Gods 
hand had losgelaten. Hun gedrag was, onbewust, eene looche­
ning van de teedere betrekking tusschen den hemelschen Vader 
en Ziju kind op aarde. Het griefde den hemelschen Vader. 
En kon het anders dan ook het kind grieven, toen de moeder, 
verslagen over Zijn gedrag, zeide: „Waarom hebt gij ons zoo 
gedaan? Zie, Uw vader en ik hebben U met angst gezocht." 
Slaat den keisteen, en gij doet het verborgen vuur er uit 
spatten. En zoo kwam dit getuigenis van het kind aangaande 
Zijne innige betrekking tot den hemelschen Vader vanzelf, 
ongekunsteld, voor den dag, omdat het woord der aardsche 
moeder zich stiet aan deze betrekking, ik had bijna gezegd, 
haar aanrandde, en haar geweld aandeed. Het was een on­
uitsprekelijk verheven woord, dat de moeder tot hare eigene 
bestraffing aan haar kind ontlokte. Het doet ons denken aan 
het: „Vrouw, wat heb ik met u te doen." dat Hij later op 
het bruiloftsfeest uitsprak; en aan het: „Ziet Mijne moeder 
en Mijne broeders; want zoo wie den wil van God doet, die 
is Mijn broeder en Mijne zuster en moeder," dat Hij bij eene 
andere gelegenheid uitte, toen Zijne moeder en Zijne broeders 
zich bemoeiziek tusschen Hem en Zijn Vader stelden (Joh. 
2:4; Mark. 3 : 34, 35). 

Denkt u een jongeling, bij wien sterker dan ooit het besef 
is ontwaakt van de teedere liefde en zorg zijns vaders. Dat 
gevoel moet in hem worden opgewekt, als anderen, die het 
gedrag van zijn vader tegenover hem niet verstaan, meenen 
dat zijn vader hem aan zichzelven heeft overgelaten, en zich 



JEZUS' VRAAG AAN MAKIA EN' JOZEF. V 

met hunne liefde en zorg willen indringen tusschen hem en 
zijn vader. Zoo hadden zich Jozef en Maria met hun ouder­
lijke liefde geplaatst tusschen den hemelschen Vader en Zijn 
kind Jezus, in een oogenblik, toen Hij, dieper dan ooit, werd 
ingeleid in de liefde des hemelschen Vaders jegens Hem, en 
Hij inniger dan ooit zich aan de leiding des Vaders had toe­
vertrouwd. Gegriefd door het woord Zijner moeder, kon Hij 
niet anders, dan haar, hoewel op kinderlijk ootmoedigen toon, 
vragen: „Wat is dit, dat gij Mij gezocht hebt? Wist gij niet, 
dat Ik moet zijn in de dingen Mijns Vaders?" 

En wat bedoelde Hij bij 
DE DINGEN ZIJNS VADEJÏS ? 

Hij bedoelde daarbij alles waarin Hij aan de hand des 
Vaders werd geleid. Hij wist, bijvoorbeeld, dat Hij, als kind. 
Zijne moeder moest gehoorzamen. Dit was eene der wetten, 
waaraan Hij niet alleen als kind gebonden was, maar wier 
verbindende kracht Hij nu meer clan ooit gevoelde. Immers, 
sedert Hij met Zijn twaalfde jaar een „zoon der wet" is ge­
worden, heeft Hij met meerder nadruk dan ooit te voren, 
met de toeëigening der voorrechten van eenen Israëliet , ook 
diens verplichtingen op zich genomen. Daarom aarzelt Hij 
geen oogenblik het gezelschap der leeraren, hoe aangenaam 
het Hem ook is, te verlaten, en naar het eenzame Nazareth 
met Zijne moeder terug te keeren, en haar en Jozef aldaar 
als onderdanige zoon te dienen. God zelf handhaaft de 
wetten, die Hij geeft. Hij eert ze. Hadden bijvoorbeeld Jozef 
en Maria aan Jezus gezegd, dat zij Jeruzalem gingen ver­
laten, en dat Hij met hen naar huis moest terugkeeren, 
dan had Hij in dit woord de stem Zijns Vaders vernomen, 
en die onmiddellijk gehoorzaamd. Maar daar zij Hem dit niet 
hadden gezegd, was het Hem duidelijk, dat de Vader het 
wilde, dat Hij, zooals gisteren en eergisteren, zou voortgaan 
aan de voeten der leeraren te zitten, om Zijn dorst naar de 
hoogste kennis te verzadigen. 

Hij had gedurende Zijn verblijf te Jeruzalem Zijnen tijd 



8 JEZUS' VRAAG AAN JIARIA E.NT JuZEF. 

elders kunnen doorbrengen, dan bij de leeraren in den tempel, 
maar Hij was gewoon, niet zelf te kiezen. Daar Zijn vader 
en moeder Hem in deze zaak hadden vrijgelaten, vroeg Hij 
Zijnen hemelschen Vader, wat Hij doen moest. Hij was, van 
jongs af, aan de leiding Zijns hemelschen Vaders gewoon. 
Sedert Hij tot zelfbewustzijn was gekomen, had Hij de stem 
des Vaders in Zijn binnenste vernomen. Onder do leiding des 
Heiligen Geestes was Hij toegenomen in wijsheid en genade 
bij God. En naarmate Hij, bij toenemende ontwikkeling, de 
dingen, die in en buiten Hem waren, leerde onderscheiden, 
werd Hem de stem des hemelschen Vaders in Zijn binnenste 
al klaarder, omdat er nooit iets in Hem was, om die stem 
te smoren; daarom is bij Hem nooit een twijfel geweest aan­
gaande den wil des Vaders. En omdat er niets in Hem was, 
dat Hem van den Vader scheiden kon, sprak de Vader altijd tot 
Hem. En gelijk een kind bij het opgroeien al dieper doordringt 
in de beteekenis van de woorden zijns vaders, zoo drong de 
Heiland van dag tot dag al dieper in den zin, van hetgeen de 
Vader in Zijn binnenste tot Hem sprak. Nog meer. gelijk een 
kind soms genoeg heeft aan een enkelen oogwenk, of vinger­
wijzing, of gelaatsverandering des vaders, zoo was voor onzen 
Heer eene, voor anderen onmerkbare, beweging in het gemoed 
genoeg, om te weten in welken weg, naar welke plaats, tot welk 
gezelschap, tot welk besluit of daad de Vader Hem leidde. 

Hij was, daar Hij geene zonde kende, zóó aan den Vader 
overgegeven, dat Hij geen ander gezag heeft gekend, dan dat 
van Zijn Vader. Hij werd in alles door den Vader geregeerd. 
Des Vaders wil was Zijne wet. Zoo deed Hij nooit iets naar 
eigen keus. Hij wandelde altijd naar de keus, en alzoo in ce 
dingen Zijns Vaders. Daarom verbaasde Hij zich er over, dat 
Zijne moeder Hem berispte, alsof Hij Zijn eigen weg was ge­
gaan, en niet in de dingen Zijns Vaders was gebleven, 't Was 
Hem of Zijne moeder in haar angst had vergeten, dat Hij 
zich altijd door den wil Zijns Vaders, in de dingen Zijns 
Vaders leiden liet. 



JEZUS' VJIAAGT AAM MARIA E.\T JO/IEF. 9 

Had zij het niet vergeten, zij zou het terstond hebben gevat, 
dat Hij nergens kon zijn dan daar , waar de Vader Hem 
verwachtte, om Hem als „zoon der wet" in te leiden in de 
beteekenis van den tempeldienst, en van het Woord, dat Hij 
door de profeten gesproken heeft. 

't Is opmerkelijk dat Hij niet zegt: „in den tempel," of 
„bij de leeraren," maar „in de dingen Mijns Vaders." Wat 
ook de bijzondere dingen, of plaatsen, of verrichtingen van 
elkander onderscheidde, Hij deed slechts deze ééne vraag, of 
zij voor Hem dingen des Vaders waren. Was er iets, waarop 
voor Hem niet de naam des Vaders te lezen was, dan wilde 
Hij er niets mede te maken hebben. Maar was er de naam 
des Vaders op geschreven, dan was het Hem iets heiligs. 
Geheel zijn leven was een zijn in de dingen des Vaders. De 
tempel is Hem niet heiliger, dan de timmermanswinkel, zoodra 
de Vader Hem derwaarts roept. Wat Hij in den tempel doet, is 
Hem niet heiliger dan wat Hij bij de schaafbank doet, omdat 
Hij daar is, uit gehoorzaamheid aan Zijn vader. In den hoogsten 
zin van het woord is Hij altijd en overal Gods priester in Gods 
tempel. Geheel Zijn leven is toewijding aan den Vader. 

Hij had kunnen zeggen, dat Hij de dingen Zijns Vaders 
moest doen, maar Hij betuigt dat Hij 

er in ZIJN moet. 
Dit woord is Hem niet bij toeval ontglipt. Men kan de 

dingen Gods doen, zonder er in te zijn. Men kan ze doen, 
zonder daarin zijn lust en leven en levensdoel te vinden. Men 
kan ze doen als bijzaak of uit eigen liefhebberij. Men kan 
ze zóó doen, dat men niets zou missen,, als men ze niet deed. 
Men kan ze zóó doen, dat men zich haast, om weer zijne 
eigen dingen te doen. Voor hoe velen, helaas, is het leven 
verdeeld tusschen een doen van Gods wil, en 't doen van 
eigen wil. Men mist daar den rechten grond des levens. Men 
heeft daar zijn eeuwig levenselement niet gevonden. Men is 
daar niet in, maar buiten de dingen, die men doet. 

Zoo was het niet bij Jezus. Hij leefde nooit anders dan in 



10 JEZUS* VRAAG AAN' MARIA EX JOZEF. 

de gemeenschap, en alzoo in de dingen Zijns Vaders. Zijn 
leven was een zijn in de dingen Zijns Vaders. Hart en ziel, 
geheel Zijn wezen, waren in de dingen Zijns Vaders. En zoo 
kon Hij, wat Hij deed, niet ten halve doen. Was Hij naar 
Jeruzalem gekomen, om, door de viering van het Paaschfeest, 
in de dingen Gods te zijn. die dit feest met zich zou mede­
brengen, zoo had Hij geen oor om naar iets anders te luiste­
ren, dan naar wat God door deze dingen tot Hem sprak. Hij 
is in niets ongeduldig, omdat geene eigen zelfzuchtige plannen 
Hem tot ongeduld verlokken. De geschiedenis van eiken dag 
en elk uur en elk oogenblik, ontwikkelt zich naar het plan 
Zijns Vaders. Zijn Vader bracht Hem naar Jeruzalem, in den 
tempel, tot de leeraren; en Hij blijft daar, onder de invloeden, 
die Zijn Vader op Hem uitoefent, totdat Zijn Vader Hein 
duidelijk zegt, dat Zijne feestviering ten einde is. 

Zulk een onverdeeld mensch is Hij gebleven, omdat Hij 
nooit de zonde heeft gekend. Zijn leven was nooit een vluchtig 
of oppervlakkig aanraken of doen van hetgeen de Vader wilde; 
maar een zijn, een geheel en al zijn in de dingen Zijns Vaders. 
Zijn Vader beschikte zoo geheel en al over Hem. en Hij gaf 
zich zoo geheel en al ter beschikking van den Vader over, 
dat er niets voor Hem of voor een ander ter beschikking 
overbleef. Zijn ademtocht was, te leven, zich te bewegen en 
te zijn, in God en in de dingen Gods. 

Hij MOEST er in zijn. 
„Weet gij niet," zoo vraagt Hij aan Zijne moeder, „dat Ik 

moet zijn in de dingen Mijns Vaders?" Het zijn en het moeten 
zijn in de dingen Zijns Vaders waren bij Hem één. Hij kende 
geene andere macht, dan den wil Zijns Vaders, en geen andere 
lust, dan om den wil Zijns Vaders te doen. Er is niets buiten 
Hem, dat Hem drijft tot de dingen des Vaders, 's Vaders wil 
en eigen lust zijn in Hem één. Zijn lust wordt geboren uit 
den wil des Vaders. Hij moet zijn in de dingen Zijns Vaders, 
omdat Hij niet anders mag, en niet anders wil, en daarom 
niet anders kan. 



JKZUö' VRAAG AAN MARIA EN JOZEF. 11 

Hij is den leeftijd ingetreden, waarin de wil zich sterk gelden 
laat. 't Was niet toevallig, dat, naar Israëlitisch gebruik, in 
dezen leeftijd de knaap al de verplichtingen der Israëlitische 
wet op zich nam. Maar hoe meer de jonge Israëliet den diepen 
zin der wet, als uitdrukking van Gods wil, leerde kennen, 
des te meer ontdekte hij in zich eene wet, die in strijd was 
met de wet van God, en die hem als een gevangene met zich 
meevoerde. Bij hem had het woord moeten eene pijnlijke be­
teek enis. Het stond vaak in lijnrechten strijd met zijn willen 
en kunnen. Vaak wilde en kon hij niet, wat hij moest. Deze 
Innerlijke tweespalt was aan Jezus onbekend. Zulk eene 
ervaring wordt alleenlijk geboren uit de zonde, die Hem altijd 
vreemd is gebleven. Hij wist niet wat het was, iets niet te 
willen of niet te kunnen doen, wat Hij doen moest. Met het 
licht, dat Hij noodig had om den wil des Vaders te kennen, 
vloeide Hem ook uit den Vader de kracht toe, om des Vaders 
wil te kunnen. Hij wandelde nooit in de duisternis. In Zijne 
ervaring waren licht en kracht één. Des Vaders wil was Hem 
geen juk, dat Hem kwelde. Alles wat in en aan Hem was, 
stemde zoo geheel te samen met den wil des Vaders, dat 
niets Hem kon bewegen de baan te verlaten, die Hem door 
den wil des Vaders werd beschreven. Geheel Zijn leven ging 
op in het woord; Ik heb lust, o Mijn Vader, om Uw wil te doen. 

En Zijne moeder was er getuige van, dat Hij nooit, om 
eigen wil te doen, van des Vaders wil was afgeweken. Daarom 
verbaast Hij zich er over, dat zij ditmaal zoo iets heeft kun­
nen veronderstellen. Was er iemand, die'het weten moest, 
dat Hij niet anders leven kan, dan in de dingen Zijns Vaders, 
dan was het Zijne moeder, die Hem van Zijne geboorte af, 
dag aan dag, nauwkeurig had gadegeslagen. 

En ligt er niet ook nog iets anders in de vraag van Jezus 
aan Zijne moeder, 

OF ZIJ NIEÏ WEET 

dat Hij zijn moet in de dingen Zijns Vaders? Heeft zij zelve 
Hem niet geleerd, dat Hij altijd in Gods wegen wandelen 



12 JEZUS' VRAAG AAN MARIA EN JÜZEP. 

moet? Is zij het niet geweest, die door haar moederlijk onder­
richt bij Hem het besef heeft doen ontwaken, dat het kind, 
boven allen, ook boven vader en moeder, God moet gehoor­
zamen en volgen? En toen zij Hem naar Jeruzalem bracht 
om, voor het eerst, als Israëliet, onder de feestvierenden Zijne 
plaats in te nemen, gaf zij Hem niet daardoor geheel en al 
aan Zijnen God over? Betuigde zij niet daardoor, dat hare 
moederrechten ondergeschikt waren aan Gods recht over haar 
kind? En waarom had zij Hem niet overal met zich meege­
voerd, en aan hare zijde gehouden? Was het niet, omdat zij 
in Hem den drang bespeurde, om in dezen gewichtigen tijd 
Zijns levens, minder met den mensch en meer met God te 
verkeeren? Moest zij het dan niet weten, dat Hem, in dezen 
gemoedstoestand, geen beter plaats paste dan de tempel, dan 
het huis Zijns Vaders? 

Voor Jezus zei ven was Zijn gedrag zoo eenvoudig te verklaren, 
zoo natuurlijk te vatten, dat het Hem ten uiterste verraste 
en verbaasde, dat het voor Zijne moeder een raadsel was. En 
toen Hij in een uiterst helder en klaar getuigenis haar weer 
op het spoor bracht, om Zijn gedrag te verstaan, toen begreep 
zij ook dit Zijn eenvoudig getuigenis niet. Zij en Jozef ver­
stonden het woord niet. dat Hij tot hen sprak (vers 50). 

Om geestelijke dingen te vatten, moet men ze zelf onder 
de leiding van Gods Geest hebben ervaren. Wij achten Maria, 
wegens hare godzaligheid, de uitstekendste onder de vrouwen 
van haren tijd. Maar zoo laag was de trap harer godzaligheid, 
vergeleken met die van haar kind, dat zij niet begrijpen kon, 
wat Hij met kinderlijken eenvoud uitsprak. En als zij Hem 
niet begreep, dan was er gewis niemand in die dagen, die 
Hem vatten kon. 

Zoo gevoelde zich Jezus, ook te midden der godvruchtigen, 
gansch eenzaam. Zijne diepste ervaringen in de gewichtigste 
oogenblikken Zijns levens werden niet begrepen. Zoo is het 
almeer geworden tot aan het einde van Zijn leven. Niemand 
kende den Zoon, dan de Vader (Matth. 11 : 27). 



JEZUS' VRAAG AAN MAR[A EN JOZEF. 13 

Dit was voor Hem, wiens hart in liefde uitging naar Zijne 
moeder en broeders en zusters, en die de behoefte gevoelde 
aan gemeenschap met hen, die Hij liefhad, een smartelijk 
kruis. Hij droeg het in stilte. Het dreef Hem te meer uit tot 
Zijnen Vader. Daar sprak en weende Hij Zijn hart uit aan 
's Vaders hart. En de Vader liet het Hem niet ontbreken aan 
Zijne vaderlijke vertroostingen. Het was Zijn hemel op aarde, 
door den Vader geheel en al te worden begrepen en zelf, 
van mate tot mate, den Vader te verstaan. 

En de Heiland leert Zijne verlosten, om Hem ook op dezen 
weg na te volgen. Er zijn altijd kinderen Gods geweest, die 
op paden werden geleid, waar zij, ik zeg niet door de wereld, 
maar door hunne medeverlosten, die hen het best kenden, 
niet werden begrepen. Zij waren niet voor hun Uod, niet voor 
zich zeiven, maar voor anderen, onder zulke omstandigheden, 
een onbegrepen raadsel (1 Cor. 2 : 15). 

Het geestelijk leven van onzen Heer was. van Zijne eerste 
ontluiking tot aan zijn vollen wasdom op aarde, uit één stuk. 
Het was van denzelfden aard van het begin tot het einde. Het 
was wat het wezen moest, van den aanvang tot de vol­
tooiing. Hij had niet noodig rneenigen en gewoonten af te 
leggen, die uit de zonde zijn geboren. Hij kende geen ver­
wijdering van God, die door de zonde was ontstaan. Hij had 
geene wedergeboorte noodig uit den Heiligen Geest. Hij werd 
van Zijne geboorte af, van mate tot mate en van trap tot trap, 
gansch en al vervuld met den Geest. Zijn geestelijk leven 
was, in zijn aard, van den beginne af wat het geestelijk leven 
Zijner geloovigen eerst is geworden na de uitstorting des Hei­
ligen Geestes. Het zijn alleen zij, die door den Geest leven en 
wandelen, die, in meerdere of mindere mate, verstaan kunnen 
de getuigenissen des Heeren aangaande Zijn innerlijk leven. 

De Heer leide ons door Zijnen Geest al meer in de gemeen­
schap aan Zijn eigen leven, en alzoo in de rechte kennis 
Zijner woorden en daden. 



14 ZUS WOORD TOT JOHANNES DENT DOOPEK. 

II. 

ZIJN WOORD TOT JOHANNES DEN DOOPEE. 

Jlatth. 3 ; lö. Maar Jezus^ antwoordende, zeide 
tot hem: Laat nu af. want aldus betaamt het ons 
alle gerechtigheid te vervullen. 

Dit is het tweede ons bekende woord, waarin de Heere Jezus 
van zich zei ven getuigt, en ons een blik doet werpen in Zijn 
innerlijk leven. 

Hij sprak het uit in een der gewichtigste oogenblikken Zijns 
levens, toen Hij namelijk zich door Johannes doopen liet. 

Hij sprak het in 't 
BESEF ZIJNER MEERDERHEID BOVEN JOHANNES. 

Johannes had van Hem getuigd, dat Hij de Christus was, 
die met den Heiligen Geest en met vuur doopen zou; dat 
Hij vóór hem geworden was, en dat hij — Johannes — niet 
waardig was Hem den geringsten slavendienst te bewijzen. 
Onder den indruk van de oneindige meerderheid des Heeren, 
zeide Johannes tot Hem: „Mij is noodig van U gedoopt te 
worden, en komt gij tot mij?" 

Johannes weet, dat eene nieuwe, namelijk de messiaansche, 
bedeeling op handen is, en zal ingewijd worden met den doop 
des Heiligen Geestes door Jezus Christus. Hij weet, dat alle 
gaven Gods, in de oude bedeeling aan het volk geschonken, 
niet te vergelijken zijn bij deze heerlijke gave. Hoopt hij niet 
zelf dezen blijden tijd te beleven, en ook zelf met den Heiligen 
Geest gedoopt te worden? Geen wonder, dat hij zich voor 
zijnen Meerdere buigt, met de betuiging: „Mij is noodig van 
U gedoopt te worden, en komt gij tot mij?" 

En Jezus wijst dit woord niet als vleierij af. Hij neemt die 
hulde aan. Zwijgend erkent Hij, dat Hij meer is dan Johannes. 

En als de Meerdere bestraft Hij Johannes met dit woord: 
„Laat nu af, want aldus betaamt het ons alle gerechtigheid 
te vervullen." 



ZIJX WOOED TOT JOHANNES DEX DOOPER. 15 

En Johannes buigt zich, met diepen eerbied, onder dit te­
rechtwijzend woord, en gehoorzaamt den Heer terstond. 

Hoe is dit besef Ziiner meerderheid bij Jezus ontstaan? 
Wij durven alleen daarom een antwoord op deze vraag te 
beproeven, omdat wij weten, dat Hij, in Zijne innerlijke ontwik­
keling. ons in alles is gelijk geworden, uitgenomen de zonde. 
Zijne eigen ontwikkeling was, juist omdat zij zonder zonde 
was, het volmaakt voorbeeld van elke echt menschelijke ont­
wikkeling. 

Zijn woord, op twaalfjarigen leeftijd uitgesproken, hoe een­
voudig en natuurlijk ook, stiet in Zijne moeder tegen een leven, 
dat zich op lager terrein bewoog, dan het Zijne. Hot getuigde 
van eene innigheid in Zijn omgang met God, die haar nog 
onbekend was. Zij had God nooit mijn Vader genoemd, en 
durfde dit ook nu niet doen. Zij had derhalve in haar eigen 
ervaring geen gegevens, om de ervaring van haar kind, wan­
neer Hij den diepen grond Zijns levens blootlegde, te verstaan. 
Zijne diepste ervaringen waren voor haar onbegrepen raad­
selen (Lukas 2 ; 50). 

Gij begrijpt, hoe allengs in Jezus het inzicht moest toenemen, 
dat Hij een schat in zich omdroeg, dien niet één vrome in 
Israël kende. Eu hoe meer „Hij toenam in wijsheid en in 
genade bij God" (Lnk. 2 : 52), des te duidelijker moest het 
Hem worden, dat Hij in eene betrekking tot God leefde, die 
aan Israël, en alzoo aan de gansche menschheid, tot nu toe 
onbekend was geweest. Het werd hem al duidelijker, dat nie­
mand den Vader kende, dan Hij. 

En nu moest, vanzelf, de vraag in Hem ontstaan, of deze 
geestelijke meerderheid boven allen geene verplichting met 
zich bracht. Wat door de wet was aangeduid, en door de 
profeten voorspeld, dat had Hij. Gods wet was in Zijn hart 
geschreven (Ps. 40:7 — 10; Jer. 31: 31 —34). Hij leefde in den 
zegen des toegezegden Nieuwen Verbonds. Israël kende dien 
zegen niet. De besten dorstten naar die gerechtigheid, maar 
misten haar allerpijnlijkst. Zij beseften, dat er nog een scheids­



16 ZIJX WOORD TOT JOHANNES DEN DOOPER. 

muur was tusschen hen eo hunnen God . die uit den weg 
moest worden geruimd, eer zij tot eene bevredigende rust in 
God konden komen. Hoe stak Zijn innerlijk leven bij het 
hunne af! En hoe verlangde Hij er naar, dat ook zij in 
Zijn leven mochten deelen. Maai' als Hij er van getuigde, 
dan begrepen zij Hem niet; dan was Hij, zelfs voor Zijne moe­
der, een raadsel. Het werd Hem al duidelijker, dat niets minder 
dan eene nieuwe gave van Boven noodig was, om hen ont­
vankelijk te maken, voor dat hooger en dieper leven, dat Hij 
genoot (Gal. 4 : 1 — 5). 

"Wat bleef Hem over, dan Zijn Vader te bidden, den beteren 
tijd te doen aanbreken, dat Hij het hart des volks besnijden 
(Deut. 80 ; 6), en het Nieuwe Verbond invoeren zou (Jer. 
31 : 31)? Intuschen zou Hij, stil en geduldig, terwijl Hij Zijn 
dagelijksch beroep voortzette, wachten, totdat de betere dag 
was aangebroken. 

Maar die dag zou niet komen, vóórdat de Messias kwam, de 
Profeet, dien God uit het volk verwekken zou. En de Geest 
van God was juist in die dagen bezig in de vromen het voor­
gevoel te wekken van de nadering van dezen dag. Ja, op ge­
heimzinnige wijze had zich dit voorgevoel van 't gansche volk 
meester gemaakt. Zoodra Johannes de Dooper begon te ver­
kondigen, dat het Koninkrijk der hemelen nabij was gekomen, 
en het volk opwekte, om zich te laten doopen met den doop 
der bekeering tot vergeving der zonden, begon de een den 
ander te vragen, of niet wellicht Johannes de Christus was (Luk. 
8 : 15). Ja, de Joodsche Raad vaardigde eenigen naar hem af, om 
hem plechtig te vragen, of hij de Christus was (Joh. 1 :19-21). 

Het spreekt vanzelf, dat niemand meer dan Jezus deze 
strooming des Geestes gewaar werd, en dat bij niemand meer 
dan bij Hem de heilige verwachting, het heilige voorgevoel, 
dat de Christus weldra verschijnen zou, door het optreden 
van Johannes den Dooper was versterkt. 

En toen het Hem werd medegedeeld, of wel, toen Hij zelf 
het hoorde, dat Johannes aan het volk verkondigde, dat de 



ZIJX WOORD TOT JOHAXNES DEX DOOPER. 17 

Christus er reeds was. en op 't punt stond om zich aan hen 
te openbaren: moest toen niet vanzelf de vraag bij Hem ont­
staan: „Ben Ik niet de Christus, Ik die de erfgenaam ben 
van Davids troon, en aan Wien God innerlijk geleerd heeft, 
wat tot nog toe aan den beste der profeten onbekend is 
gebleven? Ben Ik niet de Profeet, wiens naaste voorlooper-
Johannes is?" 

Wij spreken met diepen eerbied uit, wat wij ons van Jezus' 
innerlijke ontwikkeling denken. Hij nam in alles toe. Er was 
een menschelijke wasdom, ook in Zijne hoogere kennis. Ook 
de zekerheid, dat Hij is de Christus, is Hem niet op eens, 
onvoorbereid, in al hare klaarheid, geopenbaard. Ook de kennis 
dezer waarheid behoort tot de wijsheid, waarin Hij is toege­
nomen (Luk. 2 : 521. 

En hebben wij geen recht te veronderstellen, dat juist in 
dezen tijd. Zijn Vader het zoo bestierde, dat Zijne moeder 
Hem de geschiedenis Zijner geboorte verhaalde, en de voor­
spellingen mededeelde, die aan Zijne geboorte waren vooraf­
gegaan, en er op zijn gevolgd? 

Zoo komt Hij tot Johannes in 't heldere en klare besef, 
dat Hij de Christus is. 't Is Hem natuurlijk tot Johannes te 
spreken, als die meer is dan Johannes, en alzoo meer dan 
alle profeten, ja dan alle menschen. Terwijl Johannes de oude 
bedeeling sluit, moet Hij de nieuwe aanvangen. Door Hem 
moet de vrome Israëliet den Doop des Geestes ontvangen, 
waardoor zijn geestelijk leven tot den hoogsten trap wordt 
gevoerd, en waardoor Hij ons leert, gelijk Jezus, met God 
als Vader te verkeeren (Gal. 4 : 1 — 6). 

Maar let nu ook op, hoe in Jezus dit besef Zijner meerder­
heid vereenigd is met 

DEN DIEPSTEN OOTMOED. 

Hij spreekt Johannes niet uit de hoogte toe: „Laat nu af, 
want aldus betaamt het «, alle gerechtigheid te vervullen." Hij 
plaatst zich ootmoedig, met Johannes, onder eene en dezelfde 
wet en zegt: „Het betaamt ons, alle gerechtigheid te vervullen." 

2 



18 ZIJN WOOKD TUT JOHANNES DEN DOUPER. 

Zoo ver \Yij weten, heeft Je/Ais nooit op deze wijze tot 
eenig mensch gesproken. In 't besef van het geheel eenige 
en eigenaardige in Zijne betrekking tot God, zeide Hij nooit: 
wij, maar Ik en gij; niet ons, maar mij en u. Tot Zijne 
moeder zeide Hij: „Ik moet zijn in de dingen Mijns Vaders" 
en niet „onzes Vaders. Na de opstanding heet het: „Mijn 
God en uw God, Mijn Vader en uw Vader" en niet: „onze 
God, en onze Vader." Waarom zegt Hij dan niet tot Johan­
nes: „Het betaamt v, of u en mij, alle gerechtigheid te ver­
vullen, ten einde zich alzoo, in 't besef Zijner meerderheid, 
van Johannes af te zonderen? Omdat Hij hier spreekt in 
't besef van Zijne onderdanigheid aan de wet van 
God. als een Israëliet onder de Israëlieten. 

Zoo is Hij tot nu toe, in 't huisgezin, aan Maria en Jozef 
onderdanig geweest (Luk. 2 : 51). Hij meende nooit, dat Hij, om­
dat zoo veel Hem van Zijn broeders en zusters onderscheidde, 
minder verplicht was dan zij, aan eiken huiselijken regel zich 
te onderwerpen. Omgekeerd, niemand was te huis aan Maria 
en Jozef onderdaniger dan Hij. Dit behoorde tot het „zijn in 
de dingen Zijns Vaders." 

Het volk is de uitbreiding van het huisgezin. En wat 
God aan 't volk gebiedt, dat gebiedt Hij aan een ieder, 
die een lid van het volk is. 't Was uit gehoorzaamheid 
aan God, dat Hij met Maria en Jozef het Paaschfeest in Jeru­
salem was gaan vieren, en zich sedert als een vrome Israëliet 
aan alle Gods geboden en inzettingen onvoorwaardelijk onder­
wierp. Hij was door en door Israëliet. Hij verwerkelijkte vol­
komen het ideaal, dat God door de wet in den Israëliet had 
verwekt. Hij wandelde, als Zacharia en Elisabeth, „recht­
vaardig voor God, in al de geboden en rechten des Heeren, 
onberispelijk" (Luk. 1 : 6). Terwijl er bij den vroomsten 
Israëliet nog altijd iets overbleef, dat hem beschuldigde, dat 
hij, op onvolkomen wijze, dit ideaal in zijn leven uitdrukte, 
kende Jezus deze beschuldiging niet. Zijne gehoorzaamheid 
aan Gods wetten en inzettingen was zoo volkomen, als Zijne 



ZIJN WOORD TOT JOHANNES DEN DOOPER. 19 

onderdanigheid aan Maria en Jozef. En die gehoorzaamheid 
was vooral daarom zoo volkomen, omdat zij zoo kinderlijk vrij 
en ongedwongen was. Geheel Zijn leven was, tot in de kleinste 
bijzonderheden, de ongedwongen en blijmoedige uitdrukking-
van Zijn innerlijken zin. 

't Is opmerkelijk dat Zijn woord tot Johannes, door en door, 
den echt Israëlitischen stempel draagt. Het ideaal dat Hij, 
vooral sedert Zijn twaalfde jaar, zich had gesteld, was: alle 
gerechtigheid te vervullen, dat is: eiken tittel en jota van 
Gods wil te volbrengen, hetzij die wil Hem door eene wette­
lijke inzetting, of door een profetisch woord, of door de luis­
terende stem hierbinnen, werd bekend gemaakt. Op dit oogen-
blik gold het een profetisch woord (Luk. 3 : 2). 't Was door 
den Geest des Heeren Johannes opgedragen, gansch Israël tot 
den doop der bekeering, tot vergeving der zonden, op te 
wekken. Als Israëliet, als een deel van het volk. was ook 
Hij geroepen zich te laten doopen. 't Was een volksdoop, 
'twas eene nationale doop, gelijk Israels godsdienst en gods­
dienstige verordeningen een nationaal karakter droegen. 

Heeft Hij niet de influistering des verzoekers vernomen: 
Gij hebt niet noodig u te laten doopen, want Gij hebt geen 
behoefte aan zinsverandering, en Gij hebt geene zonde te 
belijden? Maar weet Hij ook niet, dat de godzalige Daniël 
(Dan. 9) en de godzalige Nehemia (Neh. 9) de zonden des 
volks voor God hebben beleden, alsof die hunne eigen zonden 
waren? Was Hij een zondaar, ja, dan had het besef Zijner 
meerderheid boven anderen hem kunnen verleiden om zich 
innerlijk van de overigen af te zonderen, en, van de hoogte 
Zijner eigen gerechtigheid, den doop dier ongerechtigen in 
den Jordaan te aanschouwen. 

Maar dit was niet mogelijk. Juist omdat Hij zonder zonde 
was, besefte Hij , zoo als geen mensch het heeft kunnen be­
seffen, wat het was, één te zijn met Zijn volk, met de mensch-
heid, met al wat vleesch van Zijn vleesch en been van Zijn 
been was. Johannes meende dat het beneden de waardigheid 



20 ZIJX WOOED TOT JOHANNES DEN DOOPER. 

is van Hem, die de Christus is, zich door een zondigen mensch, 
met andere zondige menschen, te laten doopen. Maar Hij 
verwerpt met heilige verontwaardiging deze beschouwing, en 
betuigt, met nadruk, dat Hij, met Johannes, geroepen is, als 
vrome Israëlieten, ten voorbeeld voor allen, Gods verordening 
te gehoorzamen. Slechts één ding past Hem.: te doen wat God 
gebiedt! Nooit heeft Johannes, die, naast Jezus, de uitstekendste 
Israëliet van dien tijd is geweest, zulk een diepen indruk ont­
vangen van het echt Israëlitisch karakter, als toen Jezus hem. 
den aarzelenden profeet, tegentrad met het korte en besliste 
woord: „Laat nu af, want aldus betaamt het ons alle gerech­
tigheid te vervullen." 

Het kon niet anders, of de nederdaling in de rivier om, als 
elke zondige Israëliet, door Johannes gedoopt te worden, moest 
bij de menigte den indruk verwekken, dat ook Hij de eene 
of andere zonde aan God had te belijden. Hoe vernederend is 
dit voor den Rechtvaardige. Maar in Zijn diepen ootmoed is 
Hij van harte bereid, ten koste dezer vernedering, alle ge­
rechtigheid te vervullen. Op dit oogenblik, waarin, buiten Jonan-
nes, niemand Zijne verborgen heerlijkheid kon ontdekken, 
beleeft Jezus het toppunt van Zijn volmaakt Israëlitisch leven. 

Maar ik heb nog niet het hoogste gezegd, als ik deze daad 
des Heeren de uiting van zijn diepen ootmoed noem. Zij was 

DE GR00TE PRIESTERLIJKE DAAD 

die Zijn profetischen arbeid in Israël moest inwijden. 
De nationale doop moest de nationale belijdenis zijn, dat 

Israël als een volk jammerlijk had gefeild, en dat het niet 
worden kon, wat God wilde dat het worden zou, zoo net 
niet gedoopt werd met den Heiligen Geest. Het aardsch-Israë­
litisch koninkrijk, sinds lang ontbonden, moest vervangen 
worden door „het hemelsch Koninkrijk." 

Niemand zag dit dieper in dan Jezus Christus, omdat Zijne 
opvatting van het echt Israëlitische leven de volmaakte was. 
Om, zooals God het van den aanvang had bedoeld, een 
Israëliet te zijn, moest men met God worden verbonden als 



ZIJX WOORD TOT JOHAXNES DEN DOOPEK. 21 

een zoon met zijn vader. Jezus alleen begreep dit, omdat voor "t 
eerst in Hem de kinderlijke geest tegenover God aanwezig was. 

Hij gevoelde al dieper, van dag tot dag, hoe breed de klove 
was tusschen Hem en zejfs de besten in Israël. En terwijl 
Hij dit gevoelde, werd het Hem al duidelijker, dat Hij van 
den Vader in de wereld gezonden was, opdat door Hem zoo­
wel de Israëliet als do heiden, het hoogere leven, dat Hij 
leefde, zoude deelachtig worden. 

Maar, eer Hij aan den arbeid ging, moest Hij zich priester­
lijk buigen onder de ellende Zijns volks. Hij moest die niet 
van de hoogte Zijner gerechtigheid beoordeelen. maar haar 
dragen in Zijne éénheid met Zijn volk. Hij moest de zonden 
der natie, als Zijne eigene aanzien, die verfoeien zooals 
niemand ze verfoeien kon, en die belijden, zooals niemand 
die belijden kon. Hij moest het Inirt Zijns volks — en laat 
mij er bijvoegen — der menschheid zijn. Wat de kranke en 
stervende leden niet, of slechts zeer gebrekkig konden ge­
voelen, dat moest het gezonde hart door en doorgevoelen, 
en priesterlijk voor God brengen. 

Hij deed het. Hij gevoelde voor Israël, zooals geen Israëliet 
voor de natie gevoelen kon- Levende in een volkomen heilig 
verkeer met God, peilde Hij de onheiligheid Zijns volks, zoo­
als niemand die pijlen kon. Het volkomen besef, dat Hij had 
van hetgeen den mensch past tegenover God en den naaste, 
was de spiegel, de weerklank, waaraan Hij Gods afschuw 
van Israëls zonde en Gods oordeel er over kende. 

Maar er was ook iets anders in Hem. Hij liad een mede­
lijden met Israël, zooals nog nooit een mensch heeft gehad. 
Er was in Hem geene zonde, die aan God belette. Hem Zijn 
eigen leven — Zijn eigen liefde — mede te deelen. Zijn 
medelijden was het beeld, waaraan Hij Gods medelijden met 
Israël erkende, 't Was Hem duidelijk, dat Gods eeuwige liefde 
Hem in de wereld had gezonden, om wat verloren is tot God 
terug te brengen, om als het Lam Gods de zonde der wereld 
te dragen. 



22 ZIJN WOORD ÏOT JOHANNES DEN DOOPEK. 

En zoo droeg Hij, medelijdend, Israël, met al den last zijner 
zonden, priesterlijk voor God, alsof Israels zonden Zijne eigen 
zonden waren. In den Hoogepriester erkende Hij Zijne voor­
afschaduwing. Hij boog zich onder Israels zonden en bracht 
die voor God, niet omdat eene uiterlijke wet Hem daartoe 
dwong. Hij kon niet anders, 't Was Hem iets gansch natuur­
lijks, dit te doen. Deze priesterlijke wet was de uitdrukking 
van Zijn innerlijk wezen. 

Tot deze diepe opvatting moeten wij komen, om te ver­
staan, wat Jezus er mede bedoelde, toen Hij zeide, dat Hij aan 
Israels doop moest deelnemen, ten einde alle gerechtigheid 
te vervullen. Had Hij geweigerd dit te doen, dan had Hij 
Zijne onmacht verraden, om plaatsvervangend voor Israël bij 
God in te treden. En dan kon Hij Israels Verlosser niet zijn 
geworden. Alleen de echte Priester kan de echte Profeet en 
de echte Koning zijn. 

Zoo was de doop voor Jezus de eerste stap op den weg, 
die eindigt met Zijn plaatsvervangend sterven aan het kruis. 

En is er ééne les, die meer dan andere lessen, door den 
doop des Heeren, ons wordt geleerd, dan is het deze: dat 
wij geschikt zijn om aan 't heil van anderen te arbeiden, 
naarmate wij ons priesterlijk onder hunne zonden 
kunnen buigen. Maar dan moeten wij ons door Jezus Chris­
tus van onze eigen zonden laten verlossen. De priesterlijke 
zin wordt alleen gevonden, waar het den mensch boven 
alles ernst is, alle gerechtigheid te vervullen. 

Jezus Christus ontbindt in ons, die Hij verlost, de wet en 
de profeten, maar vervult die, door ons Zijne liefde mede te 
deelen, die de vervulling is van alle Gods geboden. Alleen 
in den weg van Gods geboden, worden ook wij tot heil van 
anderen, priesters, profeten en koningen. 



GEDOOPT MET DEK H. GEEST. 23 

m. 

GEDOOPT MET DEN HEILIGEN GEEST. 

Luk. 3 : 21. 22. En het geschiedde, toen al het 
volk gedoopt werd. en Jezus gedoopt was en bad, 
dat de hemel geopend werd; en dat de Heilige 
Geest op hem nederdaalde, in lichamelijke ge­
daante. gelijk eene duif. en dat er eene stem ge­
schiedde uit den hemel, zeggende: Gij zijt Mijn 
geliefde Zoon, in U heb ik Mijn welbehagen. Vgl. 
Joh. 1 : 32; Hand. 15 : 38. 

De Geest daalde op Jezus neder, niet eene gave des 
Geestes. Hij daalde neder als de vertegenwoordiger des Va­
ders, of liever: de Vader zelf daalde in den Geest neder tot 
Jezus. God kon zich aan den mensch niet openbaren, en 
zich niet aan den mensch mededeelen, anders dan door den 
Geest. Alleen door den Geest kan er een persoonliik verkeer 
en een persoonlijke verbintenis zijn, tusschen God en mensch. 

Wat bij Jezus' doop in den Jordaan plaats had tusschen den 
Vader en den Zoon, dat zou later hier op aarde gebeuren 
tusschen den Zoon en die in Hem zouden gelooven. Toen 
Hij de aarde verliet, verwijderde Hij zich van Zijne jongeren 
slechts naar het vleesch, om door den Geest zich te inniger 
met hen te verbinden. Door de nederdaling des Geestes op 
den Pinksterdag, daalde de Zoon zelf tot hen neder. Hij 
deelde hun niet slechts enkele gaven of krachten des Geestes 
mede, maar den Geest en daardoor zich zeiven. Hij vervulde 
toen aan hen Zijne belofte: „Ik zal u geene weezen laten, 
IK kom weder tot u." Wat de Geest in hen deed, dat deed 
Hij in hen door den Geest. Wat de Geest in hen sprak, dat 
sprak Hij in hen. door den Geest. 

En zoo ging het Hem in dezen oogenblik. De nederda­
ling des Geestes was de. nederdaling des Vaders door dea 
Geest. En het woord des ATaders: „Gij zijt Mijn geliefde Zoon," 
was niet maar een uitwendige klank, die zijn oor bereikte; 



24 GEDOOPT MET DEN H. GEEST. 

het was tevens de inwendige stem des Geestes, die de tolk, 
laat mij zeggen het spreekorgaan des Vaders in Zijn hart was. 
Hij was zich in dien oogenblik innerlijk bewust, dat de Vader 
zelf, door den Geest, van den Hemel tot Hem nederdaalde. 

En dat deed de Vader niet, om Hem voor een oogenblik te 
bezoeken, maar om voor eeuwig in Hem te wonen. De 
Geest bleef op Hem (Joh. 1 : 32). God verscheen somstijds 
aan de aartsvaders met een of ander doel, en verdween dan 
weder. Hier is niet zulk eene Godsverschijning. Door zulke 
Godsverschijningen komt de volle vereeniging tusschen God en 
mensch niet tot stand. Zij komt alleen tot stand, waar God 
door den Geest tot den mensch nederdaalt, om door den Geest 
eeuwig in hem te wonen. Het verkeer van Jezus Christus 
met Zijne discipelen op aarde, was voor hen eene doorgaande 
Christusverschijning; maar door die Christusverschijning ont­
stond niet die volkomen band, die hen later aan Hem bond, 
sedert de nederdaling des Geestes op den Pinksterdag. 

Het verkeer tusschen Jezus Christus en Zijn hemelschen 
Vader was altijd, naar zijn aard, volkomen. Hij nam in alles 
toe, ook in genade bij God, ook in den omgang met Zijnen 
Vader; maar Hij had nooit eene Godsverschijning noodig. Toen 
Hij, om iets bij name te noemen, op twaalfjarigen leeftijd,, 
door Zijne moeder in den tempel werd gevonden, wist Hij, 
dat Hij „in de dingen Zijns Vaders" was, niet door een Gods­
verschijning, maar door de stem Gods in Zijn binnenste 
(Ps. 51 : 8). 

Daarom is deze nederdaling des Geestes voor Hem eene 
nieuwe, maar niet eene vreemde gebeurtenis. Die neder­
daling was de voltooiing van de verbintenis, die er sedert 
Zijne geboorte, tusschen Zijn geest en Gods Geest, tusschen 
Hem en den hemelschen Vader had bestaan. De profeten wor­
den door Gods Geest, als iets dat nog niet in hen woonde, 
aangegrepen en bekrachtigd om Gods woord te hooren, dat zij 
anderen hadden mede te deelen; waarna de buitengewone 
opwekking weer verdween. Het innerlijk aanschouwen der 



GEDOOPT MET DKX H. GEKST. 25 

dingen, die Zy te verkondigen hadden, behoorde niet tot hun 
gewoon, alledaagsch leven. God woonde niet in hen door 
Zijnen Geest. 

Maar hier daalde Gods Geest neder tot de Hein toebereide 
en op Hem wachtende woning. Dit wordt aangeduid door het 
teeken, dat de nederdaling des Geestes vergezelde. Gelijk de 
duif zaehtkens nederdaalt op haar nest, zoo daalde Gods 
Geest, waarschijnlijk in een lichtglans, zacht en vriendelijk 
op Jezus neder. 

De Vader verklaarde hierdoor: hier is de mensch, Dien Ik 
Mij bereid heb, om in Hem voor eeuwig te wonen. En Jezus 
ontving den Geest, niet in een toestand van verrukking of 
spanning, maar terwijl Zijn hart in 't gebed, stil en kalm, uit­
ging tot den Vader, dien Hij nimmer zoo nabij zich heeft 
gevoeld als nu. 't Is hier eene wederkeerige ontmoeting tusschen 
Vader en Zoon. 

Geheel het voorgaande leven des Zoons was eene voorbe­
reiding voor dezen stond. Wat Hem allengs al duidelijker 
was geworden, dat bereikt nu de hoogste duidelijkheid, na­
melijk, dat de Vader in Hem woonde als in Zijnen Zoon, 

En wat was het doel dezer nederdaling des Geestes? 
Ik noem het de bevrediging eener ge voelde behoefte. 

In Jezus Christus is alles volkomen, bij name de ontwikkeling 
van Zijn geestelijk leven. En tot de volkomenheid dier ont­
wikkeling behoorde, dat Hij de kostelijkste gave des Vaders 
niet onwetend en onbewust ontvangt. Hij wordt voor die gave 
toebereid, door de ontwaakte en sterker wordende behoefte 
er aan. Hij heeft nooit gevoeld, dat er een breuke is tusschen 
Hem en Zijn Vader. Het menschelijk bewustzijn, dat er een 
God is, ontwaakte bij Hem als het bewustzijn, dat God Zijn 
hemelsche Vader is. Dit bewustzijn sprak Hij uit op twaalf­
jarigen leeftijd. 

Intusschen achtte Hij zich, als echte Israëliet, geroepen in 
onderdanigheid aan den wil en de wetten des Vaders te wandelen. 
Hij was in 't huisgezin zijnen ouders onderdanig (Luk. 2:51). 



26 GEDOOPT MET DEN' H. GEEST. 

En 't was uit onderdanigheid aan den hemelschen Vader, dat 
Hij zich door Johannes doopen liet. Er was niets gedwongens 
in Zijne gehoorzaamheid. Zij was volkomen. Hij droeg in 
zich altijd 's Vaders goedkeuring; wandelde altijd in het 
vriendelijk licht van 's Vaders aangezicht; er was nooit iets, 
dat scheiding maakte tusschen Hem en Zijnen Vader. Toch 
was Zijn leven niet de hoogste vorm van tiet geestelijk leven. 
Het was een leven onder de wet. Tusschen Hem en Zijnen 
Vader dacht Hij zich de wet. 

Eindelijk kwam de tijd dat deze, laat mij hem noemen; 
Israëlitische vorm van het geestelijk leven, plaats zou 
maken voor een hoogeren, den hoogsten vorm. Hij moest 
onder Zijne volksgenooten wandelen, niet alleen als de gehoor­
zame knecht van God, maar ook als de Zoon, die één is met 
den Vader, in Wien de Vader woonde, en aan Wien de Vader 
openbaarde, wat Hij voor anderen verborgen hield. 

Hij was het zicli al meer bewust geworden, dat Zijn innerlijk 
leven, nuf het tot volle rijpheid was gekomen, tot dezen hoogeren 
vorm moest overgaan. De drang naar dit nog inniger ver­
keer met den Vader, dan Hij tot nu toe had gekend, werd 
al sterker in Hem. En deze behoefte werd bevredigd, toen de 
Vader door den Geest tot Hem neerdaalde, om van nu al' aan 
met Hem te verkeeren, als de Vader met Zijn mondigen Zoon. 

Voor Hem werd de hemel geopend; tot Hem kwam de stem 
uit den hemel (Matth. 3 : 16). 't Was eene zaak tusschen 
Hem en zijn Vader. Hij ontving den Geest, terwijl Hij bad. 
Johannes zag wel den Geest nederdalen, maar hoorde dit ge­
bed niet. 

Toen de Geest nederdaalde, beleefde Jezus den aanvang en 
de inwijding van liet innigste verkeer met God, waarvoor 
de menschelijke natuur vatbaar is. De Vader zette, in dezen 
oogenblik, de kroon op de gehoorzaamheid, waarin Jezus tot 
nu toe heeft gewandeld. Bij den eersten Adam is het tot deze 
blijvende inwoning des Geestes niet gekomen, omdat hij in 
zijne gehoorzaamheid heeft gefeild. 



GEDOOPT MET DEN H. GEEST. 27 

Ik zeide u, dat Jezus al sterker naar deze allerinnigste ver­
bintenis met Zijnen Vader heeft verlangd. Maar ook de Vader 
zelf heeft dit begeerd. God schiep den mensch, met geen ander 
doel, dan om hem als zoon met zich te verbinden, en hem 
tot deelgenoot te maken van Zijne diepste, voor andere schep­
selen verborgen gedachten. En nu is er op aarde, voor het 
eerst, een mensch, die tot Zijn dertigste jaar, de proef der 
gehoorzaamheid heeft doorstaan, en in Wien God door Zijn 
Geest voor eeuwig kan komen wonen, om met Hem om te 
gaan als een vader met zijnen mondigen zoon. Met welk een 
vaderlijke vreugde betuigde de hemelsche Vader: „gij zijt Mijn 
geliefde zoon, in Wien ik een welgevallen gevonden heb." Hij 
sprak dit woord, met het oog op geheel het voorgaand leven 
van Jezus, dat „de vervulling is geweest vair alle gerech­
tigheid." 

Maar wilde de Vader zich door den Geest op het allerinnigst 
met Jezus verbinden, alleen opdat de vreugde van Vader en 
Zoon vol zou zijn? Neen, van nu aan wil de Vader door 
den Zoon de verlossing des menschen uitwerken. Daartoe is 
deze inwoning des Geestes in Hem noodig. Hij wordt daar­
door gewijd tot Zijn profetischen arbeid. Door den 
Geest in Hem zou de Vader Hem van oogenblik tot oogenblik 
de gedachten mededeelen, die Hij aan de menschen bekend 
moest maken. Er zijn ja, van tijd tot tijd, profeten geweest. 
Johannes zelf is een profeet, maar 't ontbrak tot nog toe 
aan den profeet, die het wezen des Vaders kent tot op den 
diepsten bodem, en die de diepste gedachten des Vaders aan 
ons kan mededeelen. Jezus Christus is, als Zoon des Vaders, 
deze profeet. Hij is het tegenbeeld des Vaders. Wat de Vader 
is en denkt en doet. dat is en denkt en doet Jezus als het 
Beeld des Vaders. Die Hem, van nu af aan, ziet en hoort, 
ziet en hoort den Vader. Wat van geen profeet kan wor­
den gezegd, dat is van Hem waar: niemand van hen heeft 
den Vader gezien, niemand kon ons Gods Vaderhart ontdek­
ken; Hij alleen, de Eengeboren Zoon, die in den schoot 



28 GEDOOPT MET DEN H. GEEST. 

des Vaders is. Die en Die alleen, heeft Hem ons verklaard 
(Joh. 1 : 18). 

Wie zal ons zeggen, wat in 't gemoed van Jezus is om­
gegaan bij de gedachte, dat Hij van nu aan niet meer als 
de gehoorzame knecht in Israël zou wandelen; maar dat Hij 
als de Zoon, in woord en daad, ons den Vader zon openbaren; 
en dat de nederdaling des Geestes Zijne wijding tot deze aller­
hoogste taak is. 

Nog meer. Hij zou niet alleen door 't woord den Vader aan 
Israël openbaren, maar de Vader zou ook door Hem, als dooi­
den Middelaar tusschen Hem en de menschen. Zijne verlos­
sende genade aan den mensch mededeelen. Dat Hij 
van nu af aan de gebondenen des satans van hchaams- en 
geesteskwalen verlost, dat schrijft Petrus toe aan zijne zalving 
met den Heiligen Geest bij Zijnen doop (Hand. 10 : 37. 38). 

Maar, merkt wel, de krachten waardoor Jezus, van nu aan, 
op de menschen werkt, zijn niet gaven, die Hem voor een 
tijd zijn medegedeeld; maar die vanzelf voortvloeien uit Zijne 
verbintenis met God, als van den mondigen Zoon met den 
Vader. Omdat de Vader in Hem is en Hij in den Vader; 
omdat Hij en de Vader één zijn: daarom is het de Vader, 
die door Hem spreekt en werkt. 

Alle middelaren, die er geweest zijn, en door wie onze 
God den mensch heeft gezegend , waren als schaduwbeelden 
van dezen Middelaar, in Wien de Vader in Zijne volheid 
woont, en uit Wien Hij die volheid over eene verloren wereld, 
tot hare redding, laat uitstroomen. 

Hoe verheffend was het van Jezus te weten, dat het heil 
der wereld aan Hem was gebonden, van Hem afhing — dat de 
Vader de verlorenen alleen door Hem, den Zoon, redden kon! 

't Is waar. Hij moet daartoe onder die verlorenen zich buigen, 
en voor hen hunne ellende en schuld dragen. Maar heeft Hij 
zich niet daartoe bereid verklaard, toen Hij zich met de zon­
daren en tollenaren doopen liet? Was deze nederbuiging 
onder den last van anderen, niet de openbaring van Gods 



GEDOOPT MET DEN H. GEEST. 29 

medelijden met den schuldigen mensch? Is er iets goddelijkers 
in God, dan Zijne nederbuiging tot den schuldige, om hem van 
Zijn schuld en vloek te verheffen ? Er is tot nu toe in 't leven 
van Jezus geen daad geweest, waardoor Hij meer Zijne 
eenheid met den Vader heeft getoond, dan door deze neder-
daling door den doop, tot onder den schuldenlast van het 
schuldige volk. Johannes kon niets van Hem zeggen, dat god­
delijker was, dan dat Hij het Lam Gods was, dat de zonden 
der wereld wegneemt (Joh. 1 : 29). 

De nederdaling des Heiligen Geestes op den Pinksterdag, 
is voor de discipelen des Heeren geweest, wat de nederdaling 
des Heiligen Geestes op Jezus bij Zijnen doop voor Hem 
was. 't Is opmerkelijk dat de Heiland deze mededeeling des 
Geestes, waardoor Hij en de Vader in hen, als in zonen Gods, 
zijn komen wonen, verbond aan hunne gehoorzaamheid aan 
Zijne bevelen (Joh. 14 : 15, 16. 23). Prent het diep in uwe 
harten, dat de diepere openbaringen des Zoons aan de geloo-
vigen, hand aan hand gaan, met een wandel van nauwgezette 
gehoorzaamheid. Hier vooral, waar wij zien, hoe de Vader 
zich, zooals nooit te voren, aan Zijn gehoorzaam kind open­
baart, herinnert Gods Geest ons aan 't woord onzes Heeren: 
.,Die Mijne geboden heeft en dezelve bewaart , die is het die 
Mij liefheeft; en die Mij liefheeft zal van Mijnen Vader geliefd 
werden, en Ik zal hem liefhebben, en Ik zal Mij zeiven aan 
hem openbaren (Joh. 14 : 21)." 



30 VERZOCHT IN DK WOESTIJN. 

IV. 

VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

Lukas i : 1-13. 

Omdat het leven van Jezus door en door menschelijk was, 
daarom was het onderworpen aan de wet, waaraan 's menschen 
leven van den aanvang af onderworpen is geweest, namelijk 
de wet der verzoeking. Als de eerste mensch, zoo staat ook 
Hij aan den ingang Zijner roeping, zonder zonde, en moet 
ook Hij, eer Hij die roeping aanvaardt, worden verzocht. 
Omdat Zijne roeping de heerlijkste aller roepingen is, daarom 
is Zijne verzoeking de zwaarste aller verzoekingen. 

Men kan zeggen, dat alle verzoekingen tot twee terug te 
brengen zijn. namelijk: of wij naar de ons toegedachte gave 
eigenmachtig grijpen willen, of, als wij de gave hebben 
ontvangen, haar eigenmachtig gebruiken willen. 

In de eerste dezer twee beproevingen is de eerste mensch 
bezweken, en daarom is hij niet gekomen tot de stelling, 
die de Vader den mensch heeft toegedacht. Jezus, de tweede 
mensch, heeft in deze verzoeking overwonnen. Hoewel Hij 
zich bewust was, dat Hij bestemd was, de stelling, die Hem 
als Zoon van God past, in Israël in te nemen, zoo strekte 
Hij zich niet eigenmachtig, gelijk Adam gedaan heeft, er naar 
uit. Hij wachtte op den doop des Geestes, gelijk elk ander 
Israëliet, en onderwierp zich, als deze, aan den doop van Jo­
hannes. Maar nu moet Hij besluiten, hoe Hij de nieuwe gave, 
die Hij door den doop des Geestes heeft ontvangen, zal ge­
bruiken, hoe Hij zich gedragen zal in de nieuwe stel­
ling, waartoe Zijn Vader Hem heeft verhoogd. 

•Ik zeg: de gave, die de Vader Hem heeft gegeven, de stel­
ling, waartoe de Vader Hem hoeft verhoogd. Gij moet niet 
vergeten, dat de Heiland nimmer zich zelven tot de eene of 
andere stelling heeft verheven — ook niet tot de plaats, die 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 31 

Hij nu aan 's Vaders rechterhand bekleedt, 't Is de Vader, 
die Hem tot eenen Heer en Christus gemaakt heeft 
(Hand 2 : 36). 

Zooals Jezus elke gave ontving, zoo gebruikte Hij die ook. 
Alles, wat de Vader Hem schonk, was voor Hem eene vrije 
liefdegave, die Hij niet anders gebruikte, dan in gehoorzaam­
heid aan den Vader. Aan 't einde Zijns levens zeide Hij tot 
Zijne discipelen: „Indien gij Mijne geboden bewaart, zoo zult 
gij in Mijne liefde blijven, gelijk Ik de geboden Mijns Vaders 
bewaard heb, en blijf in Zijne liefde" (Joh. 15 : 10). Hij deed 
niets naar Zijnen eigen wil. Hij bleef in alles van den Vader 
zoo afhankelijk, als iemand, die letterlijk niets had en niets 
vermocht. Hij was 's Vaders eigendom. Wat Hij had, dat had 
Hij rer eere Zijns Vaders. De Vader moest, van oogenblik tot 
oogenblik, geheel en al over Hem beschikken. Hij dreef niets 
op eigen hand. Hij volgde slechts, waar de Vader voorging. 
Ook nu, aan 's Vaders rechterhand, is de plaats, die Hij 
bekleedt, aan 't hoofd van alle schepselen, voor Hem eene 
gave des Vaders, waarover Hij niet naar willekeur, maar 
naar den wil Zijns Vaders beschikt. 

In de woestijn werd Hij op dit punt verzocht. Eer Hij Zijne 
roeping als Zoon Gods aanvaardde, moest Hij beslissen over 
de wijze, waarop Hij dit doen zou. Het gold ,de vraag of Hij, 
tegenover den Vader, niets, en de Vader alles zijn zou. 

Tot driemalen tracht de satan Hem tot een ander beginsel, een 
anderen weg, eene andere praktijk te voeren. Den eersten keer 
wil hij, dat Jezus zich door de Hem toegevloeide wondermacht 
uit Zijnen nood redden zou. Hij komt tot Jezus, zoo denk ik 
mij de zaak, als een engel des lichts, die aan het twijfelen is 
geraakt, of Jezus wel de Zoon van God is, en begeert dat 
Hij hem, en de engelenwereld met hom, van allen twijfel 
verlossen zal, door steenen in brooden te veranderen. En wat 
antwoordt Jezus? Dat Hij niet, sedert den doop des Geestes, de 
macht over de natuur, die Hij zich bewust is, heeft ontvangen, 
om daardoor minder afhankelijk van God te wezen dan eenig 



82 VEKZOCHT IX DE AVOESÉl'UX. 

ander mensch. Hij blijft, met al de gaven, die Hem van anderen 
onderscheiden, als alle andere menschen, geheel en al van 
God afhankelijk. Hij hangt niet af van de kracht, die Hij 
heeft, maar die Hij van oogenblik tot oogenblik van 
God ontvangt. Hij heeft zich Gode, als een kind zijnen vader, 
overgegeven, en moet, met kinderlijke gehoorzaamheid en 
vertrouwen, aan 's Vaders hand wandelen. En is niet Israels 
geschiedenis in de woestijn, ook voor Hem, tot navolging 
geschreven? Toen het Israël aan brood en water en vleesch 
ontbrak, voorzag God toen niet onmiddellijk in dien nood? 
Waartoe maakte God Israël, voor een tijd, los van al de overige 
volkeren, en waarom voerde Hij het in eene woestijn, waar-
het niet, als de overige volkeren, zijn onderhoud vinden kon? 
Was het niet, opdat het leeren zou, hoe liet geheel en al van 
God afhing, en hoe de mensch niet alleen bij brood leeft, 
maar bij alle woord, dat uit Gods mond uitgaat (Deut. 8:3)? 
Was liet niet daarom, dat God Israël Zijn zoon heeft ge­
noemd (Exod. 4 : 22)? Zich aan 't voorbeeld van Israël spie­
gelende, weigerde Jezus, op eigen hand en door eigen kracht, 
zich uit Zijnen nood te redden. 

Veronderstel, dat Mij aan den Verzoeker had gehoor gege­
ven; dan was het gebleken, dat Hij niet geheel en al den 
Vader onderworpen en overgegeven was; en dan moest de 
Vader Hem weer ontnemen, wat Hij Hem sedert den doop 
des Geestes gegeven had; dan was Hij niet langer de tempel 
des Heiligen Geestes; en met den val ook van dezen Tweeden 
Adam was alles verloren! 

Door echter deze eerste verzoeking te overwinnen, werd 
de band nog nauwer toegehaald tusschen Hem en Zijnen 
Vader, en werd Hij toebereid tot de overwinning, ook bij de 
bange verzoeking in Gethsemane. 

In den Aveg, dien Jezus hier gekozen heeft, is Hij blijven leven 
en werken op aarde. Hij heeft duizenden wonderen verricht, 
waardoor Hij anderen hielp; maar nooit een enkel wonder, 
om zich zeiven uit den nood te redden. In Zijn eigen belang 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 33 

was Hij willen- en machteloos — was Hij niets. Hij heeft 
het meermalen betuigd, dat Hij niets uit zich zeiven vermocht. 
En wat Hij deed tot bestwil van anderen, dat schreef Hij 
nooit aan Zich zei ven toe, maar altijd aan den Vader, Die in 
Hem woonde, en door Hem sprak en werkte (Joh 5 : 19, 26, 
27, 80). 

Welk eene éénheid met den Vader! 
In de tweede verzoeking ') richt de satan zijn pijl op het 

kinderlijk vertrouwen van Jezus, zooals het juist door de 
eerste verzoeking sterk voor den dag is gekomen. Hij wil 
dat Jezus zich van de tinne des tempels zal afwerpen, om 
daardoor te doen blijken, dat Hij de Zoon van God is, althans 
dat Hij zelf gelooft, dat Hij dit is. En waarom zou Hij dit 
niet doen ? Mag Hij zich niet verlaten op de hem toegezegde 
hulp der engelen (Psalm 91 : 11)? Doet Hij dit, dan maakt Hij 
toch niet een eigenmachtig gebruik van Zijne eigen kracht, 
dan blijft Hij ootmoedig God, en God alleen vertrouwen. 
Maar wat antwoordt Jezus den verzoeker? Dat zulk eene 
daad een verzoeken van God, een tergen van God, een op­
wekken van Gods toorn zou zijn, gelijk Israël God verzocht 
heeft, toen het tegen Mozes en alzoo tegen God twistte, 
omdat er te Mara geen water was (Deut. 6 : 16). Alleen op 
Gods wegen, en niet op eigengekozen paden, mag de mensch 
zich verlaten op Gods trouwe hulp. Zoo lang de Vader Hem 
niet beveelt, zich van de tinne des tempels af te werpen, mag 
Hij dit niet doen. Onder 's Vaders bestiering kwam Hij hier, 
en Hij moet wachten om te zien, hoe Hij, onder 'sVaders 
bestier, weer hier vandaan komt. Zoo had Israël moeten 
wachten om te zien, hoe God het zou redden uit de moeie-
lijkheden der woestijnreize. 

En aan dat beginsel is de Heiland blijven vasthouder tot 
aan het einde toe. Hij heeft nooit iets gewaagd, meenende 
dat Hij, daar Hij Gods Zoon was, recht daartoe had. Iets 

1) Wij houden ons aan de orde bij Mattheus. 

3 



34 V BEZOCHT IN DE WOESTIJN. 

buiten God om te wagen is God verzoeken. Hij wandelde 
oprecht als de duif, en voorzichtig als de slang. Hij tartte 
geene vervolgingen uit. Hij ontweek die, totdat de Vader 
Hem beduidde, dat de ure om te lijden was gekomen. 

Hoe licht waagt de dienstknecht des Heeren iets, meenende 
dat Hij beloften en goddelijke hulp heeft, die anderen niet 
hebben. De Heiland ontkwam aan dezen strik alleen daardoor, 
dat Hij, hoewel Hij de Zoon was, zich op grond daarvan nooit 
iets heeft aangematigd, en, als ware Hij de geringste onder 
de geringen, in kinderlijke gehoorzaamheid, aan's Vaders hand, 
heeft gewandeld. 

Nu komt de derde verzoeking. De pijl wordt afgericht op 
de voorzichtigheid van Jezus, die zooeven aan den dag is 
gekomen. De satan toont Hem welk eene macht hij (de satan) 
in de wereld heeft. Zal het nu niet gewaagd zijn, het werk, 
dat Hem in deze wereld is opgedragen, te beginnen, zonder 
vooraf met den vorst dezer wereld, een verdrag te hebben 
gesloten ? En 't is niet veel, dat de Vorst dezer wereld eischt. 
Eene enkele kniebuiging, en 't is genoeg. En dan kan Hij er 
op rekenen, dat de Vorst dezer eeuw, der eere zat, geene 
eer meer bij de menschen zoeken zal. Hij zal gaarne al zijnen 
invloed gebruiken, om de eer, die de wereld hem tot nu toe 
heeft bewezen, op Jezus te doen overgaan. 

Hier viel den engel het masker van 't gelaat. Zijn woord, 
hoe fijn ook overlegd, maakte hem terstond openbaar; en 
Jezus verdreef hem van zich, met dit bestraffend woord; „Ga 
weg van Mij, satan! want er is geschreven: Gij zult den 
Heer uwen God aanbidden, en Hem alleen dienen." 

Tegenover de verleidelijke taal van den afvalligen engel, 
laat zich de loyaliteit des Zoons te krachtiger gelden. Zijne 
trouw jegens den Vader steekt te heerlijker af, bij de ontrouw 
des verzoekers. 

En zoo bleef Jezus tot aan 't einde toe, het voorbeeld van 
trouw jegens God. Hij heeft in de verste verte geen bond­
genootschap willen sluiten, met eene enkele bestaande macht 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 35 

in deze wereld. Hij alleen was de Getrouwe onder de ontrouwen. 
Hij wist van geen transigeeren, van geen heulen met de on­
heilige wereld. Hij eischte van een ieder, die zich als discipel 
bij hem wilde aansluiten, niets minder dan deze getrouwheid 
aan God. 

Deze trouw jegens den Vader kostte Hem een aaneenge­
schakeld lijden, tot den dood des kruises toe: maar niets kon 
Hem bewegen, iets te spreken of te doen, om de gunst dei-
onheilige wereld te winnen. Hij boog zich voor God alleen. 
Hij diende God alleen. Hij verachtte al wat niet door Zijn 
Vader werd goedgekeurd, al werd het ook door de gansche 
wereld toegejuicht. Hij had eerbied alleen voor de dingen, die 
den Goddelijken stempel droegen, al zag Hij ze in een vorm, 
die, voor 't oog der wereld, geen gedaante of heerlijkheid had. 

Hoe vaak hebben de dienaren des Heeren op dit punt ge­
feild, en gemeend de goede zaak te kunnen dienen, met de 
hulp van wat God niet goedkeuren kon. 

Laat mij u op een paar bijzonderheden wijzen in deze ge­
schiedenis der verzoeking van Jezus. 

Lukas leidt haar aldus in: „En Jezus, vol des Heiligen 
Geestes, keerde wederom van den Jordaan, eh werd door den 
Geest geleid in de woestijn." Wat bedoelt hij er bij, als hij 
zegt, dat Jezus vol was van den Heiligen Geest? Hetzelfde, 
wat hij er bij heeft bedoeld, toen hij later van de honderden­
twintig zeide: „Zij werden allen vervuld met den Heiligen 
Geest," en van Petrus, dat hij tot den Joodschen Kaad sprak 
„vervuld zijnde met den Heiligen Geest," en van de gemeente, 
tot wie Petrus en Johannes van den Raad waren terugge­
keerd, „dat zij allen werden vervuld met den Heiligen Geest, 
en het Woord Gods met vrijmoedigheid spraken" (Hand. 2:4; 
4:8, 81). Jezus beleefde nu een der hoogtepunten, ja het 
glanspunt bij uitnemendheid, in Zijn leven, waarin Hij, in 



36 VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

meer dan gewone mate, onder de ingeving, de inspiratie, des 
Geestes stond. Al wat dan ook in de woestijn voorviel was 
van zeer buitengewonen aard. 

Deze buitengewone mate van de inspiratie des Geestes, 
geëvenredigd aan de buitengewone beteekenis van dien oogen-
blik, moeten wij onderscheiden van de gewone leiding dooi­
den Heiligen Geest. Het buitengewone kenmerkt gewoonlijk 
den aanvang van een nieuw tijdperk in de geschiedenis van 
Gods Koninkrijk. Daarna volgt het meer gewone; maar in 
't gewone blijft dan de gave, die op buitengewone wijze den 
mensch was medegedeeld. Israël blijft, na zijn uittocht uit 
Egypte, tot bestwil der overige volkeren, een afgezonderd 
en aan God gewijd volk; en zoo blijft de gemeente, tot heil 
der wereld, het lichaam, waarvan de verhoogde Christus het 
Hoofd is: maar de buitengewone teekenen, die den uittocht 
uit Egypte, en de uitstorting des Heiligen Geestes vergezelden, 
zijn er niet meer. Zoo lezen wij niet meer — om met Mat-
theus en Markus te spreken — dat Jezus door den Geest 
ergens heen wordt weggeleid of uitgedreven, om daar, 
afgezonderd van de menschenwereld, des te nader bij God en 
de engelen te zijn. Maar Jezus blijft onder de leiding des 
Geestes. Geheel Zijn volgend leven draagt het kenmerk, 
dat de Heilige Geest op Hem is neergedaald', om aan alles, 
ook het meest gewone, dat Hij doet, eene hoogere wijding te 
geven. Hij is niet maar nu en dan, in zeer treffende oogen-
blikken, maar altijd en overal, de door den Heiligen Geest 
geheel en al aan God gewijde, de Gezalfde des Heeren. De 
Geest, die op Hem is neergedaald,i s op Hem gebleven 
(Joh. 1 : 32; Luk. 4 : 18, 21). 

Eene andere bijzonderheid is 't gebruik, dat Jezus maakte 
van de Heilige Schrift. Wij stellen ons niet voor, dat Hij de 
rollen der verschillende bijbelsche boeken bij zich had. Na 
een dertigjarigen omgang met de Heilige Schrift, is haar in­
houd in Zijn geheugen en hart geprent. En zoo ooit, dan is 
het nu, dat Gods Geest Hem inleidt in de Schrift, en zoo 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 37 

wordt het Hem duidelijk, dat dit zijn veertig dagen lange 
verblijf in de woestijn, tot tegenhanger heeft Israels verblijf 
in de woestijn gedurende veertig jaren. G-elijk Israël in de 
woestijn, door Gods buitengewone leiding, werd voorbereid 
voor de taak, die het, als het profetisch en priesterlijk volk, 
under de volkeren der aarde, in Kanaan te vervullen had; zoo 
moest Hij, onder Gods buitengewone leiding, gedurende deze 
veertig dagen, worden voorbereid voor de taak, die Hij, tot heil 
der wereld, te vervullen heeft als de profeet en de priester 
des Heeren. 't Is daarom, niet maar op de klank af, dat Hij 
van die woorden zich bediende, welke Mozes tot Israël in de 
woestijn heeft gesproken. De Heilige Schrift was voor Hem 
meer dan eene breede tekstenrol. Hij zag Zijn eigen leven en 
roeping er in weerspiegeld. Hij haalde die woorden aan, om­
dat Hij Zijne eigen overtuiging niet beter dan in die 
woorden, die Hij juist in die dagen overdacht, wist uit te 
drukken. Men kan een bijbeltekst aanhalen, zonder zijn geeste­
lijken zin te vatten, en daarin den levenden weerklank te vin­
den van Zijne eigen, door Gods Geest gewrochte, overtuiging. 
Jezus sprak Zijn eigen overtuiging in de taal der Hei­
lige Schrift uit. zoo vaak Hij zich daarvan bediende. 
Het was Hem in de eerste plaats te doen, om te weten'wat 
God Hem, in den tegenwoordigen oogenblik, door Zijnen 
Geest leerde. Zonder deze leering des Geestes, was de taal 
der Schrift voor Hem een doode letter gebleven, ook al zou 
Hij haar met groote nauwkeurigheid hebben nagesproken. 
De Schrift was Hem dierbaar, omdat de Geest, waaruit zij is 
ontstaan, de Geest van God is, onder Wiens leering en leiding 
Hij wist, dat Hij zich bevond. 

En omdat Jezus op deze levende en geestelijke wijze met 
de Heilige Schrift omging, daarom zocht Hij niet altijd, als 
Hij eenen tegenstander moest beantwoorden, angstvallig naar 
een schriftwoord. Sommige Zijner treffendste woorden, waar­
mede Hij den mond Zijner tegenstanders stopte, werden, op 
't oogenblik, voor 't eerst in Hem geboren. Denk, onder an-



38 VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

dere, aan Zijn woord omtrent den plicht, om den keizer 
schatting te betalen. 

Nog ééne opmerking. Die, evenals Jezus, zijn weg bewandelt 
onder de leiding des Heiligen Geestes, zal het niet moeielijk 
vinden Gods wil te weten, als hij in verzoeking komt om 
tegen Gods wil te handelen. Alles hangt in de ure der ver­
zoeking af van de houding, die wij tegenover God heb­
ben aangenomen. 

Geheel het leven van Jezus, tot Zijn dertigste jaar, was 
onbepaalde gehoorzaamheid aan Zijnen Vader. In den weg 
dezer gehoorzaamheid, werd Hij, wat Hij geworden is, in 
onderscheiding van Zijne tijdgenooten (Hebr. 5 : 8). Alles wat 
er goeds of uitstekends in Hem was, dat zag Hij aan als iets, 
dat aan den Vader alleen, en geheel en al, behoorde gewijd 
te zijn; omdat Hij al wat Hij was en had, geheel en al aan 
Zijn Vader had te danken; omdat alles 's Vaders vrije gave was. 

Langs dezen weg werd Hij er toe voorbereid, om, in den 
doop door Johannes, zich als Zoon Gods, als de Christus 
Gods, gansch en al aan den Vader en aan 't volk te wijden. 
Zijne leuze was: niet Ik; maar Mijn Vader; Ik niets. Mijn 
Vader alles. 

En wat Hij nu in de verzoeking te doen had, was, te 
blijven in deze houding, die Hij, vooral in den doop, tegen­
over den Vader had aangenomen, toen de Heilige Geest op 
Hem was nedergedaald, en de Vader zelf Hem had gewijd 
tot de roeping, die Hij van nu af aan als Zoon van God heeft 
te vervullen. Zoolang Hij in die houding bleef, zou Hij blijven 
in de gemeenschap met den Vader, waarin de Vader alles 
is voor Hem: het licht en de kracht, die Hij van oogenblik 
tot oogenblik van noode heeft. In deze houding tegenover 
den Vader ziet Hij, bij 't licht, dat van 's Vaders aangezicht 
straalt, Zijn pad als een lichtstreep tusschen alle donkere 
zijpaden. Zijn geestelijke smaak was, in den weg der algeheele 
gehoorzaamheid aan den Vader, zóó ontwikkeld, dat Hij 
terstond kon proeven, wat in strijd was met de leus Zijns 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 39 

levens: „Ik niets, de Vader alles." Hij heeft in volkomenheid 
de waarheid ondervonden, dat den oprechten het licht 
opgaat in de duisternis. 

Onze God geve ons genade tot deze onbepaalde gehoor­
zaamheid, en algeheele overgave en toewijding aan Hem. 

V. 

VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

De verzoeking van Jezus in de woestijn is eene zoo belang­
rijke gebeurtenis, dat wij nog eens uwe aandacht er bij willen 
bepalen. Hij werd ook verzocht als ons Voorbeeld. Aan 
Zijne verzoeking zien wij, wat onze verzoekingen betee-
kenen. 

't Is niet bij uitzondering, dat wij i n d i t g e w i c h t i g o o g e n-
blik van Zijn leven de engelen bij Hem aantreffen. Het 
menschelijk leven is niet los te maken van de engelenwereld. 
De geopende hemel bij Jezus' doop doet ons denken aan de 
nederdaling van engelen op Hem. In de woestijn dienden zij 
Hem. Tot Nathanaël sprak Hij van 't opklimmen en 't neder­
dalen der engelen op Hem. In Gethsemane kwam een engel 
Hem versterken. Ook bij Zijne opstanding dienden de enge­
len Hem. 

En 't is niet bij uitzondering, dat wij de eagelen bij Jezus 
aantreffen. Zij zijn altijd bij Gods kinderen. Herinner u de 
ervaringen van Petrus en Paulus (Hand. 12 : 7; 27 ; 23), en 
vooral de verklaring van Jezus, dat de engelen zich verblijden 
over de bekeering des zondaars. 

Ja, de engelen zijn dienende geesten, die uitgezonden wor­
den tot dienst van hen, die de zaligheid beërven zullen 



40 VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

( Hebr. 1 : 14). De engel des Heeren legert zich om degenen, 
die Hem vreezen (Ps. 34 : 8). 

Zeg niet, dat gij geen engel gezien hebt. Hebt gij Jezus 
Christus en Zijnen Vader gezien? En toch wonen zij bij u, 
zoo gij wandelt naar den wil des Heeren (Joh. 14 : 20). 

Het moet u genoeg zijn, dat het leven van Jezus, Die u 
in alles is gelijk geworden, uitgenomen de zonde, u geopen­
baard heeft, dat, waar een mensch is, die God vreest, ook de 
goede engelen zijn, om, waar het noodig is, hem den eenen 
of anderen dienst te bewijzen. 

Hebben niet vaak stervenden op treffende wijze getuigd, 
dat zij van engelen waren omringd? 

Calvijn verkeerde onder een zeer diepen indruk, dat ook 
de heilige engelen getuigen zijn van onze daden. 

't Is geen ijdele inbeelding, als de geloovige de engelen­
wereld niet verre van zich, maar bij zich denkt. 

En het oefent op ons een zeer heilzamen invloed uit, als 
wij nooit vergeten, dat wij zijn omgeven van deze hoogere 
wezens. Aan de dwaling der engelen-aanbidding ligt deze 
waarheid ten grondslag. Zonder deze waarheid zou ook deze 
dwaling niet bestaan. 

't Is iets verheffends, de engelen bij ons te denken, in 
oogenblikken van hooge vreugde of van diepe smart, en vooral 
in de ure der verzoeking. 

Hoe gansch anders wordt voor ons de gedaante der woestijn, 
zoodra wij ons Jezus voorstellen als in 't midden der heilige 
engelen, die op Gods wenk wachten, om Hem op engelen wijze 
te dienen. 

Maar wij komen ook met booze geesten in aanraking, 
om door hen verzocht te worden. 

Het menschelijk leven kan niet worden wat het wezen 
moet, zonder de verzoeking door den duivel. God heeft het 
menschelijk leven daarop aangelegd. Ook al was er geen zonde, 
dan was er toch verzoeking. Adam werd verzocht vóór zijnen 
val. En Jezus, de Onzondige, werd verzocht in de woestijn. 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 41 

Het komt er niet op aan, of de mensch ziet dat de duivel 
en de booze engelen de hand hebben in al zijne verzoekingen. 
De verzoeking blijft daarom wat zij is. 't Is ons genoeg, dat 
Jezus Christus heeft getuigd, dat Hij door den duivel is 
verzocht. Deze getuigenis openbaaart ons, wat ons anders 
wellicht was verborgen gebleven: dat de booze geesten hunne 
hand hebben in de verzoekingen der kinderen Gods. 

Wat is het doel der verzoeking? Door den strijd, dien de 
verzoeking met zich medebrengt, moeten wij te vaster wor­
telen in datgene, wat goed en recht en waar is. Juist door de 
verzoeking worden deze hoogere gaven, deze eeuwige goede­
ren, ons onvervreemdbaar eigendom. 

Waarin bestaat dan de verzoeking? Dat zij, zich hechtende 
aan wat goed en recht en waar is in ons, op eenen weg ons 
voeren wil, waar wij deze goddelijke gaven verliezen moeten. 
Denk aan de verzoeking van Jezus. De Vader had bij den 
doop verklaard, dat Hij Gods Zoon was. Daaraan knoopte zich 
de verzoeking vast. Maar had Hij aan haar gehoor gegeven, 
dan zou Hij juist den weg hebben betreden, waarop Hij niet 
Gods Zoon had kunnen blijven. En zoo knoopte zich bij den 
eersten mensch de verzoeking aan zijne bestemming, om aan 
God gelijkvormig te worden. 

Is er in den mensch niet meer iets, dat goed of waar of 
recht kan geheeten worden, dan kan hij ook niet meer worden 
verzocht. Dan zondigt hij, omdat het zondigen hem eene be­
hoefte en een lust is geworden. Zulk een mensch kan ver­
zoeken, maar niet verzocht worden. 

Het is derhalve uit den aard der zaak, dat verzoekingen 
op Gods genade betooningen volgen. Aan de verzoeking 
van den eersten mensch ging het ontvangen der uitnemendste 
gaven uit Gods volheid vooraf. De eerste groote verzoeking 
van Jezus volgde op de heerlijke openbaring des Vaders aan 
Hem bij Zijnen doop. 

Verwonder u daarom niet, dat tijden van herleving door 
zware verzoekingen worden gevolgd. De gevaarlijkste dwa­



42 VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

lingen hechten zich in den regel aan de gezegendste her­
levingen. 

En het bevreemde den geloovige niet, dat hij verzocht wordt 
om juist die waarheid los te laten, die hem, in eene bijzondere 
mate, met haar heilrijk licht begint te bestralen; of om juist 
van dien goeden weg af te dwalen, waarop hij pas, door 
Gods genade, den voet heeft gezet. 

Is de verzoeking grondig overwonnen, dan keert 
zij in dienzelfden vorm niet weder. 

Jezus is niet weder verzocht op dezelfde wijze, als in de 
woestijn. Het doel der verzoeking was, hem te doen beslissen, 
in welken geest hij Zijn werk verrichten zal. Toen dit 
was uitgemaakt, heeft de duivel Hem niet weer op dit punt 
verzocht. De verzoeking was voleindigd, en 'de duivel week 
van Hem (Luk. 4 : 13). Hij werd in Zijn werk door geene 
verzoekingen van dezen aard meer belemmerd. 

Dit niet alleen. ïoen Hij als overwinnaar uit deze verzoe­
king trad, aanvaarde Hij Zijn werk met die nieuwe gaven — 
de profetische inspiratie en de goddelijke wonderkracht — 
die tot Zijn buitengewone taak werden vereischt. 

Waarom is het, dat aan zoovele geloovigen een vaste vrede 
en een bestendige vreugde en een onbeneveld licht ontbreken ? 
Omdat zij den verzoeker niet hebben overwonnen, in de eene 
of andere bepaalde verzoeking, waarin zij hem hadden moeten 
overwinnen. Hierdoor zijn zij min of meer in zijne macht 
gebleven, en wandelen zij als kreupelen en gebondenen in 
den weg des Heeren. De bepaalde verzoeking heeft bij hen 
niet gansch en al Gods doel uitgewerkt, en werd alzoo niet 
voleindigd. 

Laat 'mij u de zaak ophelderen. De proponent moet eens 
voor altijd beslissen in welken geesb hij levenslang zijn werk 
verrichten zal. Wat gebeurt? Hij ontvangt twee beroepen, 
het eene zeer aantrekkelijk voor het vleesch, terwijl het andere 
hem niets dan een leven van zelfverloochening voorspelt. 
Maar eene stem Gods zegt hem in zijn binnenste, dat zijn 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 43 

dienst het meest vereischt wordt waar er niets is, dat het 
vleesch bekoren kan. Het kost hem een langen en bangen 
strijd om aan Gods stem gehoor te geven. Eindelijk komt hij 
er toe, met verloochening van allen eigen wil en zin, zich 
gansch en al Gode dienstbaar te stellen. Wat gebeurt er, 
zoodra hij, met een volkomen hart, dit offer Gode heeft ge­
bracht? Dat de strijd door een onuitsprekelijken vrede wordt 
gevolgd; dat zijne vreugde in God grooter is dan ooit te voren; 
en een nieuwe toevloed van licht en kracht hem ten deele 
wordt. En terwijl hij in dezen geest zijn werk verricht, wordt 
het hem, van dag tot dag, al gemakkelijker den weg der zelf­
verloochening te bewandelen. 

Maar veronderstel, dat hij aan den verzoeker had toegegeven, 
en het andere beroep aangenomen; wat dan? Dan zou hij, 
naarmate hij een teederder geweten heeft, des te ongelukkiger 
zijn in zijn bekoorlijken werkkring. Het verwijt zijns Heeren 
zou hem altijd hinderen. De verzoeker zou groote macht over 
hem behouden. Zijne vreugde zou, vooral onder moeielijkheden, 
gedempt, zijn licht beneveld, zijne kracht gebroken zijn. En 
't is mogelijk, dat die ééne nederlaag aan den ingang van 
zijn openbaren arbeid, oorzaak wordt, dat eene donkere wolk 
levenslang over hem zweven blijft. 

Gij verstaat mij. Met ééne verzoeking is het niet afgedaan. 
Geheel het leven is in zekeren zin eene doorgaande verzoe­
king. Maar er zijn bepaalde verzoekingen, die slechts eenmaal 
kunnen worden doorgestreden, om dan voor altijd door 
een bepaalden zegen te worden gevolgd. 

Er zijn ook opklimmingen in de verzoekingen, gelijk er 
opklimmingen zijn in het geestelijk leven. Er was eene ver­
bazende klimming tusschen de eerste en de tweede groote 
verzoeking des Heeren. De overwinning in de eerste verzoe­
king baande hem den weg tot de overwinning in de laatste, 
die Hij in Gethsemane heeft doorgestreden. 

Gij kunt niet vooruit berekenen, hoe ver zich de gevolgen 
uitstrekken der overwinning, die gij in eene bepaalde ver­



44 VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 

zoeking behaalt, welke die verzoeking ook zijn moge. 
Daarom bid ik u toe, dat in elke verzoeking, die over u 

komt, ook van u mag gezegd worden, dat de verzoeking bij 
u tot de voleindiging is gekomen, en de verzoeker van u 
is geweken, omdat hij, op dat bepaald punt, geen vat meer 
op u had. 

Zien wij welk een zegen elke verzoeking bestemd is met 
zich te brengen, dan verstaan wij, waarom Jacobus ons op­
wekt tot blijdschap wegens de verzoekingen. Maar laat ons 
niet vergeten, dat eene verzoeking heilzaam is, alleen zoo 
lang wij in Gods weg aan Gods hand wandelen. Nie­
mand mag uit Gods weg gaan, meenende dat hij ook dan 
op Gods genade in de verzoeking rekenen mag. Jezus deed 
alleen, wat de Vader wilde. Hij ging naar de woestijn, omdat 
het de wil Zijns Vaders was. Hij verliet die niet, dan na 
veertig dagen, omdat het de wil Zijns Vaders was. "Wij moeten 
niet den verzoeker, maar de verzoeker moet ons opzoeken. 
Dan vindt hij tot ons geen toegang, tenzij onze God hem 
dien vergunt. En dan treft hij ons aan in de vesting, waar 
wij hem niet behoeven te vreezen. Wat den verzoeker naar 
ons uitlokt, is juist onze wandel in de gehoorzaamheid aan 
onzen God. En blijft deze gehoorzaamheid aan God', de ééne 
zaak, waarover wij ons bekommeren, dan zijn wij onover­
winnelijk. Al gaat onze weg ook dwars door het verblijf der 
booze geesten, geen nood; onze God is daar onze bescherming 
en onze sterkte. 

Zoodra wij ergens zijn, werwaarts de Heer ons niet heeft 
geleid, of iets doen, waartoe Hij ons niet heeft geroepen, 
vallen wij in de macht des verzoekers, en lijden wij schade. 
Onze Heiland heeft meermalen betuigd, dat Hij niets uit zich 
zei ven durfde doen, dat Hij in alles den Vader volgde, dat 
Zijne werken de werken des Vaders, en Zijne woorden de 
woorden des Vaders waren. En zoo bestaat onze veiligheid 
tegenover den verzoeker daarin, dat wij alle zelfvertrouwen 
loslaten, en ons in alle dingen door onzen God, naar Zijn 



VERZOCHT IN DE WOESTIJN. 45 

welgevallen, laten bestieren en gebruiken. Dan zegt Hij tot 
den verzoeker: „Kom!" en hij komt; „ga!" en hij gaat. 

't Is eene heerlijke waarheid, dat de verzoeker zoozeer in 
Gods macht is, dat hij ons niet verzoeken kan, zooals en 
waar en wanneer hij wil. God regelt ook de verzoekin­
gen, die ons treffen. En zij werken Gods bedoelingen met 
ons uit. En daardoor doen zij ons den alleruitnemendsten dienst. 
En als de verzoeker Gods plan heeft volvoerd — als hij de 
verzoeking heeft voleind — dan wijkt hij van ons machteloos 
en verslagen. 

Maar de engelen blijven bij ons. De mensch en de 
engel behooren bij elkander; niet de mensch en de duivel. Het 
samentreffen tusschen mensch en duivel, als dit in Gods weg 
geschiedt, is een doorgangspunt tot een hooger heil en heer­
lijkheid, waarvan de engelen meer dan bloote aanschouwers 
zijn. Zij dienen den strijder. Zij dienden Jezus bij Zijnen strijd, 
in de woestijn en in Gethsemane. Zij dienden Hem bij Zijne 
opstanding en hemelvaart. Zij dienen Hem nu in Zijne heer­
lijkheid. Zoo dienen zij ook de zijnen. Hoofd en leden zijn 
één. Die dienst is hunne vreugde. In dien dienst bereiken de 
engelen hunne hoogste bestemming. De verzoekingen, waar­
aan wij in dit leven blootstaan, behooren tot onze vorming 
en opvoeding voor wat beters, dan dit leven aanbiedt; en de 
dienst, dien de engelen reeds in dit leven ons bewijzen, be­
hoort tot onze aanvankelijke verheerlijking. Wij danken het 
aan onze vereeniging met Jezus Christus, dat ook van ieder 
geloovige, die den verzoeker overwint, mag gezegd worden, 
dat de hemel voor hem geopend is, en de engelen Gods van 
hem opklimmen en tot hem nederdalen, 't Zal een deel onzer 
aanstaande vreugde zijn kennis te maken en gemeenschap 
te hebben met de engelen, die onzen Heer, en om Zijnentwil 
ons gediend hebben, in ons aardsch leven en bij onze opstan­
ding en hemelvaart (Heb. 12 ; 2). 



46 JEZUS MACHT OVER DE NATUUR. 

VI. 

JEZUS' MACHT OVER DE NATUUR. 

Matth. 4 : 23. Jezus omging geheel Galilea, lee-
rende in hunne synagogen en predikende het 
Evangelie des Koninkrijks^ en genezende alle ziekten 
en alle kwalen onder het volk. 

Luk. 9 : 2. En Hij zond hen heen, om te prediken 
het Koninkrijk Gods, en de kranken gezond te 
maken. 

De macht, die Jezus over de natuur oefende, maakt één 
geheel uit met Zijne prediking. Beide begonnen op het­
zelfde oogenblik. De eerste was niet een toevoegsel tot de 
laatste. Zij kwam niet achterna tot bevestiging van de laat­
ste. Waar het woord geene kracht had, zou het wonder zijne 
zwakheid niet kunnen verhelpen. Het wonder kan het licht 
niet aanvullen, dat aan 't woord ontbreekt. Daarom was het, 
dat zij, die een afkeer van Jezus' woord hadden, ook niet 
door Zijne wonderen van de waarheid Zijns woords werden 
overtuigd. Woord en wonder waren zoo één, zoo uit één stuk, 
dat, die Zijn woord verwierpen een teeken eischten, dat van 
een anderen aard was, dan Zijne wonderen. En Jezus verwierp 
dezen eisch, als de dwaasheid van een ongeloovig en overspelig 
geslacht (Matth. 16 : 1 — 4). 

De macht des Heeren over de natuur openbaarde zich vooral 
in de genezing der kranken, en was alzoo eene der open­
baringen van het aanzijn van Gods Koninkrijk. De 
verzekering dat Gods Koninklijk aan 't komen was, was niet 
eene aankondiging zonder beteekenis. Is Gods Rijk in Israël aan 
het komen, dan is God zelf tot Israël nader gekomen. Dat 
Koninkrijk is niet buiten de menschen. De macht ter genezing, 
die van Jezus uitging, bewees dit; zij was de genezende macht 
van Israëls God. Toen God het volk uit Egypte had gevoerd, 
had Hij zich Israëls Geneesmeester genoemd, en beloofd dat Hij 
het volk, als het gehoorzaam was, zou bewaren van de krank­



JEZUS' MACHT OVER DE NATUUR. 47 

heden, waaraan de heidenen onderworpen zijn (Deut. 7 : 15). 
Hoe weet gij, dat een uitmuntende zanger of spreker onder 

u is? Niet daardoor, dat een ander u dat zegt, maar dat gij 
zelf den zanger of spreker hoort. Het lied des zangers en het 
woord des sprekers openbaren u hunne tegenwoordigheid. En 
zoo openbaarde Jezus' macht over de natuur, dat Israels God 
in nauwere verbinding met Zijn volk was getreden. 

Maar deze macht was aan Jezus' persoon eigen. Zij was 
niet verspreid in gansch Israël. Jezus alleen bezat haar. 
Waarom? Omdat God, als Israels God, door JEZUS in nauwe 
verbinding met het volk is getreden. Het Koninkrijk Gods 
is aan 't komen door Jezus. De stichting van dit Koninkrijk 
is aan Jezus' persoon gebonden. Gods nadere openbaring aan 
Israël als zijn Geneesmeester wordt bemiddeld door Jezus 
Christus. Gods macht over de natuur werkt door de macht 
van Jezus over de natuur. God geneest Israëls krankheden 
door de genezende kracht, die Hij aan Jezus heeft medege­
deeld. Jezus is de Middelaar door Wien God zich, zooals nooit 
te voren, aan Israël als zijn Redder komt openbaren. 

Deze macht over de natuur openbaart derhalve de nauwe 
betrekking, die er is tusschen Jezus en Israëls God. 
Die er voor vatbaar waren, zagen terstond in deze machts­
openbaring over de natuur een bewijs van de geheel eenige 
betrekking tusschen Jezus en hun God. „Hoedanig is Deze, 
dat ook de winden en de zee Hem gehoorzaam zijn?" zoo 
riep men eens uit. Bij eene andere gelegenheid betuigde men: 
„Er is nooit dergelijks in Israël gezien." En bij eene andere 
vroeg nien met ontzetting: „Is niet Deze de Zoon van David?" 
En bij eene andere aanbad men Hem, zeggende; „Waarlijk, 
Gij zijt Gods Zoon." Men noemde Hem met eenen naam, dien 
men tot nu toe geen mensch had durven geven. 

Johannes noemt het eerste wonder des Heeren, den aan­
vang van de openbaring Zijner heerlijkheid — dat is der 
heerlijkheid, die Hem alleen eigen is, en Hem van alle men-
schen onderscheidt. 



48 JEZUS' MACHT OVER DE NATUUR. 

Jezus' macht over de natuur is de openbaring van Gods 
macht over haar op menschelijke wijze, in menschelijken 
vorm. Met andere woorden: in Hem werd gezien, dat de 
mensch de deelgenoot is geworden der Goddelijke macht 
over de natuur. Als deelgenoot dezer Goddelijke macht oefent 
Jezus haar uit op Goddelijke wijze, dat is; enkel door Zijnen 
wil. Wij staan verbaasd, als wij dit aanschouwen. Omdat Hij 
'twil, genezen de kranken, vermeerderen de brooden, bedaren 
de winden. Omdat Hij 't wil, genezen de kranken, die op eenen 
verren afstand zijn van Hem. Toen een kranke eenmaal 
zeide: „Heere, indien Gij wilt. Gij kunt mij reinigen," beleed 
deze, onbewust, eene zeer diepe waarheid. 

Maar deze wil was één met Zijne persoonlijkheid. De 
wil is de hoogste uitdrukking van 's menschen persoonlijk­
heid; daarom wordt Jezus' macht over de natuur bestierd 
door Zijne heilige liefde. Die macht openbaarde Zijne 
heilige liefde. Petrus gevoelde dit, toen hij uitriep: „Ga uit 
van mij, want ik ben een zondig mensch." Het volk bespeurde 
terstond, dat Jezus geen wonderen deed, om daardoor een 
naam te maken, maar omdat Hij zich ontfermde over de 
kranken. Zijn medelijden trok de kranken aan, om zich aan 
Zijne gezegende macht over te geven. En de wijze, waarop 
Hij hen genas, en 't woord dat Hij soms tot den genezene 
sprak (Joh. 5 : 14), overtuigde den beweldadigden, dat Hij de 
kranken genas, opdat zij zich van de zonden bekeeren, en 
aan den dienst van hunnen God wijden zouden. 

Ik zeide, dat Jezus genas, wien Hij wilde; maar ik haast 
mij hieraan toe te voegen, dat Zijn wil het voertuig was 
van des Vaders wil. Wat de Vader wilde voor den kranke, 
dat openbaarde Hij door den wil van Jezus. Om mij zoo uit 
te drukken: aan Hem voelde men den polsslag der Goddelijke 
liefde. Het Koninkrijk Gods op aarde is de openbaring van 
Gods hoogsten wil, onder andere, ten opzichte der kranken, 
en die openbaring geschiedt door wat Jezus wil voor de 
kranken, die Hij tot zich trekt. 



JEZUS' MACHT OVER DE NATUUR. 49 

Hier is eene volkomenheid in de gemeenschap tusschen 
den menschelijken en den Goddelijken wil, die wij ons nooit 
hadden kunnen denken, hadden wij de openbaring ervan in 
Jezus Christus niet gezien. 

Jezus was in Zijn willen en denken zóó volkomen het 
voertuig van Gods wil en gedachte, dat Hij in geen enkel 
geval in twijfel was, wat te doen. De Vader was niet op een 
afstand, hoe klein ook, van Hem verwijderd. Hij wachtte niet 
angstvallig, totdat het Hem duidelijk werd, wat Hij al of 
niet moest doen. Hij was zóó volkomen één met den Vader, 
dat Hij niets anders dacht, dan wat de Vader op 't oogenblik 
dacht, en niets anders wilde, dan wat de Vader op 't oogen­
blik wilde, ten opzichte van elk bijzonder geval, waarin Hij 
verkeerde. Hij zelf betuigde nadrukkelijk niets te willen, 
te denken, te spreken of te doen, dan wat de Vader in en 
door Hem wilde, dacht, sprak en deed. Hij was zóó onbepaald, 
in 's Vaders handen, het werktuig, waardoor de Vader deed 
wat de Vader wilde, dat Hij verklaarde van zich zeiven niets 
te vermogen (Joh. 5 : 30). 

Daarom was elke machtsbetooning van Jezus eene 
zeer heilige daad. Eene ontvankelijke ziel werd Gods tegen­
woordigheid er in gewaar. Jezus betoonde die macht met eene 
rust, kalmte en waardigheid, die de afspiegeling was der ma­
jesteit, waarmede God over al Zijne schepselen heerscht. 

Niets vertoonde de Hem van God medegedeelde majesteit, 
voortgevloeid uit Gods eigen wezen, treffender, dan de wijze, 
waarop Hij over de stomme natuur en over menschen en 
geesten heerschte. 

Maar er is iets anders, waarop ik u vooral wijzen moet, 
dat elke genezing stempelde, als eene heilige daad. Zij kon 
alleen plaatshebben, als men zich aan Jezus' liefde toever­
trouwde. Waar Hij geen geloof aantrof, daar kon Hij 
de kranken niet genezen. Zijne macht over het kranke 
lichaam hing af van Zijne macht over de ziel. De genezing 
was eene weldaad aan de ziel, meer nog dan aan het lichaam, 

4 



50 JEZUS' MACHT ÜVER DE NATUUR. 

bewezen. Zij trok de ziel nader tot Hem, den Heilige. Zij 
was een der middelen, om voor altijd de ziel aan Hem, en 
in Hem, aan God te verbinden. Zij was eene zedelijke, eene 
heilige daad. 

Jezus eischte niet, dat men iets aangaande Hem, maar 
in Hem gelooven, zich Hem toevertrouwen zoude. Al kon 
men zich geen rekenschap geven van Jezus' betrekking tot 
God of mensch; al wist men niet, dat Hij Davids Zoon of 
dat Hij Gods Zoon was; al wist men niet wat deze namen 
beteekenden; als men maar aan Zijne heilige liefde zich toe­
vertrouwde, dan was het genoeg. Dan vertrouwde men zich, 
al was het ook onbewust, aan Gods heilige liefde, aan God 
zeiven toe. Die in Jezus woonde en werkte. En is niet de 
overgave aan Gods heilige liefde het doel, waartoe God den 
mensch heeft geschapen? Komt de mensch daardoor niet in 
de rechte verhouding tot God? 

En omdat de Heilige niets onheiligs doen kan, daarom kon 
Jezus niet genezen, waar er geen vertrouwen in Zijne heilige 
liefde was. Hij genas de kranken niet als een behendige 
wonderdoener. Wij noemen Zijne genezingen wonderen, omdat 
zij behooren tot eene hoogere orde van zaken, dan de natuur­
lijke, dat is, omdat zij behooren tot het Koninkrijk Gods. Maar 
voor Jezus waren zij de natuurlijke uitstroomingen Zijner 
heilige liefde tot de ontvankelijke ziel. Daarom vloeide Zijne 
genezende kracht, zooals het schijnt, zelfs onwillekeurig uit in 
't geval der Hem onbekende kranke vrouw, die vol vertrouwen 
Zijn kleed van achteren had aangeraakt (Mare. 5 : 25—34). 

Hier is eene wederkeerige werking. Gelijk de medelijdende 
macht van Jezus over het kranke lichaam den geloovige tot 
zich trok, zoo trok het vertrouwen van den kranke deze 
kracht tot zich aan. Kon Hij zonder dit vertrouwen niemand 
genezen? Waar dit vertrouwen werkzaam was, daar was de 
genezing zeker. Daarom verklaarde Jezus meermalen aan den 
kranke, die zich Hem toevertrouwde: „Uw geloof heeft u 
behouden." 



JEZUS' MACHT OVER DE NATUUR. 51 

't Is iets groots in Jezus te zien, hoe de Goddelijke macht 
over de natuur eene menschelijke macht is geworden; hoe 
zij niet van buiten aan de menschelijke natuur is toegevoegd, 
maar sedert den doop in den Jordaan één is met de inwoning 
des Geestes in de menschelijke natuur van Jezus. Hij oefent 
deze macht uit, omdat zij, sedert den doop, één is geworden 
met de gemeensohap aan God, waartoe, in Hem, de men­
schelijke natuur toen werd verheven. 

Zeg niet, dat deze macht van Jezus over de natuur slechts 
eigen is aan de Goddelijke natuur in Hem. Dan scheidt gij 
in Hem het Goddelijke en 't menschelijke van elkander; dan 
heeft de menschelijke natuur bij Zijne vleeschwording niets 
gewonnen; dan is in Hem niet het Woord vleesch gewor­
den. In Jezus Christus wordt ons het doel van de schepping 
der menschen verklaard. God heeft, onder anderen, gewild 
dat de mensch deelen zou in Zijne macht over de natuur. 
Maar eer dit kon geschieden, moest de eeuwige Zoon zelf 
vleesch worden, en moest in Zijn persoon de eenheid tusschen 
God en mensch worden voltooid. 

Niet alleen is Jezus zich deze eenheid tusschen God en 
mensch in Zijn eigen persoon bewust; Hij is zich ook bewust, 
dat door Hem, als Middelaar, zij die in Hem gelooven bevoor­
recht zijn, om, door 't geloof in Hem, deze macht uit te 
oefenen. Hij deelde daarom Zijne macht over kranken 
en bezetenen, ook aan Zijne discipelen mede (Luk. 
9 : 2). En na Zijne Hemelvaart schonk Hij deze gave aan 
niet weinigen in de gemeente (1 Cor. 12 : 9). En uit den 
brief van Jacobus vernemen wij, dat, op 't gebed der ouder­
lingen, deze genezende kracht in de gemeente werkte (Jac. 
•5 : 14, 15). Elke genezing, die plaats vond onder de aanroe­
ping van den naam van Jezus Christus, was eene voorttril­
ling van de macht over de natuur, die sedert den doop van 
Jezus, den mensch, in Christus Jezus, als eene blijvende 
gave, is medegedeeld. 

Gode zij dank, dat Zijne gemeente, in onze dagen, zich deze 



52 JEZUS' MACHT OVER DE NATUUR. 

gave al meer" bewust wordt. Waar wij 's Heeren kracht zien 
werken tot genezing der kranken, daar aanschouwen wij in 
de gemeente de voortwerking van de macht, die er woont in 
haar Hoofd en Heer, sedert de Vader Hem met den Heiligen 
Geest heeft gezalfd. 

Jezus' wondermacht over de natuur is niet met Zijn aardsch 
leven voorbijgegaan. Zij duurt in de gemeente nog heden 
voort, tot heil eener kranke menschheid; en zij waarborgt 
ons de macht, die van Jezus Christus zal uitgaan, als de Vader 
door Hem alle dingen nieuw maakt, en wij, in nieuwe lichamen, 
eene nieuwe aarde bewonen (Openb. 21 : 5; 2 Petr. 3 : 13). 

VII. 

ZIJNE MACHT OVER DE BOOZE GEESTEN. 

Matth. 4 : 24. Zij brachten tot Hem allen, die 
kwalijk gesteld waren, met verscheidene ziekten 
en pijnen bevangen zijnde, en van den duivel 
bezeten, en maanzieken en geraakten; en Hij 
genas dezelve. 

Wat de Evangelisten verhalen van Jezus' macht over de 
booze geesten, was voor mij tot vóór korten tijd nog een ver­
zegeld boek. Het lag buiten mijne ervaring. Ik had geene ge­
gevens om het te verstaan. Ik wist niet in hoever de Heiland 
ook nog in deze dagen deze macht uitoefent. Het bezoek, dat 
ik in het jaar 1884 aan verschillende inrichtingen in Europa 
gebracht heb, waar de kranken in Jezus' naam worden ge­
nezen, deed voor mij een gansch nieuw licht over dezen 
arbeid des Heeren opgaan. In zeven van de acht door mij 
bezochte inrichtingen, verhaalde men mij van de verlossing 
der bezetenen, zoowel als van de genezing der kranken, en 
deelde men mij, uit eigen ervaringen, vele bijzonderheden 



ZIJXE MACHT OVER DE BOOZE GEESTEN. 53 

mede, die op de treffendste wijze overeenstemden met wat 
ons door de Evangelisten wordt bericht. De gedachten, die 
ik thans ga uitspreken, zijn de vrucht van mijn verkeer met 
de mannen en de vrouwen, die aan het hoofd staan dezer 
inrichtingen. 

't Is opmerkelijk, dat de genezing der kranken en de ver­
lossing der bezetenen in éénen adem genoemd worden (Matth. 
10 : 8). 't Is waar, elke kranke was geen bezetene. Er waren 
kranken, die geene bezetenen waren, en er waren bezetenen, 
die geene kranken waren. Maar het lijdt ook geen twijfel, 
dat velen bezeten waren, terwijl zij krank, en velen krank, 
omdat zij bezeten waren. In den regel was de bezetene ook 
een kranke; daarom, zooals het schijnt, spreekt Petrus van 
„de genezing van allen door Jezus, die van den duivel over-
Aveldigd waren." Hij noemt de ergsten kranken, omdat het 
meerdere het mindere insluit (Hand. 10 : 38). 

De gevallen, waarin de bezetenen tevens kranken waren, 
worden ons voorgesteld als gevallen, waarin de macht des 
Heeren, ter verlossing der lijdenden, ten toppunt steeg. Denk 
aan den bezetene, die stom was (Matth. 9 ; 32); en aan den 
anderen, die beiden stom en blind was (Matth. 12 : 22); en aan 
den anderen, die maanziek was (Matth. 17 : 15); en laat mij 
ook de vrouw noemen, die achttien jaren lang als eene gebon-
dene des satans in elkander gebogen was (Luk. 13 : 11). 

Men heeft mij menig bijzonder geval medegedeeld, waarin 
de kranke tegelijk een gebondene of bezetene des duivels 
was, en niet kon genezen, voor hij van deze macht der duis­
ternis was verlost. 

Uit de wijze, waarop de Evangelisten ons de genezing van 
sommige bezeten kranken mededeelen, en den ontzetting-
wekkenden indruk, dien zulk eene genezing op de toeschouwers 
te weeg bracht, besluiten wij, dat er eene opklimming was 
in de macht, waarmede de booze geest zijne prooi vasthield. 
Dit komt overeen met wat men mij heeft verhaald. In som­
mige gevallen kostte het een langen en geweldigen gebeds-



54: ZIJNE MACHT OYEU DE BOÜZE GEESTEN. 

en geloofskamp, eer men den booze had uitgedreven. Meer­
malen had men behoefte aan de hulp van anderen, die vast 
stonden in 't geloof, en geoefend waren in den strijd tegen den 
booze door 't gebed. Van een dezer mannen is het mij ver­
haald, dat hij meermalen bij het gebed het vasten voegt, als 
hij den indruk ontvangt, dat de booze niet licht wijken zal. 

Als een bewijs van de woede des boozen geestes, die niet 
gaarne zijne prooi loslaat, verhalen de Evangelisten ons, hoe 
de geest met een geschreeuw den bezetene verlaat, of, op 
het oogenblik, dat hij dit doet, den bezetene nog voor 't laatst 
jammerlijk mishandelt. Terwijl de maanzieke zoon naar Jezus 
werd gebracht, scheurde en beukte de duivel hem (Luk. 9 : 
42). Dit was een geval, waarin de discipelen niet bij machte 
waren den bezetene te redden. 

Men heeft mij verhaald, hoe in menig geval de bezetene 
allergeweldigst werd aangedaan, zoodat het geheele lichaam 
stuiptrekkend samentrok, of als dood ter aarde viel. en hoe 
soms de booze geest brullend als een dier den bezetene 
verliet. 

De Evangelisten deelen ons mede. dat de bezetene nu eens 
aan eene lichamelijke krankheid, inzonderheid stomheid en 
blindheid, dan weder aan krankzinnigheid leed. In 't geval 
van den bezeten Gadarener was het eene krankzinnigheid 
van den hoogsten graad. Hij was met geene kleederen ge­
kleed, bleef niet in huis, waarde rond bij de graven, en brak 
alle banden en ketenen aan stukken. ,In eene der door mij 
bezochte inrichtingen bevond zich, toen ik er was, iemand, die 
op 't punt stond gered naar huis terug te keeren, die letterlijk 
als een dier op handen en voeten had gekropen, als een dier 
moest worden gespijsd, en als een dier had gewoed. Zij was, 
na hare herstelling, zacht als een lam. 

Ik sprak zooeven van den Gadarener. Zijn geval leert ons, 
dat men door meer dan één boozen geest bezeten kan zijn, 
en dat daardoor de macht des boozen over zijne prooi wordt 
versterkt. 



ZIJNE MACHT OVER DE BOOZE GEESTEN. OO 

Ik noemde u ook het geval der vrouw, die 18 jaren lang 
„eenen geest der krankheid had gehad" en door den Heiland 
eene „gebondene des satans" werd genoemd (Luk. 13: 11). Zij 
was niet eene kranke in den gewonen zin des woords, maar 
ook niet eene bezetene in den gewonen zin des woords; want 
zij werd niet als eene bezetene behandeld. De Heiland verdreef 
niet door 't woord den boozen geest uit haar, maar legde 
haar, zooals hij aan de kranken deed, de handen op. Hare 
krankheid gaf wel aan den satan eene bijzondere macht over 
haar; maar was niet daardoor veroorzaakt, dat zij eene beze­
tene was. 

De vraag komt misschien bij u op; hoe weet men dat 
iemand een bezetene is; hoe weet men dat de kwaal des 
lichaams of de krankheid des geestes door bezetenheid is 
ontstaan? Ik heb deze vraag aan de mannen en vrouwen 
gedaan, die meermalen door den Heer tot verlossing van 
bezetenen zijn gebruikt. Zij stemden bijna allen hierin te 
zamen, dat, zoodra men den naam van Jezus Christus begint 
aan te roepen, en van de kracht Zijns bloeds te getuigen. 
de bezetene aan het sidderen of aan 't woeden raakt. Dit 
komt op treffende wijze met de verhalen der Evangelisten 
overeen. Niet de kranken, maar de bezetenen konden het 
niet uithouden in de tegenwoordigheid van den Heilige Gods, 
en baden Hem zich van hen te verwijderen (Luk. 8 : 28). 

Mij is meer dan één geval .medegedeeld, waarin men te 
doen had met een bezetene, die op 't punt stond een woe­
denden aanval te doen, en alleen daardoor werd tegengehou­
den, dat men pal stond in 't geloof aan de kracht des Heeren 
en aan de kracht van Zijn bloed, en dat men den bezetene in 
's Heeren naam verbood zijn boos opzet ten uitvoer te brengen. 

Gij vraagt wat de oorzaak is der bezetenheid? Het lijdt 
geen twijfel, dat in menig geval het misbruik des lichaams 
tot eene onreine zonde, den zondaar in de macht des boozen 
bracht. Meermalen spreken de Evangelisten van een „onreinen 
duivel" of een „onreinen geest", die den bezetene in zijne 



56 ZIJNE MACHT OVER DE BOOZE GEESTEN. 

macht heeft (Matth. 12 : 43; Luk. 4 : 33). Naar men mij ver­
haalde, is de zonde der onreinheid eene vruchtbare bron van 
bezetenheid of gebondenheid door den booze bij menschen, 
die reeds onder de genadige werkingen van Gods Geest zijn. 
Met dezulken neemt de Heer het nauwer dan met anderen. 
Misbruiken zij het lichaam tot zonde, dan ontvangt de satan 
eene zekere macht er over, en kwelt of het lichaam of den 
geest, öf beide, lichaam en geest. Het hoofd van een dezer 
inrichtingen verhaalde mij, dat daar kort te voren een meisje 
was gekomen als eene bezetene, en beleden had welke 
vreeselijke zonden de aanleiding tot die bezetenheid waren 
geweest. Zij ging hersteld naar huis terug. In eene andere 
inrichting was ik getuige van de werking des boozen geestes. 
Er was eene kranke, die, zoodra men in den bedestond was 
aangevangen den naam des Heeren aan te roepen, onwille­
keurig, als eene machtelooze, op den grond viel. Zij zag u, in 
dien toestand, met starren blik, roerloos aan, en scheen haar 
bewustzijn verloren te hebben. Zij wist niet, dat zij eene ge-
bondene des satans was. Eerst in deze inrichting werd dit 
aan haar en anderen openbaar. Zij was krank, en elk mid­
del, tot genezing aangewend, had gefeild. Dit bewoog hare 
ouders, haar naar deze inrichting te zenden. Zij waren god-
vreezende lieden. Ook haar broeder, die haar daarhenen had 
gebracht. Ook zij zelve had zich sedert een paar jaren den 
Heere overgegeven. Maar — dit beleed zij aan het hoofd 
der inrichting — zij had zich verlustigd in 't lezen van ver­
dichte verhalen, die onreine gedachten, beelden en lusten 
in haar hadden opgewekt. Dit had aan den booze macht 
over haar lichaam, en door 't lichaam over haren geest ge­
geven. Hare oogen verrieden de onrust van haar gemoed — 
den daemonischen achtergrond van hare kwaal. Kort voor 
mijn vertrek uit Europa werd mij tot mijne vreugde bericht, 
dat zij merkbaar aan 't herstellen was. 

Waarschijnlijk was het deelnemen aan heidensche tooverijen 
eene andere oorzaak van bezetenheid, in de dagen van den Heer 



ZIJNE MACHT OVER DE BÜOZE GEESTEN. 57 

Jezus. Gij weet, dat de Schrift die tooverijen aan de duivelen 
toeschrijft en de Israëlieten ten sterkste er tegen waar­
schuwde. Het is niet bij toeval, dat de bezetenen, die we in 
de Evangeliën ontmoeten, niet in Jeruzalem, maar nabij of 
over de grenzen des lands, waar men in velerlei aanraking 
met de heidenen kwam, woonden. Denk vooral aan den 
bezetene in het land der CTadarenen. De toestand der bezeten­
heid was iets alledaags onder de heidenen. Dit lokte Jood-
sche duivelbezweerders aan (Hand. 19 : 13). Sommige duivel­
bezweerders waren Farizeërs (Matth. 12 : 27). Waarschijnlijk 
behoorden alle duivelbezweerders tot deze richting. Wij be­
sluiten hieruit, dat de mensch de booze geesten soms kan 
uitbannen, al leeft hij niet in de gemeenschap met den Geest 
van God. Daarom bevreemdt het ons niet, dat ook spiritisten 
in onze dagen kranken genezen, niettegenstaande het feit, 
dat niet zelden de spiritist allengs onder de macht des boozen 
komt, en zijn leven als een krankzinnige eindigt. Een aller­
treffendst geval van dezen aard werd mij medegedeeld van 
een spiritist, die langen tijd, door handenoplegging, kranken 
had genezen, en eindelijk naar een krankzinnigengesticht 
moest worden gebracht, waar hij nacht en dag bleef uitroe­
pen: „Ik ben de Christus! Ik ben de Christus!" 

Zij die geestelijk verstand in deze zaken hebben, waar­
schuwen tegen alle gebruik van zoogenaamde sympathieën 
en bezwerings- of besprekingsmiddelen. Dit zijn duivelsche 
kunsten, die ons licht in de macht van den booze brengen. 
Het hoofd van een dezer inrichtingen verhaalde mij, dat hij, 
als hij bij een kranke wordt geroepen, terstond bespeurt, of 
de kranke zich met toovermiddelen heeft ingelaten, en dat 
hij in den regel in een of ander verborgen hoek de toover-
boeken ontdekt, die de kranke heeft gebruikt. In deze geval­
len bidt hij niet voor den kranke, en legt hij hem niet de 
handen op, tenzij hij eerst deze zonde als zonde belijdt en 
loslaat. 

De wijze, waarop de Heiland den bezetene verloste, was 



58 ZIJNE MACHT OVER DE BOOZE GEESTEN. 

zeer merkwaardig. Hij gebood den boozen geest den mensch 
te verlaten. Hij liet enkel door het woord Zijn recht gelden 
over den mensch, en Zijne macht over den booze. Dit wekte 
aller verbazing op. Desgelijks had men nooit in Israël gezien 
(Matth. 9 : 33). 

Gansch anders handelde de Heer, als Hij kranken genas. 
Dan sprak Hij niet in Zijne koninklijke macht, maar han­
delde Hij met priesterlijk medelijden. Hij raakte den 
kranke aan — zelfs den onreinen melaatsche. Hij legde den 
kranke de handen op. En gelijk de kranke in de teedere 
aanraking der hand, en den teederen blik van 't oog, en den 
teederen trek van 't gelaat, en den teederen toon der stem, 
's Heeren priesterlijk medelijden met eene onuitsprekelijke 
vreugde gewaarwerd en zich aan Hem toevertrouwde, zoo 
sidderde de booze geest voor Zijne heilige, rechterlijke macht, 
en ontvluchtte Hem. 

't Is mij, als zie ik den fleren blik, als hoor ik de flere 
stem van den broeder, die mij het volgende verhaalde: 

„Nooit vergeet ik het eerste geval, toen ik, als werktuig-
in de hand mijns Heeren, eenen bezetene van de booze 
macht verloste. Te voren heb ik verstaan wat het was, ver­
vuld met hot medelijden van mijnen Heer, in Zijnen naam 
den kranke priesterlijk de handen opteleggen; maar, gedach­
tig aan 't woord des Heeren, dat Zijn discipel den boozen 
geest bevelen moet den bezetene te verlaten, verstond ik 
voor 't eerst wat het was tegenover de duivelen te staan in 
de gemeenschap aan Jezus' koninklijke macht en den boozen 
geest met het koninklijke bevel: „Ik gebied u in Jezus" naam. 
ga uit van dezen mensch," uit den bezetene te bannen." 

Hij verhaalde mij, onder anderen, hoe een krankzinnige, 
die tevens een bezetene was, in tegenwoordigheid zijner 
twee wachters en van één gerechtsdienaar, die de vergadering 
van regeeringswege moest bijwonen, woedend op hem aan­
vloog en hem beetpakte, terwijl hij gansch kalm, enkel door 
het woord, den bezetene in bedwang hield, en in Jezus' naam 



ZIJNE MACHT OVER DE BOOZE GEESTEN. 59 

den booze beval uit hem te varen, die dit dan ook deed, 
terwijl de bezetene zoo vreeselijk bralde, dat dit onmensche-
lijk geluid in de gansche buurt met ontsteltenis werd ver­
nomen (Luk. 8 : 28). Hij liet den verloste door den stads­
geneesheer onderzoeken, en zond hem, voorzien van een 
certificaat, getuigende dat hij geheel hersteld was, met zijne 
wachters naar het krankzinnigen-gesticht terug. 

Verscheidene broeders hebben mij gezegd, dat zij geene 
vrijheid hebben den bezetene de handen op te legen, uit vrees 
van daardoor in eene gevaarlijke aanraking met den booze 
te zullen komen. 

Zoo zien wij, dat Jezus door Zijn reddenden arbeid niet 
alleen openbaart welk eene macht de daemonen over den 
mensch hebben, maar ook hoe machteloos zij zijn tegenover 
Hem en de geloovigen, die in Zijne gemeenschap leven. 

Dit niet alleen. Tegenover 't bestaan der booze geesten 
heeft Jezus, klaarder dan ooit, getuigenis gegeven van 't be­
staan der goede engelen. Deze zoeken geen verblijf in men-
schen, zooals de duivelen. Het zijn de onreine geesten, die in 
den mensch eene woning zoeken, en hem in woeste plaatsen — 
waar zij zich te huis gevoelen — doen rondzwerven (Matth. 
12 : 43). De goede engelen daarentegen zijn gelukkig in hunne 
geestelijke lichamen en in de hemelsche gewesten, die zij 
bewonen. Zij zijn niet in, maar, waar 't noodig is, als lijf­
wachten rondom Gods kinderen, weren van hen waarschijn­
lijk de booze geesten, en oefenen een beschamenden invloed 
uit tegenover booze menschen (Ps. S-i : 8; Gen. 32: 1 en 
2 Kon. 6 : 17). 

Laten wij ons er in verblijden, dat Jezus, onze Eedder, 
zoowel het* Hoofd der engelen als de Rechter der duivelen is. 



60 ZIJNE MACHT OVER DEN MENSCH. 

VIII. 

Z I J N E  M A C H T  O V E R  D E N  M E N S C H .  

Wij hebben gezien welk eene macht de Heer uitoefende 
over de natuur en de booze geesten, en vragen thans, welke 
macht Hij over den mensch heeft uitgeoefend? De mensch 
staat hooger dan de natuur en de engelen. Hij is, naar Gods 
oorspronkelijk plan, bestemd een zoon van God en alzoo erf­
genaam van God en medeërfgenaam met den eeuwigen Zoon 
van God te zijn. De macht over den mensch is derhalve de 
hoogst denkbare macht. Die den mensch aan zich onder­
werpen kan, is waard het Hoofd der menschheid. ja der 
schepping.te zijn. 

Jezus oefende de hoogste macht uit over den mensch. Ik zeg: 
de hoogste, omdat Hij den mensch tot in 't diepst van zijn 
wezen raakte; omdat geene macht over den mensch dieper 
gaan kan, dan Zijne macht gegaan is. 

Ik spreek van Zijne macht over den mensch. Zij hing 
niet af van de uiterlijke omstandigheden, waarin de een of 
ander zich bevond, of van iets, dat den mensch niet als 
mensch, niet in zijn innerlijk wezen, aanging. Zij was 
eene macht, die den mensch aangreep, omdat hij mensch 
was, afgezien van alles wat niet tot de onveranderlijke, de 
onvernietigbare kern des menschen behoorde. 

Zij was eene macht, die zich gelden liet in het hart en het 
geweten des menschen, zooals God die heeft geschapen, en 
zooals zij blijven zullen tot in alle eeuwigheid. 

Zij was eene macht, die den mensch aangreep, overal 
waar zij in den mensch den mensch aantrof. 

Hij oefende de hoogste macht over degeleerden. Had Hij 
over hen geene macht gehad, dan zouden zij zich aan Hem 
niet hebben gestoord. Maar 't was hun niet mogelijk, zich 
van Hem los te maken. Zij moesten zich de vragen doen: 



ZIJXE MACHT OVER DE2s MENSCH. 61 

„Wat is het, dat Hij leert?" „Wie is Hij, die alzoo durft 
leeren?" En zoo geweldig was de macht Zijner persoonlijk­
heid en Zijner woorden, dat het weldra onder de geleerden 
de groote vraag van den dag, de groote tijdvraag, de groote 
levensvraag werd: „Zullen wij ons buigen onder Zijne gees­
telijke overmacht, of zullen wij Hem uit den weg ruimen?" 

Nicodemus en Jozef van Arimathea en hunne geestverwanten 
kwamen allengs onder den machtigen invloed van Jezus, en 
werden eindelijk Zijne discipelen. Maar de groote meerderheid 
der schriftgeleerden stootte zich al meer en meer aan Zijn 
persoon en woord, tot zij eindelijk vast besloten was Hem 
door den dood onschadelijk te maken. 

Hoe machtiger Hij op hun hart en geweten werkte; hoe 
meer de kalme majesteit Zijner persoonlijkheid afstak bij hun 
onrust en wrevel; hoe dieper Zijne redenen, als scherpe pijlen, 
hun door hart en geweten drongen: des te krachtiger werd 
hun tegenstand, totdat die tot de hoogste spanning steeg en 
zij geen list en geweld ontzagen, om Hem in hunne macht 
te krijgen en hun boos opzet ten uitvoer te brengen. 

Niet minder was de macht des Heeren over de godvree-
zenden onder het volk. Nooit werkte het woord eens profeets 
in die God vreezen zoo machtig als het Zijne. Het werkte 
door tot op den bodem hunner harten. Het verdreef daar de 
dikste duisternis. Het ontdekte aan hen hun God, ja hun 
eigen wezen, zooals nog nooit was geschied. 

En wat was hiervan het gevolg ? Dat ook de godsdienstigen 
zich niet van Hem konden losmaken. Van den eersten dag 
af aan, dat zij Hem hoorden, waren zij in Zijne geweldige 
macht. Die macht hield hen vast en dwong hen, zich aan 
Hem, als hun Leidsman, over te geven. 

Jezus' onderwijs was gericht tegen den heerschonden letter­
en vormendienst. Hij eischte de aanbidding des harten, de 
aanbidding in geest en waarheid. Hij drong aan op gehoor­
zaamheid, niet aan de letter, maar aan den geest der wet. 
Terwijl men de" wet- en werkheiligheid dier dagen als de 



62 ZIJNE MACHT OVEH DEN MENSCH. 

echte godsdienstigheid prees, verkondigde Hij met nadruk, 
dat zij den mensch buiten de gemeenschap met God en buiten 
het Koninkrijk der hemelen laat. 

Die zich door Zijn onderwijs lieten richten en leiden, drongen 
door tot Zijne diepere opvatting van den godsdienst, werden 
aanvankelijk nieuwe menschen, en werden voorbereid tot den 
hun toegezegden doop des Heiligen Geestes. Zij behoorden 
tot de echte discipelen des Heeren. 

Maar die in dit onderwijs geen smaak vonden, ergerden 
zich er aan, en wel zooals zij nog nooit zich aan iets geërgerd 
hadden. En hoewel de Heer hun nooit iets kwaads had aan­
gedaan; hoewel Hij hunne kranken had genezen; hoewel Hij 
menigen weldadigen indruk op hen had teweeggebracht, kon­
den zij Hem al minder verdragen, omdat Hij meedoogenloos 
hunne oppervlakkige godsdienstigheid in hare naaktheid ten 
toon stelde. 

Hoe meer zij in de overgeleverde godsdienstigheid een wel­
behagen hadden, des te bitterder was hun haat tegen Hem. 
En zij lieten niets onaangeroerd, om het volk tegen Hem op 
te ruien. 

Zoo machtig werkten de persoonlijkheid en het woord van 
Jezus op de uiterlijk godsdienstigen in Israël, dat de uiterlijk 
godsdienstige wereld in Palestina, zooals nooit is geschied, 
tot op haren diepsten bodem en tot aan hare uiterste grenzen 
al meer en meer aan 't gisten ging, en eindelijk, kookend en 
schuimend, al wat laag en listig was opwierp tegen den 
Heilige en Rechtvaardige. 

Een ieder werd in deze gisting medegevoerd, en moest of 
voor of tegen Jezus partij kiezen. 

De vraag, of het Zijne vijanden zou gelukken, Hem door 
't volk als een lage booswicht te doen verwerpen, hing af 
van de zoogenaamde godsdienstigen in Israël — dat 
is, van hen, die in eigen oog en in 't oog des volks de gods­
dienstigen waren. Niet zoozeer de onverschillige Sadduceërs, 
die zich over den godsdienst niet bekommerden, maar de 



ZIJNE MACHÏ OVER DEN MENSCH. 63 

godsdienstige Parizeërs hebben Jezus' veroordeeling tot den 
dood des kruises doorgedreven. 

Zoo machtig werkte het woord van Jezus, dat zij maar 
ééne keuze hadden: zich er onder te buigen, of Hem uit den 
weg te ruimen. 

Ook de onkundige en ongodsdienstige menigte heeft 
de buitengewone macht van Jezus gevoeld. Zij hadden niet 
hunne eigen meeningen. Zij hingen van anderen af. Zij spra­
ken anderen na. Zij lieten door anderen zich leiden. Hierdoor 
waren zij te toegankelijker voor den invloed van Jezus. 

En wat was de uitwerking Zijner persoonlijkheid en pre­
diking op hen? Dat zij zich gansch lijdeliik overgaven aan 
de macht, die zij in Hem en Zijn onderwijs gewaarwerden. 
Hij werd voor hen terstond de man des volks. Zij konden 
zich niet weerhouden Zijnen lof uit te spreken. Zij volgden 
Hem tot op verre afstanden. Zij bleven soms dagen lang 
bij Hem.. 

Als Jezus sprak, dan was de schare enkel vreugde en be­
wondering. Hij heerscht door Zijn woord over haar, gelijk de 
wind speelt met het sidderende blad. 

Toen Hij het laatste Paaschfeest te Jeruzalem vieren ging, 
steeg de geestdrift der menigte tot zulk eene hoogte, dat zij 
Hem. met daverende Hosanna's, als Israels Uitverkorene, 
Jeruzalem binnenvoerden. 

Maar de achting, die zij den Heer toedroegen, was even 
oppervlakkig als uitbundig en luidruchtig, omdat zij zeiven 
zoo oppervlakkig waren. En toen Jezus zich weerloos aan 
Zijne vijanden overgaf, en weerloos zich liet bespotten en 
vertreden, toen bracht dit hen in de war, en lieten zij zich, in 
dezen ure der duisternis, vorvoeren tot het helsche geschreeuw: 
„Met Dezen, maar Barabbas! Weg met Hem! kruisig Hem!" 

Had Jezus zelf zich niet aan Zijne vijanden overgegeven, 
dan had niemand, juist uit vrees voor de schare, het durven 
wagen de handen aan Hem te leggen — zoo machtig was 
Zijn persoonlijke invloed over haar. 



64 ZIJNE MACHT OVER DEN MENSCH. 

Ook de kleine kinderen hebben de macht Zijner per­
soonlijkheid ervaren. Natuurlijk waren zij zich niet bewust 
wat in hen, in Jezus' tegenwoordigheid, omging. Maar 't was 
een nieuw verschijnsel, dat de Man. die door de machtigen 
onder het volk gevreesd of geëerd werd. de geliefde Vriend 
der kinderen was. Gelijk de zonnebloem van zelve zich naar 
öe opgaande zon keert, zoo gevoelden zich de kinderen on­
willekeurig tot Jezus aangetrokken. Ontvluchtten anderen 
Hem; Zij liepen Hem tegemoet, en stil en blij hoorden zij 
het gebedje aan, dat Hij voor en met hen bad, en gaven 
zich aan Zijne omhelzing over, en bogen hunne hoofden 
cnder Zijne zegenende hand. 

En de verlorenen onder het volk, de tollenaren en zon­
daren, die men voor betere indrukken onvatbaar hield? Hij 
trok ook dezen tot zich en won velen van hen voor 't Konink­
rijk der hemelen. 

Hier klom Zijne macht ten toppunt. Nooit had men des­
gelijks gezien. Die in den morgen nog een hardvochtige gie­
rigaard was, werd in den loop van den dag vermurwd door 
't woord en den persoonlijken invloed des Heeren, en was 
eer de avond aanbrak een medelijdende vriend der armen. 
Die gisteren nog als diep gezonkene zondares leefde, waschte 
heden, door Hem gered. Zijne voeten met tranen van innig 
berouw en heilige liefde. 

Meermalen omringden Hem tollenaren en zondaren, die, 
door Zijn woord en persoonlijkheid getroffen, Gods genade 
voor 't eerst leerden kennen en terstond als verloren zonen 
en dochters tot den hemelschen Vader terugkeerden. 

En ook heidenen en Samaritanen gevoelden zich tot Hem 
aangetrokken, geloofden in Hem als in hunnen Rechter, en 
leerden van Hem den hemelschen Vader in geest en waar­
heid te aanbidden. 

Waar Hij zich ook bewoog, daar ontwaarden allen, ieder naar 
zijn aard en vatbaarheid, dat zij in aanraking kwamen met de 
machtigste persoonlijkheid, die ooit op aarde was verschenen. 



ZIJNE MACHT OVER DEN MENSCH. 65 

Hij wandelde op aarde als de Koning der menschheid, van 
Wien eene nooit gekende macht tot al wat mensch heette 
uitging. 

En waardoor oefende Hij deze ongeëvenaarde macht uit 
over den mensch? Door de naakte en onopgesmukte, de 
heilige waarheid. 

Hij bediende zich niet van den bekrompen, Joodschen 
geest — wat men het ontaarde, Joodsche bewustzijn zou 
kunnen noemen — om de man des volks te worden. Hij 
verhief niet den Jood, op grond zijner uitverkiezing, boven 
den heiden. Omgekeerd: Hij verzette zich tegen deze Jood­
sche bekrompenheid en tastte den Joodschen trots aan tot 
in zijne fijnste vezelen. Hij verklaarde hun dat de kinderen 
des koninklijks buiten zullen geworpen worden, en dat velen 
van 't Oosten en 't Westen zullen komen om met Abraham 
aan te zitten in het Koninkrijk der hemelen. Twee malen 
roemde Hij het geloof van heidenen boven het geloof, dat Hij 
in Israël had aangetroffen. Dagen lang bracht Hij als gast 
door bij de Samaritanen, met wie, als met onreinen, de Joden 
geen gemeenschap wilden hebben. In eene Zijner gelijkenissen 
laat Hij den priester en den Leviet veroordeelen, door het 
lofwaardig gedrag van eenen Samaritaan. 

Hij vleide geen rang of stand. Hij eerde in ieder den mensch: 
in het kind, in de vrouw, in den arme, in den onkundige. Hij 
sprak dezelfde waarheden tot de hoogsten, die Hij tot de 
laagsten sprak en omgekeerd. Bij Hem was noch menschen-
haat, noch menschenvrees, noch menschendienst. 

Hij was oneindig verheven boven alle onheilige praktijken. 
Zijne wonderen waren zoo onopgesmukt, als Zijne woorden. 
Hij zocht geen indruk te maken door de manier, waarop Hij 
sprak, of genas, of duivelen uitwierp. De wijze, waarop Hij 
sprak en handelde, werd vanzelf uit den aard der zaak en 
uit Zijne heilige persoonlijkheid geboren. Men gevoelde 
het, dat eene heilige atmosfeer Zijn persoon en woord en 
werk omgaf. Die naar Zijn onderwijs luisterde, was zich be-

5 



66 ZIJNE MACHT OVER DEN MENSCH. 

wust, dat hij naar den Heilige luisterde. Die zich ter gene­
zing aan Hem toevertrouwde, wist dat hij zich den Heilige 
toevertrouwde. 

En hoe won Hij discipelen? Naar den mensch gesproken, 
waren Zijne eischen zoo hoog, dat Hij het allen te moeilijk 
maakte om zich als Zijne discipelen aan Hem toe te ver­
trouwen. Hij betuigde, dat het Koninkrijk der hemelen gesloten 
is voor hen, die niet eene volmaaktheid begeeren, gelijkvor­
mig aan die van God, en dat niemand Zijn discipel zijn kan, 
die niet bereid is alles te verlaten, dagelijks Zijn kruis op te 
nemen, en Hem na te volgen op den weg der algeheele zelf­
verloochening. Toen eens sommigen niet meer onder Zijne 
discipelen wilden gerekend worden, van wege Zijne harde 
redenen, vroeg Hij aan de overigen: „Wilt gijlieden ook niet 
gaan?" 

Het laat zich begrijpen, dat het alleen aan den invloed dei-
waarheid op waarheidzoekende zielen te danken was, dat zij 
er toe kwamen, als Zijne discipelen zich bij Hem aan te 
sluiten. 

De waarheid, die Hij verkondigde, bevredigde de diepste 
behoeften der harten. Zijn woord wekte een dorst naai­
de kennis van God, zooals nooit te voren. En Hij bevredigde 
dien dorst. Petrus en honderden, ja duizenden met hem, on­
dervonden dit. Voor hen waren Zijne woorden voertuigen 
van eeuwig leven (Joh. 6 ; 68). Voor hen klonk het niet als 
grootspraak, toen Hij verklaarde, dat niemand den Vader 
kende dan de Zoon, en wien het de Zoon wil openbaren. 

"Wij raken hier het diepste geheim aan van Jezus' macht 
over den mensch. De mensch blijft onbevredigd totdat hij, 
niet iets van God, of God op onklare wijze kent; maar 
God ziet, zooals Hij is. God ziet in 't volle licht van Zijn 
eigen wezen, God ziet in de volle openbaring van Zich zeiven. 
En deze openbaring viel door Jezus Christus den mensch te 
beurt. In Hem aanschouwde de mensch het volmaakte wezen 
van God, verstaanbaar geworden in 't menschelijk leven des 



ZIJNE MACHT OVER DEN MENSCH. 67 

Zoons hier op aarde. Johannes getuigt, in naam van allen, 
die in Jezus op aarde dat geheim hadden ontdekt, dat zij 
in Hem de heerlijkheid hebben gezien van den Eeniggeborene 
des Vaders, vol van genade en waarheid. „Niemand," zegt 
Hij, „heeft God gezien; de Eeniggeborene, die in den schoot 
des Vaders is, die heeft Hem ons verklaard" (Joh. 1:14, 18). 

Zoo werd de diepste behoefte des menschen voor altijd 
bevredigd. De Vader heeft den mensch er op aangelegd, om 
Hem in Zijn menschgeworden Zoon als Zijn zichtbaar Beeld 
te aanschouwen; en waar het innerlijke oog werd geopend, 
om in Jezus den Zoon van God te zien, daar werd het diep­
ste heimwee naar God bevredigd. Daar werd het hart van 
zelf, voor eeuwig, gansch en al Jezus' eigendom. Daar heerschte 
Hij over de ziel als haar Heer en God! 

En gelijk Jezus Christus de waarheid mededeelde, die de 
diepste behoefte des menschen bevredigde, zoo verkondigde 
Hij tevens de waarheid, die berekend was naar de behoefte 
van Zijn tijd. De tijd der voorbereidende, Oud-Testamentische 
opvoeding was voorbij. De mensch moest de waarheid zelve 
zien, die tot nu toe in Israël was voorafgeschaduwd en voor­
speld. Het oude kon niet meer bevredigen. Het moest plaats 
maken voor wat beters, voor 't volkomene. 

De mensch moest er toe komen om met God te kunnen 
omgaan, als een zoon met zijnen vader, gelijk Jezus met God 
als met Zijnen Vader omging. Er waren velen, die beseften, 
dat iets anders, iets beters dan het bestaande noodig was, om 
nieuw leven te brengen in de ook in Israël kwijnende en 
stervende menschheid. Terwijl anderen aan 't bestaande vast­
hielden of het oude als eene doode letter wilden herstellen , 
zagen zij smachtend uit naar den beteren, door God beloofden 
tijd, naar het betere verbond, dat de plaats van het eerste 
zoude innemen (Hebr. 8 : 13). 

En toen Jezus Christus optrad, en de holle overleveringen 
en vormendienst met buitengewone kracht veroordeelde, en 
verkondigde dat Hij meer eischte dan Mozes, maar ook meer 



68 ZIJNE MACHT OVER DEN' MENSCH. 

bracht dan Mozes en de profeten, ja dat Hij al de begeerten 
en vooruitzichten kwam vervullen, die door Mozes en de pro­
feten waren gewekt, toen voelde een ieder, die het gevoelen 
kon, dat Hij de Man van Zijn tijd en alzoo de Man dei-
toekomst was, en dat, van nu af aan, alle hoop op wat 
beters aan Zijn persoon was gebonden. 

De discipelen van Johannes, Nathanaël, de Samaritaansche 
vrouw, en duizenden met hen, gevoelden, bij de eerste ken­
nismaking met Hem, dat Hij was Degene die komen zou, 
van "Wien Mozes en de profeten hadden getuigd. 

En de Heiland was zich deze roeping bewust, van 't eerste 
oogenblik, dat Hij in Israël optrad. Hij sprak als de Man, die 
wist dat de voorbijgegane eeuwen den mensch hadden voor­
bereid, om in Hem het eeuwige leven te vinden; en dat van 
nu af aan, door galoofsovergave aan Hem, stroomen van 
levend water uit Hem tot de geloovigen en, door de geloo-
vigen, tot de kwijnende en stervende wereld vloeien zouden 
(Joh. 7 : 38). 

Was Hij een gewoon mensch, een gewoon Israëliet geweest, 
dan had Hij, door in den toon te spreken, waarin Hij altijd 
sprak, zich tot eene bespottelijke figuur gemaakt. Maar was 
Hij een gewoon mensch geweest, dan had Hij alzoo niet 
kunnen spreken. Geen mensch was vatbaar voor de hooge 
gedachten, die vanzelf, als de eenvoudige waarheid, uit Hem 
voortvloeiden. 

En alle oprechte gemoederen gevoelden, dat Hij niet de 
krankzinnige, niet de bezetene kon zijn, waarvoor Zijne 
vijanden Hem scholden, maar dat Hij waarlijk was, wat Hij 
beleed te zijn; de Christus, de Zoon des levenden Gods. Dit 
getuigenis was de eenige redelijke verklaring van de 
ongeëvenaarde macht, die Hij uitoefende over elke 
menschelijke ziel. 



MEER DAN MOZES EX DE PROFETEN. 69 

IX. 

M E E R  D A N  M O Z E S  E N  D E  P R O F E T E N .  

Matth. 5 : 17. Meent niet, dat Ik gekomen ben 
om de wet of de profeten te ontbinden; Ik ben 
niet gekomen om te ontbinden, maar om te ver­
vullen. 

Jezus' verschijning was anders, dan die van Mozes en 
de profeten. Hij trad in Israël niet op als een Verlosser van 
wereldschen druk. Hij berustte in 't feit, dat Israël aan de 
liomeinen onderworpen was (Luk. 20 : 25). 

Ook trad Hij niet op als een andere Wetgever. Hij procla­
meerde niet eene nieuwe reeks van wetten. „De wet is door 
Mozes gegeven, de genade en waarheid zijn door Jezus Chris­
tus geworden" (Joh. 1 ; 17). 

Hij trad ook niet in Israël op om in de eerste plaats het 
volk, wegens zijne zonden, door Zijne strafredenen te tuch­
tigen, of om in de donkere dagen, die het volk beleefde, het 
op te beuren door voorspellingen aangaande den toekomstigen 
Zoon van David. 

Ook sprak Hij niet, zooals de oude profeten, onder den drang 
eener buitengewone ingeving, in de poëtische taal, die uit eene 
buitengewone verheffing des geestes wordt geboren. 

En als Hij het volk leerde, dan sprak Hij niet als de 
leerling van Mozes en de profeten. Het gansche volk, 
met uitzondering der Sadduceërs, vereerde Mozes en de pro­
feten als zijne leermeesters; en de schriftgeleerden konden 
naar geen grooter eer dingen dan, als de leerlingen van Mozes 
en de profeten, door het volk te worden geëerd. Zij beleden 
niet verder te gaan, dan Mozes en de profeten. Algemeen 
was men van oordeel, dat niemand verdei- gaan kon. Men 
onderzocht de schriften van Mozes en de profeten, meenende 
daarin het eeuwige leven te vinden, 't Was de eenparige 
overtuiging, dat deze schriften de regel waren voor geloof en 



70 MEER DAN MOZES EN DE PROFETEN. 

leven, en dat daaraan moest worden getoetst, wat in Gods 
naam, aan 't volk werd geleerd. Zij namen alzoo onder alle 
godsdienstige geschriften eene geheel eenige plaats in. Zij 
werden, met uitsluiting van alle andere geschriften, in de 
godsdienstige vergaderingen gelezen. 

Jezus leerde niet als een leeraar, wiens hoogste of wiens 
voornaamste doel was, deze geschriften aan 't volk uit te 
leggen. Slechts bij ééne gelegenheid — 't was in de synagoge 
te Nazareth (Luk. 4 : 17) — knoopte Hij Zijne rede vast 
aan een bepaald Schriftwoord. En dat deed Hij niet, om dat 
woord op de gewone wijze te verklaren, maar omdat dit 
woord tot de bijbellezing van dien Sabbathdag behoorde, en 
Zijn getuigenis aangaande zich zeiven zich zoo gemakkelijk 
daarbij aansloot. Hij haalde meermalen de woorden der Schrift 
aan, niet om ze uit te leggen, maar om ze van Hem te doen 
getuigen. Hij beriep zich op Mozes en de profeten, niet zooals 
de leerling zich op zijn leermeester, de mindere zich op zijn 
meerdere beroept. 

Hij sprak als de Meerdere dan Mozes en de profeten. 
Öalomo werd als de wijsste onder de wijzen geacht, en toch, 
Zijne wijsheid met die van Salomo vergelijkende, betuigt Hij: 
„Meer dan Salomo is hier" (Matth. 12 ; 42). 

Hij noemt Johannes meer dan Mozes en de profeten, ja 
meer dan allen, die van vrouwen geboren zijn. En wat is 
Johannes tegenover Hem? Zijn meerdere? Neen! Zijn gelijke? 
Neen! Johannes, dit erkent Hij, heeft voor de waarheid ge­
tuigd, toen hij van Hem getuigde, en toch laat Hij in éénen 
adem op deze lofspraak dit woord volgen: „Ik neem geen 
getuigenis aan van een mensch" (Joh. 5 : 34). 

Zoo spreekt de door verwaandheid krankzinnige, of de Meer­
dere dan alle menschen! 

Hij gaat zelfs zóó ver, dat Hij, ten aanhoore van een volk, 
dat Mozes bijna afgodisch vereerde. Zijne leer stelt boven 
de letter der Mozaïsche wet. Gij hebt gehoord, zoo sprak 
Hij, dat door de ouderen gezegd is: gij zult niet dooden, maar 



MEER DAN MOZES EN DE PROFETEN. 71 

zoo wie doodt, die zal strafbaar zijn door het gericht; gij zult 
geen overspel doen, wie zijne vrouw verlaten zal, geve haar 
een scheidbrief; gij zult den eed niet breken, maar gij zult 
den Heer uwe eeden houden; oog om oog, tand om tand; 
gij zult uwen naaste liefhebben en uwen vijand zult gij haten; 
MAAR IK ZEG u: zoo wie te onrecht op zijnen broeder toornig 
is, die zal strafbaar zijn door het gericht; wie eene vrouw 
aanziet om dezelve te begeeren, die heeft aireede overspel 
in zijn hart met haar gedaan; wie zijne vrouw verlaten zal 
anders, dan uit oorzaak van hoererij, die maakt dat zij over­
spel doet, en zoo wie de verlatene zal trouwen, die doet over­
spel ; zweert ganschelijk niet, maar laat zijn uw woord ja, ja, 
neen, neen — wat boven deze is, dat is uit den booze; weder­
staat den booze niet, maar zoo wie Ju op de rechterwang 
slaat, keert hem ook de andere toe; hebt uwe vijanden lief, 
zegent ze, die u vervloeken, doet wel dengenen, die u haten, 
en bidt voor degenen, die u geweld doen, en die u vervolgen 
(Matth. 5 : 17-48). 

En toch handhaaft Hij de eer van Mozes en de pro­
feten, krachtiger dan ooit is geschied. Hoe hoog ook 
de schriftgeleerden de overleveringen en inzettingen achtten, 
die niet van Mozes en de profeten afkomstig waren. Hij 
veracht ze, en vaagt ze van de Heilige Schrift als spinrag 
weg (Matth. 15 : 1—9). In de gewichtigste oogenblikken Zijns 
levens, in de verzoekingen in de woestijn en in G-ethsemane, 
en in de laatste lijdensure, houdt Hij vast aan den troost en 
wandelt Hij in 't licht. Hem door de schriften van Mozes en 
de Profeten aangeboden (Matth. 4 : 4, 7, 10; 26 ; 31, 54,56; 
Joh. 19 : 28). 

Hij beroept zich meermalen op een Schriftwoord, als ge­
tuigenis voor de waarheid, die Hij leert, onder andere, als Hij 
voor de opstanding der dooden, voor de liefde pleit, die kin­
deren aan hunne ouders verschuldigd zijn, en voor 't recht, 
dat Hij heeft, om zich Gods Zoon te noemen (Luk. 20 : 37; 
Mark. 7 : 10-13; Joh. 10 : 34). 



72 MEER DAN MOZES EN DE PROFETEN. 

Hooger kon Hij de Schrift niet verheffen, dan door haar 
eenvoudig DE SCHRIFT te noemen, en van haar te verklaren, 
DAT ZIJ NIET KAN GEBROKEN WORDEN (Joh. 10 : 35). 

Het schijnt, dat men, omdat men het onderscheid tusschen 
Zijne leer en die van Mozes en de profeten niet begreep, 
vermoedde, dat Hij iets wilde leeren, dat in strijd was met 
Mozes en de profeten. Hij vernietigde dezen waan met dit 
krachtig getuigenis voor hunne geschriften: „Voorwaar Ik zeg 
u: totdat de hemel en de aarde voorbijgaan, zal er niet een 
jota noch een tittel van de wet voorbijgaan, totdat het alles 
zal zijn geschied. Zoo wie dan een van deze minste geboden 
zal ontbonden, en de menschen alzoo zal geleerd hebben, die 
zal de minste genaamd worden in 't Koninkrijk der hemelen; 
maar zoo wie dezelve zal gedaan en geleerd hebben, die zal 
groot genaamd worden in het Koninkrijk der hemelen" (Matth. 
5 : 18, 19). 

Hoe verklaren wij deze lofspraak op Mozes en de profeten 
in den mond van Hem, die zich, als de Meerdere dan Mozes 
en de profeten, boven hen verheft? De sleutel tot verklaring 
dezer tegenstelling is ons gegeven in de waarheid, dat Jezus 
de Voltooier is. van wat in Mozes en de profeten 
is begonnen. „Meent niet — zoo heeft Hij betuigd — dat Ik 
gekomen ben, om de wet of de profeten te ontbinden; Ik 
ben met gekomen om die te ontbinden, maar te vervullen." 

Hij staat tegenover Mozes en de profeten, niet als het vol­
maakte tegenover het zondige; maar als het volmaakte tegen­
over het onvolkomene. Alle ontwikkeling in den boom, van 
het oogenblik af dat hij een zaadkorrel was, blijft iets onvol­
komens, zoolang de boom zijne vrucht niet draagt. De boom 
is er om de vrucht. Alle arbeid, er aan besteed, is om de 
vrucht. Zaad, kiem, wortel, stam, blad en bloesem — zij zijn 
slechts voorspellingen, getuigenissen, van de aanstaande vrucht. 
Denk u de vrucht weg, en deze dingen zijn geene getuigenissen, 
geene voorspellingen. Er is dan niets, waarnaar zij heen wijzen. 
Zij zijn dan zonder doel en zonder beteekenis. 



MEER DAN MOZES EN DE PROFETEN. 73 

Zoo is het met Mozes en de profeten. Zij ontleenen hunne 
beteekenis aan Hem, die komen zou. Zij waren, tot op Johan­
nes den Dooper, de getuigen, die Hem, den Toekomstige, 
voorspelden, de begeerte naar Hem opwekten, en in de harten 
eene plaats voor Hem bereidden. Zonder Hem, hebben hun 
woord en leven geene beteekenis: zijn hunne getuigenissen 
ijdele klanken, dichterlijke droomen. Zonder Hem zijn hunne 
personen onverklaarbare raadselen. Maar nu Hij vervult, wat 
zij hebben aangeduid en voorspeld, nu bekleeden zij, ten 
dienste der menschheid, de hoogste eereposten, die een mensch 
bekleeden kan. 

Zij spraken in profetische aanschouwing van Hem, met 
Wiens komst de eeuwige dag over de menschheid zou aan­
breken. Zij waren „brandende en lichtende kaarsen", die haar 
licht in den donkeren nacht lieten schijnen (Joh. 5 : 35), 
totdat Jezus Christus in de menschheid optrad, getuigende: 
„IK BEN HET LICHT DER WERELD!" (Joh. 8 ; 19). 

Zijne woorden en werken waren de stralen, die, metonge-
evenaarden glans, uit Hem, het Licht der wereld, uitschoten. 

Hit is zich dit bewust. Welk een oogenblik was het in de 
innerlijke levensgeschiedenis van Maria's Zoon, toen Hij zich 
bewust werd, dat Hij was Degene, van Wien Mozes en de 
profeten hadden getuigd! Welk een woord was het, dat Hij 
sprak, zoo menigmalen Hij aan het volk betuigde: gij meent 
in de Schriften het eeuwige leven te vinden; EN DIE ZIJN HET, 
DIE VAN MIJ GETUIGEN! 

Als wij naar dit Zijn woord luisteren, dan is het ons, als 
zien wij Hem in 't door Gods heerlijkheid verlichte heiligdom, 
terwijl in den halfverlichten zuilengang, die ons derwaarts 
voert, Mozes en de profeten in eene achtbare rij zijn geschaard, 
door 't schemerlicht heen den Verheerlijkte aanschouwende, en 
van Hem getuigende; totdat alle stemmen zwijgen, en slechts 
deze eene stem wordt vernomen: IK BEN HET! — en de Vader 
van den Hemel dit amen er op zegt: „Deze is Mijn Zoon, Mijn 
Geliefde, in Wien Ik Mijn welbehagen heb, HOORT HEM!" 



74 DE MAN VAN ZIJN TIJD, 

X. 

DE MAN VAN ZIJN TIJD, EN DE MAN VOOR ALLE TIJDEN. 

De man van Zijnen tijd. 

Jezus Christus maakt, in aile opzichten, op ons den indruk, 
dat Hij een kind van Zijnen tijd was. Er was niets in Hem, 
dat Hem tot een zonderling maakte onder Zijne tijdgenooten. 
Hij was zoo in alles aan Zijne tijdgenooten gelijk, en was 
zoo één met Zijne omgeving, Zijn volk en Zijnen tijd, dat de 
oppervlakkige aanschouwer in de verste verte niet kon ver­
moeden, dat Hij de man was voor alle tijden, het eigendom 
van alle volkeren, het Hoofd der gansche menschheid. 

Zijn persoonlijk voorkomen 
was als dat van een ander. Zijne manieren waren die van 
Zijnen tijd. Hij sprak geen woord tegen de manieren Zijner 
tijdgenooten. Hij gedroeg zich aan de maaltijden der rijken, 
zooals anderen. In Zijne gesprekken, met de aanzienlijken te 
Jeruzalem, en met den landvoogd Pilatus, was Hij zoo be­
schaafd en wellevend als anderen. Men sprak Hem altijd met 
de achting toe, die men een beschaafd man waardig achtte. 

Zijne kleederdracht schijnt die van een rabbijn te zijn 
geweest; want men groette Hem op straat als een rabbijn. 
Zijne discipelen noemden Hem hunnen Rabbi; zoo ook Zijne 
intiemste vriendinnen — denk aan 't Rabbouni! van Maria 
Magdalena, bij 't open graf. 

Hij sprak gewis twee talen, die de meer beschaafden en 
ontwikkelden onder Zijne landgenooten spraken. Hij drukte 
zich — zooals Paulus op de trappen van 't kasteel te Jeru­
salem deed — in 't Hebreeuwsch uit, als Hij tot Zijn volk 
sprak; maar in 't Grieksch, als Hij in aanraking kwam met 
Romeinen en Grieken, bijname met den hoofdman te Kaper-
naum, en den landvoogd Pilatus. 



EN DE MAN VOOK ALLE TIJDEN. 75 

En waar leerde Hij het volk? Naar de gewoonte dier dagen, 
in de Synagogen, en overal waar Hij zich van eene schare 
omringd zag, hetzij in de huizen, of op de markt, of aan den 
oever van 't meer, of in eene stille plaats buiten stad of dorp. 

Zoo verzamelde Hij Zijne leerlingen rondom Zijne persoon, 
gelijk de rabbijnen van naam deden, en noemde ze Zijne 
discipelen, dat is, leerlingen, terwijl zij Hem hun Rabbi 
(Meester) heetten. Hij deed zich niet voor aan 't volk als een 
profeet van den ouden dag, maar als een rabbijn van Zijnen tijd. 

De gebeurtenissen van den dag interresseerden Hem. 
Hij leefde niet met Zijne gedachten zoo in 't verleden 

of in de toekomst, dat Hij niet opmerkte, wat er dag aan 
dag voorviel, en niet als Zijne tijdgenooten er door werd 
aangedaan. 

Wetende hoezeer de gevangenneming van Johannes door 
Herodes Hem ter harte ging, deelde men Hem uitvoerig de 
omstandigheden mede, waaronder Johannes om 't leven was 
gebracht. 

Het neerstorten van den toren te Siloam op eenige personen, 
maakte een diepen indruk op Hem. 

Hij kon de wreedheid van Pilatus niet vergeten, die eenige 
Gallileërs, terwijl zij aan 't offeren waren, had laten om­
brengen. 

Met een open oog zag Hij den nood der armen aan, en 
werd daardoor met innerlijke ontferming over hen bewogen. 

Zijn oog was voor alles open. Dit blijkt uit- Zijn onderwijs. 
Hij ontleende Zijne ophelderingen aan de bedrijven 

en gewoonten van Zijnen tijd. 
Aan 't beroep van den landman, den visscher, den koopman, 

den wijngaardenier en aan den werkkring van de huismoeder. 
Aan de gewoonten der kinderen in hunne spelen, der vol­

wassenen aan de maaltijden en bij de bruiloftsviering, en 
der landbezitters, die het beheer over hunne zaken in handen 
van anderen laten, terwijl zij in den vreemde verkeeren. 

Hij houdt zich aan de bestaande verordeningen. 



76 DE MAN VAN ZIJN TIJD, 

Te huis, waar Hij als kind een voorbeeld is van gehoorzaam­
heid en onderdanigheid. 

In Israël waar Hij, als een echte Israëliet, de synagogen 
en den tempel bezoekt, de tempelschatting betaalt, en den 
Hoogen Raad met eerbied bejegent. 

Tegenover de Romeinsche overheid, aan wier heerschappij 
Hij zich, als aan eene goddelijke beschikking, van harte onder­
werpt. „Geef den keizer, dat des keizers is," dit leerde Hij 
aan anderen, en dit deed Hij zelf. En tegenover Pilatus ge­
draagt Hij zich, als een eerbiedige onderdaan. 

Zoo wist Hij zich te voegen in den tijd, waarin Hij leefde. 
En Hij kende den geest van Zijn volk door en door. 
Hij bestrafte de heerschende zonden Zijns volks: 
Hun trots op hunne afkomst uit Abraham. 
Hunne verachting van den vreemde. 
Hunne verheffing eener uiterlijke godsdienstigheid boven 

de innerlijke godsvrucht. 
Het opofferen der zedelijke en godsdienstige waarheid, aan 

de geestdoodende inzettingen en levensregelen, die hun van de 
vaderen zijn overgeleverd. 

Hun jacht op wonderen, die in 't oog loopen en de zinnen 
streelen. 

Hun hoogmoed jegens de onkundigen en hunne wreedheid 
jegens de armen. 

Hunne huichelarij en geldgierigheid. 
Hun ongeloof en afval van God. 
Zoo toonde Jezus dat Hij de man was van Zijnen tijd. Hij 

was meer dan dit: Hij was de man van het tegenwoordige 
oogenblik. 

Zijn onderwijs werd altijd geboren uit de 
behoeften van het oogenblik. 

Oogenblik na oogenblik bracht vanzelf het onderwerp van 
Zijn onderwijs met zich. Hij overlegde niet in eene studeer­
kamer, wat Hij van dag tot dag leeren moest. Zijne gedachten 
en woorden werden van oogenblik tot oogenblik geboren, uit 



EN DE MAN VOOR ALLE TIJDEN. 77 

Zijne aanraking met de werkelijkheid. "Wat Hij leerde was de 
levende vrucht, ontstaan uit de levende aanraking met de 
levende werkelijkheid van 't oogenblik. 

Zoo ontstond het onderwijs dat Hij mededeelde: 
Aan Nicodemus. 
Aan Simon den Parizeer. 
En aan de Samaritaansche vrouw. 
Zoo ontstonden Zijne redenen tot de schriftgeleerden te Jeru­

zalem ; en Zijne woorden tot Zijne jongeren, onder andere, 
onmiddellijk vóór Zijn laatste lijden, en tusschen Zijne hemel­
vaart en opstanding. • 

Zoo ontstonden Zijne gelijkenissen. 
Intusschen, terwijl Hij bij uitnemendheid het kind van Zijn 

volk en van Zijnen tijd was; zoo was Hij tevens 
DE MAN VOOR ALLE VOLKEN EN TIJDEN. 

Hoe kwam dat? Voor Hem was er geene breede klove, die 
het voorbijgaande en het blijvende, het tijdelijke en 't eeuwige, 
van elkander scheidde. Hij zag het blijvende in 't voorbijgaande. 
Hij hoorde het eeuwige in het tijdelijke. Alles had voor Hem 
een eeuwigen zin. Alles was voor Hem vol van eene eeuwige 
beteekenis. 

Hij had Gods stem verstaan, die aan Zijne tijdgenooten 
den aanvang eener nieuwe bedeeling verkondigde. 

Hij was de tolk van die stem. En zoo verkondigde Hij het 
Evangelie van het Koninkrijk der hemelen. 

Het was er toe gekomen, dat het oude, zoowel in Israël, 
als onder de volkeren, had uitgediend. Er waren behoeften 
gewekt, die alleen konden bevredigd worden door het eeuwige, 
het eeuwig blijvende, het eeuwig nieuwe. Geen Evangelie kon 
bevredigen, dan 'tEvangelie van hethemelschKoninkrijk. 

Een Koninkrijk derhalve, waarin alle perken wegvallen, die 
de volkeren, de maatschappelijke standen, en de individuen 
van elkander scheiden. 

Een Koninkrijk, waarin, evenals in de hemelen, alleen het 
eeuwige, het onvergankelijke geldt. 



78 DE MAN VAN ZIJN TIJD, 

Een koninkrijk, waarin God met den mensch, alsmeusch, 
naar Zijne eeuwige behoeften, zich bemoeit, en die eeuwige 
behoeften bevredigt. 

Jezus liet door de twaalven en door de zeventigen, door 
het gansche land, prediken, niet dat God op het punt is, een 
aardsch koninkrijk te stichten, met eenen godsdienst, die dan 
noodzakelijk aan de aardsche verordeningen van dat konink­
rijk gebonden is; maar een hemelsch Koninkrijk, waar alle 
aardsche, alle lagere grenzen zijn te niet gedaan. 

't Was derhalve geen Evangelie slechts voor dien tijd, of 
alleen voor Israël. 

Toen Zijne tijdgenooten, verslaafd aan den uiterlijken vorm. 
Hem vroegen: waar dan toch dat Koninkrijk te zien is, ant­
woordde Hij hun, dat het — naar den aard van het eeuwige — 
niet met uiterlijk gelaat komt, en reeds onder hen was gesticht. 

Zijn onderwijs, dat voornamelijk diende, om duidelijk te 
maken, wat Hij bedoelde bij 't Koninkrijk der hemelen, bevat 
geen enkel woord, dat kan laten denken aan eenen godsdienst, 
die, zooals alle godsdiensten tot op dien tijd, een beperkt 
nationaal karakter heeft. 

Daarom vond dit onderwijs alleen bijval, 
bij hen die in 't eeuwigblijvende bevrediging 

zochten. 
Zoo viel vanzelf het onderscheid weg, tusschen hoog en 

laag, rijk en arm, geleerd en ongeleerd. 
Alle zielen, die naar God dorstten, vonden verzadiging in Zijn 

onderwijs. Dat bevredigde hare eeuwige behoeften. 
En zoo werden vanzelf Zijne woorden, woorden voor alle 

Godzoekenden, door alle eeuwen. Boven de eeuwige behoeften, 
die Hij kwam bevredigen, zijn er geene te denken. En zoo is 
er geen onderwijs denkbaar, dat verder gaan kon, dan Zijn 
onderwijs ging. Hij liet niets over voor anderen om aan te 
vullen, wat aan Zijn onderwijs ontbrak. 

Daar Hij, gelijk wij gezien hebben, 's menschen innerlijke 
behoeften door Zijn eigen persoon, door 't geloof in Hem, kwam 



EN DE MAN VOOR ALLE TIJDEN. 79 

bevredigen, zoo blijft er niets anders over voor alle gods­
dienst-onderwijzers na Hem, dan uit Zijn ons overgeleverde 
redenen te leeren, wat Hij van zich zeiven getuigde, en van 
het geloof in Hem, waardoor men het eeuwige leven ontvangt. 

Zoo is Hij de leeraar voor alle Godzoekende zielen, door 
alle tijden. 

Hij, de Man van Zijn tijd, is de Man voor alle tijden. 
Ik zeide u, dat de benaming, Koninkrijk der hemelen, 

aan den Israëliet verkondigde, dat de godsdienst, die Gode 
behaagt, weldra alle perken, die aan de aardsche koninkrijken 
eigen zijn, zou wegwerpen. Het Evangelie dezes Koninklijks 
was derhalve niet uitsluitend voor Israël, maar 

voor alle volkeren bestemd. 
Dit heeft Jezus aan Zijn volk ronduit gezegd. Meer dan dit. 

Hij heeft hun gezegd dat zij, verslaafd aan het oude, Zijn 
Evangelie zouden verwerpen, terwijl de andere volkeren het 
zouden aannemen; dat zij uit het Koninkrijk der hemelen 
zouden worden buitengesloten en de heidenen er in opgenomen. 

Reeds bij Zijn leven op aarde, begon dit woord in vervul­
ling te treden. Meermalen roemde Hij het geloof der heide­
nen, boven het geloof dat Hij in Israël had gevonden. Terwijl 
zelfs de godsdienstigen onder Zijn volk zich er aan ergerden, 
dat Hij zoo weinig hechtte aan heilige plaatsen en tijden, en 
alleen op den godsdienst des harten aandrong, verheugden zich 
de Samaritanen over de blijde boodschap, dat de Vader in 
den hemel niet vraagt, of men in de eene of-andere heilige 
plaats, in een of anderen heiligen vorm, maar of men in 
geest en waarheid aanbidt (Joh. 4 : 23). 

Onbewust strekten de heilbegeerigen zoowel in Israël, als 
onder de volkeren, zich reikhalzend uit naar dit Evangelie, dat 
hen van alle belemmerende inzettingen vrijmaken, en als vrije 
zonen en dochters met den Vader in den hemel verbinden 
zou. Jezus werd hierdoor vanzelf de leeraar der volkeren. 

En Jezus droeg aan Zijne discipelen op, het Evangelie des 
hemelschen Koninklijks aan alle volkeren te prediken — 



80 DE MAN VAN ZIJK TIJD, EN DE MAN VOOR ALLE TIJDEN. 

het Evangelie, dat den heilbegeerigen mensch gerechtigheid 
en vrede en blijdschap, door den H. Geest, mededeelt, en alzoo 
invoert in 't Koninkrijk der hemelen (Rora. 14 : 17). 

De Heiland leerde altijd in 't bewustzijn, dat Hij de leeraar 
der volkeren is, omdat Hij de leeraar des menschen is, 
gekomen om de eeuwige behoeften des menschen te be­
vredigen. 

Aan den maaltijd te Bethanië, sprak Hij, als zag Hij reeds 
Zijn Evangelie tot alle volkeren gebracht (Matth. 26 : 13). 

En hoe verheven klinkt Zijn bevel aan Zijne discipelen; „Mij 
is gegeven alle macht in hemel en op aarde, gaat dan henen, 
maakt alle volken tot Mijne discipelen" (Matth. 28 : 18, 19). 

Hij, die het beter dan eenig leeraar verstond, om naar de 
behoefte van Zijn tijd en volk te spreken. Hij leerde tevens 
naar de behoefte van alle tijden en volkeren. 

XI. 

DE MENSCH, DIE MEER DAN ALLE MENSCHEN IS. 

M e n s c h. 

Jezus' broeders, die met Hem samen opgroeiden en Hem 
kenden, zooals slechts broeders elkander kunnen kennen, zagen 
in Hem den gewonen Israëliet, en ergerden zich er daarom 
aan, toen Hij later getuigde, dat Hij de Christus, de Zoon van 
God was (Joh. 7 : 5). 

En zoo ging het met Zijne stadgenooten, die Hem jaren 
lang als den Zoon van Maria en de hulp van Jozef den timmer­
man hadden gekend, en van Wien velen de speelmakkers en 
dagelijksche gezellen waren geweest. Ook zij ergerden zich er 



DE MENSCH, DIE MEER DA2* ALLE MENSCHEN IS. 81 

aan, dat Hij, de zoon des timmermans, na Zijnen doop, in 
hunne Synagoge, zulk een hoogen toon aansloeg (Luk 4 : 
16-29). 

Zijne discipelen spraken van Hem, niettegenstaande de 
buitengewone eer, die zij Hem bewezen, als van een mensch 
van gelijke behoeften en bewegingen als wij. Hij nam toe, 
zegt Lukas, in grootte en in wijsheid en in genade bij God 
en menschen. Nooit is ons een menschelijker leven beschreven, 
dan 't leven van Jezus Christus, zooals de Evangelisten het 
ons geteekend hebben. 

Het volk zag Hem aan, groette Hem en sprak Hem toe, 
als een zijner rabbijnen. 

De armen en onkundigen hingen Hem aan, juist omdat 
Hij zoo menschelijk was, zoo één met hen, als hun mede­
lijdende broeder. 

Het geheim der aantrekkingskracht, die Hij op de kleine * 
kinderen uitoefende, lag in Zijne menschlijkheid. Zij voelden 
dat Hij hun vriend was, omdat Hij als een kind met de kin­
deren wist om te gaan. Niemand wordt eerder door iets zonder­
lings en vreemds in den mensch afgestooten, dan het kleine kind. 

En waarom verwierpen Zijne vijanden Hem ? Juist omdat 
Hij, die in al Zijn doen en laten als een mensch handelde, zich 
den Christus, den Zoon van God heeft genoemd (Joh. 10:33). 

Hoewel de indruk, dien Hij op Pilatus maakte, een buiten­
gewone was, toch was Hij zoo door en door menschelijk, dat 
Pilatus zich er over verwonderde, toen Hij hoorde, dat deze 
mensch zich Gods Zoon had genoemd. 

Men kon niet anders dan Jezus als een mensch aanzien, 
OMDAT HIJ IN ALLES ZICH ALS MENSCH GEDROEG. 

Als kind was Hij, zooals het ieder kind past, aan Zijne 
ouders gehoorzaam. 

In lateren leeftijd was Hij, in den timmermanswinkel, de 
behulpzame zoon Zijns pleegvaders. 

En toen Jozef was gestorven, was Hij, als de eerstgeborene, 
de verzorger Zijner moeder, 't Was de laatste vervulling van 

6 



82 DE MENSCH, DIE MEER DAN ALLE MENSCHEN IS. 

Zijn kinderplicht op aarde, toen Hij aan het kruis Zijne moeder 
aan den geliefden discipel toevertrouwde. 

Toen Johannes gansch Israël tot den doop opriep, liet ook 
Hij, als echte Israëliet, zich doopen. 

En na Zijn doop treedt Hij in Israël op als een prediker, 
die verkondigt wat Johannes had verkondigd (Mark. 1:14, 15); 
en als een rabbijn, die aan 't volk de dingen leert, waarvan 
Zijn hart vol is. 

Hij is vervuld van echte vaderlandsliefde. Als Hij aan 
't droevig lot denkt, dat Jerzalem wacht, dan kan Hij, te 
midden eener jubelende menigte. Zijne tranen niet weerhouden. 
En hoe roerend is Zijn laatste afscheidswoord aan haar, omdat 
zij niet heeft willen luisteren naar de stem Zijner liefde — 
niet in die liefde redding heeft gezocht, gelijk de kiekens die 
zoeken onder de vleugels der hen. 

Door Zijne liefde tot den mensch wordt Hij innerlijk met 
ontferming bewogen, zoo vaak Hij de schare aanziet, die als 
eene kudde schapen is, vermoeid en dolende zonder herder in 
de woestijn (Matth. 9 : 36). 

Vatbaar voor de aandoeningen der vriendschap gevoelde 
Hij zich door teedere vriendschapsbanden verbonden aan den 
uitgelezen kring der vrouwen, die in Zijn onderhoud hielpen 
voorzien (Luk. 8 : 2, 3), aan het huisgezin van Bethanië en 
aan Johannes, den geliefden discipel. 

Meermalen werd Zijn toorn opgewekt. Denk aan 't zeven­
voudig wee over de Farizeën en Schriftgeleerden uitgespro­
ken; aan de boodschap, die Hij aan „dien vos" Herodes zond; 
aan het „weg achter Mij, satanas", waarmede Hij Petrus be­
strafte. Medelijden en toorn openbaarde zich eens bij Hem cp 
hetzelfde oogenblik (Mark. 3 : 5). Hij sprak met verontwaar­
diging tot den lagen dienstknecht, die Hem bij Annas in 
't aangezicht had geslagen: „indien Ik kwalijk gesproken heb, 
getuig van het kwade; indien wel, waarom slaat gij Mij?" 

Als Hij aan Zijne discipelen mededeelt, dat een hunner Hem 
verraden zal, dan vervult ontroering Zijne ziel (Joh. 13 : 21). 



DE MENSCH, DIE MEEE DAN ALLE MENSCHEN IS. 83 

Hij verheugde zich er over, dat de kleine kinderen Zijne 
liefde konden vatten, en dat zondaren en zondaressen zich 
tot God bekeerden. 

Hij beminde al wat beminnenswaardig was, al ontdekte 
Hij het ook in iemand, die niet bereid was, op Zijn bevel, 
Hem te volgen, en Hem verliet (Mark 10 : 21). 

Hij bewonderde het bewonderenswaardig geloof van de 
Kananeesche vrouw en dat van den heidenschen hoofdman. 

In Gethsemane werd Hij door zulk een angst aangegrepen, 
dat Hij tot den dood toe benaauwd werd: en op Golgotha, 
werd het zoo donker in Zijne ziel, dat Hij klaagde: „Mijn 
God, Mijn God, waarom hebt Gij Mij verlaten?" 

En als Hij in de veldbloemen een schooner pracht ontdekte, 
dan waarmede de vorsten zijn bekleed, dan lijdt het geen 
twijfel, of Hij verstond, beter dan eenig mensch, de rijke 
spraak der natuur. Zij wekte in Hem den ganschen rijkdom 
van aandoeningen op, dien zij, uit haren aard, bestemd is, 
in de menschelijke ziel te wekken. Wie niet doof is voor Gods 
stem in de natuur, kan eenigszins beseffen, wat in de reine 
ziel van Jezus moet ziin omgegaan, wanneer Hij een schoonen 
op- of ondergang der zon aanschouwde, langs het strand van het 
liefelijke meer Genesareth wandelde of bij een helderen ster­
renhemel den berg besteeg, om daar alleen te zijn met Zijnen 
Vader. 

En waartoe wilde Hij daar alleen zijn met den Vader? 
Omdat Zijn menschelijk hart behoefte had aan de verkwik­
king en de sterkte, die van God, door 't gebed, tot den mensch 
vloeien. Hij bracht nachten in 't gebed door. Soms stortte Hij, 
te midden van Zijn spreken tot den evenmensch, een kort 
gebed tot den Vader uit (Luk. 10 : 21). Hoe menschelijk 
denkt zich de Evangelist den gebedskamp in Gethsemane, 
als Hij zegt, „in zwaren strijd zijnde, bad Hij te vuriger." 
Ja, ook Hij heeft, als andere menschen, gebeden en smee­
kingen, met sterke roepingen en tranen, tot God opgezonden 
(Hebr. 5 : 7). 



82 DE MENSCH, DIE MEER DAM ALLE MENSCHEN IS. 

Zijn kinderplicht op aarde, toen Hij aan het kruis Zijne moeder 
aan den geliefden discipel toevertrouwde. 

Toen Johannes gansch Israël tot den doop opriep, liet ook 
Hij, als echte Israëliet, zich doopen. 

En na Zijn doop treedt Hij in Israël op als een prediker, 
die verkondigt wat Johannes had verkondigd (Mark. 1:14,15); 
en als een rabbijn, die aan 't volk de dingen leert,waarvan 
Zijn hart vol is. 

Hij is vervuld van echte vaderlandsliefde. Als Hij aan 
't droevig lot denkt, dat Jerzalem wacht, dan kan Hij, te 
midden eener jubelende menigte, Zijne tranen niet weerhouden. 
En hoe roerend is Zijn laatste afscheidswoord aan haar, omdat 
zij niet heeft willen luisteren naar de stem Zijner liefde — 
niet in die liefde redding heeft gezocht, gelijk de kiekens die 
zoeken onder de vleugels der hen. 

Door Zijne liefde tot den mensch wordt Hij innerlijk met 
ontferming bewogen, zoo vaak Hij de schare aanziet, die als 
eene kudde schapen is, vermoeid en dolende zonder herder in 
de woestijn (Matth. 9 : 36). 

Vatbaar voor de aandoeningen der vriendschap gevoelde 
Hij zich door teedere vriendschapsbanden verbonden aan den 
uitgelezen kring der vrouwen, die in Zijn onderhoud hielpen 
voorzien (Luk. 8 : 2, 3), aan het huisgezin van Bethanië en 
aan Johannes, den geliefden discipel. 

Meermalen werd Zijn toorn opgewekt. Denk aan 't zeven­
voudig wee over de Farizeën en Schriftgeleerden uitgespro­
ken; aan de boodschap, die Hij aan „dien vos" Herodes zond; 
aan het „weg achter Mij, satanas", waarmede Hij Petrus be­
strafte. Medelijden en toorn openbaarde zich eens bij Hem op 
hetzelfde oogenblik (Mark. 8 : 5). Hij sprak met verontwaar­
diging tot den lagen dienstknecht, die Hem bij Annas in 
't aangezicht had geslagen: „indien Ik kwalijk gesproken heb, 
getuig van het kwade; indien wel, waarom slaat gij Mij?" 

Als Hij aan Zijne discipelen mededeelt, dat een hunner Hem 
verraden zal, dan vervult ontroering Zijne ziel (Joh. 13 : 21). 



DE MENSCH, DIE MEER DAN ALLE MENSCHEÏT IS. 83 

Hij verheugde zich er over, dat de kleine kinderen Zijne 
liefde konden vatten, en dat zondaren en zondaressen zich 
tot God bekeerden. 

Hij beminde al wat beminnenswaardig was, al ontdekte 
Hij het ook in iemand, die niet bereid was, op Zijn bevel. 
Hem te volgen, en Hem verliet (Mark 10 : 21). 

Hij bewonderde het bewonderenswaardig geloof van de 
Kananeesche vrouw en dat van den heidenschen hoofdman. 

In Gethsemane werd Hij door zulk een angst aangegrepen, 
dat Hij tot den dood toe benaauwd werd: en op Golgotha, 
werd het zoo donker in Zijne ziel, dat Hij klaagde: „Mijn 
God, Mijn God, waarom hebt Gij Mij verlaten?" 

En als Hij in de veldbloemen een schooner pracht ontdekte, 
dan waarmede de vorsten zijn bekleed, dan lijdt het geen 
twijfel, of Hij verstond, beter dan eenig mensch, de rijke 
spraak der natuur. Zij wekte in Hem den ganschen rijkdom 
van aandoeningen op, dien zij, uit haren aard, bestemd is, 
in de menschelijke ziel te wekken. Wie niet doof is voor Gods 
stem in de natuur, kan eenigszins beseffen, wat in de reine 
ziel van Jezus moet zijn omgegaan, wanneer Hij een schoonen 
op- of ondergang der zon aanschouwde, langs het strand van het 
liefeliike meer Genesareth wandelde of bij een helderen ster­
renhemel den berg besteeg, om daar alleen te zijn met Zijnen 
Vader. 

En waartoe wilde Hij daar alleen zijn met den Vader? 
Omdat Zijn mensch el ijk hart behoefte had aan de verkwik­
king en de sterkte, die van God, door 't gebed, tot den mensch 
vloeien. Hij bracht nachten in 't gebed door. Soms stortte Hij, 
te midden van Zijn spreken tot den evenmensch, een kort 
gebed tot den Vader uit (Luk. 10 ; 21). Hoe menschelijk 
denkt zich de Evangelist den gebedskamp in Gethsemane, 
als Hij zegt, „in zwaren strijd zijnde, bad Hij te vuriger." 
Ja, ook Hij heeft, als andere menschen, gebeden en smee­
kingen, met sterke roepingen en tranen, tot God opgezonden 
(Hebr. 5 : 7). 



84 DE MENSCH, DIE MEER DAN ALLE MENSCHEN IS. 

Maar, terwijl Hij zich aldus, door en door, als mensch 
gedroeg, zoo is Hij tevens 

MEER DAN ALLE MENSCHEN. 

Versta mij. Hij vertoont niet nu en dan Zijne meerderheid 
boven alle menschen, door nu en dan op te houden mensch 
te zijn. Mensch te zijn en meer dan alle menschen te 
zijn, staan in Hem niet tegenover of naast elkander. Hij is 
altijd en overal mensch en altijd en overal meer dan alle men­
schen. Onwillekeurig, vanzelf spreekt Hij het bewustzijn uit, 
dat Hij meer is dan alle menschen. Hij doet dit bij de meest 
onderscheidene gelegenheden. 

Bij de kinderen. „Laat ze — zoo spreekt Hij — tot Mij 
komen, want derzulken is het Koninkrijk der hemelen." Als 
wilde Hij zeggen: „die tot Mij komt, komt tot het Koninkrijk 
der hemelen; wat in Mij den kinderen aantrekt, is juist wat het 
Koninkrijk der hemelen tot Koninkrijk der hemelen maakt; 
die aan Mijn persoon verbonden wordt, gaat dat Koninkrijk 
in; waar Ik ben, daar is dat Koninkrijk; buiten Mij bestaat 
het niet; het Koninkrijk der hemelen, ben Ik. Alleen op Zijne. 
lippen, en dat in den hoogsten zin, past het l'état, c'est 
mol, van den trotschen Lode wijk. 

Wat Hij voor de kinderen was, dat was Hij voor de armen 
en bedrukten. Hij zegt niet, wat wij zouden zeggen; „gaat, 
vermoeiden en belasten, tot God, en Hij zal u rust geven"; 
„maar komt tot Mij, en Ik zal u rast geven; neemt Mijn 
juk op u, en gij zult rust hebben voor uwe ziel." En velen 
ondervonden de waarheid van dit woord, en konden het Petrus 
nazeggen: „Heere, tot wien zullen wij heengaan? Gij hebt 
de woorden des eeuwigen levens." 

Aan de Samaritaansche vrouw, die dorstte naar eene 
bevredigende kennis van God, verkondigde Hij, dat Hij de 
beloofde Profeet was, niet alleen voor Israël, maar ook voor 
de Samaritanen; dat Hij het was, die den dorst naar God in 
den mensch bevredigt, zoodat, die drinkt van het water des 
levens, dat Hij aanbiedt iu der eeuwigheid niet meer dorsten 



DE MENSCH, DIE MEER DAN ALLE MENSCHEN IS. 85 

zal, daar dit water in hem wordt een fontein van water, 
springende tot in 't eeuwige leven. 

Aan Zijne vijanden verklaarde Hij, dat Hij, mensch, maar 
tevens Gods Zoon was; en dat zij geen reden hadden zich 
hier aan te stooten, omdat de Schrift aan raenschen den 
naam van Goden geeft (Joh. 10 : 33 — 35). 't Was vooral door 
dit woord, dat de Heer de waarheid verdedigde, dat Zijne 
menschheid in Hem niet ophoudt, waar Hij aanvangt 
meer dan alle menschen te zijn. Hij, de mensch Jezus, 
is meer dan alle menschen, is vóór Abraham, is één met den 
Vader, is de Zoon van God. Hij wordt door den Joodschen 
Raad juist hierom als Godslasteraar tot den dood veroordeeld, 
omdat Hij, mensch zijnde, zich Zoon van God noemt, 
maar zoo ooit, dan is het in deze ure, dat Hij zich klaar 
bewust is, dat Hij het Hoofd, de Koning der menschen is. 
Hoe fier spreekt Hij, die daar geketend voor den raad staat, 
dit bewustzijn uit: „Ik zeg ulieden, van nu aan zult gij zien 
den Zoon des MENSCHEN, zittende ter rechterhand der kracht 
Gods en komende op de wolken des hemels" (Matth. 26: 64). 

Aan Zijne discipelen verklaart Hij, dat alleen Hij den 
Vader kent, en wien Hij den Vader openbaren wil; dat Hij 
hun den Heiligen Geest zal mededeelen; dat Hij hen in de 
wereld zendt om 't Evangelie te prediken; dat Hem alle 
macht is gegeven in hemel en op aarde, en dat Hij met hen 
zijn zal tot het einde der eeuwen. Hij eischte van hen eene 
liefde, die de liefde van de vrouw tot haren man en van het 
kind tot zijne ouders te boven gaat. Hij spreekt hen zalig, en 
zegt hun een eeuwig loon toe, als zij om Zijnentwil worden 
gelasterd en vervolgd. 

Hooger kon Hij zich niet verheffen boven alle menschen, 
dan het eeuwige leven te verbinden aan de overgave en toe­
wijding aan Hem. Hij zeide het eeuwige leven toe aan allen, 
die in Hem gelooven, dat is, zich aan Hem toevertrouwen. 
Hooger kan de Vader zelf zich niet verheffen. Hij zegt niet: 
„alzoo lief heeft God de wereld gehad, dat Hij aan een iegelijk, 



86 DE MENSCH, DIE MEEE DAN ALLE MENSCHEN IS. 

die in Hem (den Vader) gelooft het eeuwige leven geeft;" 
maar, „alzoo lief heeft God de wereld gehad, dat Hij Zijnen 
Eeniggeboren Zoon gegeven heeft, opdat een iegelijk, die in 
Hem (den Zoon) gelooft, het eeuwige leven hebhe"; „die in 
den Zoon gelooft, die heeft het eeuwige leven; maar die den 
Zoon ongehoorzaam is, die zal het leven niet zien"; „Ikben 
de weg, de waarheid en het leven." Zoo spreekt niet de 
mensch tot zijn gelijke, maar God tot den mensch. 

En de geloovige ziel ondervond, dat Jezus Christus voor 
haar was, wat alleen God voor haar zijn kon — haar licht 
en leven, haar kracht en vreugde. En in 't besef van wat 
Hij voor haar was, noemde zij Hem, met de allerinnigste 
toewijding en de allerdiepste hulde: „mijn Heer en mijn God" 
(Joh. 20, 28). 

Zoo steekt Jezus Christus, die door en door mensch is, 
door en door één is met de menschheid, boven de menschheid 
uit, zoo hoog als God zelf. Hij, onze broeder, is onze Heer. 
Terwijl niemand ons nader en toegankelijker is dan Hij, is 
niemand, zelfs God niet, hooger en heerlijker in onze schat­
ting, dan Hij. 

XII. 

ZOOK DES MENSCHEN, EN ZOON VAN GOD. 

Jezus Christus is een mensch als wij — geboren uit 
eene dochter van Adam, evenals wij. Hij is niet alleen als 
echte Israëliet één met Israël, maar ook als echte mensch 
één met de menschheid. Terwijl Mattheus u herinnert aan 
Zijne afstamming uit Abraham, herinnert Lukas u aan Zijne 
afstamming uit Adam. 

En terwijl Hij een mensch is, voortgesproten uit een mensch. 



ZOON DES MENSCHEN, EN ZOON VAN GOD. 87 

zoo is Hij de reine mensch gebleven. Hij heeft niet de 
zonde in zich opgenomen. Dan had Hij ook iets anders 
in zich, dan wat zuiver menschelijk is. Dan was in Hem het 
menschelijke ontaard. De zonde is ontstaan, door de ontaar­
ding des menschen. Hoe meer de zonde in den mensch heerscht, 
des te meer wordt het zuiver menschelijke in hem verwoest. 
Menigeen ontaardt zóózeer, dat men zijne afkomst uit het 
eene of andere edele geslacht niet meer ontdekken kan. Maar 
Jezus bewaarde den adel Zijner menschheid rein. Hij bleef, 
in den edelsten zin des woords, een Zoon des menschen. 

Door Zijne zondeloosheid was er eene oneindige tegenstelling 
tusschen Hem en de gansche zondige menschheid. Maar, door­
dien Hij geene zonde gekend heeft, schaamde Hij zich niet, 
den plicht der liefde jegens de menschheid te vervullen. Het 
gebeurt vaak, dat iemand zijne tot ondeugd vervallen broe­
ders veracht, zich aan hen onttrekt, en zich schaamt hun 
broeder genaamd te worden. Zoo deed Jezus niet. Hij had 
met den gevallen mensch medelijden, als met een gevallen 
broeder. Hij schaamde zich niet, mensch, een Zoon des men­
schen, te heeten. De ellende van Zijn geslacht, wekte te meer 
Zijn liefde en medelijden op. En daar niemand dan Hij, de 
Reine, de Onschuldige, zich voor het zondige menschenge-
slacht in de bres kon stellen, zoo deed Hij dit. Hij leefde 
voor geen ander doel, dan de verloren zonen en dochters tot 
hunnen hemelschen Vader terug te voeren, totdat Hij Zijn 
leven offerde ter verzoening des menschen met God. Hij was, 
als echte Zoon des menschen, alles voor 't gevallen menschen-
geslacht. Nooit kwam de band, die Hem, als Zoon des men­
schen aan al wat mensch heet, bond, sterker uit, dan toen 
Hij voor den mensch Zijn leven gaf. 

Maar waarom noemt Hij zich niet een, maar den Zoon des 
menschen ? Omdat Hij de eenige volmaakte is onder de men­
schen. Niet alleen is Hij de Onzondige; maar ook elke 
menschelijke deugd is in Hem tot de hoogste volkomenheid 
ontwikkeld. Hij is de volmaakte harmonie van alle mensche-



88 ZOON DES MENSCHEN, EN ZOON VAN GOD. 

lijke deugden. Hij is de ideale mensch, naar wien de gansche 
menschheid, tot in alle eeuwigheid, zich getrokken zal ge­
voelen, opdat ieder naar zijn vatbaarheid, in Hem't beeld van 
alle menschelijke voortreffelijkheden zou bewonderen. Tegen­
over Hem zijn wij elkanders gelijken. Wat ons van elkander 
onderscheidt — hoe hoog ook de een sta boven den ander — 
dat verdwijnt, als wij de uitstekendsten van ons geslacht met 
Hem vergelijken. Hij is de Onvergelijkelijke. Hoe uitnemender 
de mensch is. des te dieper buigt hij zich voor de onbereik­
bare heerlijkheid van Jezus Christus. 

Wij zien. ja, in Jezus een mensch van gelijke bewegingen 
als wij; maar wij aanbidden Hem tevens, als den mensch, die 
de gansche menschheid oneindig overtreft. Wij huldigen Hem, 
als het Hoofd der menschheid; en noemen Hem, zooals 
Hij zelf zich heeft genoemd, DEN (en niet maar een) ZOON 

DES MENSCHEN. 

De onderdaan ziet in zijnen koning den man, die aan hem 
gelijk is, maar hij noemt hem niet zijnen gelijke, en hij bewijst 
hem eenen eerbied, dien hij aan geen medeonderdaan bewijst. 
Zoo — om hét groote met het kleine te vergelijken — zien 
wij in Jezus den mensch, die ons in alles gelijk is, uitgeno­
men de zonde; maar wij noemen Hem niet onzen gelijke, en 
wij bewijzen Hem den eerbied, dien H ij alleen waard is, Wien 
eenmaal, de gansche menschheid als haar Hoofd en Heer 
aanbidden zal. 

Toen Jezus zich voor Kajafas den Zoon des menschen 
noemde, dacht Hij aan zich als het Hoofd der menschheid, 
bestemd om te deelen in Gods heerschappij over den mensch. 

Het Hoofd des lichaams is één met het lichaam, en zoo 
is de Zoon des menschen één met de menschheid. Hij is haar 
natuurlijk Hoofd, Hij is haar Hoofd uit den aard der zaak. 
Hij alleen vereenigt in zich alle denkbare menschelijke voor­
treffelijkheden; Hij alleen kon de nood der gevallen mensch­
heid dragen en haar er uit verlossen. Hij alleen kon zich aan 
haar hoofd stellen, om haar tot hare bestemming te voeren. 



ZOON DES MENSCHEM, EN ZOON VAN GOD. 89 

Is het toevallig, dat Hij haar Hoofd is geworden? Is Hij 
het alleen daarom, omdat Hij de Onzondige is? Geenszins! 
Hij is de Zoon des menschen, omdat Hij is: 

DE ZOON VAN GOD. 

Het eerste vindt zijn grond in het laatste. Laat ons trachten 
te verstaan, wat dit laatste beteekent. 

Als mensch is Hij een Zoon van God. Ieder mensch 
is, als hij is wat hij wezen moet, een zoon van God. Een 
zoon van God te zijn, behoort tot het wezen van den mensch. 
Jezus zocht de zondaren, als Gods verloren zonen op — 
denk aan de gelijkenis van den verloren zoon. Lukas noemt 
Adam een zoon van God. In de wedergeboorte ontvangen wij 
den Geest der aanneming tot zonen, waardoor wij roepen 
Abba, Vader! 

De schriftgeleerden verstonden in de verte niet deze bestem­
ming van den mensch; daarom ergerden zij zich er aan, dat 
Jezus Christus, een mensch zijnde, zich Gods Zoon noemde. 
Alsof mensch te zijn, en van Gods geslacht te zijn, be­
grippen zijn die elkander noodzakelijk uitsluiten. Om hen 
van hunne dwaling in dit opzicht te overtuigen, herinnerde 
Jezus hun, dat MENSCHEN door de Schrift GODEN worden ge­
noemd (Joh. 10 : 33—35). 

Dit gesprek met de schriftgeleerden zegt het ons, dat eene 
lage opvatting van de menschel ij ke persoonlijkheid oorzaak 
is, van de lage opvatting van de persoonlijkheid van Jezus 
Christus. 

Als mensch, naar de volle beteekenis van dit woord, stamt 
Jezus niet alleen uit een mensch, maar ook onmiddellijk uit 
God; en hierom is Hij een Zoon van God. Hij is niet alleen 
uit Maria, maar ook uit den Heiligen Geest geboren (Luk. 
1 : 35). Hij is zoowel uit den tijd als uit de eeuwigheid, zoo­
wel uit den mensch als uit God; vereenigt alzoo in zich het 
tijdelijke en het eeuwige, het menschelijke en het goddelijke; 
en is zoowel eens menschen, als Gods Zoon. 

Hoe dieper wij, geloovigen, doordringen tot de kennis van 



90 ZOON DES MENSCHEN, EN ZOON VAN GOD. 

ons zeiven, des te dieper grijpt dit mysterie onzer dubbele 
geboorte ons aan. Wij menschen zijn kinderen onzer aardsclie 
ouders en tevens kinderen van God. Wij zijn uit den mensch, 
maar tevens uit God geboren. 

Als mensch derhalve weerspiegelde Jezus Christus het beeld 
van God, gelijk het kind dat van zijnen Vader. Zijne deugden 
waren de weerspiegeling van Gods deugden. Toen Hij zich 
Gods Zoon noemde, begrepen de Schriftgeleerden terstond, 
dat Hij zich Gode gelijk maakte, 't Was hun duidelijk dat 
„Zoon van God" te zijn, niet alleen den oorsprong uit God, 
maar ook de gelijkvormigheid aan God insloot. En dit 
klonk hun, in hunne oppervlakkigheid, als eene godslastering. 

't Is de bestemming van iederen mensch, om aan God gelijk­
vormig te zijn. 't Is de menschelijke bestemming, zooals 
God die heeft gewild. Het behoort tot het wezen van den 
mensch. De Heiland wekte Zijne discipelen op, om volmaakt 
te zijn, gelijk hun Vader in de hemelen volmaakt is 
(Matth. 5 : 48); en Paulus vermaant de geloovigen om Gods 
navolgers te zijn, als Zijne geliefde kinderen (Efeze 5 :1). 

Geen enkele menschelijke deugd is iets oorspronkelijks in 
den mensch — iets dat eerst met den mensch is ont­
staan. Zij was in God, eer zij in den mensch was. Zij be­
hoort tot het wezen van God. De mensch heeft haar uit God, 
door deel te hebben aan de goddelijke natuur (2 Petr. 1 : 4), 
door van Gods geslacht, dat is, in goeden zin, eenswezens 
met God te zijn (Hand. 17 : 28, 29). 

Wie derhalve een mensch ziet, die waarlijk is, wat hij wezen 
moet, ziet in hem het beeld van God, maar in een betrekke­
lijk en zin. Ik zeg in een betrekke lij ken zin, want de volko­
menheid van elk schepsel is slechts eene betrekkelijke volko­
menheid, daar het schepsel een deel is van het geheel, en 
't eene schepsel beperkt wordt door het andere. Een mensch 
kan een beeld, maar niet het beeld van God zijn. Hij kan 
wel zeggen: „die mij ziet, die ziet in een beperkte mate 
iets van God in mijmaar het zou eene godslasterlijke ver­



ZOON DES MENSCHEN, EN ZOON VAN GOD. 91 

metelheid, eene krankzinnigheid zijn, als hij zeide: „wie mij ziet. 
ziet in onbeperkten zin, God in al Zijne volkomenheid in mij." 

En toch, omdat de mensch bestemd is een beeld van God 
te zijn, begeert hij God, zijn Tegenbeeld, te zien; omdat hij 
bestemd is een zoon van God te zijn, begeert hij God, zijn 
Vader, te zien. Deze begeerte is ontstaan uit het wezen en 
de bestemming van den mensch. Terwijl het 's menschen 
voorrecht is, in eene beperkte mate, iets van God te vertoo-
nen, zoo is het 's menschen gelukzaligheid. God te zien in 
Zijne onbeperkte volkomenheid. 

Hoe kan dit geschieden? Elke mensch, die eenigszins geweest 
is, wat hij wezen moest, was eene vingerwijzing naar het 
mysterie, waardoor God zich door den mensch, zou laten 
zien — eene profetie van DEN MENSCH, die zeggen mag, niet, 
„die Mij ziet, die ziet in Mij iets van den Vader"; maar „die 
Mij ziet, ziet den Vader in Zijne volkomenheid ; IK, en niemand 
anders, IK ALLEEN, mag zeggen: IK EN DE VADEE, WIJ ZIJN 

ÉÉN" (Joh. 10 : 38; 14 : 9-11). 
Die Mensch was Jezus Christus. Maar zulk een mensch kon 

Hij niet zijn als kind van Maria, als een mensch in de rij der 
menschen, als een deel van het geheel. Waardoor is het dan, 
dat in dezen mensch de Vader in Zijne onbeperkte volkomen­
heid is te zien? Daardoor, dat Hij niet slechts een Zoon van 
God, maar de Zoon van God is. Hij is niet maar een Zoon 
van God geworden, door een mensch te worden; maar Hij 
was, vóór Zijne menschwording, vóór de schepping, van alle 
eeuwigheid, DE Zoon van God. Omdat Hij, als DE Zoon van 
God, niet een schepsel, niet de Gewordene, maar de Zijnde 
is, die zeggen kon: „Eer Abraham werd, BEN Ik," daarom 
vertoont Hij God aan ons niet in beperkte, maar in onbe­
perkte mate. (Zie Joh. 8 : 58, in 't oorspronkelijk). 

God schiep den eersten mensch met de behoefte, om in 
den tweeden Mensch de volle openbaring des Vaders te aan­
schouwen, en alzoo de volle bevrediging zijner behoefte aan 
eene volledige kennis van God te vinden. 



92 ZOON DES MENSCHEM, EN ZOON VAN GOD. 

De eerste mensch was de profetie van den tweeden Mensch. 
Hij wees naar Hem, als de mindere naar den meerdere. Hij 
was „het voorbeeld Desgenen, Die komen zou" (Rom. 5:14). 

De eerste mensch was aardsch en ziellijk, (zie I Cor. 15 : 
45—49 in 't oorspronkelijke) en kon niet worden, wat hij 
wezen moest, zonder den Hemelschen Mensch, die Levend­
makende Geest is. Dit bleek ten overvloedigste, toen hij in 
de eerste verzoeking bezweek. 

Door de menschwording des Zoons moesten ook behoeften 
worden vervuld, die door de zonden zijn ontstaan, maar niet 
het minst de behoeften, die den mensch sedert zijne schep­
ping eigen waren, en daaronder, inzonderheid, de behoefte 
om in den Zoon den Vader te zien. De menschwording van 
Gods Zoon, was het antwoord op de bede, die God zelf in 't 
menschelijk hart, van den eersten aanvang, had gelegd: „ïoon 
mij den Vader." 

De Godsverschijningen, die in 't paradijs zijn begonnen, 
waren de voorloopige vervulling van 's menschen behoefte, 
om God te zien, geopenbaard in 't vleesch. Zij wezen vooruit 
naar de verschijning des Vaders in Zijnen Zoon Jezus Christus. 

't Was het antwoord op de nog onvervulde bede van het 
Godzoekend hart, toen Jezus, zich tegenover de gansche 
menschheid plaatsende, zeide: „Zie naar Mij; wie Mij ziet, 
die ziet den Vader; Ik en de Vader zijn één." 

En omdat Hij, die zoo spreekt, de Zoon van God is, ver­
toont Hij ons niet alleen DEN VADER — want de Zoon is des 
Vaders beeld — maar vertoont Hij ons ook DEN MENSCH, 
want wij, menschen, worden, als wij onze bestemming be­
reiken, zonen Gods. Als DE Zoon is Hij het origineel, waar­
van wij, geloovigen, de copiën; het oorspronkelijke, waarvan 
wij de afdruksels zijn — de Eerstgeborene, het Hoofd onder 
de broederen (Rom. 8 : 29). 

Was Hij alleen gebleven, zonder menschen, die naar Zijn 
beeld geschapen en uit God geboren zijn, dan was Hij slechts 
de Eeniggeborene, nu is Hij ook de Eerstgeborene. Met 



ZOON DES MENSCHEN, EN ZOON VAN GOD. 93 

betrekking tot den Vader, is Hij de Eeniggeborene, met 
betrekking tot ons, is Hij de Eerstgeborene onder vele 
broederen. 

Zoo ontmoeten God en mensch elkander in Jezus Christus. 
Neen, deze uitdrukking is te zwak. In Hem zijn God en 
mensch één. Hij, die DE Zoon des Menschen is, is tevens 
niemand minder dan DE Zoon van God. Één met ons, is 
Hij tevens oneindig boven ons, geliik de Vader oneindig boven 
ons is. In hetzelfde oogenblik, waarin Hij Zijne waarachtige 
menschheid handhaaft, betuigt Hij: dat de Vader in Hem 
is, en Hij in den Vader (Joh. 10 : 38). 

Wij noemen Jezus Christus den Godmensch (ïheanthro-
pos); maar waren wij niet, als menschen, naar Gods be­
stemming, godmenschelijk (theanthropisch); hadden wij niet 
een dubbelen oorsprong, uit den mensch en uit God; waren 
wij, geloovigen, niet één èn met het schepsel èn met den 
Schepper; dan waren wij te eenenmale onvatbaar voor het 
begrip Godmensch, dan was deze gedachte nooit in een 
menschenhart ontstaan, en zou dit woord niet in de mensche-
lijke taal gevonden worden. WIJ KUNNEN GEENE WAARHEID VAT­

TEN ZONDEH ER DEEL AAN TE NEMEN. Eene waarheid te verstaan, 
is haar te bezitten; haar wezen in ons wezen te hebben op­
genomen; met haar één te zijn geworden. Was derhalve 
de mensch, naar zijn wezen, niet godmenschelijk, dan ware 
de Godmensch, in de menschelijke geschiedenis, een verdwij­
nend verschijnsel, een onverklaarbaar raadsel, een onbegrepen 
klank, een woord zonder beteekenis gebleven. Nu echter is Hij 
de verklaring van het mysterie van ons eigen bestaan — nu 
zien wij in Hem ons zeiven — het Beeld, waarnaar wij ge­
schapen en wedergeboren zijn. Nu is ons niets zoo natuurlijk, 
zoo eenvoudig, zoo diep, zoo rijk, als het getuigenis van Jezus 
Christus: „IK, DE ZOON DES MENSCHEN, IK BEN DE ZOON VAN 
GOD. IK EN DE VADER ZIJN ÉÉN. DIE MIJ ZIET, ZIET DEN VADER." ') 

1) Vergelijk met het bovenstaande hetgeen wij op biz. 144-14G van ons go-



94 ALTIJD KN OVERAL MENSCH. 

XIII. 

ALTIJD EN OVERAL MENSCH. 

Jezus was altijd en overal mensch. Hij hield niet op de 
Zoon des menschen te zijn, om vervolgens de Zoon van God 
te worden. Hij was niet de Zoon des menschen in het eene, 
het lagere deel Zijner persoonlijkheid, en de Zoon van God 
in het andere, het hoogere deel. Hij was niet ten deele Zoon 
des menschen, en ten deele Zoon van God. Hij was niet Zoon 
des menschen en daarnevens Zoon van God. Hij was altijd 
en overal, door en door, 's menschen Zoon, terwijl Hij altijd 
en overal, door en door, Gods Zoon was. Ik wensch u in 
drieërlei opzicht het eerste aan te toonen. Denk aan 

ZIJNE MACHT. 
Men zou kunnen zeggen, dat zij twee polen Irad, eene 

negatieve en eene positieve. Hij openbaarde zoowel een gemis, 
als een overvloed van macht. 

Waar het eerste plaats heeft, daar ziet, natuurlijk, een 
ieder terstond den zwakken mensch in Hem. 

Zoo zegt Paulus van Hem, dat Hij in zwakheid heeft 
geleden (II Cor. 13 : 4), en de brief aan de Hebieën, herin­
nert ons dat Hij „met zwakheid omvangen was", en dat Hij 
„in de dagen Zijns vleesches gebeden en smeekingen tot 
Dengene, die Hem uit den dood kon verlossen, met sterke 
roeping en tranen geofferd heeft, en verhoord is uit de vreeze 
(Hebr. 5 ; 2, 7). Hij is benauwd geweest tot den dood toe, 
klaagde er over aan Zijne jongeren, en werd er door tot een 
gebedskamp in Gethsemane geperst, zooals nooit op aarde is 

ondervonden. 

schrift: „Jezus' heerlijkheid" schreven, uitgegeven in 1886 door J. W. LEEFLASG 
te Utrecht. Deze diepere eenheid van 't goddelijke en 't menschelijke in Jezus 
Christus, herinnert ons er aan, hoe alle hoogere waarheid de vereeniging van 
twee tegenovergestelde waarheden is. Laat mij, met het oog hierop, u verwijden 
naar ons geschrift: „Tegenstellingen in 's christens leven en leer", uitgegeven 
in 1885 door HÖVEKEK & ZOON te Amsterdam. 



ALTIJD EN OVERAL MENSCH. 95 

Is ooit iemand neergedaald tot de diepte eener algeheele 
machteloosheid en hulpeloosheid, dan was het Jezus. Memand 
heeft dieper ervaren dan Hij, wat het is, een door en door 
zwak en gansch en al van God afhankelijk mensch te zijn. 

Maar is Hij evenzeer mensch aan den anderen kant, waar-
wij de positieve pool aantreffen, en zien, hoe Hij eene macht 
openbaart, zooals nooit te voren of daarna op aarde is aan­
schouwd? Wij antwoorden: gewis! 

Het glanspunt Zijner machtsbetooning is bij 't graf van 
Lazarus. De opwekking van dezen doode heeft dieper indruk 
gemaakt, dan eenige andere daad des Heeren. En nooit heeft 
Hij een verhevener getuigenis Zijner grootheid afgelegd, dan 
toen Hij bij deze gelegenheid zeide: „Ik ben de Opstanding 
en het Leven!" En toch gevoelt Hij zich in dit oogenblik even 
zoo afhankelijk van God, als in Gethsemane, en wekt Hij 
Lazarus op uit de dooden, alleen door de kracht, die Hij uit 
den Vader ontvangt. Gij herinnert u het gebed, dat Hij toen, 
ten aanhoore der schare, heeft uitgesproken. De oogen op­
waarts heffende, zeide Hij; „Vader! Ik dank U, dat Gij Mij 
gehoord hebt!" 

Hoe menschelijk is dit gebed. En hoe menschelijk is Hij 
in deze ure, waarin Hij weent en ten diepste wordt ontroerd 
(Joh. 11 : 33, 35, 41). 

Het geldt hier eene krachtsbetooning in de natuur — 't 
was de levendmaking van het doode lichaam. Maar er is eene 
andere, eene hoogere krachtsbetooning, die op 't'hoogste ge­
bied des geestes plaats heeft. Ik bedoel de vergiffenis dei-
zonde. Houdt Jezus op mensch te zijn, als Hij iemand de 
zonde vergeeft? Is het als Zoon van God, en niet als Zoon 
des menschen, dat Hij dit doet? 

De schriftgeleerden, meenende dat het geen menschelijke 
daad zijn kon, iemands zonden te vergeven, beschuldigden 
Jezus van godslastering, toen Hij eens aan een kranke zeide: 
„Zoon, wees welgemoed! uwe zonden zijn u vergeven." Maar 
Jezus zeide niet dat zij dwaalden, door te meenen, dat Hij, 



96 ALTIJD ENT OVERAL MENSCH. 

mensch zijnde, aan een anderen mensch de zonden ver­
geeft. Hij heeft nooit een mensch el ijker woord gesproken, 
dan tot dezen kranke. Het oefende juist daarom zulk eene 
kracht uit, omdat het door den waarachtigen mensch werd 
gesproken. Niet af-, maar goedkeurend, verhaalt Mattheus 
ons: „De scharen, dat ziende, hebben zich verwonderd, en 
God verheerlijkt, Die zoodanige macht den menschen gegeven 
heeft" (Matth. 9 : 1-8). 

En gelijk nu Jezus altijd en overal mensch is en blijft, 
waar er sprake is van Zijne macht, zoo is dit ook waar ten 
opzichte van 

ZIJNE WETENSCHAP. 

Ook hier hebben wij van eene negatieve en positieve pool, 
van een gebrek en overvloed van wetenschap, te spreken. 

Jezus heeft niet alles geweten. Hij heeft bij eigen ervaring 
de beperktheid van 't menschelijk weten gekend. Gelyk Hij, 
sedert Zijne geboorte in lichamelijke kracht toenam tot den 
vollen mannelijken wasdom; zoo nam Hij ook in wijsheid toe 
(Luk. 2 ; 52). In 't dagelijksche leven was Hij omtrent menig 
ding zoo onkundig, als ieder gewoon mensch. Toen het Hem 
eens hongerde, ging Hij naar een vijgenboom om te zien of 
die geen rijpe vijgen had, niet wetende, dat daaraan geen 
rijpe vijgen te vinden waren (Mark. 11 : 12, 13). Had Hij 
vooraf geweten welk een groot geloof Hij bij den heidenschen 
hoofdman zoude aantrefifen. Hij zoude zich over zijn geloof 
niet, als over een onverwacht verschijnsel hebben verbaasd 
(Luk. 7 : 9). 

Hij sprak, als Profeet, ook over de toekomst; maar ook 
hier is Zijne wetenschap als van alle menschelijke profeten, 
uit haren aard, beperkt. Hi] beleed dat Hij, zoo min als de 
menschen en de engelen, den dag en de ure weet, wanneer 
Hij als de Verheerlijkte wederkomen zal (Mark. 12 : 13, 32). 

Maar hoe is het, waar eene wetenschap in Hem spreekt, 
waaraan geen onkunde kleeft? Ik bedoel Zijne kennis van 
God. Gij herinnert u Zijn getuigenis, dat niemand den Vader 



ALTIJD EN OVERAL MENSCH. 97 

kent, dan Hij, en die aan wien Hij den Vader openbaren wil, 
en Zijn woord tot den Vader; „Rechtvaardige Vader! de wereld 
heeft U niet gekend; maar Ik heb ü gekend — en Ik heb 
Uwen naam bekend gemaakt" (Matth. 11: 27; Joh. 17 : 25, 26). 

Gij ziet hoe de Heiland hier eene taal spreekt, die in 
uwen of mijnen mond godslasterlijk klinken zou. De kennis 
van God is een geheim, dat Hem, en Hem alleen, is toever­
trouwd ; en is iemand in dit geheim ingewijd, dan heeft hij dit 
aan Hem, en Hem alleen te danken. In deze kennis verheft 
Hij zich boven het geheele menschdom. „Niemand heeft ooit 
God gezien; de Eeniggeboren Zoon, die in den schoot des 
Vaders is, die heeft Hem ons verklaard" (Joh. 1 : 18). 

Houdt deze kennis op eene menschelijke te zijn, omdat 
geen mensch buiten Jezus haar bezit? Geenszins! Want is 
zij niet menschelijk, hoe kan zij dan aan menschen wor­
den medegedeeld? Hoe kan dan deze kennis uwe en mijne 
kennis worden? 

Bovendien, als de Schrift getuigt, dat Jezus in wijsheid 
toenam, is dan ook niet Zijne kennis van God er bij in­
gesloten ? 

En wat getuigt Jezus zelf van deze hoogere kennis, die 
Hem van allen onderscheidde? Dat Hij hierin, van oogenblik 
tot oogenblik, zoo afhankelijk is van den Vader, als in Zijne 
machtsbetooning. Zijne kennis is een zien van wat de 
Vader Hem toont. Is er iets, dat de Vader Hem niet toont, 
dan ziet Hij het niet, zoo als de dag en de ure Zijner weder­
komst. Hij spreekt wat Hij weet, door te getuigen, wat 
Hij gezien heeft (Joh. 3 : 11). 

Om te weten wat Hij zelf doen moest, in navolging van 
den Vader, moest Zijne kennis van den Vader eene onbe­
drieglijke zijn. En hoe kwam Hij aan deze gewisse kennis? 
Hoort wat Hij zegt; „Voorwaar, voorwaar zeg iku: de Zoon 
kan niets van zich zeiven doen, tenzij Hij den Vader dat ziet 
doen; want zoo wat Die doet, hetzelve doet ook de Zoon 
desgelijks. Want de Vader heeft den Zoon lief, en toont Hem 

7 



98 ALTIJD EN OVERAL MENSCH. 

alles, wat Hij doet. Ik kan van Mij zeiven nietsdoen. Gelijk 
Ik hoor, oordeel Ik, en Mijn oordeel is rechtvaardig. Mijne 
leer is de Mijne niet, maar Desgenen, die Mij gezonden heeft; 
deze dingen spreek Ik gelijk Mijn Vader Mij geleerd heeft" 
(Joh. 5 : 19, 20, 30; 7 : 16; 8 : 28). En 't is opmerkelijk, 
dat Hij van ieder mensch, die God kent, getuigt, dat diens 
kennis op dezelfde wijze ontstaat als de Zijne. Een 
iegelijk — zoo zegt Hij — die van den Vader gehoord en 
en geleerd heeft (d. i. die, als Hij, Vaders leerling is), die komt 
tot Mij; die uit God is, die hoort de woorden Gods" (Joh. 
6 : 45; 8 ; 47). 

Zoo ziet gij, dat de Heer, naar Zijn eigen getuigenis, niet 
ophoudt mensch te zijn, ook als Hij van den Vader getuigt 
met eene kennis, die Hem alleen onder de menschen eigen 
is, en die Hij alleen aan anderen kan niededeelen. 

En wat vernemen wij, als wij letten op het 
GETUIGENIS VAN JEZUS AANGAANDE ZICH ZELVEN ? 

't Was niet noodig, dat Hij met woorden getuigde, dat Hij 
mensch was, onderhevig aan al de zwakheden der menschen, 
uitgenomen de zonde. Dit zag men Hem aan. Hij heeft ge­
zucht over den doofstomme, werd aangegrepen door ontroering 
bij 't graf van een vriend, weende bij dat graf, klaagde over 
groote benauwdheid in Gethsemane, werd er zoo door aan­
getast, dat een engel Hem moest versterken, en moest op 
Golgotha klagen: Mijn God, Mijn God, waarom hebt gij Mij 
verlaten ? 

Men zou kunnen zeggen: „hiér zie en hoor ik den mensch; 
maar als Hij getuigt, wat Hij alleen durft getuigen, dat Hij 
de Zoon van God is, dan hoor ik niet meer den Zoon 
des menschen, maar den Eeuwigen Zoon van God." 

De Joden dachten alzoo. Zij meenden, dat iemand, die zoo 
spreekt, zich van de menschheid losmaakt, en zich met den 
eeuwigen God gelijkstelt. Zij meenden dat de Eeuwig-Zijnde, 
niet mensch kan zijn geworden; dat mensch te zijn, en de 
Eeuwige Zoon van God te zijn, eene eeuwige onmogelijkheid. 



ALTIJD EN OVERAL MENSCH. 99 

eene onverzoenlijke tegenstrijdigheid is; dat de mensch, die 
zich de Zoon van God noemt, en zegt dat hij en de Vader 
één zijn, een Godslasteraar is, en naar de wet van Mozes 
gesteenigd moet worden. 

Natuurlijk, het zou de godslastering van een dweeper of 
krankzinnige zijn, als gij of ik de onzinnige daad pleegden om 
te zeggen: ik ben de Zoon van God, ik en de Vader zijn één. 
Maar hoe verdedigt Jezus zich? Antwoordt Hij den Joden: 
Ik noem Mij niet als mensch den Zoon van God; Ik zeg niet, 
als mensch, dat Ik en de Vader één zijn; maar Ik spreek 
aldus, alleen als Zoon van God; want Ik ben wel beiden. 
Zoon des menschen en Zoon van God; maar, gij hebt gelijk, 
er is een onverzoenlijke tegenstelling tusschen de begrippen: 
's menschen Zoon en Gods Zoon; gij moet onderscheid maken 
tusschen het eene en het andere, dat Ik spreek en doe; nu 
eens spreek en handel Ik als mensch, dan weer als de Eeuwige 
Zoon van God; en zoo heb Ik niet als mensch gesproken, 
toen Ik dat getuigenis uitsprak, dat Ik alleen uitspreken 
mag, toen Ik zeide: IK BEN GODS ZOON; gij hebt dus geen 
recht te zeggen, dat Ik, mensch zijnde. Mij tot God — tot 
den Eeuwige — maak." 

Veronderstel, de Heiland had aldus geantwoord, dan had 
Hij in Zich 's menschen en Gods Zoon als twee gedacht, afge­
zonderd van elkander, den laatsten oneindig hoog verheven 
boven den eersten. En wat had Hij daarmede geloochend ? De 
centrale waarheid, waarmede al de godsdienstige waarheden 
staan of vallen; namelijk, DE VLËESCHWOIÏDING VAN HET WOOED, 

DE MENSCHWOKDING VAN GODS ZOON. Dan was de Logos, Logos 
gebleven, en niet vleesch geworden; en de Zoon van God 
was Zoon van God gebleven, en niet Zoon des Menschen 
geworden; dan had de Heiland de groote waarheid geloochend, 
die Hij juist is komen verwerkelijken en openbaren. 

Daarom, al weet Hij, dat dit de woede Zijner vijanden 
ten toppunt voeren zal, al weet Hij, dat Hij gevaar loopt, 
terstond gegrepen, en buiten de stad geleid te worden om gestee-



100 ALTIJD EK OVERAL MENSCH. 

nigd te worden, al ziet Hij de Joden met de steenen in de handen, 
en met oogen, die vonkelen van woede, wegens Zijne gods­
lastering; Hij breekt de spits der waarheid niet af, maar 
betuigt met des te grooter nadruk, dat Hij, mensch zijnde 
en blijvende, zich Gods Zoon noemt, dat Hij niet, eer Hij 
zoo iets belijdt, uit het menschelijke in het goddelijke 
is overgestapt. Hij beroept zich op de, ook in hun oog, 
onbedriegelijke Schrift, die aan menschen den naam van 
Goden geeft, ten bewijze dat het geen godslastering is, als 
Hij, een mensch zijnde, zich Gods Zoon noemt. Eer zij 
Hem van godslastering beschuldigen, moeten zij het aange­
haalde Schriftwoord een godslasterlijk woord noemen. 

Dit konden zij niet dragen, dat Hij, ter verdediging van 
wat zij Zijne godslastering noemden, zich op de Heilige Schrift-
beriep. Zij zochten Hem te grijpen, en als Godslasteraar te 
dooden; maar, met eene majesteit, die aan Zijn verheven 
getuigenis paste, ging Hij door hun midden henen, en niemand 
durfde de handen aan Hem leggen. 

Ik kan het begrijpen, hoe het beroep des Heeren op de 
Schrift, die aan menschen den naam van Goden geeft, voor 
de Joden allerverrassendst en aanstootelijkst moet zijn geweest. 
Zij meenden de eer van God te handhaven, door eene onover­
komelijke klove tusschen het goddelijke en het menschelijke, 
het God-zijn en het mensch-zijn, te vormen. En van deze 
dwaling uitgaande, moesten zij den mensch, die zich den 
Zoon van God noemt, als Godslasteraar veroordeelen — gelijk 
de Joodsche Raad later plechtig heeft gedaan. En toch, hier 
toont de Heer hun, dat de Schrift aan menschen den titel 
van Goden geeft; gelijk Hij later, voor den Joodschen Raad, 
de belijdenis, dat Hij Gods Zoon is, herhaalt, met het oog 
op de Schrift, die den Koning van 't hemelsche Rijk als eens 
menschen Zoon ziet komen, op de wolken des hemels (Matth. 
26 : 64; Dan. 7 : 13). 

Zoo bleek het, dat juist de Schriftgeleerden in Israël, die 
de letter der Schrift afgodisch vereerden, niets verstonden van 



ALTIJD EN OVERAL MENSCH. 101 

den levenden geest, waaruit de letter was geboren. Aan deze 
hunne onkunde aangaande den geest der heilige Schrift, was 
het te wijten, dat zij aanstoot namen aan 't getuigenis van 
Jezus, dat Hij, die een mensch is, geen mindere is dan de 
Zoon van God. Zij hadden in de verste verte geen begrip 
van de hooge beteekenis, die de Schrift aan 't mensch-zijn 
hechtte. In plaa ts van in Jezus de heerlijke vervulling te zien 
van wat de wet en de profeten van de uitnemendheid des 
waarachtigen menschen getuigen, meenden zij, dat Jezus, 
als Hij, een waarachtig mensch, van Zijne betrekking tot 
God sprak, den mensch te hoog verhief en God te na kwam — 
dat Hij een onbeschaamde Godslastei-aar was. 

XIV. 

ALTIJD EN OVERAL GODS ZOON. 

In het voorafgaande bleek het ons, dat Jezus Christus, hoe 
hoog ook het leven in Hem steeg, nergens en nooit ophield de 
Zoon des menschen te zijn. Ook, als Hij het verhevenste 
woord sprak of de verhevenste daad deed, dan sprak en handelde 
in Hem de Zoon des menschen. Het getuigenis, dat Hij de 
Zoon van God is, was geene loochening, dat hetzelfde mensche-
lijke Ik de Zoon van God is, dat verklaard heeft: Ik ben de 
Zoon des Menschen. Wat kan goddelijker daad zijn, dan den 
mensch zijne zonden te vergeven? En Hij doet dit op eene 
zoo menschelijke wijze, dat de schare zich verblijdt, dat God 
aan den mensch op aarde macht gegeven heeft de zonde 
te vergeven. En wat kan in gindsche toekomst goddelijker 
zijn, dan weder te komen in de heerlijkheid des Vaders, om 
't gansche menschengeslacht te oordeelen? En Hij betuigt. 



102 ALTIJD EN OVERAL GODS ZOON. 

dat Hij dit gericht uitvoert, als Zoon des menschen (Matth. 
16 : 27; 25 : 31). 

Hoe hoog gij stijgt op den ladder der levensuitingen van 
Jezus Christus, nergens bereikt gij een punt, waar gij zeggen 
moet: „hier kan het menschelijke niet verder, hier eindigt 
het menschelilke en vangt het goddelijke aan, hier heb ik 
niet meer met den Zoon des menschen, maar met den 
Zoon van God te doen." Het goddelijke wordt niet aan 
't menschelijke toegevoegd. Tot op de bovenste trede des 
ladders ontdekt gij het menschelijke. 

Maar nu keeren wij de zaak om. Na de hoogste trede des 
ladders te hebben bereikt, dalen wij af naar beneden en vragen, 
of het goddelijke nu ook zoo diep afdaalt, als het menschelijke 
is opgeklommen; of het goddelijke, in de nederwaartsche rich­
ting, nergens ophoudt, zoodat daar alleen het menschelijke over­
blijft ; of wij niet een punt bereiken, waar wij zeggen moeten 
„hier aanschouw ik niet meer den Zoon van God, maai 
alleen den Zoon des menschen." 

Wij antwoorden; neen! Het goddelijke leven behoort even 
zoo zeer tot Zijn wezen, wanneer Hij naar de diepste diepte 
afdaalt, als 't ons gebleken is, dat het menschelijke leven tot 
Zijn wezen behoort, wanneer Hij tot het hoogste toppunt stijgt. 
Nergens is het eene zonder het andere. Nergens zijn ze van 
elkander gescheiden. Overal maken zij één levend geheel uit. 

Noemt Jezus zich Zoon des Menschen, dan spreekt Hij 
hiermede de bewustheid uit, van Zijne eenheid met het gansche 
menschengeslacht, door met eiken mensch deel te nemen aan 
eene en dezelfde menschelijke natuur. Zoo spreekt ieder mensch 
zijne wezenseenheid uit met de menschheid, als hij zegt; ik 
ben een zoon des menschen. 

Noemt Jezus zich Zoon van God, dan spreekt Hij hier­
mede eene andere bewustheid uit, namelijk, die Zijner eenheid 
met God, door deel te hebben aan de goddelijke natuur. De 
Joden begrepen dit, en wilden Hem daarom als Godslasteraar 
steenigen. 



ALTIJD ENT OVERAL GODS ZOON. 103 

Vullen deze twee bewustheden elkander aan tot een geheel, 
zoodat de eene zonder de andere niet bestaat; of staan ze zelf­
standig naast elkander? Niet het laatste, maar het eerste is 
waar. Er is eene diepere gemeenschappelijke bewust­
heid, waaruit deze twee bewustheden geboren wor­
den. Deze diepere gemeenschappelijke bewustheid spreekt 
zich in Jezus Christus aldus uit: hetzelfde ik, dat zegt: Ik 
ben de Zoon des menschen, ditzelfde ik en geen ander ik. 
zegt: Ik ben Zoon van God. 

Gij vraagt mij, hoe dit mogelijk is. Daal af tot het aller­
diepste van uw eigen wezen, en daar zult gij het antwoord 
vinden op deze vraag. Gij zijt u bewust dat gij een kind des 
menschen zijt en alzoo der menschelijke natuur deelachtig. 
Maar zijt gij, als geloovige, u ook niet bewust, dat gij een 
zoon van God zijt, en alzoo der goddelijke natuur deelachtig 
(Rom. 8 : 16; II Petr. 1 : 4)? 

Gij antwoordt: ja! Maar is nu de eene bewustheid in u 
afgezonderd van de andere? Zijn ze onvereenigbaar naast 
elkander? Of drukken zij te zamen eene diepere gemeen­
schappelijke bewustheid in u uit, waaruit deze deze twee 
bewustheden zijn geboren? Uw antwoord is gereed. Dit 
diepere bewustzijn in u getuigt, dat geen ander ik in uzegt: 
ik ben kind eens menschen, dan het ik, dat zegt: ik ben 
een kind van God; en omgekeerd, dat geen ander ik in u, 
een kind van God is, dan het ik, dat zegt: ik ben het kind 
eens menschen. 

Ziet gij dat deze twee bewustheden uit een enkel, een dieper, 
een gemeenschappelijk grondbewustzijn voortkomen, en daarom 
nimmer afzonderlijk naast elkander kunnen bestaan ? Zij vullen 
elkander tot één geheel aan, omdat zij in oorsprong één zijn. 

Ja, sedert Zijne menschwording, zijn het goddelijke en het 
menschelijke in Jezus niet meer van elkander te scheiden. 
Zij zijn tot één geworden. Zij zijn de uitdrukking van één 
persoon, door te zamen één levend geheel te vormen. "Wilt 
gij van nu aan, met Hem, als Zoon van God, in aanraking 



104 ALTIJD EN OVERAL GODS ZOON. 

komen, dan moet gij met Hem als Zoon des menschen in 
aanraking komen. Wilt gij Hem als Zoon van God aanschou­
wen, dan moet gij Hem als Zoon des Menschen aanschouwen. 
Zal Hij u als Zoon van God zegenen, dan moet Hij u als 
Zoon des menschen zegenen. Hoewel Hij de Zoon van God 
was, heeft Hij als Zoon des menschen, als een mensch op 
aarde, de zonde vergeven. En hoewel Hij de Zoon is aan Gods 
rechterhand, zoo hing de uitstorting des Heiligen Geestes af 
van Zijne verheerlijking als Zoon des menschen; en onder­
steunt Hij van daar de Zijnen hier op aarde als Zoon des 
menschen (Joh. 16 : 7; Hand. 7 : 56). 

Nog eens: niets is zoo waarachtig geschied als de vle esc h-
wording des Woords, de menschwording des Eeuwigen 
Zoons. Wat aan Jezus Christus eigen is als Zoon van God, 
dat is in Hem, op menschelijke wijze, eigendom geworden 
van den Zoon des menschen. Wat ons uit Hem, als Zoon 
van God, van Gods rechterhand toevloeit, dat vloeit ons op 
verheerlijkt menschelijke wijze uit Hem, als Zoon des men­
schen, toe. Daar woont de volheid der Godheid lichamelijk 
in Hem — derhalve in Zijne menschelijke natuur (Col. 2 ; 9). 

Welk eene waarheid! Gods Zoon, die, vóór de grondlegging 
der wereld, één was met den Vader, is zoo één geworden 
met den mensch, dat Hij, sedert die éénwording met den 
mensch, op menschvormige, op menschelijke wijze, is wat 
Hij is, en doet wat Hij doet. 

Denk aan Zijn bewustzijn, dat zich aldus uitsprak: „Ik 
ben de Zoon Mijns Vaders," en dat Hem eigen was vóór de 
grondlegging der wereld. Dit bewustzijn wordt een mensche-
lijk bewustzijn, zooals elk ander menschelijk bewustzijn van 
helderheid tot helderheid, tot dg volle middagklaarheid zich 
ontwikkelende. Toen in Hem, als kind, het bewustzijn: „God 
is Mijn Vader," uit de diepte van Zijn wezen begon te ont­
waken, was dit de aanvankeliike openbaring in Hem van 
't eeuwige bewustzijn, dat aldus luidt: „Ik ben Gods Zoon." 
Waarschijnlijk steeg dit bewustijn tot volle ontwikkeling bij 



ALTIJD EN OVERAL GODS ZOON. 105 

Zijnen doop, en daarmede klom de openbaring van dit Zijn 
eeuwig bewustzijn tot volkomenheid. Van nu aan spreekt 
en handelt Hij met eene te voren niet bereikte kracht, in 
't bewustzijn dat Hij is, 

DE ZOON VAN GOD. 

En zoo is Zijne menschelijke, Zijne mensclivormige ken nis 
van God, geene andere dan Zijne eeuwige kennis, die in den 
vorm der menschelijke kennis zich openbaart. 

In Zijne menschelijke liefde voelen wij den polsslag Zijner 
eeuwige liefde, die de liefde eens menschen is geworden. 

In Zijn menschelijke toorn trilt de goddelijke toorn, die in 
Hem de toorn eens menschen is geworden. 

In Zijn menschelijk zuchten, vernemen wij het goddelijk 
zuchten, dat in Hem het zuchten eens menschen is geworden. 

In Zijne menschelijke benauwdheid in Gethsemané wordt 
ons openbaar, hoe Zijn eeuwig hart, reeds vóór Zijne mensch-
wording, door den last onzer nooden werd geperst (Jes. 63 ; 9). 

In Zijn bidden vóór Hij Gethsemane intrad, en in Geth-
semane en op Golgotha, zien wij hoe reeds vóór de grond­
legging der wereld, de Zoon met den Vader omging. 

In Zijne gehoorzaamheid jegens den Vader zien wij, hoe 
de Eeuwige Zoon nooit iets anders heeft gewild, dan wat de 
Vader wilde. 

In de hulde, die Hij, als mensch, den Vader toebracht, 
zien wij hoe de Eeuwige Zoon den Vader eerde, nog eer er 
schepselen waren. 

Zoo waar het is, dat Zijne woorden en daden. Zijne gebeden 
en tranen, menschelijk waren, zoo waar is het tevens, dat 
zij goddelijke woorden en daden en gebeden en tranen zijn 
geweest. 

Wat in Hem in de gestaltenis van God was, dat nam, sedert 
Zijne mensch wording, de gestaltenis des menschen aan (Fil. 
2 ; 6, 7). Het eeuwige Woord is in Hem vleesch geworden 
(Joh. 1 ; 14). 

Gij vraagt: is Jezus eenswezendheid met God, als Zoon 



106 ALTIJD EN OVERAL RODS ZOON. 

van God, niet van een anderen aard. dan onze eenswezend-
heid met God, als zonen Gods? Durven wij zeggen, dat wij, 
geloovigen, dezelfde goddelijke natuur deelachtig zijn als 
Hij (2 Petr. 1:4)? Gewis, anders spelen wij met woorden. 
Ons zoonschap is naar den aard van Jezus zoonschap, omdat 
het daaruit ontstaan is. Zonder Zijn zoonschap, was het onze 
niet te denken. Omdat Zijn en ons zoonschap één van aard 
zijn, daarom is Hij de Eerstgeborene onder vele broede­
ren, en schaamt Hij zich niet ons Ziine broeders te noem'en 
(Rom. 8 : 29; Hebr. 2 ; 11). 

't Is niet iets toevalligs of willekeurigs, dat Jezus Christus, 
als Zoon Gods, het Hoofd is van alle zonen Gods. Hoofd en 
lichaam zijn één — van ééne natuur, van één wezen. Wij 
hebben derhalve volkomen recht van ons zoonschap op te 
klimmen tot het Zijne, en van onze bewustheid van ons 
zoonschap tot de Zijne, en te zeggen, dat Zijne dubbele be­
wustheid van Gods Zoon en 's menschen Zoon te zijn even 
als onze dubbele bewustheid, de twee zijden zijn van eene 
enkele gemeenschappelijke bewustheid, zoodat de eene niet 
kan bestaan zonder de ander, en beide te zamen één 
geheel uitmaken. Was het anders, dan was Hij niet waar­
achtig mensch. 

Geen mensch kan volkomen mensch zijn, zonder een zoon 
van God te zijn. Gij herinnert u, dat Adam door Lukas Gods 
zoon wordt genoemd, en het Paulus aan de heidenen te Athene 
verklaarde, dat zij van Gods geslacht waren (Luk. 3 : 38; 
Hand. 17 : 29). 

Maar, zegt gij, wij menschen worden in den tijd zonen 
Gods, terwijl Jezus Christus reeds Gods Zoon was vóór de 
grondlegging der wereld, derhalve van eeuwigheid af aan, 
maakt dit niet een wezenlijk onderscheid tusschen Zijn en 
ons zoonschap? Geenszins! want de aard eener zaak heeft 
niet, in de eerste plaats, te doen met de vraag naar den tijd 
wanneer zij is geworden, maar, hoe zij is geworden. En ge­
lijk de Zoon Zijne eeuwige generatie of geboorte uit God heeft, 



ALTIJD EN OVERAL GODS ZOON. 107 

zoo zijn ook wij zonder tusschenkomst van eenig schepsel , 
als zonen Gods onmiddellijk uit God geboren (Joh. 1:13; 3 ; 6). 

Wat ik daar zeide, roept u het woord des engels aan Maria 
in de gedachte: „de Heilige Geest zal over u komen, en de 
kracht des Allerhoogsten zal u overschaduwen; daarom ook, 
dat Heilige, dat uit u geboren zal worden, zal Gods Zoon 
genaamd worden" (Luk 1 : 35). Gij vraagt mij naar aanleiding 
van dit woord, of er in Jezus Christus twee zoonschappen te 
onderscheiden zijn; het eene zoonschap dat Hem als de vol­
komen mensch, sedert Zijne menschelijke geboorte, eigen is, en 
het andere zoonschap dat Hem van alle eeuwigheid eigen is ? 

Veronderstel, dat dit zoo is: dan zouden wij in Hem een 
verdeeld leven zien, dat wij voor de eene helft daaraan moe­
ten toeschrijven, dat Hij DE ZOON van God is; en voor de 
andere helft daaraan, dat Hij, evenals een onzer, één zoon 
van God is. Dit is ongerijmd. Zulk een leven was geen vol­
komen leven. Het was een verdeeld leven. Het was geen 
levend geheel. Dan was er in Jezus Christus niet een Ik maar 
twee Ik ken. Dit was een ongerijmdheid. 

Maar veronderstel voor een oogenblik, dat dit ongerijmde 
mogelijk ware, en dat in Jezus twee zonen Gods waren, een 
in den tijd geworden, een van eeuwigheid af bestaande, wat 
dan? Dan verviel de hoogste en diepste waarheid, die als 
fondament alle andere godsdienstige waarheden draagt, als 
levende wortel alle godsdienstige waarheden voortbrengt; 
dan was de Zoon van God niet mensch GEWORDEN; dan 
was de Logos niet vleesch GEWORDEN; dan had de Zoon 
van God zich slechts GEVOEGD bij een Zoon van God — bij 
een mensch. 

Het ondoorgrondelijk en toch doorzichtig geheim der mensch-
wording van Gods Zoon is, dat door Zijne geboorte uit Maria, 
de Eeuwige Zoon van God de bestaanswijze aannam van 
m e n s c h ,  v a n  e e n  i n  d e n  t i j d  g e w o r d e n  Z o o n  v a n  G o d ;  
zoodat, van nu af aan tot in alle eeuwigheid, DE ZOON, zich 
niet anders dan op menschvormige, op menschelijke wijze 



108 ALTIJD EN OVERAL GODS ZOON. 

openbaart en mededeelt. Omdat Jezus Christus een mensch 
is, wiens menschelljk wezen, van de eerste wording in 
M a r i a  a f ,  d e  m e n s c h v o r m i g e  o p e n b a r i n g  i s  v a n  Z i j n  e e u w i g  
wezen, daarom is deze mensch niet slechts één onder vele 
menschelijke individuen, niet slechts een mensch, maar DE 

MENSCH, en treedt Hij, uit den aard der zaak, op, als Hoofd 
der menschheid; en daarom is deze Zoon van God, niet slechts 
een zoon onder vele zonen Gods, maar DE ZOON van God, 
en neemt Hij uit den aard der zaak Zijne plaats in als Hoofd 
der zonen Gods — als Hoofd der gemeente. 

Beseft gij welk eene werkelijkheid de menschwording van 
G o d s  Z o o n  i s ,  n u  w i j ,  h o e  d i e p  w i j  o o k  i n  Z i j n e  m e n s c h e ­
lijke levensuitingen afdalen — tot op Zijne eerste wording 
als mensch uit Maria — in al Zijne menschelijke levensuitin­
gen, niets minder aanschouwen, dan de bestaanswijze, die de 
eeuwige levensuitingen van den eeuwigen Zoon, door Zijne 
vleeschwording, hebben aangenomen? 

D e  e e u w i g e  Z o o n  w e r d  m e n s c h ,  Z i j n  e e u w i g  l e v e n  
werd een menschelijk leven. Zijn eeuwige levensuitingen 
werden menschelijke levensuitingen. 

In één woord: het leven van Jezus Christus heeft hierin 
v o o r  e e u w i g  Z i j n e  g e h e e l  e e n i g e  b e t e e k e n i s ,  d a t  h e t  h e t  
m e n s c h e l i j k  g e w o r d e n  l e v e n  i s  v a n  d e n  E e u w i g e n  
Z o o n  d e s  V a d e r s .  

De eerste ademhaling van Maria's kind was de ademhaling 
v a n  d e n  m e n s c h g e w o r d e n  Z o o n  v a n  G o d .  

Zijn eerste polsslag was de polsslag van den menschge­
w o r d e n  Z o o n  v a n  G o d .  

Zijn eerste kreet was de kreet van den menschgeworden 
Z o o n  v a n  G o d .  

Zijn eerste gestamel was het gestamel van den mensch­
g e w o r d e n  Z o o n  v a n  G o d .  

De eerste ontwaking van Zijn bewustzijn: Ik ben een mensch, 
Ik ben Gods kind; was het ontwakend bewustzijn van den 
m e n s c h g e w o r d e n  Z o o n  v a n  G o d .  



ALTIJD EN OVEKAL GODS ZOON. 109 

En zoo is, sedert Zijne hemelvaart, Zijne heerschappij over 
allen, aan de rechterhand Gods, de heerschappij van den 
m e n s c h g e w o r d e n  Z o o n  v a n  G o d .  

Als onze broeder leefde en leed en stierf Hij op aarde, en 
als onze broeder aanschouwt en zegent Hij ons, uit de eeuwige 
heerlijkheid. 

XV. 

DE MENSCHGEWOEDEN ZOON VAN GOD. 

Jezus Christus is de menschgeworden Zoon van God. Gods 
Z o o n  i s  m e n s c h  g e w o r d e n ;  d e  m e n s c h  i s  n i e t  G o d s  
Zoon geworden, 't Is Gods oorspronkelijke verordening, dat 
de mensch een zoon van Gcd wordt, maar niet, dat hij uit 
zich zeiven zich daartoe ontwikkelt. Hij werd van God ge­
schapen met den aanleg en de vatbaarheid, om zoon te worden, 
en als zoon, in 's Vaders gemeenschap, deel te nemen aan 
's Vaders heerlijkheid; maar het lag tevens in de orde dei-
dingen , zooals God die schiep, dat de mensch, alleen in de 
vereeniging met Gods Zoon, een zoon van God worden kan. 
En om den mensch als een zoon van God met zich te ver­
eenigen, daartoe werd Gods Zoon mensch. Hij moest één 
met ons worden, om ons één met Hem te maken. Wij 
klimmen niet op tot Hem, maar Hij daalt af tot ons. Gods 
Z o o n ,  z e g t  C a l v i j n ,  m o e s t  m e n s c h  w o r d e n ,  o p d a t  w i j  u i t  
genade worden zouden, wat Hij van nature is. 

Maar de mensch kan van de overige schepping niet geschei­
den worden. Gods Zoon werd daarom mensch, om, met den 
mensch, ook de schepping tot hare bestemming te voeren. 
Hoe gering ook de aanvang der schepping moge geweest 
zijn, van den beginne had God niets minder op 'toog, dan 
eene schepping, bij name eene aarde, die met den verheer­



no DE MENSCHGEWORDEN ZOON VAN GOD. 

lijkten mensch, Gods heerlijkheid ingaat, en alzoo verlost wordt 
van alle vergankelijkheid. Wie kan het verschil weten tusschen 
den toestand der aarde, toen zij nog geen plant of dier voort­
brengen en onderhouden kon, en haar toestand, toen God 
den mensch, wat zijne lagere vermogens aangaat, uit haar 
formeerde, om door haar te worden gevoed. En zoo is er een 
nog onmetelijker afstand tusschen wat de aarde nu is, en 
wat zij wezen zal, als zij door eene verheerlijkte menschheid, 
met Jezus Christus aan haar hoofd, wordt bewoond. Maar zij 
kan zich niet tot die heerlijkheid ontwikkelen, zij kan die 
niet uit zich voortbrengen. Gods Zoon moest een schepsel 
worden, wiens lichaam uit de aarde is geformeerd, en door 
haar werd opgebouwd, om de aarde eenmaal, evenals Zijn eigen 
lichaam, ontdaan van de vergankelijkheid, in Zijne heerlijkheid 
te doen deelen. 

Verruim uw hart om deze kolossale, deze goddelijke ge­
dachte er in op te nemen: God bracht eene schepping voort 
met liet doel, om haar de deelgenoot Zijner heerlijkheid te 
maken; en liet Zijn Zoon schepsel worden om de schepping, 
mensch worden om den mensch, met den Zoon aan hun 
hoofd, die heerlijkheid in te voeren! 

L)e menschwording des Zoons is een volbracht feit, en alzoo 
is ons het einde gewaarborgd. Onze hoop op eene heerlijke 
toekomst voor ons zeiven, voor deze aarde, voor de gansche 
schepping, rust op de waarheid, dat Jezus Christus, de Mensch-
geworden Zoon van God is. 

Hij heeft zich niet aan den mensch, of den mensch 
aan zich toegevoegd. Hij is niet voor de ééne helft Gods 
Zoon en voor de andere helft mensch. Dan was de klove ge­
bleven tusschen God en mensch. Dan had Hij God en Mensch 
niet nader tot elkander gebracht. Niet naast, maar in het 
menschelijke, in Jezus Christus, ziet gij Gods Zoon. Wat Hij 
ook doet als Gods Zoon, dat doet Hij als de' Zoon van Maria, 
als de Zoon des menschen. Als de Zoon des menschen verheft 
Hij zich boven alle menschen, omdat Hij de Zoon van God 



DE MENSCHGEWOEDEN ZOON VAN GOD. Ill 

is; en als Zoon van God behoort Hij tot de rij der schepselen, 
is Hij één met hen, omdat Hij de menschgewordene is. 

Om het groote met het kleine te vergelijken: de mensch 
behoort tot het dierenrijk; hij is dier; maar hij is ook meer 
dan dier. Hij behoort ook tot de hoogere wereld. Hij verbindt 
in zich de lagere en de hoogere wereld. Hij is de levende 
band tusschen beide. Maar hij is niet voor de ééne helft dier, 
en voor de andere helft mensch. Het menschelijke bestaat 
in hem niet naast, maar i n het dierlijke. Hij is als dier ver­
hevener dan alle dieren, omdat hij mensch is. Het dierlijke 
in hem verheft zich, door gemeenschap met het menschelijke, 
boven al wat louter dier is; maar houdt daarom niet op dier­
lijk te zijn. Het menschelijke is neergedaald in "t dierlijke, en 
't dierlijke is opgenomen in 't menschelijke, zoodat het eene 
in het andere is, en beide te zamen een onverbrekelijk geheel 
vormen. 

Zoo is in Jezus Christus het; bovenmenschelijke neergedaald 
in het menschelijke, en het menschelijke opgenomen in het 
bovenmenschelijke, zoodat beide in elkander zijn, en te zamen 
één onverbrekelijk geheel uitmaken. 

Gods Zoon is mensch geworden. Hij is niet in een mensch 
veranderd. Het Woord is vleesch geworden, en niet in 
vleesch veranderd. Was dit geschied, dan was Gods Zoon 
vernietigd. Dan was de mensch Jezus Christus, niet meer 
dan een ander mensch, en niet de geopenbaarde Zoon van 
God. De verandering van Gods Zoon in een mensch, is eene 
dwaze, eene ondenkbare gedachte. Jezus Christus is voor ons 
en de schepping wat Hij is, niet omdat Hij in den gewonen 
zin des woords mensch is; maar de menschgeworden Zoon 
van God. Houdt Hij op Gods Zoon te zijn, dan houdt Hij op 
voor ons te zijn, wat Hij nu voor ons is. 

Maar ook het omgekeerde is waar. De mensch is in 
J e z u s  C h r i s t u s  n i e t  v e r a n d e r d  i n  d e n  Z o o n  v a n  
God. Dit is eene niet minder dwaze en ondenkbare gedachte. 
Zien wij in Jezus Christus alleen den Zoon van God, en niet 



112 DE MEJJSCHGEWORDEN ZOON VAX GOD. 

den mensch, dan is de Zoon van God niet mensch geworden, 
en is Zijn menschelijk leven geene werkelijkheid, maar louter 
schijn. Dan is het feit, waarop het gansche christendom rust, 
en daarmede de eenheid tusschen God en mensch, die wij 
daaraan te danken hebben, vernietigd. 

Neen, niets is in 't gansche heelal meer werkelijk en waar­
achtig, dan dat de Eeuwige Zoon des Vaders mensch ge­
w o r d e n  i s .  H i j  h e e f t  e e n  d o o r  e n  d o o r  m e n s c h e l i j k  
leven doorleefd. Hij heeft zich aan alle wetten van het 
waarachtig menschelijk leven onderworpen. Had de Vader den 
Zoon aan ééne enkele wet des menschelijken leven onttrokken, 
dan was het menschelijke in Hem minder menschelijk dan in 
ons, dan was het niet iets volledigs, maar gebrekkigs. Dan 
was het slechts ten deele waar, dat Hij mensch geworden is. 
Neen, Hij is ons in ALLES gelijk geworden, uitgenomen de 
zonde (Hebr. 2 : 17). 

Denk aan de wet der ontwikkeling. Geen schepsel 
is met één wat het wezen moet, omdat het een begin heeft 
en in verband met andere schepselen worden moet, wat het 
bestemd is te zijn. Van zijn eersten aanvang heeft een schepsel 
de vatbaarheid om tot een bepaald schepsel onder de schep­
selen zich te ontwikkelen; maar in zijn aanvang is het niet 
wat het eerst later wordt. In zijn eerste aanvang is het 
schijnbaar zoo nietig, dat geen menschenoog het onderscheiden 
kan. Alle planten-, dieren- en menschenlevens ontwikkelen zich 
uit eene moedercel; maar hoezeer ook het menschelijk oog 
thans, door 't vergrootglas, zijn ontdekkingsvermogen heeft 
vermeerderd, het is niet in staat in de cel datgene te ontdek­
ken, wat de dierlijke van de menschelijke cel onderscheidt. 
De zoo nietige aanvang van eens menschen bestaan ligt 
op een voor ons onberekenbaren afstand van wat het later zag in 
een Plato, een Calvijn, een Newton, is geworden. De gedachte 
aan wat het menschelijk leven in deze individuen in zijn 
aanvang is geweest, en waartoe het zich allengs heeft ont­
wikkeld, vervult ons met verbazing en aanbidding. 



DE MENSCHGEWORDEN ZOON VAN GOD. 113 

Aan deze wet der ontwikkeling heeft zich de Zoon van 
G o d  o n d e r w o r p e n .  H i j ,  d i e  b i j  d e n  V a d e r  d e  E e u w i g  z i j n d e  
was, werd mensch, en moest alzoo een schijnbaar nietigen 
aanvang maken, om eindelijk te worden wat Hij als Menschen-
zoon wezen moest. 

Denk aan Zijne alwetendheid. Hij, die bij den Vader de 
Alwetende was, werd mensch, en alzoo een kind, dat in den 
aanvang niets wist, en allengs al meer wist, totdat Hij, als 
de Alwetende, aan Gods rechterhand Zijne plaats weer innam. 
Hij nam van eene mindere tot eene meerdere mate van wijsheid 
toe (Luk. 2 ; 52); en tegen het einde van Zijn aardsche leven 
verklaarde Hij, dat Hij nog niet wist, wanneer Hij in heerlijk­
heid wederkomen zou (Mark. 18 : 32). Zoo waarachtig is Hij 
mensch geworden. 

Maar omdat gij in Jezus Christus den menschgeworden 
ZOON VAN GOD ziet, daarom ziet gij in 't onkundig kindje aan 
moeders borst de vatbaarheid, om eens. als de Alwetende, 
aan Gods rechterhand Zijne plaats in te nemen. 

Denk aan Zijne almacht. Door waarachtig mensch te 
worden, werd Hij een machteloos kind, dat zich zelf niet 
helpen kon. Hoe krachteloos gevoelde Hij zich in Gethsemane 
en aan het kruis (Hebr. 5 : 7; 2 Cor. 13 : 4). Als hulpeloos 
wichtje in moeders armen, had Hij geene macht hoegenaamd 
over de natuur en over den mensch. Hoe anders is het, nadat 
Hij met den Heiligen Geest is gedoopt; en wederom hoe anders, 
nadat Hij is teruggekeerd tot de heerlijkheid, die Hij bij den 
Vader had, en nu Hij daar macht oefent over alle schepselen 
in hemel en op aarde. Van daar kon Hij ook aan de Zijnen 
den Heiligen Geest mededeelen, wat Hij op aarde niet heeft 
kunnen doen (Hand. 10; 38; Joh. 7 : 39; 16 : 7; Efeze 1:20 — 22». 

Dat kindje, dat gij op den schoot van Maria ziet, is zoo 
zwak als gij eens als kindeken waart. Maar, omdat dit kindje 
de menschgeworden ZOON VAN GOD is, daarom is het vatbaar 
eenmaal te klimmen tot aan 't hoofd der gansche schepping, 
en met den Vader te deelen in de heerschappij over alle dingen. 

8 



114 DE MENSCHGEWORDEN ZOON VAN GOD. 

Zoo waarachtig dat kind, op Maria's schoot, niemand anders 
is dan de Zoon van God, zoo waarachtig is de Zoon aan 
' s  V a d e r s  r e c h t e r h a n d  n i e m a n d  a n d e r s ,  d a n  d i t  k i n d .  D e z e l f d e ,  
die zich vernederd heeft tot den dood des kruises, is ook 
verhoogd boven de hoogste hemelen (Fil. 2 : 6 — 11; Efeze 
4:9, 10). 

Denk u den Zoon van God in Zijne heerlijkheid bij den Vader 
vóór Zijne menschwording; en denk u Hem als mensch op 
aarde, den Vader dienende, en eindelijk aan't kruis stervende; 
en gij kunt niet anders zeggen, dan dat de Zoon van God 
zich van alles, wat Hem bij den Vader van het schepsel 
onderscheidde, heeft ONTLEDIGD, totdat de Vader Hem weder 
er mede vervulde; dat Hij uit Zijne heerlijkheid is uitgegaan, 
totdat Hij haar weer is ingetreden; dat Hij, daar Hij rijk 
was, is arm geworden, totdat Hij Zijn oorspronkelijken rijkdom 
weder heeft aanvaard (Fil. 2 ; 7, in 't oorspr.; Joh. 17 : 5; 
2 Cor. 8 : 9). 

D o o r  m e n s c h  t e  w o r d e n  i s  G o d s  Z o o n  e v e n  a f h a n ­
kelijk geworden, als eenig ander mensch. Onder de schep­
selen is er geen schepsel zoo afhankelijk van andere schep­
selen, als de mensch, en ook hierin is de Zoon van God ons 
gelijk geworden. 

Hij had, even als wij, een lichaam, dat uit aardsche be-
standdeelen was gevormd, en door de aarde moest worden 
g e v o e d  e n  g e s t e r k t .  H e t  w e r d  u i t  d e  a a r d e  o p g e b o u w d .  
De hoogste en voor eeuwig onovertrefbare dienst, dien de 
aardsche natuur Gode heeft bewezen, is, dat zij de stof aan­
bood, waaruit God, door de hoogste scheppingsdaad, het lichaam 
voor Zijn Zoon bereidde, en dat zij dat lichaam 33 jaren lang-
trouw heeft onderhouden. Gods Zoon zal, als ik mij zoo mag 
uitdrukken, haar dit vergelden, door haar de deelgenoot te 
maken van de heerlijkheid, die nu aan Zijn hemelsch geworden 
lichaam eigen is. 

Hij was, als gij en ik, van Zijne moeder afhankelijkr 

ook wat Zijne geestes-ontwikkeling aangaat. Door hare lippen — 



DE MENSCHGEWORDEN ZOON VAN GOD. 115 

niet door engelen — hoorde Hij het eerst den naam van 
den God der vaderen noemen en van haar leerde Hij tot God 
te bidden, als tot Zijnen God. De Vader in den Hemel ge­
bruikte haar om de eerste gedachte aan God in Hem op te 
wekken, waaruit, als uit den eersten en noodzakelijken aan­
vang, alle latere kennis van God is ontstaan, totdat die bij 
den Vader zich uitbreidde tot de onbeperkte kennis, die Hem 
van eeuwigheid eigen is geweest. In hetgeen Zijne moeder 
voor Hem is geweest, zien wij, wat elke moeder bestemd 
is voor haar kind te zijn. 

Hij was afhankelijk van Zijn tijd en Zijne tijdgenooten. 
Hij schiep niet, maar vond in den boezem van Zijnen tijd, de 
allergewichtigste godsdienstige vragen, wachtende op het be­
vredigende antwoord. Dit was de prikkel, dien de Vader ge­
bruikte, om Hem het rechte antwoord bij Zijn Vader te doen 
zoeken. Daarom leerde Hij als de man Zijns tijds; als de man, 
die niet zonder den eigenaardigen invloed van Zijnen tijd, de 
Leeraar der menscheid is geworden. 

Hij was afhankelijk van het voorgeslacht. Wat de 
Vader Hem leerde stond niet op zich zelf. 't Was niet los van 
wat Hij den mensch door Mozes en de profeten had geleerd. 
Eerst door de kennis van Mozes en de profeten - denk aan 
den twaalfjarigen knaap in den tempel - kwam Hij er toe, 
aan den Vader vragen te doen, die Hem leiden moesten tot 
de kennis van zich zeiven als den Zoon van God, van wien 
Mozes en de profeten hebben getuigd. Hij trad in Israël op, 
als de meerdere dan Mozes en de profeten; echter niet, voordat 
Hij jaren lang hun leerling was geweest. Hij heeft door Zijn 
voorbeeld aan alle tijden geleerd, dat de mensch niet vooruit 
komt op den weg der kennis, als hij niet eerst zich heeft 
toegeëigend wat God hem reeds door Zijne gezanten heeft 
geleerd. God brak niet den menschelijken band, die Jezus zoo­
wel aan Zijn tijd, als aan de voorgaande tijden bond. 

Hij was, wat Zijne kennis aangaat, ook afhankelijk van 
de zichtbare wereld. Hoe gaarne zouden wij niet, in onze 



116 DE MENSCHGEWORDEN ZOON VAN GOD. 

dwaasheid, de zichtbare wereld willen doorbreken, om het 
onzichtbare van aangezicht tot aangezicht te zien. Maar dan 
waren wij niet één met de zichtbare wereld, dan bewogen wij 
ons in haar als. vreemdelingen, die in haar niet te huis be-
h o o r e n .  D e  g e d a c h t e n  d e s  m e n s c h e n  w o r d e n  g e w e k t ,  
d o o r  h e t g e e n  h i j  z i e t  e n  h o o r t ,  e n  d i t  l e v e r t  d e  s t o f ,  
w a a r u i t  d e  g e e s t  h e t  k l e e d  z i j n e r  g e d a c h t e n  w e e f t .  
Jezus Christus dacht en sprak over de hoogste dingen in woor­
den en spreekwijzen, die uit de aanschouwing der zichtbare 
wereld waren geboren. In Hem is de goddelijke wijsheid door 
en door menschelijk geworden. Men kan uit de taal, waarin Hij 
over de diepste goddelijke en menschelijke geheimen sprak, 
besluiten, hoedanig het huiselijk, het maatschappelijk en liet 
staatkundig leven in Zijne dagen in Palestina is geweest. 
Zijne taal is die van Zijn land en volk en tijd. Zij weerspiegelt 
geen ander land, dan waarin Hij heeft gewoond; geen ander 
volk, dan waartoe Hij heeft behoord; geen anderen tijd, dan 
dien, waarin Hij heeft geleefd — hoewel Hij de eeuwigblijvende 
waarheden uitsprak, en alzoo de leeraar aller tijden en van 
alle volkeren is geworden. De taal is de mensch; en er is 
niets, dat zoozeer bewijst, dat Jezus Christus de MENSCHGE-

WORDEN Zoon van God is, als de taal, waarin Hij heeft ge­
dacht en geleerd. 

En, gelijk wij in Hem den mensch zien, één met, en afhan­
kelijk van Zijne medeschepselen, zoo zien wij Hem tevens 
é é n  m e t ,  e n  a f h a n k e l i j k  v a n  d e n  V a d e r  i n  d e  h e m e l e n .  
De waarachtige mensch wordt, wat hij, naar Gods verorde­
ning, wezen moet, door éénheid met God en algeheele afhan­
kelijkheid van God. Echter niet zoo, dat zijne verbintenis met 
God zijne ontbinding is van zijne medeschepselen. Omge­
keerd ; eerst door zijne gemeenschap met God, treedt de mensch 
in volle gemeenschap met zijne medeschepselen. Waarom 
verstond Jezus de voorgaande tijden en Zijn eigen tijd beter 
dan iemand anders? Waarom was Hij zoo één met al wat 
menschelijk was, als geen ander? Omdat Hij, zooals niemand 



DE MENSCHGEWOEDEN ZOON VAN GOD. 117 

anders, één was met den Vader, Zijn leven ontleende aan 
den Vader, en alles aanschouwde in 't licht, waarin de Vader 
a l l e s  z i e t .  O m  w a a r l i j k  é é n  t e  z i i n  m e t  h e t  s c h e p s e l ,  
moet men één zijn met den Schepper. Zóó ontwikkelde 
zich het geestesleven van Jezus Christus van trap tot trap 
in Zijne éénheid met den Vader; totdat die ontwikkeling vol­
tooid werd bij den Vader, toen Hij daar de heerlijkheid weer 
aanvaardde, die Hij voor de grondlegging der wereld had. 

D a a r  l o s t  z i c h  Z i j n e  m e n s c h h e i d  n i e t  i n  Z i j n e  G o d ­
heid op; zoodat wij in Hem, aan Gods rechterhand, niet meer 
den mensch, maar alleen den Zoon van God zien. God en mensch 
blijven eeuwig van elkander onderscheiden. Het menschelijke 
verslindt niet het goddelijke, en het goddelijke verslindt niet 
het menschelijke. Het goddelijke vult het menschelijke aan. 
G o d s  Z o o n  w e r d  i n  J e z u s  m e n s c h ,  o p d a t  d e  v o l h e i d  G o d s  
in een mensch wonen zou (Col. 1 : 19; 2 ; 9). 

Maar niet in een mensch, die afgescheiden is van de overige 
menschheid en schepping. Dan was Gods Zoon vleesch ge­
worden in een mensch, die bestaat buiten verband met de 
menschheid. Neen, Hij is de Zoon van Maria geworden, om 
voor ons, als voor Zijne broeders, door den dood henen, de 
heerlijkheid terug te winnen, die Hij, toen Hij mensch werd, 
bij den Vader achterliet (Hebr. 2:11 — 14;; Rom. 8 : 29). 

GODS ZOON IS MENSCH GEWORDEN, OPDAT WIJ, MENSCH EN, GODS 
ZONEN WOUDEN MOGEN. 

De geboorte van eiken mensch, die, terwijl de aanvang van 
zijn bestaan zoo nietig schijnt, eenmaal door Gods genade als 
een zoon van God, met God over de lagere schepping heerscht, 
is eene vingerwijzing naar de menschwording van Gods Zoon. 
Zij is een flauw afbeeldsel er van. 

Kind van God, gij kunt zoo min, met uw beperkt verstand, 
den afstand meten tusschen-hetgeen gij bij uwe eerste wording 
waart en eenmaal in de heerlijkheid zijn zult, als gij den 
afstand meten kunt tusschen den toestand van Maria's zoon 
bij Zijne eerste wording, en Zijn toestand bij Zijne voltooiing 



118 DE MENSCHGEWOHDEN ZOON VAN GOD. 

aan de rechterhand des Vaders. Het een is niet minder een 
mysterie, dan het ander. Verklaar mij het een en gij hebt 
mil 00k het ander verklaard. 

Daal af tot het laagste schepsel beneden u, en zoodra gij 
dat nietig ontast-, onmeet- en onweegbaar stipje, dat het in 
den aanvang is, vergelijkt met wat het later wordt, stuit gij op 
ditzelfde mysterie. Die zich aan 't eene mysterie stoot, moet 
zich ook aan 't andere mysterie stooten. De Schepper, die 
de Ongewordene, de Zijnde is. Hij alleen verstaat de wording 
van 't geringste tot het hoogste schepsel toe — van de nietige 
onzichtbare wezens die in den waterdroppel wemelen, tot den 
Zoon des menschen die uit Maria is geboren! 

Het mysterie der menschwording van Gods Zoon openbaart 
ons het mysterie der schepping, bij name der wording van 
den mensch. 

Hoe verder onze kennis reikt, des te duidelijker worden 
wij onze onkunde bewust. Hoe doorzichtiger het mysterie 
der menschwording van Gods Zoon en der wording van het 
schepsel voor ons is, des te peilloozer is ons de diepte van 
dit mysterie. Zoodat wij alleen rust vinden in de liefde van 
Hem, die alles weet, omdat alles uit en door en tot Hem 
geworden is. 

O, diepte des rijkdoms, beide der wijsheid en der kennis 
Gods! Hoe ondoorzoekelijk zijn Zijne oordeelen, en onnaspeur­
lijk Zijne wegen! Want wie heeft den zin des Heeren gekend ? 
Of wie is Zijn raadsman geweest? Of wie heeft Hem eerst 
gegeven, en het zal hem wedervergolden worden? Want uit 
Hem, en door Hem, en tot Hem zijn alle dingen. Hem zij 
de heerlijkheid in der eeuwigheid, AMEN. 



DE ZOON, DIK ONS DEN VADER OPENBAART. 119 

XVI. 

D E  Z O O N ,  D I E  O N S  D E N  V A D E R  O P E N B A A R T .  

Joh. 1 : 18. Niemand heeft ooit God gezien; de 
Eeniggeboren Zoon, die in den schoot des Vaders 
is, die heeft Hem ons verklaard. 

Het hoogste, dat eenig wezen doen kan, is God aan andere 
wezens te openbaren. Inderdaad, de bestemming van elk 
wezen is, in zijne mate. God te doen zien. De gansche schep­
ping bestaat met geen ander doel dan God door de schepping 
a a n  d e  s c h e p p i n g  t e  v e r t o o n e n .  D i t  i s  d e  d i e p s t e  b e t e e -
k e n i s  d e r  m e n s c h w o r d i  n g  v a n  G o d s  Z o o n .  

Jezus Christus, de Schepsel-gewordene, de Menschgewordene, 
heeft deze bestemming der schepping, bij name des menschen, 
met meer dan zonneklaarheid ons getoond. Geheel Zijn leven, 
geheel Zijn bestaan, op aarde, ging uit naar dit ééne doel; 
den Vader aan ons te toonen en alzoo den Vader in ons oog 
te verheerlijken. Den Vader te openbaren — dit was Zijn 
ademtocht, het leven van Zijn leven. Het was voor Hem eene 
innerlijke onmogelijkheid zich een ander levensdoel te stellen. 

Gij herinnert u, dat Hij aan 't einde van Zijn aardsche 
leven aan den Vader gezegd heeft: „Ik heb U verheerlijkt op 
de aarde; ik heb Uwen naam geopenbaard den menschen, 
die Gij Mij uit de wereld gegeven hebt; Ik heb hun Uwen naam 
bekend gemaakt, en zal hem bekend maken, opdat de liefde, 
waarmede Gij Mij liefgehad hebt, in hen zij, en Ik in hen" 
(Joh. 17 : 4, 6, 26). 

Met het oog op dit hooge doel van Jezus menschwording, 
zegt Johannes, met heilige opgetogenheid: „Het Woord is 
vleesch geworden en heeft onder ons gewoond, en wij hebben 
Zijne heerlijkheid aanschouwd, eene heerlijkheid als des Eenig-
geborenen van den Vader, vol van genade en waarheid. 
Niemand heeft ooit God gezien; de Eeniggeboren Zoon, die 



120 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

in den schoot des Vaders is, die heeft Hem ons verklaard 
(Joh. 1 : 14, 18). 

Niet dat men vóór de menschwording van Gods Zoon God 
niet heeft gekend. Maar die kennis was onvolledig en daarom 
onbevredigend. De kennis van God, die in de wet en de profe­
ten doorstraalt, is, vergeleken bij de volledige kennis van God, 
eene elementaire kennis, de profetie van de volle kennis van 
God, maar niet die volle kennis zelve. Jezus Christus heeft 
juist hierdoor de wet en de profeten vervuld, dat Hij de ge­
brekkige kennis aangaande God vervolledigd heeft. 

Er was niemand vóór Jezus Christus, die God als zijn Vader 
kende; niemand, die Hem Abba, Vader, noemen kon (Gal. 4 : 
1—5). Wel had God den mensch met den aanleg, met de bestem­
ming geschapen, om Zijn zoon te zijn, om als zoon met Hem 
om te gaan; maar niemand was tot de ontdekking van dit 
geheim doorgedrongen. 

Waarom niet? Om mij zei ven als een zoon van God, en 
alzoo God als mijn Vader te kennen, moet ik de bestemming 
om een zoon van God te zijn verwezenlijkt hebben, moet ik 
in den vollen zin des woords een zoon van God zijn, die Hem 
met kinderlijke liefde en niet met de vreeze van een knecht 
dient (Gal. 4 ; 1—5). Eerst moet ik zoon zijn, om tot de 
bewustheid te komen dat ik het ben, en om met bewustheid 
met God als zoon om te gaan. Omdat niemand vóór Jezus, 
in den vollen zin des woords, een zoon van God was, daarom 
kon ook niemand er toe komen God als Zijn Vader aan te 
zien, en met Hem als Zijn Vader om te gaan. 

Wat ontbrak er dan aan? DE GEEST DER AANNEMING TOT 

ZOON (Rom. 8 : 15). Die geest was er niet vóór Christus (Gal. 
4 : 1-6). 

Waarom niet? OMDAT HIJ ALLEEN UIT DEN VERHEERLIJKTEN 

MENSCHENZOON AAN ONS KAN WORDEN MEDEGEDEELD (Joh. 7 : 
89; 14 : 16, 17). De minste in 't Koninkrijk der hemelen is, 
als deelgenoot van dezen Geest, meer dan de grootste der 
oud-Testamentische profeten (Luk. 7 : 28). 



DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 121 

Er waren twee groote daden Gods noodig om den mensch 
e e n  z o o n  v a n  G o d  t e  d o e n  w o r d e n .  D e  e e r s t e  w a s  d e  m e n s c h -
wording van Gods Zoon. God openbaart zich door den 
mensch aan den mensch. Door den eenen mensch moet het 
aan den anderen mensch duidelijk worden, wat God voor den 
mensch is en wil zijn. De mensch kan, uit den aard der zaak, 
alleen verstaan, wat zich menschvormig, op menschelijke 
wijze, aan hem vertoont. Hij kan derhalve niet verstaan, wat 
h e t  i s ,  a l s  z o o n  m e t  d e n  h e m e l s c h e n  V a d e r  c m  t e  g a a n ,  t e n z i j  
H i j  e e n  m e n s c h  a l z o o  m e t  G o d  z i e t  v e r k e e r e n .  E n  d e  
eerste mensch, die alzoo met God verkeerde, was Jezus Christus. 

Waarom? Omdat Hij de menschgeworden ZOON van God 
was. Omdat Hij de eeuwige Zoon des Vaders was. Hij kon 
niet anders met God omgaan, dan als Zoon met den Vader. 

Was niet Gods Zoon mensch geworden, dan hadden wij 
nooit een mensch gezien, die een Zoon van God is; DAN WAS 

GODS VADERSCHAP VOOR EEUWIG VOOR ONS EENE VERBORGEN­

HEID GEBLEVEN. 

Was het echter bij deze ééne goddelijke daad — de mensch-
wording des Zoons — gebleven, dan zou geen mensch een 
zoon van God zijn geworden. Om te verstaan wat het is, een 
zoon van God te zijn, moet men zelf een zoon van God zijn. 
Al zag men jaren lang een ander als zoon met God omgaan; 
z o o l a n g  m e n  n i e t  z e l f  e e n  z o o n  v a n  G o d  i s ,  b l i j f t  d i t  z o o n ­
schap eene verborgenheid. Men moge, anderen naspre-
kende, God Vader noemen, maar men weet niet wat dit 
Vaderschap beteekent. De gegevens om dit te weten ontbreken. 

Hoe weet iemand wat het is mensch te zijn, en als mensch 
te leven ? Niet door menschen te zien, die dit verstaan; maar 
door zelf mensch te zijn, en zich bewust te zijn, dat hij mensch 
is. Om te verstaan wat het is een zoon van God te zijn, 
moet ik zelf een zoon van God wezen, en MIJ ZELVEN 

als zoon van God kennen. Zoolang ik mij zelven niet als 
zoon van God ken, blijft dit zoonschap mij eene verborgenheid 
en kan ik het in anderen niet zien. 



122 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

Zoo was het met de discipelen des Heeren. Jezus ging met 
God niet anders om, dan als Zoon met den Vader. God was 
in Hem als Vader en Hij in God als Zoon. Hij noemde God 
Zijn Vader en zich zeiven Gods Zoon. Maar dit Vader-en zoon­
schap lag geheel buiten den innerlijken gezichtskring der disci­
p e l e n ,  o m d a t  z i j  z i c h  z e i v e n  n i e t  a l s  G o d s  z o n e n  k e n ­
den. Herinner u dit woord, dat Jezus sprak om Pilippus en 
zijne medejongeren tot het besef hunner onkunde te brengen. 
Indien gijlieden Mij gekend hadt, zoo zoudt gij ook Mijnen 
Vader gekend hebben. Ben Ik zoo langen tijd met ulieden, 
en hebt gij Mij niet gekend, Filippus? Die Mij gezien heeft, 
die heeft den Vader gezien; en hoe zegt gij: toon ons den 
Vader? Gelooft gij niet, dat Ik in den Vader ben, en de Vader 
in Mij is (Joh. 14 : 7 — 10)? 

Het leven van Jezus op aarde overtuigde hen, dat er iets 
was in ZIJN godsdienstig leven, dat HUN ontbrak, en 't wekte 
bij hen liet verlangen op naar zulk een leven; maar wat 
het eigenlijk was, dat was hun een geheim; daaraan wisten 
zij den rechten naam niet te geven, totdat Jezus dien noemde. 

Maar om dit geheim zelf te ontdekken, om Jezus niet slechts 
na te spreken, moesten zij zeiven zonen Gods worden, en alzoo 
bij eigene ervaring God als Vader kennen. En om hen tot 
zonen Gods te maken, daartoe was de tweede goddelijke daad, 
die wij op 't oog hadden, van noode. 

Welke daad? De mededeeling van den Heiligen Geest, 
als Geest der aanneming tot zoon, dat is, als den Geest, die in 
hen de bestemming om zoon van God te zijn, tot eene wer­
kelijkheid maakte. En, zooals wij reeds vernomen hebben, kon 
deze goddelijke daad niet worden volbracht, tenzij de Mensch-
gewordene eerst werd opgenomen in de heerlijkheid, die Hij bij 
den Vader had, eer de wereld was. Voordat Jezus Christus, 
als Zoon des Vaders, bij den Vader zou zijn verheerlijkt, kor. 
Hij geen mensch de gave mededeelen, om, even als Hij, een 
zoon van God te worden. Zoo lang niet het menschelijk leven 
in Jezus Christus zijn hoogste toppunt aan Gods rechterhand 



DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 123 

had bereikt, kon Hij deze allerhoogste gave den mensch niet 
schenken. De mededeeling dezer gave is vrucht Zilner ver­
heerlijking, als 's Menschen Zoon, aan 's Vaders rechterhand. 

Door deze gave uit de heerlijkheid werd 's menschen zoon­
schap en Gods Vaderschap, dat de geloovigen tot op dien tijd 
een onbegrepen geheim was gebleven, hun innerlijk klaar. 
Zij werden hierdoor overgebracht in de hoogste betrekking 
tot God, die wij ons denken kunnen, zij werden zonen Gods; 
zij leerden het Abba, Vader! uit te spreken. 

Deze gave wierp alzoo het licht, dat de discipelen vroeger 
ontbroken had, op de betrekking tusschen Jezus en God, als 
tusschen Zoon en Vader. Zij werd de sleutel tot het rechte begrip 
van Jezus' leven op aarde. Zonder haar zou geen discipel des 
Heeren in staat zijn geweest, ons Zijn aardsche leven te be­
schrijven, dat zoo geheel en al boven de sfeer van het toen 
gewone godsdienstige leven zich bewoog. Alleen zonen Gods 
konden het leven van DEN Zoon van God verstaan. Alleen de 
Geest der aanneming tot zoon kon de discipelen inleiden in de 
betrekking tusschen God en mensch, zoo als die voor 't eerst in 
Jezus Christus ten volle was openbaar geworden. Zonder deze 
gave, zou de menschwording van Jezus Christus, als een onbe­
grepen raadsel, voor den mensch van geen nut zijn geweest, 
en zou zij zelfs in de menschelijke geschiedenis spoorloos 
verdwenen zijn. 

Gij bemerkt het, dat wij ditmaal den lateren arbeid van Jezus 
Christus in Zijne heerlijkheid, verbinden met Zijnen vroegeren 
arbeid in de dagen Zijns vleesches, om u te doen verstaan, 
hoe Hij God als Vader aan den mensch openbaart. DezetwTee 
werkaamheden des Heeren zijn van elkander niet te scheiden, 
't Is de taak des Geestes, die Hij uit de heerlijkheid ons mede­
deelt, om ons Zijn aardsche leven, als van den Zoon des Vaders 
t e  v e r k l a r e n ,  d o o r  o n s  d i t  l e v e n  m e d e  t e  d e e l e n .  D e  
Heilige Geest toont ons de heerlijkheid des Zoons, door, wat 
ons ontbreekt, uit den Zoon te nemen en ons mede te deelen 
(Joh. 15 : 26; 16 : 14). 



124 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

Eer Jezus Christus ten volle God als Vader aan ons open­
baren kon, moest Hij de gave aan ons schenken, die de kroon 
zet op al de gaven, die de mensch sedert de schepping aan 
den Zoon van God te danken heeft, en die al deze gaven 
oneindig overtreft. 

De Zoon was van den beginne de Middelaar tusschen God 
en ons. Hij was bij God, en was God. De volheid des Vaders 
woonde in Hem. En al wat de Vader ooit aan 't schepsel, 
bij name aan den mensch mededeelde, dat was eene gift, uit 
de volheid, die in den Zoon is. De Vader deelde niets aan 
't schepsel mede, buiten den Zoon om. Hij gaf, wat Hij gaf, 
door den Zoon. De gansche schepping ziet op naar den Zoon, 
als haren Schepper, Middelaar en Hoofd. Alle dingen zijn door 
Hem gemaakt. In Hem was het leven, en dit leven is het 
licht der menschen. Hij was het waarachtige licht, hetwelk 
verlicht een iegelijk mensch komende in de wereld. En Hij 
is mensch geworden, en heeft onder de menschen gewoond, 
en zij hebben Zijne heerlijkheid aanschouwd — de heerlijk­
heid van den Eeniggeborene des Vaders, vol van genade en 
waarheid (Joh. 1 ; 1 — 14). 

Maar ziet, wat Hij ook al vóór en na Zijne menschwording 
aan den mensch heeft gedaan, de hoogste gave ontbrak nog. 
Hij heeft, toen Hij op aarde was, den mensch vele weldaden 
voor 't lichaam en den geest geschonken. De hoogste wel­
daad was de vergiffenis der zonden. Die vergeving geschiedde 
met het oog op de verzoening, die Hij volbrengen zou; maar 
waarom niet een stap verder gegaan, en den mensch, dien 
Hij vergeven heeft en dien Hij liefhad, ook den Geest der 
aanneming tot kind geschonken? Omdat Hij eerst als de 
Menschgewordene in de heerlijkheid des Vaders moest worden 
opgenomen. De gave des Heiligen Geestes, als de Geest der 
aanneming tot zoon, kon den mensch alleen toevloeien uit den 
verheerlijkten Menschenzoon. De me n schel ij ke natuur moest 
eerst in den Zoon des Menschen, aan Gods rechterhand, 
tot hare hoogste bestemming komen, eer de mensch, in ver­



DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 125 

bintenis met den Zoon des Menschen, zijne hoogste bestem­
ming bereiken en, in den vollen zin des woords, een zoon 
van God worden kon. 

Hoe hoog stijgt hierdoor de waarde van de kennis van God 
als van onzen Vader! Om Hem als Vader te kennen, moet 
de mensch een ZOON van God zijn. En om een zoon van God 
te zijn, moet de mensch meer ontvangen dan de vergiffenis 
zijner zonden; moet hij ontvangen den Geest der aanneming 
tot zoon. En dezen Geest kan de Zoon van God den mensch 
niet mededeelen, of Hij moet eerst mensch worden, en, na 
onze zondenschuld te hebben uitgedelgd, de menschelijke na­
tuur in Zich opnemen in de heerlijkheid, die Hij bij den Vader 
had, eer de wereld was. 

Gelijk het kind van Maria Gods Zoon moest heeten, om­
dat het geboren is uit den Heiligen Geest, die uit den Vader 
is neergedaald (Luk. 1 : 35), zoo wordt de geloovige een zoon 
van God door den Heiligen Geest, die uit den verheerlijkten 
Zoon den mensch wordt medegedeeld. 

Eene allergewichtigste vraag doet zich hier voor; Is het 
aan de zonde te wijten, of eischt de aard der zaak het, dat 
de mensch tot de kennis van God als Vader niet anders komen 
kon, dan door den MENSCHGEWORDEN Zoon van God ? Wij ant­
woorden zonder de minste aarzeling, dat de aard der zaak, 
afgezien van de zonde, eischte, dat Gods Zoon mensch zou 
worden, eer een mensch, in den vollen zin des woords, een 
Zoon van God worden kon. 

Het is van den MENSCHGSWORDENE, dat Johannes zegt: „Nie­
mand heeft ooit God gezien; de Eeniggeboren Zoon, DIE IN 

DEN SCHOOT DES VADERS is, die heeft Hem ons verklaard (Joh. 
1 : 18). Zoolang derhalve nieihand mensch werd, die den 
Vader zóó kende, als de Eeniggeboren Zoon van God, die in Zijn 
s c h o o t  i s ,  H e m  k e n t ,  o n t b r a k  o n s  d e  m e n s c h ,  d i e  o n s  
den Vader verklaren kon. Al had Adam niet gezondigd, 
dan kon hij deze taak aan de overige menschheid niet heb­
ben vervuld. De eerste mensch werd geschapen met de be-



126 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

hoefte aan den tweeden mensch, den menschgeworden Zoon 
van God, die in den schoot des Vaders is, en alzoo aan den 
aardschen mensch den Vader vertoonen kon (1 Cor. 15 : 
45-49). 

Wat zegt de MENSCHGEWORDENE zelf? „Niemand — ook 
geen onzondig mensch, zoo hij bestond, ook niet de mensch, 
wiens zonden vergeven zijn, ook niet de volmaakt rechtvaar­
dige — niemand komt tot den Vader, dan door Mij (den Mensch­
gewordene). Die Mij (den Menschgewordene) gezien heeft, die, 
en geen ander — heeft den Vader gezien" (Joh. 14 : 6, 9). 

Jezus Christus, de Menschgewordene, is vóór de grondlegging 
der wereld voorgekend geweest (1 Petr. 1: 20). God heeft zich 
üe menschheid nooit gedacht, zonder den Menschgewordene, 
die haar als haar hoofd tot hare bestemming voeren moest. 

Als Paul us betuigt, dat de geloovigen vóór de grondleg­
ging der wereld in JEZUS CHRISTUS — derhalve in de MENSCH-

GEWOKDENE — uitverkorenen zijn, dan zegt hij daarmede, dat 
het de oorspronkelijke gedachte Gods is, dat de mensch niet 
worden zou, wat hij wezen moet — niet kind van God zou 
zijn — anders dan in den MENSCHGEWORDENE in JEZUS CHRISTUS. 

Hoe onuitsprekelijk heerlijk wordt Gods scheppingsplan, 
zoodra wij verstaan, dat God zich de schepping, in hare vol­
tooiing, nooit anders heeft gedacht, dan met Zijn MENSCHGE­

WORDEN Zoon aan haar hoofd, in wien, sedert Zijne verheer­
lijking, de geloovige Zoon van God wordt, en alzoo God als 
Vader kent. 



DE ZOON, DIE ONS DE-T VADER OPENBAART. 127 

XVII. 

D E  Z O O N ,  D I E  O N S  D E N  V A D E R  O P E N B A A R T .  

Joh. 14 : 7. Indiun gljliedan mij gekend hadt, zou 
zoudt gij ook Mijnen Vader gekend hebben. 

Joh. 17 : 25, 26. Rechtvaardige Vader, de wereld 
heeft U niet gekend; maar Ik heb U gekend. — 
En Ik heb Uwen Naam bekend gemaakt, en zal 
hem bekend maken. 

Ik ga u nog eens bij dit onderwerp bepalen. Ik gevoel ander­
maal, dat ik in 't binnenste van Gods openbaring inga. Het 
laatste en hoogste dat ons God heeft geopenbaard, is dat Hij 
onze Vader is. Tot in alle eeuwigheid is niets denkbaar, dat 
hooger of dieper is, dan deze waarheid. Wij hebben hare kennis 
aan Jezus Christus te danken. Was Hij, de eeuwige Zoon, 
niet verschenen, dan was zij voor ons nog eene verborgen­
heid. De voorgaande openbaringen Gods. van de schepping 
des menschen af aan, doelden op deze laatste openbaring. 
Daarom kon de mensch niet rusten bij wat hij wist; het aller­
minst de verstgevorderde. Koningen en profeten hebben ver­
langd naar de komst van den Beloofde, die zou komen aanvullen 
wat nog ontbrak. Maar niemand, noch mensch, noch engel, 
kon vooraf zeggen, wat eigenlijk de groote verborgenheid 
was, die Hij openbaren, en hoe Hij. de Beloofde, haar aan ons 
ontdekken zou. Men kon de ontbrekende waarheid niet bij 
haren naam noemen, zoo lang men haar • niet had aan­
schouwd. Zij zou, zich vertoonende, zelf den sluier doen 
vallen en haren naam noemen. 

Ik kan mij, in 't gansche gebied der waarheden, geen 
vraag denken, die dieper daalt en hooger klimt, dan de vraag, 
hoe Jezus ons den Vader heeft geopenbaard. 

Hij deed dit niet door eene verstandelijk geformuleer­
de leer. Er is niets, waaromtrent Hij ons eene afgeronde leer 
heeft achtergelaten. Hij heeft dit het allerminst gedaan ten 



128 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

opzichte van dit allerdiepste geheim. Hij kwam ons in eigen 
persoon de waarheid vertoonen. Hij zelf was de waarheid 
(Joh. 14 : 6). Zijn persoon was de levende openbaring der 
waarheid. Die Hem zag, zag de waarheid. Die Hem kende, 
kende de waarheid. Met den innerlijken blik ziet men in Hem 
de waarheid in haar ongebroken geheel. Eerst als wij met 
ons verstand over de waarheid nadenken, die wij onmiddellijk 
aanschouwen, ontstaat bij ons de behoefte, onze aanschouwin­
gen verstandiglijk te formuleeren; maar deze formuleering 
bevredigt het hart te minder, naarmate de onmiddellijke aan­
schouwing der waarheid te dieper is. 

Jezus deelde ons niet in eene leer Zijne gedachten over 
de waarheid mede. Hij vertoonde ons in woord en daad de 
volle waarheid. Hij sprak en handelde in 't klare bewustzijn, 
dat Hij de geopenbaarde waarheid was, in hare volheid en 
algeheelheid. Hij kwam niet om de wTaarheid door en voor het 
verstand te formuleeren, maar, om haar aan 't oog der ziel 
te vertoonen; van haar tot het oor des geestes te getuigen. 

En is er ééne waarheid, waarvan wij zeggen moeten, dat 
zij één is met de persoonlijkheid van Jezus, dan is het 
deze waarheid, dat God Vader is. Jezus' bestaan kan niet ge­
dacht worden zonder deze waarheid. Hij kon niet leven, den­
ken, spreken, handelen, zonder deze waarheid te openbaren. 
Hij kon Zich zeiven niet vertoonen, zonder deze waarheid te 
vertoonen. Hij was één met deze waarheid. Met deze waar­
heid staat of valt Zijn eigen wezen. 

Dat Hij ZOON is, is niet iets toevalligs of bijkomstigs, 't Is 
eene eeuwige noodzakelijkheid — ik weet geen beter woord --
gelijk het bestaan van God, als VADER, eene eeuwige nood­
zakelijkheid is. 

God is niet eerst God, en daarna Vader. Hij is Vader, om­
dat Hij God is. God te zijn en Vader te zijn, is één. Het 
Vader-zijn drukt Zijn eeuwig wezen als God uit. 

't Is daarom onmogelijk den Vader zonder den Zoo.n te 
denken — of gij maakt den naam Vader tot een dooden klank. 



DE ZOON. DIE ONS DENT VADER OPENBAART. 129 

Deze naam, Vader, is de uitdrukking van Gods liefdewezen. 
God is liefde. Een God die niet liefde is, is een God, die niet 
licht en leven en kracht en heerlijkheid is. 't Is een looche­
ning van God. 

Omdat God liefde is, daarom is Hij Vader, en daarom kan 
Hij niet gedacht worden zonder den eeuwigen Zoon, die uit 
Hem is, en Wien Hij Zijn wezen — Zijn licht en leven en 
kracht en heerlijkheid — heeft medegedeeld. 

In 't bewustzijn dezer eeuwige éénheid met den Vader vraagt 
Jezus: „gelooft gij niet, dat Ik in den Vader ben, en de Vader 
in Mij is? De woorden, die Ik tot ulieden.spreek, spreek Ik 
van Mij zelven niet; maar de Vader, die in Mij blijft, 
dezelve doet de werken. Gelooft Mij, dat Ik in den Vader 
ben, en de Vader in Mij is" (Joh. 14 : 10, 11). Verstaat gij 
dit getuigenis des Heeren? De zoon eens aardschen vaders 
staat zelfstandig naast zijn vader, hij doet wat hij doet, niet 
in de kracht zijns vaders; hij kan zelfs zijnen vader op veler­
lei wijze overtreffen. Maar hier is een Zoon, die geheel en al. 
in alles, van Zijnen Vader afhangt, in Wiens woorden en daden 
de Vader zich openbaart. 

In 'toog van anderen, die dit geheim niet verstaan, moge 
de Zoon op den voorgrond treden; in Zijn eigen bewustzijn, 
treedt de Vader op den voor- en Hij op den achtergrond. 
Van waar komt Zijne kennis? Niet uit Hem. Gelijk Hij Zijn 
bestaan. Zijn wezen. Zijne persoonlijkheid als Zoon, van eeu­
wigheid, onmiddellijk uit den Vader heeft, zoo komt alles, wat 
Hem als Zoon eigen is, van oogenblik tot oogenblik uit den 
Vader. Hij ziet niets, wat de Vader niet ziet en Hem laat 
zien; Hij doet niets, wat de Vader zelf niet door Hem doet; 
Zijne leer is niet de Zijne, maar die des Vaders; Zijne wer­
ken zijn de werken des Vaders (Joh. 5 : 30; 6 : 57; 7 : 16). 

Gelijk Hij de Zoon is door deelgenootschap aan 's Vaders 
natuur, alzoo weet Hij wat Hij weet, en doet Hij wat Hij 
doet, door deelname aan 's Vaders wetenschap en macht. 

En de Vader deelt Hem niet Zijne eigen wetenschap en 
9 



130 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAAKT. 

macht mede, terwijl Hij verre van Hem is, gelijk de hemel 
ver is van de aarde; maar, terwijl Hij en de Vader hr eene 
zoo innige persoonlijke gemeenschap met elkander leven, dat 
Hij die niet anders kan uitdrukken, dan door te zeggen, dat 
Hij in den Vader is, en de Vader in Hem. 

De Heiland bestrafte Zijne jongeren, dat zij zoo stompzin­
nig waren, dat zij niet verstaan hebben, dat Hij niet alleen 
met God omging als met Zijn Vader, maar ook als met den 
Vader, die altijd bij en met en in Hem is — die zoo min 
los van Hem kan gedacht worden, als Hij van den Vader." 
Ben Ik zoo langen tijd met ulieden, en hebt gij Mij niet ge­
kend? Indien gijlieden Mij gekend hadt, zoo zoudt gij ook 
Mijnen Vader gekend hebben." — 't Is of de Heiland met 
droefheid deze bestraffing uitspreekt. Had Hij dan niet in den 
toon Zijner gebeden tot God, en Zijner woorden aangaande God, 
duidelijk laten blijken, dat Hij als Zoon is, wat Hij is, en doet 
wat Hij doet, omdat de Vader, niet ver van Hem, niet dicht 
bij Hem, maar in Hem, maar één met Hem is? 

"Was niet deze allerinnigste gemeenschap tusschen Vader 
en Zoon de grond en sleutel ter verklaring van geheel Zijn 
aardsche leven? Hoe kunnen zij dan nog den Vader zoeken, 
zoeken op een afstand, wie weet hoe verren afstand van den 
Zoon? "Welk eene bestraffing van hunne stompzinnigheid was 
dit andere woord: „Die Mij gezien heeft, die heeft den Vader 
gezien; en hoe zegt gij: toon ons den Vader" (Joh. 14 : 9)? 

Die, als hij Jezus Christus aanschouwt, zooals Hij Zijne 
eigen persoonlijkheid in woord en daad openbaart, niet in 
Piem den Vader ziet, zal God als Vader nooit en nergens zien. 

Maar kan de mensch de waarheid anders zien dan als het 
tegenbeeld van 't beeld, dat hij in zich, in zijn eigen wezen, 
in zijne eigen persoonlijkheid omdraagt? Kan de mensch 
de waarheid anders hooren, dan als de klank, die in hem 
weerklinkt? Geenszins. Daarom zou de Heiland nooit Zijne 
discipelen hebben bestraft, dat zij den Vader niet in Hem 
hadden gezien, zoo niet Zijne betrekking tot God, het 



DE ZOON, DIE ONS DEX VADER OPENBAART. 131 

tegenbeeld was van de betrekking des menschen 
tot God. 

De mensch is, naar zijn wezen, zooals dat uit Gods wezen, 
naar zijne persoonlijkheid, zooals die uit Gods persoonlijk­
heid is ontstaan, bestemd een zoon van God te zijn. Dit is 
de eenige grond en sleutel, om het eigenaardige onderscheid 
te verklaren, dat er is tusschen den mensch en de schepselen, 
die beneden hem zijn. 's Menschen natuur is uit Gods natuur, 
en daarom is des menschen weten uit Gods wetenschap en 
's menschen hooger vermogen uit Gods vermogen ontstaan. 

Jezus Christus, de menschgeworden Zoon van God, was 
zich dit helder bewust. Hij was de eerste mensch, met wien 
dit het geval is geweest. Hij was daarom de eerste die God 
Zijn Vader noemde, en in alles toonde dat Hij met God als 
Zijn Vader verkeerde, en uit God van oogenblik tot oogenblik 
al Zijn leven en licht en kracht en heerlijkheid ontleende — 
met één woord, dat wat Hij elk oogenblik was, eene geboorte 
was uit den Vader. 

Intusschen, hoewel Jezus de eerste mensch was, wien 's men­
schen oorsprong en bestemming als Zoon des hemelschen 
Vaders is duidelijk geworden, zoo moest Zijn getuigenis aan­
gaande deze waarheid toch bij ieder geopend gemoed ter­
stond bijval vinden. Heeft de Heiland Zijne jongeren niet geleerd 
te bidden: „Onze VADER, die in de hemelen zijt?" Heeft Hij 
niet meermalen, tot Zijne jongeren sprekende. God hun Vader 
genoemd? 

En gewis, er waren die, door hun omgang met Jezus, be­
gonnen te leeren hoe met God als Vader om te gaan, als met 
een Vader, die Zijn kind zeer nabij is. Waarschijnlijk behoorden 
Maria, de zuster van Martha, en Johannes, de geliefde disci­
pel, tot huti getal. 

En toch bleef er nog een sluier hangen over deze waar­
heid. Zij waren tot den omtrek dezer waarheid gekomen, maar 
nog niet in de kern en 't middelpunt er van doorgedrongen en 
bevestigd. Deze waarheid wierp op hen hare stralen, maar 



132 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

straalde nog niet uit van hen. Hun leven was nog niet een 
leven uit één stuk geworden, ter verklaring waarvan de 
grond en sleutel hun goddelijk kindschap was. 

Dit bleek vooral in de donkere ure van Jezus lijden en 
dood. 't Was, of met Hem ook de Vader zich van hen ver­
wijderde; zoodat zij hunnen vrede verloren, en tot op den 
diepsten bodem van hun bestaan werden geschokt (Joh. 14 ; 1). 

't Ging met deze waarheid, zooals met elke andere geeste­
lijke waarheid. Zij vond weerklank in 't gemoed, in de kern 
van hun wezen; maar eene donkere macht wierp hare scha­
duw er over, zoodat zij niet vroolijk in 't licht dezer waar­
heid konden wandelen, en als in een kerker gekluisterd waren 
(Rom. 7 : 23). Terwijl hun vroom gemoed zeide: „evenals Jezus, 
zoo vol geloof en vertrouwen in den hemelschen Vader, moet 
ook ik wandelen," sprak het tevens: „maar bij 't willen ont­
breekt mij het kunnen; als ik het goede wilde, dan ligt het 
kwade mij bij" (Rom. 7 : 18 — 26). 

En zoo bleef het, totdat een nieuwe en blijvende kracht 
uit den Verheerlijkte tot hen vloeide; namelijk de Geest 
der aanneming tot Zoon. Hierdoor werd hun leven tot eene 
diepere diepte en eene hoogere hoogte gevoerd, dan 't leven 
van allen, die vóór hen zijn geweest (Luk. 7 : 28). De geest 
des levens, die hun door den Verheerlijkte werd medegedeeld, 
maakte in hen alles nieuw. Zij konden van toen aan met 
God bestendig omgaan, als met den Vader, die ook in hen is, 
gelijk Hij in Zijnen Zoon op aarde was. 

Op deze inleiding in de volle kennis der waarheid, die eerst 
na Zijn hemelvaart volgen kon, had de Heiland waarschijn­
lijk het oog, toen Hij tot Zijnen Vader zeide: „Ik heb hun 
Uwen naam bekend gemaakt, en zal hem bekend maken" 
(Joh. 17 : 26). 



DE ZOOS, DIE ONS DEN" VADER OPENBAART. 183 

XVIII. 

DE ZOON, DIE ONK DEN VADER OPENBAART. 

Laat mij u met een enkel woord er aan herinneren, in 
welken zin Jezus Christus ons de waarheid heeft geopenbaard. 
Hij vertoonde geene nieuwe voorwerpen, maar wierp over de 
reeds bekende voorwerpen een nieuw licht, en deelde den 
H. Geest mede, om die voorwerpen in 't nieuwe licht te aan­
schouwen. Neem Gods Vaderschap. 'tWas het hoogste, dat 
Hij ons heeft geopenbaard. Vóór Hem heeft niemand, in den 
zin, waarin Hij het heeft gedaan, den naam Vader genoemd. 
Niemand vóór Hem, heeft den Vader zóó gezien, als Hij den 
Vader aanschouwde. Maar toen de vrome Israëliet, door Jezus 
geleerd, in God zijnen Vader zag, aanschouwde hij geen 
nieuwen God. Toen zeide hij: de hemelsche Vader, dien ik 
door Jezus Christus ken, is niemand anders, dan de God der 
voorgeslachten en de God mijner jeugd; nu ik in God, mijnen 
Vader omhels, nu eerst versta ik al de voorgaande betoo­
ningen Zijner liefde en genade; nu is het schemerlicht tot 
daglicht geworden; nu is de sluier opgeheven, die het volle 
licht van Zijn vriendelijk aangezicht belette tot mij door te 
dringen; alles is mij nieuw geworden, wegens den glans dei-
heerlijkheid, die ik nu in God zie; maar 't is geen andere, 
geen vreemde, geen nieuwe God; in den Vader van den Heere 
Jezus Christus, herken ik den God der patriarchen en der 
profeten. 

En in dit nieuwe licht, in deze hoogere openbaring, ver­
toonde de Zoon ons den Vader in Zijn eigen persoon. Hij zelf 
was de volle openbaring Gods aan ons. Zijn persoonlijk wezen 
vertoont ons het wezen des Vaders. In wat Hij is en doet 
en lijdt, ontsluiert Hij ons 's Vaders wezen. Ik ga u thans 
toonen, hoe drie hoofdeigenschappen des Vaders, door den 
Zoon, ons in een nieuw, verrassend, volkomen licht vertoond 



]34 DK ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

worden. Ik bedoel 'sVaders souvereiniteit, gerechtig­
heid en liefde. 

Dat de Vader met volstrekt souvereinen wil over alle 
schepselen heerscht, dit laat zich licht, begrijpen. Maar hier 
hebben wij iemand voor ons, die, hoewel Hij in de rij der 
schepselen is getreden, en met hen één is geworden, nochtans 
de eeuwige Zoon des Vaders is. Hij staat, in Zijne eenheid 
met don Vader, boven alle schepselen. Hij deelt met den Vader 
in de heerschappij over alle dingen. Hij beschikt met den 
Vader over de allerhoogste gaven. Hij geeft het leven, het 
hoogste leven aan ons (Joh. 17 ; 2). Hij deelt ons den Hei­
ligen Geest mede (Joh. 14 : 14; 15 : 26). Hij kon zeggen: 
„Vader, Ik wil, dat waar Ik ben, ook die bij Mij zijn, die Gij 
Mij gegeven hebt" (Joh. 17 : 24); en: „niemand kent den 
Vader dan de Zoon, en wien het de Zoon wil openbaren" 
(Math. 11 : 27). 

En met dat al weet en voelt Hij zich zoo onbeperkt aan 
's Vaders wil gebonden, als het geringste, het nietigste schepsel 
in 't heelal. Kan geen muschje van 't dak, geen haar van 
't hoofd vallen, zonder den wil Zijns Vaders; zijn, wat wij 
natuurwetten noemen, voor Zijn dieperen blik niets anders, 
dan de openbaringen van 'sVaders wil; zoo zijn de wetten 
van Zijn eigen natuurlijk en zedelijk en godsdienstig leven, 
de uitdrukking van 's Vaders wil, waaraan Hij van oogenblik 
tot oogenblik is gebonden; de heilige orde, die over Hem 
heerscht, de heilige, Hem voorgeteekende baan, waarin Hij zich 
beweegt. 

Nooit heeft iemand dit zoo nadrukkelijk betuigd als Hij. 
Hij mocht niets anders spreken en doen, dan wat de Vader 
Hem gebood (Joh. 5 : 19; 6 : 18; 7 ; 16). Sluiten zich som­
migen, als discipelen, bij Hem aan, dan zijn ze de Zijnen, 
omdat de Vader ze aan Hem gegeven heeft (Joh. 6 : 39; 
17 : 12). Wordt Hij door een Zijner discipelen verraden, 't is, 
omdat de Vader het aldus heeft gewild (Joh. 17 : 12). 
Heeft Hij de macht, om over Zijn leven ten beste van ande­



DE ZOOS, DIE ONS DEN" VADER OPENBAART. 135 

ren te beschikken, die macht gebruikt Hij naar het gebod 
Zijns Vaders (Joh. 10 : 18). Verkiest Hij in Gethsemané 
den lijdensbeker, dan is het omdat de Vader Hem dien 
te drinken geeft (Joh. 18 : 11). 

Gij kunt u den Zoon geen oogenblik denken, waarin Hij 
niet onbepaald zich onderwerpt aan 's Vaders souvereinen wil. 
't Is ons eene nieuwe, eene alles te boven gaande openbaring 
van 's Vaders souvereiniteit. Buigt de Zoon zich zoo diep, zoo 
volkomen, onder 's Vaders heerschappij, hoe veel te meer 
hangt al wat schepsel heet aan den wil van God. De Zoon 
was gansch en al onderworpen aan 's Vaders souvereinen 
wil, juist omdat Hij Zoon was. Deze algeheele onderwerping 
aan de allesomvattende heerschappij des Vaders, behoort tot 
de openbaring van Zijn wezen, als Zoon Gods. Als Zoon kan 
Hij niet gedacht worden, zonder haar. En zoo heeft Hij de 
volstrekte souvereiniteit Zijns Vaders glansrijk gehandhaafd 
tegenover opstandige engelen en menschen, en getoond, dat 
een schepsel, indien het is. wat het wezen moet, hoe hooger 
het in de rij der schepselen staat, des te dieper in ootmoed 
zich buigt onder Gods souvereinen wil. De Zoon, die hooger 
is dan alle schepselen, heeft zich dieper dan eenig schepsel 
onder den Vader gebogen. Daarom heeft de Vader Hem zoo 
uitermate verhoogd, opdat zich alle knie voor Hem buigen 
zou, gelijk Hij, als Zoon, zich gebogen heeft onder den wil 
des Vaders (Fil. 2 ; 6—11; Efeze 4 : 9. 10). 

Een andere eigenschap des Vaders, waarover de Zoon een 
nieuw licht heeft geworpen, is de gerechtigheid des Vaders. 
"Wij verstaan Gods gerechtigheid niet, omdat de liefde, die Hi] 
heeft jegens den zondaar, dien Hij straft, ons verborgen is. 
Eens vaders gerechtigheid komt het sterkste uit, als hij zijn 
kind, dat hij innig liefheeft, lijden moet aandoen. Menige vader 
kon deze proef zijner gerechtigheid niet doorstaan! 't Was 
hem duidelijk, dat hij iets moest doen, wat voor zijn kind 
pijnlijk zijn zou; maar hij had den moed daartoe niet, omdat 
hij, in zijne liefde tot zijn kind, de smart van zijn kind niet 



136 DE ZOON, DIK ONS DEN VADER OPENBAART. 

vermocht aan te zien. En zoo bezweek hij in de, voor zijné 
gerechtigheid, al te zware proef. De openbaring van zijn rechts­
besef bleef achterwege. Hij daalde daardoor in den eerbied, 
dien 't kind den vader verschuldigd is. Hij verloor de ko­
ninklijke kroon, omdat hem de koninklijke schepter uit de hand 
was gevallen. 

De Vader in den hemel moest deze proef ten opzichte van 
Zijn Zoon doorstaan. Ik spreek met aanbidding van dit diep, 
maar waarachtig geheim. Door Zijne menschwording werd 
Gods Zoon waarachtig één met de zondige menschheid. Hij 
werd met haar lotgemeen. Hij deelde met haar in al het 
lijden, dat door de zonde was veroorzaakt. Had de Vader den 
Zoon aangezien, zooals Hij in zich zei ven is, de Onzondige, 
de Heilige, dan had de gerechtigheid van Hem geëischt, den 
Zoon voor alle lijden te bewaren, dat, naar recht, de zondige 
menschheid had getroffen. Maar dan was de Zoon op een 
eeuwigen afstand van de menschheid gebleven, en alleen 
mensch geworden om hare schuld te openbaren. Dan was Hij 
niet één geworden met den mensch. Dan was de diepe be-
teekenis Zijner menschwording weer opgeheven. Nu Hij een­
maal één was geworden met de zondige menschheid, eischte 
de goddelijke gerechtigheid, dat Hij, onder anderen, den dood 
zou ondergaan, waarin de gerechtigheid het vonnis van God 
over de zonde aan den zondaar voltrekt. 

De Vader alleen kon de diepte peilen van zulk een lijden. 
De dood is de scheiding van God, als van de bron des hoog-
sten levens — der vreugde in Zijne gemeenschap. Ter­
wijl het vonnis des doods aan den Zoon werd voltrokken, 
moest, uit den aard der zaak, het licht dezer vreugde van 
Hem wijken, en plaats maken voor eene innerlijke ellende, 
die de Vader alleen tot op den bodem doorgronden kon. 

Meermalen was de Zoon, wegens Zijne eenheid met de 
zondige menschheid, ingegaan in 'smenschen toestand van 
vervreemding van God. Dan zuchtte Hij onder den last, die 
Ziin hart ter neer drukte. Maar de blijde gemeenschap met 



DE ZOON, DIE ONS DE-NT VADER OPENBAART. 137 

den Vader won dan weer spoedig hare veerkracht terug; en, 
om mij zóó uit te drukken, Hij voelde zich, als altijd, in den 
hemel, eer Hij ter helle was neergedaald. Maar eindelijk moest 
de ure komen, dat Zijne eenheid met de zondige menschheid 
voltooid zou worden, door Zijn afstijgen in 't gebied des 
doods, Zijn nederdalen in de hel der Godverlatenheid. 

Welk een oogenblik in de geschiedenis van de betrekking 
tusschen Vader en Zoon. De Vader had Hem van eeuwigheid 
lief, en daarbij was eene nieuwe liefde gekomen, opgewekt 
door het leven van volstrekte gehoorzaamheid, dat Zijn Zoon 
op aarde had geleefd. Geen schepsel kan ons zeggen, wat in 
's Vaders hart omging, toen Hij Zijn Zoon als uit Zijn boezem 
moest loslaten, en zonder barmhartigheid aan den wreeden 
dood overgeven (Hebr. 2 : 9 — 11); toen Hij Hem, van wege 
Zijne volkomen éénheid met de zondige menschheid, als een 
zondaar, als een vervloekte, ja, als zonde, als een vloek, be­
handelen en Hem van zich stooten moest (2 Cor. 5 : 21; 
Gal. 3 : 13). 

Wij huiveren als wij aan dit offer denken, dat de Vader 
voor ons bracht, en kunnen alleen herhalen, wat de Zoon 
heeft gezegd: „ALZOO lief heeft God de wereld gehad, dat Hij 
Zijnen Eeniggeboren Zoon gegeven heeft." Naarmate onze 
kennis van God toeneemt, zullen wij een dieper blik werpen 
in de ontzettende openbaring der gerechtigheid Gods, in den 
dood Zijns Zoons. 

Wij verstaan gereedelijk, dat een zondig menschengeslacht 
buiten Gods blijde gemeenschap is gebannen. Wij verstaan 
het dat wij, zondaren, aan den dood zijn onderworpen. Maar 
al was het gansche menschelijke geslacht, van wege de zonde, 
voor eeuwig buiten Gods gemeenschap gebleven, die betoo­
ning der goddelijke gerechtigheid is niet te rekenen bij de 
openbaring der goddelijke gerechtigheid, toen de Vader Zijnen 
Zoon, drie uren lang, aan de duistere macht des doods gansch 
en al overgaf. 

Die kreet des Zoons aan 't kruis: „Mijn God, Mijn God, 



138 DE ZOON, DIE ONS DEN VADER OPENBAART. 

waarom hebt Gij Mij verlaten?" is ons als liet geroep vau 
't kind, terwijl liet gedwee 's vaders kastijding verduurt: „mijn 
vader, mijn vader, waarom kastijdt gij mij zoo hard?" 

Toen de Zoon daar aan 't kruis in die namelooze ellende 
verkeerde, toen schitterde Gods gerechtigheid door de heme­
len, met een nieuwen glans. En sedert die ure is, in 't oog-
der heilige engelen, Gods majesteit oneindig verhoogd. 

Als wij onder den indruk komen der goddelijke gerechtig­
heid, zooals zij zich aan 't kruis openbaart, dan kunnen wij 
geene woorden vinden om dien indruk uit te spreken. Zij 
wekt ons op tot eene stille, sprakelooze aanbidding. 

Hebben wij de openbaring der goddelijke gerechtigheid gevat, 
dan wacht ons eene nieuwe, en nog heerlijker openbaring, 
namelijk die der goddelijke liefde. 

Als een vader zijn kind kastijdt, en men zijne liefde niet 
kent, dan noemt men hem wieed en liefdeloos. Alleen de 
ingewijde ziet op zijn gelaat het bewijs, dat zijne liefde tot 
zijn kind zich met eene nieuwe kracht samentrekt en tot 
medelijden wordt. Nooit gevoelt een rechtgeaard vader meer. 
hoe lief hij zijn kind heeft, dan wanneer hij genoopt wordt, 
om der gerechtigheid wil, zijn kind te tuchtigen. Hoe snijdt 
hem door de ziel, de kreet van 't lijdend kind; vader, ik lijd 
zware smart! Hoe brandt zijn hart van een onuitsprekelijk 
teeder medelijden. En als de kastijding voorbij is, en 't kind, 
liefhebbend, aan 's vaders boezem het hoofd nederlegt, hoe 
teeder omhelst en troost en verkwikt de Vader het kind, na 
zijn doorgestaan leed. 

Dit tooneel aanschouwen wij aan 't kruis in goddelijke, in 
oneindige volkomenheid. Nu de Zoon één is geworden met 
de zondige menschheid, nu smaakt Hij. zonder een inmengsel 
der goddelijke barmhartigheid, den bitteren beker. Maar we­
tende dat Hij, naar 's Vaders wil, ten beste der zondaren, dit 
lijden lijdt, weet Hij ook, dat de gerechtigheid des Vaders niet 
's Vaders liefde uitbluscht jegens Hem. Neen, 't is juist "s Va­
ders liefde jegens den verloren mensch, wiens plaats Hij nu 



DE ZOON, DIK ONS DEN VADER OPEN'BAART. 139 

inneemt, die Hem door dezen donkeren gang der. gerechtig­
heid voert. Is het in deze diepte zoo donker, dat het licht 
der goddelijke liefde, geen enkelen straal er in schieten kan. 
Hij weet, dat de Vader Hem te meer liefheeft, nu Hij zich 
onder den vloek des doods stelt (Joh. 10 ; 17). Hij houdt 
's Vaders liefde vast, al ziet en voelt Hij haar niet. En uit 
dit geloof aan 's Vaders liefde wordt de kinderlijk vrijmoedige 
kreet geboren: „Mijn God, Mijn God, waarom hebt Gij Mij 
verlaten?" ') 

Deze verlatenheid heeft maar drie uren geduurd, 't Is waar, 
lang genoeg om Hem den beker tot op den bodem te doen 
ledigen, en Hem voor eeuwig een onvergetelijken indruk te 
doen bewaren van den vloek der zonde; maar toch, vergeleken 
met den eeuwigen duur Zijner gemeenschap in 's Vaders on­
benevelde liefde, was zi] slechts een voorbijvliegend oogenblik. 
En wegens de verhoogde gemeenschap met's Vaders liefde, 
die op deze drie ontzettende uren is gevolgd, heeft de Zoon. 
bij dit lijden, onuitsprekelijk gewonnen, 't Was Hem de weg 
tot de hoogste heerlijkheid (Luk. 24 : 2ö). Hij is door lijden 
geheiligd (Hebr. 2 : 10). Hij heeft des te hooger eer van den 
Vader ontvangen (Fil. 2 : 8 — 11). Hij is des te hooger boven 
alle schepselen verheven; naarmate Hij te dieper zich onder 
alle schepselen gebogen heeft; want geen mensch of engel, 
hoe heilig ook, kan zóó diep zich vernederen, als Hij, de 
Eeniggeborene des Vaders, zich vernederd heeft, toen Hij den 
dood des zondaars stierf aan het kruis (Efeze 4:9, 10). 

Is dit niet eene nieuwe openbaring van Gods liefde? De 
zondaar kan zich niet losmaken van de gedachte, dat Gods 
toorn in strijd is met Zijne barmhartigheid; maar nooit werd 
's Vaders barmhartigheid dieper bewogen, dan toen Hij Zijnen 
Zoon, wegens Zijne eenheid met den zondigen mensch, den 
dood des zondaars, zonder barmhartigheid, moest laten sterven. 

De zondaar denkt zich den toorn niet anders, dan als een 

1) De lezer vergelijke hier wat wij in 't werkje „Jezus Heerlykheid" onder 
't hoofd „Golgotha" hebben gezegd. 



140 DE ZOON, DIK OXS DEN VADER OPENBAART. 

persoonlijken haat; was Gods toorn dit, dan kon Hij den 
toorn tegen de zonde Zijn geliefden Zoon niet laten onder­
vinden, want Hij kan toch Zijnen Zoon — den Heilige en 
Rechtvaardige — Zijn volmaakt Evenbeeld — en alzoo zich-
zelven — niet haten. 

En hoe klaar wordt het ons, dat de rechtvaardige toorn 
van God, niet het einde van Gods weg, maar de doorgang 
daartoe is, — niet het doel, maar het middel tot het doel. 
"Was dit eerste en niet dit laatste het geval, moet, wat God 
in Zijne gerechtigheid spreekt of doet, altijd Zijn laatste 
woord, altijd Zijne laatste daad zijn, dan was Gods eigen 
Zoon, ter openbaring dezer waarheid, voor eeuwig in de macht 
des doods gebleven! 

Neen, God is liefde; daarom is de gerechtigheid onderge­
schikt aan de liefde. Waar men zich aan de gerechtigheid 
onderwerpt, daar is zij, met al hare onverbiddelijke gestreng­
heid, de, voor een oogenblik slechts, zich verbergende 
liefde. Daar is ze de wolk, die snel voorbij de zon der liefde 
drijft. Toen de Heiland, moe en mat geleden en gestreden. 
Zijn hart ter ruste leide aan 's Vaders hart, zeggende: „Vader 
in Uwe handen beveel ik Mijnen geest", en de Vader, tee-
derder dan ooit, Hem aan Zijn hart drukte, toen sprak de 
vertrooste en verkwikte ziel: „er is een oogenblik in Uwen 
toorn, maar een leven — een eeuwig leven — in Uwe goed­
gunstigheid; ik dank U Vader, dat Gij op mij toornig geweest 
zijt, maar Uw toom is afgekeerd en Gij troost mij" (Jes. 12 : 1). 

En wat is de boodschap, die de Zoon aan eiken zondaar 
zendt? Is het niet dat de Vader, die den vloek van Hem, 
den Zoon, heeft afgewenteld, dien vloek ook van eiken zon­
daar, die in Hem gelooft, zal afwentelen; zoodat het des 
zondaars eigen schuld is, als hij voor eeuwig onder den vloek 
blijft? 

Eerst aan 't einde van Gods weg, kennen wij Zijne bedoe­
lingen in alles wat vooraf is gegaan. Aan 't einde wordt de 
donkerste sluier opgelicht. Door zich met volstrekte onder­



DE ZOON, DIE OSS DEN VADEK OPENBAART. 141 

werping onder 's Vaders souvereiniteit en gerechtigheid te 
stellen, kwam Jezus Christus van stap tot stap nader tot 
eene openbaring van 's Vaders liefde jegens Hem, die al de 
vorige liefdes-openbaringen oneindig overtrof en blijft over­
treffen. En zoo voert ook ons de volle erkenning van Gods 
souvereiniteit en gerechtigheid tot de volle openbaring der 
goddelijke liefde jegens ons, die zich in die souvereiniteit en 
gerechtigheid heeft verborgen. 

En als de ziel in 't licht dezer liefde leefn, dan wil zij niets 
liever, dan zich gansch en al, in alle dingen, aan Gods wil 
overgeven; vooruit wetende, dat de ontzettendstebetooningen 
der goddelijke gerechtigheid slechts dienen om voor Gods liefde 
een ruimer baan te breken. 

Het werd aan Paulus gegeven, dezen sleutel toe te pas­
sen op het ontzettend vraagstuk, dat hem, wellicht jarenlang, 
tot in 't diepst zijner ziel heeft bezig gehouden. Wij bedoelen: 
Israels verwerping. Tegenover het trotsche Israël handhaaft 
hij Gods souvereiniteit met eene kracht, zooals niemand vóór 
of na hem heeft gedaan. Met dezelfde kracht rechtvaardigt 
hij Gods gerechtigheid in de verwerping van Israël en de 
aanneming der heidenen. Wat hem dit gekost heeft, weet 
God alleen. Hij had zijn volk zoo lief, dat hij bereid was, 
voor eene poos, tot bestwil van zijn volk, van Christus te 
worden verlaten: gelijk Jezus Christus, ter wille des zondaars, 
voor eene poos van Zijn Vader verlaten was (Rom. 9 : 3). 
En, om hem in eene anders ondragelijke smart te troosten, 
toonde God hem, dat deze weg der strengste gerechtigheid, 
slechts de doorgang der goddelijke liefde was. De ver­
werping zou slechts voor een tijd duren, want eenmaal wordt 
Israël door de Gemeente uit de heidenen tot jaloerschheid 
opgewekt, en zoodra de volheid der heidenen is ingegaan, dan 
wordt gansch Israël zalig (Rom. 12 : 14-36). 

t Is merkwaardig, dat de profeten, die geleefd hebben in 
dagen waarin Israël, in Gods gerechtigheid, de zwaarste ge-
richten had te verduren, tevens het helderst den blijden dag 



142 ÉÉN MET DEN MENSCH. 

hebben voorzien, waarin de wolk des gerichts over dit volk 
zou voorbijdrijven; en het een blijden dag, als den dag zijner 
opstanding, beleven zou. 

't Is natuurlijk, dat, als men in Jezus Christus en in Israels 
volksgeschiedenis de liefde Gods over het gericht ziet zege­
vieren, men de vraag doet; of dan niet uiteindelijk al wat 
mensch en engel heet, zalig wordt. De Schrift opent ons dit 
vooruitzicht niet. Gods liefde dringt zich aan niemand op, en 
die haar verwerpt blijft onder Gods toorn. 

Die in den Zoon gelooft, die heeft het eeuwige leven; maar 
die den Zoon ongehoorzaam is, die zal het leven niet zien, 
maar de toorn Gods blijft op hem (Joh. 3 ; 36). 

Intusschen, hierin kan het hart volkomen berusten, dat 
Gods gerechtigheid geen willekeurige haat of wreedheid is, 
dat zij geene verloochening is Zijner liefde, dat Hij in Zijne 
liefde wil dat alle menschen zalig worden {1 Tim. 2 : 4), en 
dat alleen zij verloren gaan, die de liefde verwerpen, die hen 
redden wil (Mark. lö : 10). 

XIX. 

ÉÉN MET DEN MENSCH. 

't Is ons gebleken, dat Jezus Christus in Zijn persoon ons 
God heeft geopenbaard. Hij heeft ons ook den mensch ge­
openbaard. De mensch blijft zich zeiven een onverklaarbaar 
raadsel, een donker mysterie, totdat hij zich zeiven in Jezus 
Christus ziet. 

Gij herinnert u, dat Hij in alles en overal, door en door, 
mensch is geweest. Hij was 's menschen Zoon en Gods Zoon; 
maar niet zoo, dat Hij daardoor minder menschelijk is ge­
weest. Het goddelijke overschaduwde niet het menschelijke 



ÉÉN' MET DEN MENSCH. 148 

in Hem. Het drong liet menschelijke niet op den achtergrond. 
Het onderdrukte niet het menschelijke. Het hinderde niet 
Zijne echt menschelijke ontwikkeling. Het was niet een be­
lemmerend aanhangsel of toevoegsel aan het menschelijke. 
Omgekeerd: het goddelijke maakte het menschelijke te dui­
delijker, te doorzichtiger. Het menschelijke werd niet ver­
donkerd, maar verklaard, verheerlijkt door 't goddelijke 
in Hem. 

In niemand was het menschelijke duidelijker te lezen dan 
in Hem. Hij was eenvoudig in al Zijn spreken en doen. Hij 
verborg niets. Hij vertoonde zich naar buiten, zooals Hij van 
binnen was. Hij was licht, louter licht. Er was gansch geen 
duisternis in Hem. Er was niets raadselachtigs, niets geheim­
zinnigs in Hem. Al wat wij in Hem zien, leidt ons tot peil-
looze diepten. Maar 't is als de peillooze diepte van een 
helderen onbewolkten hemel. 

Wat ons inzonderheid in Hem als mensch treft is Zijne 
eenheid met de gansche menschheid. Om Zijne eenheid 
met Israël te doen uitkomen, toont Mattheus in zijn geslacht­
register, dat Hij de Zoon van Abraham is; terwijl Lukas, om 
Zijne eenheid met het gansche menschdom te bewijzen, zijn 
geslachtregister opvoert tot Adam. 

't Is in 't diepe besef Zijner eenheid, niet maar met Israël, 
maar met het gansche menschdom, dat Jezus zich Zoon des 
mensch en noemt. 

God had een wezen kunnen scheppen met al de eigenschap­
pen, die Jezus Christus had, zonder eene menschelijke moeder. 
Zoo heeft Hij Adam geschapen. Maar dan was dit wezen, bij 
al zijne gelijkheid aan den mensch toch geen mensch, zoo 
als nu, daar het niet een deel der menschheid zou zijn ge­
weest, en niet tot de menschheid zou hebben behoord. Om 
met den schrijver van den Brief aan de Hebreen te spreken: 
was Hij niet ons vleesch en bloed deelachtig geworden, dan 
kon Hij ons niet Zijne broeders heeten (Hebr. 2 ; 11 — 14). 

Intusschen, door geboorte uit Maria was er niets meer dan 



144 ÉÉN MET DEN' MENSCH. 

eene natuurlijke eenheid tusschen Hem en 't menschelijke 
geslacht. Opdat die eenheid, naar Gods verordening, worden 
zou, wat zij wezen moet in eiken mensch, daartoe moest zij 
eene zedelijke eenheid worden — eene eenheid, die Hij met 
Zijne keuze en met Zijnen wil aanvaardt. 

Zonder het natuurlijke bestaat het zedelijke niet. Het zede­
lijke heeft tot grondslag het natuurlijke. Het zedelijke wortelt 
in het natuurlijke. Maar het verheft zich tevens oneindig 
boven het natuurlijke, omdat het bewogen wordt door eene 
kracht, die niet uit de natuur is. Die kracht is de vrije wil. 

Zoo lang de mensch alleen daarom één is met het mensch-
dom, omdat Hij, door geboorte uit een mensch, een deel is 
van het menschelijk geslacht; zoo lang is die eenheid niets 
meer dan eene natuurnoodzakelijkheid. 't Is iets gansch anders, 
zoodra deze eenheid de onderlaag wordt eener eenheid, die 
de mensch met vrije keuze en vrijen wil aanvaardt. 

Dit laatste heeft Jezus Christus gedaan. En wel langs den 
natuurlijken weg. Hoe hoog ook verheven boven het bloot-
natuurlijke, niets is natuurlijker dan het waarachtig zedelijke. 
Het ontstaat niet uit afgetrokken begrippen, die buiten de 
natuur, als in de lucht zweven; maar uit de rechte verkla­
ring van wat God reeds in de natuur, door de natuur, spreekt. 
De ware mensch is geen idealist en spiritualist. Hij neemt 
in zich op, en verwerkt en verklaart in zich, het natuur­
lijke — het in de natuur voorhandene. 

Zoo wordt Jezus zich eerst Zijne eenheid met het huisge­
zin te Nazareth bewust. Als kind is voor Hem in 't huisge­
zin de gansche menschheid vertegenwoordigd en is Hij geroepen 
zich als een deel van dit geheel te gedragen. Dit doet Hij. 
Hij wijdt zich aan 't huisgezin. Hij zondert zich niet af van 
't huiselijk leven. Hij wandelt in de liefde tot ouders en broe­
ders en zusters. Hij doet dit tot aan zijn dertigste jaar.. 

Toen trad Hij uit den engeren kring van het huiselijk leven, 
omdat Hij Zijne eenheid met Zijn volk heeft leeren verstaan. 
Gelijk de individuen in 't huisgezin tot een levend geheel 



ÉÉN MET DEN MENSCH. 147 

Gods is. Laten Zijne broeders in 't gezin te Nazareth Hem 
los, stooten zij Hem liefdeloos van zich (Joh. 7 : 5), des te 
inniger houdt Hij ze vast in Zijne liefde, die door gemeen­
schap met Zijnen Vader, in eiken strijd, al meer aangroeide. 
En eindelijk, na Zijne opstanding, had Hij de vreugde van 
de liefde Zijner broeders te herwinnen, en, zooals nooit te 
voren, één met hen te worden (Hand. 1 : 14). 

En zoo deed Hij met Zijn volk. Hoe meer de vijandschap 
bij Zijne volksgenooten toenam, en de ure naderde, dat zij 
Hem dooden zouden; des te meer sterkte Hij zich in Zijne 
liefde tot hen, door Zijn verkeer met den Vader; des te in­
niger hield Hij aan hen als Zijn volksgenooten vast. Zijn ster­
ven was om hunnentwil; de hoogste daad Zijner liefde jegens 
hen. Daardoor voltooide Hij, van Zijnen kant, Zijne eenheid 
met hen. En hoewel Hij nog heden de door Zijn volk ver­
worpene is, toch heeft Hij reeds op aarde, bij voorbaat, zich 
er in verheugd, dat zij, als Hij zich eenmaal in heerlijkheid 
aan hen vertoont, in Hem hunnen Redder zullen erkennen en 
liefhebben (Matth. 23 : 39; Zach. 12 : 10; Rom. 11 ; 26). 

En de overige volkeren? Na Zijne opstanding en hemelvaart 
zond Hij tot hen de blijde tijding, dat Zijn dood ook hunne 
schuld had uitgewischt, en dat Zijn Vader het hemelsche 
Koninkrijk ook onder hen vestigen wil. Doch tot op dit oogen-
blik is het slechts een betrekkelijk klein getal in elk volk, 
waar dit Evangelie is verkondigd, dat Hem als Redder heeft 
aangenomen. Ja, wat erger is, de vijandschap tegen het Evan­
gelie neemt, onder de zoogenaamde christelijke volkeren, in 
steeds ruimer kringen toe. Dit doet ons denken aan Israels 
gedrag tegenover Hem. Maar laat Hij de volkeren los ? Geens­
zins, zoo min Hij Israël heeft losgelaten. Hij blijft ze in liefde 
vasthouden. En al moet het door zware gerichten gaan, ein­
delijk zegeviert Zijne liefde, bekeeren de volkeren, met Israël, 
hun oudsten broeder, zich tot Hem, en worden de konink­
rijken der aarde ingelijfd in 't Koninkrijk der hemelen (Openb. 
11 : 15). 



148 ÉÉN MET DEN MENSCH. 

Hoe openbaart Jezus Christus nu Zijne eenheid met de 
menschheid? Door Zijne geloovigen! Ik zeide u, dat Jezus 
Christus als één mensch, die zedelijk en godsdienstig gansch 
en al een was met de geheele menschheid, een gansch 
nieuw verschijnsel is geweest. Maar niet om een voorbijgaand 
verschijnsel te zijn. Hij is geworden de Eerstgeborene onder 
vele broederen, die naar Hem gelijken (Rom. 8 : 29). Naar­
mate Zijne verlosten worden, wat zij wezen moeten, naar die 
mate worden zij menschen, zooals Jezus Christus is ge­
weest — menschen, die hunne natuurlijke eenheid met het 
gansche menschdom verheffen tot eene zedelijke en godsdien­
stige eenheid. 

De Geest van Jezus Christus beweegt het geloovig kind 
zich in liefde aan 't huisgezin, weldra aan zijn volk, eindelijk 
aan de menschheid te wijden. Uit dezen Geest wordt de 
hoogste broeder- en vaderlands- en menschenliefde geboren. 

En hoe meer de zelfzucht mensch en mensch, maatschappij 
en maatschappij, volk en volk van elkander scheidt, en — 
als wilde dieren — tegen elkander wapent, des te machtiger 
zal de Geest van Christus in de geloovigen tegen deze zelf-
zuchtigen geest, zij het ook langs den weg des lijdens, ziel: 
laten gelden, en in zelfopofferende liefde arbeiden aan 't be­
houd van huis- en volksgenooten en medemenschen tot aan 
de einden der aarde. 

Aan Jezus Christus danken wij het, dat wij verstaan, wat 
de ware eenheid is, die het menschdom tot een geheel maakt; 
en dat werkelijk sedert Hem eene hoogere klasse van menschen 
op aarde bestaat, die al meer deze eenheid in hun leven open­
bare en verwezenlijken — menschen in wie de heilige men-
schelijkheid van hunnen Redder zegenend op aarde voortleeft. 



ÉÉN MET DEN MENSCH. 145 

•zijn vereenigd, zoo zijn ook de huisgezinnen in 't volk tot een 
nationaal geheel verbonden. Allengs was Hij tot het besef 
hiervan ontwaakt, en had zich, met Zijn gezichtskring, ook 
het besef Zijner verplichtingen verruimd. Eindelijk achtte Hij 
zich geroepen, zich geheel en al aan Zijn volk te wijden. 
Zijn doop in den Jordaan is Zijne overgave en toewijding aan 
Zijn volk geweest. 

Hij kon voor Zijn volk zijn, wat niemand anders voor zijn 
volk zijn kon. En had Hij geweigerd, ten beste van Zijn volk, 
den engen huiselijken kring te verlaten, dan had Hij Zijne 
eenheid met Zijn volk zelfzuchtig verloochend. Hij aanvaardde 
haar echter met vrijen wil, en zij ontwikkelde zich in Hem 
tot de hoogst mogelijke zedelijke volkomenheid. Hij werd, 
door Zijne zedelijke eenheid met Israël, in ruimeren zin mensch, 
dan Hij dit in Zijne eenheid met het huisgezin is geweest. 

Maar gelijk de huisgezinnen zich ontwikkelden tot volkeren, 
zoo maken alle volkeren te zamen de ééne menschheid 
uit. Ook dit werd de Heiland zich al meer bewust, en met 
de verruiming van dit bewustzijn, werd ook de liefde ruimer, 
waarmede Hij eindelijk het gansche menschdom omvatte. 

Hoewel Hij Zijne persoonlijke werkzaamheid tot Zijne volks-
genooten beperkte, zoo had Hij daarbij het heil der gansche 
wereld op het oog. Hij wilde het Koninkrijk der hemelen in 
Israël vestigen, om het van daar, als van een vast punt, over 
de gansche aarde uit te breiden. Hij verkondigde beginselen 
en waarheden, die den grondslag moesten uitmaken van eenen 
algemeen-menschelijken godsdienst, die de plaats moest inne­
men van alle beperkt-nadonale godsdiensten. Denk, onder 
anderen, aan zijn gesprek met de Samaritaansche vrouw. 

Hij ademde in deze ruime atmosfeer. Hij leefde in deze 
wereldomvattende liefde. Zonder Zijne liefde tot Zijne betrek­
kingen en volksgenooten te verloochenen, wijdde Hij Zijn 
leven aan 't behoud der wereld. Hij dacht zich de liefde Gods 
als de liefde tot de wereld, sprak van de andere schapen, die 
niet tot de Israëlitische schaapskooi behoorden, en zond Zijne 

10 



146 ÉÉN MET DEN MENSCH. 

discipelen, eerst ja, tot Israël, maar later tot de volkeren, om 
hun 't Evangelie te prediken (Joh. 10 : 16; Matth. 28 : 19). 

Iraëls verwerping voorziende, verheugde Hij zich bij voor­
baat over de aanneming der heidenen {Luk. 20 : 16). 

Het liefst noemde Hij zich Zoon des menschen, omdat Zijne 
eenheid met Israël was opgegaan in Zijne hoogere eenheid 
met al wat mensch op aarde heette. 

Dit leven, doorschijnend van eene volmaakte liefde tot het 
gansche menschelijke geslacht, was een nieuw verschijnsel, 
eene nieuwe openbaring van wat het beteekent mensch, niet 
Israëliet of Romein of Griek, maar MENSCH te zijn. 

In 't besef Zijner eenheid met het menschelijke geslacht, 
werd het menschelijk geslacht in Zijne beschouwing waarlijk 
één — eene eenheid waarbij alle nationale onderscheidingen 
als van geene beteekenis verdwenen. Hij zag niet, in de eerste 
plaats, in den mensch, den Iraëliet of den Griek; maar in 
den Israëliet of den Griek zag Hij, in de eerste plaats, den 
mensch. 

Door zich Zoon des menschen te noemen gaf Hij, onder 
anderen, te kennen, dat Hij het eigendom der gansche mensch-
heid is. 

Langs zedelijken weg werd de natuurlijke eenheid tus-
schen Hem en 't menschelijke geslacht eene menschelijke 
eenheid. Maar Hij heeft op dezen weg een geweldigen strijd 
moeten strijden, en in dien strijd overwon Hij alleen, dooi­
de liefde des Vaders in al hare goddelijke macht in Hem te 
doen wonen. En zoo werd deze zedelijke, tevens eene gees­
telijke, eene godsdienstige eenheid. 

Dit was de ware wijding Zijner eenheid met Zijne betrek­
kingen, Zijn volk en de menschheid. Hij was zich bewust, 
dat Zijne liefde haar oorsprong had in 's Vaders liefde en de 
voortdurende openbaring van de liefde des Vaders was; zoo­
dat in Zijne liefde de liefde des Vaders op de proef werd 
gesteld. 

Door deze proef werd hij zich bewust, hoe machtig de liefde 



SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 151 

tuigde met nadruk, dat de Vader Hem tot de wereld gezon­
den heeft, en dat die Hem ontvangt, den Vader ontvangt, 
die Hem gezonden heeft (Joh. 10 : 36; Matth. 10 ; 40). 

Welk een geheimzinnig woord voor den oppervlakkigen 
hoorder! Jezus noemde zich Zoon des menschen, omdat Hij, 
door geboorte uit Maria, uit de menschheid is gesproten, en 
alzoo één met de menschheid is. Zoo noemde Hij zich ook 
Zoon van David, omdat Hij Davids nakomeling is, en alzoo 
één met Israël — een Israëliet onder de Israëlieten. En toch 
door zich Gods gezant tot de wereld te noemen, plaatst Hij 
zich buiten en tegenover de wereld, en denkt Hij niet aan 
zich als een deel der wereld, maar als één met de wereld. 

Heb ik eene maatschappij lief, die mij niet lief heeft, en 
wijd ik mij in die liefde aan haar welzijn, dan sta ik tegen­
over haar; en zie ik mijn liefdearbeid aan als de taak die 
God mij heeft opgedragen, dan heb ik recht tot haar te zeg­
gen: „God heeft mij tot u gezonden!" 

Het was vooral in Zijne liefde tot eene Hem vijandige 
wereld, dat Jezus zich bewust werd, dat Hij meer was, dan 
een deel der wereld, en dat de Vader Hem tot de wereld 
had gezonden. 

Er waren koningen, priesters en profeten vóór Hem, die 
de Vader tot Israël had gezonden, om in Zijnen naam de een 
of andere taak te verrichten of boodschap over te leveren. 
Daartoe werden zij gezalfd. Die zalving duidde aan, dat zij 
door Gods kracht werden toegerust tot de bijzondere roeping, 
die zij te vervullen hadden. Zij werden Gezalfden, dat is, 
Christussen geheeten. Met door gaven, die hun van nature, 
dat is, door hun zamenhang met de menschheid, eigen waren; 
maar door gaven, die door hun verbintenis met God hun 
toevloeiden, konden zij, als Gods vertegenwoordigers, tegenover 
het volk staan, en arbeiden aan hun behoud. 

Zoo stond Jezus, als de Christus bij uitnemendheid, tegen­
over de gansche menschheid. Door Zijne liefde, waarmede Hij 
de Hem en den Vader vijandige wereld omvatte, was Hij 



152 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 

zich bewust, dat Hij de van den Vader Gezalfde en tot de 
wereld Gezondene was, opdat Hij de wereld behouden zoude. 

't Was niet iets toevalligs, dat bij gelegenheid van Zijnen 
doop in den Jordaan, Zijne zelfovergave aan Zijn volk en 
Zijne zalving door den Geest in één punt samenvielen. 

En gelijk nu Jezus, door Zijne zelfopofferende liefde den 
Vader tegenover de wereld vertegenwoordigt, zoo is het uwe 
roeping, geloovige! door diezelfde liefde Christus tegenover 
de wereld te vertegenwoordigen. Hij zendt u tot de wereld, 
gelijk de Vader Hem gezonden heeft, zoodat die u ontvangt. 
Hem ontvangt (Joh. 20 : 21; Matth. 10 : 40). 

Welk eene waarheid! Zoomin Jezus Christus tegenover de 
wereld zonder den Vader kan gedacht worden; zoomin kunt 
gij tegenover de wereld zonder Jezus Christus gedacht wor­
den. Hij heeft u gezalfd — u tot een Christen gemaakt — 
gelijk de Vader Hem gezalfd en alzoo tot den Christus ge­
maakt heeft. Als mensch was Hij een met de menschheid; 
maar als Christus was Hij één met den Vader. En zoo zijt 
gij als mensch één met de menschheid; maar als christen 
één met Christus en God. 

Welk eene vrijheid! Terwijl gij weet, dat gij één zijt met 
de gansche menschheid, weet gij tevens, dat gij, in oneindig 
hooger en dieper zin, één zijt met God en Christus. In 't 
besef uwer eenheid met Christus gevoelt gij u oneindig boven 
het gansche menschdom verheven, ja op denzelfden troon met 
Christus (Efeze 2 : 5, 6). Nu reeds, in de gestalte der verne­
dering, wandelt gij als koningen, naarmate uwe éénheid met 
Christus u duidelijk wordt. 

Ik heb u bij eene vorige gelegenheid gezegd, dat Jezus' 
zedelijke eenheid met de menschheid, tot natuurlijken grond­
slag Zijne geboorte uit een mensch had; en zoo had Zijne 
godsdienstige eenheid met den Vader tot grondslag. Zijne ge­
boorte uit den Vader. Hij was niet alleen 'smenschen, 
maar ook Gods Zoon. 

Omdat Hij Gods Zoon was, daarom kon Hij den Vader op 



SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 149 

XX. 

SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 

U zeiven voor uwen viiand op te offeren, is de hoogst 
denkbare zedelijke macht. Als iemand mij liefheeft, dan 
helpt dit mij hem lief te hebben. Liefde heeft vaak liefde 
gewekt in harten, die schijnbaar buiten staat waren om lief 
te hebben. Het wordt mij moeielijker iemand lief te hebben, 
die tegenover mijne liefde koud en onverschillig blijft. Tegen­
over deze liefdelooze, moet mijne liefde tot eene hoogere 
kracht stijgen, zal zij niet door zijne koudheid worden uitge-
bluscht. Zie ik dat hij mij haat, dan moet mijne liefde tot 
eene hoogere machtsbetooning stijgen, indien hij het voorwerp 
mijner liefde blijven zal. En als hij in zijnen haat mij ver­
nietigen wil, en ik, om hem te winnen, te redden, mij door 
hem gewillig laat vernietigen: dan klimt mijne liefde tot de 
hoogst denkbare macht. 

Zie hier Gods liefde. Hij schiep den mensch uit liefde en 
overlaadt hem met tallooze bewijzen Zijner liefde. Maar de 
mensch keert zich van Hem af, en haat Hem, en zou Hem — 
zoo haat Hij God — gaarne willen vernietigen. En wat doet 
God? In Zijn Zoon zoekt Hij den mensch op, loopt Hij hem 
na, zegent Hij hem zooals nooit te voren. Met welk gevolg? 
Dat de mensch besluit Hem in Zijnen Zoon, zoo mogelijk, 
onder de wezens te verdelgen, zoodat Zijn naam, als Vader 
van Jezus Christus, nooit meer genoemd mocht worden. En 
wat doet Hij ? In plaats van Zijnen Zoon terug te nemen, 
geeft Hij Hem aan Zijne vijanden over, om in den kruisdood, 
als vernietigd, een vloek voor de vervloekten te worden. 

Hooger kon Gods liefde niet stijgen. Hierin volmaakte zij 
zich. „ALZOO lief heeft God de wereld gehad, dat Hij Zijnen 
Eeniggeboren Zoon gegeven heeft." 

Jezus Christus openbaarde ons deze allerhoogste liefde. Zijne 



150 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 

liefde was het beeld van 's Vaders liefde. Zijn leven was ééne 
doorgaande zelfovergave aan Zijne vijanden. Hoe meer hun 
haat toenam, des te vaster werd Zijn besluit om zich aan 
dien haat, tot den dood des kruises toe, op te offeren. Hij 
gaf niet iets, niet veel, niet alles — Hij gaf Zich zeiven. Zijn 
leven, voor Zijne vijanden. Aan 't kruis, waar de haat Zijner 
vijanden tot zijn spitse kwam, daar bereikte ook Zijne liefde 
voor hen haar toppunt. Daar volmaakte zich Zijne liefde. Daar 
ontplooide zij de hoogste macht, die wij ons denken kunnen. 
Meer kon Hij niet doen, dan den vloek te dragen, ten einde 
Zijne vijanden er van te verlossen. 

En waartoe zijt Gij een mensch? Wat beteekent het dat 
gij naar Gods beeld zijt geschapen ? Opdat ook gij deze liefde — 
de allerhoogste, die zich in God laat denken — tegenover 
uwe medemenschen openbaren zoudt. Die buiten deze liefde is, 
is nog niet wat hij wezen moet en is nog buiten het Konink­
rijk der hemelen. Herinner u dit woord des Heeren tot Zijne 
discipelen: ,^3ebt uwe vijanden lief; zegent ze die u ver­
vloeken; doet wel dengenen, die u haten, en bidt voor degenen. 
die u geweld doen en die u vervolgen. Weest gijlieden vol­
maakt, gelijk uw Vader, die in de hemelen is, volmaakt is" 
(Matth. 5 : 44, 48). 

En sedert de uitstorting des Heiligen Geestes, heeft men 
in duizende en tienduizende gevallen, de treffendste open­
baringen dezer zelfovergave aan den vijand gezien. Stefanus 
opende eene lange rij van martelaren, die gewillig tot heil 
hunner vijanden, hun leven hebben afgelegd. 

Intusschen is de martelaarsdood het uitvloeisel der liefde, 
die er is in eiken geloovige, die is, wat hij wezen moet, ook 
al wordt hij niet geroepen voor zijne vijanden te sterven. Er 
is niemand, die door en door een christen is, die niet geroepen 
wordt deze zelfopofferende liefde tegenover hen, die hem 
haten, aan den dag te leggen. 

In deze zelfovergave aan de wereld, was Jezus 
Christus de Vertegenwoordiger Zijns Vaders. Hij be-



SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 155 

waar Hij, tot zelfvernietiging toe, zich zeiven verloochende, 
en aan God en mensch zich offerde: daar werd Hij, zooals 
nooit te voren, één met God en mensch. 

Zijn leven was niet ten deele menschelijk en ten deele 
goddelijk, maar godmenschelijk, dat is: menschelijk zooals 
het menschelijke naar Gods oorspronkelijke verordening wezen 
moet, omdat het tevens goddelijk was. 

In Jezus ziet gij niet het menschelijke pijnlijk gescheiden 
van het goddelijke, of smai~elijk zoekende naar het goddelijke; 
maar het menschelijke wortelende in het goddelijke, gedragen 
door het goddelijke, vervuld van het goddelijke, verzadigd door 
het goddelijke — en dat wel van trap tot trap, en door strijd 
en worsteling henen, hoewel zonder zonde, tot aan de vol­
komenheid toe, waarop de eeuwige Sabbatsruste aan 's Vaders 
rechterhand is gevolgd. 

In Jezus Christus is het zedelijke leven de menschelijke 
zijde van het goddelijke leven in Hem. Zedelijkheid en gods­
dienst zijn in Hem één, omdat Hij is èn Zoon des Menschen 

•èn Zoon van God. 
En zoo, geloovige, moet uw menschelijk leven de openbaring 

zijn van uw christelijk leven. De mensch en de Christen moeten 
al meer één worden in u. Gij zijt een christen, omdat gij een 
gezalfde mensch zijt, en gij zijt een gezalfde mensch, omdat 
gij uit God geboren zijt. 

En nu gij het getuigenis van Gods Geest in u omdraagt, 
dat gij een kind van God zijt, geroepen om in uw leven be-
bestendig de heilige liefde van uwen Vader en uwen Heiland 
te vertoonen, nu verstaat gij, wat 's menschen hoogheerlijke 
bestemming is. Had Jezus Christus voor u niet den band der 
zonde doorgebroken, die u van God verwijderde en die u in 
de duisternis liet omdolen; had Hij u niet de geboorte tot 
een Zoon van God door den Heiligen Geest verworven (Gal. 
4 : 4, 5): dan was voor u het menschelijk leven een donker, 
een onverklaarbaar raadsel gebleven. Nu ziet gij in 't leven 
van Jezus Christus, uw leven en bestemming afgebeeld. Nu 



156 SPIKGEL VAN 'S MENSCHEN KENNIS VAN GOD. 

verstaat gij uwe roeping om, in de navolging van Hem, vol­
maakt te worden, gelijk uw Vader in de hemelen volmaakt 
is. Hij heeft u geopenbaard, wat het beteeketit, naar Gods 
verordening mensch te zijn. 

XXI. 

SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN KENNIS VAN GOD. 

De grondslag van Jezus'kennis van God was Zijne geboorte 
uit God. Gij kent het spreekwoord: „soort zoekt soort";zoo 
mag men ook zeggen: „soort kent soort." Om God te ken­
nen, moet men van Gods geslacht zijn. „Niemand heeft God 
gezien; de Eengeborene, die in den schoot des Vaders is, die 
heeft Hem ons verklaard." Hij is in den schoot des Vaders, 
omdat Hij uit den Vader is voortgekomen. Hij is in den Vader, 
omdat Hij uit den Vader is. Hij is ja, uit den mensch ge­
boren, maar „uit den Heiligen Geest ontvangen." 

Zonder eene hoogere geboorte uit God, kan men God niet 
verstaan, 't Was eene getuigenis uit de diepte van Zijn zelf­
bewustzijn geboren, toen Jezus aan Zijne vijanden zeide: „die 
uit God is, hoort de woorden Gods; daarom hoort gijlieden 
niet, omdat gij uit God niet zijt" (Joh. 8 : 47). 

De kennis van God heeft haren diepen wortel in de ver­
wantschap aan God. Alleen voor zoover het nog waar is. 
dat de gevallen mensch van Gods geslacht is, is hij nog vat­
baar voor eene zekere mate van de kennis van God. Op die 
verwantschap mét God rekende Paulus bij de heidenen (Hand. 
17 : 28, 29). Maar zonder geboorte uit den H. Geest is de 
kennis van God, waartoe ook de heiden komen kan, slechts 
voorbereidend voor de kennis, die met 'smenschen wederge­
boorte aanvangt, en die het eeuwige leven met zich brengt. 



SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 153 

aarde vertegenwoordigen. Door Zijne geboorte uit den Vader 
behoorde Hij tot de hoogere wereld. Zijne zending tot deze 
wereld begon met Zijne geboorte uit Maria. Hij was, omdat 
Hij de Zoon van God was, eene verschijning uit de hoogere 
wereld. Was Hij niet uit den Vader geboren, dan kon de 
zalving des Geestes Hem niet tot's Vaders vertegenwoordiger 
op aarde hebben gemaakt. Die zalving veronderstelde Zijne 
wezenseenheid met den Vader. 

't Is ons gebleken, dat deze geboorte uit den Vader voor 
Jezus Christus niet eene voor altijd afgedane en voorbijgegane 
gebeurtenis was. Hij was niet uit den Vader geboren om, 
krachtens die geboorte, zich zelfstandig naast den Vader te 
bewegen, en zich naast den Vader, als des Vaders gelijke, 
als een ander God, zich aan de wereld te vertoonen. Dan 
was Hij niet 'sVaders vertegenwoordiger. Van oogen-
blik tot oogenblik wist Hii wat Hij wist, deed Hij wat Hij 
deed, -was Hij wat Hij was, door den Vader — door het 
licht en de kracht en het leven, die Hem van den 
Vader toevloeiden. "Wat Hij was van oogenblik tot 
oogenblik dat was, van oogenblik tot oogenblik, eene geboorte 
uit den Vader. Hij kon zich zonder den Vader niet denken. 
Zoo min Hij als 's menschen Zoon kon gedacht worden, 
zonder onophoudelijk verband met de menschheid, zoo min 
kon Hij als Gods Zoon gedacht worden, zonder de levende 
en altijd voortdurende verbintenis met Zijnen Vader. Zijn 
goddelijk. Zijn hooger leven, was het leven des Vaders in Hem, 
waardoor Hij als Zoon des Vaders leefde. 

En gelijk nu de mensch Jezus, om de Christus te zijn, 
de Zoon van God wezen moest, zoo moet ook gij, geloo-
vige, om een christen te zijn, een kind van God wezen. 
Uwe zalving met den Heiligen Geest is niet uwe geboorte 
uit God; maar de verzegeling uwer geboorte uit God en 
uwe bekrachtiging tot de taak, die gij, tegenover de wereld, 
als kind van God te vervullen hebt. 

En gelijk Jezus Christus als de Zoon van God onophoude­



154 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN ÉÉNHEID MET GOD. 

lijk al Zijn leven en levenskracht uit den Vader heeft, zoo 
hebt gij onophoudelijk als christen, als kind van God, al uw 
leven en levenskracht uit den Zoon en, door Hem, uit den 
Vader. Hij heeft op aarde kunnen getuigen: „Mijn Vader 
leeft in Mij, en wat ik leef, dat leef ik door Mijn Vader." En 
zoo moet het uwe getuigenis zijn: „de Zoon van God leeft 
in mij, en wat ik leef, dat leef ik door Hem" (Gal. 2 : 20). 

Waren er dan twee levens in Jezus Christus — 't eene 
ontstaan uit Zijne eenheid met de menschheid, en 't andere 
ontstaan uit Zijne eenheid met den Vader — 't eene een men-
scheiijk en 'tandere een goddelijk leven? Geenszins, 't Was 
het ééne ik, het ééne zelfbewustzijn, de ééne persoon, 
die altijd in Hem sprak. Wat was dan de verhouding van het 
menschelijke tot het goddelijke, van het zedelijke tot het gods­
dienstige in Hem? Het menschelijke was de openbaring van 
het goddelijke. In 't menschelijke nam het goddelijke den 
eigenaardigen vorm aan, waarin het zich blijft vertoonen tot-
in alle eeuwigheid, HET WOORD IS VLEESCH GEWOBDEN (Joh. 
1 : 14). De volheid der godheid woont lichamelijk in Jezus 
Christus (Col. 2 : 9). Er is niets goddelijks, dat Hem toebe­
hoort, te denken naast het menschelijke in Hem; 'tis alles 
in 't menschelijke. 

De ontwikkeling in Hem van 't menschelijke, was tevens 
de ontwikkeling van het goddelijke, ja hing geheel en al daar­
van af. Zijne liefde tot den mensch, en alzoo de band, die 
Hem aan den mensch bond, nam in Hem toe, naarmate de 
liefde tot den Vader, die Hem als Zoon des Vaders eigen is, 
zich in Hem ontwikkelde. Bij den doop trad Zijn Israëlitisch 
bewustzijn een nieuw tijdperk in, omdat Zijn goddelijk be­
wustzijn een nieuw tijdperk was ingetreden. Hoe nader Zijne 
éénheid met den Vader tot het hoogtepunt harer ontwikke­
ling aan 't kruis kwam, des te nader kwam ook Zijn éénheid 
met de menschheid tot hare volledige ontplooiing. Hij is niet 
alleen mensch, maar ook als Gods Zoon, door lijden gehei­
ligd, dat is, volmaakt geworden (Hebr. 5 : 8). Aan 't kruis. 



SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN KENNIS VAN GOD. 159 

had geopenbaard. Ik zeide u bij eene vorige gelegenheid, 
dat wij in Jezus Christus de éénheid zien van het individu 
met het geheel. Hierin vooral handhaafde God die eenheid, 
dat Zijn eigen Zoon, toen Hij eenmaal mensch was geworden, 
in Zijue kennis afhankelijk was, van wat God aangaande zich 
zeiven aan Israël en alzoo aan 't menschdom had geopenbaard. 
Gods Geest leidde Hem in de diepten der Heilige Schrift. Hij 
ging met Zijn Vader om bij 't licht, dat de Heilige Schrift 
op Gods wezen en wegen wierp. Tot op 't einde van Zijn 
leven herinnerde Hij Zijne discipelen en anderen aan menig 
Schriftwoord, dat voor Hem een licht op Zijn pad en een 
lamp voor Zijnen voet was geworden. 

Gods Geest, 't is waar, toonde Hem ook wat tot nu toe 
was verborgen gebleven, maar dat nieuwe was één met het 
oude. Hij was zich ten diepste Zijne eenheid met Mozes en 
de profeten bewust, en dat het Zijne roeping was, te voltooien 
wat zij begonnen waren (Matth. 5 : 17). Zoomin zij volledig 
zijn zonder Hem; zoomin rekende Hij Zijn onderricht vol­
ledig zonder het hunne. 

Zoo is tot op den huidigen dag onze kennis van God eene, 
zoo wel uit God, als uit de H. Schrift geborene, 't Is in in­
nerlijke eenheid met de godsmannen, door wie God van tijd 
tot tijd gesproken heeft, dat wij God leeren kennen, en dat 
alzoo hun God onze God wordt. Niemand heeft dezen godde-
lijken regel hooger geëerd dan Jezus Christus. 

Een ander kenmerk van deze kennis van God en goddelijke 
zaken is het heilig karakter. Zij is niet los te maken 
van eene heilige, eene naar God gekeerde, een aan God ge­
wijde gezindheid. Men kan in velerlei wetenschap uitmunten 
door de vaardigheid van zijn geest, afgescheiden van eene 
heilige gezindheid des gemoeds. Maar de kennis van God is 
alleen mogelijk, waar de mensch aan God gehoorzaam is, en 
in God het leven zoekt. De Heere Jezus getuigde voor deze 
waarheid, toen Hij de onvatbaarheid Zijner tegenstanders, om 
Hem te verstaan, toeschreef aan hunne onheilige eerzucht; 



160 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN KENNIS VAN GOD. 

verklaarde, dat alleen hij, die Gods wil begeert te doen den 
soddelijken oorsprong van Zijne leer kon ontdekken, en be 
tuigde, dat het eeuwige leven is den Vader en dien Hij gezon­
den heeft te kennen (Joh. 5 ; 45; 7 ; 17; 17 : 3). 

Het heilige te kennen, en niet onder de macht van het 
heilige, dat men kent, te verkeeren; God te kennen en met 
onder Gods macht zich te buigen en Hem met hef te hebben 
en te aanbidden, dit was voor Jezus ondenkbaar. 

Hii sprak nooit over God en goddelijke zaken, als iemand 
die eenige begrippen en formules daaromtrent van buiten ha 
geleerd, of die deze voorwerpen met het koude verstand on -
leedde; Hij sprak, ziende de dingen, waarover Hij sprak, en 
verkeerende onder hunne macht. Hij sprak als bezielde pro­
feet Men moest het terstond gewaar worden, dat Hij in 
't binnenste heiligdom leefde, en daar, in de aanbidding des 
Vaders, de dingen zag, die de Vader Hem openbaarde. 

God en goddelijke dingen te kennen, was voor Jezus 
God en goddelijke dingen te zien en te beseffen. Hij hee 
geene afgetrokken leer over God en goddelijke dingen ver­
kondigd. Zijn onderwijs was een heilig getuigenis, dat alleen 
in verwante gemoederen kon weerklank vinden. De wijze, 
waarop Hij aan zijne kennis kwam, en waarop Hij getuigde 
van de dingen, die Hij kende, maakte Hem van ^^P^-
feet, een ziener. Hij kon niet anders dan als profeet, dan als 

ziener spreken. , 
En zoo is bij eiken mensch de kennis, die in hem uit Gods 

Geest is geboren. Het heilige, naar zijn heiligen aard, te zien, 
omdat, door de inwoning des Heiligen Geestes, het oog er 
ziel er voor geopend is, omdat God door den H Geest, m 
den omgang met Hem, het aan ons openbaait ca. is zo 
gansch anders, dan de woorden en formules na te 
waarin anderen hunne gedachten daarover hebben ingekleed 
Het heilige waarlijk te kennen is niets minder, dan met he 
heilige in gemeenschap te leven, zich m de zedelijke mac 

van den Heiligen God te weten. 



r 
SPIEGEL VAN S MEKSCHEN KENNIS VAN GOD. 157 

Van eiken niet-wedergeborene is het waar, dat hij als 
natuurlijke, liever als ziellijke, psychische mensch. niet begrijpt 
de dingen die des Geestes zijn (1 Cor. 2 : 14). 

Gods kennis is niet iets, dat later in God is ontstaan. Zijne 
kennis hangt niet af van iets, dat buiten Hem is: Zijn weten 
is één met Zijn wezen. Daarom, die door geboorte uit God, 
deel heeft aan Gods wezen, die heeft ook deel aan Gods 
weten. De Heiland heeft nadrukkelijk betuigd, dat Hij niets 
weet, niets ziet, dan wat de Vader Hem toont, gelijk Hij niets 
vermag, dan door Gods kracht, in Hem werkende (Joh. 5 : 30; 
7 : 16; 8 : 38). Beide, Zijn weten en Zijn kunnen, vloeiden Hem 
toe uit 's Vaders weten en kunnen. 

En zoo oordeelde Hij over 't godsdienstig weten van eiken 
mensch. Hij schreef de kennis van Petrus, dat Hij de Chris­
tus is, daaraan toe, dat niet een mensch, maar de Vader hem 
dat had geopenbaard; en Hij heeft bij zekere gelegenheid aan 
'tprofetisch woord herinnerd, dat Gods kinderen van Godge­
leerd worden (Matth. 16 : 17; Joh. 6 : 4, 5). 

Wij staan hier voor een ondoorgrondelijk, maar heerlijk ge­
heim. Zooals Paulus de zaak beschrijft, leidt Gods Geest onzen 
geest met zich in de diepten, die alleen aan Gods Geest be­
kend zijn (1 Oor. 2 ; 10, 11). Welk eene gedachte, dat wij, 
naar de mate onzer vatbaarheid, weten, wat de Geest vau 
God weet, omdat God ons deelgenooten maakte van 
Zijn eigen weten. 

Ja, ons weten van de eeuwige dingen hangt af van onze 
gemeenschap met den eeuwigen Geest van God. Jezus, uit 
eigen ervaring sprekende, noemt den Geest den Geest der 
waarheid, en beloofde aan Zijne discipelen, dat de Geest hen 
in alle waarheid leiden zou; zoodat, als wij getuigen wat wij 
van de eeuwige waarheid zien, wij uitspreken wat Gods Geest 
in onzen Geest aangaande de waarheid getuigt (Joh. 15 : 26, 27). 

Het moet meer en meer daartoe komen, dat wij, even als 
Jezus Christus, ons bewust worden dat wij niets van de waar­
heid zien, dan wat de Geest Gods ons er van toont, om dan 



158 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN KENNIS VAN GOD. 

met vreugde en moed uit te spreken, wat wij aanschouwen. 
Intusschen schikt zich deze onderwijzing door den H. Geest 

geheel en al naar de menschelijke vatbaarheid, zoodat onze 
kennis van God en goddelijke zaken, terwijl zij onmiddellijk 
uit God vloeit, tevens eene menschelijke geworden is. 
Zij is, om mij zoo uit te drukken, met menschelijk vleesch 
omkleed. Zij begint met de bloote vatbaarheid om te ken­
nen, schreidt voort van een minder tot een meerder weten, 
én kleedt zich in de vormen, die uit onze eigen ervaringen 
en uit de gemeenschap met de wereld rondom ons worden 
geboren. 

Het wordt van het kind Jezus gezegd, dat Hij in wijs­
heid toenam. Hij wist niet op twaalfjarigen leeftijd alles, 
wat Hij wist. toen Hij, dertig jaren oud zijnde, door Johannes 
werd gedoopt. En meer dan ééne waarheid, waarop de H. 
Geest, toen Hij de bergrede uitsprak, Zijn oog nog niet had 
gevestigd, werd Hem eerst later getoond. Zijne laatste rede­
nen tot Zijne jongeren zijn zooveel dieper dan de eerste, om­
dat de H. Geest Hem allengs van diepte tot diepte in de 
waarheid had geleid. 

En 't was niet iets toevalligs, dat Hij, meer dan ooit een 
leeraar heeft gedaan, Zijne gedachten kleedde in beelden en 
gelijkenissen, ontleend aan de natuur en 't menschelijk leven, 
zooals Hij die in Palestina had leeren kennen. Zijn geestes­
leven ontwikkelde zich in de innigste gemeenschap met het 
natuurlijke en het menschelijke; Hij kon daarom niet anders 
denken dan in de vormen, die daaraan eigen waren. Zijne 
diepste ervaringen, die uit de diepste gemeenschap met God 
waren geboren, deelde Hij in zulke vormen mede, als Hij, 
onder anderen, sprak van 't hooren van Gods stem, en het 
zien van Gods gedaante. 

Zijne toenemende en menschvormige kennis van God en 
goddelijke zaken, is de spiegel onzer godsdienstige kennis. 

Ook hierin weerspiegelt Zijne kennis de onze, datzijnietlos 
was van hetgeen God tot op Zijnen tijd aan den mensch 



SPIEGEL VAN 's MENSCHEN KENSI3 VAN G3D. 161 

En als God den mensch op de heilige baan voert, waar hij 
gemeenschap heeft aan 't goddelijk wezen, dan deelt God hem 
•deze heilige kennis niet mede als een privaat bezit, maar 
om haar tot een gemeen goed te maken. God denkt 
geen mensch los van andere menschen. Hij scheidt niet van 
elkaar, wat Hij zelf tot een geheel heeft bestemd. En zoo 
bindt Hij ook hierdoor de menschen tot een geheel te zamen. 
dat Hij door den enkele allen verrijkt. Dit was den Heere 
Jezus zich ten duidelijkste bewust. Hij zag in de geheel eenige 
kennis, die hem boven al Zijne voorgangers en tijdgenooten 
oneindig verhief, tevens Zijne roeping om haar tot het eigen­
dom van 't gansche menschelijke geslacht te maken. Hij 
muntte niet boven allen in Zijne kennis uit, om daardoor 
zelfzuchtig zich te behagen, en boven anderen zich te ver­
heffen, of eene school uitnemender dan andere scholen te 
stichten. Hij wijdde zich geheel en al aan de taak om allen, 
die maar hooren wilden, mede te deelen, wat de Vader aan 
Hem had geopenbaard. Omdat, gelijk ons gebleken is, de ken­
nis van God en van goddelijke dingen eene heilige is, daarom 
kan zij alleen ontstaan in harten, die naar Gods wil het heil 
des naasten bedoelen. 

Waarin bestaat voor een groot deel de kennis van God? 
In de kennis van het doel, waartoe Hij den mensch heeft 
geschapen, en dat Hij door de gemeenschap tusschen mensch 
en mensch uitwerkt. God te kennen is onmogelijk, tenzij 
ik mij zeiven ken als een der werktuigen, waardoor 
Hij Zijne liefderijke bedoelingen uitwerkt. Om Gods 
profeet te zijn, om Gods liefderijken wil te weten, moet ik 
tevens Gods priester zijn, door wien God Zijn liefderijken wil 
aan anderen volbrengt. Jezus Christus was profeet en priester 
bij • uitnemendheid. In 't klare besef van wat de Vader door 
Hem als 's Menschen Zoon en als Gods Zoon tot heil dei-
wereld wilde volbrengen, offerde Hij zich geheel en al aan 
Israël en aan de wereld. Dit deed Hij inzonderheid bij den 
doop in den Jordaan en in den doodskamp in Gethsemane. 

11 



162 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN VERKEER MET GOD. 

Hoe verschilt de kennis van God en goddelijke dingen van 
de kennis, waarop vaak de kinderen dezer wereld roem diagen. 
De school, waarin de H. Geest ons onderwijst, is de school 
waarin wij gevormd worden, om met God deel te hebben 
aan Zijnen arbeid tot heil der wereld. 

Het licht des H. Geestes schijnt niet in harten, die schuw 
zijn voor den arbeid of den strijd, waartoe God ze tot heil 
van den naaste roept. 

God en goddelijke dingen te kennen is tevens den weg te 
kennen, waarlangs God door ons het heil van anderen uit­
werkt, en in dien weg, al dragen wij daarop een kruis, 
behagen te vinden. Waar het ontbreekt aan de priesterlijke 
liefde, die uit God is, en ons naar Hem gelijken doet, daar 
kan de H. Geest onze leermeester niet zijn. 

XXII. 

SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN VERKEER MET GOD. 

Wij willen in Jezus Christus ditmaal zien, tot welk een 
verkeer met God de mensch hier op aarde is bestemd. 

Jezus Christus was er zeker van, dat Hij Gods Zoon 
was. Deze zekerheid was het fondament, waarop geheel Zijn 
verkeer met God rustte. Zij is de sleutel ter verklaring van 
Zijn verkeer met God. 

Hij is de eerste mensch geweest, die het abba. Vader! tot 
God op aarde heeft uitgesproken. Het lag in 'smenschen be­
stemming een Zoon van God te zijn. Geen mensch kon lusten 
in zijne kennis van God, zoolang hij niet was doorgedrongen 
tot de kennis, dat hy Gods zoon is. \ an achteren zien wij, 
dat de nog beperkte kennis, die de mensch, vóór de komst 
van Jezus Christus, van God had, naar deze innige betrek-



SPIEGEL VAN 'S MENSOHEN VERKEER MET GOD. 168 

king tusschen God en mensch, als met den vinger wees; de 
vrome genoot reeds bij voorbaat, onbewust, de zegeningen 
van een zoon van God; hij leefde als kind van het kapitaal, 
dat hij later als zoon erven zou (Gal. 4 : 1 — 5): maar het 
bleef hem verborgen, dat hij een zoon van God was, totdat 
hij door Jezus Christus tot deze hoogere wetenschap kwam. 
Wat Jezus Christus van nature is — Zoon van God — dat 
werd de geloovige uit genade, door Jezus Christus. 

In den regel worden wij ons pijnlijk bewust, dat in ons 
niet de kinderlijke geest woont, die het kenmerk van den 
zoon is, totdat wij, door 't geloof in Jezus, Gods zonen wor­
den; wij ontwaren onze verwijdering van God, eer wij op 
't innigst met Hem door Jezus Christus worden verbonden; 
maar Jezus Christus heeft zich zeiven nooit anders dan als 
Zoon des hemelschen Vader gekend. Niets was Hem natuur­
lijker, dan God Zijn Vader te heeten. De stem des Vaders door 
Hem bij den doop vernomen: „deze is Mijn geliefde Zoon," 
was voor Hem geen vreemde en onverstaanbare klank, maar 
de weerklank op de innerlijke overtuiging, die in Hem, sedert 
Hij tot zelfbewustzijn was gekomen, van klaarheid tot klaar­
heid en van diepte tot diepte, was toegenomen. Hij heeft 
aan God nooit anders gedacht, en van Hem nooit anders 
gesproken, dan zooals een kind aan zijn vader denkt, en 
zooals een kind van zijn vader spreekt. Anderen verbaasden 
zich er over, terwijl dit voor Hem gansch natuurlijk was. 
Hij was zich niet bewust, dat Hij iets buitengewoons zeide, 
toen Hij op twaalfjarigen leeftijd in den tempel God Zijn 
Vader heette. 

En hoe kinderlijk wandelt Hij tot aan 't einde aan 
de hand Zijns Vaders. Zoo zeker als Hij wist, dat God 
Zijn Vader is; zoo zeker wist Hij, dat de Vader Hem, van stap 
tot stap, aan Zijn eigen hand leidde, op geheel Zijn levensweg. 

Herinner u Zijn antwoord aan Zijne moeder toen Hij twaalf 
jaar oud was: „wist gij niet, dat Ik moest zijn in de dingen 
Mijns Vaders?" En toen Petrus in Gethsemane, het naderend 



164 SPIEGEL VAN '3 MENSCHES VEKKEER MET GOD. 

lijden van Hem wilde weren, toen sprak hij even kinderlijk 
dit woord uit: „de drinkbeker, dien Mij de A adei gegeven 
heeft, zal Ik dien niet drinken?" 

Hij wandelde niet alléén — zonder den Vader, om maar nu 
en dan, als het noodig was, den Vader tot zich te roepen, 
en des Vaders hand aan te grijpen. De gewichtigste en bangste 
oogenblikken van Zijn leven, als Hy met bijzondei en eint-t 
de hand des Vaders aangreep, deden uitkomen wat Hij altijd 
en onafgebroken gewoon was te doen. Hij wandelde altijd 
met Zijne hand in 's Vaders hand. Hij kon zich het leven 
niet denken, anders dan als een voortbestaan in en door 
God. 't Was zoo letterlijk, als maar mogelijk was, gemeend, 
toen Hij zeide, dat de Zoon niets van zich zeiven vermag 
(Joh. 5 : 30). Het zwakke kind op aarde hield nooit vaster 
aan de hand des aardschen vaders, dan Jezus aan de hand 
Zijns hemelschen Vaders. 

Hij dacht en sprak en handelde altijd onder de duidelijke in­
geving des Vaders. Hij schreef Zijne gedachten en woorden 
en daden, alle, aan den Vader toe. Zóó afhankelijk van den 
Vader leefde nooit een mensch op aarde; daarom was nooit 
een mensch zoo vol van den Vader als Hij. De A ader was 
alles en Hij niets. Zoo niet, Hij zou, onder anderen, den 
verzoeker in de woestijn niet hebben overwonnen. Omdat 
Hij zich. van oogenblik tot oogenblik, geheel en al door den 
Vader leiden liet: daarom was Hij de Onfeilbare. 

En hoe vertrouwelijk spreekt Hij met  Zijnen Vader. 
Er is niet de allerminste afstand tusschen Hem en Zyn Vader 
te bespeuren. Hij en de Vader hebben geene geheimen voor 
elkander. Hij weet dit. Hij weet, dat niemand den Vader 
kent zooals Hij, en dat de Vader Hem alles toont (Matth. 
11 : 27; Joh. 5 : 20). Hij is niet maar de knecht, dien de 
Vader gebruikt om Zijne verborgen plannen uit te voeren. 
De Vader gaat met Hem om, als met Zijn mondigen Zoon. 
Wat vroeger voor profeten en koningen verborgen is geble­
ven, dat wordt Hem geopenbaard. De verborgenheden van het 



SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN VERKEER MET GOD. 1(35 

Koninkrijk der hemelen worden Hem ontdekt. En, wat vooral 
dient opgemerkt te worden, de Vader toont Hem, dat dit 
Koninkrijk om den wil Zijns Zoon bestaat; dat 's Vaders be­
langen de belangen des Zoons zijn; dat de Zoon de erfgenaam 
is van alle dingen; dat de Vader nu bezig is, door Hem, in 
natuur en geschiedenis, het vaste fondament te leggen, voor 
den nieuwen hemel en de nieuwe aarde, waarvan de Zoon 
het eeuwige Hoofd zijn zal. 

De Vader had Hem van stap tot stap, naar het noodig 
was. Zijne rijksgedachten geopenbaard, als aan Zijn mondigen 
Zoon. Hij had voor Hem geene geheimen. Wat voor Hem 
heden nog verborgen mocht zijn, dat zou Hem te rechtertijd 
worden getoond (Joh. 5 : 20, 30). 

Omdat de kennis van Jezus aangaande Gods rijkszaken de 
vrucht was van Zijn kinderlijken en vertrouwelijken omgang 
met God, daarom treft gij in Hem geen zweem aan van on­
zekerheid aangaande de dingen des Koninklijks, van ongeduld 
om te weten, wat Hij nog niet weet (Mark. 13 :32); van ver­
rassing, omdat, wat Hij pijnlijk had gezocht, Hem eindelijk 
was ontdekt. Zijn omgang met God is het volmaakte beeld 
van den omgang des mondigen zoons met den vader, voor 
wien de vader niets verborgen houdt. 

En gelijk de Vader Hem Zijne gedachten bekend maakt, 
zoo houdt Hij niets, wat in Zijn hart omgaat, voor 
den Vader verborgen. Er is slechts één uitvoerig gebed 
des Zoons aan ons medegedeeld (Joh. 17); maar 't is genoeg 
om ons te doen zien, tot we'ik eene verheven vertrouwelijk­
heid, Zijn verkeer met den Vader allengs was gestegen, 'tlsof 
gij ten hemel zijt gevaren, en daar een tweegesprek aanhoort 
tusschen den Zoon en den Vader. Zoo zeker is de Zoon dat 
Zijne belangen even dierbaar zijn aan 't hart des Vaders, als 
's Vaders belangen Hem na aan "t hart op aarde hebben ge­
legen, dat Hij elke begeerte Zijns harten uitspreekt met de 
gewisheid, dat de Vader ze vervullen zal, gelijk Hij de be­
geerten Zijns Vaders op aarde heeft vervuld. 



166 SPIEGEL VAN 's MENSCHEN VERKEER MET GOD. 

Als twee personen in dezelfde zaak hetzelfde belang stel­
len, en die zaak gemeenschappelijk in beider handen berust, 
hoe groeit dan de weerkeerige vertrouwelijkheid aan! Deze 
vertrouwelijkheid is tusschen Vader en Zoon tot de hoogste 
volkomenheid geklommen, omdat het Koninkrijk der hemelen 
beider gemeenschappelijk belang is geweest. 

Om u dit te doen gevoelen, zouden wij het gansche door 
ons bedoelde gebed moeten uitschrijven. Laat ons volstaan 
met enkele aanhalingen: „Vader! de ure is gekomen, verheer­
lijk Uwen Zoon, opdat ook Uw Zoon ü verheerlijke. — Ik heb 
U verheerlijkt op de aarde. Ik heb voleindigd het werk, dat 
Gij Mij gegeven hebt om te doen. En nu verheerlijk Mil, C4ij 
Vader! bij U zeiven met de heerlijkheid, die Ik bij Uhad, eer 
de wereld was. — Ik ben niet meer in de wereld, maar dezen 
zijn in de wereld, en Ik kom tot U. Heilige Vader! bewaar 
hen in Uwen naam, die Gij Mij gegeven hebt, opdat zij één 
zijn, gelijk als Wij! Toen Ik met hen in de wereld was, be­
waarde Ik hen in Uwen naam; — Vader, Ik wil, dat, waar Ik 
ben, ook die bij Mij zijn, die Gij Mij gegeven hebt; opdat zij 
Mijne heerlijkheid mogen aanschouwen, die Gij Mij gegeven 
hebt: want Gij hebt Mij liefgehad voor de grondlegging dei-
wereld." 

Zóó vertrouwelijk sprak nooit een mensch met God op 
aarde! 't Is alsof de Zoon reeds aan 's Vaders rechterhand in 
de eenige heerlijkheid zich bevindt. 

En toch. hoe gemeenzamer de Zoon met den Vader ver­
keerde, des te ootmoediger boog Hij zich onder Gods 
hooge majesteit. Niemand heeft zich dieper voorGodneer­
gebogen, dan Jezus; omdat niemand God beter kende dan 
Hij. Hij boog zich niet voor God, in blinde vrees, zcoals de 
mensch doet. die God niet kent; maar in volzalige aanbid­
ding, omdat Hij, met helderen blik, 's A aders heerlijkheid aan­
schouwt, zooals alleen de Zoon, voor wien de Vader niets 
verbergt, die aanschouwen kon. 

Hij sprak nooit een woord zonder beteekenis. Zijne woorden 



SPIEGEL VAN" 'S MENSCHEJT VERKEER MET G )D. 167 

drukten altijd uit, wat Hij besefte. Omdat Hij zelf in de aan­
bidding des Vaders altijd onder den indruk van Gods hemelsche 
majesteit verkeerde, daarom leerde Hij ons bidden: „Onze 
Vader, die in de hemelen zijt." Toen Hij eens, verblijd 
over de ontvankelijkheid van 't kinderlijke hart voor de 
waarheid, den Vader hiervoor dankte, sprak Hij aldus : 
„Vader, Heer des hemels en der aarde. Ik dank U, dat 
Gij deze dingen voor de wijzen en verstandigen verborgen 
hebt, en hebt ze aan de kinderkens geopenbaard." In "t gebed 
dat Hij uitte, voor Hij in Gethsemane ging, sprak Hij God 
aan als Heilige Vader en Rechtvaardige Vader. 

Wat beteekende het, dat Jezus als Hij bad, Zijne oogen 
ten hemel hief, terwijl Hij toch wist, dat de Vader bij, ja in 
Hem was? 't Was het teeken van zijn diep besef van Gods 
verhevenheid boven 't gansche heelal. Hij voelde zich één met 
de gansche schepping, en nam in 't gebed de houding aan, 
die 't schepsel tegenover den Schepper, ja ook den Zoon tegen­
over den Vader past. De Zoon des Menschen boog zich zoo 
diep voor den Vader, omdat Hij de Zoon van God was, en 
alzoo den Vader, in Zijne onvergelijkelijke majesteit, oneindig 
beter kende, dan eenig mensch of engel. 

En hoe diep is Jezus doordrongen van de tegenwoor­
digheid Zijns Vaders, 's Vaders alomtegenwoordigheid is 
voor Hem niet de éigenschap van een Vader, dien Hij zich 
op verren afstand denkt. In den regel denkt men aan Gods 
alomtegenwoordigheid, als aan de eigenschap' van een ver 
verwijderden God, zoodat God en Gods tegenwoordigheid uit 
elkander vallen. Hiervan ontdekken wij geen spoor in Jezus 
Christus. Het geheim is Hem onthuld, dat Hij is wat Hij is, 
en weet wat Hij weet, en doet wat Hij doet, omdat de 
Vader in Hem, en Hij in den Vader is. 's Vaders tegen­
woordigheid is voor Hem niets minder dan de onafgebroken 
mededeeling van 's Vaders leven en licht en kracht. Hij is 
zich bewust, dat Hij niet maar bij, dicht bij, zeer dicht bij 
den Vader leeft, maar in en door den Vader. Hij kan zich 



168 SPIEGEL VAN 'S MENSCHEN VERKEER MET GOD. 

nergens en nooit zonder den Vader denken. Hij betuigde met 
nadruk, dat Hij, zonder den Vader gedacht, niets is en niets 
vermag. Zijne verbintenis met den Vader was voor Hem 
één met 's Vaders tegenwoordigheid, 's Vaders tegenwoordig-
lieid was voor Hem de grond en oorzaak van Zijn voortdu­
rend leven en werken. 

En wat 's Vaders tegenwoordigheid voor Hem was, dat 
zou zij voor Zijne discipelen zijn. Hij vermaande hen, tegen­
over den aardschen rechter niet te vreezen, omdat de Vader, 
die in hen is, hun de noodige wijsheid in't spreken geven zou. 

En zoo zag Hij den Vader in de gansche schepping tegen­
woordig. Dat de schepping voortbestaat, dat eenig schepsel 
leeft, dat was te danken aan de kracht en 't leven, die uit 
den alomtegenwoordigen God tot het geschapene vloeien, aan 
't geschapene worden medegedeeld. In God leeft, beweegt zich 
en bestaat de schepping. Hij regent over de akkers der recht­
vaardigen en der onrechtvaardigen, H ij laat Zijne zon opgaan 
over boozen en goeden. Hij bekleedt de leliën des velds met 
grootere heerlijkheid dan waarmede Salomo was uitgedost. 
Zelf verkeerende in 't middelpunt van Gods tegenwoordigheid 
in de schepping, zag Hij uit dit middelpunt, tot aan de uiterste 
grenzen der schepping in al wat bestaat, de tegenwoordig­
heid van den levenden God. Hij zelf was vol van God, en 
daarom waren, voor Zijnen blik, hemel en aarde vol van God. 
Zijn luisterend oor vernam in alles het getuigenis aangaande 
Gods alomtegenwoordigheid. In 't vallen van 't nmschje van 
het dak, zag Hij den wil geschieden des Alomtegenwoordigen. — 
Noemt Hij God „Vader, Heer des hemels en der aarde", 
dan spreekt Hij aldus onder den indruk van die alomtegen­
woordigheid, waardooi God het gansche heelal doet voort­
bestaan. 

Geen wonder, dat Hij zich onafgebroken in God ver­
blijdt. Hij zegt dit niet. Hij schijnt nooit zich er over te 
hebben verblijd, dat Hij in Zijnen God blijde is. Hij schijnt 
nooit onderzocht te hebben, of Hij zich in God verblijdt. 



SPIEGEL VAX 'S MENSCHEN VERKEER MET GOD. 169 

Waarom niet? Om dezelfde reden, als de volmaakt gezonde 
mensch nooit aan zijne gezondheid denkt en vraagt, of hij 
wel gezond is. 't Is de herstelde of de ziekelijke mensch r 
die aan zijne gezondheid denkt, en er opzettelijk van spreekt. 

Men ziet liet den gezonden mensch aan, dat hij gezond is. 
Geheel zijn bestaan getuigt van zijn gezonden toestand. Hij 
beweegt zich, arbeidt, eet en drinkt, als de gezonde. En zoo 
straalde 's Heilands blijdschap in God door in al zijn doen en 
laten, in geheel zijn bestaan. Het was aan zijne bestendige 
en diepe blijdschap in God toe te schrijven, dat Hij nooit 
moedeloos werd onder al den ontzettenden tegenstand, en de 
bittere beproevingen, die Hij te verduren heeft gehad. Zijne 
blijdschap in God was de verborgen kracht, die Hem tot Zijn 
onverpoosden arbeid in staat stelde. Zij was de veerkracht 
van Zijnen altijd vaardigen geest. 

In den donkersten oogenblik hield Hij 't oog naar Boven ge­
slagen, en wandelde Hij in 't eeuwige licht. Terwijl Hij weent 
over Israels afval, verheugt Hij zich over den naderenden 
dag, als het tot God zal terugkeeren en zeggen: „gezegendis 
Hij, die komt in den naam des Heeren." Zijn Zijne jongeren 
neergedrukt bij de gedachte aan Zijnen dood, dan noemt Hij, 
op blijden toon. Zijn sterven een vooruitgang naar 's Vaders 
huis, om voor hen aldaar plaats te bereiden. In 't oogenblik, 
dat Hij ter dood wordt veroordeeld en alles verloren schijnt, 
getuigt Hij, met fleren moed, van Zijn zitten aan 's Vaders 
rechterhand, en Zijn richten over de wereld. 

Niet, dat Hij geene donkerheid in Zijne ziel heeft gekend, 
die Zijne vreugde dempte. Maar die druk der ziel kwam van 
buiten, als iets dat Hem vreemd was. De besten onder de 
geloovigen zinken soms door hun eigen gewicht naar beneden; 
Hij werd naar beneden geperst, en dat om onzent wil. 's Vaders 
hand drukte op Hem in Gethsemane en op Golgotha, omdat 
Hij daar de plaats der schuldigen innam, en een vloek werd 
voor den vervloekte. Doch 't waren slechts voorbijgaande oogen-
blikken. De klachten door Hem in Gethsemane en op Gol-



170 SPIEGEL VAX 'S MENSCHEN VERKEER MET GOD. 

gotha geuit, waren de voorbijdrijvende wolken, die de zon, in 
wier schijnsel Hij steeds heeft geleefd, slechts voor een oogen-
blik benevelden. 

Hi] heeft nooit 's Vaders hand losgelaten; Hij rekende er 
op, dat de Vader Hem in allen arbeid en stiijd en 1 ij den 
nabij was. Het was een ontzaggelijk oogenblik in Zijn leven, 
toen Hij ontwaakte tot het bewustzijn, dat Hij de Zoon van 
God was, door wien de Vader het Koninkrijk der hemelen 
op aarde wilde stichten, en toen Hij. met deze taak vooi 
oogen. zich door Johannes doopen liet. t Wordt ons niet ge­
zegd wat Hij bad, toen Hij opklom uit het water: maar 't 
was gewis een antwoord op Zijne bede, toen de Heilige Geest 
op Hem neerdaalde, en Hij door dezen doop des Geestes de 
kracht ontving, die zich terstond in Zijn openbaren arbeid 
begon te openbaren (Hand. 70 : 37, 38). 

En toen de tijd van werken voorbij was, en die deslijc'.ens 
genaakte, toen ontstond eene nieuwe, nooit te voren gekende 
behoefte in Hem. Eene doodsbenauwdheid maakte zich mees­
ter van Hem, waaruit alleen de Vader Hem verlossen kon. 
Hij daalde, in Zijne eenheid met ons, in Gethsemane, in eene 
akelige, donkere diepte af. In deze onbeschrijfelijke diepte riep 
Hij tot den Vader, met sterke roeping en tranen, zooals 
nooit een schepsel tot God geroepen heeft. En de Vader hief 
Hem op uit de diepte en zette Zijn voet weer op vasten bodem. 
En nu ontvouwt Zijn leven in God, op den lijdensweg van 
Gethsemane naar Golgotha, eene hoogere kracht, dan ooit te 
voren. Het klom tot de hoogste ontplooiing Zijner innerlijke 

heerlijkheid. 
En toen Hij gedurende drie uren aan 't kruis niets gevoelen 

kon van 's Vaders vriendelijke tegenwoordigheid, en niets 
proefde dan den vloek, dien de zonde over de schuldige mensch-
heid heeft gebracht, en in stikdonkere duisternis van diepte 
tot diepte neerzonk — toen bleef Hij, meer dan ooit aan den 
levenden God vasthouden, en werd Hij door den "V ader, uit de 
bodemlooze diepte opgehaald, om aan 's Vaders boezem van 



HET LICHT DOOK JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 171 

allen strijd en lijden uit te rusten, en weldra de deelgenoot 
te worden van 's Vaders heerschappij over alle dingen. 

Hoe trouwer wij den Heiland navolgen, des te duidelijker 
wordt het ons, dat Hij de voor ons Onbereikbare is; maar 
ook, dat wij geroepen zijn op het spoor te blijven, dat Hij 
ons, door Zijn leven en lijden, heeft voorgeteekend. Hoe groot 
ook de afstand is tusschen Hem en ons, geloovigen, toch heeft 
Hij ons verlost, opdat wij leven en lijden zouden als Hij. Door 
den H. Geest zijn ook wij zeker, dat wij zonen Gods zijn, 
geroepen, om kinderlijk aan de hand des hemelschen Vaders 
te wandelen, vertrouwelijk met Hem om te gaan, ootmoedig 
onder Zijne majesteit ons te buigen, ons altijd in Zijne tegen­
woordigheid te weten, in Hem ons onophoudelijk te verblijden, 
en in allen arbeid en strijd en lijden op Hem te rekenen — 
totdat Hij ook ons opneemt in Zijne heerlijkheid. 

XXIII. 

HET LICHT DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 

In Jezus Christus zien wij, dat de zonde niet tot 
het wezen des menschen behoort. Zij behoort niet tot 
's menschen bestemming. Zij is in strijd er mede. Zij is de ont­
kenning er van. Zij is in hare uiterste gevolgen de vernieti­
ging er van. Een mensch te zijn naar Gods oorspronkelijke 
bestemming, is een wezen te zijn, dat onzondig is. 

Wij zijn zondaren. Van dat onze zelfkennis ontwaakte, ont­
waakte in ons het bewustzijn, dat wij zondige wezens zijn. 
Intusschen, met dit bewustzijn, ontwaakte ook het andere 
bewustzijn: dat de zonde in ons niet behoort te zijn, dat God 
haar in ons veroordeelt. 

Hoe meer het licht in ons scheen, dat ons de zonde liet 



172 HET LICHT DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 

aanzien in hare ware gedaante, des te sterker, des te onuit­
roeibaarder, werd het bewustzijn in ons, dat de zonde, in strijd 
is met Gods oorspronkelijke verordening en onze waarachtige 
bestemming — dat zij niet tot ons wezen behoort. 

Dit is een der merkwaardigste zielkundige verschijnselen 
in den mensch, dat hij overtuigd is, dat de zonde alge­
meen is, dat er niemand is zonder zonde, en dat hij te gelijk 
overtuigd is, dat de zonde in den mensch niet behoort 
te zijn. 

En zoo sterk is deze laatste overtuiging in den mensch, 
dat ouders in 't huisgezin en overheden in den Staat, de zon­
den straffen als daden, die men niet behoort te plegen. 

Gode zij dank voor dit machtig en algemeen getuigenis in den 
mensch, dat de zonde en de mensch uiet samenpas-
sen — dat de zonde in de menschelijke natuur is inge­
drongen. Want nu klimt cnze achting voor de menschelijke 
natuur, gedacht naar hare bestemming; nu eerbiedigen wij 
den hoogen adel die nog in haar te ontdekken is; nu zien 
wij dat, zoo God haar verlossen wil, zij de vatbaarheid er 
voor behouden heeft, ja, nu erkennen wij in deze vatbaarheid 
eene blijde profetie. 

Maar is het geene inbeelding, als wij zeggen, dat in de 
menschelijke natuur het getuigenis wordt vernomen, dat de 
zonde iets is, dat in den mensch niet behoort te zijn, en als 
zoodanig moet behandeld worden? Er zijn, vooral in onze 
dagen, menschen die dit beweeren. Zij noemen de zonden 
natuurlijke, wettige en geoorloofde verschijnselen in den mensch. 
Neem den toorn: die is, zegt men, zoo min strafbaar als de 
storm in de natuur. Anderen beweren, dat wat men zonden 
noemt, zwakheden zijn, die noodzakelijk samenhangen met 
den toestand der ontwikkeling, waarin zich de mensch be­
vindt; dat de zonde de noodzakelijke overgang is tot een 
hooger en krachtiger zedelijk leven. 

Zijn niet velen tot deze beschouwingen gekomen door hun 
ongeloof aan den adel der menschelijke natuur, zoo als God 



HEÏ LICHÏ DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 173 

haar heeft geschapen, of door hunne wanhoop aan 's men-
schen verlossing uit zijn tegenwoordigen toestand? 

Hoe het zij, wij vragen welk licht Jezus Christus over de 
zonde werpt. Is mensch te zijn, hetzelfde als zondaar te 
zijn: kan men geen mensch zijn, zonder zondaar te zijn; is 
de menschelijke natuur als zoodanig zondig; is de zonde haar 
oorspronkelijk eigen, en niet een vreemdeling, een vijand, die 
haar is binnengedrongen? Dan kon Gods Zoon niet vleesch 
worden, zonder zondaar te worden; dan moest met Zijne na­
tuurlijke ontwikkeling van zelf de zonde zich in Hem hebben 
ontwikkeld. 

Gode zij dank, dat de onzondigheid van Jezus Christus de 
krachtigst denkbare verklaring is, dat het getuigenis in 
den zondigen mensch tegen de zonde geen leugenis. 

Hoe weldadig verheft het ons, als wij op Jezus, onzen 
Broeder, zien als op een mensch, die nooit de zonde 
heeft gekend. 

En nooit is er een mensch geweest, die zoo menschelijk 
was, als Hij. Was het eene eigenschap der menschelijke na­
tuur, zooals God haar schiep, om zondig te zijn; hoe kon 
Gods Zoon dan mensch worden en zonder zonde blijven? En 
hoe kon Hij zich dan één met de menschheid hebben gevoeld, 
en zich Zoon des Menschen hebben genoemd? En hoe kon 
Hij die machtige aantrekkingskracht op de menscheid hebben 
uitgeoefend ? 

IÖ er niet eene stem in eiken mensch, die, zoodra hij Jezus 
ziet, zegt: zoo moet ik zijn? Van waar komt het, dat geen 
naam, in de verste verte, zoo wordt geëerd, als de naam van 
Jezus, ook waar men zich niet aan Hem overgeeft ? Vandaar, 
dat al wat waarachtig menschelijk is, zelfs in den zondigen 
mensch, voor den Onzondige partij kiest. De eer, die ook de 
niet verloste menschheid Jezus toebrengt, is een machtig ge­
tuigenis tegen de zonde. 

Intusschen, hoezeer ook de zonde zelve niet tot het wezen 
van den mensch behoort, toch behoort, gedurende zijn 



174 HET LICHT DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 

aardsch bestaan, de verzoeking tot zonde tot zijn 
wezen. De mensch is bestemd om door de zegepraal over 
verzoekingen te worden, wat hij wezen moet. Jezus Chris­
tus is niet zonder de ontzettendste verzoekingen geworden 
wat Hij wezen moest. 'tWas niet eene natuur-noodwendig-
heid, eene blootnatuurlijke van zelfheid, dat Hij als de Heilige 
heeft gewandeld. 'tKan niet anders, of uit den eikel moet de 
eik voortkomen, 't Is eene natuurnoodwendigheid. Maar bij Jezus 
Christus was de heiligheid een zedelijke triomf, de vrucht 
van Zijnen tegenstand aan den verzoeker. Hoewel Hij 
de Zoon was, zoo heeft Hij nochtans, als elk ander mensch. 
gehoorzaamheid moeten leeren (Hebr. 5 : 8; 4 : 15). 

't Was niet iets toevalligs dat Hij werd verzocht. Het 
menschelijke in Hem was niet waarlijk menschelijk geweest, 
zoo Hij zonder verzoeking ware gebleven. 

Was Hij niet als wij verzocht geweest, dan was onze toe­
stand aan Hem, en was Zijn toestand aan ons vreemd ge­
bleven. En dan zou het ontbroken hebben aan de éénheid, 
die er nu is tusschen Hem en ons. Om volkomen medelijden 
met ons te hebben, moest Hij ons in alles, wat menschelijk 
is, gelijk worden, uitgenomen de zonde (Hebr. 4 : 15). Ver­
zócht te worden tot zonde, en de verzoeking te overwin­
nen, dat is menschelijk; te zondigen, dat is eene afwijking-
van de baan, die God den mensch heeft voorgeschreven. 

Denk u Jezus Christus als iemand voor wien de verzoeking tot 
zonde niet denkbaar was; denk u Jezus Christus daarentegen, 
zóó verzocht tot zonde, dat Hij alleen, door ten uiterste toe 
aan God vast te houden, de Onzondige blijven kon: stijgt Hij 
in 't laatste geval niet oneindig hooger dan in 't eerste? 

Waarom schiep God den mensch met zulk een aard, dat 
hij de verzoeking tot zonde niet ontwijken kon? Omdat Hij 
zich wilde omringen van een geslacht van helden en over­
winnaars! Omdat Hij wilde, dat het menschelijk leven rijk 
aan de heerlijkste ervaringen zou zijn! 

Welk eene onuitsprekelijk heerlijke beteekenis heeft voor 



HET LICHT DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 175 

eeuwig het leven van Jezus, nu het van verzoeking tot ver­
zoeking, een doorgaande zedelijk triomf is geweest. Neem on­
der andere, de verzoekingen in de woestijn en in Gethse-
mane uit het leven van Jezus, en gij berooft het van zijn inner­
lijke kern en kracht. Gij maakt het kleur- en beteekenisloos. 
Zeg, dat Jezus Christus de verzoeking tot zonde niet heeft 
gevoeld, en zich niet met al den ernst van Zijn wezen tegen 
de verzoeking heeft moeten weren; en ik verstout mij te 
zeggen, dat zulk een zondeloos leven ver beneden het leven 
staat van de geloovigen, die al strijdend en triomfeerend hun 
weg bewandelen. Hij heeft, tot in den laatsten bangsten kamp 
in Gethsemane, Zich den naam van Heilige als Zijn zedelijk 
bezit moeten verwerven. 

't Was voor Jezus zedelijk onmogelijk om te zondigen, 
daarom, omdat Hij, hoe zwaarder de beproeving werd, zich, 
met geheel Zijn wezen, te vaster klemde aan Zijn 
Vader. 

Bij den eersten Adam werd de mogelijkheid tot zondigen 
helaas, tot eene werkelijkheid, omdat Hij in de verzoeking 
de hand van God heeft losgelaten. Bij den tweeden Adam 
werd het zondigen, bij toeneming, eene zedelijke onmoge­
lijkheid. 

Ik zeide u, dat God den mensch zoo heeft geformeerd, dat 
zijn niet-zondigen, van wege den strijd, die er mede gepaard 
moest gaan, de hoogste zedelijke beteekenis moest hebben, 
waardoor het menschelijk leven een leven van 't rijkste gehalte 
zou zijn. Dit werd ons openbaar in't leven van Jezus. Was de 
verzoeking tot zonde iets toevalligs; behoorde zij niet tot 
den tegenwoordigen toestand van den mensch; dan zou zij 
in 't leven van Jezus niet zulk eene voorname beteekenis heb­
ben gehad. En van hoeveel gewicht is zij voor de geestelijke 
ontwikkeling van eiken geloovige! 

De zonde verwijdert van God en verzwakt ons innerlijk 
leven; niet de verzoeking tot zonde, 't Is de verzoeking, die 
tot God uitdrijft, en die, als zij overwonnen wordt, in ons 



176 HET LICHT DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 

nieuwe vatbaarheden tot een voller leven in God doet ont­
staan. Het menschelijk leven, met zijne eigenaardig mensche-
lijke ervaringen is hier op aarde, zonder verzoekingen on­
denkbaar. En hoe verder de geloovige vordert, des te gewich­
tiger worden de verzoekingen, maar ook des te rijker de 
zegeningen, die elke zegepraal met zich brengt. 

'sMenschen verzoekbaarheid hangt samen met het be­
staan eener booze macht, buiten den mensch. 't Is tegen deze 
booze macht, dat de strijd moet worden gevoerd. En dooi­
de overwinning over deze booze macht, wordt de moge­
lijkheid tot zonde niet alleen geene werkelijkheid, maar 
wordt ook het niet zondigen het hoogste zedelijk leven, dat 
wij ons denken kunnen. 

Had de eerste mensch gezondigd, zonder eene verzoeking, 
die van buiten tot hem kwam, dan was hij zondig gescha­
pen ; dan was het zondigen voor hem eene natuurnoodwen­
digheid; dan zou de menschelijke natuur niet, gelijk wij 
gezien hebben, er tegen getuigen als iets, dat niet behoort 
te zijn. "Wij zien, in de geschiedenis des Heeren, dat de Ver­
zoeker tot Hem kwam. En toen de Verzoeker in de woes­
tijn was overwonnen, klom 's Heeren leven terstond tot eene 
vroeger niet bereikte hoogte. Dit laatste bleek uit de macht, 
waarmede Hij terstond in Israël optrad. Zoo was het, instij­
gende mate, bij de verzoeking in Gethsemane en aan't kruis, 
totdat Hij, met eene eeuwige winst, geëvenredigd aan deze 
verzoekingen, boven de mogelijkheid en de behoefte om te 
worden verzocht, verheven werd tot de hoogste heerlijkheid. 

Helaas, gelijk 's Heeren leven steeg van verzoeking tot ver­
zoeking, zoo is daarentegen het leven van den eersten Adam, 
en, door hem, dat van 't menschelijk geslacht, door 't bezwij­
ken in de eerste verzoeking tot eene jammerlijke laagte neer­
gedaald. Toen de mogelijkheid tot zondigen eene werkelijk­
heid werd, is de mensch, op schrikbarende wijze in de macht 
des boozen vervallen. 

De verschijning van Jezus Christus heeft, meer dan alles 



HET LICHT DOOR JEZUS OVER DE ZONDE GEWORPEN. 177 

wat daaraan vooraf is gegaan, de diepten ontdekt, waar­
toe de mensch is verzonken. Hij was de heerlijkste open­
baring van God aan den mensch. Wie, die voor Hem is 
geweest, is zoo aantrekkelijk geweest als Hij? Wie heeft 
gesproken, zooals Hij? Wie heeft kunnen redden van allerlei 
kwalen, zooals Hij? Wie was onzondig, zooals Hij? En toch 
duizenden stoorden zich niet aan Hem. Zij leefden voort alsof 
God niet Zijnen Zoon had gezonden, op Wien de eeuwen 
hadden gewacht. Zoozeer heeft de zonde den mensch verblind 
en verhard. 

En anderen weer, die wel ter dege van Hem kennis namen, 
zij ha.atten Hem, omdat Zijne leer hun niet geviel; omdat 
Hij op bekeering en wedergeboorte en op een innerlijken 
godsdienst aandrong. Zij vooral hebben niet gerust, voor zij 
het volk tegen Hem hadden opgeruid, om Hem door een ge-
weldadigen dood van deze aarde te verw.ijderen. 

Tegenover 's Heilands machtige werkingen, openen zich 
satanische diepten in 's menschen afval van God, die ons doen 
huiveren. Tot welk eene satanische voltooiing kwam de ge­
schiedenis der zonde bij Judas. En hij was het beeld van 
't geslacht, waartoe hij behoorde, 't Is alleen door de groote 
macht des satans, die de zinnen heeft verblind, mogelijk ge­
worden, dat duizenden en duizenden, die door Jezus waren be-
weldadigd, aan den satanischen uitroep hebben kunnen deel­
nemen: „Weg met Hem! kruisig Hem!" Herinner u het woord, 
dat Jezus in Gethsemane heeft gesproken: „Dit is Uwe ure 
en de macht der duisternis!" 

Maar 't is niet alles donker, wat wij rondom Jezus zien. 
Zijne verschijning heeft vooral gediend, om ons te toonen, dat 
er onpeilbare diepten van vatbaarheid ter verlossing 
in den zondaar zijn. Hoe machtig werkte het woord van 
Jezus onder de meest verzonkenen. En hoe snel werkte het 
vaak. Een enkel woord redt Zacheus. Waarschijnlijk was het 
eene enkele ontmoeting van Jezus, welke de zondares, die 
a,an Zijne voeten heeft geweend, uit de macht der zonde heeft 

12 



178 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN 

verlost, 't Was waarschijnlijk dat eene gebed: „Vader, vergeef 
het hun," dat voor den moordenaar aan 't kruis de lichtstraal 
werd, die Hem tot zijnen Redder voerde. 

Zoo openen zich, nog heden ten dage, waar Jezus met 
kracht wordt gepredikt, afgronden van satanischen tegenstand 
in menschelijke harten, maar ontdekken zich ook onpeilbare 
diepten van vatbaarheid vbor Gods reddende genade. 

XXIV. 

MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENSCH MET ZIJNE 

ZONDAARSBEHOEFTEN. 

De mensch is onder de macht der natuur met hare 
schadelijke werkingen. Die schadelijke werkingen brengen 
ziekte en dood met zich mede. Zooals de zichtbare natuur n u 
is, en 'smenschen tegenwoordige verhouding tot haar, zijn 
ziekte en dood natuurlijke verschijnselen. 

Jezus Christus had een lichaam gelijkvormig aan't zondige 
vleesch (Rom. 8:3); maar Hij heeft telkenmale den Verzoe­
ker overwonnen, en heeft alzoo de zonde van zich verwijderd 
gehouden, ja overwonnen. Hierdoor hield Hij zich vrij van 
de verderfelijke macht, die de natuur op anderen uitoefende. 
Door Zijne gemeenschap met den Vader, en alzoo met de hoo-
gere, de hemelsche natuur, overwon Hij, wat Zijn eigen persoon 
aangaat, de dood-aanbrengende werking der aardsche natuur 
hier beneden. Hij is wel moede, maar nooit krank geweest. 
Gelijk het Hem duidelijk was, dat Hij als Gods Zoon, ter 
wille van den mensch, op aarde was, zoo was 't Hem ook 
duidelijk, dat Hij, ter wille van den mensch, deze macht 
had over de schadelijke machten der lagere natuur. De kran-
ken, die zich aan Hem toevertrouwden, werden door Hem 



MENSCH MET ZIJNE ZONDAARSBEHOEFTEN. 179 

van hunne kwalen genezen. Hij deelde hun Zijne gezond­
heid mede. 

En, let op, dit deed Hij in 't bewustzijn, dat het des Vaders 
verordening is, dat door Hem, den Zoon, deze gezondheid 
tot de kranken vloeien zou, dat Hij, ook in deze zaak, de 
Middelaar is tusschen God en de menschheid. Terwijl Hij 
in Zijne éénheid met den mensch, de kranke menschheid op 
't medelijdend hart draagt, en voor God vertegenwoordigt, 
deelt Hij, in Zijne eenheid met den Vader, aan den kranke 
de gezondheid mede, die Hij geniet in Zijne gemeenschap 
met den Vader. 

In 't bewustzijn van dit middelaarschap geeft Hij aan de 
discipelen de macht om, in Zijnen naam, allen die in Zijnen 
naam gelooven, van hunne krankheden te genezen. Hij is 
het middelpunt, waaruit eene genezende kracht wordt mede­
gedeeld aan allen, die door 't geloof met dit middelpunt in 
aanraking komen. 

Van den dood heeft Hij niemand ten volle verlost, voor zoo 
ver de personen die Hij uit den dood heeft opgewekt, hunne 
sterfelijke lichamen behielden, en later weer gestorven zijn. 
De mededeeling van een geestelijk en alzoo onsterfelijk lichaam 
aan den mensch, behoort tot een later tijdperk in de geschie­
denis van Gods Koninkrijk. De opwekking der dooden door 
Hem, was eene vingerwijzing naar dezen aanstaanden triomf 
over den dood fEom 8 : 23). 

Met de schadelijke macht der natuur hangt ten nauwste te 
zamen de daemonische macht, waaronder de mensch 
vervallen is. In de bezetenen werd deze daemonische over­
macht zichtbaar; maar zij laat zich ook op onzichtbare wijze 
gelden. De mensch staat meer aan deze macht bloot, dan hij 
weet. De Heiland heeft ons allen leeren bidden; „Verlos ons 
van den booze." 

Zoo iemand, dan is Jezus Christus met de macht des boo-
zen handgemeen geweest. Hij heeft verzoekingen moeten door­
staan, wier diepten wij niet peilen kunnen. Maar Hij sloeg 



180 MIDDELAAR TÜSSCHEN GOD EN DEN 

alle aanvallen zegevierend af, en gedroeg zich als de Over­
winnaar van alle daemonische machten. 

Toen hij als overwinnaar uit de woestijn te voorschijn 
kwam, dreef Hij de daemonen met een enkel machtwoord 
uit de bezetenen. 

Hij stond tegenover daemonen als de heer tegenover de in­
dringers in zijn gebied. Als de Zoon leide Hij beslag op den 
mensch, als op des Vaders eigendom, en bande Hij de duive­
len uit hem. 

Niet alleen deed Hij zelf dit, Hij gaf ook aan Zijne discip-
len macht, om in Zijnen naam dit te doen. Hij plaatst zich 
niet, als een onder velen, naast de discipelen, om, als zij, in 
Gods naam de kranken te genezen en de duivelen uit te wer­
pen; maar plaatst zich tusschen God en de discipelen en alle 
menschen als de Middelaar, door wien de Vader de kranken 
en de bezetenen verlost. 

Zoo min de macht des Heeren hier op aarde over de ver­
derfelijke natuur haar hoogste toppunt heeft bereikt, zoo min 
klom toen Zijne macht over de daemonen tot hare hoogste 
ontwikkeling. Het tijdperk in Gods Koninkrijk is nog niet 
aangebroken, dat er eene nieuwe schepping is, waaruit alle 
duivelsche machten zijn verdwenen 

Terwijl de mensch aan verderfelijke machten, die buiten 
hem bestaan, is onderworpen, heerscht in hem tevens 
eene geestelijke duisternis. 

Van wege deze duisternis kent de mensch God en zich 
zeiven niet. Welk eene onkunde trof Jezus aan, zelfs bij de 
Joden, die aan de Heilige Schrift geloofden. 

Hij, daarentegen, wandelde altijd in het licht. Vraag na 
vraag, die in Zijn hart ontstond, werd door den Vader beant­
woord ; totdat Gods verhouding tot den mensch en Gods plan 
ten opzichte van den mensch Hem, tot op den bodem toe, 
klaar was geworden. Hij sprak over de diepste verborgenheden 
in God en mensch, zooals nooit iemand heeft gesproken; niet 
alsof Hij de waarheid maar ten deele kende, onmachtig 



MENSCH MET ZIJNE ZONDAARSBEHOEFTEN. 181 

was haar in haar geheel te overzien, heden moest wijzi­
gen of herroepen, wat Hy gisteren had geleerd; maar als de 
Zoon, voor wien de Vader niets verborgen hield. 

Ook deze kennis van God en Zijn Koninkrijk beschouwde 
Hij niet als Zijn privraat eigendom. Hij droeg de menschheid 
met hare onkunde op Zijn medelijdend hart. Hij trad in Is­
raël op als Gods Tolk, Gods Profeet — als 't Licht dei-
wereld (Joh. 8:12). 

En in welken toon leerde Hij? Niet als de leeraren, die 
vóór Hem geweest zijn. Zij spraken als mannen, die de leer­
lingen waren hunner voorgangers, en aan wie slechts iets 
van de waarheid was ontdekt; Hij sprak als de man, die in 
't volle bezit der gansche waarheid is, als de Leeraar van 
't gansche menschdom voor alle tijden — als de Middelaar 
tusschen God en de onkundige menschheid. 

De profeten, die vóór Hem zijn geweest, getuigden van 
Dengene, die komen zou; Hij getuigt van geen Meerdere 
en geen Toekomstige. Hij getuigt van zich zeiven. Het 
gewichtigste deel van Zijn onderwijs bestond in Zijn getuigenis 
aangaande Zich zeiven. 

Hij verklaarde, dat niemand den Vader kende, dan Hij, die 
de Zoon is, en zij, aan wie Hij den Vader openbaart. 

Hij noemde zich — wat God alleen zich noemen kan — 
UE WAARHEID. 

En Zijne discipelen ondervonden welk een licht Hij over 
de diepste vraagstuken wierp. Zijne woorden waren voor hen 
woorden des eeuwigen levens (Joh. 6:68). 

En toch ondervond de Heer, dat Zijn onderwijs, ook voor 
Zijne apostelen, te geestelijk was. Hunne vatbaarheid om 
Hem te verstaan, moest door de inwoning van den Geest der 
waarheid worden verhoogd. En Hij beloofde hun, dat Hij, als 
Hij verhoogd zou zijn, den H. Geest hun zou mededeelen, 
om hen in alle waarheid te leiden. 

Wat Hij als hun leermeester op aarde voor hen was, dat 
zou hen voorbereiden om later, zooals Hi] zelf, door den Geest 



182 MIDDKLAAH TUSSCHEN GOD EN DEN 

der waarheid in de waarheid te worden geleid. Alle licht, 
dat God tot nu toe, door de profeten, aan den rnehsch had 
geschonken, was eene flauwe schemering, vergeleken bij 
't licht, dat door de mededeeling des H. Geestes aan Jezus' 
discipelen zou te beurt vallen. En, als de Middelaar tusschen 
God en mensch, zou Hij, na Zijne verhooging tot 's Vaders 
rechterhand, hen, in Zijne gemeenschap, de deelgenooten ma­
ken dezer alleruitnemendste gave (Joh. 7 ; 39; 15 : 26). 

Gelijk de mensch, door zich aan Jezus toe te vertrouwen, 
de deelgenoot is geworden aan Zijne macht over de verderfelijke 
krachten der natuur en der daemonen; zoo zou hij ook, langs 
dezen weg, de deelgenoot worden aan 't licht, waarin Jezus 
tegenover de duisternis, die in de wereld is, heeft gewandeld. 

En welk eene macht heeft de zonde over den mensch! 
Alle schadelijke invloeden, waaraan de mensch is blootgesteld, 
zijn niet te vergelijken met de ellende, die de zonde met zich 
brengt. 

Jezus was hiervan de medelijdende Getuige. Hij, de Eenige 
onder de menschen, die niet een zondaar is, draagt de zon­
dige menschheid op Zijn hart, en zoekt den zondaar op, om 
hem van de macht der zonde te verlossen. 

Hij is verzocht tot zonde, maar heeft ten einde toe over 
den verzoeker gezegevierd. En Hij stelt zich als Middelaar 
tusschen God en den zondaar, om den zondaar op te heffen 
tot het leven, dat Hij leeft. 

Velen, door zich Hem toe te vertrouwen, ondervonden, dat 
eene onverklaarbare kracht van Hem uitging, waaraan zij 
de vernieuwing van hun hart en leven hadden te danken. 

Maar ook dit was slechts de voorbereiding tot den vollen 
zegen, die eerst later, als de H. Geest zou zijn uitgestort, 
volgen zou. Dan zouden zij met een nooit gekende „kracht 
uit de hoogte" worden aangedaan (Luk. 24 : 49; Hand 1 ; 8). 

En van Wien zou die kracht uitgaan? Van Jezus Christus, 
gelijk de kracht, die de rank vruchtbaar maakt, uitgaat van 
den wijnstok (Joh. 15 : 4, 5). 



MENSCH MET ZIJNE ZUNDAARSBEHOEFÏEN. 183 

„Ik ben de wijnstok, en gij de ranken" — dit was een dei-
vele woorden door den Heer gesproken, waaraan eerst de latere 
ervaring der discipelen, na de uitstorting des H. Geestes, 
de volle verklaring gegeven heeft. Maar zulk een woord kon 
de Heer alleen spreken in 't bewustzijn, dat Hij de Midde­
laar is, door wien alle reddende kracht van God tot den 
rnensch vloeit. 

Maar wie kan van den zondaar spreken, zonder te denken 
aan zijne behoefte aan uitdelging zijner schuld door 
een zoenoffer? En wie kon dit zoenoffer zijn? Niemand 
anders, dan Jezus Christus, de ééne Onschuldige tusschen 
de schuldigen. 

Niet alleen, dat Hij de éénige Onschuldige was; juist in de 
zonde tegen Zijn eigen persoon bedreven, zou de schuld der 
schuldige menschheid haar volle maat bereiken. En om de 
schuldigen van hunne schuld te verlossen, bood Hij den Vader 
aan, de plaats der schuldigen in te nemen en den dood te 
sterven. 

Jezus Christus is gestorven als de edelste der martelaren. Maar 
Hij stierf ook als zijnde oneindig meer dan martelaar. Daarom 
stierf Hij zoo gansch anders, dan de martelaren. De marte­
laar ziet den dood aan als zijne verlossing uit zijn lijden, 
en gaat hem met kalmte, ja met vreugde te gemoet. Maar 
van waar die doodsbenauwdheid en de daaruit ontstane zielen-
strijd des Heeren in Gethsemane ? Van waar die klachte aan 
'tkruis, dat Hij van Zijn God is verlaten? 

Jezus zelf geeft ons het antwoord op deze vragen, door 
Zijne verklaring, bij 't vooruitzicht van Zijn lijden, dat Hij ge­
komen is, om Zijne ziel te geven tot een rantsoen voor 
velen, en door Zijn woord aan 't laatste Paaschmaal, aangaande 
het nieuwe verbond, dat zijn grondslag hebben zou, in de 
vergeving der zonde door Zijn bloed. (Matth. 29 : 28; 
26 : 28). Hij stierf als 't offer voor onze zonden! 

De doodsbenauwdheid in Gethsemane en de Godverlaten­
heid aan 't kruis zijn alleen hieruit te verklaren, dat Hij ge­



184 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN 

storven is ter uitdelging onzer zondeschuld, tot eene verzoe­
ning onzer zonden — dat Hij het Lam Gods is, dat de zonde 
der wereld droeg (Joh. 1 : 29). 

Herinner u het woord des Heeren, bij den aanvang van Zijn 
profetischen arbeid, toen hij zeide, dat Hij gekomen was om de 
wet en de profeten te vervullen — om de voorgeteekende en 
vooraf aangekondigde waarheid tot geschiedenis te maken. Het 
voorname bestanddeel der wet was de offerdienst. Wat daardoor, 
bij name door het zond- en schuldoffer, was aangeduid, dat 
zou Jezus Christus door Zijn zoendood tot waarheid maken. 

En nu verstaan wij, wat Hij er bij bedoelde, toen Hij, na 
Zijne opstanding, aan Zijne discipelen beval, om in Zijnen 
naam bekeering en vergiffenis te prediken (Luk. 24 : 47). Hoe 
kwam het, dat Hij de kranken genas en de bezetenen be­
vrijde? Omdat Hij, die in de verzoeking is geweest, om in 
de macht der lagere natuur en des satans te vallen, den 
verzoeker heeft overwonnen, en daardoor zich de macht ver­
worven, om, als Middelaar tusschen God en mensch, de kran­
ken te genezen en de bezetenen te bevrijden. En zoo heeft 
Hij, door des zondaars schuld te boeten, zich de macht ver­
worven, om de Middelaar te zijn, door wien God aan den 
zondaar de schuld vergeeft, en door wien God alzoo voor den 
zondaar de bekeering mogelijk maakt. Zonder schuld uit­
delging geene bekeering. 

Herinner u, dat Paulus de verhooging van den Zoon als 
het loon aanziet, dat Hij zich door Zijne vrijwillige vernede­
ring heeft verworven (Fil. 2 ; 8, 9). 

Jezus Christus heeft zich Zijne verhooging veiworven door 
tot in de diepste diepten — tot in den dood des kruises — in den 
kamp te treden tegen de machten der duisternis. En zoo ver­
wierf Hij, door Zijn zoendood, de schulduitdelging, eer Hij 
in Zijnen naam den zondaar de vergiffenis kon laten aan­
bieden, en hem tot bekeering opwekken. 

Zoo vloeit niets van den genadigen God tot den zondaar, 
z o n d e r  d e  b e m i d d e l i n g  v a n  J e z u s  C h r i s t u s .  



MENSCH MET ZIJNE ZONDAARSBEHOEFTEN. 185 

Eerst aan 't einde van eenen weg wordt het u duidelijk, 
waarop de weg van den beginne heeft gedoeld, en wat hij, 
die den weg heeft afgebakend, van den beginne in den zin 
heeft gehad. En zoo komt het eerst aan het einde van Jezus 
aardsche leven aan den dag, wat de Vader in 't aardsche 
middelaarschap Zijn Zoons ten beste des zondaars heeft be­
doeld. Zonder bevrijding van de zondeschuld zou elke andere 
bevrijding den zondaar niets hebben gebaat; want niets houdt 
hem zoo zeer van God verwijderd, als Zijne zondeschuld. Elke 
weldaad, die God hem schenkt, zou eindelijk blijken ijdel te 
zijn geweest, zoo niet de uitdelging zijner schuld de weldaad 
bij uitnemendheid wordt, die Hem van Godswege wordt ge­
schonken. Daarom doelde elke weldaad, die dooi' de bemid­
deling van Jezus, gedurende Zijn aardsche leven, den zondaar 
te beurt viel, op de uitdelging zijner zondeschuld, die door 
Jezus dood zou worden bewerkt. 

Het aardsch leven van Jezus Christus is één geheel, en wordt al­
leen verstaan, als het tot Zijn eindontwikkeling is gekomen. Zoo 
is Zijn aardsche middelaarschap één geheel, dat eerst aan 
't einde wordt verstaan, waar het uitloopt op de uitdelging 
onzer schuld, door den zoendood des Heeren. 

Eerst daar voltooit zich Zijne zegepraal over alle vijandige 
machten, en verwerft Hij voor den zondaar, die in Hem gelooft, 
de verzoening met God, waardoor van nu af aan de hoogste 
zegeningen ons kunnen toevloeien, totdat Gods eeuwige raad 
is volvoerd. 

De Heiland heeft Zijn verzoenend lijden, met het daaraan 
voorafgaande leven, in een geheel samengevat, toen Hij zeide, 
„dat de Zoon des menschen niet is gekomen om gediend te 
worden, maar om te dienen, en Zijne ziel te geven tot 
een rantsoen voor velen" (Mark. 10 : 45). 



186 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENSCH 

XXV. 

MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENSCH MET 

ZIJNE OORSPRONKELIJKE BEHOEFTEN. 

Tot eene volledige kennis van Jezus Christus, als Midde­
laar tusschen God en mensch, is het noodig onderscheid te 
maken tusschen den mensch, zooals hij door den zondeval is 
geworden, en den mensch, zooals wij ons hem naar zijne 
oorspronkelijke bestemming denken. Er is een noodzakelijk, 
niet een toevallig verband tusschen de zonde en de behoeften, 
die daaruit zijn ontstaan; maar de zonde zelve is niet ieïs 
noodzakelijks, zij behoort, met de behoeften die uit haar zijn 
geboren, tot de onredelijke en onbetamelijke dingen in de 
schepping Gods. Maar wij hebben nog andere, hoogere, 
diepere behoeften, die met de zonde niets te maken hebben; 
behoeften die één zijn met de hooge bestemming, waarmede 
God den mensch heeft geschapen; behoeften die ons oorspron­
kelijk eigen zijn, en die niet later door den zondeval zijn ont­
staan; behoeften die één zijn met ons wezen, en alzoo één 
met de orde der dingen, zooals God die heeft geschapen en 
gewild. De behoeften, die uit de zonde zijn ontstaan, zijn 
voortgevloeid uit iets verkeerds, dat wij hebben gewild en ge­
daan ; maar de behoeften, die één zijn met onze bestemming, 
zijn ontstaan uit wat God in onze schepping heeft gewild 
en gedaan. Ten opzichte van de laatste zijn wij geheel en al 
lijdelijk. Ja, wat wij ook aangaande onze bestemming weten, 
het beste zien wij nog maar zeer gebrekkig, als in de sche­
merende verte. Eerst als het doel onzer schepping volkomen 
is bereikt, dan zullen wij volkomen dit doel verstaan. Eerst 
aan 't einde gaat het volle licht op, en worden alle vragen 
beantwoord. 

Intusschen weten wij door Jezus Christus, door wien de 
Vader ons tot onze bestemming voert, oneindig meer van de 



MET ZIJNE OORSPRONKELIJKE BEHOEFTEN. 187 

behoeften, die één zijn met de oorspronkelijke bestemming, 
dan de vromen vóór Zijne verschijning er van geweten hebben. 

Zoo weten we dat wij, om onze oorspronkelijke bestem­
ming te bereiken, Zonen Gods moeten zijn. Onze God heeft 
ons geschapen, niet maar om Hem te dienen, zooals een 
knecht zijnen heer dient, maar om in te gaan in de innige 
betrekking, waarin de zoon tot zijn vader staat. Niemand uit 
de voorgeslachten is tot deze innige betrekking doorgedrongen. 

Niemand heeft zich zeiven als een zoon van God, en, wat 
de keerzijde hiervan is. God als zijn Vader gekend. Gods vader­
schap tegenover den mensch en 's menschen zoonschap tegen­
over God, was eene verborgenheid. Dit zoonschap bestond 
wel in Gods gedachte en voornemen, en daarop wees wel 
de aanleg des menschen, zooals God dien heeft geschapen; 
maar het was vóór Jezus Christus nog niet in den mensch 
verwezenlijkt, nog niet een deel der menschelijke geschiedenis 
op aarde geworden. 

En omdat dit Goddelijke zoonschap tot 's menschen wezen 
en bestemming behoorde, daarom konden de vromen niet be­
rusten, bij wat zij reeds door Gods genade waren geworden. 
Die het diepst in de kennis van hetgeen God voor den mensch 
is, was doorgedrongen, gevoelde het pijnlijkst de nog onbe­
vredigde behoefte en verlangde het vurigst naar de volle, 
hem toegezegde, openbaring van God. 

Jezus Christus was de eerste mensch, die wist en beleed, 
dat Hij Zoon van God en God Zijn Vader was. Dit was een 
nieuw verschijnsel in de menschelijke geschiedenis. Maar dat 
het in 's menschen bestemming ligt, niets minder dan een 
zoon van God te zijn, bleek terstond hieruit, dat de wandel 
van Jezus Christus, als Zoon van God, voor den vromen 
Israëliet onuitsprekelijk aantrekkelijk was. Eene stem in zijn 
binnenste sprak terstond: zoo moet ik met mijn God omgaan. 
En Jezus versterkte die inwendige stem, door de vromen te 
leeren, dat zij geroepen zijn, als Hij te wandelen (Joh. 15 :10). 

Door onder anderen aan Zijne discipelen het Koninkrijk der 



188 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENSCH 

hemelen toe te zeggen, waarin zij de deelgenooten Zijner heer­
lijkheid zouden zijn, en vooral door God hun Vader te noe­
men, en ze 'op te wekken tot een wandel, die aan Gods zonen 
past, vertolkte de Heiland de onbegrepen stem in hun bin­
nenste, die getuigde, dat zij bestemd waren zonen Gods te 
zijn, gelijk Hij DE Zoon van God was (Matth. 5 : 48; Joh. 
14 : 2, 3). 

Intusschen, hoe machtiger Jezus op hen werkte, des te smar­
telijker gevoelden zij den afstand, die er was tusschen hun 
verkeer met God en dat van Jezus Christus. En hoe zoude 
deze smartelijke behoefte bevredigd worden ? Zij moesten wach­
ten, totdat Jezus aardsche middelaarschap zich zou hebben 
voltooid in Zijn hemelsch middelaarschap. Dan, aan 's Vaders 
rechterhand, zou Hij de macht hebben om hen met den Heiligen 
Geest te doopen, en alzoo den scheidsmuur te doen vallen, 
die hen nog van den Vader verwijderde, den sluier te doen 
breken, waarachter de Vader zich nog voor hen verborg. Door 
de inwoning des Heiligen Geestes in hen, zou de band die 
hen met God verbond, tot de innigheid komen, waartoe die 
van den beginne was bestemd geweest. De Geest van God 
zou ook hun leeren het abba! Vader! uit te spreken, gelijk 
Hij dit aan Jezus Christus op aarde heeft geleerd. Zoo zou 
Zijn leven, hun leven worden (Joh. 7 : 39; Gal 4 : 4 — 6). 

In de bestemming des menschen, om een zoon van God 
te zijn, lag ook zijne bestemming, om niet in deze aardsche, 
maar in eene hemelsche wereld zijn te huis te heb­
ben. Jezus Christus gevoelde zich niet te huis hier op aarde, 
juist omdat Hij zich als Zoon zoo gansch één met den hemelschen 
Vader gevoelde. Hij sprak over de hemelsche wereld als over 
Zijn eigenlijk te huis. Hij was van den Vader uitgegaan, en 
zou tot den Vader terugkeeren. Daar zou Hij de heerlijkheid 
weer in bezit nemen, die Hij had, eer de wereld was (Joh. 
17 : 5). 

Hij was ook een met deze aarde. Uit deze aarde had Hij 
Zijn lichaam; en door deze aarde werd het gevoed en opge­



MET ZIJNE OORSPRONKELIJKE BEHOEFTEN. 189 

bouwd. Maar hoe meer Zijne innerlijke eenheid met den Vader 
toenam, hoe dieper Hij zich Zijnen oorsprong uit den Vader 
bewust werd, des te duideliiker werd het Hem, dat Zijn inner­
lijk leven niet in dit aardsche lichaam, waardoor Hij aan 
deze aardsche wereld gebonden was, tot volle ontplooiing komen 
kon. En was het niet, dat Hij om onzentwil sterven moest, 
dan zou de Vader die al sterker wordende behoefte des gees-
tes hebben bevredigd, door Zijn aardsche lichaam, zonder tus-
schenkomenden dood, in een hemelsch lichaam te veranderen. 
Denk aan de verheerlijking op den berg. 

Toen Hij door de opstanding dit nieuwe lichaam ontving, 
was daardoor de vorige band gebroken, die Hem van deze 
aarde had afhankelijk gemaakt, en daaraan gebonden. Hij voer 
ten hemel. Daar is Zijn hemelsch lichaam één met de hemelsche 
wereld — de hemelsche natuur. Daar is Hij voor eeuwig te 
huis, gelijk Zijn Vader er te huis is. 

En hoe gaat het ons? Hoe meer wij ons bewust worden, 
dat wij als kinderen Gods een leven hebben, dat uit God is 
geboren, des te meer worden wij ons bewust, dat dit leven 
op den duur niet past in deze aardsche wereld. Zij is ver­
gankelijk, terwijl het leven uit God onvergankelijk is. Zij is 
onvolmaakt, terwijl het leven uit God op het volmaakte is 
aangelegd en alleen in 't volmaakte zich te huis kan gevoelen. 

De aardsche toestand is bij uitnemendheid geschikt, ons tot 
oefenschool en voorbereidingsplaats, maar niet als een te huis 
te dienen. Wij kunnen hier tevreden zijn, alleen omdat wij 
weten, dat dit aardsche leven ons opvoedt voor't hemelsche; 
gelijk het kind alleen daarom tevreden is op school, omdat 
het weet dat het daar wordt opgevoed voor de plaats, die het 
later te huis moet innemen. 

Naar den hemelschen oorsprong van ons hooger leven zijn 
wij van boven, en daarom is die trek naar boven, de zucht 
naar de hemelsche wereld, ons onuitroeibaar eigen. Wat uit 
den Vader is, wil naar den Vader toe. 

Gelijk Jezus van de hemelsche wereld spreekt, als van Zijn 



190 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENBCH 

te huis bij Zijn Vader, zoo spreekt Hij ook van de woningen, 
die daar ons wachten. En wie bereidt die woningen voor ons, 
en ons voor die woningen? En wie brengt ons er henen? Jezus 
Christus, „opdat wij ook zijn mogen, daar waar Hij is" (Joh. 
14 : 3). Dan wordt Zijne bede vervuld: „Vader Ik wil, dat 
waar Ik ben, ook diegenen bij Mij zijn, die Gij Mij gegeven 
hebt, opdat zij Mijne heerlijkheid mogen aanschouwen" (Joh. 
17 : 24). Onze voorbereiding tot deze inwoning in de hemel-
sche wereld, behoort tot het henielsche middelaarschap van 
Jezus Christus. 

Maar hebben wij niet gezien, dat het aardsche lichaam van 
Jezus Christus moest verwisseld worden met een hemelsch 
lichaam ? Dit is ook onze behoefte. Gelijk wij door middel 
van dit aardsche lichaam één zijn met de aardsche natuur, 
zoo behoeven wij een hemelsch lichaam, om daardoor één te 
worden met de hemelsche natuur. Zoo min het aardsche lichaam 
kan gedacht worden zonder levend verband met de lagere 
wereld, kan het hemelsche lichaam worden gedacht buiten 
zijn levend verband met de hoogere wereld. 

En door wien ontvangen wij dit nieuwe lichaam ? Door Jezus 
Christus! Gelijk wij aan onze verbintenis met den eersten 
Adam dit aardsche lichaam danken, zoo zullen wij aan onze 
verbintenis met den tweeden Adam dit hemelsche lichaam 
te danken hebben (1 Cor 15 : 44-49). Jezus Christus is onze 
opstanding en ons leven (Joh. 11 : 25). 't Behoort tot Zijn 
hemelsch middelaarschap de geloovigen deelgenooten te ma­
ken van Zijne opstanding en Zijn leven in de heerlijkheid. 

Eerst als de mensch, die door geboorte uit den Heiligen 
Geest een Zoon van God is geworden, aldus in de heerlijk­
heid bij Zijnen Vader leeft, is Hij, wat Hij naar Gods oor­
spronkelijke verordening bestemd was te zijn, is Hij, wat de 
Vader reeds bij Zijne schepping op het oog heeft gehad. En 
als Hij is, wat Hij wezen moet, welke plaats neemt Hij 
dan in onder Gods schepselen? 

Jezus Christus is de hemelsche wereld ingegaan, om daar 



MET ZIJNE OORSPRONKELIJKE BEHOEFTEN. 191 

deel te nemen aan Zijns Vaders heerschappij ovei-alle 
dingen. De kinderlijke betrekking bracht dit mede. Is het kind 
mondig, dan geeft de vader het zijne zaken over, en draagt 
hij het op, zijne plannen uit te voeren. Jezus Christus was 
als Zoon zich deze bestemming bewust. Gij herinnert u Zijne 
verklaring, dat Hem alle dingen van den Vader zijn overge­
geven; en vooral Zijne betuiging na Zijne opstanding, dat Hem 
gegeven is alle macht in hemel en op aarde (Matth. 11: 27; 
28:18). Hier op aarde vergaf Hij de zonden en deelde Hij Zijne 
rust aan de zielen mede (Matth. 9:2; 11 : 28), en verklaarde 
Hij, dat Hij eenmaal Gods oordeel uitvoeren en Gods Konink­
rijk tot zijne eindontwikkeling brengen zou (Joh. 5 : 27; 
Matth. 25 : 31, 32). De Vader heeft Hem macht gegeven over 
allen vleesch (Joh. 17 :2). Hij is sedert Zijne opstanding ver­
heven ver boven alle overheid en macht en kracht en heer­
schappij, en allen naam, die genaamd wordt, niet alleen in 
deze wereld, maar ook in de toekomende, en alle dingen zijn 
aan Zijne voeten onderworpen (Efeze 1: 21, 22). 

Herinner u dat „Zoon Gods" en „Zoon des menschen" in 
Jezus niet twee helften zijn, die naast elkander bestaan. 
Als Zoon van God is Hij tevens door en door Zoon des men­
schen, en als Zoon des menschen is Hij tevens door en door 
Zoon van God. De volheid der Godheid, woont in Hem licha­
melijk (Col. 2 : 9). Zij is zoo min los te denken van Zijn men-
schelijk lichaam, als mijn geestelijk leven van mijn lichaam. 
Neen, zij zijn daar Boven zóó één, als mijn innerlijk leven 
en mijn lichaam op aarde het nooit kunnen zijn. Wij zien 
derhalve op dit oogenblik in Jezus Christus een mensch, heer-
schende over het gansche heelal. Ja, een mensch. die al de 
door God verordende trappen der menschelijke ontwikkeling 
is doorgegaan, deelt nu met den Vader in de heerschappij 
over alle dingen. 

Wat beteekent dit voor de geloovigen? Dat Jezus Christus 
als ons Hoofd, als de Eerstgeborene onder de broederen (Rom. 
8 : 29), voor ons het Koninkrijk heeft ingenomen, om ons 



192 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENSCH 

de deelgenooten te maken van Zijne koninklijke heer­
schappij (Openb. 3:21). 

God schiep menschen, omdat Hij een geslacht van koningen 
wilde hebben, deelende met hem in de heerschappij over alles, 
wat lager is dan de verheerlijkte menschheid. Alleen DE ZOON 

van God kon de heerschappij in haar geheel aanvaarden. 
Hij alleen kan, krachtens Zijne eeuwige verbintenis met den 
Vader, den verloren mensch redden en vernieuwen en een­
maal alle dingen nieuw maken. Maar iedere geredde mensch 
kan, als een Zoon van God, in Zijne mate, een koning 
zijn en deel nemen aan Gods heerschappij over de lagere 
schepping. Wij spreken van dingen, die wij eerst zullen ver­
staan, als de nieuwe hemel en de nieuwe aarde er zijn; maar 
Jezus Christus heeft ons niet onduidelijk op deze uiteindelijke 
bestemming van den geredden mensch gewezen. Hij heeft aan 
de apostelen beloofd, dat zij met Hem zullen zitten op troonen 
oordeelende de twaalf geslachten Israels; eene belofte die cns 
doet denken aan de verklaring van Paulus, dat wij de we­
reld en de engelen zullen oordeelen; en aan de toezegging 
in de Openbaring, dat die overwint met Jezus Christus op Zijn 
troon zal zitten (Matth. 19:28; 1 Cor. 6:2,3; Openb. 3 :21). 

Had de Heiland niet deze koninklijke bestemming in 't oog 
in de gelijkenis der talenten, waarin de trouwe dienaren tot 
onderkoningen werden bevorderd (Luk. 19:17, 19)? 

En wat beteekende het woord: Ik verordineer u het Konink­
rijk, gelijkerwijs Mijn Vader dat Mij verordineerd heeft? En 
dat andere woord: beërft dat Koninkrijk, hetwelk u bereid is 
van de grondlegging der wereld (Luk. 22 : 29; Matth. 25: 
34)? Veronderstellen zij niet, dat Gods kinderen in dat Konink­
rijk niet als knechten, maar, zooals het zonen Gods past, 
als koningen hunne plaatsen zullen innemen? 

Er is geene waarheid, die wij nu minder kunnen verstaan, 
maar ook geene waarheid, die ons duidelijker is geleerd, dan 
dat wij, geredden, aan Jezus Christus zullen gelijk zijn (I Joh. 
3 : 2). Het behoort tot het hemelsche middelaarschap van 



MET ZIJNE OORSPRONKELIKE BEHOEFTEN. 193 

Jezus Christus, dat Hij voca- de erfgenamen het eeuwige Ko­
ninkrijk bereidt. 

Al wat van den eersten aanvang der schepping tot op de 
verschijning van den eersten mensch door God is gewrocht, 
was de voorbereiding tot het gewichtige oogenblik in de ge­
schiedenis der schepping, toen God den mensch formeerde 
naar Zijn beeld en gelijkenis. En al wat sedert den zonde­
val tot verlossing van den mensch geschiedt en geschieden 
zal, totdat de nieuwe hemel en de nieuwe aarde er zijn, 
dat is de voorbereiding van die hoogere wereld, waarin voor 
't eerst blijkt, waartoe de geredde menschheid met en door 
haar Hoofd Jezus Christus is bestemd. Dan en dan eerst wordt 
Gods scheppingsplan ons volkomen verklaard. En dan eerst 
verstaan wij, waarom de mensch alleen in levende vereeniging 
met Gods menschgeworden Zoon worden kan, wat hij, naar 
Gods oorspronkelijke verordening, worden moet. 't Ontbreekt 
ons nu ten eenemale aan de gegevens, die ons kunnen dui­
delijk maken, hoedanig de hoogere, de eeuwig onveranderlijke 
orde der dingen zijn zal. Maar 't is ons genoeg, dat Jezus 
Christus denzelfden gang der ontwikkeling is doorgeloopen, 
dien wij te doorloopen hebben (uitgenomen de zonde), zoodat 
Zijne voleinding als Koning aan Gods rechterhand, zoowel 
voor Hem, als voor ons, de waarborg is, dat ook wij eenmaal, 
als wij Hem gelijk zullen zijn, met Hem, den Eerstgeborene 
onder de broeders, als koningen zullen heerschen. 

Zoo zien wij dan, dat Jezus Christus, Gods menschgewor­
den Zoon, door Zijne bemiddeling, ons maakt tot hetgeen wij als 
menschen zijn moeten, naar Gods oorspronkelijke verordening. 

God heeft den mensch, die is wat hij wezen moet, niet 
anders dan als zoon gedacht. Die niet een zoon van God is, 
is niet een volkomen mensch. Zoolang hij niet een zoon van 
God is, blijft er een onbevredigd ledig in hem. Jezus Chris­
tus heeft in den mensch eene behoefte vervuld, die tot het 
wezen en de bestemming van den mensch behoort, door hem 
in Zijne gemeenschap den Geest des zoonschaps mede te dee-

13 



194 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DEN MENSCH ENZ. 

len. Dit doet Hij aan den geloovige, sedert Zijne verhooging-
aan 's Vaders rechterhand. 

En zoo heeft God den mensch, aan 't einde zijner ontwik­
keling, niet anders gedacht, dan met een geestelijk, een on­
sterfelijk lichaam, dat in eene hoogere dan deze aardsche 
wereld past, en waarin hij als Gods onderkoning heerscht 
over de lagere schepping. 

Van achteren blijkt het ons, dat wij te kort doen aan 
Gods eigen heerlijkheid, als wij meenen dat van een wezen, 
dat eene mindere bestemming heeft, kan gezegd worden, 
dat het naar Gods beeld en gelijkenis is geformeerd. 

Het geeft eene dubbele heerlijkheid aan Jezus Christus, den 
MENSCHGEWOKDES Zoon van God, dat Hij niet alleen den ver­
lorene redt, maar ook den geredde maakt tot hetgeen God hem 
oorspronkelijk bestemd heeft te zijn; dat God nooit, hetzij aan 
de verlossing, hetzij aan de voltooiing van den mensch heeft 
gedacht, anders dan in den MENSCHGEWORDENE; waarom ook 
de Schrift Jezus Christus den Voorgekende vóór de grondleg­
ging der wereld noemt (1 Petr. 1 : 20). 

Eer Calvijn van de verzoening onzer zonden door den Mensch-
gewordene spreekt, noemt hij onze aanneming tot zonen en 
onze vereeniging met God. als de redenen, die de mensch-
wording van den Middelaar noodzakelijk maakten. In verband 
met dit laatste zegt hij: De Zoon van God moest voor ons 
de Immanuël worden, dat is. God met ons, en wel om deze 
reden, dat door eene wederkeerige verbintenis. Zijne godheid 
en de natuur des menschen met elkander zouden vereenigd 
worden: anders was de nabijheid niet na genoeg en de ver­
wantschap niet stevig genoeg, waardoor wij konden hopen, 
dat God met ons wonen zou. Zóó groot was de afstand tus-
schen onze onreinheid en Gods volmaakte reinheid. JA, AL ZOUDE 
DE MENSCH, VRIJ VAN ALLE SMET, STAANDE GEBLEVEN ZIJN, DAN 

NOG WAS ZIJN STAAT TE LAAG OM ZONDER DEN MIDDELAAR TOT 

GOD DOOR TE DRINGEN. 

Op dit laatste woord, zeggen wij uit het diepst onzes har­



MIDDELAAR VÓÓR EN NA ZIJNE MENSCHWORDING. 195 

ten: amen! Onze God heeft zich nooit den mensch en de 
schepping voorgesteld, wordende wat zij, naar Zijne eeuwige 
verordening worden moeten, anders dan in Jezus Christus, 
zijn MENSCHGEWORDEN Zoon. De geloovigen zijn uitverkoren 
IN CHRISTUS vóór de grondlegging der wereld (Efeze. 1 : 4). 

Alles is, naar Gods oorspronkelijke verordening, zoowel in 
den mensch als in de Schepping, met het oog op Christus, 
den menschgeworden Zoon van God, aangelegd. Daarom heb­
ben de eeuwen vóór Zijne geboorte uit Maria op Hem ge­
wacht ; en daarom wachten zij nu op Hem. De gansche schepping, 
met de verlosten vooraan, roept uit: „Kom, Heere Jezus!" 
omdat zij door Hem tot hare voltooiing verlangt te komen. 
En die zich niet door Jezus Christus, den MENSCHGEWORDEN 

Zoon van God, laat redden en volmaken, mist het doel zijner 
schepping, en gaat onherroepelijk verloren. 

XXVI. 

MIDDELAAR VÓÓR EN NA ZIJNE MENSCHWORDING. 

Gods Zoon was de Middelaar tusschen God en mensch ge­
durende de oud-testamentische bedeeling. Zoo niet, 
dan was, onder anderen, het ambt van den priester zonder 
beteekenis. Het middelaarschap van Gods zoon was de wor­
tel en het wezen van alle middelaarschap. Jezus verklaarde, 
dat de Heilige Schriften van Hem getuigden (Joh. 5 : 39). Dit 
kon niet, als Hij niet, terwijl Hij nog de Toekomstige wras, 
ook niet tevens de in 't verborgene Aanwezige was. 

Eer Abraham was, was Hij (Joh. 8 : 58). En dat niet als 
een ledige aanschouwer van de geschiedenis van dezen patri­
arch. Daar was een levende band, die Hem aan Abraham, en 



196 MIDDELAAR VÓÓK ENT NA ZIJNE MENSCHWOEDING. 

Abraham aan Hem bond. Daarom heeft Abraham naar Zijnen 
dag verlangd (Joh. 8 : 56). 

En de vrome koningen en profeten, innerlijk met Hem 
verbonden, begeerden ook Hem te zien en te hooren (Luk. 
10 : 24). Al hunne begeerten gingen allengs op in de ééne 
begeerte, dat Hij verschijnen mocht, die als de Eeuwige 
bestond (Jes. 9:5; Micha 5 : 11). 

En toen Hij verscheen, verklaarde Hij, dat Hij wet en pro­
fetie, dat Hij alle aanvankelijke waarheid, kwam vervullen. 
Die het einde der waarheid is, moet ook haar aanvang zijn. 
Die haar kroon is, moet ook haar wortel zijn. De waarheid 
is tot Hem, omdat zij uit Hem is. Hij is de Omega, omdat 
Hij de Alpha is, het Einde, omdat Hij het Begin is (Openb. 
1 : 8; Col. 1 : 16). 

Jezus Christus was de Middelaar tusschen God en mensch 
van 'smenschen schepping af. 

Hij was zich bewust, dat de Vader Hem macht over alle 
vleesch, ja alle macht in den hemel en op aarde heeft ge­
geven (Joh. 17 : 1; Matth. 28 : 18). 't Is ondenkbaar, 't is 
onmogelijk, dat de Vader alle macht uitoefent door Jezus 
Christus, als Hij niet door Hem alles heeft geschapen en on­
derhoudt. De Vader kan door Zijnen Zoon niet over alles 
heerschen, als Hij niet door den Zoon alles geschapen heeft. 
Elke machtsbetooning des Zoons hier op aarde vloeide voort 
uit deze oorspronkelijke macht, wees er naar terug, en wees 
vooruit naar Zijne verhooging boven het gansche heelal. Jo­
hannes vangt zijn Evangelie zóó aan, dat hij ons duidelijk 
laat inzien, dat het middelaarschap van Jezus Christus tus­
schen God en mensch, met 'smenschen schepping is 
begonnen. Alles is door Zijne bemiddeling geworden, en 
zonder Zijne bemiddeling is geen ding geworden, wat het 
geworden is. In Hem was het leven, en 't leven was het licht 
der menschen (Joh 1 : 3, 4). Geen schepsel, geen mensch, 
geen leven, geen licht, kan gedacht worden zonder de be­
middeling des Zoons. „In Hem zijn alle dingen geschapen, 



MIDDELAAR VÓÓR EN NA ZIJNE MENSCHWOKDINS. 197 

die in de hemelen en die op de aarde zijn, die zienlijk en 
die onzienlijk zijn, hetzij troonen, hetzij heerschappijen, hetzij 
overheden, hetzij machten: alle dingen zijn door Hem en tot 
Hem geschapen; en Hij is vóór alle dingen, en alle dingen 
bestaan te zamen in Hem" (Col. 1 : 16, 17). Was het niet, 
dat de Vader door de bemiddeling Zijns Zoons alles had ge­
schapen, dan kon Hij Hem niet, na Zijne opstanding, toen 
de dagen Zijner ontlediging voorbij waren, weer aan 't hoofd 
der schepping hebben geplaatst (Efeze 1 ; 20, 21; 4 ; 10). 

Maar, als Gods Zoon, van 's menschen schepping af, 
de Middelaar was tusschen God en mensch, waartoe is Hij 
dan vleesch geworden; waartoe diende dan het middelaarschap 
van den Vleeschgewordene? Zijn middelaarschap sedert 
de Vleeschwording voltooit het middelaarschap, dat 
bestond vóór de Vleeschwording. DIT IS DE GROOTE BE-

TEEKENIS VAN DE MENSCHWORDING VAN GODS ZÜON. 

Denk aan de uitdelging onzer zondeschuld. God vergaf de 
schuld in de oude bedeeling; maar Hij kon door Zijnen Geest 
niet aan 't hart betuigen, dat de schuld werkelijk door 't bloed 
van 't offerdier was te niet gedaan. De schuld werd vergeven, 
in dien zin, dat God haar niet aanzag, op grond der toekom­
stige uitdelging. De vergeving was een voorloopig voor­
bijzien der schuld '). Zii kon eerst iets volkomens worden, 
als de schulduitdelging iets volkomens, iets reëels, zou zijn. 
De vergeving is eene daad der goddelijke genade in ons, de 
uitdelging is eene daad der goddelijke gerechtigheid bui­
ten ons. Beide te zamen maken een goddelijk-volkomen ge­
heel uit. Daarom was de vereeniging der vromen met God, 
in de oude bedeeling, nog niet volkomen. Daarom gevoelden 
zij, niettegenstaande de vergiffenis hunner zonden, dat er toch 
nog eene verwijdering bestond tusschen hen en hunnen God. 
Op de voorspraak van den hun verborgen Middelaar werd hun 

1) Zoo als Paulus het noemt in Rom. 3 : 25. Jammer dat onze vertaling hier 
onnauwkeurig is. 



a> 

198 MIDDELAAR VÓÓR EN NA ZIJNE MENSCHWOEDING. 

de zonde vergeven; maar die voorspraak wees op de aan­
staande schulduitdelging, ontleende hare kracht daaraan; en 
zou dan eerst hare volle vrucht brengen, als de schulduitdel -
ging door den dood van den Menschgewordene is volbracht. 
Herinner u 't woord des Heeren; „De Zoon des Menschen 
is gekomen, niet om gediend te worden, maar om te dienen, 
en om Zijne ziel te geven tot een rantsoen voor velen." 

En Jezus Christus is nu aan Gods rechterhand, onder ande­
ren, om door Zijnen Geest, op grond van Zijnen zoendood, 
ons, die gelooven, de deelgenooten te maken van den volko­
men zegen, waarvan de minder volkomen zegen des ouden 
verbonds, profetie en onderpand was (Hebr. 8, 9, 10). 

En gelijk het is met de uitdelging onzer schuld — met 
onze verzoening, zoo is het ook met onze kennis van God. 
Alle licht, dat ooit in een mensch heeft geschenen, vóór de 
vleeschwording des Zoons, was aan Zijne bemiddeling te dan­
ken (Joh. 1 : 9). Wat de wijzen en profeten aangaande God 
kenden, dat was te danken aan 't licht, dat van den Vader 
door den Zoon hen bestraalde. Maar 't werd hun allengs 
duidelijk, dat 's menschen kennis van God onbevredigend zou 
blijven, totdat Hij zou verschijnen, in wien zij God zien en 
hooren zouden (Luk. 10 : 24). Denk, onder anderen, aan dit 
profetisch woord: „De heerlijkheid des Heeren zal geopenbaard 
worden; en alle vleesch te gelijk zal zien dat God gespro­
ken heeft 'K... O Zion, gij verkondigster van goede bood­
schap ! klim op een hoogen berg; o Jeruzalem, gij verkondigster 
van goede boodschap! hef uwe stem op met macht, hef ze 
op, vrees niet, zeg der steden van Juda: Ziet, hier is uw 
God" (Jes. 40 : 5, 9 vgl. 9 : 5 en Micha 5 : 1). 

Johannes had deze menschelijke behoefte, om den volkomen 
tolk van God te zien en te hooren, in 't oog, toen hij, na 
van het middelaarschap des Zoons vóór Zijne menschwording 
gesproken te hebben, zeide: „En het Woord is vleesch ge-

1) Ongelukkig hebben onze vertalers „het" ingevoegd. 



MIDDELAAR VÓÓR EN NA ZIJNE MENSCHWORDING. 199 

worden, en heeft onder ons gewoond, en wij hebben Zijne 
heerlijkheid aanschouwd, eene heerlijkheid als des Eenigge-
borenen van den Vader, vol van genade en waarheid .... Nie­
mand heeft ooit God gezien; de Eeniggeboren Zoon, die in 
den schoot des Vaders is, die heeft Hem ons verklaard." 
(Joh. 1 : 14, 18). 

Jezus Christus had deze zelfde menschelijke behoefte aan 
eene volledige kennis van God op het oog, toen Hij zeide: 
„Indien gijlieden mij (den Menschgewordene) gekend hadt, 
zoo zoudt gij ook Mijnen Vader gekend hebben.... Die Mij 
(den Menschgewordene) gezien heeft, die heeft den Vader ge­
zien" (Joh. 14 : 7, 9). Omdat eerst door de kennis van den 
Menschgewordene het hart, dat naar de kennis van God dorst, 
tot volle bevrediging komt, daarom betuigde Jezus in Zijn 
hoogepriesterlijk gebed: „dit is het eeuwige leven, dat zij U 
kennen, den éénen waarachtigen God, EN JEZUS CHRISTUS, 

DIEN GIJ GEZONDEN HEBT" (Joh. 17 : 3). 
En 't zal de eeuwige arbeid van Gods Geest zijn, om ons 

den Vader te verklaren, door ons den menschgeworden 
Zoon te verklaren (Joh. 16 : 13, 14). 

Het hoogste heil is gelegen in de aanschouwing des Mensch-
geworden Zoons in Zijne heerlijkheid. Het hoogste, dat Hij 
voor ons van den Vader kon begeeren, was: „Vader, ik wil, 
dat waar Ik ben, ook die bij Mil zijn, die Gij Mij gegeven 
hebt, opdat zij Mijne heerlijkheid mogen aanschouwen, die Gij 
Mij gegeven hebt; want Gij hebt Mij liefgehad vóór de grond­
legging der wereld" (Joh. 17 : 24). 

Daar, in de aanschouwing van den verheerlijkten Menschen-
zoon, wordt de kennis des Vaders, en daarmede het heil des 
menschen, volkomen; daarom zeide de Heiland tot Zijnen 
Vader; „Ik heb Uwen naam bekend gemaakt en zal hem be­
kend maken, opdat de liefde, waarmede Gij Mij liefgehad hebt, 
in hen zij, en Ik in hen" (Joh. 17 : 26). 

En hierdoor wordt ook de eenheid tusschen God en 
mensch voltooid. Zij kon, zoomin als de verzoening met 



200 ilIDDELAAR VÓÓR EN NA. ZIJNE MENSJCHWORDING. 

God en de kennis van God, zonder de menschwording van 
Gods Zoon volkomen worden. Geen mensch kan berekenen, 
hoeveel nader de Zoon van God door Zijne menschwording 
tot den mensch is gekomen. Nu is Hij onze Broeder gewor­
den (Mark. 3 : 34, 35; Hebr. 2 : 11). Nu is Hij zoo één met 
ons geworden, als Hij zonder de menschwording niet had 
kunnen zijn. Hij is vleesch van ons vleesch en been van ons 
been; en wij zijn, omgekeerd, één geest met Hem (ICor. 6: 
17). Wij kunnen nu tot eene eenheid met Gods Zoon komen, 
die buiten Zijne menschwording niet denkbaar is. En eerst 
sedert deze eenheid, die aan Zijne vleesch wording is te dan­
ken en onmiddellijk daaruit vloeit, hebben wij den Geest der 
aanneming tot zoon ontvangen, waardoor wij Gods vaderschap 
verstaan (Gal. 4 : 1 — 5). Eer wij God als onzen VADER 

konden liefhebben, moesten wij Zijnen Zoon als on­
zen BROEDER leeren kennen. 

De Heiland had deze volkomen eenheid tusschen God en 
mensch op het oog, die eerst door Zijne menschwording mo­
gelijk is geworden, en waardoor de eenheid, die reeds vroeger 
bestond, voltooid werd, toen Hij tot den Vader zeide: Ik 
bid voor hen, „opdat zij allen één Zijn, gelijkerwijs Gij, 
Vader! in Mij (den menschgewordene) en Ik in U, dat ook 
zij in ons één zijn" (Joh. 17 : 21). 

Zoo ziet gij, dat wij niet met twee afzonderlijke midde­
laarschappen, maar met een enkel, een eeuwig voort­
durend middelaarschap te doen hebben. Omdat de Vader 
door bemiddeling van den Zoon den mensch heeft geschapen, 
daarom redt en volmaakt Hij den mensch door middel van 
den Zoon; en daarom blijven de voleindigden, wat zij zijn, 
alleen door bemiddeling van den Zoon. Hu WERD MENSCH OM 

EEUWIG MENSCH TE BLIJVEN. Zijne menschwording diende niet 
een voorbijgaand doel, waarna zij ophoudt noodzakelijk te 
zijn. Door Zijne menschwording is Hij aan 't hoofd der ge­
redde menschheid getreden, en daar blijft Hij, als de Mensch­
gewordene, tot in alle eeuwigheid. Als Hoofd der menschheid 



MIDDELAAR VÓÓR EN NA ZIJNE MENSCHWORDING. 201 

vereenigt Hij in zich allen, die Hij redt, tot één lichaam, en 
tot in alle eeuwigheid blijven zij één lichaam, niet anders, 
dan in Hem, den Menschgewordene. 

En dat de menschgeworden Zoon voor eeuwig God aan 
ons verklaart, dat wij den Vader nooit anders dan in Hem 
zien en bezitten, dit is gegrond in Zijn eeuwig wezen. 
"Waarom noemt Johannes Hem bij voorkeur het WOORD, als 
hij van Zijn middelaarschap spreekt, dat met de schepping is 
begonnen? Omdat, gelijk de geest des menschen zijne ge­
dachte, zich zei ven, in het woord ziet, alzoo de Vader in Zijn 
Zoon zijn eigen Beeld, zich zeiven, ziet (Col. 1 : 15). En nu 
wil de Vader, dat gelijk Hij in Zijn Zoon Zijn wezen ziet, 
ook het schepsel, bij name de mensch, in den Zoon den 
Vader zien zal (Joh. 14 : 9). MET DIT DOEL SCHIEP GOD DEN 

MENSCH. En om dit doel uit te werken, daartoe werd Gods 
Zoon mensch. Niemand komt tot den Vader, dan door 
den menschgeworden Zoon van God (Joh. 14 : 6). Zoo 
lang men niet den Vader in den Zoon heeft gezien, blijft een 
ondoordringbare sluier Hem voor ons oog bedekken. Niemand 
heeft God gezien; de Zoon, die onder ons heeft gewoond, en 
in den schoot des Vaders is, die heeft Hem ons verklaard 
(Joh. 1 : 14, 18). 

Welk eene liefelijke gedachte is het, dat de Zoon, die ons 
met God heeft verzoend, en ons bereidt om de deelgenooten 
Zijner heerlijkheid te worden, niemand anders is, dan Hij, 
aan wien wij ons leven en voortbestaan te danken hebben, 
door wien en tot wien alle dingen geschapen zijn (Col. 1 : 
15 — 19). Hij is geen vreemde, die als bij toeval, van wege 
onze zonde, onze Middelaar is geworden. Hij was dit reeds 
vóór onzen val; en heeft door Zijne vleeschwording den band, 
die tusschen Hem en ons als schepselen reeds bestond, heer­
lijk voltooid. 



202 MIDDELAAR TÜSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 

XXVII. 

MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 

De schepping is een geheel. Er bestaan geen schepselen, 
die ieder afzonderlijk, alsof er geen andere schepselen zijn, 
kunnen worden wat zij wezen moeten. Elk schepsel is lid 
van één groot geheel. Alle schepselen worden als één geheel 
door 't woord schepping (creatuur) te zamen gevat (Rom. 
8 : 19-22; Col. 1 : 15). 

Door schepsel te worden, werd Gods Zoon een on­
losmakelijk deel der schepping. De Vader had eene nieuwe, 
eene tweede schepping naast de oude schepping kunnen voort­
brengen, toen Zijn Zoon mensch werd; maar Hij werd ge­
boren uit de maagd Maria, werd mensch uit een mensch, 
schepsel uit een schepsel, en alzoo één met de gansche schep­
ping. Hij ontving niet alleen Zijn aardsche leven uit de schep­
ping ; maar het werd ook door haar onderhouden en gesterkt. 
Zijn lichaam bestond, even als het onze, uit aardsche bestand-
deelen, en werd uit de aarde gevoed en gedrenkt. De aarde 
was Zijne moeder. 

En Hij blijft schepsel tot in alle eeuwigheid. Het 
vergankelijke in Hem is sedert de opstanding uit de dooden 
onvergankelijk, het sterfelijke onsterfelijk, het aardsche he-
melsch geworden. Het in den tijd gewordene deelt, in Hem, 
in de eeuwige kracht, waardoor Hij, als Gods Zoon, van 
eeuwigheid tot eeuwigheid bestaat. Z ij n voortbestaan als 
schepsel waarborgt ons het voortbestaan der schepping. 
"Was Hij slechts voor een tijd schepsel gebleven, dan is er 
geen grond voor de hoop, dat een of ander schepsel eeuwig 
voortduren zal. Zijn eeuwig voortbestaan als schepsel, is ons 
het zegel en het onderpand, dat de Vader de schepping dooi­
den Zoon heeft voortgebracht, omdat Hij haar eeuwig 
wil laten voortduren. Gelijk er zonder de opstanding van 



MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 203 

Jezus Christus, geen opstanding van eenig schepsel denkbaar 
is, zoo kan men aan geen voortbestaan van eenig schepsel 
denken, zonder het voortbestaan van den Zoon van Maria. 
(I Oor. 15 ; 20, 21). 

Terwijl Jezus Christus, door Zijne geboorte uit Maria, één 
was met de schepping, zoo liet Hij tevens op aarde blij­
ken, dat Hij HEER was der Schepping. Hij Was de Heer 
der menschheid. Als haar Heer eischte Hij van haar eene over­
gave en een vertrouwen, die Gode alleen toekomen; en liet Hij, 
om niet meer te noemen, in Zijnen naam, bekeering en 
vergiffenis prediken. Hoe ook één met den mensch, zoo be­
woog Hij zich toch onder de menschen als aller Koning, en 
sprak Hij tot hen als van Zijn koninklijken troon. Denk aan 
die allervriendelijkste uitnoodiging: „Komt tot MIJ, en IK zal 
u rust geven." Kan God van Zijn hemelschen troon een god­
delijker woord spreken? En Jezus sprak die verheven woor­
den en toezeggingen zoo vanzelf, op zoo natuurlijken, zoo 
eenvoudigen toon. Zij waren onwillekeurig gevloeid uit Hem. 
die wist, dat Hij met den Vader in de heerschappij over de 
gansche menschheid deelde. Die Heer der menschheid is, 
die is Heer der gansche schepping. 

Waarom? Omdat het meerdere het mindere insluit. 
De mensch, naar Gods beeld geschapen, staat boven alle 
schepselen, ook boven de engelen (Heb. 1: 14'; 1 Oor. 6 : 2; 3). 
Die over den mensch heerscht, heerscht over de gansche 
schepping. 

Jezus liet deze heerschappij over de lagere schepping op 
aarde blijken, niet in al hare volheid, maar in den vorm, die 
bij Zijn aardsche leven paste. Als Hij een boozen geest of 
eene krankheid uit den mensch weerde, of een doode tot het 
leven terugriep, of den stormwind gebood stil te zijn, dan 
openbaarde Hij iets van Zijne heerschappij over de schepping, 
't Is waar, ook Zijne discipelen genazen kranken en dreven 
booze geesten uit; MAAK ZIJ DEDEN HET IN ZIJNEN NAAM. 

Het kon niet anders, of gedurende de dagen Zijns vleesches 



204 MIDDELAAE TUSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 

moest de openbaring Zijner heerlijkheid eene gesluierde en 
beperkte zijn. Hij had zich ontledigd (Fil. 2 : 7, in 't oor­
spronkelijke). Maar wat van Zijne heerschappij over de schep­
ping openbaar werd, was genoeg om Hem aan te wijzen, als 
den Zoon van God, die de Heer der schepping is, omdat zij 
door Hem, door Zijne bemiddeling, is geschapen (Col. 
1 : 16). Als Middelaar tusschen God en mensch, is Hij tevens 
de Middelaar tusschen God en de schepping. Is Hem de 
macht gegeven over alle vleesch, dan is Hem ook alle macht 
gegeven in hemel en op aarde (Joh. 17 : 2; Matth. 28 : 18). 
Het eene is van 't andere niet los te maken, zoomin als de 
mensch van de overige schepping kan worden gescheiden. Zij 
maken één geheel uit. 

En wat belang heeft de schepping bij het midde­
laarschap van den Menschgewordene AAN VADEHS RECH­

TERHAND? Hetzelfde belang dat de mensch er bij heeft, daar 
mensch en schepping één geheel vormen. De gansche schep­
ping heeft belang bij de aanstaande verheerlijking der zonen 
Gods, die aanvangt als hunne lichamen worden verlost en ge-
lil'kvormig gemaakt aan 't lichaam van den verheerlijkten 
Menschenzoon. De verheerlijking van 't lichaam van Jezus 
Christus, dat uit de aarde is genomen, is het onderpand niet 
alleen van de verheerlijking onzer lichamen, maar ook van 
de aardsche schepping, die onze lichamen heeft gevoed en. 
gedrenkt. Zoomin onze lichamen bestemd zijn orn te blijven, 
zooals zij nu zijn, zoomin is de aardsche schepping bestemd 
om te blijven wat zij nu is. De verlossing en verheerlijking 
van onze lichamen zal ook hare verlossing en verheerlijking 
zijn. De verheerlijking van 't lichaam van Jezus Christus, en 
de opname er van in de eeuwige wereld, is ons een onderpand, 
dat er nog eene andere dan deze aardsche, deze vergankelijke 
orde der dingen is, en dat, op Gods tijd, deze lagere schepping 
de deelgenoot zal zijn van de onvergankelijkheid en heerlijkheid 
der hoogere. 

Welk een vooruitzicht! Zagen wij deze waarheid met hel­



MIDDELAAR TÜSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 205 

derder blik, hoe zouden wij naar de komst des Heeren reik­
halzen, die dienen zal om deze lagere schepping in de heer­
lijkheid der hoogere in te voeren. De drang, dien de apostolische 
gemeente naar deze vernieuwing der eerste schepping gevoelde, 
laat zich door ons niet beschrijven. Wij staan, in dit opzicht 
te ver bij haar ten achteren. Hoor, hoe Paulus dien drang 
uitspreekt: „Ik houde het daarvoor, dat het üjden dezes tegen-
woordigen tijds niet is te "waardeeren tegen de heerlijkheid, 
die aan ons zal geopenbaard worden. Want de schepping, met 
opgestoken hoofde, verwacht de openbaring der kinderen 
Gods.... op hoop dat ook de schepping zelve zal vrijgemaakt 
worden van de dienstbaarheid der verderfenis, tot de vrijheid 
der heerlijkheid der Zonen Gods. Want wij weten, dat de 
gansche schepping te zamen zucht, en te zamen in barens­
nood is tot nu toe. En niet alleen dit, maar ook wij zeiven, 
die de eerstelingen des Geestes hebben, wij ook zelven zuch-
in ons zelven, verwachtende de aanneming tot zonen, de ver­
lossing onzes lichaams; want wij zijn in hope zalig geworden. 
De hoop nu, die gezien wordt, is geene hoop, want hetgeen 
iemand ziet, waarom zal hij het ook hopen? Maar, indien wij 
hopen, hetgeen wij niet zien, zoo verwachten wij het met 
liidzaamheid (Rom. 8 ; 18 — 25). 

Alles is door en tot Christus geschapen. De schepping 
wijst naar Hem terug, omdat zij door Zijne bemiddeling is 
ontstaan (Joh. 1:3); én zij wijst vooruit naar Hem, omdat 
zij alleen worden kan, wat zij worden moet, door in Hem 
als in haar Hoofd samengevat te zijn (Col. 1 : 17). In vollen 
zin werd Gods Zoon het Hoofd der schepping, door als 
schepsel één met haar te worden, en alzoo haar tot 
hare bestemming te voeren. Daarom noemt Paulus Jezus 
Christus de Eerstgeborene aller creaturen — de Eerst­
geborene der gansche schepping. Omdat Hij Zijne plaats als 
de eerstgeborene der gansche schepping, aan 't hoofd dei-
schepping is gaan innemen, na Zijne opstanding uit de 
dooden, daaróm wordt Hij de Eerstgeborene uit de doo-



206 MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 

den genoemd (Col. 1 : 18; vergel. Efeze 1 : 20; 4 : 9). 
Nu verstaan wij, waartoe aan Jezus Christus na Zijne op­

standing, alle macht is gegeven in hemel en op aarde, 
't Is, opdat Hij, aan 't hoofd, beide der hemelsche en der 
aardsche schepping, aan beide helften der schepping Zijne 
heerlijkheid zoude mededeelcn en alzoo ze tot één maken. 
Gelijk Z.ijn aardsch lichaam hemelsch is geworden, zoo wordt 
eenmaal ook de aardsche schepping hemelsch. Dan bestaat 
de tegenwoordige tegenstelling tusschen hemel en aarde, het 
hemelsche en het aardsche, het onvergankelijke en 't vergan­
kelijke niet meer. Dan is het einde, de volheid der tijden (niet 
des tijds) daar, waarin alles, beide dat in den hemel en op 
de aarde is, in Christus tot volkomen eenheid wordt ge­
bracht (Efeze 1 : 10) 

En nu wij verstaan, wat het hemelsche middelaarschap van 
Jezus Christus voor de gansche schepping beteekent, nu schijnt 
er licht te vallen, op de anders zoo duistere verklaring van 
Paulus, dat aan 't einde, als de Zoon alle vijandige macht 
heeft te niet gedaan, „ook de Zoon zelf zal onderworpen wor­
den, Dien, die Hem alle dingen onderworpen heeft, opdat God 
zij alles in allen (1 Cor. 15 : 28)?" Als Jezus Christus de ver­
heerlijkte menschheid en schepping, als een gewonnen buit, 
aan de voeten Zijns Vaders neerlegt, dan staat Hij niet meer 
tusschen den Vader en de schepping, om wat uit den Vader 
in Hem is, tot de schepping, die Hij redt en verheerlijkt, over 
te brengen; maar dan is Hij voor 't eerst het Hoofd eener 
schepping, die Hij met zich in Gods heerlijkheid heeft gevoerd. 
De verheerlijkte schepping is dan met Hem, haar ver­
heerlijkt Hoofd, den Vader onderworpen. De Vader is 
dan alles voor de schepping, gelijk Hij alles is voor haar 
Hoofd. HIJ IS DAN ALLES IN ALLEN. 

Wat zich in Jezus Christus, als Hoofd der schepping, niet 

i) Om het woord, dat hier door de onzen met wederom tot één verga­
deren is vertaald, te verstaan, zie men in welken zin Paulus ditzelfde woord 
in Eom. 13 : 9 gebruikt. 



MIDDELAAR TUSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 207 

laat invoegen, dat wordt dan niet meer gerekend als een deel 
der schepping, 't Wordt buitengeworpen. 

Wij hebben gestameld van de voleinding der schepping, 
wanneer de menschen- en de engelen- en de lagere wereld, 
ieder in hare mate, met Jezus Christus, als aller Hoofd, in­
gaat in de heerlijkheid, die de Vader den Zoon heeft geschon­
ken. Dan eerst is de drang van Jezus Christus naar vereeniging 
met het schepsel, en die van 't geredde schepsel naar vereeni­
ging met Hem, volkomen bevredigd. 

Dan eerst geeft God het volledige antwoord op de vraag, 
waartoe Hij de wereld heeft geschapen; en op de andere 
vraag, die hiermede één is, waartoe Zijn Zoon de Eerstge­
borene der gansche schepping is geworden ')• 

Men diende de engelen (Col. 2 :18). In 't besef van onze minder­
heid beneden de engelen in onzen tegenwoordigen toestand, 
en van de behoefte, die wij hebben aan een Middelaar tus-
schen God en ons, meende men dat de engelen bij uitnemend­
heid geschikt zijn om onze middelaren te zijn. En wat doet 
Paulus om deze dwaling uit te roeien? Hij vergelijkt Jezus 
Christus met de engelen en toont aan, waarin Hij boven hen 
verheven is, en wat Hem als onzen Middelaar kenmerkt. 
Hij is het Beeld des onzienlijken Gods. Als Zoon ver­
toont Hij ons het wezen des Vaders. En Hij staat niet alleen 
aan 't hoofd der menschheid, als Zoon des Menschen; Hij staat 
aan 't hoofd der gansche schepping als de Eerstgeborene 
der gansche schepping. Wat in 't huisgezin, waar het 
recht van eerstgeboorte heerscht, de eerstgeborene is aan !t 
hoofd der broeders, dat is Jezus Christus, als schepsel, aan 't 
hoofd der schepselen. En wat maakte het Hem mogelijk deze 
plaats aan 't hoofd der schepselen in te nemen? Dat in Hem 

1) Nergens legt de Heilige Schrift ons dieper den grond bloot van de betrek­
king, die Jezus Christus, zoowel tot de Gemeente, als tot de Schepping bekleedt, 
dan in don brief van Paulus aan de Colossensen [1 : 15—20]. De apostel had 
daartoe aanleiding door de bijzondere dwalingen, die hij in de gemeente te Co-
losse te bekampen had. 



208 MIDDELAAE TUSSCHEN GOD EN DE SCHEPPING. 

alle dingen zijn geschapen, die in de hemelen zijn (der­
halve ook de engelen) en die op aarde zijn, die zienlijk 
en die onzienlijk zijn, hetzij troonen, hetzij heerschap­
pijen, hetzij machten. En wat Paulus er bij bedoelt, als 
hij zegt, dat alles IN den Zoon van God geschapen is, dat 
maakt hij ons duidelijk, als hij ons nog eens zegt: alle din­
gen zijn DOOR Hem en TOT Hem geschapen, en Hij is 
vóór alle dingen, en alle dingen bestaan te zamen 
in Hem. 

Hoe dwaas is het derhalve tot mindere wezens, als tot onze 
middelaren, op te zien, als de Vader den Zoon Zijner liefde 
gegeven heeft tot Hoofd des lichaams, namelijk der 
gemeente; en wel nadat Hij door den dood onze schuld 
heeft uitgedelgd, want Hij is het begin (het Hoofd), de 
Eerstgeborene UIT DE DOODEN, opdat Hij in allen (zoowel 
in de menschen- als in de engelenwereld) de eerste zou 
zijn. Want het is des Vaders welbehagen geweest, 
dat in Hem AL DE VOLHEID wonen zou; zoodat geen an­
der wezen, geen engel of aartsengel noodig is, om in ons 
eene enkele behoefte te bevredigen, die de Zoon niet bevre­
digen kan. Hij heeft Zijn bloed gestort, niet alleen om mensch 
en God, die van elkander verwijderd waren, maar ook om 
aarde en hemel, menschen en engelen, de dingen, die op 
de aarde en de dingen, die in de hemelen zijn, met 
elkander te verzoenen, door ze tot zich zei ven te trek­
ken, ze met zich te verbinden, en ze de deelgenooten te ma­
ken Zijner heerlijkheid (vergelijk de parallel plaats: Efeze 1:10). 



STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK, 209 

XXVIII. 

STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 

Eerst na de voltooiing wordt eene zaak volkomen begrepen. 
Als de bouwmeeester zijn gebouw, en de schilder zijn schil­
derstuk, en de beeldhouwer zijn beeld heeft voleindigd, dan 
eerst verstaat men ten volle wat de kunstenaar van den aan­
vang in den zin heeft gehad, en is men in staat zijn arbeid 
naar eisch te waardeeren. Daarom, willen wij verstaan wat 
de Schrift bij het Koninkrijk Gods bedoelt, dan moeten wij 
vragen, wat het aan het einde zijn zal? 

En wat is het aan 't einde? Vraag het aan Jezus Christus, 
die op een hoogte stond, waarop nooit een profeet „vóór Hem 
heeft gestaan, en vandaar met helderen blik het einde aan­
schouwde. Wat zag Hij? Eene geredde menschheid. de 
erfgenaam Zijner heerlijkheid, met Hem opgenomen in 
de heerlijkheid, die Hij bij den Vader had voor de grondleg­
ging der wereld (Joh. 17 : 24). 

Daar deelt zij met Hem in de volledige kennis des 
A'aders, die Hem als Zoon eigen is. Zijne aanschouwing 
des Vaders, die van eeuwigheid af Zijne gelukzaligheid was, 
wordt hare aanschouwing, Zij is één met Hem, in de aan­
bidding des Vaders — want den Vader te aanschouwen, is 
den Vader te aanbidden; en Zij is één met Hem in de over­
gave en toewijding aan den Vader — want den Vader te 
aanschouwen is zich aan Hem te geven en' te wijden. Als 
de eeuwige Hoogepriester gaat Jezus Christus de geredde 
menschheid voor in den dienst, dien het schepsel Gode verschul­
digd is. Ook in de heerlijkheid kan zij alleen door Hem den 
Vader welbehagelijk zijn. Als de Menschgewordene, maakt 
Hij zich nimmermeer los van de geredde menschheid. Zij is 
eeuwig Gode gewijd, met Gods Zoon aan haar hoofd. In Hem 
gevoelt zij zich één. Hij bindt haar in zich tot een geheel 

14 



210 STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 

te zamen. De Vader vervult haar geheel en al, door den Zoon, 
die eeuwig haar hoofd blijft (1 Cor. 15 :28; 1 Col. 1; 16 —19). 

En gelijk de Zoon de geredde menschheid inleidt in Zijne 
volledige kennis van den Vader, zoo leidt Hij haar in de 
eenheid, die van eeuwigheid tusschen Hem en den 
Vader bestond. De Vader houdt niets van Hem terug. Wat 
de Vader heeft, dat heeft de Zoon in gemeenschap met Hem, 
en zoo heeft weerkeerig de Vader deel aan al wat de Zoon 
het Zijne noemt (Joh. 17 : 10). Om mij menschelijk uit te 
drukken: Vader en Zoon drijven hunne zaken niet afzonder­
lijk. Zij hebben niets privaats tegenover of naast elkander. 
Eén hart klopt in beiden. Eén wil beweegt hen beiden. Eén doel 
wordt beoogd door beiden. De vreugde des Eenen is de vreugde 
des Anderen. Al wat wij ons denken kunnen, als beboerende 
tot de volmaakte eenheid, die een vader en een zoon, die 
op aarde alles gemeen hebben, met elkander verbindt, dat 
kenmerkt in goddelijke volledigheid de eenheid tusschen den 
Vader in de hemelen en Zijnen Eeniggeboren Zoon. 

Denk aan het Koninkrijk van God. Herhaaldelijk noemt 
Jezus Christus dit het rijk Zijns Vaders, maar Hij heeft het 
ook Zijn Koninkrijk genoemd (Matth. 16 : 28; Luk. 22 : 30; 
Joh. 18 : 36). En de heerlijkheid des Vaders, waarin Hij 
komt om Zijn Koninkrijk te aanvaarden, die noemt Hij Zijne 
heerlijkheid (Matth. 16 : 27; 25 : 31). En de engelen, die Hem 
bij die gelegenheid dienen, ze zijn Zijne engelen (Matth. 16 : 27; 
Mark. 13 : 27). Hem is gegeven alle macht in hemel en op 
aarde (Matth. 28 ; 18). Hij beschikt over alle denkbare krachten 
(Efeze 1 : 21, 22). Hij verkeert met den Vader, als God 
met God. 

En tot deze eenheid met den Vader leidt Hij de verlosten. 
Hoewel in beperkt menschelijke mate, zoo bezitten zij noch­
tans alles, wat Hij in onbeperkt goddelijke volheid bezit. Al 
het Zijne is het hunne. Als zonen Gods zijn zij met Hem 
boven alle schepselen, ook de engelen verheven. Hij houdt 
voor hen niets verborgen (Joh. 14 : 26). De inleiding door 



STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 211 

Hem in de kennis van Gods eeuwige gedachten, die hier op 
aarde is begonnen, is daar voltooid. Één hart klopt dan in 
den Vader en in den Zoon en in de verlosten. Één wil be­
weegt dan den Vader en den Zoon en de verlosten. 

En 't Koninkrijk, dat den Vader en den Zoon toebehoort, 
is de erfenis der verlosten. Als priesterkoningen heerschen zij 
met den Zoon en den Vader over de gansche schepping 
(Luk. 12 : 32; Matth. 25 : 34; vgl. Openb. 3 :21). Zoo komt, 
aan 't eind, als Gods rijk voltooid is, de eenheid der verlos­
ten met den Zoon en den Vader tot stand, waarop Jezus in 
Zijn hoogepriesterlijk gebed het oog heeft gehad (Joh. 17 : 22,23). 

Door deze eenheid met God is ook de onderlinge 
eenheid voltooid tusschen alle schepselen Gods in 
Gods Koninkrijk. Men kan den mensch van de overige 
schepping niet losmaken. Gaat hij de heerlijkheid des Zoons 
in, dan is de ure geslagen, dat al wat er voor vatbaar is, 
naar zijne mate deel neemt aan die heerlijkheid; en alzoo 
wordt de harmonie, die Gods schepselen tot een schoon ge­
heel verbindt, het uitvloeisel en de weerspiegeling van de 
harmonie des hemels. Aan 't einde worden alle ergernissen 
uitgeworpen (Matth. 13 : 41). Wat niet door de liefde aan God 
en 't medeschepsel is gebonden, dat wordt buiten geworpen 
(Matth. 25 : 41). 

Er is dan eenheid, niet alleen tusschen mensch en mensch, 
maar ook tusschen de menschen- en de engelenwereld. Tegen­
over eene engelenwereld, die vaardig is om den wil van 
God te doen, staat dan geene menschenwereld, die onder 
de macht der zonde verkeert. De kracht, die hier op aarde 
van Jezus Christus is uitgegaan om zonde en satan uit het 
menschelijk hart te bannen, draagt dan hare volkomen vrucht 
in eene wereld, waarin geen toegang meer denkbaar is voor 
zonde en satan. 

De Heiland heeft getuigd van de vreugde, die de engelen 
genieten, wanneer zondaren worden gered: hoe zal die vreugde 
worden verhoogd, als zij eene menschenwereld aanschouwen. 



212 STICHTER VAN 'ï HEMELSCHE KONINKKIJK. 

waaruit het laatste 'spoor van de heerschappij der zonde en 
des satans is verdwenen, en zij zich mogen mengen met eene 
verheerlijkte menschheid, om met haar te worden verheerlijkt 
door de heerlijkheid Gods, die de verheerlijkte schepping door­
dringt. 

Ik zeg, de verheerlijkte schepping, en denk inzonderheid 
aan de aardsche schepping. God bracht den mensch, wat zijne 
lagere vermogens aangaat, uit de aarde voort, en wil dat de 
mensch met de aardsche schepping één zal blijven. Daarom 
zal de aardsche, de lagere schepping; die nu met den mensch 
aan de vergankelijkheid onderworpen is, aan 't einde, met 
den mensch. van de vergankelijkheid worden verlost, en met 
Hem de onvergankelijke, de eeuwige heerlijkheid beërven 
(Rom. 8 : 19—22). 

Waarom ziet de Heer, als Hij 't einde aanschouwt, dat de 
zon verduisterd wordt, en de maan haar schijnsel niet geeft, 
en de sterren uit den hemel vallen, en de krachten, die in 
de hemelen zijn, worden bewogen (Mark. 13 : 24. 25) ? Omdat 
deze lagere schepping dan plaats maakt voor de blijvende^ 
de eeuwige schepping, die past bij de verheerlijkte mensch­
heid (Hebr. 12 : 27). Het verheerlijkte lichaam van Jezus 
Christus is het onderpand dezer hoogere schepping. 

Gelijk de ontbinding der tegenwoordige volkeren en maat­
schappijen, naar 't woord des Heeren, voorafgaat aan 't Ko­
ninkrijk Gods, zooals het zich aan 't einde openbaren zal, 
alzoo zal deze ontbinding der aardsche schepping, die zelfs 
door de wetenschap tegemoet wordt gezien, aan de hoogere 
schepping voorafgaan, die eene onvergankelijke zijn zal. He­
mel en aarde zijn dan nieuw, en verheerlijkt met de verheer­
lijkte menschheid. 

Op dit Koninkrijk, waar gij Gods Zoon ziet aan 't hoofd 
eener schepping, waarin alles onvergankelijk is, omdat het in 
de heerlijkheid Gods is opgenomen, heeft God het oog 
gehad, eer Hij de hand leide aan de schepping. De ge­
redden beërven, met Jezus aan hun hoofd, het Koninkrijk, dat 



STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 213 

hun bereid is van de grondlegging der wereld (Matth. 25: 34). 
Van den beginne schiep God zulk eene natuur en zulke 

menschen, dat die deelen kunnen, met C-iods Zoon. in do heer­
lijkheid des Vaders. Elk schepsel, dat uit het Koninkrijk ge­
sloten wordt, is afgeweken van Gods oorspronkelijke 
verordening, is in strijd met het plan, waarnaar de schepping-
is aangelegd. Gods Koninkrijk, niet het vuur, dat voor den 
duivel en zijne engelen bereid is, dagteekeut van den aanvang 
der schepping (Matth. 25 : 41). 

Wat God doet, dat is een geheel van begin tot eind. In 't 
begin is reeds het einde begrepen. Was niet de schepping met 
het oog op Gods Koninkrijk aangelegd, dan kan aan het einde 
Gods koninkrijk niet tot stand komen. Een gebrek, in den aan­
vang, zou het geheel tot aan 't einde toe doen gebrekkig 
blijven. 

Gelijk de kunstenaar, als hij de allereerste lijnen van zijn 
kunststuk trekt, zijne hand laat bestieren door 't beeld, dat 
hij in den geest aanschouwt, alzoo — om het groote met 
het kleine te vergelijken — richtte God bij de allereerste 
scheppingsdaad, de schepping in naar 't Koninkrijk, zooals Hij 
het vooruit in zijne voltooiing zag. 

En gelijk de kunstenaar, als hij iets uitstekends vervaar­
digen wil, des te meer tijd en talent er aan besteedt, zoo 
heeft onze God al de opeen volgende eeüwen, en al Zijne 
liefde en wijsheid en macht van noode, om eindelijk het Ko­
ninkrijk voort te brengen, dat de hoogste bewondering en 
aanbidding bij menschen en engelen eeuwig zal opwekken. 
Al wat was en is en tot aan 't einde zijn zal, dient tot voor­
bereiding van 't Koninkrijk Gods! Wie, die God uit Zijne 
werken wenscht te leeren kennen, verlangt niet, dat de bede 
wordt verhoord, die Jezus ons leerde bidden: Uw Konink­
rijk kome! 

Maar terwijl de schepping van den aanvang is aangelegd 
op het einde, dat uitloopt op het hemelsche Koninkrijk, zoo 
komt dit Koninkrijk niet uit de schepping voort, 't Is 



214 STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 

niet de vrucht van de ontwikkeling der krachten, die in den 
aanvang in de schepping zijn gelegd. Gelijk de schepping is 
ontstaan door de scheppende kracht des Zoons van God, zoo 
voert God haar, door nieuwe scheppingsdaden, door de be­
middeling van Zijnen Zoon, van stap tot stap naar 't voor­
gestelde doel. En zoo ontstaan er opeenvolgende tijdperken 
en overgangen, totdat het einde daar is. 

De aarde ontstond door den Zoon uit de heerlijkheid, die 
Hij bij den Vader had, eer de wereld was; uit Zijne volheid 
van licht en leven (Joh. 1 : 1 — 4 Col. 1 :15 —19 Openb. 3 :14). 
Het getuigenis des Heeren, dat Hij het licht der wereld is, 
en dat Hij levend maakt, wie Hij wil, is één met deze waar­
heid (Joh. 5 : 25, 26; 8 : 12). Hij durfde alzoo spreken, om­
dat Hij zich bewust was, dat alle licht en leven oorspronkelijk, 
toen Hij bij den Vader was, van Hem zijn uitgegaan. Het 
eerste tijdperk der aardsche schepping eindigde met de ver­
schijning van den mensch. Welk een oogenblik was dit in 
de voorbereiding van 't hemelsche Koninkrijk! Daar zagen de 
engelen in den mensch het schepsel, op wiens komst de aarde, 
door eene opklimmende reeks van scheppingsdaden en over­
gangen allengs was toebereid. Hij verscheen niet voordat de 
aarde, de lucht en de zon, hemr wat zijne lagere vermogens 
aangaat, onderhouden konden. Hij was een nieuw schepsel in 
de rij der schepselen, naar zijn hoogeren aanleg met geen 
ander wezen, dan met God alleen te vergelijken. Hij 
werd geschapen naar het beeld van God ! 

Maar hij was niet op eenmaal wat hij wezen moest. Geen 
schepsel kan op eenmaal zijn, wat het bestemd is te zijn. 
Alle schepsel wordt dit door ontwikkeling. God alleen is, 
maar wordt niet, wat Hij zijn moet. Hij is de eeuwig-
zijnde. Intusschen, terwijl de lagere schepselen door eene 
natuurnoodwendigheid worden, wat zij worden moeten, moest 
de mensch, onder verzoeking en beproeving, zijne bestemming 
willen, en haar alzoo tot zijn zedelijk eigendom maken. 

Helaas, in deze beproeving bezweek de eerste mensch, en 



STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 215 

zoo kwam uit hem een menschengeslacht, dat uit de aarde 
aardsch is, en machteloos, om den drang naar zijne ware 
bestemming, zoo vaak die ontwaakte, te verwezenlijken. Dit 
menschengeslacht moest op den tweeden Adam — den twee­
den mensch — wachten, op den mensch, die uit den hemel 
is, en in 't bezit van den levendmakenden Geest (1 Oor. 15 : 
44 — 49). Het tweede tijdperk was dat der voorbereiding van 
den mensch tot de verschijning van den tweeden Adam. 

Eindelijk brak het oogenblik aan, dat Hij werd geboren, en, 
op dertigjarigen leeftijd, de taak onzer verlossing aanvaardde. 
Wie was Hij? Niemand minder dan de menschgeworden Zoon 
van God, die zich den geredden mensch als Zijn buit kwam 
verwerven. Wij zagen Hem eene buitengewone macht open­
baren over de natuur, de daemonen en den mensch, en den 
dood sterven tot verzoening onzer zonden; en nadat Hij van 
de dooden was opgestaan, hoorden wij Hem verklaren, dat 
Hem alle macht is gegeven in hemel en op aarde, en met 
deze verklaring het bevel verbinden, om aan alle volkeren 
der aarde 't Evangelie hunner verlossing te verkondigen. 

Nu werd een derde tijdperk ingeleid door de uitstorting-
des H. Geestes op den Pinksterdag, 't Is de bedeeling des 
Geestes, waarin de Heer aan de geloovigen den Geest mede­
deelt, die hun het onderpand is van hun aandeel in Zijne 
heerlijkheid, en die ze daartoe voorbereidt. Wat Hij op aarde 
in de dagen Zijns vleesches tot 's menschen verlossing heeft 
gedaan, was de voorbereiding tot hetgeen Hij in dit tijdperk 
doet aan en door Zijne geloovigen. 

De apostolische gemeente zag reikhalzend uit naar 't aan­
breken van 't laatste tijdperk, dat aanvangt als Jezus Chris­
tus in heerlijkheid komt, om de aardsche voor de hemelsche 
schepping te doen plaats maken (Rom. 8 : 17—25; Fil. 3 : 
20, 21; Matth. 13 ; 48; 26 : 28). 

Door 't bewustzijn van ons zoonschap, weten wij dat het 
hemelsche rijk met macht in ons is doorgebroken, en hebben 
wij het onderpand dat de Zoon niet rusten zal, voordat Hij 



216 STICHTER VAN 'T HEMELSCHE KONINKRIJK. 

eene nieuwe wereld heeft tot stand gebracht, die volkomen 
past bij de nieuwe, in ons aangevangen schepping (Efeze 4 ; 30). 

De Heiland arbeidde en streed en leed op aarde als de 
Zoon. die zich, langs dezen pijnlijken weg, het Koninkrijk uit 
de macht der zonde terugwon. Hij moest zich door Zijn bloed 
Zijne erfenis verwerven (Matth. 20 : 28). Maar hoe zwaar ook 
soms de strijd was, Hij voorzag met helderen blik, hoe deze 
hemel en deze aarde eens zullen voorbijgaan, om plaats te 
maken voor 't hemelsche Koninkrijk, waarin Zijne woorden 
hunne laatste en eeuwige vervulling erlangen (Matth. 24 ; 35). 

En wij worden geroepen Hem hierin na te volgen. Hij redt 
ons, om door ons getuigenis voor de waarheid de leugen te 
overwinnen. Deze strijd heeft eene ontelbare schare van mar­
telaren voortgebracht, voor wie in gindsche heerlijkheid, de 
merkteekenen van hun strijd schitterende eereteekenen zul­
len zijn. De Heere helpe ons, met het oog op 't Koninkrijk, 
dat welhaast wordt geopenbaard, getrouw te zijn aan Hem, 
die ons is voorgegaan, om ook voor ons het Rijk in bezit te 
nemen. Van den troon Zijner heerlijkheid roept Hij ons toe: 
„die overwint, ik zal hem geven met Mij te zitten in Mijnen 
troon; gelijk als Ik overwonnen heb, en ben gezeten met 
Mijnen Vader in Zijnen Troon" (Openb. 3 : 21). 

XXIX. 

VOORWERP VAN 'S MENSCHEN VERTROUWEN. 

Daar de Schrift ons een blik vergunt tot aan het einde dei-
tijden, verstaan wij wat de eigenlijke aard is van Gods Konink­
rijk. Het is in zijne voltooiing ontdaan van alles wat vergan­
kelijk is. 't Is op het eeuwige aangelegd, 't Is in zijne vol­



VOORWERP VAX 'ö MENSCHEN VERTROUWEN. 217 

komenheid daar, als de geredde menschheid met de schepping 
in Gods heerlijkheid is opgenomen. 

Het heeft Gode eeuwen gekost den mensch te laten ver­
staan, dat Hij hem geschapen heeft en hem van de zonde 
verlossen wil, opdat hij eenmaal zijne plaats zou kunnen in­
nemen in eene orde van dingen, eene maatschappij, een rijk, 
waarin alles onsterfelijk is. 

Wij moeten van het lagere tot het hoogere, van het zicht­
bare tot het onzichtbare, van het tijdelijke tot het eeuwige, 
van het vergankelijke tot het onvergankelijke opklimmen. 
Eerst het natuurlijke, daarna het geestelijke (1 Cor. 15 : 46, ATt). 

In Israël was het hoogere, dat komen zou, langen tijd, in 
lagere, in vergankelijke, in wereldsche vormen verborgen (Gal. 
4 : 3). Langzamerhand nam het echter voor 't verlichte oog-
van den profeet eene bepaalde gedaante aan. Wat inzonder­
heid hem tot deze diepere inzichten voorbereidde, was de er­
varing dat de bestaande orde der dingen hare vroegere heer-
lijkheid allengs verloor, veranderde en stierf. Beide, koning­
en priesterschap, bezweken met het volk onder de macht dei-
zonde. De natie werd allengs ontbonden, en met haar de 
nationale vormen, waarin de godsdienst door Mozes was 
gehuld. 

En wat vertoonde zich aan den blik van den Ziener in de 
verte? Een Persoon, die met de hoogste gaven van God is 
toegerust, en in de nauwste verbintenis met God leeft: door 
wien God eene nieuwe bedeeling aanvangt, en de diepste be­
hoeften, die in den loop der eeuwen in het vrome gemoed zijn 
gewekt, bevredigt. Hij zal in volkomen zin de GEZALFDE (de 
Christus) zijn, van wien alle gezalfden, hetzij koningen of 
priesters of profeten, de onvolkomen voorloopers zijn geweest. 
Hij zal zoo nauw met God verbonden zijn, als niemand voor 
Hem is geweest, GODS ZOON, voor wien God niets meer ver­
borgen houdt (Ps. 2 : 12; 110 : 1; Jes. 11 : 1—5). 

Eer Hij verscheen was het zoover gekomen, dat in Israël 
geen spoor was overgebleven van Zijne vroegere zichtbare 



218 VOORWERP VAN 's MENSOHEN VERTEOUWEN. 

lieerlijkheid. Het volk was verzonken tot het diepste peil van 
staatkundige onmacht en maatschappelijke ellende. Deze toe­
stand diende om de nadenkenden te vatbaarder te maken 
voor geestelijke begrippen van het waarachtig heil des men-
schen, dat niet afhangt van de uiterlijke welvaart en den 
uiterlijken glans eens volks. 

In dezen tijd verschijnt Johannes de Dooper, de grootste 
der profeten. Door hem wordt voor 't eerst de waarheid in 
haar eeuwigen, haar eigenlijken, haar naakten vorm uitge­
sproken, namelijk, dat God op aarde een rijk vestigen wil, 
waarin niet een mensch, maar God Koning is, en dat het 
fondament van dit rijk gelegd wordt, niet in uiterlijke 
verordeningen, maar in de rechte verhouding des harten tot 
God, en dat die verhouding eerst daar is, waar de mensch 
zich van de zonde tot God heeft bekeerd, en hem 
zijne zonden vergeven zijn. De inhoud Zijner prediking was: 
Bekeer u, tot verge ving der zonden, want het Konink­
rijk Gods is nabij gekomen. Van achteren lijkt ons dit 
woord zeer verstaanbaar en eenvoudig; maar het heeft eene 
eeuwenlange opvoeding des menschen gekost, eer hij deze 
waarheid zóó helder kon verstaan, dat hij haar aldus in een 
kort en duidelijk woord kon uitspreken. 

Hoe kwam Paulus aan de eenvoudige formule: „de recht­
vaardige zal uit het geloof leven," waarin de diepste waarheid, 
die in den apostolischen tijd is ontdekt, werd uitgesproken? 
Niemand onder zijne tijdgenooten had met meer ernst dan hij, 
op eigen weg, de rechtvaardigheid gezocht, en met meer 
innigheid dan hij haar omhelsd, toen hij haar in Gods weg 
vond. Het heldere woord, waarin hij de waarheid formuleerde, 
getuigde van de helderheid, waarmede hij haar aanschouwde; 
en de kracht,- waarmede hij zijn leven aan de verkondiging 
der ontdekte waarheid wijdde, getuigde van de kracht, 
waarmede zij in hem heerschte. Hierin overtrof hij al de 
apostelen, en dit maakte hem tot den grootsten man van 
zijnen tijd. 



VOORWERP VAN 's MENSOHEN VERTROUWEN. 219 

En wat maakte Johannes tot den grootsten van alle pro­
feten vóór Christus? Dat niemand dieper dan hij heeft inge­
zien, dat Israels ellende aan zijne zonden was te wijten, gron­
diger dan hij heeft gewanhoopt aan Israels herstel door eene 
omwenteling in zijne uiterlijke geschiedenis, en helderder dan 
hij heeft verstaan, dat God eene nieuwe bedeeling op nieuwe 
grondslagen wilde aanvangen. Zijne aanschouwing is zoo gees­
telijk en diep, dat hij tot den hemelschen kern der waarheid 
is doorgedrongen, en daaraan den naam ontleende, dien hij 
aan de nieuwe bedeeling gaf, namelijk, HET KONINKRIJK DER 

HEMELEN. De door hem ontdekte waarheid is de hoogste, de 
diepste, die ooit door een profeet „vóór Christus is ontdekt. 
Zij was de waarheid, waarop zijn tijd wachtte, en tot de ont­
dekking waarvan God den mensch sinds eeuwen aan 't voor­
bereiden was. Zij was de hooogste waarheid, die God, voor de 
komst van Christus, den mensch kon openbaren. En zoo ge­
weldig greep zij Johannes aan, dat hij, met een nooit te voren 
geëvenaarde kracht, haar aan 't volk verkondigde; en dat de 
gisting, die zijne prediking onder de geesten verwekte, alles 
overtrof, wat men ooit in Israël had beleefd. 

Terwijl het gansche volk aan niets anders dacht, van niets 
anders sprak, dan van dit Koninkrijk der hemelen, dat God 
in Israël stichten wil, trad Jezus onder het volk op met dezelfde 
prediking als Johannes; met dit groote verschil echter, dat 
Hij allengs en al duidelijker liet verstaan, dat dit hemelsche 
Koninkrijk aan Zijn persoon is verbonden; en men het 
ingaat door Hem. Die zich aan Hem toevertrouwt, beërft het 
Koninkrijk Gods; die zich van Hem scheidt, wordt er buiten-
geworpen. Hij noemt zich DE CHRISTUS, DE ZOON VAN GOD, 

van wien Mozes en de profeten hebben getuigd; die 'smen-
schen diepste behoeften komt bevredigen, en die hem het 
eeuwige leven komt mededeelen. En weldra was het voor het 
gansche volk duidelijk, dat God het voor deze ontzettende 
vraag stelde: ZAL IK MIJ AL OP NIET AAN JEZUS CHRISTUS 

TOEVERTROUWEN ? Alles werkte te zamen om deze tot de ééne 



220 VOORWERP VAN 'S MENSCHEN VERTROUWEN. 

groote vraag des tijds te maken. En sedert is zij de ééne 
groote vraag aller tijden en eeuwen gebleven. 

Zal ik mij aan Jezus Christus toevertrouwen? Niet één 
nadenkend Israëliet kon zich van deze vraag losmaken. De 
vraag was niet: zal ik gelooven in wat Hij leert? maar, 
zal ik in Hem gelooven; zal ik mij toevertrouwen aan Hem, 
als aan den Christus, den Zoon des levenden Gods? 

Jezus Christus begon niet met te zeggen; geloof in Mij. 
Hij predikte dit niet regelrecht. Hij verbood bij zekere ge­
legenheid aan Zijne discipelen, dat zij iemand zeggen zouden, 
dat Hij was Jezus, de Christus (Matth. 16 ; 20). Naar den 
geestelijken aard van 't Koninkrijk der hemelen vermeed 
Hij alles, dat slechts eene verstandelijke toestemming of eene 
voorbijgaande geestdrift kon opwekken. Hij beoogde niets 
minder, dan op den geest te werken, en 't vertrouwen des 
ganschen menschen te winnen. 

Weldra schaarden zich velen om Hem, om wat Hij voor 
hen was, niet om wat Hij tot hen sprak of voor hen deed. 
Hij noemde hen Zijne discipelen, in onderscheiding van de 
schare, die innerlijk van Hem vervreemd bleef (Luk. 8 : 4, 
9, 10). Zij waren de kern des volks, de echte vertegenwoor­
digers van het geestelijke Israël (Mark. 3 : 34, 35). In hen 
gaf zich het Godzoekende Israël, ja de Godzoekende mensch-
heid, aan Jezus Christus. Door hunne overgave aan Jezus als 
aan den Christus, den Zoon van God. verklaarde de mensch; 
Jezus Christus is de Man, die al mijne behoeften bevredigt, 
die het eeuwige leven mij mededeelt, die mij invoert in 't Ko­
ninkrijk der hemelen (Joh. 6 : 67, 68). 

Hoe wekte Jezus Christus dit vertrouwen in hen op? Door 
hun te toonen, dat Hij bezat wat hun ontbrak. Daar­
door ging vanzelf van Hem eene aantrekkingskracht uit. die 
alle aantrekkingskracht, ooit door den mensch uitgeoefend, 
oneindig overtrof. 

Bij al de kennis, die Zijne discipelen door den dienst van 
Mozes en de profeten van God hadden, bij al de liefde, die 



VOORWERP VAN 'S MEMSCHEN' VERTROUWEN. 221 

hen jegens God vervulde , gevoelden zij, dat het hun nog 
ontbrak aan de vereeniging met God, waaraan het 
hart behoefte heeft. God bleef op eenen afstand van hen. 
Die het best Hem kenden, verlangden het sterkst naar den 
beloofden Profeet, die hun de nog onbeantwoorde vragen des 
harten zoude beantwoorden, en den sluier wegnemen, waar­
achter God zich nog voor hen verborgen hield. Zij dorstten 
naar een inniger vereeniging met God! 

Zie, daar verschijnt Jezus Christus, die tot hen van God 
spreekt, zooals nooit een profeet van Hem gesproken heeft. 
In Hem is in de verste verte niets te bespeuren, dat van 
eene verwijdering tusschen God en hem getuigde. Hij heeft 
geene behoefte aan een ander, om Hem nader met God be­
kend te maken. Hij verklaart dat God Zijn Vader is, en Hem 
alles toont. Hij spreekt nooit anders van God, dan als van 
Zijn Vader. En zoo innig is de band, die Hem aan Zijn Va­
der bindt, dat Hij getuigt, dat de Vader in Hem is, en Hij 
in den Vader; en dat die Hem ziet, den Vader ziet, en den 
Vader niet meer in de verte behoeft te zoeken. 

Zoo heeft nooit een mensch kunnen of durven spreken. 
Onbeschrijfelijk moet de indruk zijn geweest, dien zulke woor­
den op de vromen maakten, toen zij die voor 't eerst hoorden. 
Terwijl zij in Zijne tegenwoordigheid, meer dan ooit, den af­
stand gevoelden, die er nog was tusschen God en hen, werden 
zij inniger dan ooit zich bewust, dat de verbintenis, waartoe 
het tusschen God en hen komen moest, zich afspiegelt in de 
betrekking, die er op aarde bestaat tusschen vader en kind. 
Jezus toch verkeerde met God, als de Zoon met den Vader. 

Door de onvolkomen verbintenis tusschen hen en hunnen 
God, kon er veel tusschen hen en hun God intreden, om hen 
te verontrusten en te beangstigen: de herinnering aan 
hunne zonden, de rampen des levens, het vooruitzicht des 
doods, en veel, waarvan zij zich geen rekenschap geven konden. 
Maar van deze onrust en angst, eigen aan al wat mensch 
heet, is in Jezus geen spoor te vinden. Hij leeft in de rust 



222 VOORWERP VAN 'S MENSCHEN VERTROUWEN. 

en kalmte des hemels. Hij leeft als iemand, die van den hemel 
is nedergedaald, en die den vrede, die daar woont, met zich heeft 
medegebracht. Hij, die in den Vader is, leeft in de kalmte, 
die den Vader eigen is, tegenover 's Vaders beangstigde kin­
deren hier op aarde. 

Er waren oogenblikken, waarin Jezus kalmte in eene bij­
zondere mate afstak bij de onrust en angst Zijner discipelen; 
zooals, toen Hij onverschrikt de menigte aanzag, die Hem 
steenigen en van de steilte werpen wilde; toen Hij rustig 
den storm aanschouwde, die het vaartuig waarin Hij was, 
met den ondergang dreigde; toen Hij blijmoedig van Zijn 
sterven tot de ontroerde discipelen sprak, als van Zijn terug­
keer naar 's Vaders huis. 

Zulk eene rust en kalmte heeft nooit een mensch op aarde 
gekend. En toch de sidderende harten Zijner jongeren beseften, 
sedert zij Hem hadden leeren kennen, meer dan ooit, dat zij 
aan die rust en kalmte dringend behoefte hadden. 

En hoe stak Zijne geestelijke kracht af bij hunne zwak­
heid. Nooit is Hij in eene enkele verzoeking bezweken. En 
toch is geen mensch zwaarder verzocht geweest, dan Hij. 
Hij wandelde onder de zwakke aardbewoners, als een Koning 
uit den hemel. Naarmate Zijne discipelen Hem met een ver­
licht oog aanschouwden, bogen zij zich onder de geestelijke 
meerderheid, waardoor Hij oneindig boven alle menschen 
uitstak. Hij alleen was onzondig! 

Hoe diep hebben Zijne discipelen in Zijne tegenwoordigheid 
hunne zwakheid in den strijd tegen de zonde gevoeld, en hoe 
sterk verlangd naar iets van Zijne heilige kracht. 

En hoe groot is de tegenstelling tusschen de klaarheid, 
waarmede Hij over de diepste geheimen sprak, en hunne 
onkunde en onzekerheid. Hij sprak als iemand, voor 
wiens blik de Vader al de geheimen des Koninklijks had 
blootgelegd, en die ze aanschouwt met de helderheid, waar­
mede de Vader ze ziet. Hij getuigde, dat de Vader Hem alles 
toonde, en dat niemand den Vader kende, dan Hij. En juist 



VOORWERP VAN 'S MENSCHEN VERTROUWEX. 123 

omdat Hij de waarheid zoo helder zag, tot in hare diepste 
kern, daarom sprak Hij over haar zoo eenvoudig, als nooit een 
raensch gesproken heeft. Hij zag haar van aangezicht tot 
aangezicht. Hij zag haar met ongesluierd gelaat. Hij zag haar, 
zooals zij zich in hare eeuwige heerlijkheid vertoont. Daarom 
sprak Hij over de diepten in 's menschen en in Gods hart, 
over de wording des Koninklijks, en over Zijne toekomst en 
het eindgericht, met de gemakkelijkheid en klaarheid, waar­
mede wij over de meest bekende, over alledaagsche dingen 
spreken. De oude profeten geraakten in wegslepende geestdrift, 
als hun oog in de verte iets ontdekte, en deelden het daarom 
in dichterlijken trant aan anderen mede; maar Jezus Christus 
sprak over de eeuwige waarheden, als dingen waaraan Hij 
gewoon is, en die één zijn met Zijn alledaagsch bestaan. Hij 
sprak op aarde over hemelsche dingen, zooals een engel in 
den hemel met zijne mede-engelen er over spreken zou. 

Hierdoor werden Zijne discipelen, meer dan ooit, zich hunner 
onkunde en onzekerheid aangaande de eeuwige waarheden be­
wust. En dag aan dag werd het verlangen al sterker in hen, 
dat ook zij deel mochten hebben aan 't heldere licht, waarin 
Hij wandelde. 

Hebben zij vermoed, dat God door hunne overgave aan 
Jezus Christus, hen met Hem medebezitters van Zijn hooger 
leven zou maken ? Hebben zij dit vermoed, eer Jezus Christus 
met ronde woorden hun de groote waarheid verkondigde, dat 
Hij op aarde is gekomen, om door Zijn rijkdom hunne 
armoede te vervullen? Hoe het zij, toen Hij meende dat 
de heilbegeerigen bereid waren om het te vernemen, verkon­
digde Hij hun regelrecht, dat zij, door 't geloof in Hem, de 
deelgenooten aan Zijn hooger leven zouden worden, en alzoo 
ingaan in 't Koninkrijk der hemelen. 

Denk, onder anderen, aan deze woorden: „Komt tot Mij, die 
vermoeid en belast zijt, en Ik zal u rust geven; zoo iemand 
dorst, die kome tot Mij en drinke; die in Mij gelooft, stroomen 
des levenden waters zullen uit zijn binnenste vloeien; en die in 



224 VOORWERP VAN 's MENSCHEN VEETROUWEN. 

Mij gelooft heeft het eeuwige leven; alzoo lief heeft God de 
wereld gehad, dat Hij Zijn Eeniggeboren Zoon gegeven heeft, 
opdat een iegenlijk die in Hem gelooft niet verderve, maar 
't eeuwige leven hebbe." 

Welk een oogenblik in de geschiedenis van 't wordende 
Koninkrijk van God! Een mensch verklaart aan zijne mede-
menschen, dat Gods Koninkrijk buiten hem niet denkbaar is; 
dat men het eeuwige leven, dat één is met dit Koninkrijk, 
niet kan ontvangen, dan door overgave aan Hem; dat al­
leen zij, die zich, aan Hem: toevertrouwen het eeuwige leven 
hebben! whhii 

Welk eeneisch! Nooit i heeft een mensch, die God vreesde, 
zoo durven spreken: nooit alzoo zich durven plaatsen tusschen 
Grod en mensch! Zullen de discipelen van Jezus Christus de 
eersten zijn om hunne eeuwige zaligheid van dezen stap te 
doen afhangen ? Zullen zij aan Jezus Christus het vertrouwen 
des harten geven, dat Gode alleen toekomt? 

Eer hun verstand over deze vraag was begonnen na tè den­
ken, had hun hart reeds er op geantwoord. Eer Jezus Christus 
de waarheid, dat, die in Hem gelooft het eeuwige leven heeft, 
in een duidelijk woord had geformuleerd, kenden zij haar reeds 
onbewust. Hun hart was in Zijne zedelijke en geestelijke 
macht, en ondervond in Zijne gemeenschap een nieuw leven, 
eer het verstand hun zeide: 't is het eeuwige leven, door 
Jezus Christus u toestroomend. Hunne innerlijke ervaring 
zeide amen! toen Jezus hun verkondigde, dat die zich aan 
HEM toevertrouwt, het eeuwige leven ontvangt. 

Sedert zij, in 't besef hunner leegte tegenover Zijne vol­
heid, zich aan Hem hadden overgegeven, was God hun als 
hun Vader nabij gekomen, waren zij verzekerd van de ver­
giffenis hunner zonden, was in hen de vrede neergedaald, had 
de waarheid zich aan hen vertoond, zooals nooit te voren. 
Van toen af was een gelukkig leven, op aarde of in den 
hemel, zonder Christus, voor hen ondenkbaar. Gij herin­
nert u het woord van Petrus, toen Jezus de trouw zijner 



VOORWERP VAK 'S MENSCHEN VERTROUWEN. 225 

discipelen op de proef stelde: „Heere, tot wien zullen wij 
gaan ? Gij hebt de woorden des eeuwigen levens!" 

En toch was het heil, dat zij in de gemeenschap met Jezus 
Christus genoten, slechts een klein begin van wat het wezen 
zou, als Hij het uit de heerlijkheid, door de mededee-
ling des Heiligen Geestes, in hen voltooit. Naar die 
voltooiing richtte Hij, vooral in de laatste uren van Zijn aardsche 
leven, hun oog. En toen Hij, na voor hen den zoendood te 
zijn gestorven, en tot den Vader te zijn teruggekeerd, hen op 
den Pinksterdag doopte met den 11. Geest; hoe hoog steeg 
van toen aan hun geestelijk leven, hoe innig werd hun ver­
trouwen in den verhoogden Heer en Christus, hoe begonnen 
zij te gelijken naar Hem, zooals zij op aarde Hem hadden 
gekend. In welk eene rijke mate werden de zegeningen van 
't Koninkrijk Gods hun eigendom. Hun God is niet meer op 
een afstand van hen. Hij woont door Zijn geest in hen. Zij 
weten, dat hunne zonden zijn uitgewischt door het bloed van 
Jezus Christus, en dat zij kinderen zijn des hemelschen Vaders. 
Zij zijn kalm en gerust onder de zwaarste vervolgingen en 
de dreigendste gevaren. Zij ziln meer dan overwinnaars in de 
pijnlijkste beproevingen. Zij spreken over de hoogste waar­
heden des Koninklijks met onbenevelde klaarheid. Hoe gansch 
anders dan voorheen! 

En gelijk zij zich tot Jezus Christus aangetrokken gevoelden, 
omdat Hu had, wat zu misten, zoo gevoelden, om diezelfde 
reden, duizenden en tienduizenden heilbegeerigen zich tot hen 
aangetrokken, en gaven zij zich, op hunnen aandrang, aan 
Jezus Christus over. En weldra hadden ook dezen het on­
wrikbaar getuigenis van Gods Geest in hunne harten, dat zij, 
door Jezus Christus, het Koninkrijk der hemelen waren bin­
nen gegaan. 

En zoo zal deze ervaring voortduren van geslacht tot ge­
slacht, en heilbegeerigen zullen zich aan Jezus Christus toe­
vertrouwen, totdat zij, met Hem aan hun hoofd, de eeuwige 
heerlijkheid beërven. 

15 



226 DE CHRISTUS DER EVANGELIËN EN 

XXX. 

DE CHRISTUS DEK EVANGELIËN EN DE CHRISTUS DER 

APOSTOLISCHE BRIEVEN. 

Er is eene treffende tegenstelling tusschen den 
Christus, dien de Evangeliën, en den Christus, dien de 
apostolische Brieven ons voorstellen. En met de aposto­
lische Brieven stemmen de Handelingen der Apostelen overeen. 

De Evangeliën stellen ons den aardschen, de Brieven stel­
len ons den hemelschen Christus voor. 

De Evangeliën vermelden ons Zijne aardsche, de Brieven 
vermelden ons Zijne hemelsche daden. 

De Evangeliën beschrijven ons 't leven, dat aanvangt met 
Zijne geboorte uit Maria, de brieven beschrijven ons 't leven, 
dat aanvangt met Zijne geboorte uit den dood (Hand. 13 : 
30-33). 

Op den Pinksterdag staat Petrus in zijne prediking't langst 
stil bij de opstanding van den Gekruiste, en hij verbindt Zijne 
opstanding met Zijne verheffing tot Christus en Heer aan 
's Vaders rechterhand. 

Van Jezus' aardsche daden rept hij geen woord. 
Hij is vol van Jezus' heerlijkheid, die met Zijne opstanding 

aanving, en aan 's Vaders rechterhand werd voltooid. 
Hij predikte niet den aardschen, maar den hemelschen 

Christus. 
Hij wekte op tot geloof, niet in den aardschen, maar in 

den hemelschen Christus, die aan Israël de vernieuwing des 
harten, de vergiffenis van zonden en de gave des Geestes 
schenken wil (Hand 2 : 88; 5 : 31). 

De meesten der drie duizend, die zich op den Pinksterdag 
bekeerden, wisten weinig van Jezus' aardsche leven. Velen 
wisten niets meer daarvan, dan dat Hij als een valsche Mes­
sias was gekruist. 



DE CHRISTUS DER APOSTOLISCHE BRIEVEN. 227 

Hunne hekeering en wedergeboorte, en 't nieuwe leven dat 
in hen door den Heiligen Geest ontstond, waren alleen te 
danken aan hun geloof, dat de Gekruiste uit den dood was 
opgewekt, om, als Heer en Christus, Zijne plaats aan Gods 
rechterhand in te nemen. Zij werden, zooals Petrus het heeft 
uitgedrukt, wedergeboren tot eene levende hoop, door de op­
standing van Jezus Christus (1 Petr. 1:3; vgl. 1 Cor. 15 :14). 

Op dien dag trad de Gemeente door den Heiligen Geest in 
de gemeenschap met den hemelschen Christus. Aan die ge­
meenschap dankte zij den vrede en de vreugde, de kracht en 
den moed, die haar kenmerkten; en daaruit werd haar ver­
langen geboren naar Zijne terugkomst, om haar de deelgenoot 
van Zijne hemelsche heerlijkheid te maken (1 Thess. 1 : 10; 
Pil 3 : 20; 1 Petr. 1 : 4, 5; 1 Joh. 3 : 2). 

De apostolische Brieven zijn geboren uit de gemeenschap, 
niet met den aardschen, maar met den hemelschen Christus. 

Zij zijn vol niet van den aardschen, maar van den hemel­
schen Christus. 

Er is in de verste verte geen toeleg te bespeuren om den 
aardschen Christus als Held en Heilige boven andere men-
schen te verheffen. Hingen wij alleen af van deze Brieven, 
dan wisten wij nagenoeg niets van dezen Held en Heilige. 

Hij staat voor den geest der schrijvers niet in Zijn aardsche 
grootheid, maar als de Heer der heerlijkheid, door Wien en 
tot Wien alle dingen zijn, en die aan Gods rechterhand is in 
den hemel, ver boven alle overheid en macht en kracht en 
heerschappij, en allen naam, die genaamd wordt, niet alleen 
in deze wereld, maar ook in de toekomende (Jac. 2; 1; 1 Cor. 
2 : 8; 8 : 6; Efeze 1 : 20, 21; 1 Petr. 3 : 22; Openb. 1 : 8). 

Paulus, de man der tegenstellingen, is zich, meer dan iemand 
anders, de tegenstelling bewust tusschen den aardschen en 
den hemelschen Christus, 't Was de aanschouwing van den 
hemelschen, en niet van den aardschen Christus, die hem 
voor den Heiland had gewonnen. Niemand verkeerde onder 
een dieper en helderder indruk van de heerlijkheid van den 



228 DK CHRISTUS DER EVANGELIËN EN 

hemelschen Christus, dan hij. Toen daarom sommigen te veel 
nadruk legden op eene bekendheid met den aardschen Chris­
tus, die aan Paulus, als apostel, ontbrak, schroomde hij niet, 
dit bijna al te stoute woord uit te spreken: „indien wij ook 
Christus naar 't vleesch — dat is, in Zijn aardsche leven — 
gekend hebben; nochtans kennen wij Hem nu niet meer naar 
't vleesch" (2 Cor. 5 : 8). 

De tegenstelling tusschen den Christus der Evangeliën en 
den Christus der Brieven, spiegelt zich op treffende wijze af 
in de tegenstelling, tusschen hetgeen de discipelen 
waren in hun verkeer met den aardschen Christus, 
en wat zij geworden zijn na hun verkeer met den he­
melschen Christus. 

Grooter tegenstelling in de innerlijke geschiedenis van God­
zoekende menschen laat zich niet denken. 

Stel u voor hunne geestelijke onkunde, hunne vrees voor 
de wereld, en hunne zucht naar eer, tot aan liet einde Tan 

Jezus' aardsche leven. Was Jezus in den dood gebleven, dan 
was Zijn arbeid aan hen eene mislukking geweest, zoo groot 
als ooit de mislukking van den arbeid van een profeet in 
Israël geweest is. Dan waren zij tot hun aardsch beroep terug 
gekeerd. Dan hadden wij geen discipelen van Jezus gekend, 
wier karakter voor de wereld de weerspiegeling was van 
't karakter van hun Meester. Wat zeg ik? Dan was denaam 
van Jezus vergeten, althans dan werd de naam „Jezus, de 
Christus" niet onder de menschen genoemd. 

Maar ziet, wat de gemeenschap met den opgewekten en 
verheerlijkten, met den hemelschen Christus, terstond van 
hen maakte. Zij werden tot gansch nieuwe menschen omge­
schapen. Welk een licht ging er in hen op. Hoe moedig pre­
dikten zij den hemelschen Christus, met den marteldood voor 
oogen. Hoe nederig wandelden zij onder elkander. Hoe treffend 
vertoonden zij de karaktertrekken van hunnen Heer. 

Zij waren van aardsche, hemelsche menschen geworden. 
Dit was geschied door 't hemelsche leven van Jezus, dat 



DE CHRISTUS DER APOSTOLISCHE BRIEVEN. 229 

hun door den Geest werd medegedeeld (Rom. 6 : 4 —11). 
Zij waren, zooals Paulus het heeft uitgedrukt, mede opge­

wekt, en mede gezet in den hemel, in Christus (Ef. 1 : 6). 
Maar als de apostolische gemeente werd, wat zij geworden 

is, door hare gemeenschap met den hemelschen Christus; als 
zij aan den hemelschen Christus meer dan genoeg had: hoe 
zijn dan de Evangeliën ontstaan, die ons met den aardschen 
Christus bekend maken? 

Niets was natuurlijker, dan dat de geloovigen 't een en 
ander wenschten te weten aangaande Jezus' aardsche leven, 
nadat zij Hem als den Verheerlijkte hadden leeren kennen, 
omdat Zijne apostelen getuigden, dat dit aardsche leven 
de spiegel was van Zijn hemelsche leven. 

Zie hier de tegenstelling opgelost in eene diepere 
eenheid. Het aardsche leven van Jezus was voor de apos­
telen een raadsel, zoo lang zij alleen den aardschen Christus 
kenden. 

Geen wonder. Het lagere wordt begrepen uit het hoogere, 
waartoe het opklimt en zich ontwikkelt; niet omgekeerd. 

Jezus' woorden en daden zijn, afgescheiden van Zijn hemelsch 
leven, de onverklaarbaarste en ongerijmdste woorden en daden, 
die ooit werden gehoord en aanschouwd. 

Niets kon ze verklaren, dan Zijn terugkeer tot de heerlijk­
heid des Vaders, en Zijn arbeid uit die heerlijkheid door den 
Heiligen Geest. 

Terwijl Zijn aardsche ie ven, op zich zelf staande, de onge­
rijmdste aller ongerijmdheden is, wordt het verstaanbaarder 
en doorzichtiger dan eenig menschenleven, door de eenheid 
er van met Zijn hemelsch leven. 

Wat anders, in Jezus' woorden en daden, 't ongerijmdste 
zou zijn geweest, dat wordt het begrijpelijkste van alles, 
zoodra men het invoegt in Zijn hemelsch leven. 

Van achteren, nadat Jezus opgewekt en verheerlijkt was, 
zagen Zijne apostelen in Zijn aardsche leven, den spiegel van 
Zijn hemelsch leven. 



230 DE CHRISTUS DER EVANGELIËN ENZ. 

En uit dat standpunt, dat het eenige ware standpunt is, 
beschouwden zij voortaan Jezus aardsche leven, en deelden zij 
in de christelijke vergaderingen eenige losse herinneringen 
aangaande Jezus' redenen en daden mede. 

Het was hun niet er om te doen Jezus' aardsche leven te 
verhalen, zooals men het leven verhaalt van een held en 
heilige, dien men vergoodt. 

Dan waren de Evangeliën gansch anders uitgevallen. 
Niets is oppervlakkiger, dan 't ontstaan onzer Evangeliën 

toe te schrijven aan de zucht om den aardschen Christus 
boven alle helden en heiligen te verheffen. 

Al wat zij ons van Jezus' aardsche levensgeschiedenis mede-
deelen is beperkt tot eenige weinige dagen! 

Had Lukas ons niet Jezus' tempelbezoek op twaalfjarigen 
leeftijd verhaald, dan wisten wij letterlijk niets van hetgeen 
Hij gedurende dertig van de tweeëndertig jaren Zijns aardschen 
levens gesproken en gedaan heeft. 

't Was hun genoeg in enkele bijzonderheden de trekken te 
toonen van den aardschen Christus, als 't beeld van den 
hemelschen Christus. 

Vooral was 't hun eene behoefte, ons in den lijdenden Chris­
tus het Lam Gods te doen aanschouwen, dat de zonde der 
wereld heeft verzoend. 

Het gewichtigste, dat ons de Evangeliën mededeelen, is 
niet wat Jezus op aarde heeft gedaan, maar wat Hij be­
loofd heeft te zullen doen, nadat Hij tot Zijne heer­
lijkheid bij den Vader zou zijn teruggekeerd (Matth. 
18 : 20; 16 ; 27; Joh. 15 : 26). 

De Brieven toonen, hoe vervuld is, wat de Evangeliën ons 
doen verwachten. 

De Brieven verklaren de Evangeliën, niet de Evangeliën de 
Brieven; gelijk de vervulling de voorspelling, en niet de voor­
spelling de vervulling; gelijk het nieuwe het oude, en niet 
het oude het nieuwe Verbond verklaart. 

Daarom is 't voor hem, die niet met de Gemeente leven 



WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS ? 231 

wil in de gemeenschap met den hemelschen Cristus. ten eene-
male een verloren arbeid, den aardschen Christus te willen 
verstaan. 

Die niet één in geest en aanschouwing is met de aposto­
lische Brieven, mist den sleutel om de Evangeliën te ver­
klaren. 

't Is de hemelsche Christus, dien wij in den historischen 
Christus terugvinden. 

't Is de hemelsche Christus, die ons den aardschen Christus 
ontsluiert. 

DE AARDSCHE CHRISTUS IS DOORZICHTIG VAN DEN HEMELSCHEN 

CHRISTUS. 

B E S L U I T .  

XXXI. 

WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS? 

Deze vraag komt tot u, die in den Christus uw leven hebt 
gevonden. 

Na Hem, meer opzettelijk dan gij gewoonlijk doet, te hebben 
aanschouwd in 't licht, dat het viervoudig getuigenis dei-
Evangelisten op Hem werpt, is 't u eene behoefte des harten 
te belijden, wat Hij voor u is geworden. 

Als de vraag tot u komt: wat dunkt u van den Christus? 
dan wordt in de eerste plaats niet uw verstand, maar uw 
hart in beweging gezet. En juist dit maakt u verlegen. Vroeger, 
toen gij Jezus Christus niet kendet, en naspraakt wat anderen 
u van Hem hebben gezegd, was uw verstand terstond gereed 
met eenige afgeronde formules op deze vraag te antwoorden 
en waandet gij alles aangaande Hem te weten. Nu daaren­
tegen, sedert uw hart in Hem leeft, en gij al meer ontdekt. 



232 WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS? 

wat Hij voor u is, nu weet gij niet, hoe de zaak aan te vatten, 
waar te beginnen, waar te eindigen, als gij op Hem starende, 
de vraag verneemt; wat dunkt u van den Christus? 

Uwe kennis van den Christus hebt gij inzonderheid te dan­
ken, aan hetgeen gij, van oogenblik tot oogenblik, van Zijne 
verlossende en heiligende genade ervaart. 

Deze ervaring werpt een heerlijk licht over alles, wat de 
Evangeliën aangaande Hem getuigen. 

Zij brengt Hem u onuitsprekelijk nabij. Gij denkt niet aan 
Hem, in de eerste plaats, als aan den Christus, die voor acht­
tien eeuwen op aarde heeft geleefd; of die daar Boven, op 
oneindigen afstand van de aarde, in de heerlijkheid woont ; 
of die eenmaal tot deze aarde zal terugkeeren. Al deze dingen 
verkregen eerst daardoor voor u de hoogste beteekenis, door 
dat de Christus, van oogenblik tot oogenblik, 't leven van uw 
leven is geworden. 

Gij denkt aan Hem, als aan den Geliefde, „dien gij niet 
gezien hebt, en nochtans lief hebt; in wien gij nu, hoewel 
Hem niet ziende, maar geloovende, u verheugt met eene on­
uitsprekelijke en heerlijke vreugde" (I Petr. 1 : 8). 

Denkt gij Hem weg, dan is voor u de geschiedenis van 
't menschdom en van uw eigen hart eene ondoordringbare 
duisternis, wordt alles in en om u een onverklaarbaar raadsel, 
heerscht alom niets dan de verslindende dood. 

Aan Hem dankt gij uw onwrikbaar GELOOP aan 't bestaan 
van God, als van de Heilige Liefde. In Hem hebt gij aange­
nomen Gods beste gave aan den mensch. Hij kwam op aarde 
om u 't Evangelie van Gods heilige liefde te verkondigen, u 
met God te verzoenen, en u in te leiden in de gemeenschap 
met Hemzelven en met den Vader. 

In deze gemeenschap hebt gij 't eeuwige leven gevonden. 
Herinnert gij u den tijd van uwen terugkeer tot God uit 

de macht der wereld, der zonde, des ongeloofs? Geen pen 
kan beschrijven wat in u omging, toen gij, neerzinkend onder 
een ondragelijken last, geloovig uw oog mocht opheffen tot 



WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS? 233 

den Gekruisigde, en de hand mocht leggen op Hem, zeggende; 
.,Hij is 't Lam Gods, dat ook mijne zonden draagt." 

Toen stroomde uit God een nieuw leven in u. Zijn vrede 
en Zijne vreugde vervulden uw hart. Uit dat hart klom toen 
voor 't eerst tot uwen God het Abba, Vader! 

En al kunt gij u den tijd niet herinneren, toen Jezus Chris­
tus voor 't eerst alzoo u tot zich trok, sedert gij in Hem Gods 
eeuwige liefde hebt omhelsd, hebt gij geleerd al wat u weder­
vaart in 't licht van deze, aan u ontdekte liefde te aan­
schouwen. 

In de donkerste oogenblikken, in de zwaarste beproevingen, 
waarin Hij u het teederst tot zich trekt, roept 't geloovige 
hart 't krachtigst uit: „Zoo God vóór mij is, wie zal tegen 
mij zijn? Die ook Zijn eigen Zoon niet gespaard heeft, maar 
Hem voor mij heeft overgegeven, hoe zal Hij mij ook met 
Hem niet alle dingen schenken?" (Rom. 8 : 31, 32.) 

't Ga zooals 't wil, één blik geloovig geworpen op 't Kruis, 
waar Jezus Christus Zijn leven voor u gaf, en — de nacht 
wordt dag, de duisternis licht! 

Deze ervaring gaf u den sleutel in de hand, om de voor 
anderen zoo duistere geschiedenis des menschdoms te verstaan. 
Niettegenstaande al hare donkere bladzijden, is zij voor u, bij 
uitnemendheid, de geschiedenis der goddelijke gerechtigheid 
en genade — de geschiedenis van Gods heilige liefde. 

In Gods oordeelen ziet gij de doorgangen tot tijden van 
uitnemenden zegen. Zij brachten den mensch, van stap tot 
stap, nader tot dien heugelijken oogenblik, toen Jezus Christus, 
rt Licht der wereld, geboren werd. 

't Is u van achteren duidelijk geworden, dat God, van den 
aanvang der menschelijke geschiedenis, alles zoo bestierde, dat 
Hij den mensch voor de komst van Jezus Christus voorbereidde. 

En sedert Jezus Christus in u woont, wijkt al meer in u 
de duisternis voor 't licht. Niet door moeitevolle inspanning, 
maar door 't geloof aan Zijn allesoverwinnende genade in u, 
sterft de oude en leeft de nieuwe mensch in u. 



V 

234 WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS? 

Terwijl liet zondige vleesch in u onveranderd blijft, terwijl, 
zoolang gij leeft, de mogelijkheid tot elke zonde in u voort­
duurt, weet Hij, in elke beproeving, waarin gij geloovig alles 
van Hem verwacht, u, in Zijne gemeenschap, meer dan over­
winnaar te maken. 

Het geheim van dit helder triumfeerend leven in u, is uw 
geloof in den Zoon van God, die u heeft liefgehad en zich 
voor u heeft overgegeven (Gal. 2 : 19). 

In 't licht dezer ervaring ziet gij uwe toekomst tegemoet. 
Uit dit geloof wordt uwe HOOP geboren. Kunnen de beproe­
vingen u niet van Jezus Christus scheiden, wat zeg ik? binden 
zij u al nauwer aan Hem, dan weet gij dat niets, ook niet 
de dood, u schaden kan. Gij wordt dan van aardsche banden 
ontbonden, om met Christus te zijn (Fil. 1 ; 23). 

En aan 't einde uwer heilsgeschiedenis ziet gij Christus 
verschijnen, om u de heerlijkheid in te voeren, die samenvalt 
met de opstanding der dooden en de vernieuwing van hemel 
en aarde. 

En gelijk de oude geschiedenis de volkeren heeft voorbereid 
voor de eerste komst van Christus, zoo weet gij dat de nieuwe 
geschiedenis hen voorbereidt voor deze tweede komst. 

Zijne eerste is de waarborg van Zijne tweede komst. 
Wat hebt gij dan Christus niet te danken, dat deze hoop 

in u leeft! 
Terwijl anderen den ondergang der volkeren meenen te 

moeten verwachten, ziet gij hoe elk oordeel Gods ze nader 
brengt, tot die wanhoop aan zich zeiven, waaruit het geloof 
zal worden geboren aan den Christus, die komt om de konink­
rijken der wereld te doen worden 't Koninkrijk van God en 
Zijn Christus (Openb. 11 : 15). 

Terwijl anderen treuren over de ontbinding, ook der kerk­
genootschappen, ziet gij, met vreugde, in die slooping 't oor­
deel Gods. dat de Gemeente tot iets beters bereidt, dan zij 
eeuwen lang, met behulp van de aardsche machten, heeft 
gezocht. 



WAT DUNKT U VAX DEN CHRISTUS? 235 

De dood van 't oude is voor xi de profetie van 't nieuwe. 
Is Jezus Christus niet opgestaan uit den dood? 
Verrees Hij niet in een nieuw en heerlijk lichaam? 
Voer Hij niet op ten hemel, waar Hij nu heerscht aan 

's Vaders rechterhand? 
Gij weet, dat gij één zijt met Christus, en dat Zijne geschie­

denis, stap na stap. de geschiedenis van den verlosten mensch 
worden zal. 

Ik spreek van uwe eenheid met Christus. Hoe zijt gij 
u bewust van uwe eenheid met Hem? — Door uwe LIEFDE 

tot Hem. 
Zij is geboren uit Zijne liefde tot u. 
Gij hebt niet geweten wat liefde is, vóórdat Jezus' liefde tot 

u, u innerlijk duidelijk is geworden. 
Gij hebt niet geweten wat het was, u onbepaald aan iemands 

liefde toe te vertrouwen, totdat gij u, voor tijd en eeuwigheid, 
aan Jezus' liefde hebt toevertrouwd. 

En gelijk uit die liefde uwe liefde tot Jezus Christus werd 
geboren en dagelijks wordt gevoed, zoo ontstond daaruit en 
wordt daardoor van dag tot dag versterkt uwe liefde tot den 
naaste. 

In uwe eenheid en gemeenschap met Jezus Christus zijt 
gij de deelgenoot geworden van Zijne liefde tot den mensch. 

üw hart gaat medelijdend uit tot uwe niedemenschen, die 
zonder 't geloof en de hoop leven, die gij aan Jezus Christus 
te danken hebt. 

Gij kent geen hoogere eer, dan dat uw Heiland u gebruikt 
om anderen tot de kennis van Zijn heil te brengen, of te 
helpen brengen. 

Gij kent geen hooger vreugde, dan wanneer gij ziet of ver­
neemt, dat harde harten smelten, doove ooren opengaan, 
blinde oogen zien, en men Jezus Christus als Verlosser 
omhelst. 

't Is de hoogste vreugde van den Vader, den Zoon en de 
heilige engelen (Luk. 15). 



236 WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS? 

't Is de vreugde, die één is met de liefde des Vaders, des 
Zoons en der heilige engelen. 

't Is vooral door de liefde, die u aan den Vader en den 
Zoon, aan uwe medeverlosten en de verlorenen bindt, dat 
gij u des EEUWIGEN LEVENS bewust zijt. 

Zulk eene liefde — gij zijt er zeker van — kan zoo min 
vergaan als God zelf. 

God is liefde. 
Deze liefde is de eeuwige band, die eeuwiglevende wezens 

aan elkander hecht. 
Zij is de polsslag des eeuwigen levens. 
't Gaat, in uwe schatting, al wat te bedenken is oneindig 

te boven, dat de liefde Gods in uw hart is uitgestort dooi­
den Heiligen Geest, die u gegeven is (Rom. 5 ; 5). 

En als gij nu dit alles — uw geloof, uwe hoop, uwe liefde — 
het eeuwige leven — aan Jezus Christus, en wel als de 
vrucht van al wat Hij voor u heeft geleden, dank weet, hoe 
zoudt gij dan in woorden kunnen uitdrukken, wat u van den 
Christus dunkt? 

Vraag het kind, dat gelooft dat zijn vader de beste vader 
is; „Wat dunkt u van uwen vader?" 

Vraag de vrouw, die gelooft dat haar man de beste echt­
genoot is: „Wat dunkt u van uwen echtgenoot?" 

Vraag de bruid, die gelooft dat zij den voortreffelijksten jonge­
ling tot bruidegom heeft: „Wat dunkt u van uwen bruidegom ?" 

Gij zult hun antwoord lezen in 't vuur, dat in hun oog-
vonkelt, in den glans, die hun gelaat verheerlijkt, meer dan 
in de woorden, die uw verstand aanhoort en wikt en weegt. 

En wat is de beste vader, de trouwste echtgenoot, de 
beminnelijkste bruidegom — zoo spreekt uw hart — verge­
leken met U, Jezus Christus, mijn Redder en mijn Heer? 

Gij zijt oneindig meer dan het schoonste en het beste, dat 
ik mij denken kan. 

Al wat ik bewonder en bemin, is een flauw beeld van U, 
den Bewonderens- en Beminnenswaardige. 



WAT DUNKT U VAN DEN CHRISTUS? 237 

Gij zijt de eeuwige verzadiging van mijn peinzend verstand 
en mijn liefhebbend hart. 

U wil ik gehoorzamen, U volgen, U gelijkvormig worden. 
Mijn leven zal tot in alle eeuwigheid een lofzang zijn, U 

ter eere. Amen. 



E R R A T A .  

Blz. 2, regel 23 v. o. lees: dat daarmede in overeenstemming is, 
„ 6, „ 16 v. b. staat: slaat, lees: sla. 
1 10, „ 15 v. o. „ van den Vader, lees: aan den Vader. 

17, „ 9 v. o. en waardoor Hij ons leert, lees: en waardoor hy leert. 
„ 19, „ 11 v. b. „ de luisterende stem, lees: de fluisterende stem. 
,, 22, „ 5 v. o. „ Jezus Christus ontbindt in ons, lees: Jezus Christus 

ontbindt niet in ons. 
„ 23, „ 15 v. o. „ die in Hem zouden gelooven, lees: die in Hem ge-

looven. 
„ 28, ,, 8 v. o. ,, Hoe verheffend was het van Jezus, lees: Hoe ver­

heffend was het voor Jezus, 
3.v. b. „ Zijn schuld en vloek te verlieffen? lees: zijn schuld 

en vloek te ontheffen? 
6 v. b. beloften en goddelijke hulp, lees: beloften van god­

delijke hulp. 
15 v. b. „ teederder, lees: teeder. 
14 v. o. „ Zijne gezegende macht, lees: Zyne genezende macht. 
12 v. o. bèweldadigden, lees: beweldadigde. 
15 v. o. Eeneontvankelijkeziel, lees: Elke ontvankelykeziel. 
4 v. o. „ genezen? Waar, lees: genezen; waar. 

15 v. b. ergsten kranken, lees: ergste kranken. 
5 v. o. beschamenden, lees: beschermenden. 

10 v. b. „ stootte, lees: stiet. 
11 v. b. hoofden, lees: hoofdjes. 
6 v. o. „ in hunnen Rechter, lees: in hunnen Redder. 
8 v. o. de Profeten aangeboden, lees: de Profeten aange­

bracht. 
lees: hij pleit voor de opstanding der dooden, voor de 

liefde, die kinderen. 
staat: te vormen, lees: te vestigen. 

„ een Zoon van God, lees: een zoon van God. 
„ het verschil weten, lees: het verschil meten. 
,, In zijn eerste aanvang, lees: in zijn eersten aanvang, 

léés: het is niet in staat in de cel, bij haar eerste wor­
ding datgene te ontdekken. 

staat: wat het later zag, lees: wat het later, zeg. 
„ Het goddelijke vult het menschelijke aan, lees: het 

goddelijke vult het menschelyke. 
„ de geloovige Zoon van God, lees: de geloovige een 

zoon van God. 
„ hoe met God als Vader om te gaan, lees: hoe met 

God om te gaan. 
„ tegen deze zelfzuchtigen geest, lees: tegen dezen 

zelfzuchtigen geest. 
„ openbare en verwezenlijken, lees: openbaren en 

verwezenlijken. 
., over deze liefdelooze, lees: over dezen liefdelooze. 
„ alleen mensch, lees: alleen als mensch. 
„ Joh. 6 : 4, 5, lees: Joh. 6 : 45. 
., eene menschelijke geworden is, lees: eene mensche-

lijk gewordene is. 
„ is het heilig karakter, lees: is haar heilig karakter. 
„ 't goddelijk wezen, lees: 't goddelijk weten. 

de eenige heerlijkheid, lees: de eeuwige heerlykheid. 
„ Zijn sterven een vooruitgang, lees: Zijn sterven 

een vooruitgaan. 
„ Hand. 70 : 37, 38; lees: Hand. 10 : 37, 38. 
,. Dit is Uwe ure, lees: dit is uwe ure. 
„ zielenstrijd, lees: zielestrijd. 
„ bevrijde, lees: bevrijdde. 

lees: bij zijne Vader leeft, is hij, wat hij naar Gods oor­
spronkelijke verordening bestemd was te zijn, is hy. 

3 v. o. „ En als de mensch is, wat hy wezen moet. welke 
plaats neemt hy. 

14 v. b. staat: over allen vleesch, lees: over alle vleesch. 

. 29, 
„ 34, 

43, 
i, ^8, 
„ 49, 
» 60, 
„ 53, 

59, 
61, 

" 64.' 

„ 71, 

_ 100, 
1 107, 

HO, 
. 112, 
;; na, 
„ 112, 
„ 117, 
„ 126, 

131, 

r I48, 
„ 148, 

„ 149, 
, 164, 
„ 157, 
„ 158, 

„ 159, 
' 161, 
„ 166, 
„ 169, 

r 170, 
, 177. 
„ 183, 
,, 184, 
„ 190, 

„ 190, 

„ 191, 

4 v. o. 

12 v. o. 
8 v. o. 
2 v. b. 

13 v. o. 
8 v. o. 

5 v. o. 
14 v. b. 

2 v. o. 

8 v. o. 

11 v. o. 

2 v. o. 

7 v. b. 
2 v. o. 

18 v. b. 
5 v. b. 

9 v. o. 
2 v. b. 

11 V. O. 

14 v. o. 

15 v. b. 
10 v. o. 
12 v. o. 
15 v. b. 
6,5, v. o. 



lillipv: ŝ m̂m 
.M 

— 
1. ' 

m 





L 



Bij J. W. LEEFLANG te Utrecht verscheen mede: 

(i.  \V. UL'AXD'J'.  Dienende Liefde. Een boek voor het 

Ilnisi»v/ni. \ertaal(l onder toezicht en met \ 'oorredc van 

Tl N Kvi i /0.7,-) 
X. I 'KIi '.s. IVIaarien Luther, de uiiiii v;iii (TOI! gezonden. 

2<3e Druk. < ieïllustreerd -0.25 

25 Kx. : 5(1 Ex./!). : 100 Ex. /!(!.—. 

HKSEA STKKT'n).\.  Thuis best, [ ' i t  liet Engelsch door 

Al M A - 0.40 
X. HOI-MEIJI!. De aanschouwing der Heerlijkheid van 

Jezus Cln istus. Leerrede, iiitgesprokeu tijdens /JJII bezoek 

aan Xederland in den herfst van 1884 o.y-, 

X. .1. HOIOIEIJJ;. Uit de Duisternis in het Licht. Wunken 

over den ooi-s]jroiig en aard van het Christelijk leven. 

Met portret van den schrijver 2.40 

Gebonden in keurig linnen band 2.90 

•V .1. HüKMEIJl;. Jezus' Heerlijkheid weerspiegeld In Zijn 

aardsche leven - 1 50 

Gebonden in keurig linnen band -1.90 

X. J. HUI-'MElJi;.  De Christus der Evangeliën -1.90 

Gebonden in keurig linnen band - 2;40 

.1. H. 1101,'A S1CCA.MA. Onze Prinsessen. Eene geschied­

kundige herinnering - i 40 

li. .Sl'L'KGEOX. Leerredenen. Uit het Engelsch vertaald 

door EI.ISAIIKTII l'iii:i.isT.\iiT. X'ienwe reeks. Per jaargang 

Vim 52 nuiumers -39i) 

H. .Sl'UL'OEOX. De Christelijke Feesten - 1.75 

Gebonden in keurig linnen band - 2.25 

O. H. Si'L'liGEOX. Overeenkomstig de belofte - O.'JO 

O. H. >SI'I KGEOX. Kerstfeest-vieren. Eene Leerrede . . -0.15 

25 Ex. /2.50: 1(10 Ex. /9. -. 

C. 11. Sl'i IJGEOX, Het eerste Kerstlied. Eene Leerrede . -0.12.', 

25 Ex. /2.50; 100 Ex. /9. . 

i yp. r.  A. GEURT8 Nijmegen. 


