
De Noordse Loki-mythen in hun onderling verband

https://hdl.handle.net/1874/300058

https://hdl.handle.net/1874/300058


??? DE NOORDSE LOKI-MYTHENIN HUN ONDERLINGVERBAND E. J GRAS ; ojBLiOTHEEK ur; ?• I â– \'Â?l??ksunivEfSi.\'tâ–  â–  u T,?; t\' \'-1 - ,



??? â€? \' quot; - \' /-



??? â– \'f



??? .M



??? DE NOORDSE LOKI-MYTHENIN HUN ONDERLINGVERBAND PROEFSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN GRAAD VAN DOCTOR INDE LETTEREN EN WIJSBEGEERTE AAN DE RIJKS-UNIVERSITEIT TE UTRECHT OP GEZAG VAN DENRECTOR MAGNIFICUSJhr. Dr. B. C. DE SAVORNIN LOHMANHOOGLEERAAR IN DE FACULTEIT DER RECHTS-GELEERDHEID VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAATDER UNIVERSITEIT TEGEN DE BEDENKINGEN VANDE FACULTEIT DER LETTEREN EN WIJSBEGEERTETE VERDEDIGEN OP VRIJDAG 29 MEI 1931, DESNAMIDDAGS TE DRIE UUR, DOOR ELIZABETH JOHANNA GRAS GEBOREN TE MIDDELBURG HAARLEM â€” N/V H. D. TJEENK WI];-LINK amp; ZOON â€” 1931 3IBU0THEEK DERRIJKSUNIVERSITEITU T ^ E H T.



??? y - \'Tji.gt;\'.i lt;/ â– -\'M / / / â€? l :/ , i\' -?ŽM\'iV W-ri^i iquot; \']quot;; quot;f\'i\'i â– v?Ž\'r/?Ž gt;: i VlAl^i?ŽG-?Žnbsp;TO .h . -111; -â– ;Tirv.?Žgt;i ?ŽijG TJ.Tr ruA\'inbsp;;ilt;i â€?â– ! vi/-/gt;iii:-t /:Jlt;I Z/.V ri j h-i^innbsp;â–  lt;?œ-?œKIVI f:-!.! ! 1 //â– Vnbsp;; rnbsp;i gt;\'m â€?rr,i:-i:?Ž:.j\'ra.\':| jv/ â€?/.:â€?\'; xnbsp;;i h.h; n-Â? r l\'f ??... c^\'f\'Anbsp;mv-quot;:nbsp;/i, iUr-i.\' .VI\' iâ–  i .â– â– ii?Žiu â– â€?â€?quot;r )/ Â? l\'j??i?š :â€?\' iH J-j l\'^\'hlii\'- i j \' i/i\'j\'-i I m/An â– \'\'^liiST. 3944 9768



??? AAN . MIJN VADER EN MOEDER



??? ^\'V\'vv â€?i , â–  i.f quot; : .. : vSKSi:/,/--.:- \' t.-.



??? Bij het voltooien van mijn proefschrift is het mij een behoeftemijn dank te betuigen aan de Hoogleraren, wier kolleges ik hebgevolgd. U, Hooggeachte Promotor, Professor van Hamel, ben ik meerdank verschuldigd dan ik zeggen kan, niet alleen voor Uwboeiende kolleges en Uw voortreffelike leiding bij mijn studie,maar ook voor de belangstelling en de vriendschap, die U mijsteeds heeft betoond en die ik tot het beste reken wat mijnstudietijd me heeft gegeven. Hooggeleerde de Vooys, als een voorrecht beschouw ik het.dat ik Uw leerling heb mogen zijn. Ik dank U voor alles, watU mij geleerd heeft, en voor de vaderlike goedheid, die ik steedsvan U heb ondervonden. Hooggeleerde Kernkamp en Oppermann, ik dank U voor het-geen ik op Uw geschiedenis-kolleges heb geleerd. Het is lang geleden, Dr. Sch??nfeld, dat ik op het Hilver-sums gymnasium Uw leerling was, maar nog steeds denk ik metdankbaarheid terug aan de uren, dat ik les van U had. Datik indertijd deze studie, die mij zooveel geluk en bevredigingschenkt, heb gekozen, is voor een niet gering

deel aan Uw in-vloed te danken geweest.



??? ?¨-ihoskd aan [mr^ri t?Žhrf?§sboiq g?Ÿv rr^i^ fov. i^r?Ž riH \'nbsp;gt;unbsp;nas ^ ^..r/Qo\'\'^ :ic c-in^^g^x^\', \' -l?š-^U iticb^ -^^Jifi^O ^^-mfAxm-r^ Ci-;., gt;?Žr uns-; -Tsvxifvnbsp;^^a?Ÿi gt;i ??-r^^r ii ins^y gfc-j::^ quot;nbsp;v/U iui^i?¤inar^ \\ \'^ci^b-i r ri Â?e ^ idsvoos ij^a si?–\'nbsp;s^rnbsp;â€? -m v,-U is9Jb^:Â§:?Ž?Žâ– ^l^ J\'jixr r:\'?-:- jvquot; J .as^roiaj^.i^Lr^iI;.. \'Si



??? INHOUD I.nbsp;?“chinn, Hoenir en Loki..........................1 II.nbsp;Loki en p??rr.................29 IILnbsp;De verdere mythen van Loki, de listige held ....nbsp;50 IV.nbsp;Loki in de Baldr-mythe.............71 V.nbsp;Loki\'s straf..................86 VI.nbsp;Loki bij het wereldeinde..................102 VII.nbsp;Loki\'s verwanten................109 VIILnbsp;Slotbeschouwing................122



??? - â–  - T. ^ . \' \' f . ^ VAoI Â?S wwWnbsp;J\' ?œ??nbsp;\'??W.nbsp;Si^ mv\'. \'-M^AsejM --tjJm,; . â– i^l j??l . I \' â–  iv â–  , / â€ž quot;,, .. gt; -, -, ^V^sfcMi^^itv-^??. ; J11 Â? : y - i^i-v.. . lâ–  \'1 â€?\'l



??? / OWnn, Hoenir en Loki. Drie goden hoorden oudtijds tezamen: ?“Sinn, Hoenir en Loki.Gegevens zijn te putten uit zeer verschillende bronnen: het beginvan de Reginsmal, Skaldsk. 1 en 39, de Lokkatattur en misschienook str. 18 van de Vgluspa. Een merkwaardig verbond, dat van de oppergod ?“Sinn metde beruchte Loki en de vrijwel onbekende Hoenir. Het kan nietanders, of hetgeen onze bronnen vertellen is slechts een vage her-innering aan een oudere toestand, toen het verbond een belang-rijker plaats innam en het karakter van de drie goden anders was. Het slecht worden van Loki â€” hij was namelik eerst, zoalsblijken zal, een welgezinde godheid maar later werd hij tot duivelâ€” en het op de achtergrond raken van Hoenir moet de oorzaakgeweest zijn, dat zij beiden van ?“Sinn werden losgemaakt. Wislicenusi) reeds meende, dat dit de vorming van eennieuwe groep: ?“Sinn, Vili en V?Š, ten gevolge heeft gehad. Maarhoewel Loki tot een boze reus werd, moest de broederlike ver-binding met ?“Sinn blijven. Zo kwam men volgens hem tot hetaannemen van een

bloedbroederschap. In de Lokasenna horenwij daarvan Loki kvad^: (str. 9) \'Mantu pat, ?–Hnn, er vit i drdagablendum bl??cf-i samanlglvi bergja Utstu eigi mundu, nema okkr vcsri bd^wn borit.\' De dichter beschouwt dit als de reden, dat Loki bij het drink- Hugo Wislicenus, Loki. .. Z??rich, 1867, blz. 8 vlg. *) De Edda wordt geciteerd volgens de uitgave vanG. Neckel. Echtermet enkele kleine afwijkingen wat de spelling betreft.



??? gelag der goden geduld werd: ?“Sinn was ter wille van zijn eigeneer verplicht de ander goed te ontvangen. Wij komen nu allereerst voor de vraag te staan, in hoeverreLoki deel heeft gehad aan het scheppingswerk. Over de schepping der mensen wordt ons op twee plaatsen heteen en ander medegedeeld, namelik in de Voluspa en de SnorraEdda. In de Voluspa lezen we, hoe drie asen, Qflgir ok dstgir,de mensen schiepen: (str. 175â€”8) jundu d landi, Utt megandi, Ask ok Emblu, erlgglausa.(str. 18) Qnd }au ne dttu, ??o^ }au ne Jigf^u,ld n?Š Iceti,nbsp;n?Š litu g??cha: gnd gaf ?“ffinn, ??ff- gaf Hoenir,ld gaf L??ff-urr ok litu g??ff-a.In Gylf. 8 vinden we een enigszins andere lezing i): pd er peirgengu me^ scBvar-strgndu Bors-synir, fundu Peir tr?Š ivau ok t??kuupp tr?Šin ok skgpuff-u af menn] gaf enn fyrsti gnd ok Uf, annarrvit ok hrcering, pricf\'i dsj??nu, mal ok heyrn ok sj??n;. . . Van de schepping der wereld vertelt de Vgluspa het volgende:(str. 4lâ€”4) Aff-r Burs synir bjgot-um um yppu, peir er miamp;^gar^, mcBran, sk??pu.Snorri\'s verhaal in Gylf. 7 wijkt

hier vrij sterk van af.Het zijn wel de zonen van Borr, die de wereld scheppen, maar zijdoen dit op een andere wijze, peir t??ku Ymi â€” die zij te vorengedood hadden â€”ok fluttu i mitt Ginnungagap ok gerff-u af honumjgrcf-ina\'â€”af bl??d^i hans sceinn ok vgtnin, jgrct-in varggr af holdinu,en hjgrgin af beinunum, grj??t ok urff-ir geramp;-u peir af tgnnum okjgxlum ok af peim beinum, er brotin vdru. Het lijkt wel, of Snorri in zijn verhaal over de mensen-schep-ping getracht heeft de berichten van de Vgluspa te kombineren: De Snorra Edda wordt geciteerd volgens de uitgave van FinnurJ??nsson.



??? de zonen van Borr schiepen de wereld, dan moesten door hentevens de eerste mensen geschapen worden en niet door hetzonderlinge drietal ?“Sinn, Hoenir en L??6urr. Maar bovendienkende Snorri nog andere overleveringen dan die der Vgluspa. Wat de schepping der mensen betreft is hij iets uitvoeriger.Hij vertelt namehk, dat de goden aan het strand twee bomenvonden en daarvan de mensen maakten. Het is zeer goed moge-lik, dat de Voluspa-dichter dezelfde voorstelling bedoelde tegeven, maar door de kortheid van het gedicht, dat bovendien opdeze plaats korrupt schijnt â€” at h??si in str. 174 is stellig niet deoorspronkehke lezing â€” kunnen wij hieromtrent geen zeker-heid krijgen. Anders is het gesteld met het verhaal van de schepping derwereld. Hier vertegenwoordigen de Vgluspa en de Snorra Eddageheel verschillende opvattingen. In de Voluspa wordt de aardeuit de zee omhoog getild, bij het wereldeinde sigr fold t maren bij het ontstaan van de nieuwe wereld rijst zij weer op uit de zee. (str. 591â€”4) S?Šr hon upp koma g^ru sinnijgrff- ??r agi,nbsp;iff-

jagrcena. Bij Snorri echter wordt de aarde geschapen uit het lichaamvan de oerreus; een fantastiese en ook elders bekende voorstelling,die wellicht mede door het feit, dat zij zich zo uitstekend leendetot een zeer gedetailleerde beschrijving, hem blijkbaar meer heeftaangetrokken dan de eenvoudige en naar onze smaak veelindrukwekkender voorstelling van de Vgluspa. Wie de zonen van Burr of Borr zijn, wordt ons in de Vgluspaniet verteld. Alleen lettend op de gegevens van het gedichtzouden we er haast toe komen te denken, dat het de drie asenuit str. 18 zijn i), hoewel uit de tussenliggende strofen dui-Zie: V??luspd gefin ??t me?? skjnringum afSigur??i Nordal (FylgirArb??k hdsk??la Islands 1922â€”23). Reykjavik, 1923, bl. 40, â€žEnefnokku??mA rA9a af 18. visu, aetti Bors synir i Vsp4 a?? vera ?“??inn, Hcenir ogL????urr.quot; Â?) Let op ??r Pvi li?–i in str. 17.



??? delik blijkt, dat er nog andere goden waren dan die drie. In Gylf. 5 wordt evenwel vermeld, dat ?“Sinn, Vili en V?Šde drie zoons zijn van Borr en de reuzendochter Bestla. Devraag is nu, of de Vgluspa-dichter deze voorstelling reeds kendeof dat we hier te maken hebben met een jongere spekulatie,wellicht van Snorri, die in het verhaal van de mensenschepping?“6inn, Hoenir en L??Surr verving door ?“Sinn, Vili en V?Š en ver-volgens dit drietal kon identificeren met de zonen van Borr,die de wereld schiepen. Het staat wel vast, dat de Vgluspa door het noemen van?“Sinn, Hoenir en L??^Surr in str. 18 een oudere traditie bewaartdan Snorri. Wislicenus^) uitte de volgende veronder-stelling: als Snorri om begrijpeHke redenen bij de mensen-schepping Hoenir en L??Surr door Vili en V?Š heeft vervan-gen, ligt het dan niet voor de hand, dat hij eenzelfde wijzi-ging heeft aangebracht in het verhaal van de scheppingder wereld? M.a.w. dat hij ook daar de oorspronkelike goden?“tSinn, Hoenir en L??tSurr heeft vervangen door ?“Sinn,Vili en V?Š? Om de juistheid

van deze veronderstelling tebewijzen, is het evenwel in de eerste plaats nodig zekerte weten, dat de Vgluspd-dichter met de zonen van Burr deasen van str. 18 bedoelt. En kunnen we hieromtrent zeker-heid krijgen? Hoogtepunten in het scheppingsverhaal zijn de scheppingder wereld en die der mensen. Wat de Voluspa ons verder ver-telt, is hoe regin gil de tijdsindeling vaststelden (str. 6) en dedwergen schiepen (str. 9â€”16). Het eerste is feitelik geen schep-ping, maar organisatie toen de dingen er al waren, het tweedewordt verteld in strofen, waarbij zoveel interpolatie is, dat weaan de echtheid van het geheel zouden gaan twijfelen. Wanneerwe aannemen, dat de goden van str. 4 en str. 18 dezelfde zijn, 1) Loki, bl. 15 vlg.



??? zouden we een mooie eenheid krijgen in het scheppingsverhaal.Maar we mogen ter wille van die eenheid, die wellicht nooitheeft bestaan, daar ook de Vgluspa-dichter ten slotte afhankelikwas van verschillende overleveringen, iets dergeliks niet zonderenig bewijs aannemen. Burr of Borr, volgens Snorri de vader van ?“Sinn en zijn broers,is geen oude godheid Hij heeft wellicht slechts zijn ontstaante danken aan de zucht naar rationalisering, die tal van nieuwegoden schiep en andere, die oorspronkelik niets met elkaar temaken hadden, verbond om zo te komen tot ?Š?Šn uitgebreidegodenfamihe met ?“Sinn als pater familias. Is Borr van \'t beginaf beschouwd als de vader van ?“6inn? En wie waren zijn anderezoons? Waren dat misschien eerst Hoenir en L???–urr, die latervervangen werden door Vili en V?Š? Dit zijn allemaal vragen, waarop geen bevredigend antwoordis te geven. Het is mogelik, dat de Vgluspa-dichter^) ?“iSinn, Hoeniren L???–urr beschouwde als de zonen van Burr, maar zekerheidhieromtrent hebben we volstrekt niet en het is dus â€” en daarkomt het

ten slotte op aan â€” niet geoorloofd uit zo schaarse ge-gevens een konklusie te trekken omtrent het aandeel van L??Surraan de schepping der wereld. We zullen ons dus verder alleen bezig houden met het verhaalder mensenschepping. Als we dit nauwkeuriger bekijken, merkenwe dat de Vgluspa en de Snorra Edda het aandeel van de afzonder-like goden niet streng scheiden. Bepaald gekarakteriseerd wordenzij door hun gaven aan de mensen niet. Men heeft wel getracht in het aandeel van L??Surr, die men â€”en zoals we zullen zien terecht â€” identificeerde met Loki, hetwerk van de vuurgod te zien, die warmte en kleur geeft. Deze Zie o.a. E. H. Meyer, V??luspa. Eine Untersuchung. Berlin. 1889.bl. 64 vig. Hij noemt Vili noch V?Š, maar vertelt ook nergens dat b.v. ?œ?–inn eenzoon van Burr is.



??? opvatting, o.a. te vinden bij R. M. Meyer is heel zwak ge-fundeerd, want de betekenis van ld staat allerminst vast. Waar-schijnlik is het ,,bloed, sappenquot; en niet ,,gloed, warmtequot;. Watlitu g??ff-a betreft, hieraan beantwoordt dsj??na in Gylf. 8, dat welniet anders kan betekenen dan ,,een goed uiterlik.quot; Maar nu komen we voor de vraag te staan, of we inderdaadhet recht hebben in L??Surr Loki te zien. Kaarle Krohn^)behoort tot de weinigen, die dit betwijfelen. De namen zijn volgenshem op geen enkele wijze verwant; maar hij kan natuurlik nietbewijzen, dat L??Surr niet dezelfde kan zijn als Loki. L??Surr wordt in de hele Edda slechts hier, in de Snorra Eddanergens genoemd. Bij de skalden vinden we zijn naam terug inkenningen voor ?“Sinn, die wel L??ff-urs-vinr heet. We kunnen ons indenken, dat L????urr om de een of anderereden zijn oude betekenis heeft verloren â€” Hoenir is hem danop die weg naar de onbekendheid gevolgd â€” en dat slechts toe-vallig zijn naam is bewaard. Maar het is ook mogelik, dat zichachter die naam een ons

beter bekende godheid verbergt. Daar ?“Sinn dikwels genoemd wordt tezamen met Hoenir enLoki, zouden we hier deze laatste in de plaats van L??Surr ver-wachten. Er is een onmiskenbare klankovereenkomst tussen denamen L??ct-urr, Loki en Loftr. Maar dit kan zuiver toeval zijn.Bovendien is alliteratie van de verschillende namen voor ?Š?Šngodheid volstrekt geen regel. Er zijn talloze etymologiese verklaringen van de naam L??ff-urrgegeven. Geringd) denkt aan verband met Ho^ra- en geeftals vertaling ,, Verf??hrer.quot; Axel Olrik^) leidtnbsp;af van R. M. Meyer, Altgermanische Religionsgeschichte. Leipzig, 1910.bl. 337 vlg. Â?) KaarleKrohn, Skandinavisk mytologi. Helsingfors, 1922, bl. 174. H. Gering, Kommentar zu den Uedem der Edda, herausgeg. vonB. Sijmons. Erste h?¤lfte. Halle. 1927, bl. 23. Â?) Axel Olrik, Myterne om Loke (Festskrift til H. F. Feilberg). Krist.,1911, bl. 588.



??? *Luh?ŸuraR, dat â€žvuurgeverquot; zou moeten betekenen. Noreenvergelijkt L??Surr met de Indiese demon van de zomerhitte,Vrtra, die door Indra wordt gedood {L??o^urr lt; *Vl??o^urr â€” Vrtfo). J??ranSahlgren^) neemt als uitgangspunt de plaatsnaamLocknevi, te verklaren als de samengetrokken vorm van Lod-konu-vi-,lodzovi kunnen samenhangen met got. liudan ,,groeienquot;enijsl. /oo\'-jMÂ? â€ždichtbegroeid.quot; Lodhkona vertaalt hij met ,,?¤rings-gudens maka, det v?¤xtas gudinna, ?¤ringsgudinnanquot;. Een syno-niem hiervan moet zijn Ludhgudha. De manlike vorm bij Lodh-kona is volgens Sahlgren *Lopverr, dat zich ontwikkelde totLopurr. In de Vgluspa stond locf-uR, dat men, omdat het metrumeen lange eerste syllabe eist, veranderde in L??ff-urr. Maar dit isvolgens hem niet juist, het moet Lopverr zijn. Dan is de oudevorm hersteld en de eerste syllabe tevens positione lang.DieLoburr of Lo|)verr zou dan, zoals de naam aangeeft, een oudevegetatie-demon zijn en in die kwaliteit de mensen ld en Utug??ff-a geven. Formele bezwaren lijken mij tegen

Sahlgren\'s opvattingniet in te brengen, maar de weinige gegevens waarover hij tebeschikken heeft, laten geen konklusie doch slechts een be-scheiden veronderstelling toe. Een geheel andere en m.i. zeer aannemehke verklaring wordtgegeven doorVOn derLeyen, Von Unwerth en Krause.Zij is gebaseerd op de nmeninscriptie van de Nordendorferspang, die luidt LogaPorelWodanjWigiponar. VonderLeyen^) was de eerste, die ^oga/or^ opvatte als ?Š?Šnwoord. Hij leidde het af van Hogaporaz â€žder Entflammer, derFlammenbringerquot; en vertaalde de hele inscriptie als volgt: Nordisk tidskrift f. filol., n. r. 4, bl. 28 vlg. J??ranSahlgren, F??rbjudna namn (Namn och bygd VI, 1918). bl.28 vlg. \') FriedrichvonderLeyen, Die grosse Runenspange von Norden-dorf (Zeitschrift des Vereins f. Volkskunde XXV, 1915. bl. 136 vlg.).



??? â€žFlammenbringer (sei), Wodan! weihe Donar!quot; Ter nadere ver-klaring zegt hij:,, Wodan sollte dem Toten\'\' â€” want de spang werdaan een dode meegegeven â€” ,,die heilige Flamme entfachen,Donar sollte sie weihen.quot; Inderdaad kan uit H?¤vamal 152 en Grimnismal 1 afgeleidworden dat ?“Sinn beschouwd werd macht te hebben over het vuur. Volgens VonderLeyen is de Noorse godennaam Lo^wrr uitHohaPoraz ontstaan, een vorm die naast HogaPoraz gramma-tiese wisseling vertoont. Nu zijn er volgens hem twee mogelik-heden: de god L??Surr kan ontstaan zijn uit een eigenschap vanWodan, maar ook kunnen Wodan en L??Surr zo na verwant zijngeweest, dat HogaPoraz in Wodan is opgegaan. Hoe het ook zij,die getuigenissen en trekken in de Skandinaviese mjrthologiemoeten oud zijn, waarbij ?“Sinn en Loki â€” die volgens hem de-zelfde is als L??^Surr â€” als ge??jken worden genoemd. Weer een stap verder ging Von Unwerth^). Het eerste deelvan de samenstelling logapore is volgens hem loga-, loha- ,,vlamquot;;het tweede

pore een kortsylbige i-stam, een godennaam waarmeehet eerste lid niet vast verbonden was, zoals het voorkomenvan vormen met scherpe zowel als met zachte spirant aantoont. Waar het evenwel op aankomt, is het volgende. Von Un-werth wil niet, als Von der Le yen, de naam in de inscriptiein verband brengen met Wodan, maar hij beschouwt LogaJjoreals een afzonderlike god, dezelfde als de Skandinaviese L??tSurr.De Nordendorfer spang is volgens hem een amulet, waarin driegodennamen gegrift staan. Ook Krause 2) is die mening toegedaan. Hij houdt zich meerin \'t biezonder bezig met de derde godennaam en brengt deze inverband met Vingp??rr. Wolf von Unwerth, Zur Deutung der l?¤ngeren NordendorferRuneninschrift (Zeitschrift des Vereins f. Volkskunde XXVI, 1916. bl. 81vlg.). Wolfgang Krause, Ving{)??rr (Zeitschrift f. deutsches AltertumLXIV, 1927. bl. 269 vlg.).



??? De verklaring van de runeninscriptie, door Von der Leyen,Von Unwerth en Krause gegeven, is te belangrijk, vooral omhetgeen er uit voortvloeit, dan dat we haar, zoals b.v. Geringdeed, zonder enig behoorlik tegenargument mogen verwerpen.Dat het taalkimdig mogelik is in Logapore en L??d^urr dezelfdenaam te zien, lijkt me wel voldoende bewezen. Maar het bhjftslechts een mogelikheid en van de vele andere etymologiese ver-klaringen van de naam L??churr is dikwels evenmin de onjuistheidaan te tonen. Het feit echter, dat we hier over een re??el gegevenbeschikken â€” een oudhoogduitse runeninscriptie van omstreeks600 â€” maakt, dat de voorstanders van deze verklaring sterkerstaan dan b.v. Sahlgren, die de vorm LoPverr zelf moestrekonstrueren. Dat Loga^ore tezamen met Wodan genoemdwordt, zoals L????urr tezamen met ?“??inn, pleit eveneens tenzeerste voor de juistheid van deze opvatting. Als LogaPore denaam van een god is â€” en dat Hjkt me de eenvoudigste en aan-nemelikste verklaring â€” is er m.i. geen twijfel mogelik, of hij isdezelfde als de

Noordgermaanse L????urr. OlrikÂŽ) veronderstelde, dat de naam Loki een â€žkselenavnquot;was, gevormd door middel van het verkortings-achtervoegsel-ki. Van welke naam die afkorting gemaakt was, wist hij niette zeggen; hij dacht misschien van het Keltiese Lugos. Maar issamenhang met L??ff-urr-Logapore niet waarschijnhker? In dit verband is het zeker nodig er op te wijzen, dat bij deWestgermanen een bovennatuurlik wezen bekend is, dat groteovereenkomst met Loki vertoont. Soms heet hij Kludde, somsLodder of Loeke^). In Vlaanderen en Brabant kent men een Kommentar, bl. 23 noot.Myterne om Loke, bl. 587 vlg.ÂŽ) Zie J. W. Wolf, Niederl?¤ndische sagen. Leipzig, 1843. Kludde wordtgenoemd in 213 en 487, Lodder in 488 en 489. Uitvoeriger zijn A. deCock en Is. Teirlinck (Brabantsch sagenboek. 1stedeel:myth.sagen-duivelsagen. Gent, 1909). Zie 67â€”78 en 80.



??? wezen, Kludde genaamd, dat verschillende gedaanten kan aan-nemen en graag \'s nachts de mensen schrik aanjaagt. Zijn ogenzijn twee â€žstallichtenquot;. In bepaalde streken heet hij Lodder, enook wel â€” hoewel sporadies â€” Loeke. Lodder houdt zich opin eenzame en bossige streken en is berucht om zijn plagen vannachtelike wandelaars. Merkwaardig is het, dat Kludde-Lodderzich bij voorkeur in de gedaante van een paard vertoont. Hijhuist veel in \'t water, in sommige streken wordt hij daarom welWaterduvel genoemd. En zijn plagerijen zijn nooit boosaardig,maar altijd van een vrij onschuldig gehalte. Ik hoop hierop laternog uitvoeriger terug te komen. Voorlopig wil ik echter alleen denamenkwestie bespreken. De naam Kludde is volgens de bevolking eigenlik de kreet vanhet wezen, waarnaar het ten slotte zelf is genoemd. De etymo-logie is volkomen duister. Loeke en Lodder doen ons echter direkt denken aan Loki enL??9-urr. Loeke moet teruggaan op een vorm met lange o. Ditkan *L??amp;-urr zijn, dat zichzelf weer als volgt ontwikkelde:

voorr verdubbelde zich de voorafgaande konsonant en er had ver-korting plaats van de voorafgaande vokaal. Dus L??^urrgt;Lodder. Nielsen en Olrik^) beschouwen Loeke {*L??kt} als de,,tilsvarende kortformquot; naast Lodder {*Lodur). De naam is vol-gens hen oud. â€žDet har tidlig betegnet et eller andet natligtgsekkende vaesen, snarest af lygtemandsagtig art.quot; We vinden dus een Oudhoogduitse Loga{)ore, een OudnoorseL??Surr en een Nederlandse Lodder. L??cf-urren Lodder gaan terugop vormen met een scherpe gutturale spirant, terwijl Logaporeeen zachte vertoont. Loeke is te beschouwen als een vleinaam Volgens De Cock en Teirlinck te Voorst-bij-Brussel.H. Gr??ner Nielsen og Axel Olrik, Loeke, Lodder i flamskfolktro (Danske Studier 1912, bl. 87 vlg.).



??? naast de naam Lodder. Maar het Oudnoors kent geen aan Loekebeantwoordende vorm *L??ki. Het is echter heel goed mogelik, datde vorm met lange o wel heeft bestaan, maar verdrongen is doordie met een korte vokaal. Dit kon gemakkeUk gebeuren, daarmen een woord loki kende, dat ,,vuurquot; betekent, een nevenvormvan logi. De wisseling kâ€”g komt, evenals de wisseling p-h en t-d,meer voor. Het is O. von Friesen i) geweest, die hiervoor eenbevredigende verklaring heeft weten te geven. Men kon de goden-naam Loki gemakkelik vereenzelvigen met het appellativumloki â€žvuurquot;, toen men in Loki als de begeleider van p??rr eenpersonifikatie van de bliksem zag, en zo kon de vorm met langevokaal verdwijnen 2). Het verband met L??ff-urr was niet zoduidelik, dat dit de oude vorm kon doen bewaard blijven. Maar ook al heeft in het Oudnoors nooit een vorm met lange0 bestaan â€” want zekerheid hebben we hieromtrent ten slotteniet â€”, dan mogen we toch gerust aannemen, dat Lodder ofLoeke dezelfde is als L??Surr of Loki. Daaraan twijfelen

ookNielsen en Olrik niet, ondanks hun voorzichtigheid, want deovereenkomst tussen de verschillende vormen blijft opvallendgroot. En dan is tevens bewezen, dat L??Surr (Lodder) dezelfde isals Loki (Loeke). Otto von Friesen, Om de germanska mediageminatoma meds?¤rskild h?¤nsyn tili de nordiska spr?¤ken. Diss. Uppsala, 1897. bl. 119. Â?) Sommigen, zoals A. Kock (Indogerm. Forschungen X. bl. 90vlg.).menen, dat de godennaam Loki en het appellativum loki ,,vuurquot; oor-spronkelik identiek zijn. Hierop is ook voornamelik de vuurgod-theoriegebaseerd. Maar het lijkt me heel onwaarscliijnlik, daar Loki, als hij eenvuurgod geweest was, daarvan in de ons overgeleverde mythen toch weltrekken zou hebben bewaard. En dit is niet het geval. Verder moeten we bedenken, dat er nog een ander appellativum/oAÂ?bestaan heeft, dat afgeleid is van l??ka en waardoor de vorm *L6kinatuurlik ook verdrongen kan zijn, al kunnen we hier minder goed na-gaan, langs welke weg dit kan geschied zijn. Zie voor ,,loki som sprogstofquot;:Axel Olrik, Loke i nyere folkeoverlevering

(Danske Studier 1908,bl.193 vlg.).



??? Loki is stellig niet onwaardig de rol van L??Surr bij de scheppingte vervullen i)! We zullen zien, dat hij in de m3rthen, waarin hijmet ?“Sinn en Hcenir optreedt, steeds de voornaamste rol speelt.De pogingen van een latere tijd, om zijn daden slechts te zienals het gevolg van dwang en zucht naar zelfbehoud, hebben inzoverre gefaald, dat Loki evengoed de held en de hoofdpersoonis gebleven, maar alleen de wijze van vertellen enigszins onna-tuurlik is geworden. Immers hij, die telkens toont zoveel durf enschranderheid â€” en bovennatuurhke macht â€” te bezitten, be-hoeft niet te bukken voor goden, die alleen al door het feit dat zehem zo dikwels nodig hebben, het bewijs leveren in menig op-zicht zijn minderen te zijn. Heeft wellicht Loki\'s niet beantwoor-den aan het krijgsmansideaal van de Noorse edelen zijn achter-uitgang in aanzien veroorzaakt? En is hij daardoor slechts inhet volksgeloof in zijn oude gedaante blijven voortleven? Als we aannemen, dat we in L??Surr Loki mogen zien, is hetechter nog niet nodig te geloven, dat de Vgluspa-dichter dit

zobedoeld heeft. Voor hem was Loki, zoals uit str. 35,47 en 51 blijkt,reeds de geboeide reus die bij het wereldeinde losbreekt. DatL??Surr een oude naam is voor Loki, was de dichter zich wellichtreeds niet meer bewust; zo hij het zich echter nog wel bewustwas en dus een scheppingsmythe kende, waarin Loki optrad,kon hij toch in str. 18 de naam van Loki moeilik noemen, daardeze voor hem reeds zulk een slechte klank had gekregen; endaarom moet het hem wel beter hebben geleken de minder alge-mene naam L??Surr te gebruiken F. Detter en R. Heinzel (Hoenir und der Vanenkrieg. Paul undBraune\'s Beitr?¤ge XVIII, 1894. bl. 542 vlg.) nemen op zeer zwakkegronden aan, dat L????urr Freja is. Het lijkt onnodig dit te weerleggen. Even moet vermeld wordende opvatting van Max Hirschfeld(Untersuchungen zur Lokasenna. Acta germanica I, 1889. bl. 1 vlg.).Hij houdt Loki voor een vuurdemon en beschouwt L????urr als Loki\'sedele voorganger, eveneens een vuurgod maar mild en weldadig. Onderindruk van de verschrikkingen van de IJslandse

vulkaniese bodem ont-



??? De scheppingsmythen evenwel â€” het is nodig dit duideUk tezeggen â€” laten slechts aarzelende veronderstellingen toe, geenkonklusies. Zij zijn te beknopt en te duister. De hierna te besprekenmythen zijn daarom voor ons van veel meer belang. In de Reginsmal zijn het ?“Sinn, Hoenir en Loki, die op eengemeenschappelike zwerftocht komen bij een waterval, waarLoki een zalmetende otter door een steenworp doodt. Als blijkt,dat de otter de zoon van Hrei??marr is, raken de goden in grotemoeihkheden. Loki vindt evenwel een uitweg door zich vanAndvari\'s schatten meester te maken en daarmee de boete aanHreiiSmarr te betalen. Maar Andvari, verbitterd dat hij zelfszijn laatste ring aan Loki moet afstaan, spreekt een vloek uitover het goud. En als Hrei??marr de boete in ontvangst heeft ge-nomen, zegt Loki:(str. 6) \'Gull er p?Šr n?? reitt, en p?? gjgld hefirmik?? mins hQfi0-s\\syni pinumnbsp;ver^ra scela skgpud^quot;. pat ver^r ykkarr beggja baniVSnorri vertelt ons in Skaldsk. 37 vrijwel hetzelfde. Alleenspeelt ?“Sinn bij hem een belangrijker rol: hij is het, die

Lokinaar Svartalfaheimr stuurt om het goud te halen, aan hem wordtdit eerst getoond en hij kiest er dan voor zich zelf de noodlottigering uit, die hij echter een ogenblik later weer moet afstaan omde boete aan Hrei??marr geheel te kunnen betalen. In het proza van de Reginsmal staat slechts: pd sendu peirLoka at af la gullzins, en van de ring wordt verteld: pd dr???“cf-inn fram hringinn Andvaranaut ok hulc^i hdrit. Wij vindenhier geen tegenspraak met de Snorra Edda, alleen is deze laatstezoals gewoonlik iets uitvoeriger. stond een nieuwe demon, de wrede en onbetrouwbare Loki, die L????urrverdreef. Er is niets, dat deze opvatting zou kunnen steunen en wij mogenhaar daarom verder buiten beschouwing laten.



??? Hoenir treedt noch in de Reginsmal, noch bij Snorri op devoorgrond. De traditie duldde niet, dat zijn naam werd ver-zwegen of door die van een ander vervangen, maar zijn gestaltewas al zozeer vervaagd, dat hij niet meer kon worden dan eenfigurant. In de Reginsmal is het gedeelte, dat loopt van de tweede alineavan het beginproza tot en met str. 12, een Skandinavies toe-voegsel aan de Nibelungensage, dat diende om de vloek te ver-klaren die er op het goud rust. Men behoeft niet aan te nemen,dat ten tijde van die invoeging het driemanschap ?“Sinn, Hoeniren Loki nog een levend bestanddeel van het volksgeloof uit-maakte. Waarschijnlijker is het, dat men gebruik maakte vaneen bestaande mjrthe, die door enkele min of meer belangrijkewijzigingen pasklaar werd gemaakt. In die oude mythe moet het Loki zijn geweest, die het meestop de voorgrond trad â€” dit is immers in het verhaal dat deSnorra Edda en de Reginsmal ons geven nog duidelik te zien â€”,hoewel ook ?“Sinn en Hoenir misschien een belangrijker rol speel-den dan in de ons

bewaarde versie. Dat Loki geen kwaad bedoelde,staat wel vast, want zelfs bij Snorri is hij nog volkomen te goedertrouw. De ongelukkige gevolgen van zijn daad kon hij niet voor-zien en het leedvermaak, dat we in hem opmerken als hij Hrei6-marr de vloek openbaart, is hem moeilik zwaar aan te rekenen. In Skaldsk. 1 vertelt Bragi aan ^Egir, hoe eens de drie asen?“Sinn, Hoenir en Loki samen rondzwierven en gebrek aan voedselkregen. Zij kwamen in een dal, zagen daar een kudde ossen enslachtten ?Š?Šn van die dieren. Maar toen zij het vlees wilden be-reiden, werd hun dit belet door de toverij van een grote arend, dereus fÂ?jazi in vogelgedaante, die boven hen in een eik zat en nieteerder de betovering verbrak, dan toen ze hem beloofden dat hijmee mocht eten. Hij greep de beste stukken weg en Loki, ver-toornd over zijn gulzigheid, sloeg naar hem met een stok. Door



??? toverkunst bleef de stok vastzitten aan het lichaam van de arenden de handen van Loki. De arend vloog weg en sleurde hem mee.Hij herkreeg eerst zijn vrijheid, toen hij had gezworen ISunnaan pjazi te zullen uitleveren. Hij deed dit en de goden werdenoud en grijs. Zij dwongen daarom Loki ISunn terug te halen. InFreyja\'s valkengewaad begaf hij zich naar de burcht van Pjazi,veranderde ISunn in een noot en vloog met haar terug naar As-garSr. De reus zette hen na, maar werd door de asen gedood. De Noorse skald Pj??S??lfr ??r Hvini maakte omstreeks 900 eengedicht op een schild, dat hij van porleifr spaki ten geschenkehad gekregen. Hij noemde het Haustlgng^), omdat hij er eenherfst lang aan gewerkt had. Het gedicht beschrijft het schild,waarop de avontmren van Loki met pjazi en l??unn en ookP??rr\'s strijd met Hrungnir afgebeeld stonden. Snorri heeft Haustlgng gekend; als hij in Skaldsk. 17 verteltvan de strijd van P??rr en Hrungnir, noemt hij het gedicht vanPj??S??Lfr als een van zijn bronnen. Ook in de Pjazi-cyclus vindenwe verschillende plaatsen,

waaruit blijkt dat Snorri Haustlgnggoed kende. In de keuze van woorden en uitdrukkingen is dikwelseen treffende overeenkomst. Haustlgng heeft b.v.(str. 4) Fjallgyldir ha^ fyllarfet-Meila s?Šr de??a{hlaut) af heigum skutli(hr af nasar vinr bldsa)]\' ving-rggnir l?Št vagnavigfrekr ofan sigask,pars v?Šlsparir vg\'ruvarnendr go^a farnir. Hiervoor geeft Snorri: pd mce?œi grninn: â€žvili^ ?Šr gefa m?Šr Skjaldedigtning I B, bl. 14 vlg. Gemakshalve gebruik ik bij het citerenvan skaldenpo??zie steeds deze uitgave. Dit betekent echter niet, dat ikhet altijd eens ben met de interpretatie (vooral de zinsindeling) vanFinnur J??nsson.



??? fylli mina af oxanum, pa munsoo^na d seyff-inum.quot; peir jdta pvt.Pd IcBtr hann sigast ??r tr?Šnu . .. Iets verder heeft Haustlgng: (str.75â€”8) loddi rg viamp;- rammanreimu^ Jgtunheima,en holls vinar Hcenishendr vief- stangar enda. En Snorri: pd var fgst stgngin vio^ bak arnarins, en hendr Lokavi^ annan enda stangarinnar. Merkwaardig gelijk zijn ook str. 8 van Haustlgng: Fl?? mech fr??^gum tivifangsceU of veg langansveita nagr, svdi sl??nasundr ulfs faff-ir mundi]pd vard P??rs of-r??ni(Pungr vas Loptr of sprunginn)mglunaut, hvat\'s mdtti,miff-jungs friff-ar biamp;-ja.en Snorri\'s beschrijving: Qrninn flygr hd?? svd, at fcetr Loka takani^r grj??t ok urc^ir ok viff-u) en hendr hans hyggr hann at slitnamunu ??r gxlum. Hannkallar ok bichr allparfliga grninn f riff-ar,... Als ISunn geroofd is, worden de asen snel oud en zij beraad-slagen wat hun te doen staat. Haustlong zegt het zo:(str. 105â€”8) gcBttusk allar dttirIngvifreys at ?Ÿingi{vgru heldr) ok hdrar{hamlj??t regin) gamlar. En Snorri: En es sir urffu illa vi ff hvarf Iffunnarokgerff-usk peirbr??tt hdrir ok gamlir. Pd

dttu peir cesir ping . . . Ook in Haustlong dwingen de goden Loki om iSunn terugte halen, maar het gedicht geeft veel minder biezonderhedenomtrent dat terughalen dan Snorri, die ons ook vertelt hoe het



??? Loki eerst was gelukt ISunn mee te tronen. Daarover zwijgtHaustlgng geheel. Wat de nageschiedenis betreft, Snorri vertelt ons nog, hoe degoden een verdrag sluiten met Pjazi\'s dochter SkaSi en hoe Lokihaar aan \'t lachen weet te brengen. We zien dus, dat de Snorra Edda veel uitvoeriger is danHaustlQng. Snorri heeft ongetwijfeld nog andere bronnen totzijn beschikking gehad, misschien een uitgebreide mon-delinge overlevering. Maar nergens vinden we bij hem op-merkingen, die in strijd zijn met de gegevens van het ge-dicht. In deze mythenreeks spelen weer ?“6inn en Hoenir een onder-geschikte rol. Het is weer Loki, die deze keer niet hen maar zich-zelf in grote moeihkheden brengt door een daad, het slaan naarlt;ie arend, waarvan hij de gevolgen niet kan vermoeden. Hij kanzichzelf niet anders redden dan door de asen ?Š?Šn ogenbhk inÂ?en zeer moeilike positie te brengen, maar ten slotte is hij hetook, die met grote moed en schranderheid ISunn weet terug tehalen, waardoor het gevaar is afgewend. Pj??S??lfr en Snorri hebben beide enigszins verlegen

gezetenmet de heldenrol, die Loki in deze mythe onmiskenbaar speelt.Zij laten hem zijn moedige daad verrichten onder pressie. Snorribeschrijft het zo: pd var Loki tekinn ok fcer^r d pingit, ok varJionum heitit bana e^a pislum\\ en er hann varff\' hrceddr, pd kvazkhann mundu scekja eptir Iff-unni i Jgtunheima,.. . Bovendienzinspeelt pj??S??lfr voortdurend op de eigenlike boosheid van zijnheld (in str. 12: siff-an sveik opt gsu leikum), terwijl hij hem tege-lijk door de vriendeUkste kenningen met ?“Sinn en Hoenir ver-bindt. Het gedicht is blijkbaar vervaardigd in een tijd, toen hetkarakter van Loki zich reeds in ongunstige zin had gewijzigd,maar er toch nog sterke herinneringen bewaard waren aan zijnvoude roem. De Pjazi-cyclus bestaat grotendeels uit sprookjesstof. Het is



??? zeer de vraag of er, behalve dan wat de namen der drie godenbetreft, een oude mj^he aan ten grondslag ligt. Het vlees datniet gaar wil worden, Loki die aan de arend bhjft vastzittenl??unn veranderd in een noot 2), het zijn allemaal sprookjes-motieven 3). SkaSi is het meisje, dat niet lachen of spreken wil,een bekende sprookjesfiguur^). De wijze, waarop zij uit de aseneen man kiest, herinnert aan het sprookje van Assepoester, diedoor de prins aan haar voet herkend werd. Het is vooral Friedrich von der Leyen s), die hierop deaandacht heeft gevestigd. â€žDer ganze bericht ??ber SkatSiund pjazi stellt sich uns sonach als eine anzahl lose miteinander verbundner m?¤rchenmotive dar. Der erz?¤hler reiht sieaneinander wie perlen an eine schn??r, er greift sie von allenSeiten her auf, keines geh??rt organisch zxmi andern und keinesorganisch zum wesen der geschichte â€” jedes muss daher alssp?¤te ausschm??ckung betrachtet werden. Besonders deuthcherkennt man das, sobald ein motiv ungeschickt in die handlungverwoben ist oder f??r die

bestimmten zwecke des erz?¤hlers her-gerichtet, um zur feineren Charakteristik der beteiligten dienen 1) In het sprookje â€žDie goldene Gansquot; (Grimm 64) blijft een hele rijmensen vastzitten aan een gouden vogel. Â?) In sprookjes bevatten noten dikwels grote kostbaarheden, b.v. inâ€žAllerleirauhquot;, â€žDe beiden K??nigeskinnerquot; en â€žDer Eisenofenquot; (Grimm65. 113, 127). ÂŽ) De achtervolging van Loki door fjazi doet denken aan een soort-gelijke achtervolging in het sprookje ,,De Gaudeif un sien Meesterquot;(Grimm 68), waar we lezen: ,,do werd dat Perd â€” nl. de jongen die zichin een paard had veranderd â€” en L??ning (Sperling), un fl??gt ??wer deD??hre, un de Hexenmeester auk en L??ning, un fl??gt em noh.quot; *) In het sprookje ,,Die Goldene Gansquot; moet een koningsdochter, dienooit van haar leven gelachen had, lachen als zij ziet hoe de mensen zichniet van de gouden vogel los kunnen maken. In het sprookje â€žDer guteHandelquot; (Grimm 7) lacht een koningsdochter, die niet lachen kon, omde domheden van een

boer. ÂŽ) Friedrich von der Leyen, Das m?¤rchenin den g??ttersagenderEdda. Beriin, 1899. bl. 32 vlg.



??? zu k??nnen. â€” Die ganze darstellung ist etwas lax und indifferent;ob mit ISunn ihre ?¤pfel wiederkamen, h??ren wir z.b. gar nicht.quot; Het ziet er naar uit, dat de uit sprookjes-motieven opgebouwdePjazi-cyclus gemaakt is volgens een oud schema: ?“Sinn, Hoeniren Loki komen in konflikt met een reus of een ander boos wezenen zegevieren, dank zij Loki\'s listen, ten slotte over hun vijand. Ditzelfde schema ligt ten grondslag aan de mythe in deReginsmal en we zullen het eveneens terugvinden in de Lokka-tattur. Een jongere, niet-ijslandse tekst, maar te belangrijk voor ditonderzoek om niet uitvoerig te bespreken, is de Lokkat??ttur i). Hierin spelen dit keer ook ?“Sinn en Hoenir een belangrijkerol, hoewel Loki de eigenlike held is en datgeen tot stand weette brengen, waartoe de beide anderen niet bij machte waren.Een boer heeft bij het dobbelspel zijn zoon verloren aan eenreus. Hij wil de jongen niet afstaan en roept de hulp van ?“Sinn in.Deze verschijnt en neemt de zoon mee.(str. 10) ?´amp;in hiamp;-ur vaxa hrdtt,? kurin upp d eini ndtt.(str. 11) ?“amp;\'in hiaf-ur ver

a svein mitt i ? kri axio^ eitt.(str. 12) Mitt i ? kri axiamp;- eitt,mitt i axi higgkorn eitt.Als er gevaar dreigt, zal ?“Sinn de jongen weer bij zich roepen.De reus doorzoekt het koren en het korreltje ontsnapt ternauwer-nood aan zijn hand. ?“Sinn roept de jongen bij zich en brengt hemterug aan de ouders. (str. 21) Her er hin ungi alvi tin,n?? er uppi goymsla min.Zij moeten nu andere hulp zoeken en roepen Hoenir, die de F?“r?´iske kv?“der, saml. og bes0rg. ved V. U. Hammershaimb.Kj0b., 1851â€”1855. Dl. I, bl. 140 vlg.



??? jongen meeneemt naar de waterkant. Zeven zwanen komen aan-vliegen en twee ervan zetten zich naast Hoenir neer.(str. 29) Henir bichur n?? vera sveinmitt i knokki fj??ffur ein\'Maar de reus vangt van de zeven zwanen juist die ?Šne en alshij het dier de hals afbijt, ontsnapt het veertje maar nauweliks. Hoenir brengt de jongen terug bij zijn ouders, die nu in hunwanhoop nieuwe hulp moeten zoeken. (str. 39) Bondin heitir d sveinar tvd: Ucf-jiff Lokka firi meg inngd.(str. 40) Eg vildi min Lokki vari til, vita, hvussu goymslan ganga vil.Loki verschijnt, en belooft zijn hulp, maar de boer moet zelfook niet stilzitten. (str. 45) Skal eg goyma sonin tin, fd mast t?? l??ka treytir min.\'(str. 46) T?? skalt lata neystiff- gera, meff-an eg mann hurtur vera.(str. 47) Viff-an glugga sker t?? d,jarnkelvi legg t?? h?¨r ihjd.Daarna neemt Loki de jongen mee en roeit met hem de zee op.Op de uiterste visbank vangt hij drie vissen en in de derde, eenzwarte, verbergt hij zijn beschermeling in de gedaante van eenkuitkorreltje. Dan roeit hij alleen terug en ontmoet de reus, dieop het strand

op hem staat te wachten. (str. 58) Risin mcelti so orcf-um brdU: Lokki, hvar hevir t?? veriff i ndttlLoki antwoordt, dat hij rondgezworven heeft over zee. Danneemt de reus een boot en wil wegvaren. Loki tracht hem teweerhouden door te zeggen dat het een ruwe zee is. En als dereus zich daar niet om bekommert, biedt hij aan mee te gaan.(str. 61) Lokki talar so firi sar:risin, lat meg filgja tar.



??? Ze gaan samen in de boot. De reus stuurt en Loki roeit, maarze komen niets verder. Dan neemt de reus de riemen over, zijvliegen nu over het water en bereiken na enige tijd de visbank.Daar vangt de reus de vis, waarin de jongen is verborgen. Lokitracht hem die afhandig te maken,(str. 71) Lokki sv??r d sina list: risin, gev mar henda fisk.(str. 72) Risin svaraff-i og segff-i nei: nei, min Lokki, t?Š feert hann ei. De reus klemt de vis tussen zijn knie??n en telt de kuitkorrels.De jongen raakt in groot gevaar en Loki roept hem bij zich. Hijverbergt hem achter zijn mg en zegt, dat hij als ze aan land komenhard moet weglopen. Als de achtersteven op het strand stoot,springt de jongen aan land en loopt vlug weg. De reus echter ziethem en rent hem na. (str. 84) Risin leyp so tungur d landupp til knija nict-r i sand. De vader heeft intussen gedaan, wat Loki hem had bevolenen de zoon kruipt met gemak door de opening. Maar als de reushem wil volgen, maakt de ijzeren stang dat hij blijft steken. Lokihakt hem een been af, dat echter dadelik weer aangroeit,(str. 91) Hj?? hf honum hit

anna^ bein,kastaff-i milium stokk og stein. Dan is de reus onschadelijk gemaakt en de jongen, die hetschouwspel met vreugde heeft gadegeslagen, wordt door LokiVoorgoed aan de ouders teruggegeven,(str. 94) Her er hin ungi alvi tin, n?? er uppi goymslan min.(str. 95) N?? er uppi goymslan min,eg havi l??kaff- treytir tinar. Hij heeft een loods gebouwd met een wijd raam, waarin een ijzerenstang is bevestigd.



??? (str. 96) Eg havi h??di^ tr?? firi visst,n?? hevir risin Uviff- misst. We hebben hier een berijmd sprookje, zeer harmonies opge-bouwd en uitgewerkt. Het is stelbg veel ouder dan de po??tiesevorm, waarin het voor ons is bewaard. Ook zonder de twee keer i)voorkomende opmerking so er i fornum fre^i sagt begrijpen we,dat misschien enkele uitwerkingen van de dichter afkomstigzijn, maar dat de vertelling in haar geheel tot de zeer populairesprookjes moet hebben behoord, lang voordat zij in berijmdevorm werd opgetekend. Evenals in de boven besproken IJslandse teksten is het ookhier Loki, die het meest op de voorgrond treedt. Maar ?“Sinnen Hoenir spelen hier een veel belangrijker rol, waardoor de ver-telling logieser en evenwichtiger wordt. Bovendien is hier geenenkele poging gedaan om Loki\'s verdiensten ook maar enigs-zins te verkleinen. Dit jongere gedicht doet daarom in verschil-lende opzichten ouderwetser aan dan de inleiding der Regins-mal en Skaldsk. 1 in de Snorra Edda. We behoeven hier niet tedenken aan vervaging en verandering

van karakter. Hoeniris niet achteraf geschoven, maar speelt een waardige rol, die zelfsbelangrijker is dan die van ?“?–inn, als we letten op de duidelikekhmax. Loki handelt zonder boze bijbedoeHngen en zijn daadheeft de beste gevolgen. En evenals in de Reginsmal en de SnorraEdda is hij van de drie goden de schranderste en aktiefste. Men 2) heeft wel getracht uit het aandeel van ieder der godenkonklusies te trekken omtrent het element, waarover zij zoudenheersen. ?“Sinn, die het graan laat groeien, zou dan een god van deakkerbouw, van het land moeten zijn. Hoenir, aan wie de vogelsgehoorzamen, kan dan slechts een hemelgod zijn, terwijl we inLoki, de visser, een zeegod moeten zien. Het lijkt een biezonder In str. 50 en 67. Â?) O.a. Uhland, Schriften 6, 193 en 7, 367. Hij houdt de goden voordie van de akkerbouw, de zeevogeljacht en de visvangst.



??? mooie uitleg, maar de Lokkatattur alleen is niet voldoende omlt;iie opvatting te steunen. Van Hoenir weten we heel weinig. Weinhold^) neemt optamelik zwakke gronden aan, dat bij een oude hemel- of zonne-god is. Daar Hoenir en Mimir als gijzelaars naar de vanen gestuurdworden en deze daarvoor NjgrSr en Freyr aan de asen afstaan,moet, daar NjgrSren Mimir beide zeegoden zijn, Hoenir beschouwdworden als een zonnegod evenals Freyr! Hij meent voor die op-vatting steun te vinden in Skaldsk. 15, waar enkele kenningenvoor Hoenir gegeven worden. Die kenningen zijn evenwel nietveelzeggend en bovendien is het zeer willekeurig om aurkonungte veranderen in ??rkonung ,,pijlkoningquot;. Het eerste deel vanWeinhold\'s argumentatie is zo fantasties, dat het onnodiglijkt er verder over te spreken. Anderen menen, dat Hoenir een watergod is, o.a. R. M.Meyer 2), die in \'t biezonder denkt aan een god van het onder-aardse water, zoals Surtr van het onderaardse vuur. Dit voor-namelik op grond van de kenning aurkonungr. Hoewel deze op-vatting beter gefundeerd

is dan die van Weinhold, blijvende argumenten zwak. Feitelik weten we van Hoenir zo goed alsniets. We kunnen dus ook niet zeggen, of de Lokkatattur eenjuiste karakteristiek van hem geeft. Van ?“Sinn weten we veel meer, maar nergens verschijnt hijons als een god van de akkerbouw. Van hem weten we juist heelzeker, dat hij niet tot de vruchtbaarheidsgoden behoort. Webehoeven zijn optreden in de Lokkatattur dus niet toe te schrijvenaan oude traditie. Wat Loki betreft, in verschillende mythen die wij van hemkennen, blijkt inderdaad een zekere voorkeur voor vissen en Karl Weinhold, Die Sagen von Loki (Zeitschrift f. deutschesAlterthum VII, 1849). bl. 24 vlg. *) Altgerm. Religionsgeschichte, bl. 371.



??? water Maar daar hij tevens zoveel andere kanten vertoont,zou het stellig veel te gewaagd zijn om uit dit feit een zo gewich-tige konklusie te trekken. Waarschijnliker is het, dat de eilandbewoners, die hoofdzake-lik leefden van zeevogeljacht en visvangst, terwijl zij ook deakkerbouw â€” hoewel denkelik niet voor zichzelf â€” als een middelvan bestaan kenden, onwillekeurig ieder der goden een van dietakken van bedrijf lieten vertegenwoordigen. Bovendien hoorthet zich verbergen op het land, in de lucht en in het water, zoalswij zien zullen, bij dit soort van sprookjes. Zo krijgen we de na-tuurlikste verklaring en we behoeven volstrekt niet te denkenaan een oud beschermheerschap. Maar ?Š?Šn konklusie kunnen we wel trekken: als Loki in hetvolksgeloof geleefd had als een vuurdemon, dan had men hemstellig niet de vissersrol gegeven, evenmin als men hem in deReginsmal de otter had laten doden en de snoek in de watervalvangen. Axel 01 rik2) vestigt er de aandacht op, dat het motiefvan het drie keer verbergen in veel sprookjes voorkomt, b.v. inhet

Saellandse sprookje â€žDen fattige mand og hans hj??el-pere.quot; Een arm man krijgt de rijkdommen van een heks, als hijzich zo goed voor haar weet te verbergen, dat zij hem niet kanvinden. De derde keer heeft hij sukses, daar een oude man, diehem ook de eerste keren helpt, de heks laat verdrinken. Ook ineen Kaukasies sprookje komt dit motief voor: de held moet zichdrie keer verbergen om de hand van de prinses te kunnen krijgenen hij wordt daarbij geholpen door welgezinde dieren. Een merkwaardige overeenkomst met dit Kaukasies sprookje Hij verandert zich in een zeehond en een zalm, hij doodt de otter envangt de snoek Andvari, liij vindt het net uit. *) Axel Olrik, Loke i nyere folkeoverlevering (DanskeStudier 1908bl. 193 vlg.).



??? vertoont no. 191 van Grimm\'s Kinder- und Hausm?¤rchenEen koningsdochter wil slechts trouwen met de man, die zichzo goed voor haar weet te verbergen, dat zij hem met al haartoverkunsten niet kan vinden. Een jonge man beproeft het driekeer; hij verbergt zich in het ei van een raaf en in de buik vaneen vis, maar pas de derde keer gelukt het hem, geholpen dooreen vriendelike vos, zijn doel te bereiken. Het zich verbergenop het land, in de lucht en in het water hoort blijkbaar bij ditsoort vertellingen. Dat Loki op de Fser0er listig maar niet boosaardig is, blijktook uit andere verhalen, ons door Olrik in zijn bovengenoemdartikel in \'t kort oververteld. In â€žRisin og Lokkiquot; vinden weLoki in dienst bij een reus. Hij houdt zijn meester op alle manierenvoor de gek en eindigt met de gevaarlike reus te doden. In eenandere vertelling verandert Loki zich in verschillende dieren,omdat hij wil weten welke diersoort er het slechtst aan toe is.Zo wordt hij eerst een zeehond, dan een vogel en vervolgens eenmerrie. Hilding Celander 2) vestigt er evenals Von der Leyende aandacht

op, dat van de onoorspronkelike trekken in deLoki-m3^en verreweg de meeste berusten op sprookjesmotieven.Hij houdt het er voor, dat in die mythologiese sprookjes tevensoude traditie schuilt. De karaktertrekken listigheid en vindingrijk-heid vinden we overal terug en zij zijn dan ook stellig oorspronkelik. Loki als de overwinnaar van een reus of ander boos wezenvinden we terug niet alleen in de Lokkatattur, maar ook in dePjazi-cyclus, de Reginsmdl en vooral de Sleipnir-mythe. Ook alshij optreedt met p??rr is het altijd in een strijd tegen reuzen 3),Zie J. Bol te und G. PoHvka, Anmerkungen zu den Kinder-undHausm?¤rchen der Br??der Grimm. Leipzig, 1913â€”18. dl. I, bl. 367. *) HildingCelander, Lokesmytiskaursprung(UppsalaUniversitetsirsskrift 1910). bl. 107 vlg. \') In de hymskvi??a, de Geirrc??rmythe en de ?œtgarflaloki-cyclus.



??? al is hiervan, zoals we in het volgende hoofdstuk zuUen zien,wel het een en ander te beschouwen als jongere htteraire uit-werking. Axel Olriki) onderscheidt twee Loki-typen, een Weste-hke ?“Sins-Loki en een Oostehke P??rs-Loki: â€žLoke som den hstigejaetteovervinder tilh0rer Odinsgruppen; Loke som den hstige,men svage og trol0se tilh0rer Thorsgruppen.quot; Deze scheiding isechter alleen dan door te voeren, als we aan de verschillendemythen gelijke waarde kunnen toekennen voor het mythologiesonderzoek. En we zullen zien, dat dit niet mogelik is. De band,die Loki met p??rr verbindt, zal veel losser bhjken te zijn dan die,welke hem verbindt met ?“Sinn. Wat het driemanschap zelf betreft, alleen al het feit, dat in deReginsmal en de Pjazi-cyclus de logika van het verhaal de aan-wezigheid van juist die drie goden niet vereist, is een afdoendbewijs, dat we te maken hebben met een zeer oude traditie. Hetbloedbroederschap, waarop in de Lokasenna gewezen wordt,is mede een bewijs voor het van ouds samenhoren van ?“Sinnen Loki. Axel

Olrik2) merkt op, hoe in de Keltiese mythologieherhaaldehk drie goden tezamen optreden. Hoewel invloed hier-van op de Skandinaviese mythologie niet uitgesloten is, hebbenwe toch m.i. met een te algemeen kenmerk te doen, dan dat weaan ontlening behoeven te denken. Immers ook de Christelikem5^hologie heeft een voorkeur voor dat getal en naar voorbeeldvan de Heihge Drie??enheid zijn Har, Jafnhar en priSi ontstaan.Het driemanschap ?“??inn, Vili en V?Š is, zoals boven reeds isbesproken, gevormd ter vervanging van het oude: ?“??inn,Hoenir en Loki. Vrijwel algemeen neemt men aan, dat het verbond van ?“?–inn, Myteme om Loke, bl. 554. Â?) Myterne om Loke, bl. 579.



??? Hoenir en L??Surr-Loki een rest is uit een geheel heidense tijd.E. H. Meyer^) meent evenwel ook hierin nog Christelikeinvloed te bespeuren, hoewel hem de namen van L??Surr enHoenir grote moeite geven. Hij wil dan ten slotte in de een EHasen in de ander Henoch zien. Maar er is niets, dat de juistheidvan zijn opvatting zou kunnen bewijzen. Dat men ook in Engeland het driemanschap Loki, ?“Sinn enHoenir gekend heeft, blijkt uit een in de 19e eeuw opgetekendetoverformule 2). Een oude vrouw spijkert om haar kleinzoonte genezen drie hoefijzers op een plank en zegt onder \'tslaan: Father, Son, and Holy Ghost,Nail the dev?? to this -post.With this mell I thrice do knock,One for GodAnd one for Wod,And one for Lok. Hoenir heeft als de minst op de voorgrond tredende zijn plaatsmoeten inruimen voor de Christengod. Olrik vindt de ver-klaring, dat we hier een rest van de eigen heidense tijd terug-vinden, het eenvoudigst, hoewel ook ontlening aan het Noordenmogelik is. â€žDog selv om formlen skulde vaere overf0rt fravikingetidens Nordboer, giver den en h??jst

interessant berigelseaf vor viden: yder den eneste direkte pakaldelse af Loke, â€”ganske vist kun som en person af Odins-treheden.quot; Men kan zich afvragen, of wellicht Loki slechts een jongereontwikkeUng is bij ?“Sinn. Olrik meent ten stelligste vanniet en er is dan ook geen enkel bewijs voor. Integendeel, uit deSkandinaviese mythen zou eerder zijn op te maken, dat Lokibij de Noordgermanen oudere rechten heeft dan ?“Sinn. V??luspa, bl. 73 vlg.*) Zie Olrik, Loke 1 nyere folkeoverlevering 2.



??? Wislicenusi) meent, dat Loki en ?“6inn,die zoveel trekkenvan overeenkomst vertonen, oorspronkelik ?Š?Šn geweest zijn,d.w.z. dat Loki â€žsich von demselben grossen Himmelsgottedurch Individualisirung eines seiner Erscheinungsseiten abge-l??st hat, von dem ?“^Sinn in der germanischen Mythologie diesp?¤teste und reifste Gestalt ist.quot; Dan zou dus Loki ouder zijndan ?“Sinn. Maar dit alles is niet meer dan een onbewijsbarehypothese. Wat we echter met zekerheid kunnen zeggen is dit, dat Lokioorspronkelik niet laviss geweest is, ja dat hij integendeel totde welgezinde goden moet hebben behoord, tot wie men zichin de moeilikste omstandigheden om hulp kon wenden. ??) I-oki. bl. 25.



??? Loki cn p??rr. We kennen Loki ook als de metgezel van p??rr, allereerst inlt;ie PrymskviSa. Als p??rr bij het ontwaken zijn hamer mist, vliegt Loki voorhem in Freyja\'s vedergewaad naar het land van de reuzen. Hijverneemt daar van prymr, dat deze de hamer heeft gestolen enniet terug wil geven voor men hem Fre37ja tot vrouw geeft.HeimdaUr raadt p??rr in Freyja\'s kleren te steken, maar dezeverzet zich eerst heftig daartegen. Loki maakt aan zijn protestenkortweg een eind.(str. 18) pd kvaff- Pat Loki, Laufeyjar sonr:\'pegi p?? p??rr,nbsp;peira or^al pegar munu jgtnar dsgarct- b??d,nema p?? pinn hamar p?Šr um heimtir\'.P??rr laat zich dan verkleden en Loki vergezelt hem als dienst-maagd. Dit is goed bedacht, daar p??rr zonder Loki\'s hulp doorzijn lomp optreden de hele toeleg zou hebben doen mislukken.Als prymr zich verbaast over de enorme eetlust van zijn bruid,redt Loki de situatie:(str. 265â€”8) \'At vcBtr Freyja dtta n??ttum, svd var h??n ??ff-f??s i jgtunheima!\'En als de reus schrikt van p??rr\'s fonkelende ogen, weet Lokivi^ederom zijn argwaan af te leiden:

(str. 285â€”8) \'Svaf vcetr Freyja dtta n??ttum, svd var h??n ??ff-f??s i jgtunheimal\'Dan wordt de hamer Mjgllnir gebracht om er de bruid mee tewijden, p??rr grijpt zijn wapen en doodt aUe reuzen. De grondslag van het gedicht wordt gevormd door een oude-natuurmythe: hoe het komt, dat het in de winter niet onweert.



??? De uitwerking heeft hier niets mee te maken. Dat is het werkvan de dichter of zijn voorganger, die daartoe van een bekendsprookjesmotief, het verkleedmotief, gebruik heeft gemaakt.Hij heeft voor de oude goden niet veel respekt meer. Naast deschrandere Loki lijkt p??rr dom en onhandig. Hoogst vermakehkis de beschrijving van zijn fabelachtige eetlust. Zelfs als op heteind zijn geweldige hchaamskracht blijkt, kan dit de komieseindruk, die hij op ons heeft gemaakt, niet wegnemen. De heidensetijd, die juist grote bewondering koesterde voor p??rr, kan eendergehke voorstelling niet gekend hebben. Wat de rol van Loki betreft, zijn er twee mogehkheden. Hetkan zijn, dat we slechts te doen hebben met de schepping vaneen dichter, die gevoel had voor komiese kontrasten. Maar hetis ook mogelik, dat Loki al eerder naast p??rr optrad, maar danin een bescheidener rol, waaruit geen gebrek aan eerbied voorde dondergod sprak. Axel Olrik 1) meent, dat Loki van ouds bij p??rr hoort alsâ€žtordengudens drengquot;. Hij haalt een Estniese mythe aan,

waarinde zoon van de dondergod zich uit de macht van de duivel be-vrijdt door zijn vaders doedelzak te stelen en die aan de duivelals losprijs te geven. De diefstal geschiedt op een wijze, die sterkherinnert aan de manier, waarop Loki Freyja het Brfsingamenontsteelt. Ook zijn er trekken van overeenkomst met de mythevan l??unn, daar immers Loki ISunn aan pjazi uitlevert om zich-zelf uit diens macht te bevrijden. In de Estniese mythe weet de dondergod ten slotte zijn doedel-zak terug te krijgen en dit is weer te vergelijken met het terug-halen van de hamer in de PrjnnskviSa. Op grond van de onmis-kenbare overeenkomst tussen de Estniese mythe en tal vanLoki-m5rthen meent Olrik in de zoon van de dondergod Loki Axel Olrik, Tordenguden og hans dreng (Danske Studier 1905, bL129 vlg. en 1906, bl. 65 vlg.).



??? terug te vinden, hoewel natuurlik niet precies de Loki van dePrymskviSa. De Estniese mythe geeft â€žden simpelt byggedegrundform.quot; â€žThors og Lokes faeUes sagnkres bliver klar vedat han fra f??rst af er â€žâ€žtordens??nnenquot;quot;, â€žâ€žThors tjsenerquot;quot;eller hvad vi nu vil kalde den 3mgre og svagere ledsagerfor tordenguden.quot; Pjalfi, ook bekend als dienaar van p??rr,IS niet zozeer een Noors-IJslandse als wel een Zweedsefiguur. Hiertegen is Celander opgekomen. Hij toont aan, dat denaam van pjalfi in Zweden niet vaker voorkomt dan die vanLoki. En Loki is ,in de IJslandse mythen niet in de eerste plaatsde begeleider van p??rr â€” wat pjalfi uitsluitend is â€” maar hijstaat in nauwe betrekking tot ?“Sinn. In de mythe van p??rr\'sstrijd met de reiizinnen op Hl?Šsey, ons in Harbarzlj??tJ verteld,is het pjalfi die hem vergezelt. (str. 39iâ€”6) \'Vargynjur pat v??ru, en varia konur! skeldu skip mitt, er ek skorff-at hafff-ak,cegff-u m?Šr jdrnlurki, en eltu pjdlfa. Eveneens is hij de begeleider van P??rr bij diens strijd metHrungnir 2), Volgens de p??rsdrapa

vergezelt hij hem ook op de tocht naarGeirr0Sr. In de bokkenmythe is hij het, die het been doorsnijdttot in het merg. Dat de HymiskviiSa Loki als de medeschuldigelaat optreden {enn pvi inn IcBvisi Loki urn olli), is stellig niet inorde en waarschijnlik een toevoegsel uit later tijd, toen er nietskwaads kon geschieden of Loki kreeg er mede de schuld van Lokes mytiska ursprung, bl. 86â€”107. Â?) Skdldsk. 17. *) Merkwaardig lijkt me ook, dat de zoveel jongere Lokarimur ofLokmr (Rfmnasafn. . . udg. for Samfund . . . ved Finnur J??nsson.Kab., 1905â€”1912. 1. hsefte, bl. 290 vlg.), die overigens niet veel goeds vanLoki weten te vertellen, zwijgen over zijn aandeel aan fjdlfi\'s vergrijp. (I str. 16) Gester atu geitar jod, gleyptu bcede holld og blod;



??? Volgens Celander kan de tocht naar UtgarSaloki als een late enonoorspronkeUke mjrthe buiten beschouwing worden gelaten.En verder moeten we bedenken, dat de rol van Loki in deprymskvi^Sa volstrekt niet onderdanig is. Het belangrijkste bezwaar van Celander tegen de opvattingvan Olrik is evenwel het volgende. De genoemde Estniesemythe is bewaard in twee varianten en bij vergehjking is ge-bleken, dat juist de oudste variant de minste trekken van over-eenkomst met de Loki-mythen vertoont. Hierdoor is wel af-doende bewezen, dat we wat het optreden van Loki en de zoonvan de dondergod betreft te maken hebben met een toevalligparallel lopende ontwikkeUng, maar niet met oude verwantschapt). Het is heel goed mogelik, dat Loki\'s rol in de prymskvidageheel en al de schepping is van de dichter. Om de sterke maardomme p??rr te begeleiden had hij, met zijn fijn gevoel voor humo-ristiese kontrasten, geen ander kunnen kiezen dan de tengere enschrandere Loki. En die keuze lag des te meer voor de hand, daarLoki, zoals we in het vorige

hoofdstuk gezien hebben, dikwelsook in gezelschap van ?“6inn en Hoenir door zijn list de val vaneen vijand der goden veroorzaakt Pialfe giorde at liosta legg,lysta giorer til mergiar segg. Dat is alles wat ons wordt meegedeeld. 1) Cel an der (Loke-problemet. Ett genm?¤le och en efterskrift. DanskeStudier 1914, bl. 65 vlg.) houdt ook later, alshijdoor Olrik aangevallenis, vol, dat Loki een indringer is in fjdlfi\'s gebied en dat deze laatste ookin de IJslandse mythen de oorspronkelike begeleider is van P??rr. DeEstniese mythe heeft niets direkt met Loki te maken en is volgensCel ander waarschijnlik aan de Zweden en niet, zooals Olrik wil, aande Oostgoten ontleend. Â?) Het is ook mogelik, dat oorspronkelik fj?ŠJfi t??rr op zijn tocht bege-leidde, dan evenwel in een bescheidener rol dan Loki. Dat de dondergodvan ouds een dienaar had, is wel voldoende bewezen, daar we deze ookin de Litause en Keltiese mythologie aantreffen. Volgens Olrik (Danske:5tudier 1905) is de verbinding oud en gegrond op een natuurverschijnseL Loki is evenwel nooit die dienaar

geweest.



??? Axel Kock^), die Loki als een vuurdemon beschouwt wiensnaam identiek is met het appellativum loki â€žvuurquot;, verklaartzijn optreden met p??rr natuursymbolies: Loki is een personifi-katie van de bliksem bij het onweer. Het is natuurlik wel moge-lik, dat men in sommige streken een dergelike voorstelling ge-kend heeft, maar primair is zij in geen geval, daar zij niet tekombineren is met die van de stellig veel oudere ?“Sins-Loki.Uitgangspunt voor zulk een verklaring kan een wellicht reedsvroeg ontstane mythe van p??rr en Loki geweestzijn. Daar menin P??rr de dondergod zag, lag het voor de hand, dat men in Lokiook een natuurverschijnsel symbolies voorgesteld wilde zien.Latere IJslandse uitdrukkingen, als leingi geingr Loki og p??r,l?¨ttir ei hriff-um, kunnen ook ontstaan zijn onder Utteraire invloed,daar immers de IJslanders beter dan enig volk op de hoogte zijnvan hun oude letterkunde. Men heeft wellicht gedacht aan deverzen van de pr37mskvi^Sa: hjgrg hrotnt0-u,nbsp;hrann jgr?¨f- loga: ??k ?“??^ins sonrnbsp;{ jgtunheima. Snorri vertelt in Skaldsk. 18, hoe Loki

Frigg\'s vedergewaadleende en in valkengedaante naar de woning van Geirr0Sr vloog.Nieuwsgierig keek hij door het rookgat naar binnen. Geirr0Srzag hem en stuurde een van zijn mannen naar het dak om devogel te vangen. Loki had schik in die klauterpartij en beslootniet weg te vliegen voor de man vlak bij hem was. Maar toen hijde vleugels uitspreidde en zich wou afzetten, merkte hij dat hijvast zat. Hij werd gevangen en naar Geirr0Sr gebracht, die hemom zijn onwil te breken drie maanden lang in een kist zondervoedsel opgesloten hield. Toen pas kreeg hij zijn vrijheid terug,toen hij beloofd had p??rr zonder gordel en hamer in de machtvan Geirr0Sr te brengen. Axel Kock, Etymologisch-mythologischeUntersuchungen (Indo- germ. Forschungen X, 1899. bl. 90 vlg.).



??? Dan is er een lakune in Snorri\'s verhaal. Hij vertelt ons name-lik niet, hoe het Loki gelukte p??rr zonder zijn attributen mee tetronen. We vinden hen ineens samen bij de reuzin Gri?–r, diep??rr waarschuwt voor Geirr06r en hem een gordel, een staf enijzeren handschoenen leent. Dan gaan p??rr en Loki op weg. Alszij de rivier Vimur oversteken, klemt Loki zich aan p??rr\'s gordelvast. Bij Geirr0?–r gekomen doodt p??rr eerst diens dochtersGjalp en Greip en vervolgens de reus zelf. In de P??rsdrapa^) van Eihfr GotSninarson wordt eveneensp??rr\'s tocht naar Geirr0tSr beschreven. Snorri heeft dit gedicht,dat in Â? 1000 ontstaan moet zijn, gekend. Het vertoont evenwelenige afwijkingen van Snorri\'s lezing. Hoever deze gaan is nietaltijd duidelik, daar veel plaatsen in de p??rsdrapa tamelik duisteren voor twee??rlei uitleg vatbaar zijn. De eerste strofe is al dadelik van belang.Flugstalla r?Šch felHfjgrnets goff-a at hvetja{drjiigr vas Loptr at Ij??ga)Iggseims faff-ir heiman\',geff-reynir kvacf- grcenarGauts herprumu hrautirvilgi iryggr til veggjarviggs Geirr0ot-ar

liggja. Het is dus Loki, Iggseims facf-ir, die p??rr, die hier aangeduid isals fellir fjgrnets goff-a flugstalla, aanspoort de tocht te onder-nemen. Hij maakt het voor hem aanlokkelik door te zeggen, datgrcenar hrautir naar de woning van Geirr06r voeren. Iets wathelemaal niet waar blijkt te zijn, daar de tocht over de woestebergstroom Vimur juist zeer gevaarlik is. Hoe Loki het bewerktdat p??rr zijn attributen thuis laat, wordt evenwel niet verteld.De strofe is dus niet zozeer van belang, omdat zij de boven- Skjaldedigtning IB, bl. 139 vlg.



??? genoemde lakune bij Snorri zou kunnen aanvullen, dan wel om-dat hier duidelik blijkt, dat reeds de p??rsdrapa de voorgeschie-denis: Loki\'s gevangenschap bij Geirr05r, kent en in verbandbrengt met p??rr\'s tocht. Anders was dat optreden van Loki vol-komen overbodig, vooral daar niet hij maar pjalfi p??rr vergezelt. Dit namelik is het grote verschil tussen de p??rsdrapa en deSnorra Edda: het is niet Loki maar pjalfi die met p??rr meegaat. Gemakkelik is dit niet uit de tekst te lezen. Al in str. 3 zijngrote moeihkheden. Ggrr, vavff- i fgr fyrri farmr, meinsvdrans, arma s??knar hafts meff- svi-pti sagna galdrs an Rggnir; Pylk granstrauma Grimnis] gall- mantcslendr halla -??pnis ??ja gaupnum Endils d m?? spendu. Dat met arma farmr galdrs hapts Loki bedoeld is; is duidelik. Maar wie is Rggnir s??knar en wie sagna sviptir? Finnur J??nsson drukte onder de tekst een vertahng af, waarin hij voor Rggnir s??knar pjalfi en voor sagna sviptir â€žmzendenes an- f??rerquot; zet. De volgorde, waarin wij de woorden moeten lezen, is dezeÂ? Rggnir s??knar varch fyrri i fgr me??f- sagna

svipti an farmr arma galdrs Jiapts, ggrr meinsvdrans. De betekenis wordt dan: Pjalfi was eerder bereid met p??rr mee te gaan dan Loki.quot; Zo leest ook Olrik i) deze verzen: â€žThjalfe var hurtigere end Loke til at blive hans f0lgesvend.quot; Dit geeft op zich zelf een uitstekendezin. Eigenaardig is het, dat het Lexicon poeticum een andereverklaring geeft, nl. dat met Rggnir s??knar p??rr is bedoeld en Danske Studier 1905, bl. 130. Â?) LexiconpoeticumafSveinbj??rnEgilsson ogFinnur T??nsson K0b.. 1913â€”1916. bl. 475.



??? met sagna sviptir Loki. Heeft de opvatting van Finnur J??ns-son zich in de loop der jaren gewijzigd of is een vergissing vanSveinbj??rn Egilsson door hem over \'t hoofd gezien, toenhij de tweede druk van het Lexicon bezorgde? WaarschijnHk ishet laatste het geval geweest. Immers, daar het Lexicon poeticum voor arma farmr galdrshapts ook Loki geeft, krijgen we een vrij zinloze vertaling: â€žp??rrwas eerder klaar dan Loki.quot; Bovendien wordt pjalfi dan helemaalniet genoemd, terwijl uit de volgende strofen blijkt, dat juist hijen niet Loki p??rr vergezelt t). In str. 4 wordt p??rr de helper van Loki â€” hglkveitir Loka â€”genoemd, maar dit is niet meer dan een gewone kenning, zondereen bepaalde betekenis voor deze plaats. In str. 8 lezen we, hoe friffir eiffsvara vikingar Gauta setrs metkracht door de stroom waden. En in str. 9, hoe Pjalfi zich vast-klemt aan p??rr\'s skaunar seil. Dit is heel duidelik: als de riviernog niet zo onstuimig is, waden P??rr en pjalfi beide, maar alshet water wast en Pjalfi in gevaar komt, klemt hij zich vast aanp??rr\'s schildband en

laat zich dragen 2). ??) Geheel anders wordt de eerste strofe verklaard door Ivar Lind-quist (Norr??na lovkv?¤den fr?¤n 800- och 900-talen. Lund, (1929). del. 1,bl. 94 vlg.). Hij\'vertaalt: En valkyrjas (eg. â€žanloppets fj?¤ttersquot;; Sigyn?¤syftas, Lokes make) armars b??rde, k?¤nd for mened, (dvs. Loke) var hellreredo tili en f?¤rd med mannen (eg. â€žutsagors framf??rarequot; = talare; detsyftas pi Tor) an med Oden, k?¤nd f??r galder. Het schijnt me toe, dat bij deze methode van verklaring het verkrijgenvan een goede betekenis volkomen bijzaak wordt en dat de bedoelingvan Lindquist voornamelik is de zinsindeling zo eenvoudig mogelik tehouden. Hier verdient stellig de verklaring van Finnur J??nsson, hoeingewikkeld ook, de voorkeur, daar die van Lindquist de tekst, ookin verband met de inhoud der volgende strofen, volkomen onbegrijpelikmaakt. Konstantin Reichardt (Studien zu den Skalden des 9. und 10.Jahrhunderts. Leipzig, 1928. bl. 52 vlg.) stelt een zinsindeling voor, dieenigszins afwijkt van die van Finnur J??nsson. Hij wil nl. lezen:



??? Ook in Str. 10 worden beide genoemd:Skalfa p??rs n?Š pj?¤lfaPr????ar steinn vi^ ??tta. Het verhaal is verder gelijk aan dat van Snorri; de ontmoetingvan Gjalp bij de rivier, het breken van de rug der beide reuzen-dochters en het doden van Geirr0Sr met het gloeiend stuk ijzer.Pjalfi wordt niet meer met name genoemd, maar zijn tegenwocr-lt;ligheid blijkt duidehk genoeg. Dat er evenwel nog een derde bijwas, is nergens uit op te maken. De gevolgtrekking moet dusdeze zijn, dat inderdaad met Rggnir s??knar Pjalfi bedoeld is endat hij en niet Loki p??rr vergezelt. Dat ik bij dit alles langer bleef stilstaan, vindt zijn oorzaak inhet feit, dat we in het optreden van Pjalfi op deze plaats eensterk argument kunnen hebben tegen de opvatting van Olrik,dat Loki en niet Pjalfi de oorspronkelike begeleider is vanI\'??rr, Maar dan moeten we er natuurlik zeker van zijn, dat Eili\'frGoSr??narson in dit opzicht een oudere traditie vertegenwoordigtdan Snorri. En dat is zeer de vraag. Snorri\'s verhaal is meer gedetailleerd, het geeft veel meerbiezonderheden dan de P??rsdrdpa, die feitelik

alleen haarlengteheeft gekregen door de lange en ingewikkelde kenningen. Over unz med yta sinni(aflraun vas Pat) skaunard seilhimin (sj\'??la)sjalflopta kom Pjalfi. F- J. leest: d seil {himinsj??la), hetgeen ongetwijfeld een minder mooiealliteratie oplevert. Skaunar seil-himinn kan een kenning zijn voor â€žschildquot;Pj?¤lfi springt dus op P??rr\'s schild, als hij in gevaar komt. Het is voor debetekenis van weinig belang aan welke verklaring we de voorkeur geven. Lindquist vertaalt: â€ž?„nda tills att bland de sk??ldbev?¤pnade (eg...sk??ldensquot;) m?¤nnens f??lje Tjalve genom att lyfta sig sj?¤lv kom upp p4h??vdingens sk??ld (eg. â€žsk??ldsn??rets himmelquot;). Dit is een poging om Loki, die wij ons natuurlik moeten denken ,,blandde sk??ldbev?¤pnade m?¤nnens f??ljequot; ook hier in het gedicht een plaats tegeven I



??? de voorgeschiedenis, het ongewapend zijn van p??rr en het be-zoek aan de reuzin Gri?–r vertelt de p??rsdrapa ons al heel weinig.Maar toch nog genoeg om ons te doen begrijpen, dat de dichtermeer biezonderheden van de mythe kende, dan hij in zijn ge-dicht te pas wilde brengen. We hebben gezien, hoe het optreden van Loki in str, 1 moeilikanders verklaard kan worden dan dat de p??rsdrapa hier zin-speelt op de voorgeschiedenis: Loki gevangen door GeirroSrdie p??rr als losprijs eist. Wat de beide andere punten betreft,deze hangen nauw samen. De hulp van GriSr is nodig omdatp??rr geen wapens heeft. We vinden op ?Š?Šn plaats in de p??re-drapa het bewijs, dat de dichter ook deze voorstelling gekendheeft. In str. 9 wordt namehk de staf van GriSr genoemd:stophnisu f??r steypirstriHundr me^ vgl Griff-ar. Loki speelt in de Snorra Edda, evenals pjalfi in de p??rsdrapa,bij de tocht naar GeirroSr een ondergeschikte rol. Voor Pjalfi,die als dienaar van p??rr steeds met hem meegaat, is dit niet zovreemd. Maar dat Loki zich zo op de achtergrond

houdt, zijnwe van hem niet gewoon. Daarom zouden we kunnen menen,dat eerst Snorri hem, omdat hij in het eerste deel van de mythezo op de voorgrond treedt, ook in het tweede deel heeft opgenomenin de plaats van Pjalfi. Snorri kon hier gemakkelik toe komen,daar hij meer tochten van p??rr en Loki kende: naar prymren?œtgarSaloki. Ook had hij de p??rsdrapa verkeerd kunnen verstaan,denkende dat in str. 3 Loki gereed stond p??rr te vergezellen. Maar aan de andere kant zijn er verschillende faktoren, diehet waarschijnlik maken dat toch Loki en niet pjalfi de oorspron-kehke begeleider is van p??rr op diens tocht naar Geirr05r, m.a.w.dat het Snorri is, die de oudste traditie vertegenwoordigt, waar-van Eilffr GoSrunarson om de een of andere reden is afgeweken.Allereerst de logika van het verhaal. Hoe zou p??rr de gevaarlikeen voor hem geheel doelloze tocht hebben doorgezet, als niet



??? Loki, die er zoveel belang bij had, als gids met hem mee was ge-gaan? Hij levert immers ook I6unn persoonlik aan pjazi uit.Het is heel wel mogelik, dat volgens een oude voorstelling Lokip??rr onder allerlei misleidende voorwendsels wist mee te tronen.Doordat Snorri\'s verhaal juist daar een lakune vertoont en deP??rsdrapa zo kort is op dat punt, kunnen we hieromtrent nietszekers te weten komen. Als Snorri\'s lezing de oudste is, hoe komt het dan dat del\'??rsdrapa een andere voorstelling kent? Hierop is het antwoordgemakkehk te geven. De dichter was een groot bewonderaar vanf??rr en hij heeft blijkbaar niet gewild, dat zijn held op de tochtbegeleid werd door een wezen als Loki, waarvoor hij zo weinigrespekt toont te hebben {drj??gr vas Loptr at Ipiga). Voor Snorri,die twee eeuwen later leefde, kon bewondering voor een van deoude goden geen reden meer zijn om van de oorspronkelikelezing af te wijken. Olrik\'s theorie wordt dus allerminst aan het wankelen ge-bracht door de lezing van de p??rsdrapa. Wel echter door het feit,dat Loki in de Geirr0??r-mythe

volstrekt geen onderdanige rolspeelt en dat zijn optreden met p??rr slechts het gevolg is van deeis van de reus. Dat deze juist p??rr tot zijn slachtoffer koos, isheel begrijpelik, daar p??rr de grootste vijand der reuzen was. Het is de vraag, of er in de Geirr05r-mythe een oudekern verborgen ligt. Opvallend is de overeenkomst met de?jazi-cyclus, waarin ook Loki, in de macht van een reusgeraakt, een van de goden als losprijs aan hem uitlevert.Ook de wijze waarop Loki zelf in gevangenschap raakt â€” beidemalen blijft hij door toverij aan iets vastzitten â€” is in principedezelfde. Evenals de pjazi-cyclus is de Geirr0Sr-mythe opgebouwduit tal van sprookjesmotieven. Von der Leyen i) ziet in p??rr\'stocht naar Geirr06r een tocht naar de hel, evenals in de tocht Das m?¤rchen in den g??ttersagen der Edda, bl. 45 vlg.



??? naar?œtgarSaloki,bijSaxo^) onmiddellik daaropvolgend. Inder-daad doet het verhaal, waarin de moeilikheden om de plaatsvan bestemming te bereiken als bijkans onoverkomelik wordengeschilderd, sterk aan een tocht naar de onderwereld denken, dieimmers ook de levenden weert door allerlei hindemissen, en welin \'t biezonder door diepe rivieren. De ontmoeting met GriSr is een bekend sprookjesmotief: deheld ontmoet op zijn gevaarhke tocht een welgezind wezen, dathem goede raad geeft of tovermiddelen verschaft om zijn doelte kunnen bereiken. Hieraan verwant is het motief, dat devrouw des huizes de bezoekers helpt tegen haar eigen manMoeten we soms in GrfSr de vrouw van Geirr0Sr zien? Nu rest ons nog de mythe van p??rr\'s tocht naar ?œtgartSaloki,beschreven in Gylf. 43â€”46. Daar wordt verteld, hoe p??rr en Loki er samen op uittrekkenen \'s nachts hun intrek nemen bij een boer. p??rr slacht zijn bok-ken voor het avendmaal en zij eten het vlees. De volgende dagwijdt p??rr de beenderen en de bokken staan weer levend op.Maar

een is er kreupel, omdat de zoon van de boer een dijbeenheeft doorgesneden tot in het merg 3). De boer biedt p??rr alsvergoeding zijn beide kinderen aan, pjalfi en Rgskva. Van pjalfimerkt Snorri op, dat hij allra manna f??thvatastr is. Zij gaan dan met z\'n vieren op weg en overnachten in dehandschoen van de reus Skr^ir. De volgende dag biedt de reusaan hen te vergezellen en de proviandzak te dragen, \'s Avendslegt hij zich neer om te slapen en p??rr zal voor het eten zorgenâ€ž Saxo Grammaticus, Gesta Danonim. Herausg. von AlfredHolder, Strassburg. 1886. bl. 286 vlg. en bl. 292 vlg. Â?) Zo b.v. in de Hymiskvi??a, waar de vrouw van de reus f??rr en Tyrgastvrij ontvangt en hen waarschuwt voor Hymir. Hoe de afwijkende lezing van de Hymiskvi3a beschouwd moetworden, is reeds besproken op bl. 31. Voor uitvoeriger bespreking ziebl. 43 vlg.nbsp;^



??? maar Skrj^ir heeft de riemen van de zak zo stevig dichtgesnoerd,dat ze niet los te krijgen zijn. Ze moeten het die keer zonderavendmaal stellen. P??rr, in woede ontstoken, geeft Skrymirdrie keer een slag met zijn .hamer op het hoofd, maar dit deerthem in \'t geheel niet. \'Des anderen daags bereiken ze de burcht van ?œtgarSaloki,Waarheen Skrymir, die teruggekeerd is, hun de weg heeft ge-wezen. De koning bekijkt hen met geringschatting, als ze hemin de zaal begroeten, en eist dat zij hun vaardigheid op een ofander gebied zullen tonen. Pd segir sd, er siff-arst gekk, er Loki heitir: ,,kann ek pd ipr??tt^^ ek em alb??inn at reyna, at engi er h?Šr sd inni, er skj??tara skal^ta mat sinn en ek.quot; ?œtgarSaloki roept zijn dienaar Logi om zichmet Loki te meten. Er wordt een bak vlees binnengebracht en2ij zetten zich elk aan een eind. Ze eten even vlug, maar als zijelkaar in het midden van de bak ontmoeten, heeft Loki alleenhet vlees opgegeten. Logi echter vlees, beenderen en bak; oksyndisk n?? gllum, sem Loki hefchi Idtit leikum. Dan is pjalfi aan de beurt, hij loopt om

het hardst met Hugi,maar verhest ondanks zijn snelvoetigheid. Ten slotte moetI^??rr tonen wat hij vermag. Hij tracht eerst tevergeefs een volledrinkhoorn in ?Š?Šn teug te ledigen. Daarna moet hij de kat vande koning optillen, maar hij krijgt slechts ?Š?Šn poot van degrond.Toornig biedt hij aan te vechten met wie maar wil. De koninglaat hem worstelen met een oude vrouw, Elli, en hij verliest.Dan maakt ?œtgar?–aloki een eind aan de wedstrijd en laat henverder de nacht in zijn woning gezellig doorbrengen. De volgendedag doet hij zijn gasten uitgeleide en openbaart hun, hoe hij henbedrogen heeft. Hij zelf was Skrymir, een berg beschermde hemtegen de slagen van p??rr, Logi was het vershndende vuur, Hugizijn eigen gedachte, de drinkhoorn stond in verbinding met dezee, de kat was de wereldslang en Elli de ouderdom, p??rrheft zijn hamer op om ?œtgarSaloki te verpletteren, maar op



??? hetzelfde ogenblik zijn de reus en de burcht verdwenen. Behalve in de Snorra Edda vinden we de mythe van ?œtgar-iSaloki ook nog verhaald in de Lokarimur of Lokrur i). VolgensFinnur J??nsson gaat de inhoud hiervan geheel terug opGylfaginning. Alleen treffen we natuurlik talrijke dichterUke,zij het ook meestal niet heel fraaie uitwerkingen aan. Loki wordtvoorgesteld als ondergeschikt aan p??rr, evenals pjalfi. Maar hetis duidelik, dat hij alleen voor deze gelegenheid p??rr dient enanders de dienaar is van ?“Sinn. (I, str. 5) Loke var nefndr pvndar }rcell,Prottar lans en ecki dcsll,huar sent Biorn til hygda for,bra hann sier cb uid brogdin stor. pundr is een naam van ?“Sinn^), Bjgrn echter van p??rr. Dedichter kende dus, hoewel hij Loki beschouwde als de dienaarvan ?“Sinn, tevens de voorstelling: Loki begeleidt p??rr. In str. 7wordt Loki Fiolnes pion genoemd en p??rr stelt voor zijnvertrek de eis, dat hij hem zal vergezellen: Fiolnes pnon skalfara med mier. Zijn tegenwoordigheid schijnt dus gewenstte zijn. Loki speelt overigens volstrekt geen heldhaftige rol.

Hij is bang,wil eerst zelfs niet mee. De dichter heeft een echte slaaf van hemgemaakt en duidt hem aan met weinig vleiende benamingen,zoals bykkja en skauot. Typies is het dat Loki â€” Hcenis vinr â€”de bokken slacht en het vlees bereidt. Het is duidelik, dat dedichter p??rr voor dit keukenwerk te goed vond. Maar Lokiheeft, zoals we al gezien hebben, geen aandeel in het vergrijp vanPjalfi. In het derde deel van de Lokrur wordt Loki\'s wedstrijd metLogi beschreven. Het loopt slecht voor hem af. Logi versHndt Rimnasafn, bl. 290 vlg.Grimnism^l str. 54.



??? zelfs het mes en de beenderen. En als ze in het midden elkaarnaderen, moet Loki zich haastig terugtrekken, want Logi sveinnvil hann hita! Alleen op het eind doet Loki weer van zich horen. (IV, str, 20) Lodur hygst pat lymskv trollliosta fast med reidi]Pa var gramr ok hin hafva hollhorfen skiallda meide. Die nutteloze uitbarsting van toorn paste volgens de dichterbeter bij Loki dan bij p??rr. Veel nieuws geven de Lokrur dus niet, maar dit blijkt tochWel duidelik, dat de dichter Loki beschouwt als behorend bij?–Sinn en dat hij hem slechts in biezondere gevallen als hier metP??rr mee laat gaan. Als we deze mythencyclus gaan analyseren, zien we dat wevrijwel uitsluitend met los aaneengeregen sprookjesmotieven tedoen hebben. De bokkenmythe vormt een afgerond geheel,daarna krijgen we de ontmoeting met Skrymir en ten slotte hetbezoek aan ?œtgarSaloki. Drie afzonderlike sprookjes, die totelkaar in geen enkel verband staan. Allereerst de bokkenmythe. Loki speelt hierin geen rol vanÂ?nige betekenis. Er is geen reden om op grond van Hymiskvi6a37 aan te nemen,

dat er een andere versie is geweest, uitvoerigerdan die van Snorri, waarin Loki het kwaad op zijn geweten heeft.En zo die opvatting ook buiten de HymiskviSa heeft bestaan,dan is zij toch stellig niet oud, daar de kenmerkende trek, hetde schuld geven aan Loki van het kwaad dat is geschied, typerendis voor de tijd, toen men in Loki niet meer zag de vriend en helpervan ?“Sinn, maar de vijand van goden en mensen. Dat de bokken-mythe niets te maken heeft met de mythe van Skrymir of ?œtgar-?–aloki, wordt wel hierdoor bewezen, dat we haar ook aantreffenverbonden met de mythe van p??rr\'s tocht naar Hymir. C. W.



??? von Sydow i) uitte de veronderstelling, dat Loki en niet T;^rin de HymiskvitSa p??rr begeleidt. Tyr zou in dit lied dan eenappellativum zijn. Deze opvatting is, hoewel het gedicht zobeschouwd een mooie eenheid zou opleveren, niet sterk gefun-deerd, daar uit de vage aanduidingen in de tekst niets van dienaard valt op te maken. Loki wordt alleen genoemd in str. 37en die plaats: en pvi inn Icevisi Loki um olli, doet tamehk stereo-tiep aan en kan geen stevige grondslag zijn voor de opvattingvan Von Sydow. Het lijkt er meer op, of we op deze plaatseen onwillekeurige en hier niet goed passende uitlating aantreffenvan de dichter, die in Loki de oorzaak zag van alle kwaad. De kern van de bokkenmythe is een oud sprookje, dat we terug-vinden o.a. verbonden met een sage, gelijkend op die van Phile-mon en Baucis. Men slacht een dier en eet het vlees, maar bewaarthuid en beenderen. Na de maaltijd worden de beenderen aan el-kaar gepast, een toverformule wordt uitgesproken en het dierstaat weer levend op. Het komt voor, dat iemand een bot

heeftgebroken of verstopt, en dan is het dier kreupel. Dikwels is heteen onbekende gast, die door deze tovenarij zijn bovennatuurlikemacht en tevens zijn goede gezindheid toont 2). Bij de ontmoeting met Skr^mir speelt Loki helemaal geen rol,evenmin als pjalfi. Ook hier is de sfeer geheel en al die van hetsprookje: de fantasties grote handschoen, de zware stappen vande reus en zijn onweerachtig snorken, p??rr verschijnt ons als eenklein en machteloos wezentje, dat ondanks zijn krachtsinspan-ning niets tegen SkrJ^mir kan beginnen. Bijna lachwekkend iszijn woede, als hij bemerkt dat hij het zonder eten zal moetenstellen. Daarom kan de mythe niet in de heidense tijd ontstaanzijn, toen men p??rr zo bewonderde. C. W. von Sydow. Jatten Hymes bagare (Danske Studier1915, bl. 113 vlg.). Â?) Zie: C. W. von Sydow. Tors fard till TJtgamp;rd (Danske Studier1910, bl. 65 vlg.).



??? In de mythe van ?œtgaiiSaloki spelen ook Loki en pjalfi eenrol. Alleen is het de vraag, of hun die oorspronkelik toekomt.In de Hymiskvi??a doet p??rr alles alleen en steeds met sukses.Lat is natuurhk de oudste voorstelling. Dat hij in de ?œtgarSa-loki-mythe verliest, is een bewijs voor het betrekkelik late ont-staan van die mythe. Overigens is het heel begrijpelik, dat menP??rr laat drinken, iets zwaars tillen en worstelen, daar immerszijn lichaamskracht en zijn gulzigheid maar al te goed bekendwaren. P??rr levert alleen al drie wedstrijden. Het sprookjesgetaldrie is dus aanwezig. Maar een later bewerker heeft blijkbaar ooknog drie personen willen hebben, die een wedstrijd leveren, endaarom de wedstrijden van Loki en pjalfi ingevoegd. Daardooris de oorspronkelike regehnaat eigenlik verloren gegaan. Dat hij pjalfi heeft gekozen, is duidelik: hij is p??rr\'s knecht.Daar hij manna f??thvatastr is, moet hij hardlopen. Wat Lokibetreft, hem kende men als de begeleider van p??rr in de pryms-kvi^a. Maar hoe is de bewerker er toe gekomen hem met Logi om\'t hardst te laten eten?

Misschien was dit oorspronkeHk een wed-strijdnummer van p??rr, wiens buitengewone eetlust uit defrymskvi??a bekend was. Het zou bovendien prachtig passen bijdie andere proef: het ledigen van de drinkhoorn. Ook is hetmogelik, dat men gedacht heeft aan Loki\'s avontuur bij Geirr0Sr,toen hij drie maanden honger had geleden. Er is echter nog eenderde verklaring. Dan moeten we aannemen, dat Lold nieteerst in de ?œtgarSaloki-mythe werd opgenomen en daarna pas,na het tot stand komen van de kompilatie, in de beide anderemythen, maar dat hij in de drie mythen tegelijk werd opgenomen,nadat men die reeds met elkaar had verbonden. Zo krijgen weeen eenvoudige uitleg: door de plagerij van Skrj^mir hadden degoden honger moeten lijden en, als ?œtgarSaloki hen uitnodigteen proef van hun bekwaamheid te geven, komt de spotvogelLoki dadelik met het voorstel tot een eetwedstrijd voor den dag.



??? Anders moeten we aannemen, dat dit biezonder aardig trekjeslechts te danken is aan een zuiver toeval. Hoewel Loki\'s rol dus stellig niet oorspronkelik is. hebbenvelen i) getracht er een opvatting omtrent zijn wezen op te grond-vesten. Als een merkwaardigheid beschouwde men het dat denamen van de beide tegenstanders in klank zoveel op elkaarleken. Daar zocht men meer achter dan het blinde toeval. Logiis het vuur, Snorri noemt hem zelf villieldr. Bovendien blijkt zijnnatuur duiddik uit de gretigheid, waarmee hij vlees, benen enbak verslindt. Het komt me onbegrijpdik voor. dat sommigen,zoals Grimm en A. Koek, nu konden beweren: Loki is ookgdijk aan het vuur. Waarop baseerde men die opvatting? Opde klankovereenkomst van de namen? Denkdik was het zodat men, uitgaande van een zwak gefundeerde vuurgodtheorieop deze plaats bevestiging daarvoor trachtte te vinden en daarbij\'slechts lette op de details, die men kon gebruiken voor dat dodmet verwaarlozing van de logika van het verhaal. Want als wezien wat er staat, komen we juist

tot de konklusie, dat Loki hieronmogehk de rol van een vuurdemon kan spelen. Immers dereden dat hij tegen Logi verliest is deze. dat hij zelf slechts kaneten als een hongerig mens maar Logi als het verterend vuur.Ten slotte wijst de analogie met de volgende wedstrijdnummers-Pjdlfi tegen Hugi. p??rr met de drinkhoorn, tegen de wereldslangen de ouderdom, volstrekt niet in de richting dat we een dergdikverband moeten zoeken tussen de tegenstanders, als er dan bijLoki en Logi te vinden zou zijn. We kunnen integendeel met zekerheid zeggen: als Loki in devolksoverievering gold voor een vuurdemon, had hij nietdeze rol kunnen spelen, daar hij dan redelikerwijze niet van Logihad kunnen verliezen. Een belandere opvatting, gebaseerd op dit optreden van Loki, 1) Zoo o.a. Jacob Grimm, Deutsche Mythologie, 4e uitg I bl 199â€”202. En later Axel Koek.nbsp;\'



??? is verkondigd door S ch onin g i). Hij ziet in Loki een doodsgod,die het vlees van de beenderen eet, terwijl het vuur alles gelijkeUkverteert. In de mythe zelf vinden we geen tegenspraak, maar ookgeen enkel bewijs. Daar we echter van een normaal wezen nietanders verwachten dan dat het \'t vlees opeet en de benen laatliggen, is het wel wat gewaagd juist op deze plaats aan diehandeling een v?¨rdragende s5miboliese betekenis toe te kennen. De ?œtgariSaloki-cyclus bestaat, om het nog eens in \'t kort samente vatten, uit drie gedeelten. We moeten uitgaan van de wed-strijd-episode, die zeer gemakkelik voor uitbreiding vatbaar was.Waarschijnlik speelde eerst p??rr alleen daar een rol in. pjalfiwerd er mee in opgenomen en ter verklaring van diens aanwezig-heid zette Snorri of een voorganger van hem de bokkenmytheervoor. Wanneer de Skr:^mir-episode aan de mythe is toegevoegd, ismoeilik te zeggen, maar omdat deze episode veel vaster verbon-den is aan de ?œtgarÂ?aloki-mythe is het denkelik reeds vroeggeschied, toen de bokkenmythe nog geheel op

zichzelf stond.Wanneer Loki in de mythe is opgenomen, is evenmin met zeker-heid te zeggen, maar het schijnt me toe, dat dit na de invoegingvan de Skn^mir-episode gebeurd moet zijn, daar we dan immerszo goed kunnen begrijpen, dat Loki zich aanbiedt voor een eet-wedstrijd. Waar het echter op aankomt is dit, dat van oorspronkelikverband tussen Loki en p??rr in deze mythencyclus niets is ge-bleken. Een moeilikheid rest ons nog en dat is de naam van de reuzen-koning: ?œtgarSaloki. Dit kan slechts betekenen: Loki, de vorstvan ?œtgarSr. Daar ontmoeten we dus ineens een tweede Loki 1) O. Schoning, D0dsriger i nordisk hedentro, Kob., 1903, bl. 27vlg. Â?) Doordat de beide mythen dezelfde zin voor het gigantiese en boven-natuurlike vertonen, kunnen ze reeds vroeg verbonden zijn.



??? en het is begrijpehk. dat men hierin meer heeft wiUen zien dan eentoeval. Zo denkt b.v. Schoning. die in de reuzen lijkendemonenziet, dat met ?œtgariSr slechts bedoeld is: jQtunheimar, waaroverLoki of ?œtgarSaloki heerst. Loki zou zich dan als het ware intwee??n gesplitst hebben, iets wat op zich zelf heel goed kan. Daarechter die theorie: Loki een doodsgod, uiterst zwak gefundeerdis en we evenmin reden hebben om de reuzen als Hjkendemonente beschouwen i), bhjft er van Schoning\'s betoog niet veelovereind. Een hypothese, die ik zou wiUen stellen, is de volgende. Wehebben gezien, dat de ?œtgarSaloki-mythe tamelik laat moet zijnontstaan, daar p??rr er geen eervoUe rol in speelt. Toen had zichde figuur van de duivel Loki, waarover we later zullen spreken,reeds volkomen ontwikkeld, ten koste van de elvenvorst Loki.\'die aUeen in het volksgeloof bleef voortleven. Maar daar hetChristendom veel van het oude bijgeloof opruimde, moest ookhet beeld van de boze Loki minder angstwekkend worden, wanthoezeer ook onder Christelike invloed

tot duivel gegroeid, hijbleef toch een heidense figuur evenals ?“Sinn en Baldr, die aUeenin de overgangstijd hun macht over de geesten konden behouden.Door het verlichte, het welbegrepen Christendom werd dat allesopgeruimd. En de sprookjes-vertellers maakten zich meester vanhet rijke materia?!. De hellevorst Loki werd reuzenkoning in eenbovennatuurlike wereld en hij kreeg de naam ?œtgarSaloki teronderscheiding van die andere Loki, de kleine en sierlike, die deSQriaI)attr kent. Dat we in ?œtgarÂ?aloki een oude hellevorstmoeten zien, kan bovendien nog waarschijnliker worden gemaakt,doordat Saxo, die in boek VIII de tocht van ThorkiUus naar?œgarthilocus beschrijft, deze opvat als een tocht naar de hel.Dan zouden we in ?œtgariJaloki de laatste ontwikkeling terug-vinden van Loki, de geboeide reus. Zie de weerlegging van Schoning\'s opvatting door R. M. Meyer(Altgerm. Religionsgeschichte, bl. 119 vlg.).



??? Als we nu nog eens overzien in welke gevallen p??rr en Lokitezamen optreden, blijkt het dat we altijd een voor het biezondergeval uitgedacht motief voor hun samengaan kunnen vinden.Terwijl Pjalfi, de vlugvoetige, p??rr\'s dienaar is, weUicht eenpersonifikatie van de bliksem, vergezelt Loki hem als gids enraadsman. Dat is zo in de prymskvi??a en wellicht naar voorbeelddaarvan ook in de mythe van de tocht naar ?œtgarSr, want datP??rr er in de Lokanmur zo op aandringt, dat â€ž?“Sinn\'s dienaarquot;hem zal begeleiden, is wellicht een reminiscentie aan een uit-voeriger lezing, waarin Loki als raadsman met p??rr meeging.Daardoor kon meteen het aantal wedstrijden worden uitgebreid.Loki\'s meegaan met p??rr op de tocht naar Geirr05ris weer anderste verklaren. Als dit oorspronkelik is â€” en ik ben geneigd dit tegeloven â€” is het een noodzakelik gevolg van de zeer verklaar-bare eis van Geirr06r. Dan is het in het kort de logika van hetverhaal, die Loki\'s tegenwoordigheid ook in het tweede deelder mythe eist. Dat men in later tijd, toen Loki toch reeds alle goede

eigen-schappen had verloren, geneigd was op grond van zijn samen-gaan met p??rr en zijn aan het vuur herinnerende naam in hemeen personifikatie van de bliksem te zien, is heel begrijpeUk. Maar dit heeft met het oorspronkelik wezen van Loki nietste maken. In de oude godensagen begeleidt Loki de dondergodniet als het vuur, ook niet als een ondergeschikte demon â€”dat is pjalfi â€” maar â€žaus jenem Behagen der Legenden-erz?¤h-lung heraus, das Kraft und Schlauheit so gern kontrastiertquot; R. M. Meyer, Altg. Religionsgesch., bl. 292.



??? Dc verdere mythen van Loki, de listige held. Onder de wandschilderingen in de hal van ?“lafr pai, beschrevenin de Hiisdrapa van ?œlfr Uggason, was er ?Š?Šn die de strijd vanLoki en Heimdallr om het Brisingamen voorstelde. Van deH??sdrapa zijn slechts enkele strofen bewaard. Zo vinden we inSkaldsk. 16: Rdff-gegninn hregamp;r ragnarein at SingasteinifrcBgr viff- firna-sloegjanFdrbauta mgg vari;m??ff-gflugr rlt;zamp;-r moe^ramggr hafnyra fggru,kynnik, dff-r ok exnnardtta, mcBrff-ar pgttum. Bij Singasteinn strijden dus Loki en Heimdallr om het Brfsin-gamen en de laatste weet het sieraad terug te winnen. In Skaldsk.8 merkt Snorri nog op: ok er pess par â€” namelik in de H??sdrapaâ€” getit, at Peir vdru i sela-Ukjum. Van de diefstal zelf geeft een veel jongere bron ons een uit-voerige beschrijving. Dat is de SQrlaI)attr Freyja was de geliefde van ?“Sinn, zij fylgot-t ?“??t-ni, ok varjriff-la hans. Vier dwergen maakten een prachtig sieraad, dat zijtegen iedere prijs wou kopen. Maar de dwergen wilden de hals-ketting slechts afstaan, als zij aan ieder van hen

haar liefdeschonk. Dit gebeurde en Freyja kwam in bezit van het sieraad.Ze ging ermee naar huis ok l?Št kyrt yfir s?Šr, sem ekki hefcf-i ioramp;^it. Fornaldar s??gur Nordrlanda. .. ??tg. af C. C. Rafn Kaupm.,1829â€”1830. Bd. I, bl. 391 vlg.



??? Farbauti en Laufey hadden een zoon, Loki genaamd; hannvar ekki mikill vgxtum, oramp;skdrr var hann snemma, ok skj??tligr ihragcf-i-, hann hafff-i fram yfir a^ra mennvizku, pd, er slceg^ heitir.Hann var mjgk kyndugr pegar d unga aldri; pvi var hann kallaff-rLoki l(Bviss-, hann r?Šamp;st til ?“ff-ins i Asgarff-, okgerff-iskhansmacf-r.?“Â?mn en Loki werden spoedig vrienden. Toen nu Loki te wetenWas gekomen op welke wijze Freyja haar sieraad had verworven,vertelde hij dit aan haar minnaar en deze gebood hem de kettingte stelen. ?“Sinn zei hem, dat hij niet onverrichter zake mochtterugkomen. Loki sneri pd i hrottu cBpandi] flestir urff-u viff- patl^tir, er Loka gekk litt til. Hij kwam bij Freyja\'s woning, maar vond die gesloten. Toenveranderde hij zich in een vheg en zocht overal naar een opening.Ten slotte vond hij dicht bij het dak een gaatje, niet groter danhet oog van een naald. Daar kroop hij door. Freyja sliep metde ketting om haar hals en daar ze op de sluiting lag, kon hij haarbet sieraad niet afdoen. Hij veranderde zich toen in een vlo enstak haar in de wang, zodat ze

zich omdraaide in haar slaapHij nam daarna zijn eigen gestalte weer aan, maakte de kettinglos en sloop er mee weg. Toen Freyja de volgende morgen de diefstal bemerkte, be-greep ze onmiddellik wie haar dat geleverd had. Ze ging naar?–tSinn en eiste van hem haar eigendom terug. Ze kreeg haar zin,maar ze moest beloven de koningen HeSinn en Hpgni tot twee-dracht en strijd te brengen. De mythe van de diefstal van hetBrfsingamen gaat daarmee over in de Hildesage. De Sgrlabattr is, zoals alle fornaldarsaga\'s, een bron die metde grootste voorzichtigheid gebruikt moet worden. De oudegodenwereld is tot een mensenmaatschappij gemaakt, men heeftgezocht naar motiveringen en heel wat sprookjesstof opgenomen.\'Als we voor de Brfsingamen-mythe geen andere gegevens haddendan deze, zouden we bijna geneigd zijn het hele verhaal voor eenjong mythologies sprookje te houden. Immers, de meesteriik ten



??? uitvoer gebrachte diefstal, de roof van een bijkans onbereikbaarverborgen kleinood, vormt het hoofdmotief van zeer veel sprook-jes^). Maar ook in de mythologie komt het diefstalmoti?¨f her-haaldelik voor: Prometheus steelt voor de mensen het vuur,?“Sinn rooft de dichtermeed. De vraag is nu maar, of er in deSgrlaliattr iets voorkomt, dat op oude traditie berust. We moeten altijd bedenken, dat we in de jongere bronnen, hoeonbetrouwbaar ze overigens ook mogen zijn, dikwels een ouderetraditie bewaard vinden dan in de Eddaliederen en de vroegsteskaldenpo??zie. Immers, die oudere bronnen, geen van allenzuiver heidens â€” want daarvoor zijn ze toch weer niet oud ge-noeg â€” hebben onder invloed van het veldwinnend Christendomeen tweeslachtig karakter gekregen. Men trachtte, bewust ofonbewust, van de goden Christelike figuren te maken voor menze geheel en al verstiet. Zo namen Baldr en HeimdaUr onmisken-baar de trekken van Christus aan, men zag in ?“Sinn min of meerde Hemelse Vader en Loki werd de zondebok, de duivel.

Toenhet heidendom ook in die vorm had moeten wijken voor hetChristendom, werden de goden tot sprookjes-figuren. En het isbegrijpelik, dat zij toen dikwels hun oude gestalte weer aan-namen, die zij in het volksgeloof wellicht al dien tijd bewaardhadden. Op oude traditie berust ongetwijfeld de verhouding van ?“Sinnen Loki in de SQrlaIgt;attr, Zij waren, zoals we in de eerste hoofd-stukken gezien hebben, inderdaad vrienden. Maar Loki was niet?“Sinn\'s knecht. Tot deze voorstelling, ook te vinden inde Lokarfmur, is men gekomen toen men hem niet goedgenoeg meer vond om ?“Sinn\'s gelijke te zijn. Om dezelfdereden maakte men [van [de oude verwantschap wel een bloed-broederschap. Hebben soms ook ?“Sinn en Loki oorspronkelik samen de dief- 1) Verg. Grimm 192 â€žDer Meisterdiebquot;. Talloze voorbeelden van dief-stalsprookjes geven Bolte en Polivka Anmerkungen III, bl. 379 vlg.).



??? stal beraamd? Golther^), die de figuur van Loki niet be-schouwt als een schepping van het heidendom, maar zijn oor-sprong meent te zien liggen in de Oud-Christelike m5^hologie,gelooft dat niet ?“?–inn maar Loki\'s eigen boosheid hem tot dedaad heeft aangezet. Daar Golther\'s opvatting omtrent hetontstaan van de Loki-figuur, zoals we zullen zien, niet juist is ende diefstal bovendien meer uit plaagzucht dan uit boosheidlijkt te zijn bedreven, gaat het niet aan om ?“Sinn\'s rol inde SQrla{)attr zonder meer als jongere uitwerking te be-schouwen. De m3H;he van de diefstal is vrij oud, daar reeds de dichter vanHaustlgng haar kende; in str. 9 wordt Loki namelik Brisingsgoffa girffipj??fr genoemd. Om welke reden Loki Freyja besteelt,wordt alleen verteld inde Sorla^?¤ttr, die natuurlik heel goed ver-schillende gegevens gekombineerd kan hebben ter verkrijging vaneen gewenste motivering. Maar het is niet uitgesloten, dat Loki\'svriend oorspronkelik mee de diefstal beraamde. Stuurt ?“SinnLoki ook niet naar Svartalfaheimr om Andvari van zijn goudte beroven? Juist omdat wij

met een vrij oude mythe te doenhebben, die ontstaan moet zijn in een tijd dat Loki nog nietgeheel laviss was, lijkt het zeer waarschijnlik dat de SQrlat)attrop dit punt een oude traditie vertegenwoordigt. Het is merkwaardig, dat de wijze waarop Loki Freyja hetBrfsingamen ontsteelt â€” als hij er niet bij kan, steekt hij haarals vlo in haar wang, zodat ze zich in haar slaap omdraait â€”sterk overeenkomt met de manier, waarop in de Estniese m5^hede zoon van de dondergod zijn vader van de doedelzak berooft.Dit is een van Olrik\'s argumenten om in die zoon Loki te zien.Maar zoals Celander 2) heeft aangetoond, is dit argument on-geldig, daar juist de oudste versie van de Estniese mythe die ??) W. Go Ith er, Handbuch der germanischen Mythologie. Leipzig,1895. bl. 407. *) Lokes mytiska ursprung, bl. 86 vlg.



??? overeenkomst volstrekt niet vertoont. Bovendien hebben deBrfsingamen-m)rthe en de Estniese â€žprymskviSaquot; overigensniets met elkaar gemeen. De SQrla{gt;attr behoort tot de fomaldar-saga\'s, die biezonder rijk zijn aan sprookjesstof. Het behoeft dusgeen verwondering te wekken, als we een motief aantreffen, datwe ook vinden in een Estniese mythe. Want die motieven warengemeengoed voor alle sprookjes- en sagenvertellers^). Over de manier waarop Freyja haar sieraad terugkrijgt, gevende H??sdrapa en de SQrlafjattr verschillende berichten. De lezingin de Sorlaliattr gegeven, wekt de indruk alleen bedacht te zijnom de Brisingamen-mythe te verbinden met de Hildesage. Deopvatting, dat Heimdallr Loki achtervolgt en hem bij Singa-steinn overwint, is ongetwijfeld ouder, maar zuiver heidens be-hoeft ze daarom nog niet te zijn. De strijd van Heimdallr metLoki, de edele met de boze, doet denken aan een strijd van Chris-tus met de duivel. De H??sdrapa altans aksentueert sterk dietegenstelling tussen goed en kwaad. Is dit deel van de

mythesoms ontstaan in de dagen van het opkomend Christendom?Of moeten we denken aan een oude natuurmythe? Dat het juist Heimdallr, de wachter der goden, is, die Lokiachtervolgt, behoeft ons niet te verwonderen. Wel, dat hij eenz.0 vijandige houding aanneemt tegenover de vriend van ?“Sinn.Was Loki, toen deze mythe ontstond, reeds niet meer ?“Sinn\'svriend, m.a.w. heeft men dit voor Loki zo oneervolle slot erlater bij bedacht? Of ligt er een oude natuurmythe aan ten grond-slag, b.v. de god van de nacht strijdt met de god van de dageraad?In dat laatste geval zou de tegenstelling tussen goed en kwaadpas later naar voren gebracht zijn, daar deze in een dergelikenatuurmythe, een strijd beschrijvend van gelijkwaardige, beur- In de mythe van Brokkr verandert Loki zich eveneens in een insekten steekt de dwerg om de voltooiing van het werk te beletten. Zie ookGrimm 60 en 102.



??? telings zegevierende tegenstanders â€” want zo moeten we het onsvoorstellen â€” niet op haar plaats is Maar bij gebrek aan gegevens â€” wel zeer schaars zijn ze voordeze mythe, daar zelfs Snorri ons in de steek laat â€” kunnen wehieromtrent niets met enige zekerheid zeggen. Om te kunnen beoordelen of we in de Brfsingamen-mythe meermogen zien dan een aardig verhaal over een van Loki\'s plagerijen,behorend tot dezelfde groep als de m5d:he van Sif\'s gouden haar,moeten we allereerst weten wat het Brfsingamen is. We hebbengeen enkel bewijs dat het iets anders is geweest dan een gewoonsprookjesobjekt, de kostbare halsketting van Freyja. Het isnodig dit onomwonden te verklaren. Misschien is het oorspronkehk een algemene benaming ge-weest voor een schitterend kleinood. Dit zou heel goed kunnen,als het woord, zoals Axel Olrik 2) veronderstelt, samenhangtmet hrisa â€žlichten, stralen.quot; Maar volkomen duideHk wordthet ook dan nog niet. Brisinga lijkt een genitief te zijn: van deBrisingen. Wie waren echter die Brisingen? Waren het

dwergen,die schitterende sieraden maakten? Waren het lichtelven ofsterre-demonen? In de Beowulf wordt een sieraad Br??singamenegenoemd. Dit lijkt hetzelfde woord, al wordt er hier niet Freyja\'shalsketting mee bedoeld. Maar hoe komt de Angelsaksiese vormaan ??? Dit zijn allemaal vragen waarop geen bevredigend ant-woord is te geven. Olrik uitte de veronderstelling, dat met het Brfsingamen hetvuur bedoeld is; op grond van de niet on waarschij nlike samen-hang met brisa â€žlichten, stralenquot; en het Noorse bHsing â€žfakkelquot;.Dit lijkt me niet te bewijzen, daar de naam dan immers evengoedzou passen voor een blinkend sieraad. Als het evenwel zo is. Iets anders zou het zijn, als we in Loki een boze demon mochten zien,een sluwe zonnerover, maar uit alles blijkt duidelik dat hij oorspronkelikeen welgezinde godheid was. Myterne om Loke, bl. 572 vlg.



??? kunnen we een oppervlakkige overeenkomst aanwijzen tussende Brlsingamen-mythe en de Finse vuurroofmythe. In die Finsemythe valt het vuur uit de hemel en wordt opgeslokt door eenvis, die na veel vergeefse pogingen door de mensen gevangenwordt. In de Brisingamen-mythe vlucht Loki in de gedaantevan een zeehond met het sieraad de zee in en wordt door Heim-daUr, ook in zeehondgedaante, achterhaald en overwonnen.Maar als we niet aannemen, dat met het Brisingamen het vuuris bedoeld, blijft er van de toch al zo oppervlakkige overeenkomstvrijwel niets over. Olrik nu meent, dat beide mythen behorentot een groep, waarvan de Prometheus-mjrthe de bekendste enmeest karakteristieke vertegenwoordiger is. Ook de Suttung-mythe rekent Olrik hier toe â€” hij vraagt zich af, of oorspron-kelik misschien Loki en niet ?“Sinn in die mythe de hoofdrol ver-vuld heeft â€” en een Indiaanse m3rthe van de vogel die voor demensen het water steelt. Daar Loki ook elders optreedtals de listige held, wordt het volgens Olrik nog waar-schijnUker

gemaakt, dat hij een oude kultuurheros is ge-weest. Hoewel Loki steUig eigenschappen bezit om een Noordger-maanse Prometheus te zijn, lijkt het toch veel te gewaagd omaUeen op de Brisingamen-mythe een dergelike opvatting te base-ren. Deze mythe kan immers veel eenvoudiger verklaard worden,nameUk als een gewoon mythologies sprookje, zoals er zoveelgevonden worden juist over Loki. Dan was het weUicht ook oor-spronkeHk ?“Sinn, die de held uitzond om de uiterst moeilikeopdracht te volvoeren. Ook is het mogelik dat Loki, de vorstder dwergen of Brisingen, de oorspronkeUke bezitter van hetsieraad was, dat hem door de trouweloosheid van zijn eigen onder-danen werd ontstolen en dat vervolgens door hem, de elvenkoningzelf, op listige wijze werd teruggehaald. Het tweede deel van de mythe, Loki overwonnen door Heim-daUr, valt uit de toon van de eenvoudige verteUing. De held



??? van het eerste bedrijf wordt tot de overwonnen boosdoener.Wellicht heeft men dit slot erbij bedacht in een tijd, toen men deoude godensagen een meer ethiese grondslag wilde geven. In Gylf. 41 wordt ons verteld, hoe de goden aan een reus op-droegen een burcht voor hen te bouwen. Hij zou Freyja, de zonen de maan tot beloning krijgen, als hij zijn werk in ?Š?Šn wintervoltooide. Zijn paard SvaSilfari sleepte zware rotsblokken voorhem aan en het bouwwerk naderde snel de voltooiing, zodat degoden vreesden de reus zijn loon te zullen moeten geven. Toendwongen zij Loki, op wiens aanraden zij de overeenkomsthadden gesloten, een middel te zoeken om het gevaar af te wen-den. Hij veranderde zich in een merrie, lokte het paard van dereus weg en het werk kon niet meer op tijd klaar komen. Toende reus dat bemerkte, werd hij toornig. De goden ontdektendaardoor zijn gevaarlike aard en riepen P??rr, die hem met zijnhamer doodde. Loki bracht enigen tijd later een veulen ter wereld;Pat var grdt ok hafffi VIII fcetr, ok er sd hestr haztr meff- gocf-umok mgnnum.

Twee strofen uit de Vgluspd vertellen ons van dezelfde ge-beurtenis. (str. 25) pd gengu regin qU d rgkst??la,ginnheilog go ff-, ok um pat gcettuz:hverr hefffi lopt allt Icsvi hlanditeffa cBtt jgtuns ??ff-s mey gefna. (str. 26) p??rr einn par va, prunginn m??ff-i â€” hann sjaldan sitr, er hann slikt um fregn! â€”:d genguz eiffar, orff ok sceri,mal Q?•l meginlig, er d meffal f??ru. Het is niet nodig aan te nemen, dat volgens de Vgluspade reus zijn loon wel gekregen heeft. We moeten ons de situatievoorstellen: het bouwwerk is bijna voltooid, nog enkele dagenen de reus zal zijn loon opeisen, dat de goden hem niet kunnen



??? weigeren zonder woordbreuk te plegen. In deze omstandighedenis het begrijpehk, dat ze met elkaar spreken alsof het kwaad alis geschied. Het is immers nog maar een kwestie van enkeledagen en zij zien nog niet, hoe zij aan hun ongeluk kunnen ont-komen 1). De Vgluspa noemt in str. 25 en 26 Loki, Sva?–ilfari en Sleipnirniet, maar de aanduidingen in het gedicht zijn over \'t algemeenzeer vaag, zodat dit feit op zich zelf nog niet bewijst, dat de dich-ter een andere voorstelling van de mythe kende dan Snorri. E?Šnplaats in de tekst is er, die ons kan doen twijfelen: in handschriftR staat in str. 25 niet hverr maar hverir. Denkt de dichter dantoch aan meer dan een schuldige? We behoeven hier echter,zelfs als we geen schrijffout van een latere afschrijver willenaannemen, niet zoveel achter te zoeken. Het is immers maar eenvraag, die door de goden gesteld wordt, en hverir behoeft nietuit te sluiten, dat alleen Loki het kwaad op zijn geweten heeft. Er is echter een gebrek aan logika in het verhaal van Snorri,waardoor we gaan twijfelen of hij

wel dezelfde voorstelling geeftals de dichter der Vgluspa. Het is Sigur Sur Nor dal 2), dieheeft aangetoond, dat Snorri twee opvattingen heeft gekom-bineerd. In de Veluspa wordt de reus onverdiend gedood. â€žGo??inhafa v?ŠlaS smiSinn, hann er veginn ??maklegur.quot; Als de godenmerken, dat ze hem zijn loon zullen moeten geven, worden zebang en dan is het p??rr, die de knoop durft doorhakken. Hijbekommert zich om geen eden. Loki\'s list wordt niet genoemd endie is, als er toch eedbreuk gepleegd wordt, ook volkomen over-bodig. Er moet een andere opvatting geweest zijn, waarin Loki\'slist wel op zijn plaats was, de opvatting, dat de bouwmeester Het werkwoord ge fa is hier dus eigenlik gebruikt, omdat men heitate zwak vond.2) V??luspa, bl. 61 vlg.



??? zijn hoofd zou verliezen, als het werk niet op tijd klaar kwam.Snorri vertelt niet, dat de reus zijn hoofd te verhezen had,want dan was er geen sprake van eedbreuk geweest. Aan deandere kant tracht hij de houding van p??rr weer enigszins terechtvaardigen: de goden merkten pas op het laatste ogenbhkdat ze met een bergreus te doen hadden en tegenover zo iemandbehoefden zij geen skrupules te tonen. Het is Snorri echter, zoalste verwachten was, niet gelukt een logiese voorstelling van deniythe te geven. Daarvoor sluit de ene opvatting de andere teveel uit. De mythe van de reus-bouwmeester is niet specifiek Skan-dinavies. In veel sprookjes en legenden vinden we het motiefvan de wonderbouw terug. Steeds is het een bovennatuurlikWezen â€” een reus of de duivel â€” dat voor iemand tegen eenVooraf bepaald loon â€” de duivel eist natuurlik de ziel van deopdrachtgever â€” een bouwwerk zal maken binnen zeer kortentijd en dan op het laatste moment zijn loon verbeurt Een bekende Skandinaviese sage, die grote overeenkomstvertoont met deze Loki-mythe,

is de sage van de bouw der dom-l^erk te Lund 2). De inhoud hiervan is als volgt. Sint Laurensheeft een overeenkomst gesloten met een troll, dat deze een kerkVoor hem zal bouwen. Als de heilige de naam van de reus nietWeet te zeggen v????r het bouwwerk voltooid is, zal deze hem dezon en de maan moeten geven en als hij daartoe niet in staat is,zijn beide ogen. Het bouwwerk nadert snel de voltooiing en Sint Zie Wolf, Niederl. Sagen 186 en 187. Ook De CockenTcirlinck.Brab. sagenboek 182, 232, 233, 234, 235 en 236. Meestal is het de duivel(alleen in 182 zijn het de ,,Alverniannekensquot;), die het werk verricht.Hij belooft aan een boer in ?Š?Šn nacht een schuur te bouwen en zal diensziel als beloning krijgen, maar v????r de haan kraait moet het werk vol-tooid zijn. De vrouw van de boer bewerkt door een list, dat de haanvroeger kraait dan gewoonlik. Zo verbeurt de duivel zijn loon. LauritzWeibull, DenlundensiskaFinnsagnen(Fataburen 1908,bl. 28 vlg.).



??? Laurens is wanhopig. Dan hoort hij hoe de vrouw van de reushaar kind sust en het vertelt, dat vader Finn mooi speelgoedzal meebrengen, de zon en de maan of de ogen van Sint Laurens.Verheugd gaat de heilige naar de bijna voltooide kerk en roeptde reus bij zijn naam. Deze ontsteekt in woede en wil het bouw-werk doen instorten, maar hij versteent. C. W. von Sydow i) merkt op, dat er in deze sage verschillendemotieven zijn gekombineerd en wel het naam- en het verstenings-motief. Wij horen niet dat de reus, zoals in de AsgartS-mythe,gebonden is aan een bepaalde termijn. En toch moet ook hettijdmotief volgens Von Sydow oorspronkelik in deze sage tevinden zijn geweest. Het feit, dat de reus versteent, kan hieropwijzen. Dat dit gebeurt door het noemen van zijn naam is nogal eigenaardig. OorspronkeHk versteende hij ongetwijfeld door-dat de eerste zonnestralen hem troffen â€” hij had zijn werk dusniet op tijd klaar kunnen krijgen â€” en merkwaardig is het, datwe in enkele varianten van deze sage de voorstelling vinden,dat de

reus juist op het dak bezig was toen de heilige zijn naamnoemde, op de plek dus waar het licht van de opgaande zon hemhet eerst kon bereiken. In een Noorse sage over de bouw van een kerk op Hind?? ver-steent de reus met zijn paard als de zon opkomt en in een Iersesage, eveneens door Von Sydow aangehaald, is het een heilige,die geholpen door zijn paard een kerk bouwt, door de duivelgestoord wordt en versteent! In de AsgariS-m5rthe is volgens Von Sydow eerst sprake ge-weest van een termijn van drie dagen, maar omdat men dit zokort vond, maakte men er een winter van. De drie dagen, diede spanning van het verhaal zozeer verhogen, kon men echterniet missen en daarom stelt Snorri het voor, alsof toen eerst degoden de schrik om het hart sloeg, toen de winter op drie dagen C. W. von Sydow, Studier i Finnsagnen och beslSktade bygg-mastarsagner (Fataburen 1907 en 1908).



??? na voorbij was {En pd er Prir dagar vdru til sumars, pd var komitnijgk at borghliffi). De SvaSilfari-Loki-episode houdt Von Sydow voor jonger.â€žDet ?¤r en af de manga historier, som st?¤lla Lokes sexuellanatur i en s?¤ egendomUg belysning.quot; Ook het optreden vanP??rr, tenminste zijn gewelddadig optreden, lijkt hem onoorspron-kelik. p??rr kan immers, zoals uit de Alvfssmal blijkt, ook listigzijn. Misschien waren de oorspronkelike hoofdpersonen slechtsP??rr en de reus. Asgar??-mythe en Finnsage stammen volgensVon Sydow van ?Š?Šn mythe: â€žTor (eller gudarna) later ett trolluppf??ra ett byggnadsverk. Arbetet skall vara gjort pa 3(elleren) natter, och som l??n skaU trollet ha Freja (eUer Tors dotter)samt sol och m?¤ne. Da arbetet g?¤r raskt undan, uppeh?¤ller Tortrollet den siste natten med prat, tills solen g?¤r upp och troUet(och dess hast) f??rvandlas tili sten.quot; Het lijkt me echter waarschijnhker, dat de ?„sgarS-mythe ende Finnsage hun stof beide aan een oud sprookje hebben ont-leend. Kaarle Krohn^) merkt op: â€žBei der n?¤heren Pr??fungder

isl?¤ndischen Eddamythen stellt sich heraus, dass sie kaumetwas anderes als auf G??tternamen ??bertragene profane Erz?¤h-lungen sind, die andernorts als M?¤rchen, Legenden, Schw?¤nkeoder Anekdoten vorkommen.quot; We zullen telkens weer kunnenkonstateren, dat deze woorden veel waarheid bevatten. Het is volstrekt geen wonder, dat men Loki een rol heeft toe-bedeeld in een dergelik mythologies sprookje, daar zijn figuurzich hiertoe, zoals we reeds herhaaldelik gezien hebben, zo bijuitstek leent. Al hoort Loki misschien oorspronkelik niet in dezemythe thuis â€” iets wat feitelik niet uit te maken is, daar deLoki-variant die Snorri kent heel goed ouder kan zijn dan deP??rr-variant van de Vgluspa â€”toch is zij tot een typies Loki-verhaal geworden, dat ons sterk herinnert aan de Lokkatdttur, quot;) Kaarle Krohn, Die folkloristische Arbeitsmethode. Oslo, 1926.bl. 159.



??? waarin Loki eveneens door list een reus overwint. Ook aan demythe van pjazi worden we soms herinnerd. Merkwaardig is ook hier weer de wijze, waarop Snorri ons vanLoki\'s daden vertelt. Het zijn de dreigementen van de goden,die hem doen handelen. Zij zeiden hann verban illz dauff-a. efeigi hitti hann rdff^ til, at smi^rinn vceri af kaupinu, ok veittuLoka atggngu. En er hann varff- hrlt;sddr, pd svarH hann eiamp;-a, athann skyldi svd til haga, at smi^rinn vari af kaupinu, hvat semhann kostacH til. De geboorte van Sleipnir moet beschouwd worden als eenlater toevoegsel aan de mythe. Het grauwe achtbenige paard van?“Sinn is van heidense oorsprong, het oude dodenpaard i). Degeboorte-mythe en wellicht ook de naam Sleipnir zijn laterontstaan. Het hjkt me waarschijnlik, dat men vrij laat tot de opvattinggekomen is, dat Loki de vader is van Sleipnir; misschien pas inde tijd, toen men hem reeds beschouwde als de vader van Fenrir,Hel en Jormungandr, hoewel dit vaderschap hem veel meer totoneer strekt dan het feit dat hij Sleipnir,

?“Sinn\'s voortreffehkpaard, ter wereld brengt. Een biezonder eervolle rol speeltLoki als merrie en moeder van Sleipnir evenwel niet en enigs-zins IcBviss moet hij al geweest zijn, dat men zich hem, de vriendvan ?“Sinn, zo kon voorsteUen. Een vergelijking met deZuidneder-landsche Lodder, die vaak verschijnt in de gedaante van eenpaard, maakt evenwel dat we rekening hebben te houden metde mogehkheid, dat hier ook een oude trek bewaard is. Loki\'sProteus-natuur is zonder twijfel het uitgangspunt geweest bijhet ontstaan der mythe van Sleipnir\'s geboorte. Het eerste en oudste deel van de mythe, het sprookje van dereus-bouwmeester, is â€” of Loki\'s rol hem al dan niet van oudstoekomt â€” een karakteristieke Loki-mythe. Het tweede deel, Verg. Karl Helm, Altgermanische Religionsgeschichte Heidel-berg, 1913. I, bl. 212.



??? de geboorte van Sleipnir, is jonger en hoort reeds min of meer totde kring van mythen, waarin ons hinn Icevisi Loki getoond wordt . In Skaldsk, 35 vertelt Snorri, hoe Loki Sif het haar afknipte.P??rr dwong Loki ervoor te zorgen, dat de dwergen voor Sif eennieuwe haartooi maakten. De zonen van Ivaldi vervaardigdentoen, behalve het gouden haar voor Sif, ook het schip SkiS-bla??nir en de speer Gungnir. Loki wedde vervolgens met dedwerg Brokkr, dat diens broer Sindri niet in staat zou zijn evenvoortreffelike voorwerpen te maken. Toen Sindri werkte en Brokkrde blaasbalg voor hem hanteerde, veranderde Loki zich ineenvlieg en stak Brokkr in de hand. Hij liet evenwel de blaasbalgniet los en de ever Gullinbursti ontstond. Daarna werd de ringDraupnir gesmeed, hoewel Loki door Brokkr in de hals te stekenal zijn best deed om het werk te doen mislukken. Ten slottelegde Sindri ijzer in de haard; nu kwam het er biezonder op aan.Loki zette zich op Brokkr\'s ooglid en stak hem zo venijnig, dathij even de blaasbalg moest los laten om het bloed van zijn oogte vegen. Dit

werd de oorzaak dat de hamer MjoUnir zo kortvan steel is. Toch oordeelden de goden, dat Brokkr de wedden-schap had gewonnen. Loki moest zijn hoofd afstaan, maar metbehulp van zijn vleugelschoenen wist hij te ontsnappen, p??rrgreep hem echter en leverde hem aan Brokkr uit. Loki beweerdetoen, dat deze slechts recht had op zijn hoofd en niet op zijn hals.Brokkr moest dat toegeven en naaide hem daarna de mond dicht. Von der Leyen (Das m?¤rchen in den g??ttersagen der Edda, bl.38 vlg.) bestrijdt terecht de zonderlinge opvatting van Bugge (Studier,bl. 257â€”265), die verband zoekt tussen de mythe van de reus-bouwmeesteren de Laomedonsage. Zoals Loki de lucht â€žvergiftigdequot;, zond Apolloeen pest. Freyja vervult de rol van Hesione, P??rr die van Herkules!Het is onmiddellik te zien, dat onze mythe veel verder van deze sageafstaat dan van het gewone volkssprookje. Bovendien is het niet duidelik,wie in de Laomedonsage de Loki-rol speelt. Is het Apollo of Laomedon ?Of zijn ze het allebei tegelijk?



??? Deze mythe is kenmerkend voor de oude Loki. Hij verschijnthier als een listig en plaagziek wezen, evenwel zonder de boos-aardigheid en de sluwheid, die hem in later tijd zo gehaat en ge-vreesd maken. Hij bezit grote bovennatuurlike macht, daar dedwergen, de zonen van Ivaldi, hem gehoorzamen. Hij kan vangedaante verwisselen en blijkt in het bezit te zijn van vleugel-schoenen. De mythe van het afknippen van Sif\'s haar doet sterk denkenaan die van de diefstal van het Brisingamen. In beide mythen be-rooft Loki een der godinnen van haar kostbaarst bezit zonder dathij daar zelf iets aan heeft. Misschien steelt hij het Brisingamenop last van ?“Sinn, die op deze manier Freyja voor haar ontrouwwil straffen, maar ook dan brengt het bezit van het sieraad hungeen voordeel. Plaagzucht, hetzij van Loki, hetzij van ?“Sinn,hjkt de enige drijfveer tot de handeUng. En zo is het ook, alsLoki Sif het haar afknipt. VerschiUende onderzoekers hebben getracht de mythe natuur-symbohes te verklaren, zo b.v. Karl Weinholdi). Hij meent,dat met Sif\'s

haar het groene veldgewas bedoeld werd, dat doorde zomerhitte werd verschroeid. Door de dreiging van het onweergaf de zomerhitte er echter de gouden korenaren voor in deplaats. Een latere onderzoeker, J. G. von Hahn^) geloofteveneens, dat met het gouden haar van Sif de rijpe korenarenbedoeld zijn. Er is evenwel een veel eenvoudiger verklaring te geven. Hetzware goudblonde haar van de Germaanse vrouwen heeft altijdde bewondering gewekt van dichters en vertellers. In sprookjesheeft de vrouwelike hoofdpersoon dikwels haar van gesponnengoud of haar dat zo lang en dik is, dat het zich in tijd van nood Die Sagen von Loki. bL 38. \') J. G. von Hahn, Sagwissenschaftliche Studi??n. Jena. 1876. bl131 vlg.



??? als touwladder laat gebruiken i). Het gouden haar van Sif be-hoort tot de kring van aan sprookjesprinsessen verleende gaven,evenals de tot goud stollende tranen van Freyja, die ons doendenken aan de paarlen- en edelstenen-tranen, geweend door hetverstoten prinsesje in een der sprookjes van Grimm 2). Het is vooral Friedrich von derLeyenÂŽ) die er de aandachtop gevestigd heeft, dat de Noorse sagen in de ons overgeleverdevorm betrekkelik jong moeten zijn, daar zij zoveel stof aan sprook-jes hebben ontleend. Hij neemt aan, dat deze ontlening niet vervoor 1200 heeft plaats gehad, daar Saxo en Snorri in hun Edda-verhalen zo verschillen. Volgens Von der Leyen vindt ditzijn oorzaak in het feit, dat de Eddasprookjes, jong als ze waren,??^og geen vast â€žheimatsrechtquot; hadden gekregen. Hij voelt nietsvoor de natuurs5anboliese verklaringsmethode, die veel onder-zoekers op zulke zonderlinge dwaalwegen heeft gebracht. Tenslotte beroept hij zich op Axel Olrik, die eveneens gelooft aangrote invloed van het sprookje op de Noorse godensage. Juist in de Loki-

mythen vinden we biezonder veel sprookjes-stof verwerkt. De mythen van pjazi, Geirr06r, ?œtgar??aloki, dereus-bouwmeester, en ook, zoals we in het volgend hoofdstukzullen zien, de Baldrmythe geven daarvan voorbeelden in over-vloed. Het is in de meeste gevallen niet mogelik een oude kernterug te vinden. Wel treffen we vaak figuren aan, waarvan wemet zekerheid kunnen zeggen dat ze thuishoren in de tijdenvan het vroege heidendom, maar de rol die zij spelen is zozeerdie van de populaire sprookjeshelden, dat we niet kunnen geloven Zie o.a. Grimm 3, 65, 89, 163 en 179. In het sprookje â€žRapunzelquot;(Grimm 12) lezen wij: â€žRapunzel hatte lange pr?¤chtige Haare, fein wiegesponnen Gold. Wenn sie nun die Stimme der Zauberin vernahm, so bandsie ihre Z??pfe los, wickelte sie oben um einen Fensterhaken, und dannfielen die Haare zwanzig Ellen tief herunter, und die Zauberin stieg daranhinauf.quot; \') ,,Die G?¤nsehirtin am Brunnenquot; (Grimm 179). ÂŽ) Das m?¤rchen in den g??ttersagen der Edda, bl. 56 vlg.



??? dat deze hun oorspronkehk toekomt. Dit maakt het onderzoekuiterst moeiUk en een bevredigend resultaat mogen we dan ookniet altijd verwachten. Alleen dan mogen we aan een oude kerndenken, als er iets overbhjft, dat zich niet laat verklaren als eensprookjesmotief, een later bedachte motivering of een sprookjes-achtige uitwerking. Maar in vele gevallen blijft ons dan nietsanders over dan de eigennamen. En toch kunnen deze ons veel zeggen. Want we moeten be-denken, dat de volksfantazie een oude heidense godheid stelliggeen rol in zo\'n mythologies sprookje zal hebben laten spelen,die niet harmoni??erde met de voorstelling, die men van die godkende. Als we uitsluitend aangewezen waren op de zuiver hei-dense mjrthen, zouden we van de Noordgermaanse godenwereldal heel weinig te weten kunnen komen. Maar juist de jongeremythologiese sprookjes leveren zo kostbaar materiaal voor dekarakterbepaling van de goden. M.i. is men gewoon te veel waardete hechten aan de gegevens, die oudere bronnen zoals de

Vgluspaons verschaffen. Ongetwijfeld vinden we hierin waardevollemededehngen, maar we moeten steeds bedenken dat daarinjuist het karakter van de goden zo dikwels vervormd, men zoukunnen zeggen Christehk gestileerd is. De jongere volksoverlevering, die ons in \'t biezonder omtrentLoki nog heel wat materiaal verschaft, geeft ons â€” altans inNoorwegen en Zweden â€” de Loki van het mythologies sprookje,niet die van de Vgluspa. Op grond hiervan voelt men zich ge-neigd de figuur van inn IcBvisi Loki grotendeels voor een htte-raire schepping te houden. Al is de mythe van Sif\'s gouden haar dus betrekkelik jong,dan moet toch Loki\'s optreden enig hebt werpen op zijn oor-spronkelik karakter. Hij verschijnt hier als een plaagziek en listigwezen, in het bezit van bovennatuurlike macht. Snorri verteltons niet, hoe hij de zonen van Ivaldi er toe brengt de opdrachtvoor hem uit te voeren. Waren de svartdlfar soms oorspronke-



??? lik Loki\'s onderdanen? Of heerste hij altans over een scharevan hen? Deze plaats zou voor die opvatting een sterk argumentzijn, p??rr dwingt Loki te zweren, at hann skal fd af svartdlfum,at peir skolu gera af gulli Sif ju hadd ... Noemt p??rr de svartdlfaromdat hij weet, dat zij alleen zulk werk kunnen verrichten, ofook omdat hij hen beschouwt als Loki\'s onderdanen? Altans alswezens waarover hij een zekere macht bezit. Ongetwijfeld is ditlaatste het geval. In dit verband is het nodig ook even terug te wijzen op demythe van de drie goden bij HreitSmarr, het uitvoerigst verteldin Skaldsk. 39. Daar zendt ?“Sinn Loki naar Svartalfaheimr,maar door list weet deze het goud van Andvari te bemachtigen.In elk geval blijkt ook daar, dat men in Loki iemand zag, die dedwergen tot gehoorzaamheid kon dwingen, hetzij doordat hijhun rechtmatige koning was, hetzij doordat hij, nog listiger danzij zelf, hen steeds in nieuwe valstrikken kon doen lopen. Het tweede deel van de mythe is volkomen in dezelfde stijlals het eerste. SkiSbla^Snir, Gungnir, Gullinbursti en Draupnirzijn, hoewel

oorspronkehk stellig oude godenattributen, totechte sprookjes-objekten geworden. Dat p??rr\'s beroemde hamerMjgUnir tevens bij die gelegenheid vervaardigd moest worden,is zeer begrijpelik. Hier vond men een prachtige gelegenheid omte verklaren, hoe de goden aan hun kostbare bezittingen warengekomen. Een karakteristiek verschil tussen de voorwerpen, die de zonenvan Ivaldi op Loki\'s bevel vervaardigen, en de kostbaarheden,die Sindri maakt, is niet aanwezig. Toch meent Von Hahn^)in de gaven van Brokkr gaven van de bovenwereld te zien: deever is de zon, de hamer de bliksem en Draupnir de maan, ter-wijl Loki\'s gaven, in \'t biezonder de korenaren die Sif\'s haarmoeten vervangen, gaven van de onderwereld zijn. Dit is echter Sagwissensch. Studi??n, bl. 131 vlg.



??? een volkomen willekeurige scheiding, die door niets gerechtvaar-digd wordt. Integendeel is het duidelik, dat in de mythe de gavenvan Loki en Brokkr als vrijwel gelijksoortig en gelijkwaardigbeschouwd moeten worden: sieraden zijn de ring en de haartooi,wapens de hamer en de speer, snelle vervoermiddelen de everen het schip. We krijgen de indruk dat de verdeling, behalvewat de haartooi en de hamer betreft, volkomen willekeurig is:Sindri maakt ever en ring, de zonen van ?•valdi speer en schip.Het had ook omgekeerd kunnen zijn. De logika van het verhaal eist natuurlik, dat Sindri de hamerMjollnir maakt. Deze was immers het kostbaarst bezit van degoden, want hiermee moest p??rr hen allen tegen de reuzen be-schermen. Het is dan ook heel begrijpelik, dat zij Brokkr totwinnaar van de weddenschap verklaren, een psychologiese eisvan de vertelling, daar Loki, de roekeloze wedder, voor zijnovermoed gestraft diende te worden. Dat Loki zich verandert in een vlieg, lezen we ook in de mythevan het Brisingamen. Het schaden van de

tegenpartij door delist, die Loki toepast, is een bekend sprookjesmotief^). Merkwaardig is ook in deze mythe de grote voorkeur voorhet getal drie. Sindri en de zonen van ?•valdi vervaardigen elkdrie voorwerpen en drie keer wordt Brokkr door Loki gestoken. Nergens in een Loki-mythe komt zo sterk de bijna kinderlikeplaagzucht van de held uit als hier. De goden verklaren Brokkrtot winnaar. Pd bauff- Loki at leysa h?§fuch sitt, en dvergrinn sagot-iat Pess var engi van. Hij wist blijkbaar wel, wie hij voor had. In â€žDie zwei Br??derquot; (Grimm 60) zet een hommel, die een haas wilwakker maken, zich drie keer op diens neus. In â€žDer Zaunk??nig und derB?¤xquot; (Grimm 102) wordt de oorlog beschreven van de viervoeters en degevleugelde dieren. De laatsten overwinnen, doordat een horzel de vos,die ten teken van de aanval zijn rode pluimstaart in de lucht zal steken,drie keer onder de staart steekt, zodat de vos zijn vaandel moet latenzakken.



??? ,,Tak p?? mik pdquot;, kvaff Loki. En er hann vildi taka hann, pdvar hann vits fjarri. Als Loki, alleen door te vluchten, zich tegende dwerg kon beveihgen, moet zijn lichaamskracht wel nietveel groter zijn geweest dan die van zijn tegenstander. DeSQrla{)attr beschrijft hem juist zo, als we ons hem in de Brokkr-mythe voorstellen: hann var ekki mikill vgxtum, orff-skdrr varhann snemma, ok skj??tUgr i hragcH. . . De list, die Loki gebruikt om zijn hoofd te redden â€” hij ver-klaart, dat Brokkr alleen recht heeft op het hoofd en niet op dehals â€” is van dezelfde soort als die, waardoor in Shakespeare\'stragikomedie The merchant of Venice het boze plan van Shylockwordt verijdeld. Brokkr naait Loki de mond dicht, als hij inziet dat hij niethet recht heeft hem het hoofd af te slaan. Dat doet hij natuurlikom zijn tegenstander, die zo biezonder orffskdrr is, voorgoed hetzwijgen op te leggen, wellicht ook om hem te beletten een onheil-brengende verwensing uit te spreken. Meer behoeven we hier niet achter te zoeken. Weinhold^)veronderstelde, dat met de tong van Loki, die hij voor een

vuur-demon hield, de vlam bedoeld werd en dat Brokkr het vuuronschadelik maakte door Loki de mond dicht te snoeren. Hetis wel duidelik, dat zulk een opvatting nergens steun zou kunnenvinden. Weer een echt sprookjesmotief is het, dat Loki het mes, waar-mee de dwerg hem eerst de lippen wil doorboren, onschadelikweet te maken. Het onkwetsbaar zijn voor bepaalde wapenen iseen eigenschap van vele helden uit de sagenwereld. Wellichtkende Loki een toverformule van dezelfde soort als die, welke?–^Sinn volgens de Hdvamdl kende: (str. 148) pat kann ek it priffja: ef m?Šr ver ff r pgrf mikilhapts viff mina heiptmggu. Die Sagen von Loki, bL 4L



??? eggjar ek deyfi minna andskotahitat peim vdpn n?Š velir. Maar tegen de priem van Sindri, die Brokkr daarna te voor-schijn tovert, kan hij niets beginnen en het kost hem ten slotteeen paar uitgescheurde lippen. Voor de mjHihencycltis van Sif en Brokkr geldt wel hetzelfdewat Von der Leyen opmerkt over de Pjazi-cyclus: los aaneen-geregen sprookjesmotieven, die op zichzelf niets met elkaar temaken hebben. Maar nergens wordt ons de plaagzieke Loki inzijn vlugge vindingrijkheid zo scherp uitgebeeld als hier en hetmoet de toehoorders steUig bevredigd hebben, dat hij niet al tezwaar voor zijn overmoed gestraft werd.



??? Loki in de Baldrmythe. We zijn nu gekomen aan de bespreking van de mythencyclus,waarin ons een heel andere Loki getoond wordt. Zijn list issluwheid, zijn plaagzucht boosaardigheid geworden. En hij ishet zelf, die het ongedaan maken van het door zijn toedoengeschiede kwaad voor altijd belet. Daar het er voor ons slechts op aankomt, of Loki van oudsdeel heeft uitgemaakt van de Baldrmythe, zullen we de Baldr-ni5^he alleen bespreken voor zover het die vraag betreft. De VQluspa geeft, onmiddellik na de beschrijving van Baldr\'sdood, een strofe over de geboeide Loki, zodat we onwillekeurigaan samenhang denken, ook al noemen de VegtamskvitSa enSaxo slechts HgSr als de schuldige. Snorri heeft er in elk gevaldie samenhang in gezien, of beter gezegd: er in moeten zien,daar hij de beschikking moet hebben gehad over andere, onsonbekende bronnen, die hem hieromtrent zekerheid kondenverschaffen. Of dit laatste juist is, wordt evenwel betwijfeld door EugenMogk^), die Loki\'s rol in de Baldrmythe slechts beschouwtals een creatie van Snorri. Mogk meent,

dat Snorri, de scheppervan de mythologiese novelle zoals hij hem noemt, het eerst opde gedachte is gekomen verband te leggen tusschen Baldr\'sdood en Loki\'s ketening, en wel op grond van de volgens Mogkgeheel toevallige strofen-volgorde in de Vgluspa. Hij gelooft, datLoki geboeid werd, omdat hij de goden in de Lokasenna zogrof had beledigd, maar niet omdat hij in enig opzicht schuldigwas aan Baldr\'s dood. Eugen Mogk, Novellistische Darstellung mythologischer StoffeSnorris und seiner Schule (F. F. Communications Nr, 51), Helsinki, 1923.



??? Afgezien van het feit dat het zeer onwaarschijnlik lijkt, datSnorri het verhaal van Loki en de misteltak zelf heeft verzonnen,krijgen we moeilikheden bij het verklaren van enkele strofenuit de Lokasenna,Als Frigg Loki toornig toevoegt:(str. 27) \'Veitstu, ef ek inni cettak Mgis hgllum iBaldri likan hur:??t p?? ne kvcemir jrd dsa sonum,ok vari pd at p?Šr reivhutn vegitVantwoordt Loki:(str. 28) \'Enn vili p??, Frigg, at ek fleiri teljamina meinstafi:ek pvi r?Šcf-, er p?? riff-a s?Šrat siff-an Baldr at sglum!\'Mogk wil vers 5 van deze laatste strofe lezen: ek pvi rceff-, en hetdoelt volgens hem op de houding van de reuzin Loki-pgkk, dieniet voor Baldr wil wenen en daardoor zijn terugkeer uit deonderwereld belet Neckel (Die Ueberlieferungen vom Gotte Baldr. Dortmund, 1920bl. 60 vlg.) is het met deze verklaring, al eerder door anderen gegevenniet eens. Volgens hem zou er in dat geval niet r?Š?– of reed moeten staanmaar veld van valda. Verder vestigt hij er de aandacht op, dat inHyndlulj??5 Hg??r genoemd wordt als handbani en dus stilzwijgend

kanworden aangenomen, dat men een ander â€” en dat moet dan welLoki zijn â€” als rd?–bani beschouwde. Neckel\'s argumenten zijn vrijwel Wciardeloos. Waarom zou rd?–aniet gebruikt kunnen zijn, als gedoeld werd op de pQkk-geschiedenis?En dat er naast de handbani HgSr noodzakehk een ander als rd?–banigedacht moet worden is toch wel erg gezocht. Maar terecht bestrijdthij de opvatting, dat Loki in str. 28 zou zinspelen op de houdingvan I\'gkk. Zeer beslist wordt M o g k\'s opvatting bestreden door F. R. Schr??der(Germanentum und HeUenismus. Heidelberg, 1924, bl. 108 vlg.). Hoewelhij er van overtuigd is, dat Loki oorspronkelik niet in de Baldrmythethuishoort, gelooft hij toch, dat hij reeds lang voor Snorri\'s tijd eenplaats in de mjrthe gekregen had.



??? Tegen die lezing rce^ bestaat geen bezwaar i), maar dat Loki\'swoorden op de pQkk-geschiedenis zouden doelen, lijkt me nietmogelik. We zullen in het volgend hoofdstuk zien, dat de godenzich na Baldr\'s dood naar ^gir\'s paleis begeven om het net vanRm te lenen. De dichter der Lokasenna laat Loki, als de godenbij iEgir verzameld zijn, onbeschaamd in hun midden verschij-nen. Als Frigg bij hun woordenstrijd de naam van Baldr ge-noemd heeft, merkt Loki wreed en tartend op: â€ždaar noemde jeBaldr? Het is waar ook: fk heb hem gedood.quot; Zo en niet andersmoet str. 28 verklaard worden. Een onoverkomehk bezwaar tegen Mogk\'s opvatting vormtook de strofen-volgorde in de Voluspa. Er is een duidelike klimaxen onmiskenbaar verband. Baldr\'s dood is het begin van dealgemene ondergang. Achtereenvolgens komen dan strofenover de geboeide Loki, de onderwereld en de eerste tekenenvan het naderend wereldeinde. Dat Loki geboeid is omdat hijde goden heeft beledigd, kan de dichter niet bedoeld hebben.De samenhang zou dan verdwenen, de klimax

verbroken zijn.Het was moord en niet majesteitschennis, waarvoor Loki zijnstraf onderging. Verder is het ondenkbaar, dat het hele verhaal van Loki,Frigg en HgSr een bedenksel van Snorri of zijn voorgangerzou zijn. Daarvoor lijkt het te veel op het resultaat van een ge-leidelike mythologiese ontwikkeling. Snorri moet de beschikkinghebben gehad over ?Š?Šn of meer oude bronnen. Wij zullen nutrachten daaromtrent iets meer te weten te komen. De inhoud van Gylf. 18 is als volgt. Baldr had onheilspellendedromen en Frigg nam in moederlike bezorgdheid alle dingen eeneed af, dat ze Baldr geen kwaad zouden doen. De asen vermaaktenzich toen met naar Baldr te schieten en met stenen te gooien.En dat deerde hem volstrekt niet. En er Petta sd Loki Laufeyjar- Boer leest rcsd ,,ich bin daran schuldquot;. Hij vindt het niet nodig,hoewel grafies mogelik, om r?Š?? te lezen.



??? son pd likaH honum illa, er Baldr sakacf-i ekki. In de gedaante vaneen vrouw ging hij naar Frigg en hoorde haar uit. Zo kwam hijte weten, dat ?Š?Šn plant, de mistel, die groeide fyrir vestan Val-hgll, geen eed had afgelegd. Loki ging toen heen, rukte de mistelaf en gaf de tak aan de blinde HgtSr tot wapen. Zelf richtte hijdiens hand en het schot trof Baldr dodelik. De asen waren ont-steld en diep bedroefd, maar zij konden de daad niet wreken,want par var svd mikill griff-a-staff-r. Het verhaal van Snorri krijgt op deze plaats iets weifelends.De houding der asen komt ons vreemd en ongermaans voor.Als gevolg van de niet inheemse oorsprong van de mythe? Of isSnorri of zijn voorganger niet in staat geweest de inhoud vanzeer verschillende en oorspronkelik van elkaar onafhanke??kebronnen tot een zuiver harmonies geheel samen te smelten? Frigg vraagt, als allen in diepe verslagenheid zijn, wie hetaandurft Baldr uit de onderwereld terug te halen. Herm????rbiedt zich aan. Als hij op Sleipnir vertrokken is, zorgen de godenvoor Baldr\'s

uitvaart. Snorri geeft hiervan een uitvoerige be-schrijving, die hij moet ontleend hebben aan de H??sdrapa. Herm??Sr, bij Hel gekomen, vindt daar Baldr en Nanna. Hijbhjft een nacht en vraagt dan aan Hel, of hij Baldr mag terug-voeren naar de asen. Zij wil dit slechts toestaan, als alle dingen,levende en dode, om Baldr wenen. Herm??Sr brengt die boodschapaan de asen over en zij maken het overal op aarde bekend. Allesweent dan om Baldr. Pd er sendimenn f??ru heim ok kgfff-u velrekit sin erendi, finna peir t helli ngkkurum, hvar gygr sat; honnefndisk pgkk] peir bi ff ja hana grdta Baldr ??r helju; hon segir:Pgkk mun grdtaPurrum tdrumBaldrs bdlfarar;kyks n?Š dauffsnautkak Karls sonar â€”haldi Hel pvi es hefr.



??? En pess geta menn, at par hafi verit Loki Laufeyjarson, er flesthefir ilt ggrt meff- dsum. In het volgende hoofdstuk vertelt Snorri, op welke wijze Lokigestraft werd. Nee kei 1), die in zijn studie over de Baldrmythe de bronnenzeer nauwkeurig vergelijkt, konstateert dat Snorri op enkelepunten meer geeft dan de Eddaliederen. Zo vinden we bijSnorri een uitvoerige beschrijving van Baldr\'s uitvaart, diehij aan de H??sdrapa moet hebben ontleend, terwijl volgensNeckel zeker ook een Eddahed dit onderwerp behandeldheeft. De mythe van Herm??tS\'s hellevaart moet Snorri aan eenoud Herm??S-Ued hebben ontleend, waarvan de pQkk-strofeeen rest is. Verder geeft Snorri â€” vooral wat betreft Loki\'soptreden â€” veel meer biezonderheden dan de Eddaliederen. Saxo heeft volgens Neckel zijn stof geput uit de *HaSarsaga,een z.g.n. lygisaga. In de Eddahederen en bij Snorri onder-scheidt Neckel vijf elementen: I. het schot en de dood van Baldr,n. de uitvaart, III. de rit van Herm??Sr, IV. de wraak van Vali,V. Baldr\'s terugkeer in de nieuwe wereld. Zoals we reeds gezien

hebben, heeft Snorri II aan de H??sdrapaen III aan een Herm??S-hed ontleend. Punt V hoort bij deeschatologie van de Vgluspa en vertoont onmiskenbaar Christe-like invloed. Als Snorri en de *HaÂ?arsaga uit een gemeenschappe-hke bron hebben geput, moet die punt I en IV hebben bevat,daar zij deze twee punten gemeen hebben. Het komt me voor, dat Snorri aan deze bron, een Baldrlied,ook de biezonderheden omtrent Loki\'s optreden moet hebbenontleend. Saxo kent Loki niet, maar dit behoeft geen reden tezijn om aan te nemen, dat Loki in dat Baldrhed niet genoemdwerd. In de *HaÂ?arsaga werd het gegeven eigenmachtig om-gevormd, inplaats van Baldr werd HgtSr de hoofdpersoon en Die Ueberlieferungen vom Gotte Baldr, hfs. I-II-III.



??? natuurlik kon hij als zodanig geen Loki naast zich dulden. Loki nam reeds een plaats in in de Baldrmythe, toen deEddaliederen ontstonden. Hierop wijzen, naar we gezien hebben,ook de Vgluspa en de Lokasenna. Het is Bugge i), die aangetoond heeft, dat de BaldrmytheChristelike invloed heeft ondergaan. Hoewel Bugge\'s leerin heel veel opzichten te aanvaarden is, komt het me toch voor,dat hij hier en daar te ver is gegaan. Dat Loki in de Baldrmythede rol van de Christelike duivel vervult, is volkomen waar, maardat hij wat zijn oorsprong betreft de duivel i s, gelooft tegen-woordig niemand meer. De misteltwijg vergelijkt Bugge met de koolstronk, die Judasuit zijn tuin haalde om als kruishout te gebruiken, daar allebomen weigerden zich daartoe te lenen. Het is Loki, die dan derol van Judas speelt, maar Bugge gelooft niet, dat hij zijnoorsprong in Judas heeft. In het Nicodemus-evangelie wordtverteld, dat de duivel Judas aanspoorde tot zijn daad; zoals ookLoki HgSr aanspoort. De satan princeps werd in de middel-eeuwse mysterie-

spelen tot Lucifer. Nu meent Bugge, datLoki wat zijn oorsprong betreft de Lucifer is van de Christelikemiddeleeuwen, maar dat hij tevens elementen in zich heeftopgenomen van Mercurius, Apollo en andere antieke mythen-figuren. Ook Loki\'s straf doet aan die van de duivel denken,die volgens de Openbaring van Johannes duizend jaren geboeidligt en volgens een bekende middeleeuwse voorsteUing pas opde jongste dag zal losbreken. In de et3miologie tracht Bugge*) steun te vinden voor zijnopvatting, dat Loki dezelfde is als Lucifer. De Angelsaksenspraken de c van Lucifer als k uit. Loki is daarvan volgens hemeen afkorting, met een korte o onder invloed van de volksety-mologie, die de naam in verband bracht met l??ka. Nog daar- 1) Studier. Â?) Studier, bl. 70â€”79.



??? gelaten dat de volksetjnnologie denkelik nooit dat verband zouzoeken â€” Wislicenus^) spreekt terecht van â€žeine ganz boden-lose Abstraktionquot; â€” is de afleiding Lucifer gt; Loki even onbe-wijsbaar als onwaarschijnlik. Een eigenaardige verklaring geeft Bugge van het optredender reuzin pQkk. Omdat het woord pgkk, dat â€ždankquot; betekent,een femininum is en Loki wel vaker optreedt in vrouwen-gedaante, wordt pQkk voorgesteld als een reuzin. Zij is volgensBugge een symboHese figuur en stelt de ondankbaarheid dermensen voor, die de enigen zijn die Christus niet bewenen. Dezeverklaring lijkt me niet aannemelik. Het is heel goed mogelik,dat het woord pgkk â€ždankquot; niets te maken heeft met de naamvan de reuzin. En als we er in wilden zien, wat Bugge er inziet, zouden we eerder verwachten, dat de reuzin â€žondankquot;heette. Maar ook al kunnen we het niet in alle opzichten met Buggeeens zijn, we moeten toch erkennen, dat zijn hoofdgedachte â€”invloed van het Christendom op de Skandinaviese mythologieen in \'t biezonder op de

Baldrmythe â€” juist is. Van de latereonderzoekers is het vooral Kaarle Krohn, die dit heeft kunnenbewijzen. Golther^), die evenals Bugge Saxo\'s verhaal voor ouderhoudt dan dat van de Edda, daar volgens hem de IJslandseversie gemakkehker uit die van Saxo is af te leiden dan omge-keerd meent dat eerst de jongere mythe Loki ingevoerd heeft.â€žLoki verk??rpert das B??se unter den nordischen G??ttern, dahermusste er auch diese Unthat ??bernehmen.quot; Maar ook wanneerwe Saxo\'s verhaal voor jonger houden, kan het, wat het niet



??? noemen van Loki betreft, een oude traditie bewaren. De vraagvan Saxo\'s prioriteit is van geen belang voor de kwestie vanLoki\'s oorspronkelikheid. Een der weinigen, die menen dat Loki van ouds in de Baldr-mythe thuishoort, is Kauffmann^). Hij krijgt de indruk,dat Snorri verschillende dingen heeft weggelaten, die het even-wicht van zijn verhaal zouden hebben verstoord. Volgens hemgeschiedde de offering van Baldr net als die van koning Vfkarr.De reyrteinn van ?“Sinn beantwoordt aan de mistiUeinn van Loki.En aan die offermythe zou men het motief van het verborgenleven toegevoegd hebben, want in de mistiUeinn denkt Kauff-mann zich het leven van Baldr verborgen. Deze werd oorspron-kelik aan Loki, de god van de onderwereld, geofferd met eenwapen dat hij, Loki, daartoe aan HQ?–r verstrekte. Alles in dewereld was onschuldig aan Baldr\'s dood, alleen het offerwap?Šnvan Loki droeg de schuld. Kauffmann denkt dus aan een zoen-offer van de goden â€” ?Š?Šn wordt gedood om allen te redden â€”gekombineerd met het

motief van het verborgen leven. Wij hebben echter geen enkel bewijs voor de juistheid of zelfsmaar de waarschijnhkheid van deze opvatting. Waarom zouBaldr\'s leven in de misteltak verborgen zijn? Dat is toch nergensuit op te maken. Wat de offering betreft, het is inderdaad nietuitgesloten, dat aan de Baldrmythe een oude rituele handehngten grondslag ligt, maar in de tijd dat de mythe de vorm kreeg,waarin wij haar kennen, was men zich dit stellig niet meer be-wust. Een rekonstruktie is daarom niet mogelik. Verder komthet mij voor, dat de positie van onderwereldvorst, die Kauff-mann Loki toewijst, niet heel passend is voor de kleine plaag-zieke god. Axel Olrik2)meent, dat Loki oorspronkelik niet in de Baldr-mythe thuishoort, omdat de mythe door Loki\'s optreden haar Friedrich Kauffmann, Balder. Strassburg, 1902. *) Myterne om Loke, bl. 554 vlg.



??? primitief karakter verliest. Olrik toont aan, dat Loki\'s slecht-heid niet oorspronkelik is, doch te verklaren als het resultaatvan vreemde invloeden Wel wordt Loki overal boos genoemd,maar waaruit die boosheid bestaat, zien we feitehk nergens,daar hij zelf steeds alles weer goed maakt. â€žAlt i alt er det letat sk??nne, at den almene forestiUing om hinn IcBvisi Loki, someddakvadene har, er forholdsvis svagt underbygget, safremthans inblanding i Baldersagnet er uoprindelig.quot; Loki is pas in de Baldrm5rthe opgenomen, toen hij onderVreemde invloed reeds ongimstige trekken gekregen had, endat heeft vervolgens gemaakt, dat hij eindelik beschouwd werdals de grootste vijand van goden en mensen. Het is Neckel 2) opgevallen, dat Snorri\'s verhaal iets eigen-aardigs heeft, Loki heeft namehk geen enkel motief om Baldrfe doden. Het is pure boosaardigheid. Ook is het zonderlingdat de wraak â€” in dit geval zo gerechtvaardigd â€” niet onmid-dellik volgt. Wel geeft Snorri later een verhaal van het boeienVan Loki, maar we krijgen de indruk, dat dit een opzichzelf-

staande m5rthe is, die oorspronkelik niets met de Baldrm5rthete maken heeft gehad. Tevens wijst Neckel er op, dat in de Beowulf een episodeVoorkomt, die hetzelfde motief bevat als de Baldrmythe.Beowulf vertelt, hoe hij opgegroeid is aan het hof van koningHr??tSeP): nas ic hint to l??fe l?¤ff-ta owihteb??orn in burgum, ?Ÿonne his b??arna hwylc,Hereb??ald ond HcBcf-cyn, ochof-e Hygel?¤c min.__ WcBS p?¤m yldestan unged??fe Het Kaukasiese verhaal van de geboeide reus en het â€žWander-m?¤rchenquot; van het opgegeten mensenhart. Hierover in het volgend hoofd-stuk meer. Die Ueberl. vom Gotte Baldr., bl. 22 vlg. Beowulf 2432â€”2442, geciteerd volgens de uitgave van F. Holt-hausen, 5 Aufl. Heidelberg, 1921.



??? mcBges d?“dum morporhed str??id, sycf-ff-an hyne H?“ff-cyn of hornhogan, his freawine fl??ne geswencte: miste mercelses ond his mag ofsc??t, br?´ff-or ?´fferne bl?´digan g?¤re-, p?“t wees f??ohleas gef??oht, fyrenum gesyngad, Hr??ff-le hygem??ffo\',. . . Er is een onmiskenbare overeenkomst tussen deze episodeen de Baldrmythe. De jonge HaeScyn schiet zonder opzet zijnoudere broer Herebeald dood, tot grote smart van de vaderHr??Sel. Ons wordt verder nog verteld, dat de daad in dit biezonderegeval niet gewroken kon worden; de koning kon zijn eigen zoontoch niet tot de galg veroordelen. De namen van de beide broersdoen denken aan die van Baldr en HgSr. Men heeft bijgevolg â€”en m.i. zeer terecht â€” wel gedacht, dat er verband bestaattussen de Baldrmythe en de Hr??Sel-episode. In deze laatsteontbreekt echter Loki. Nee keil), ^ie aan samenhang van de Baldrmythe en deepisode uit de Beowulf gelooft, wil toch niet de konklusie trekken,dat Loki en de mistel omstreeks 600 nog niet in de Baldrmythevoorkwamen. Hij

wijst op de naad, die we vinden in Snorri\'sverhaal wanneer HgSr optreedt. We verwachten eigenlik, datLoki zelf Baldr zal doden. En dan volgt een vrij zonderiingeredenering: â€žDiese Naht aber beweist keineswegs, dass die Ein-f??hrung Lokis jung ist, ebensowenig wie das Schweigen derBeowulf von ihm. Der teuflische Charakter dieser Figur und dieZweiteilung der Handelnden in Gute und B??se, die sie bewirkt,weist auch f??r sie auf aussergermanische Herkunft...quot; Neckel neemt aan, dat een Germaans dichter Klein-Aziatiesestof Germaans heeft omgewerkt. Baldr is dan dezelfde als Attis, ??) Die Ueberl. vom Gotte Baldr. bl. 145.



??? die weer gelijk moet zijn aan Atys, de zoon van Kroisos, die opeven tragiese wijze als Baldr de dood vond. Ook veronderstelthij invloed van de Babyloniese Tam??z-verering. Frigg verraadtBaldr aan Loki, misschien heeft Ischtar ook Tam??z aan zijnvijand verraden. Als dit bewezen kan worden, is volgensNeckel tegelijk de hoge ouderdom en de niet Germaanse oor-sprong van de Loki-figuur bewezen. Het komt me voor, dat Neckel hier te ver gaat. Als we ,,dieZweiteilung der Handelnden in Gute und B??sequot; en het duivelsekarakter van Loki niet Germaans vinden, waarom dan niet inde eerste plaats aan Christelike invloed gedacht? Die invloed kangeleidelik gewerkt hebben en de verschillende ontwikkelings-stadia van de m5^he, tot het eindresultaat bij Snorri toe, zuUenWe langs die weg gemakkelik kunnen nagaan. Het is volstrektniet nodig hiervoor zo ver van huis te gaan als Neckel enSchr??der doen. Want F. R. Schr??der^) meent eveneens, dat de Baldr-mythe uit het Oosten is gekomen, hoewel zijn verdere opvattingenzeer van die van Neckel verschillen.

Schr??der b.v. gelooft,dat HaeScyn en HgSr niets met elkaar te maken hebben. Ookgelooft hij niet, dat Atys de Lydiese voorloper van Baldr is.Een Germaans priester schiep volgens hem de Baldr-dienst doorde oude Germaanse god om te vormen naar de nieuwe rehgieuzedenkbeelden uit het Oosten. De Oosterse mysteri??ncultus haddeze biezonderheid, dat men het gevoel had onder verschillendenamen toch ?Š?Šn god of godin te eren. Dit samenvloeien van ver-schillende religies is het syncretisme. Het Christendom slootnauw aan bij het Hellenistiese syncretisme, waarbij immers ooksprake was van een geofferde of gedode en weer opgestane god.Daardoor vertoont de Baldr-figuur zoveel overeenkomst metChristus. Germanentum und Hellenismus, bj. 68 vlg.



??? De rol van Loki vindt Schr??der niet gemakkehk te verklaren.Hij ziet in hem een vruchtbaarheidsdemon, die onder invloed vaneen Kaukasiese legende tot een Prometheus-figuur werd en ver-volgens, doordat de sage van de geboeide Prometheus zo sterkdeed denken aan de sage van de boze Typhon-Seth, tot Seth.Dat Loki evenwel langs deze omweg in de Baldrmythe geraaktzou zijn, lijkt me, nog daargelaten of Schr??der\'s verdere ver-klaring van de mythe aanvaardbaar is, zeer onwaarschijnlik. Kaarle Krohn t) ziet in de Baldrmythe een middeleeuwseversmelting van drie sagen: het dodelik wapen, het schot van debhnde en de hellevaart. In Finse sagen vond hij zo treffendeovereenkomsten, dat daaruit besloten moet worden, dat Snorri\'sverhaal niet het laatste resultaat is van een op IJsland ontstaneontwikkeling. Evenals Bugge denkt hij aan sterke invloed vanhet Christendom, waarmee de Noormannen, lang voor ze zelfChristenen werden, op hun tochten hadden kennisgemaakt. Het komt me voor, dat de kern van de

Baldrmythe gevormdwordt door wat we zouden kunnen noemen het noodlotmotief.Iemand weet, dat hem een vroege dood wacht. Hij en dezijnen trachten het noodlot af te wenden door alles, wat gevaar-lik zou kunnen zijn, onschadelik te maken. Maar ze vergeten?Š?Šn ding. En doordat die ene weg is opengelaten, voltrekt zichhet noodlot. Talloze mythen, sagen en sprookjes zijn er, waarvan dit motiefde kern vormtAllerlei uitwerkingen zijn mogelik. Zo steltmen zich soms de held als onkwetsbaar voor. Hiervan twee voor-beelden: Achilles en Siegfried. Achilles was, doordat zijn moederhem in het water van de Styx had gedompeld, onkwetsbaar ge-worden op zijn hiel na, waaraan ze hem had vastgehouden. Enjuist daar treft hem de pijl, geschoten door Paris en gericht door ??) Skand. mytologi, bl. 121 vlg. Â?) Een van de bekendste en meest karakteristieke voorbeelden vindenwe in het sprookje van Doornroosje. ZieBolte-Polivka I, bl .434 vlg.



??? ApoUo. Siegfried\'s huid kreeg een hoomlaag, toen hij zich baaddein het bloed van de draak. Maar ?Š?Šn plek, waar een lindebladneer was gevallen, bleef kwetsbaar. En daar trof hem later despeer van Hagen. Een andere uitwerking is deze, dat de held gedood wordtdoor iemand, die zonder boos opzet is. Zo wordt Atys gedooddoor zijn leermeester Adrastos en Herebeald door zijn eigen broerHaeSc}^. Om de argeloosheid van de dader en de macht vanhet noodlot nog sterker te doen uitkomen, stelt men zich hemvoor als blind of op andere wijze gebrekkig. Dit motief, het schotVan de blinde, is in de Baldrmythe verwerkt Een uitwerking in een soortgelijke richting is deze, dat debeid gedood wordt met een wapen, dat eigenUk geen wapen is.Ook dit motief is gebruikt in de Baldrm3d:he, evenals in deVfkarsbalkr waar de rietstengel tot een dodelik wapen wordt 2). Ook is het denkbaar, dat de held slechts door ?Š?Šn bepaaldWapen gedood kan worden. Dit motief vinden we in Saxo\'sverhaal van Hothenis en Balderus. Als we het noodlotmotief als de kern van de

Baldrmythebeschouwen, is het duidelik, dat de rol van Loki niet oorspron-kelik kan zijn, want dan is hij volkomen overbodig. Ja nietalleen overbodig, maar zelfs een storend element, daar hij denoodlotsgedachte in zekere zin verdringt. De mythe is zonderLoki een gaaf geheel, waaraan niets ontbreekt. Door Loki\'soptreden verliest de mythe, naar Olrik 3) zo terecht opmerkt,haar primitief karakter. Feitehk hebben we ook zonder Lokinog iets te veel, daar we twee motieven vinden, dat van hetschot van de blinde en dat van de misteltak, terwijl met ?Š?Šnkan worden volstaan. Ook in de Ierse sage van Fergus Mac Roich, die door zijn blindebroer wordt gedood.*) Denk ook aan het spinnewiel van Doornroosje!Myterne om Loke, bl. 554 vlg.



??? Het misteltak-motief is primair, daaraan is geen twijfelmogelik. Het motief van HoSr\'s blindheid is pas in de Baldr-mythe opgenomen, toen Loki Baldr\'s tegenstander en HgSrLoki\'s werktuig werd. Om HQ?–r van Loki afhankelik te makenwas het motief van de blindheid vereist. Saxo kent noch Loki noch HQiSr\'s blindheid. Al bestaat demogelikheid, dat Saxo dit motief heeft weggelaten, veel aan-nemeliker is het, dat hij het in zijn bron niet vond. Een oudere vorm van de Baldrmythe moet dus geweest zijn:HQ?–r doodt Baldr met de misteltak. In die vorm vertoont demythe grote overeenkomst met de Vfkarsbalkr. Ook daar wordteen tere plant tot een gevaarhk wapen en er is geen sprake vanboos opzet. Het is ?“Sinn, die het offer eist waarop hij rechtheeft en zich niet tevreden laat stellen met het schijnoffer, datde mensen hem bereiden. Het is heel goed mogelik, dat de misteltak behoorde bij deoude rituele handeling, die wellicht het uitgangspunt van deBaldrmythe heeft gevormd. De mistel komt in het Noordenniet voor, maar dit is geen

bezwaar, daar de ritus door de Noord-germanen van Zuideliker volken kan zijn overgenomen. De Baldrmythe lijkt me een versmelting van een oud heidens-religieus element en een aan de Hr??Sel-episode verwante sage. De belangrijke vraag, die nu beantwoord moet worden, isdeze: hoe kan men ertoe gekomen zijn Loki op te nemen in d?ŠBaldrmythe? Door zijn tragiese dood werd Baldr een min ofmeer Christelike figuur. Zijn oude strijdbaarheid, waaraan ver-schillende herinneringen bewaard zijn, o.a. in de Lokasenna enbij Saxo, raakte op de achtergrond. Vervolgens wenste men inde Skandinaviese mythe dezelfde tegenstelling van goed en kwaadin te voeren, die men had aangetroffen in Christelike legenden.Men zocht dus een tegenstander voor de stralende god Baldr.En daartoe was diens eigen broer HgSr niet geschikt. Daarvoorkon alleen gebruikt worden de listigste en meest plaagzieke van



??? de goden: Loki. Men maakte van het duiveltje in hem een duivel.I^it is zijn zondeval geweest. Als hij eenmaal wordt beschouwdschuldig te zijn aan de dood van Baldr is er geen boosheid op deWereld, die hij niet zou kunnen bedrijven. De mythe van Herm??S\'s hellevaart moet ontstaan zijn onderklassiek-litteraire invloed (Orpheus en Eurydice!). De reuzinpQkk werd waarschijnlik pas voor Loki gehouden, toen dezereeds was opgenomen in het eerste deel van de Baldrmythe.Want waartoe zou hij in de gedaante van een reuzin verschijnen?En zou dan een werkelike reuzin, een vrouw van het aan de asenvijandige geslacht, niet evenzeer tot zulk een ongevoelige houdingin staat zijn geweest? De eindkonklusie is deze, dat Loki\'s optreden in de Baldr-mythe ons niets leert omtrent zijn oorspronkehke heidens-reli-gieuze wezen. Men heeft hem de duivelrol laten spelen, niet om-dat hij daar zo biezonder geschikt voor was, maar omdat deandere goden er nog veel minder geschikt voor waren. Het Ger-maanse heidendom kende geen absoluut slechte wezens; zelfs

dereuzen, meestal als de vijandige machten beschouwd, wekkenmeer de indruk van brute domheid dan van duivelse boosheid;Er is als \'t ware een tweede Loki ontstaan, terecht inn IcBvisigeheten, die de hoofdpersoon is geworden in nieuwe mythen,een reus met zo ongermaanse trekken, dat men er de Loki vande Lokkatattur niet meer uit herkennen kan. Maar de oudeLoki, in de hteratuur verdrongen door die andere, bleef in hetVolksgeloof voortleven.



??? Loki^s straf. Nu wel voldoende is aangetoond, dat Loki oorspronkelik nietin de Baldrmythe thuishoort, bUjft de vraag te beantwoordenhoe men gekomen is aan de mythe van zijn bestraffing. Er zijn drie mogelikheden. Allereerst kan deze mythe zijnontstaan als een gevolg van Loki\'s optreden in de Baldrmythe.Het rechtsgevoel eiste een zware straf en het is op zich zelf heelgoed denkbaar, dat men ter bevrediging van dat gevoel het heleverhaal van Loki\'s ketening heeft verzonnen. Maar ?Š?Šn ding moetons dan bevreemden: als men vrij was in de keuze van straf,waarom werd Loki dan niet gedood? De dood had hij verdienden de goden hadden de macht om hem te doden, want hij washun gevangene en onsterfelik was hij evenmin als zij zelf. Destraf, hoe gruwelik ook, is niet die, welke wij rekening houdendmet het Germaanse wraakgevoel zouden verwachten. Het is evenwel ook mogelik, dat de mythe van Loki\'s straf veelouder is en oorspronkelik niets met de Baldrmythe te makenheeft gehad. In dat geval kan zij Loki een slechte

reputatie bezorgd hebben,reeds voor hij werd opgenomen in de Baldrmythe, en dit zouweer kunnen verklaren waarom men juist hem heeft uitgekozenvoor die boze rol. Maar onverklaarbaar blijft er dan zeer veel.Wat was dan de oorspronkelike reden waarom Loki werd ge-vangen genomen en geboeid? Waarom vertoont hij zich hier ineen zo geheel andere gedaante dan waarin hij in tal van oudemythen verschijnt? Er blijft echter nog een derde mogelikheid over, namelik datmen een mythe kende van een geboeide demon en zoekend naar



??? een straf voor Loki die mj^he daartoe gebruikte en Loki metde demon vereenzelvigde. Daarmee is dan meteen verklaard, waarom Loki hier voor-gesteld wordt als een reus: de mythe van de geboeide Loki isgeen oorspronkeUke Loki-mythe. Alleen deze laatste opvattingkan juist zijn. Als de wraak niet van ouds bij de Baldrmythe behoort, is ditwellicht ergens in het verhaal bij Snorri te bemerken. Als Baldrgedood is, verwachten we dat de goden onmiddeUik wraak zullennemen op KgtSr en vooral op Loki. Dit gebeurt niet en Snorrigeeft als reden daarvan op: par var svd mikill gricf-astaff-r. Pasveel later vertelt hij, hoe de goden Loki straften. Uit de Vgluspaen de VegtamskviSa weten we, dat ook HgSr gestraft werd. In de Baldrmythe in haar eenvoudigste vorm, dus zonderLoki, is de wraak niet op haar plaats. Immers, Hg??r\'s argeloos-heid en de ogenschijnlike ongevaarlikheid van zijn wapen, kort-om de duidehk bewezen onopzettelikheid van zijn daad, makende wraak volkomen misplaatst. Koning Hr??Sel laat zijn zoonHaeScyn niet doden. Swd hiff- ge??morlic gom?Šlum

c??orlet?? geh??danne, pat his byre r??deg??ong on galgan] ponne h?¨ gyd wrece^-sdrigne sang, ponne his sunu hangophrefne t?? hr??df-re ond h?¨ him helpe ne mceg??ald ond infr??d anige gefremman. Maar de wraakzucht van de Noordgermanen eiste bevrediging.HgtSr moest boeten, ook al zag men in hem een medeslachtoffer,zozeer zelfs, dat de Christelik getinte Vgluspa hem tezamen metBaldr in de nieuwe wereld laat terugkeren. In de Baldrmythe in haar latere vorm komt de onschuld vanHg6r zo mogehk nog sterker uit, maar dat Loki voor zijn mis- 1) Beowulf 2444â€”2449.



??? daad gestraft wordt, kan ook ons niet onrechtvaardig schijnen.Het slotproza van de Lokasenna vertelt hiervan het volgende:Hann var hundinn meff- pgrmutn sonar Nara. EnNarfi, sonr hans,var ff- at vargi. Skaffi t??k eitrorm ok festi upp yfir annlit Loka:draup par ??r eitr. Sigyn, kona Loka, sat par ok helt munnlaugundir eitrit. En er munnlaugin var f??ll, har hon ??t eitrit] en meffandraup eitrit d Loka. pd kippiz hann svd hart viff, at Paffan afskalfjgrff qU: pat eru nu kallaffir landskjdlptar. In Gylf. 49 wordt het nog uitvoeriger verteld: N?? var Lokitekinn griff alauss ok farit me ff hann i helli ngkkurn. Pd t??ku peirprjdr hellur ok settu d egg ok lustu rauf d hellunni hverri. pd vdruteknir smir Loka, Vdli ok Nari effa Narfi] hrugffu cesir Vdlai vargs HM, ok reif hann i sundr Narfa, hr??ffur sinn) pd t??ku cssirParma hans ok hundu Loka me ff yfir pd prjd eggsteina; stendreinnundir herffum, annar undir lendum, priffi undir kn??sh??tum, okurffu pau bgnd at fdrni. pd t??k Skaffi eitrorm ok festi upp yfirhann, svd at eitrit skyldi drj??pa ??rorminumiandlit honum, en

Sigyn,kona hans, stendr hjd honum ok heldr mundlaugin undir eitrdropa;en pd er f??ll er mundlaugin, pd gengr hon ok slcer ??t eitrinu, enmeffan drypr eitrit i andlit honum) pd kippisk hann svd hartviff, at jgrff- gil skelfr â€” pat kalliff p?Šr landskjdlpta â€” par liggrhann i hgndum til ragna-rekrs. Vreemd doet het ons aan, dat Loki wordt voorgesteld als eenzo sterk wezen, dat hij door aan zijn boeien te rukken de aardedoet sidderen. Want we hebben Loki leren kennen als een kleineen sierlike elvenvorst, sterker door list dan door lichaams-kracht. In Skandinavi?? komen geen aardbevingen en op IJsland geengifslangen voor. Aardbevingen komen echter veel voor op IJs-land, zodat deze trek oorspronkelik kan zijn, als we aannemendat de mythe heel laat is ontstaan. In dat laatste geval zou demythe ontstaan kunnen zijn na Loki\'s opname in de Baldr-mythe. Maar dan is het, zoals we reeds gezien hebben, onbegrij-



??? pelik, dat men juist een dergelike straf heeft bedacht, die abso-luut niet harmonieert met de voorstelling die men zich van Lokihad gevormd. Waarom werd Loki niet evenals HgSr gedood?Waarom maakten de goden hem niet voor altijd onschadeUk?Het antwoord kan slechts zijn: omdat men de mythe van degeboeide demon al kende en die overbracht op Loki, die toch almin of meer zijn oude karaktertrekken had verloren door zijnoptreden in de Baldrmythe. Men ging in hem een duivel zien,een boze geest, en kon hem dus gemakkehk vereenzelvigen metde geboeide demon, die wellicht v????r dien tijd naamloos was. De mythe van de geboeide demon is niet van oorsprongSkandinavies. Dit heeft Axel Olrik i) in een uitvoerige studieaangetoond. In de Kaukasus komt in talrijke variaties de legendevoor van de geboeide reus. De grondtypen van die legende vindtmen in de streken bij de Elbroes en de Ditz. Zo komt bij de Ka-barden het volgende verhaal voor: iemand, die de overmoed haddoor te willen dringen tot de levensbron van de berggod, wordtgestraft en vlak bij de

bron in boeien geklonken. Een gier pikthem voortdurend in het hart en drinkt, als de gevangene zichbukt naar de bron om zijn brandende dorst te lessen, al hetWater op. Ten Zuiden van de Elbroes vormt het motief van de geboeidereus een onderdeel van een heldensage, waarin boze geesten deheld boeien. In de Zuid-Kaukasiese Amiran-legende wordt ver-teld, dat Amiran wilde strijden met zijn peetvader Christus.Deze stemde toe, maar slechts op voorwaarde dat Amiran dedunne draden zou stuk trekken, waarmee hij hem van te vorenzou binden. Amiran liet zich binden, maar toen hij de dradenwou breken werden ze tot ijzeren kettingen en hij was voor altijdgevangen. Een veel voorkomende legende is die van de duivel, die door Axel Olrik, Ragnar??k, die Sagen vom Weltuntergpg. Uebertr.von W. Ranisch. Berlin, 1922. bl. 133 vlg.



??? list gevangen werd. Ook hierin is dikwels sprake van een dunnedraad, die plotseling door toverkracht tot een ijzeren keten wordt.Dit motief is volgens Olrik zeer verbreid. Het Kabardies verhaal doet sterk denken aan de GrieksePrometheussage. Men meende altijd, dat de Kaukasiese sagendaaraan hun stof ontleend hadden, maar Olrik heeft afdoendebewezen, dat het juist omgekeerd is gegaan. De oudste versievan de Prometheussage (bij Hesiodus) heeft verschillende motievenaan de Kaukasiese sagen ontleend, hoewel de figuur van Pro-metheus als oude kuituurdemon al geruimen tijd tot de Grieksemythologie behoorde. Hij deed denken aan de Kaukasiese reus,die het levenswater wilde stelen, en men vereenzelvigde henbeiden. De Grieken, die niet de dreiging van de woeste Kauka-siese natuur voelden, brachten de sage evenwel niet in verbandmet een naderend wereldeinde. Een jongere uitloper van dePrometheussage is het verhaal van Tantalus. Nog veel groter overeenkomst is er tussen de geboeide Lokien de Kaukasiese

reus. Alleen is er in plaats van de gier een ver-giftige slang, maar dit is veel natuurliker als men zich de reusbinnen in een berg denkt, een voorstelling die in veel variantenvan de Kaukasiese legende gegeven wordt. Sigjm alleen komt inhet Kaukasies verhaal niet voor en Olrik meent, dat haar op-treden slechts dient om te verklaren waarom aardbevingen zozeldzaam zijn. Daar echter in verschillende varianten een vrouwvoorkomt â€” in de Amiran-legende bij de Abschasen raakt eenzwarte vrouw de ketenen aan, als deze bijna doorgeknaagd zijndoor een draak, en ze zijn dan weer sterk als te voren i) â€” ishet heel goed mogehk, dat de Noordgermanen een afbeeldingonder ogen hebben gehad, die hen op het idee heeft gebracht Zie: M. Anholm, Den bundne jsette i Kavkasus (Danske Studier1904, bl. 141 vlg.) en ook bij Olrik.



??? Sigyn als bewaakster, zij het dan ook geen vijandige, aan Lokitoe te voegen. Dat de mythe van de geboeide Loki pas op IJsland zou zijnontstaan, lijkt Olrik onmogeHk, o.a. omdat de VegtamskviÂ?ade mythe al kent. Zijn konklusie is ten slotte: â€žLoki â€” in semerGefangenschaft â€” ist also auch ein ausgewanderter Elbrusriese,wie Prometheus, wie Amiran.quot; Door bemiddeUng van de Gotenaan de Zwarte zee kwam de mythe van de Tscherkessen enKabarden bij de Noordgermanen. In de 3e of 4e eeuw na Christushebben de Goten de mythe overgenomen, in Noordgermaansegedichten uit de 9e en lOe eeuw wordt zij genoemd. Het motief, dat zwakke banden door toverkracht onverbreek-baar worden, vinden we in de mythe van de geboeide Loki even-als in Christelike legenden van de geboeide duivel en de Zuid-Kaukasiese Amiran-legende. Ook in de mythe van het boeien vanFenrir is sprake van een band, sl?Šttr ok hlautr sem silkircemamaar toch traustr ok sterkr. Dit motief behoeft niet aan het Kau-kasies verhaal te zijn ontleend, daar het als zeer verbreid

â€žWan-dermotivquot; ook langs een andere weg in de Loki-mythe kan ge-raakt zijn. Toen de mythe van de geboeide demon bij de Noordgermanenbekend was geworden, zocht men een figuur uit de eigen mytho-logie met wie men hem kon vereenzelvigen. Hiertoe leende zichde oude Loki, de vriend van ?“Sinn, volstrekt niet. Allereerstomdat hij geen reus was maar ekki mikill vgxtum. En ook omdatzijn tamelik onschuldige plagerijen toch niet een zo zware strafverdienden. Als Loki dan toch met de geboeide reus vereenzel-vigd is, kan dit alleen geschied zijn na zijn opname in de Baldr-mythe.\' Voor de misdaad Baldr\'s dood te hebben veroorzaakt wasde straf volstrekt niet te zwaar en hij had door zijn laaghartigedaad zozeer zijn oude trekken verloren, dat men in hem nietlanger de sierlike en zwakke vriend van ?“Sinn zag en het nietonmogelik meer vond zich hem voor te stellen als een geboeide



??? demon, die door zijn bewegingen de aarde deed schudden. We hebben gezien, dat de Baldrmythe en de mythe van de ge-boeide Loki ons omtrent het oorspronkelik wezen van Loki nietskunnen leren. Als schakel tussen de beide mythen doet dem5d:hevan Loki\'s gevangenneming dienst en hierin zullen we weer oudeelementen vinden. In het slotproza van de Lokasenna wordt verteld, dat Loki,gevlucht voor de bedreigingen van p??rr, zich in de Franangr-val verbergt in de gedaante van een zalm. par t??ku cesir hann.Korter kan het al haast niet, maar gelukkig geeft Snorri in Gylf.49 een uitvoeriger verslag van de gebeurtenissen. Hij vertelt,hoe Loki, bedenkend op welke wijze de asen hem zouden kunnenvangen, het net uitvindt. De asen verrassen hem, hij kan nogjuist voor hij vlucht het net in het haardvuur werpen, maar deverkoolde resten geven de goden een aanwijzing. Zij maken eennieuw net naar dat voorbeeld en trachten Loki daarin te vangen.Twee keer mislukt het, maar de derde keer wordt hij door p??rr,die in het midden

van de rivier achter het net loopt, met dehanden gegrepen, als hij probeert over het net heen te springen. Celander merkt op, dat het ons enigszins moet bevreemden,dat Loki, de achtervolgde, zelf het net uitvindt waarmee hij ge-vangen zal worden. We zouden eerder verwachten, dat de asenhet uitvonden. Nu kan dit een fijn psychologies trekje zijn: deasen waren te dom en zij zouden Loki nooit gevangen hebben,als niet diens eigen schranderheid hem ten slotte noodlottig wasgeworden. Maar deze verklaring bevredigt toch niet ten volle.Allereerst doet zij te modern aan, een zo ingewikkelde intrigeverwachten we niet in een vrij primitieve mythe. En onlogiesblijft het verhaal. Dat Loki onder die omstandigheden het netuitvindt, is nog begrijpelik, maar dat hij zo onvoorzichtig is de ??) Lokes mytiska ursprung, bl. 18 vlg.



??? asen, die hem naar hij kan weten voortdurend bespieden, eenwapen tegen zich zelf in handen te spelen, kimnen we van hemmoeilik verwachten. Dit alles heeft Celander er toe gebracht aan te nemen, datLoki al eerder iets met de uitvinding van het net te maken moethebben gehad. In de volksoverlevering heeft hij steun voor dieopvatting gevonden. In G??taland en Oost-Zweden heet eenspinneweb â€” â€žfiskn?¤tets naturgivna motbildquot; â€” lockan?¤t enook wel lockasnara en lockaspj?¤ll. In het Middel-Zweeds vindtmen lukkan?¤t, lokkan?¤t of lukkav?¤f. Een woord voor â€žspinquot; islocke, oudzw. lukke. Dit woord is wat de vorm betreft volkomengehjk aan de naam van de mythiese Lokiâ€”Locke. Ook een vormnocke komt voor als naam voor Loki en de spin. Zelfs wat degeografiese verdeling van de variantvormen betreft stemmenhet woord voor â€žspinquot; en de naam van de god volkomen over-een. Er is dus geen formeel bezwaar om de beide woorden teidentificeren. Maar hoe komt het, dat de naam van Loki ook gebruikt wordtals naam voor de spin?

Celander vestigt de aandacht op hetgrote aantal mythen over de spin. Hij vindt dit volstrekt nietbevreemdend, daar het kunstig spinneweb inderdaad het werklijkt van een heel biezonder wezen. De in de nacht gemaakteherfstdraden lijken het werk van dwergen. Merkwaardig is het,dat ook dv?¤rgsn?¤t voorkomt in de betekenis van spinneweb.Cel ander eindigt zijn beschouwing met de volgende woorden:â€žliksom salunda spindeln?¤tet uppfattas som dv?¤rgarnes n?¤t s?¤kunna ochs?¤ namnen locka-n?¤t, lockasnara etc. ?¤terg?¤ pa enmytisk /oc^fe??-f??rest?¤llning, under f??ruts?¤ttning, att dennafolk-trons locke har varit ett med dv?¤rgarne besl?¤ktat, v?¤tte-artatv?¤sen,quot; Voor deze verklaring is veel te zeggen, vooral daar we bijLoki tot nu toe geen enkele oorspronkeKke trek hebben gevondendie niet zou passen bij een â€žmed dv?¤rgarne besl?¤ktat, v?¤tte-artat



??? vasen.quot; Zijn meest kenmerkende eigenschappen â€” schrander-heid, kunstvaardigheid, plaagzucht, schoonheid en zwakheid â€”zijn in de eerste plaats te verwachten bij een dwergen- of elven-vorst. Ook is het Loki, die van al de Skandinaviese goden hetmeest met dwergen en elven in aanraking komt, zij het ook nietaltijd als hun vriend. Het is dus heel goed mogelik, dat Snorri een voorstellinggekend heeft van Loki als de uitvinder van het net. Maar om-dat in zijn tijd de Loki-figuur, in de letterkunde altans, reedsgrote wijzigingen had ondergaan, was het te verwachten datSnorri met dit gegeven zou handelen volgens zijn eigen opvatting.Hij heeft het vervlochten in de mythe van Loki\'s gevangen-neming, waarin toevallig ook van een net sprake was. Het is op zich zelf heel natuurlik, dat de asen proberen Loki,die de gedaante van een zalm heeft aangenomen, in een net tevangen. Oorspronkelik behoeft daaraan dan ook geen biezon-dere mythologiese voorstelling verbonden te zijn geweest. Maarhet is even natuurlik, dat men zich

later ging afvragen: wat wasdat voor een net? Zo kwam Snorri er toe een oude kuituurmythein zijn verhaal op te nemen. Er moet echter nog een andere tra-ditie hebben bestaan. De Lokasenna en Skaldsk. 33 kunnen onshelpen deze op te sporen We verwachten, dat de goden onmiddellik na Baldr\'s dood gaanoverleggen hoe ze Loki kunnen vangen en straffen. En dat doenze inderdaad. Als Loki voor zijn binnentreden in iEgir\'s halaan Eldir vraagt wat de asen daarbinnen toch uitvoeren, zegtdeze hem waarschuwend:(str. 2) \'Of vdpn sin dcema ok um mgrisni sinasigtiva synir:dsa ok dlfa, er h?Šr inni eru, manngi er p?Šr i orffi vinr.\' 1) Zie voor deze kwestie: A. G. van Hamel, The prose-frame ofLokasenna (Neophilologus XIV, 1929. bl. 204 vlg.).



??? En waarom de goden op hem vertoornd zijn, bhjkt eveneensduidehk uit het gedicht, daar Loki er zich in strofe 28 in grenze-loze brutahteit op beroemt de oorzaak te zijn geweest van Baldr\'sdood. Baldr was dus reeds gevallen en Loki liep nog vrij rond.Het lijkt niet te gewaagd om de gevolgtrekking te maken, datde bijeenkomst der goden oorspronkelik slechts ten doel hadeen middel te vinden om Loki gevangen te nemen. Maar hoe kwamen ze dan juist in ^gir\'s hal? Het was stelliggeen goedgekozen ogenblik voor het houden van een feestelikdrinkgelag. Het beginproza van de Lokasenna geeft een be-schrijving van de hal. Dezelfde beschrijving vinden we ook inSkaldsk. 33, maar met enkele merkwaardige toevoegingen. Snorri geeft een verklaring van de kenning eldr e^a Ij??s e^-aUrti Mgis, Rdnar echa Mgis-doetra. Daarvoor is het nodig, dathij vertelt hoe stralend goud als feestverhchting diende in ^gir\'shal. Vervolgens zegt hij: Rdn ernefnd kona JEgis, en niu dcetrpeira, svd sem fyrr er ritat. Hiermee had Snorri kunnen eindigen,maar hij vertelt nog meer van Ran: pd

ur^u asir pess varir, atRdn dtti net Pat, er hon veiddi i menn alla, pd er d scb k??mu.Van Hamel merkt op, dat dit zinnetje niets te maken heeftmet de kenning voor â€žgoud.quot; De betekenis van het eerste pd kanvolgens hem alleen zijn: â€žat the particular banquet in ^Egir\'shall where Loki quarreled with the gods.quot; Dit was oorspron-kelik een bijeenkomst der goden, die voorafging aan hun wraak-tocht tegen Loki. Waarom noemt Snorri het net van Ran inverband met die bijeenkomst? Van Hamel geeft hiervoor dezeverklaring: de goden lenen het net van Rdn, om er Loki in tevangen. Hierdoor wordt veel, wat ons eerst duister en verwardvoorkwam, opgehelderd. Het staat wel vast, dat de opvatting: Loki wordt gevangenin het net van Ran, ouder is dan de andere: Loki wordt gevangenmet behulp van het door hem zelf uitgevonden net. Immers, dieeerste opvatting heeft gemaakt, dat men de godenbijeenkomst



??? in .ÂŽgir\'s hal identificeerde met een van hun veel voorkomendepartijen, waarop in HymiskviSa 1 wordt gezinspeeld. Het beginproza van de Lokasenna kan, zoals ook VanHamel opmerkt, niet van ouds bij de strofen hebben behoord.Loki\'s binnentreden in de hal en het vijandig stilzwijgen, waar-mee hij wordt ontvangen, en ook zijn vraag even tevoren aanEldir, wat de goden binnen uitvoeren, bewijzen dat hij niet kortte voren uit de hal gejaagd kan zijn. Maar het kan ook niet maakwerk zijn van een redactor, dieniet begreep waarom de goden in str. 2 zo verbitterd op Lokiwaren en die daarvoor een verklaring wenste te geven. Terechtzegt Van Hamel: â€žthere is no reason why the redactor, inorder to remove him from the hall before his apparation inSt. 6, should have invented this particular motif of his killingFimafeng out of envy of the praise he received from the gods.There must be a genuine tradition in this.quot; De mythe van Fimafengr doet mij denken aan de Baldr-mythe. De goden zijn bijeen en vermaken zich; zij prijzen

.ÂŽgir\'svoortreffeHke dienaar. Loki kan dat niet uitstaan en doodtFimafengr. En omdat het een griff-astact-r mikill is, kunnendegoden die misdaad niet wreken. In de Baldrmythe vinden wedezelfde Loki. Ook daar kan hij het niet uitstaan, dat de aseneen ander eer bewijzen, en hij veroorzaakt de dood van een vol-komen onschuldige. Behalve de hoofdgedachte stemmen ookenkele details overeen: het samenzijn van de goden en de grict-a-stadf-r, die de wraak verhindert. Van Hamel meent, dat Frd Mgi ok goff^um en de Lokasenna,,represent two different variants, based on the same funda-mental notion, that of Loki\'s appearance and subsequent mis-behaviour in the hall.quot; In Frd Mgi ok go^um dringt Loki de halbinnen en doodt een van .^gir\'s dienaren. De goden verjagenhem en Loki verbergt zich in het woud. â€žIt would have been



??? more effective to seize him at once, but the fishing party couldnot be eliminated.quot; Volgens deze opvatting vindt dus de sc?¨ne iniEgir\'s hal plaats na Baldr\'s dood, als de goden beraadslagenhoe ze op Loki wraak zullen nemen. Hiertegen heb ik enkele bedenkingen. Van Hamel zegt:â€žLoki penetrates into the hall.quot; Maar dit lezen we nergens.Loki bevindt zich ongehinderd onder de gasten. Het is mogelik,dat we hier met een eigenmachtige verandering van de redactorte doen hebben, die geen verband zag tussen deze godenbijeen-komst en Baldr\'s dood en dus ook niet kon begrijpen, waaromLoki niet ongehinderd van de partij mocht zijn. Maar zeker wetenwe hieromtrent niets. Juist op grond van de treffende overeen-komst met de Baldrmythe ben ik eerder geneigd te menen, datde mythe van Fimafengr naar dat voorbeeld gevormd is als eengeheel opzichzelfstaand verhaal en dat men zich de dood vanFimafengr heeft te denken v????r de dood van Baldr, daar de godenanders wel geen lust hadden gehad tot feestvieren en Loki

nietongehinderd in hun midden had kunnen verkeren. Deze mythe is door de redactor gebruikt ter motivering van detoom der goden in str. 2, daar hij niet begreep, dat deze veroor-zaakt werd door Loki\'s schuld aan de dood van Baldr. Dat de redactor de Lokasenna verkeerd heeft begrepen, komtdoor het feit dat de dichter ons vrijwel niets van voor- en nage-schiedenis vertelt. Alleen str. 2, 27, 28 en misschien ook 411)wijzen ons enigszins de weg. Daar uit str. 2 blijkt, dat de goden oorlogzuchtige plannenhebben, en uit 27 en 28, dat Baldr reeds dood is, ligt het voorde hand dat daartussen verband bestaat. De dichter laat Loki,voor wie hij ondanks alles bewondering heeft, in de vergaderingder goden verschijnen om hen voor het laatst te tarten en te Pvl ncest behoeft niet plaatselik bedoeld te zijn. Het kan hier betervertaald worden met â€žzo dadelikquot;. Dan zou het kunnen doelen op Loki\'sketening, maar het kan evengoed een bedreiging in het wilde weg zijn.



??? beledigen. Zij kunnen hem niet aangrijpen in iEgir\'s gewijdehal en ?“6inn moet zijn bloedbroeder een plaats inruimen bij hetdrinkgelag. Eerst als p??rr verschijnt, moet Loki vluchten, daarhij weet dat deze de heiligheid van de plaats in zijn drift nietzal ontzien. Maar voor hij heengaat, spreekt hij een verwensinguit: {str. 65) \'01 gerffir p??, jEgir, en p?? aldri muntsiffan sumbl um gera:eiga pin gil, er h?Šr inni er â€”leiki yfir logi,ok hrenni p?Šr d hakiV En we kunnen aannemen, dat deze verwensing in vervullingis gegaan. Loki\'s laatste triomf. Het slotproza, evenmin als het beginproza oorspronkelik be-horend bij het gedicht, moet teruggaan op een uitvoeriger versie,waaraan ook Snorri zijn stof ontleend heeft. Heeft de dichter het zo bedoeld, dat Loki inderdaad voor delaatste maal had gezegevierd en dat zijn straf weldra voltrokkenzou worden? Waarschijnlik wel, daar het hele gedicht hieropwijst. Loki verschijnt als degeen, voor wie alles verloren is endie, in het bewustzijn dat hij toch zal ondergaan, er alleen nogop bedacht is zijn vijanden in

die ondergang mee te slepen. Endan wachtte hem die ondergang natuurlik niet om de beledi-gingen, die hij de goden had toegevoegd, maar om zijn schuldaan Baldr\'s dood. Het gedicht kan niet biezonder oud zijn of teruggaan op eenoude traditie, daar de goden een zo weinig eervolle rol spelen.Hoewel ook Loki zich niet van zijn gunstigste kant vertoont,voelde de dichter voor hem nog wel enige sympathie, meer altansdan voor de andere goden, die, niet veel beter dan Loki zelf,zijn scherp verstand en geestige brutaliteit missen. Loki doet inzijn optreden denken aan Reinaert, die op even geraffineerdewijze koning Nobel en zijn domme hovelingen te schande maakt.



??? Wellicht heeft de dichter de mythe van Fimafengr gekend.Misschien is deze zelfs zijn uitgangspunt geweest. Loki\'s laffedoodslag van een onschuldige slaaf heeft hij dan vervangen doorhet twistgesprek met de goden en tevens laat hij dit alles gebeu-ren op het hoogst dramaties ogenblik na Baldr\'s dood en v????rLoki\'s ketenmg. Dit kon zo goed, daar de goden bij die gelegen-heid ook bij iEgir waren, namelik om het net van R?¤n te halen.Zo kan de mythe van Fimafengr de dichter op deze gedachtehebben gebracht. Kaarle Krohn^) merkt op, dat een Duits gedicht uit de16e en een Frans uit de 13e eeuw sterk doen denken aan deLokasenna. Het betreft een satiriese middeleeuwse legende tegende heihgenverering. â€žHelgonens ??dmjuka erk?¤nnande av sinafelsteg i livet belyser och f??rklarer den f??r skandinaviska gudarovanhga hovsamheten i deras svar pa Lokes h?¤nsynsl??sabeskyllningar.quot; Het is heel goed mogelik, dat ook dit voorbeeldde dichter voor ogen gezweefd heeft. Overigens waren voor hemvoor- en nageschiedenis van

weinig belang. Zijn doel was alleende schranderheid van Loki te laten schitteren ten koste van deandere goden. Zijn gedicht is heidens noch Christelik, geheelareligieus en doortrokken van dezelfde geest, die wij terug-vinden in de Reinaert-po??zie en de verhalen van Uilenspiegel. Als de goden het net eenmaal bezitten, gaat het met hetvangen van Loki nog zo vlot niet. Twee keer weet hij te ontsnap-pen en pas bij de derde poging wordt hij door p??rr gegrepen.Bijna was hij hem nog tussen de handen doorgegleden, maarP??rr weet hem nog juist bij de staart te houden. Snorri maakthierbij de opmerking: ok er fyrir pd sgk laxinn aplr mj??r. Dit wekt de veronderstelling, dat het met de hand gevangenworden van Loki pas achteraf bedacht is om een verklaring te Skand. mytologi, bl. 145.



??? geven van de vorm van de zalm. We behoeven niet aan te nemen,dat Loki niet in het door hemzelf uitgevonden net gevangen konworden. Immers, het net veroorzaakte wel degelik zijn ondergang,want zonder dat had hij volop gelegenheid gehad te ontsnappen.Nu stond hij voor de keus de zee in te zwemmen of over het netheen te springen. De kans op behoud was in beide gevallen klein. De opmerking var pat Ufs-hdski at hlaupa d scBinn in Gylf. 49geeft ons te denken. Het lijkt onbegrijpelik, dat de zee voor Lokizo gevaarhk zou zijn. Kaarle Krohn i) heeft evenwel de op-lossing van dit raadsel gevonden. In de Finse rune over de oor-sprong van het vuur is sprake van het Aloenmeri, waarmeeoorspronkelik de Dode Zee bedoeld werd, die door het hoge zout-gehalte inderdaad gevaarlik is. Axel Olrik 2) ziet grote overeenkomst tussen deze Loki-mythe en een Fins sprookje, waarvan de inhoud in \'t kort alsvolgt is. Een vonk vuur is uit de hemel in zee gevallen en op-geslokt door een kleine vis. Die vis wordt opgegeten door eenzahn en

die weer door een snoek. De mensen, die het vuur in hunbezit willen krijgen, proberen tevergeefs de snoek te vangen.Een oude visser zaait hjnzaad en maakt een net. Met behulpvan zijn broer tracht hij de snoek daarin te vangen, doch hetgelukt niet. Ze maken het net groter, maar ook dat is vergeefs.Dan komt de zeegod Ahti hun te hulp. In de gedaante van eenkleine man duikt hij voor hen uit de zee op en jaagt alle vissenuit hun schuilhoeken. Zo wordt de snoek ten slotte gevangen enkomt het vuur in het bezit van de mensen. Krohn merkt op: ,,Als eventuelle Ankl?¤nge der finnischenUrsprungsrune an die skandinavische Sage beachte man daslinnene Netz und die Asche, in die der Flachssamen ges?¤t bezw. Kaarle Krohn, Magische Ursprungsrunen der Finnen. (F. F.Communications No. 52, 1924) bl. 117 vlg.*) Myterne cm Loke, bl. 571 vlg.ÂŽ) Magische Ursprungsrunen, bl. 139.



??? in der das Netzmuster aufgefunden wird, und das mehrmaligeFischen nach dem Lachse an der Flussm??ndung in den See, resp.das Meer.quot; Olrik meent, dat beide mythen teruggaan op een oudere endat van de twee het Fins?? verhaal het primitiefste is. Volgens Krohn spelen Loki en het vuur beide de rol van deChristelike duivel. In zijn studie over de Finse oorsprongsrunenheeft hij duidelik aangetoond, dat zowel de Finse vuurroof-mythe als de Skandinaviese ms^the van Loki\'s gevangennemingafstammen van een middeleeuwse Christelike legende. Alleenwanneer we Christelike invloed aannemen, vinden we, zoals weboven reeds gezien hebben, een aannemelike verklaring voor dewoorden: var pat Ufs-hdski at hlaupa d sceinn. Het lijkt me echter niet nodig die Christelike invloed ook aante nemen met betrekking tot de mythe van de uitvinding van hetnet. De overeenkomst tussen het Finse en het Skandinaviese ver-haal is op dit punt niet zeer groot. We hebben bovendien gezien,dat de mythe van Loki die het net uitvindt niet van ouds bij

devangst-mythe kan hebben behoord. In hoeverre het Finse verhaal Christehke invloed heeft onder-gaan, kunnen we buiten beschouwing laten Wat de Skandi-naviese mythe betreft, hjkt het nog het waarschijnlikst, datdoor Snorri of een voorganger van hem een oude voorstelling vanLoki als de uitvinder van het net is vervlochten in de vangst-mythe, waarin toevallig ook van een net sprake was. Krohn (Magische Ursprungsrunen, bl. 127) meent hierin Christe-like invloed te bemerken; â€ždas wunderbare S?¤en, Aufziehen und Zube-reiten des Flachses in einer Nacht quot; is te vergelijken met het plotselingdoen rijpen van gezaaid koren, een wonderdaad die ons in Zweedse enRussiese volksliederen verteld wordt van de door Herodes vervolgdeMaria.



??? Loki bij het wereldeinde. Loki ligt geboeid tot het wereldeinde. De VegtamskviSavertelt, dat het einde nabij is er lauss Loki liffr ??r hgndum en ookSnorri eindigt zijn verhaal over Loki\'s straf met de woorden:par liggr hann i hgndum til ragna-rekrs. Dit komt goed overeen met hetgeen de Vglnspa ons meedeelt:(str. 47) skelfr Yggdrasils askr standandi, ymr it aldna tr?Š en jgtunn losnar.Met jgtunn kan alleen de geboeide Loki bedoeld zijn, daar uitstr. 51 bhjkt, dat hij losgeraakt is. Toch hebben verschillendekommentatoren een andere verklaring gegeven. Zo denktGering 1) aan Fenrir, daar deze als zoon van de reuzin Angr-boSa heel goed een reus genoemd kan worden. Ook Detteren Hein zei twijfelen of Loki dan wel Fenrir bedoeld is; zijvinden het ten slotte beter aan Fenrir te denken, daar Lokinooit een reus genoemd wordt. Bj??rn ?“lsen meent dat Surtrbedoeld is, maar voor die opvatting is niets te zeggen, daar weniet weten of Surtr ooit geboeid is. Een weer heel andere ver-klaring heeft E. H. Meyer 2) gegeven. Hij meent, dat door hetomstorten

van de wereldboom de helbewoners, die er onderwonen, ontwaken en dat dan ook de reuzen zich verheffen. Wezouden dan jgtunn koUektief moeten opvatten, hetgeen des-noods nog gaat. Maar losnais,,loskomenquot; en niet ,,sich erhebenquot;,zoals Meyer vrij wil vertalen. Tevens wil hij de slechts inHauksb??k voorkomende en zeer moeilik te verklaren regels:hrcBffaz allir d helvegum,dffr Surtar pann sefi of gleypir Kommentar, bl. 61.\') V??luspa, bl. 191 vlg.



??? in de tekst opnemen, waartegen de meeste uitgevers terecht be-zwaar maken. De eenvoudigste verklaring is deze, dat de wereldboom tenteken van het naderend wereldeinde beeft en kraakt, terwijlLoki losraakt. Waarom zou Loki, wanneer hij eenmaal de trek-ken heeft aangenomen van de geboeide Kaukasiese reus, nietjgtunn kunnen heten? Vooral daar de jongere traditie hem ookeen reus, Farbauti, tot vader heeft gegeven. Hij raakt dus los en trekt in str. 51 tezamen met de vijanden der goden op. Kj??ll fer austan: konia munu Muspellzurn Igg ^Hr,nbsp;en Loki st^rir; fara fifls megir meS- freka allir,peim er hr??Hr B^leipts i fgr. Biezonder duidehk is deze strofe niet. Omdat we zouden ver-wachten, dat Loki als vader van Hel de scharen uit de onder-wereld aanvoert, maken verschillende uitgevers van Muspellz,dat zij niet begrijpen, Heljar. De meeste uitgevers, o.a. ookBoer, veranderen austan in nor^an, omdat zij de vijandelikescharen uit verschillende richtingen willen laten komen. Beidetekstveranderingen zijn willekeurig en volstrekt niet

noodzakelik. Wie met Muspellz Ij/Hr bedoeld zijn, weten we niet. Is heteen algemene benaming voor de vijanden der goden of vormenzij onder hen een afzonderlike groep? Zijn ze dezelfde als de even-eens in str. 51 genoemde fifls megir} Dit laatste doet sterk denkenaan het Angelsaksiese fifelcyn en zou heel goed een soortgelijkealgemene betekenis kunnen hebben, dus â€žboze wezens.quot; Dewolf, die hen vergezelt, kan alleen Fenrir zijn die nog niet ge-noemd was. Welke voorstelling geeft nu de Vgluspa van Loki\'s optredenbij het wereldeinde? Hij breekt los, ontvlucht naar het Oosten, 1) Sijmons en Gering, Finnur J??nsson.



??? voegt zich daar bij de vijanden der goden tezamen met Fenriren stuurt het schip, dat hen naar het strijdterrein brengt. Inverhouding tot de rol van Surtr, Fenrir en de wereldslang eenvrij onbelangrijke handeling. Olrik i) vindt dan ook, dat ditalles er â€žunleugbar etwas arrangiertquot; uitziet, en hij beschouwtde hele voorstelling als afkomstig van een beschrijvend dichter,die gebroken heeft met de gewone voorstelling, dat er slechts?Š?Šn schare van vijanden is onder Surtr. Snorri vertelt ons in Gylf. 50 van het wereldeinde en zijn voor-stelling wijkt in menig opzicht van die der Vgluspa af, terwijl hijbovendien, zoals gewoonhk, veel meer biezonderheden geeft.Ook hij noemt de zonen van M??spell, maar bij hem komen zeniet op een schip uit het Oosten. De hemel splijt en door dieopening rijden ze binnen, Surtr voorop 2). Bifrgst breekt, als zijerover rijden, maar zwemmende â€” zie Gylf. 12 â€” bereiken zijhet veld VigritSr, waar de grote slag plaats vindt. Daar komenook Fenrir en Jormungandr; par er ok pd Loki kominn ok Hrymrok meff- honum allir

hrimpursar, en Loka fylgja allir Heljar-sinnar, en M??spellz-senir hafa einir s?Šr fylking ok er s?? hjgrtmjgk. Snorri kent dus drie scharen, van Loki, van Surtr en vanHrymr. Dit heeft hij ongetwijfeld overgenomen uit de Vgluspaen daarna volgens zijn eigen rationaliserende methode uit-gewerkt. Surtr komt volgens de Vgluspa uit het Zuiden. Doorwie hij vergezeld wordt staat er niet bij, maar daar Snorrizich in het Zuiden M??speUzheimr denkt, is het begrijpehk dathij Surtr door de zonen van M??spell laat begeleiden. De gespletenhemel verleent hun een doortocht. Dit motief heeft Snorriaan str. 52 van de Vgluspa ontleend, waarin Surtr genoemd wordten tevens wordt gezegd: en himinn klofnar. Dit heeft hij met elkaar ??) Ragnar??k, bl. 120. *) Een derde voorstelling kent de Lokasenna in str. 42: en er Muspellzsynir ri?–a Myrkvid yfir, . i.



??? in verband willen brengen. Wie met Hrymr meegaan wordt instr. 50 van de Vgluspa niet verteld. Hij komt echter uit het Oos-ten, het land van de reuzen, en zo ligt het voor de hand, datSnorri hem door de rijmreuzen laat begeleiden. Een moeilikheid moet het voor Snorri geweest zijn een naderebeschrijving te geven van de schare van Loki. De zonen vanM??spell hadden al een aanvoerder. Loki kon echter als vadervan Hel de scharen uit de onderwereld aanvoeren, maar dankon hij niet uit het Oosten komen, want Niflheimr lag in hetNoorden. Snorri noemt geen richting, waarschijnlik omdat hijde ligging van Niflheimr bij zijn lezers als bekend veronderstelde. Snorri heeft dus de traditie van de Vgluspa die op zichzelfal niet zeer oud lijkt, verder omgewerkt volgens zijn eigen op-vattingen, waarbij hij noodzakehkerwijze in enkele detailsmoest afwijken van het gedicht, wilde hij komen tot een logiesgeheel. Maar dit mag geen reden zijn om in de Vgluspa austanin noY^an en Muspellz in Heljar te veranderen. Snorri heeft echter meer gedaan. Zoals hij

gestreefd heeft naareen zekere analogie bij de beschrijving van het ten strijde trekkenvan Loki, Surtr en Hrymr, zo breidde hij ook het aantal twee-gevechten uit. Naar analogie van de strijd tussen ?“Sinn enFenrir en tussen p??rr en de wereldslang laat hij Garmr met T^^ren Loki met Heimdallr strijden. Van een strijd van Freyr enSurtr weet ook de Vgluspa, daar in str. 53 verteld wordt, datde doder van BeH met Surtr zal strijden. Afgaande op hetgeenSnorri vertelt, neemt men aan dat Freyr bedoeld is, vooral daardeze als een der belangrijkste goden toch ook wel een rol vanenige betekenis bij het wereldeinde behoort te spelen. Beli is eenreus, maar wie hem doodde is niet bekend. Dit kan echter heelgoed Fre}^- zijn geweest, daar deze in str. 16 van de SkfmismalGeriSr\'s hr??ff-urhani genoemd wordt. Ger?–r was een reuzen-dochter en Beli kan haar broer geweest zijn. Van een strijd van Garmr met T^r en Loki met Heimdallr



??? weet de Vgluspa niets en het is zeer goed mogeUk, dat dit eenbedenksel is van Snorri. T^r was de pleegvader van Fenrir enhij verloor door de boosheid van de wolf zijn hand. Het zouprachtig geweest zijn, als zij bij het wereldeinde hun vete haddenkunnen uitvechten. Maar Fenrir had al twee tegenstanders:?“Sinn die hij en VltSarr die hem overwint. Er was evenwel nogeen vijand zonder bestrijder, die grote overeenkomst met Fenrirvertoonde, en wel Garmr. Misschien is men zo op het denkbeeldgekomen Garmr met Tyr te laten strijden. Het was niet de eerste maal dat Loki en HeimdaUr elkaar be-streden. We weten, dat ze ook vochten bij Singasteinn, toen LokiFreyja\'s sieraad gestolen had. Het is niet slecht bedacht om henbij het wereldeinde nog eens voor het laatst als tegenstanders tentonele te voeren. Volgens Olrik behoren van ouds bij de Ragnargk-mythe:a. de strijd tussen goden en reuzen, b. de strijd van ?“Sinn enFenrir, waarbij de eerste gedood wordt, c. de strijd van p??rrmet de wereldslang, waarbij hij deze doodt maar zelf kort

daaropsterft. Ook de Keltiese mythologie kent een strijd van goden enreuzen die de voortreffelikste van beide partijen de dood doetvinden. Enige overeenkomst met Loki vertoont de Ierse EochaidBress de zoon van een reus en een godin, die grote machtkrijgt bij de goden maar hen ten slotte verraadt. Evenals Lokimunt hij uit door schoonheid. Wat Surtr betreft, deze is een reusdie in een berghol woont, en niet, zoals de Vglnspa wil, in eenZuidelik land. Olrik denkt hierbij aan Fjglsvinnsmal 24 en 26en aan de IJslandse Surts hellir. De naam Surtr brengt hij inverband met svartr en sorta en hij meent, dat men het ontstaan Ragnar??k, bl. 51 vlg. Olrik bedoelt klaar blij kelik Bress, zoon van Elathan. Omtrent diensvader bestaat in de Ierse bronnen verschil van mening. Volgens sommigenwas hij een reus (Fomore), volgens anderen een god. Zie Macalisteren Mac Neill, Leabhar Gabhdla. Dublin, z.j. bl. 164.



??? van Surtr moet zoeken in de Keltiese mythologie, hoewel zijnverwantschap met een Oud-Keltiese onderwereldgod slechts ingrote trekken aangegeven kan worden, Olrik merkt op, dat Loki wel is waar bij het wereldeinde los-breekt, maar dat toch het loskomen van Fenrir veel belangrijkeris, â€žLoki f??hrt keine Tat aus, und der Gang des Kampfs w??rdeganz derselbe gewesen sein, wenn er nicht befreit oder ??ber-haupt nicht gebunden w?¤re.quot; Wat Fenrir betreft, met zijnzogenaamde vader Loki heeft hij niets uit te staan. De wolfFenrir behoort tot een groep van voorstellingen uit Oostelikelanden van een Ragnargk-roofdier en een monster met een totde hemel opengesperde muil. De strijdsc?¨ne ?“Sinn-Fenrir-Vf??arr hangt volgens Olrik ten dele samen met wat hij als eenKeltiese Ragnargk-mythe beschouwt en ten dele met een Oos-telike mythe van de hond of de wolf, die de wereld wil verwoes-ten. Ook zonder in alle biezonderheden met Olrik mee te gaan,moeten wij toch wel tot het besluit komen: er bestaat geen oudeRagnargk-mythe,

waarin Loki een rol speelt. En dat is heel be-grijpelik, daar de voorstelling van zijn losbreken en zijn strijdtegen de goden pas kon ontstaan, toen hij vereenzelvigd was metde geboeide reus. De Vgluspa laat hem optrekken met de liedenvan M??spell â€” zeer waarschijnlik een oude algemene benamingvoor de scharen, die bij het wereldeinde de goden bestrijden i)â€” en zijn zogenaamde zoon Fenrir; een rol van enige betekenisspeelt hij niet. Snorri maakt hem tot aanvoerder van de helsescharen en laat hem strijden met Heimdallr. We hebben gezien,langs welke weg hij tot die voorsteUingen kon komen. De VgluspA Iaat hen varende komen, Snorri rijdend langs Bifrgst,de Lokasenna rijdend door een bos. Er bestond dus geen vaste traditie,hetgeen het waarschijnlik maakt, dat we met een algemene benamingte doen hebben. In dezelfde richting wijst het gebruik van Muspilli inhet Oudsaksies en het Oudhoogduits.



??? Het optreden van Loki bij het wereldeinde vormt de laatstemythe van de reeks, die begint met de Baldrmythe, Loki\'szondeval. Geheel tot de mythencyclus van inn Icevisi Lokibehoort ook de voorstelling van zijn huwelik met AngrboSaen zijn verwantschap met Fenrir, Hel en jQrmungandr. Hier-over zullen we in het volgend hoofdstuk spreken.



??? Loki\'s verwanten. Als moeder van Loki wordt in de Edda enkele malen i) Laufeygenoemd. In Gylf. 32 wordt eveneens verteld, dat Laufey ofNal de moeder van Loki is. We weten van haar niets af. Men heeft herhaaldelik getrachtmet behulp van de etymologie het een en ander van haar teweten te komen. Laufey zou â€žloofeilandquot; kunnen betekenen enNdl â€žnaaldloofquot;. Als Loki\'s vader wordt in de Snorra Edda en bijde skalden Farbauti genoemd. Bugge 2) beschouwt hem als â€ždegevaarhk slaandequot;, de stormwind. Daar deze de vlammen in hethout aanwakkert, acht hij het waarschijnUk, dat men Loki,het kind van de bomen en de storm, beschouwde als het ver-nielend vuur. Axel Kock\') is het slechts ten dele met Bugge eens. Vol-gens hem is Farbauti niet de stormwind, maar de inslaandebliksem. Deze verklaring is veel geschikter voor het doel, alsmen ook in de namen van Loki\'s ouders steun wil vinden voorde vuurgodtheorie. De wind in het hout maakt nog geen vuur,de bhksem wel. De naam Laufey verklaart Koe k als

synoniemmet lauf â€žloofquot;, waarachter -ey werd gevoegd om er een femini-num van te maken (verg. p??rey, Bjargey). Door het inslaan vande bliksem in het droge hout ontstaat het vuur. En Loki isvolgens Kock een vuurdemon. Tegen de opvattingen van Bugge en Kock is wel het een enander in te brengen. Dat met Laufey het droge hout zou zijn be-doeld lijkt me onwaarschijnhk. Als de etymologie â€žloofeiland, Lokasenna 52, Prymskvida 18 en 20. 2) Studier, bL 70 vlg. Â?) Etym.-mytliol. Untersuchungen.



??? loofquot; juist is, kan er slechts het groene, bebladerde hout meezijn bedoeld. Verder is het duidelik, dat de reus Farbauti eerstals vader aan Loki kon worden toegevoegd, toen er van diensoude trekken weinig meer bewaard was. Want de Loki, die ermet Ct??inn en Hoenir op uit trekt, de kleine sierlike god met zijnvleugelschoenen, kan onmogelik de zoon zijn van een reus. Ditkon hij eerst worden, toen hij zelf als geketende reus de aarde deedschudden. Tot grote voorzichtigheid bij het trekken van kon-klusies worden we bovendien gemaand door het feit, dat slechtsSnorri de beide ouders van Loki noemt. Laufey vinden we in deEdda maar niet bij de skalden, Farbauti bij de skalden maar nietin de Edda. Slechts in de Snorra Edda komen zij beiden voor. Laufey zou van ouds Loki\'s moeder kunnen zijn. Maar als weaannemen, dat Laufey â€žloofeilandquot; betekent, is de naam zeerwaarschijnlik niet oud, daar dan de etymologie denkelik mindereenvoudig zou zijn. R. M. Meyer i) meent, dat het woord tedoorzichtig is om een

oude naam te kunnen zijn. Volgens hem ishet eigenlik een plaatsnaam: het bos waar de zon opgaat! Even zwak gefundeerd is de opvatting van Wein hold 2)die meent dat met Nal of Laufey de slang is bedoeld. Een opvatting, die overeenkomt met die van R M Meyervinden we bij Hirschfeld 3). Hij meent, dat de eerste bezoekershet m de oudheid met bossen bedekte IJsland Laufey hebbengenoemd. Loki is dan als het verborgen aardvuur Laufey\'s zoon! Axel Olrik vestigde de aandacht op een studie van Se-t?¤l?¤5), waarin deze trachtte aan te tonen, dat Farbauti. By-leistr en Helblindi geen skaldencreaties zijn, daar ook de Finse Altgerm. Religionsgeschichte, bl. 354.*) Die Sagen von Loki, bl. 4 vlg.Â?) Untersuchungen zur Lokasenna, bl. 16 vlg er (Danske J) E. N. Set?¤l?¤, Louhi und ihre Verwandten. (Festgabe f??r Wilhelmihomsen = Finnisch-ugrische Forschungen XII, 1912).



??? overlevering hen kent, en dat Loki als de oorsprong van het kwaadniet zo laat ontstaan is als men gewoonlik aanneemt. Olrikvindt evenwel, dat Setala in zijn konklusies te ver gaat. â€žDenslutning, som Setala udleder af dette materiale, er at Lukkistammer fra den onde kvindes s??nneflok; men man kan noksa simpelt heraf drage den slutning, at han forst sent finder vejderind.. Om taalkundige redenen neemt Olrik aan, dat de Finnen pasin de late middeleeuwen Loki hebben leren kennen. Maar Laufeyen Farbauti kende men toen al. De Finse Laviatar â€” volgensOlrik een afleiding van Laufey â€” heeft bij de wind drie zoons:de kreupele, de lamme en ,,den helt blinde.quot; Ook de naamAimatar komt voor, hetgeen een direkte vertaling van Nal kanzijn. Zij brengt wolven ter wereld, waarvan de voorjaarswindde vader is. Is zij soms dezelfde als in aldna i Jdrnvid^i? De drie onheilstichtende zoons van Laviatar maken pijlen,spannen de boog en schieten. Volgens Olrik is dit niet afgeleidvan de Baldrmythe, maar van een primitieve mythe, die de oor-

sprong en de werkzaamheid van de boze wezens schildert enwaaraan de Baldrmythe wellicht trekken ontleend heeft, terwijlook de Loki-genealogie er de stamvorm van heeft overgenomen.,,Lokes stamtavie er dannet med det hens}^ at stille ham iforbindelse med det ondes udspring. At dette er det sidste storeudviklingstrin i Lokes udvikling at han bliver det ondes repre-sentant, bliver nu yderligere bevist derved at vi kan komme udenom ham til en form af det ondes udspring hvori han ikke harhovedrollen, ja nasppe nok er deltager.quot; En verder: ,,ny har det vist sig at vinden som fader og dennoget mere personlige mor begge h0rer sammen med s??nne-flokken der udtrykker det onde.quot; Krohn 1) gelooft evenwel niet, dat Laufey en Farbauti Magische Ursprungsrunen.



??? dezelfde zijn als Laviatar en de stormwind in de Finse runen.Er is slechts schijnbare gehjkheid; de berichten in de SnorraEdda bezitten bovendien te weinig bewijskracht. Volgenshem kunnen Loki\'s ouders niet aangewezen worden in de Finsevolkspo??zie â€žoch ?¤ro de ej heller annat ?¤n poetiska fiktioner,avsedda att skapa ett tillr?¤ckligt antal kenningar f??r Loke.quot; Ik kan niet beoordelen, wie hier gelijk heeft. Maar voor ditonderzoek doet het er weinig toe. Farbauti kan een oude figuurzijn of tot de â€žpoetiska fiktionerquot; behoren, als Loki\'s vadermoet hij pas beschouwd zijn, toen Loki zelf tot jgtunn was ge-worden. Daarover zijn allen het wel eens. En wat Laufey be-treft, van haar weten we zo weinig, dat het onze kennis omtrentLoki\'s oorspronkelik wezen niet zou vergroten, ook al wistenwe zeker, dat zij van ouds als zijn moeder beschouwd werd. Loki heeft twee broers, Helblindi en Byleiptr of Byieistr. Zedoen ons denken aan dat andere drietal: ?“sinn, ViU en V?Š,waarvan de beide laatste even schimmige figuren

zijn als Byleiptren Helblindi. Op het eerste gezicht lijkt het dan ook heel waarschijnUk,dat bij de ontbinding van het oude driemanschap ?“Sinn, Hoeniren Loki twee nieuwe bedacht zijn, ?Š?Šn voor de goede en ?Š?Šnvoor de slechte ase, een hemelse en duivelse drie??enheid. Dochgeheel en al een bedenksel uit later tijd kan volgens Olrik enSet?¤l?¤ het driemanschap Loki, Byleiptr en Helbhndi niet zijn.Volgens hen heeft er, zoals we boven reeds gezien hebben, eenoude mythe over de oorsprong van het kwaad bestaan en be-schouwde men Loki, toen hij eenmaal leeviss geworden was, als?Š?Šn der drie broers uit die mythe. De naam Helblindi betekent misschien niets anders dan ,,deblinde.quot; 1) Skand. mytologi, bl. 164.



??? Set?¤l?¤^) verklaart Byleistr als te zijn ontstaan uit billeistr,hetgeen moet betekenen â€žeen voet missend, kreupelquot;. Dan zouLoki dus de plaats hebben ingenomen van de derde broer, â€ždelamme.quot; Maar Helblindi komt ook voor als een der vele namen van?“Sinn 2), Men heeft daarom wel gemeend, dat ook Byleiptr eennaam van ?“Sinn was. Zo bracht OlrikÂŽ) voor hij Set?¤l?¤\'sstudie kende, Byleiptr in verband met bylr ,,windstootquot; en hijmeende, dat men hier een naam voor de windgod ?“Sinn terug-vond. Zoals Loki Hcenis vinr en hrafndsar vinr heet, kon hij ookhr??cf-ir Byleipts en hr??ffir He??blinda genoemd worden. Toen menLoki niet langer als de vriend of broer van ?“^Sinn beschouwde,kon men er gemakkelik toe komen in Helblindi en Byleiptrtwee nieuwe goden te zien. Loki wordt reeds in de oudste po??zie, o.a. in het Ynghngatalen de Vglusp?Š, de broer van Byleistr of Byleiptr genoemd, dochslechts in de Snorra Edda vinden we Helblindi als zijn broer ver-meld. Dit bracht Mogk er toe te geloven, dat we hier met

eenbedenksel van Snorri te doen hebben. ,,Zweifellos hat Snorridiese Berichte kombiniert, und das Helblindi geht vielleicht aufdie Blutbr??derschaft zur??ck, die Loki nach der Lokasenna mitOdhin geschlossen haben soll.quot; Zowel voor de opvatting van Set?¤l?¤, overgenomen doorOlrik, als voor Olrik\'s oude opvatting, die weer ten dele aan-sluit bij die van Mogk, is iets te zeggen. De Loki-genealogie kanteruggaan op een oude mythe over de oorsprong van het kwaad,waarin Loki vrij laat de plaats van een der drie broers heeft in-genomen. Maar ook is het mogelik, dat met Byleiptr en Helblindioorspronkelik ?–iSinn bedoeld was. Dit laatste is des te aanneme-



??? liker, omdat de Skandinaviese mythologie geen bepaalde m5rthevan Loki, Byleiptr en Helbhndi kent. We hebben geen anderegegevens dan de namen, die beide heel goed oorspronkeHk?“Sinsnamen kunnen geweest zijn. Loki\'s vrouw Sigyn vervult in de Skandinaviese godenver-halen de rol van de trouwe echtgenote en doet ons daardoor sterkdenken aan sommige vrouwenfiguren uit de heldenpo??zie.Volgens Snorri is zij de moeder van Nari of Narfi, terwijl ookVali ongetwijfeld als haar zoon beschouwd moet worden. Hieropkomen we later terug. Daar Loki\'s straf aan een Kaukasiese legende ontleend is,kan ook de rol die Sigyn daarbij speelt niet oud zijn. Toch lijkthet me waarschijnhk, dat Sigyn zelf reeds veel eerder als Loki\'svrouw beschouwd werd. Want bij de reus Loki past zij niet. Verschillende onderzoekers hebben gemeend, dat het beeldvan Sig5m die de schaal ophoudt in zijn geheel is ontleend aan deeen of andere niet-Germaanse voorstelling. Zo denkt E. H.Meyer aan de dochters van Atlas, die de slang door

een schotelmet drinken in slaap trachten te krijgen. Maar hier hebben wetoch heel iets anders! Schr??der 2) meent, dat Isis die de geboeide Typhon-Sethbewaakt tot voorbeeld heeft gediend. Het was dus oorspronkelikeen vijandige bewaking. Sigyn is volgens Schr??der eigenlikniemand anders dan Frigg, want Sigyn is ontstaan uit 1Sigu-wini en dat kan slechts Frigg zijn; ook is een oudere vorm*Sig-(tys)win mogelik, ,,de vriendin van ?“Sinnquot;, dus eveneensFrigg. Ontlening aan de Isislegende is echter, zoals we reeds bijde bespreking van de Baldrmythe gezien hebben, zeer onwaar-schijnlik. Verder is de etymologie uiterst onzeker. En ten slottespeelt Sigyn niet de rol van de vijandige bewaakster. 1nbsp;1) V??lusp?¤, bl. 139 vlg.



??? Olrik meent, dat Sigyn\'s optreden alleen dient om te ver-klaren, hoe het komt dat aardbevingen zo zeldzaam zijn. Danbehoeft men dus geen bepaald voorbeeld voor ogen te hebbengehad. Axel Koek 2) heeft geheel in zijn trant een passende etymo-logie bedacht. Sigyn zou samenhangen met siga â€žlangzaamstromenquot; en het Noorse sig ,,vochtigheid in de aarde.quot; Hetachtervoegsel -win of -yn vinden we ook in Hl??chyn. Sigyn zoudan betekenen â€žde regenbui bij het onweer.quot; Dan lijkt me even-wel de verklaring, die Schr??der geeft, nog aannemehker. De enige mythe, waarin Sigyn een rol speelt, behoort tot dejongste Loki-mythen. Zij kan daarom zelf nog wel een oude hei-dense godheid zijn, maar doordat de gegevens zo schaars zijn en denaam zo duister is, kunnen we hieromtrent nooit zekerheid krijgen. In het slotproza van de Lokasenna worden als zoons van LokiNari en Narfi genoemd. Snorri noemt in Gylf. 32 slechts ?Š?Šnzoon: Nari of Narfi. In caput 49 spreekt hij evenwel van twee:Vali en Nari of Narfi, terwijl hij in Skaldsk.

16 als een van deLoki-kenningenopgeeft: fgd^ur Naraok?„la. Die ?„li is natuur??kdezelfde als Vali. Uiterst ingewikkeld wordt verder de kwestiedoordat er nog een andere Vali is, de zoon van ?“?–inn en Rindr,die op Hg??r de dood van Baldr wreekt. En om de verwarringvolkomen te maken, er is een reus Ngrfi of Narfi, die de vader isvan de Nacht Het is weer Axel Koek *), die een vernuftige etymologie heeftbedacht. Nari zou samenhangen met het Noorse en Zweedsenare â€žkoele windquot; en Vali met het Noorse valen â€žstijf van koude.quot;Dit lijkt echter niet zeer waarschijnlik.



??? Oorspronkelik moet er slechts ?Š?Šn Vali geweest zijn. Bij Saxoheet de wreker van Baldr Bons. Dit kan er op wijzen, dat de zoonvan ?“8inn en Rindr eerst een andere naam heeft gedragen.Maar hoe men er dan toe gekomen is hem Vali te noemen,bhjft onverklaarbaar. In het slotproza van de Lokasenna wordt Narfi tot wolf enmen bindt Loki met de darmen van Nari. In Gylf. 49 is het Va??,die in wolfsgedaante zijn broer Nari of Narfi verscheurt. EenVgluspa-strofe, alleen voorkomend in Hauksb??k, luidt:pd knd Vdla vigbgnd sn??a,heldr v??ru harff-ggr hgpt, ??r pgmium. SigurSur NordaP) verandert Vdla in een nominatiefVali. Als volgorde geeft hij: pd snyr Vali vigb??nd, h??pt ??rp??rmum, {pau) vdru heldr harcf-g??r. Hij meent, dat Snorri of zijnvoorganger ten onrechte de naam Nari gehjk heeft gesteld metde naam Narfi en dat hij, zoekend naar een naam voor de anderezoon van Loki, de naam Vali gekozen heeft, doordat hij de strofeuit Hauksb??k verkeerd had begrepen. Het zwakke punt inNordal\'s theorie is, dat hij een

volkomen onnodige tekstver-andering aanbrengt. Ook de genitief Vdla geeft een goede be-tekenis. En daar Saxo Baldr\'s wreker Bous noemt, kunnen weveilig aannemen, dat deze oorspronkelik niet Vali heette. Hier-mee is de onmogelikheid van Nordal\'s verklaring bewezen. Daar Loki\'s straf ontleend is aan een Kaukasiese legende enhet geboeid worden met een dunne band, die tot ijzer wordt,een zeer bekend sprookjesmotief is, zouden we kunnen aannemen,dat de hele voorstelling van Nari en Vdli een jongere uitwerkingis, die moet dienen om de straf nog gruweliker te doen schijnen.Wanneer men de vader zwaar wil straffen, treft men hem inzijn kinderen. Zo wreekt Vglundr zich op koning NiSuSr enGu^Snin zich op Atli.



??? Absoluut onverdedigbaar is de opvatting van R. M. Meyer i),die meent dat Narfi (of Nari) en Vali slechts twee andere namenzijn voor de zonnewolven Skoll en Hati. Deze zijn immers geenkinderen van Loki en ook nooit in later tijd als zodanig beschouwd. Het is in de oude studie van Wislicenusquot;) dat ik een op-vatting vond. te merkwaardig om haar hier niet te vermelden.Hii houdt Vali. de zoon van Loki. voor dezelfde als Vah. dedoder van HgSr. en Narfi voor dezelfde als Ngrfi. de vader vanN??tt Vah der Ase. ein Gott des lichten Tageshimmels -vandaar dat juist hij de wreker van de lichtgod Baldr wordt --zerreisst Narfi. den Urheber des n?¤chtlichen Dunkels. Alsdeze verklaring juist is. zouden we met een oude natuurmythete doen hebben. Narfi en HQÂ?r zijn volgens Wislicenus mwezen met elkaar verwant, evenals Vali en Baldr. De stnjdvan Loki en HeimdaUr om het Brfsingamen doet hem denkenaan de strijd van Nari en Vah. ..Konnte er (Loki) als Vaterdes Tageshimmels und des Urhebers der Nacht betrachtetwerden, so kann man in ihm

kaum etwas andres gesehenhaben, als einen grossen Himmelsgott.quot; En wel een god vande bewogen hemel. Wislicenus tracht aUe Loki-mythen hieruit te verklaren.nbsp;. j o Het voornaamste bezwaar tegen zijn opvattmg is dit. dat we zo weinig bewijzen hebben. Het optreden van Nari en Vah kanevengoed verklaard worden als een jongere uitwerkmg diediende om de straf zo gruwelik mogehk voor te stehen MaarNari en Vah zelf kunnen daarom wel oude figuren zijn. Warenzii iong dan had men VaU stellig een andere naam en Nan geentle n^men gegeven. De venvarring. die we vinden lykt meeen bewijs, dat men nieuwe opvattingen nietgoedheeft kumienkombineren met een oude traditie. Al beschouwen we het op-treden van Loki\'s zoons als een jongere uitwerking, dan kan een



??? oude natuurin5rthe als uitgangspunt gediend hebben. Vali, eenlichtgod als Baldr, wordt diens wreker. Narfi, een god van denacht â€” zie Gylf. 9 â€” door zijn broer Vali verscheurd of Validoor Narfi â€” let op de Onzekere traditie! â€” zou inderdaad kun-nen wijzen op een oude natuurmythe: de dag verscheurt de nachten de nacht weer de dag in eeuwigdurende wisseling. Ik wil nietverdergaan en dezelfde konklusie trekken als Wislicenusâ€” Loki een god van de bewogen hemel â€” maar dat er in dem5d;he van Nari en Vali, hoewel als geheel een jongere uitwer-king, tevens oude traditie schuilt, lijkt me zeer waarschijnhk. Hadden Vali en Narfi oorspronkelik iets met Loki te maken?Ik houd het er voor, dat ze in de vroegste tijden van Loki ge-heel los stonden en pas als zijn zoons werden beschouwd, toenmen de godenwereld als ?Š?Šn grote familie ging zien. Wat Loki\'s andere gezin betreft, AngrboSa met haar kinderenFenrir, Jgnnungandr en Hel, is de kwestie veel eenvoudiger.Met Loki hebben de drie laatsten volstrekt niets te maken

enAngrbo?–a is eerst als moeder er aan toegevoegd, toen men Lokials de vader beschouwde Axel Olrik merkt op, dat Fenrir bij het wereldeinde eenveel belangrijker rol speelt dan Loki, en â€žmit seinem sogenanntenVater Loki hat er nichts n?¤heres zu schaffen...quot; Fenrir 3) iseen aardbevingsmonster, dat â€žauf seiner Wanderung ??ber dasweite Flachland seine Naturgrundlage verloren hat.quot; De meeste onderzoekers hebben dan ook dadelik ingezien, datAngrboSa en haar kinderen pas beschouwd werden als Loki\'sgezin, toen deze tot de geboeide reus was geworden. Als een merk-waardigheid kan de opvatting van J.G.vonHahn^) vermeld~ 1) Let op de doorzichtige etymologie van de naam: ..smartaankon-digster.quot; *) Ragnar??k, bl. 83. Â?) Ragnar??k, bl. 291 vlg. (Das gebundne Raubtier). *) Sagwissensch. Studien, bl. 131 vlg.



??? worden, die de zaak precies omkeert. Hij meent, dat Loki, ver-bitterd omdat de asen zijn kinderen zo slecht behandeld hadden,zich wreekt door Baldr\'s dood te veroorzaken! Er rest nog het anonieme kroost van Loki, genoemd in Hynd-luIj??S 41: Loki dt hjarta lindi-brendu,fann hann hdlfsvi^inn hugstein konu;varct- Loptr kvi^ugr af konu illri:pacf-an er d foldu flagff- hvert komit. Axel Olrik merkt op, dat we hier een motief vinden, datwe ook aantreffen in een Litaus sprookje: een jager vindt op debrandstapel het hart van een vroom kluizenaar, zijn dochter eethet en brengt een zoon ter wereld, die een beroemd held wordt.Ook in een Zuid-Slaviese variant wordt dit motief teruggevonden.Er zijn zoveel trekken van overeenkomst: de brandstapel, heteten van het hart, de karakter-eigenschappen van het kind diedezelfde zijn als die van de verbrande, dat we hier aan eenâ€žWandermarchenquot; mogen denken, dat zoals Olrik aantoontvooral in Oost-Europa zeer verbreid is. Olrik ziet hierin eenaanwijzing, dat we in de voorstelling: Loki de oorsprong vanhet

kwaad, vreemde invloed moeten zoeken. Ten slotte str. 23 van de Lokasenna. ?“6inn voegt Loki toe:dtta vetr vartu fyr jgrcf- necf-ankyr m??lkandi ok konaok hefir pit par bgrn borit,ok hugcf-a ek pat args acf-al. Misschien kunnen we die beide laatste regels beter schrappen.De strofe is lang en niet puntig genoeg. Boer en FinnurJ??nsson zetten de beide regels dan ook tussen haken. Dan zijn \') Myterne om Loke, bl. 555 vlg.



??? we meteen een moeilikheid {ok hefir p?? par bgrn borit) kwijt. Deinterpretatie van vers 6 {kyr m??lkandi okkond) toch behoeft geengrote bezwaren op te leveren. Het komt me onbegrijpelikvoor, dat zoveel onderzoekers, waaronder niemand minder danOlrik de voorkeur hebben gegeven aan de vertaling â€žals eenmelkgevende koe.quot; Reeds Etm??ller^) protesteerde tegen eenzo onzinnige opvatting. Hij stelde voor te lezen: kyr miolkandikona. Maar ook met behoud van ok krijgen we een goede zin:als koeienmeUcster en vrouw. De vreemdsoortigste theorie??n zij nop deze ?Šne strofe gebaseerd:de acht winters zouden de acht wintermaanden zijn, Loki de godvan de zomerwarmte, de god van de onderwereld, enz. Al be-hoeven we niet aan te nemen, dat ?“tSinn Loki zo maar in \'t wildeweg beschimpt, we moeten toch bedenken dat er in de Lokasennakrasse termen gebruikt worden en dat de schanddaden der godenzeer overdreven worden voorgesteld. Of de acht winters eenbiezondere betekenis hebben is niet te zeggen. Het is

mogelik,dat er alleen mee bedoeld wordt â€žeen hele tijd.quot; En of we datkona letterlik moeten verstaan, is evenmin met zekerheid tezeggen. De regel zou ook kunnen betekenen: je hebt als man ver-nederend vrouwenwerk verricht, je hebt je gedragen als eenkona. Loki treedt evenwel ook elders â€” in de Baldrmythe tweemaal â€” als vrouw op. Was hij soms oorspronkelik een twee-slachtige godheid, zoals NjgriSr-Nerthus? Eigenlik kunnen wehem niet tweeslachtig noemen, hij is meer, hij is een echte Pro-teus, die iedere gedaante kan aannemen en daardoor ook wel alsvrouw of merrie verschijnt. Dat fyrir jgrcf- ne^an blijft vreemd. Was Loki tot straf naar deonderwereld verbannen? Was daar soms zyn oorspronkelik rijk? Myterne\'om Loke. bl. 558. *) LudwigEtm??ller, Beitr?¤ge zur Kritik der Eddalieder (GermaniaXIV, 1869. bl. 305 vlg.).



??? Of wil ?“Sinn met die woorden alleen de donkerste en meestverachte plek van de wereld aanduiden? We weten het niet. De verwijten in de Lokasenna behoeven echter geen re??le basiste hebben. Het zijn aUes voor-de-hand-hggende scheldwoorden,grotendeels zonder enige grond in de feitehke tradities. Zo zegt?“Â?inn in deze strofe eenvoudig: je hebt onder de grond gezeten(als een boosaardig spook pleegt te doen) en je bent vrouw ge-weest. je hebt vrouwenwerk verricht.



??? Slotbeschouwing. In het kort samengevat is het eindresultaat als volgt: demythencyclus van de boze Loki leert ons vrijwel niets omtrentzijn oorspronkelike natuur. In de Baldrmythe is hij opgenomen,,omdat men voor de tot Christus geworden Baldr een gevaarlikertegenstander nodig had dan de vrij schimmige HgSr. Zo werdenLoki\'s karaktertrekken gewijzigd: zijn list werd sluwheid, zijnplaagzucht boosaardigheid. Vervolgens is hij vereenzelvigd metde geboeide reus uit de Kaukasiese legende en daardoor verloorhij zo geheel en al zijn oude karakter, dat men hem bij het wereld-einde zelfs tezamen met de vijanden der goden ten strijde laattrekken. Alleen in de mythe van de uitvinding van het net,toevalligerwijze vervlochten in de mythencyclus van iÂ?n IcevisiLoki, vinden we misschien een oude kuituur- of natuurmytheterug. Heel anders staat het met de verdere Loki-mythen. Hierinvinden we zulk een overvloed van sprookjesmotieven, dat hetbijna onmogehk wordt een oude kern terug te vinden. Ik weeser evenwel reeds op, dat de

volksfantazie Loki stellig geen rolin zo\'n mythologies sprookje zal hebben toegedeeld, die nietovereenkwam met de voorstelling die men van hem kende.Overal treedt hij op als de listige en plaagzieke god, die uitkomstweet te verschaffen waar anderen machteloos staan. Geen wonderdat het voor Snorri en zijn voorgangers, die ook de andereLoki, inn IcBvisi, kenden, moeihk was die beide voorstellingen tekombineren. Vandaar dat we bij Snorri en de skalden, zoalsb.v. pj??g??lfr ??r Hvini, zoveel tegenstrijdigheden aantreffen.Loki handelt als de uitkomstbrengende god, maar Snorri ver-onderstelt allerlei lage motieven bij hem en reeds pj??S??lfr kan



??? het niet laten te zinspelen op de eigenlike slechtheid van zijnheld. Op oude traditie moet zijn samengaan met ?“6inn en Hoenirberusten, en eveneens zijn betrekking tot de dwergen, de svaH-dlfar, over wie hij, naar herhaaldelik blijkt, een zekere machtbezit. Zijn samengaan met p??rr moet echter een â€”- zij het ookzeer oude â€” litteraire schepping zijn. De oorspronkehke bege-leider van p??rr is niet Loki maar Pjalfi. Reeds Celander i) heeft met klem beweerd, dat we geenenkel bewijs hebben dat Loki ooit als een vuurdemon beschouwdis. De enige plaats, die als bewijs zou kunnen dienen, de laatstestrofe van de Lokasenna, zegt niets. Dat Loki een dergelike ver-wensing uit, is niet anders dan we in die omstandigheden vanieder bovennatuurlik wezen zouden verwachten. Maar watmeer zegt. Loki\'s optreden bewijst telkens weer, dat men hemonmogelik als vuurgod kan hebben beschouwd. Zijn uitgesprokensympathie voor water en vissen wijst in een geheel andere rich-ting. Merkwaardig is het, dat wij bij de Zuid-Nederlandse Kluddeof Lodder

diezelfde trek terugvinden. Hij verandert zich dikwelsin een paard en als iemand zich dan op zijn rug zet, gaat hij ervan door en gooit zijn berijder in \'t water. Als deze zich naar dekant werkt, staat Kludde hem op de oever uit te lachen 2).Ook komt het voor, dat Lodder zelf in het water springt, nazijn berijder te hebben afgeworpen 3). In sommige streken 1) wordt Kludde beschouwd als een â€žwater-duvel.quot; De lange Wapper, die even plaagziek maar veel boos-aardiger is dan Kludde-Lodder, springt steeds in \'t water omaan zijn vervolgers te ontkomen.



??? We hebben door het bovenstaande tevens gezien, dat Lokien Kludde-Lodder nog andere trekken gemeen hebben. Zij ver-tonen beide een echte Proteusnatuur. Zoals Loki zich in eenmerrie verandert, verschijnt Kludde dikwels in de gedaante vaneen paard. Soms ook als hond, kat, vleermuis, kikvors en zelfsals boom! Merkwaardig is het, dat ook Loki\'s vriend en metgezel?“Sinh die natuur vertoont, b.v. in de dichtermede-mythe. Lokiis vlug â€” denk aan zijn vleugelschoenen â€” en ook voor Kluddekan men niet weglopen, daar hij iedereen inhaalt. Maar de treffendste overeenkomst is de goedaardige plaag-zucht. Hiervan nog enkele voorbeelden Een jonge man vindt\'s avends een zilveren horloge en neemt het mee naar zijn kamer,waar hij het aandachtig bekijkt. Dan slaat juist de klok twaalfuur, het horloge wordt kil in zijn hand en als hij goed toekijkt,ziet hij dat het een dikke pad is geworden. Vol afschuw werpthij het dier op de grond, dat dan ineens in een hond verandert,die hem een tijdlang met gloeiende lantaarnogen aanstaart

envervolgens het raam uitspringt. Buiten wordt luid gelachen ende jongen begrijpt, dat Lodder hem heeft beetgenomen. Een boerenzoon wil over een beek en Lodder biedt zich aanals brug. Hij legt zich dwars over de beek en de jongen wandeltover hem heen naar de overkant. Op de terugweg ontmoet hijeen schreiend kind, dat hij uit medelijden meeneemt. Lodderbiedt weer zijn diensten aan, maar als de jongen met het kindop zijn rug over Lodders benen loopt, wordt het kind zwaar enLodder roept, dat hij hen niet meer houden kan. Het kind wordtsteeds zwaarder, het blaast de jongen in zijn nek en slaat denagels in zijn schouders. Lodder laat hen in \'t water vallen,de jongen maakt een kruis en weet zich te redden. Een aardig voorbeeld vinden we ook bij De Cock en Teir-linck 2). Enige knechts moeten acht paarden naar huis brengen.



??? Een negende paard heeft zich bij de troep gevoegd en daar zeniet zien welk het vreemde paard is, besluiten ze de negen naarstal te brengen. Ze gaan voorbij een beek en het paard, waarop dejongste knecht rijdt, neemt in eens een sprong en midden bovende beek breekt het in twee stukken. De knecht valt in \'t wateren Kludde lacht hem op de andere oever luidkeels uit. Soms treedt Lodder zelfs op als zedemeester i). Op een avendwacht hij een dronkaard op en geeft hem zo\'n pak slaag, dat hijdaarna zijn leven betert. In het eerste hoofdstuk heb ik de namenkwestie besprokenen trachten aan te tonen, dat er geen enkel bezwaar is om Lodder-Loeke te identificeren met L??Surr-Loki. Een vergelijking vanbeider karakter bewijst, dat we inderdaad met eenzelfde boven-natuurhk wezen te doen hebben. Voor Duitsland zijn de gegevens helaas zeer schaars. AUeen deinscriptie van de Nordendorfer spang levert het bewijs, dat Loga-I)ore-L??Â?urr ook in die streken bekend is geweest. Of we aan het Engelse gegeven, de in de 19e eeuw

opgetekendetoverformule, grote betekenis mogen toekennen, is zeer de vraag.Olrik 2) acht het waarschijnlik, dat we hier een overblijfsel vande eigen heidense tijd terugvinden, doch ontlening aan hetNoorden is evenzeer mogehk. Zeer talrijk zijn de Skandinaviese gegevens. In Denemarkenbetreffen ze uitsluitend natuurverschijnselen, en wel de trillendebeweging van de lucht. Men zegt dan: Lokke sdr havre i dag ofLokke driver med sine geder. Loki is volgens Olrik 3) â€žden ilyset spillende vatte.quot; Als de zon in het water spiegelt en hetlicht ergens anders op terugkaatst, zegt men in Denemarken wel:det er Lokke Lejemand. Zou er soms verband bestaan tussen dezelichtverschijnselen bij de Deense Lokke en de ,,lanteemogenquot;



??? van de Zuid-Nederlandse Kludde-Lodder? Olrik i) meent, datLoke â€žsom drillende natlig vaettequot; geen afzonderlik typevormt, maar afgeleid is van Loki â€žsom amevaette.quot; De plaag-zieke huisgeest kon gemakkelik tot een soort boeman worden. In Noorwegen en Zweden kent men Loki namehk als huis-geest, die nu eens plaagt en dan weer helpt Hij wordt ver-ondersteld in de haard te wonen. Dit behoeft natuurlik volstrektniet te bewijzen, dat hij eigenlik een vuurdemon is. De haardis het middelpunt van het huis, het symbool van het huiseUkleven, en daarom de aangewezen woonplaats voor de huisgeest. Op IJsland herinneren de Loki-uitdmkkingen meer aan deLoki uit de Edda, hetgeen ons stellig niet behoeft te verwonde-ren. Maar ook daar treffen we voorstellingen aan, die aansluitenbij de â€žvaette quot;-voorstelling van de volksoverlevering. Dekaupa-loki, ook wel galdrastaf geheten, oorspronkelik een pop,later een getekende figuur, werd beschouwd aan zijn bezitterrijkdom te geven. De Loki van het volksgeloof is na

verwant aan Loki, de gezelvan ?“Sinn, die naar we hebben gezien moet beschouwd wordenals het oudste Loki-type in de Noordse mythen. De kenmerkendetrekken van Kludde-Lodder vinden we alle terug bij ?“Sinn\'svlugge en plaagzieke vriend. OlrikÂŽ) meende, dat het ons van zuiver mythologies stand-punt bezien niet behoeft te verwonderen, dat we bij de West-Germanen een L??Surr-Loki-figuur vinden, â€žti i dens egnemattevi snarest s0ge Odins-dyrkelsens udvikling og Odins-trehedenstilblivelse.quot; L??Surr-Loki kon gemakkelik verbonden worden metde â€ži 0de straekninger jagende Odin.quot; Olrik durfde echter nietzeer positief zijn in zijn beweringen, daar hij van het Vlaamse



??? sagenmateriaal slechts oppervlakkig had kennis genomen. Dejuistheid van zijn veronderstellingen is echter na een grondigervergelijking van het Noordse en Vlaamse sagenmateriaal vol-komen bewezen. De ontwikkeling van Loki in de literatuur, uitgegaan van de?“Sins-Loki â€” dit is de Loki van het volksgeloof â€”, ging even-wel in een zodanige richting, dat men van verwantschap tussende litteraire Loki-figuur en de Loki van de volksoverleveringten slotte niets meer zag. Men hing de volkomen onbewijsbarevuurgod-theorie aan, omdat men meende dat deze de litteraireLoki-mythen kon verklaren, en men hechtte ten onrechte grotewaarde aan de mythen vantwn IcBvisi Loki. Dat de jongere volks-overlevering ons de oude Loki-mythen moet kunnen verklaren,wordt ondanks de studi??n van Celander en Olrik nog wel eensvergeten. Men mag zich bij het mythologies onderzoek niet plaat-sen op het standpunt van de moderne intellektueel en literator.Want dan zou men gevaar lopen het zwaartepunt te zien liggen,waar het voor een mens uit de

Germaanse oudheid nooit ge-legen heeft.



??? Lijst van aangehaalde werken en artikelenÂ? Anholm, M. Den bundne jaette i Kavkasus (Danske Studier 1904, bl.141 vlg.). Beowulf nebst den kleineren Denkm?¤lern der Heldensage .. . herausg. von F. Holthausen. 5 Aufl. Heidelberg, 1921.Bol te, J. und G. Polivka. Anmerkungen zu den Kinder-und Haus-m?¤rchen der Br??der Grimm. Leipzig, 1913â€”18. 3 dln.Bugge, Sophus. Studier over denord.gude-ogheltesagnsoprindelse. Christiana, 1881â€”89.Gel?¤nder, Hilding. Lokes mytiska ursprung (Uppsala Universitets?¤rsskrift 1910, bl. 107 vlg.). - Loke problemet. Ett genm?¤le och en efterslcrift (Danske Studier 1914, bl. 65 vlg.).Cock, A. de, en Is. Teirlinck.Brabantschsagenboek.lstedeel.Myth. sagen â€” duivelsagen. Gent, 1909.D e 11 e r, F. und R. H e i n z e 1. Hoenir und der Vanenkrieg (Paul und Brau-ne\'s Beitr?¤ge XVIII, 1894. bl. 542 vlg.).Edda, die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkm?¤lern. Herausg. von Gustav Necke 1. Heidelberg, 1914.Etm??ller, Ludwig. Beitr?¤ge zur Kritik der Eddalieder (Germania XIV,

1869, bl. 305 vlg.).Friesen, Otto von. Om de germanska mediageminatorna med s?¤r- skild h?¤nsyn tili de nordiska spriken. Diss. Upsala 1897.Gering, H. Kommentar zu den Hedem der Edda, herausg. von B. Sijmons. Iste h?¤lfte. Halle. 1927.Golther. W. Handbuch der germanischen Mythologie. Leipzig. 1895.Hahn, J. G. von. Sagwissenschaft??che Studien. Jena, 1876.Hamel. A. G. van. The prose-frame of Lokasenna (Neophilologus XIV 1929. bl. 204 vlg.).Hammershaimb, V. U. Faer??iske kvaeder. Kjabenhavn. 1851â€”55.Helm. Karl. Altgermanische Religionsgeschichte. Heidelberg. 1913.Hirschfeld, Max. Untersuchungen zur Lokasenna (Acta germanica I, 1889. bl. 1 vlg.).J??nsson, Finnur. Rimnasafn. Kobenhavn, 1905â€”12. -Den norsk-islandske skjaldedigtning. K??benhavn, 1912â€”15. 4 dln. Kauffmann. Friedrich. B?¤lden Strassburg. 1902.



??? Kock, Axel. Etjmiologisch-mythologischeUntersuchungen (Indogerm. Forschungen X, 1899. bl. 90 vlg.).Krause, Wolf gang. Ving^??rr (Zeitschr. f. deutsches Altertum LXIV, 1927, bl. 269 vlg.).Krohn, Kaarle. Skandinavisk mytologi. Helsingfors, 1922. _Magische Ursprungsrunen der Finnen (F. F. Communications No. 52, 1924). Die folkloristische Arbeitsmethode. Oslo, 1926. Leyen, Fr iedrichvonder. Das m?¤rchen in den g??ttersagen der Edda.Berlin, 1899. _ Die grosse Runenspange von Nordendorf (Zeitschr. d. Vereins f. Volkskunde XXV, 1915. bl. 136 vlg.). Lindquist, Ivar. Norr??na lovkv?¤den fr?¤n 800-och 900-talen. Lund,(1929). Meyer, E. H. V??lusp?Š. Eine Untersuchung. Berlin, 1889. Meyer, R. M. Altgermanische Religionsgeschichte. Leipzig, 1910. Mogk, Eugen. Novellistische Darstellung mythologischer Stoffe Snorri\'sund seiner Schule (F. F. Communications No. 51, 1923). Neckel, G. Die Ueberlieferungen vom Gotte Baldr. Dortmund, 1920. Nielsen, H. Gr??ner, og Axel Olrik. Loeke,Lodderiflamskfolktro(Danske Studier 1912, bl. 87 vlg.).

Olrik, Axel. Tordenguden og hans dreng (Danske Studier 1905,bl. 129vlg. en 1906, bl. 65 vlg.). - Loke i nyere folkeoverlevering (Danske Studier 1908, bl. 193 vlg. en 1909, bl. 69 vlg.). - Myterne om Loke (Festskrift til H. F. Feilberg, 1911). Lukki og Laviatar i finske trylleformler (Danske Studier 1912, bl. 95 vlg.). - Den sidste bog om Loke (Danske Studier 1912, bl. 90 vlg.). Ragnar??k, die Sagen vom Weltuntergang. Uebertr. von W. Ranisch. Berlin, 1922.Rafn, C. C. Fornaldar s??gur Nor?–rlanda. Kaupm., 1829â€”30. 3 dln.Reichardt, Konstantin. Studien zu den Skalden des 9. und 10. Jahrhunderts. Leipzig, 1928.Sahlgren, J??ran.F??rbjudnanamn(NamnochbygdVI, 1918. bl. 1 vgl.).Saxo Grammaticus.GestaDanorum.Herausg.vonAlfredHolder. Strassburg, 1886.Sc honing, O. D?Ÿdsriger i nordisk hedentro. Kobenhavn, 1903.Schr??der, F. R. Germanentum und Hellenismus. Heidelberg. 1924.Set?¤l?¤, E.\'n. Louhi und ihre Verwandten (Festgabe f??r Wilhelm Thom- sen\'= Finnisch-ugrische Forschungen XII. 1912).Snorri Sturluson. Edda. Udg. af Finnur

J??nsson. Kobenhavn.1926.



??? Sydow. C. W. von. Studier i Finns?¤gnen och besl?¤ktade byggm?¤ster-s?¤gner (Fataburen 1907 en 1908)._Tors f?¤rd till Utgird (Danske Studier 1910, bl. 65 vlg. en bl. 145 vlg.). _ Jatten Hymes b?¤gare (Danske Studier 1915. bl. 113 vlg.). Unwerth Wolfvon. Zur Deutung der l?¤ngeren Nordendorfer Runen-inschrift (Zeitschr. d. Vereins, f. Volkskunde XXVI. 1916.bl. 81 vlg.).V??lusp?¤ gefin ??t rae?? skyringum af Sigur??i Nordal (Fylgir arb??k hask??la Islands 1922â€”23). Reykjavik. 1923.Weibull. Lauritz. Den lundensiska Finns?¤gnen (Fataburen 1908. Wein^hoMy Karl. Die Sagen von Loki (Zeitschr. f. deutsches Alterthum VII, 1849. bl. 1 vlg.).Wislicenu.s, Hugo. Loki... Z??rich, 1867. Wolf, Johann Wilhelm. Niederl?¤ndische Sagen. Leipzig. 1843. Ij.5^0



??? STELLINGEN I Het is niet nodig om, zoals meestal in navolging van E. Kol-bing (Zu ^gisdrekka. Germania XXI, bl. 27) gedaan wordt, instr. 19 van de Lokasenna frjd in fjd te veranderen. II In Havamal 33 vs. 2 {Arliga vermar skyli maff-r opt fa) leestFinnur J??nsson (Havamal. bl. 43 vlg.) ten onrechte skyl?? in plaats van skyli. III ??e Frigbj??fssaga heeft het motief (Fri??bj??fr slaat koningHelgi met de geldbuidel), dat we vinden in c. IX 7. ontleendaan de Laxdcela Saga (c. XV 33 vlg.). IV Ten onrechte meent Imelmann (Forschungen zur altengl.Poesie, bl. 367 vlg.), dat de Hengest uit de Finn-episode in deBeowulf dezelfde is als Hengest, de veroveraar van Engeland. V Spiegel, Hertspiegel V, 183â€”185: Weet, en heilgherigh. nwinen \'t sch????n, en \'t schoonste meest, Efharmingh, kinderlievigh, dankbarig van gheest, Zyn wy al gh\'lijk gheneight: dees magh niemant verwerpen, erbarmingh, lees: erbarmigh. Spiegel, Hertspiegel V, 223â€”225: Maar zo u eigen-ztn Der dingen rechte waarde acht of meer of min, Wilt ghi het schynheil kiesbaar, \'t

kiesbaar waar heil achteft, waar heil, lees: waanheil.



??? Moorrees (Dirck Volckertszoon Coornhert, bl. 226) beweertzonder grond, dat Coornhert geen baanbreker op het gebied vanhet godsdienstig leven is geweest. VIII De aanvangs-^ van tachtig is een rest van een voorgevoegdant (verg. ouds. antahtodd) en niet van ent (lt; ende). IX. Het decimaal-stelsel van Dewey is voor de systematiese in-dehng van een grote algemene bibliotheek niet aan te bevelen.



??? ; ,. \' ; ; \'â– ?Š k _ . (Sr V.ÂŽ



??? ; â€?gt;. gt;:/â– JV;-;



??? pmsw^-\'^^r-m -^vm^m^i:\'-



??? A \' â–  .\'T gt; /r quot; ^ â–  : â–  â–  â– â– â– f-\' â– â–  gt; . â–  / â€? â–  â– vfi â€? : V \'nbsp;â€?â€? - ; r. / V : â–  â–  Â? L ( 4.: i . N : quot; vi: ^ ^ â–  â–  \'mm^\' r , lt; M



??? . ......... . â–  .-â– lt; â–  â–  â– â–  â€?\'galÂŽ A quot; â€?* â€? r â–  \'m â€??„ J- â–  â€? â–  â–  â– â–  Vhi\'



??? â–  V\' : 1. vV ; â–  i \' .\'\'iVquot; ,â– â–  y. m IK:\' m -m



??? - . . . . - ....... ig . - â–  ... . . â–  â€? V â€? gt; , ; i,^



??? -MvM s*:

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

