Utrecht University Library

De Noordse Loki-mythen in hun onderling verband

https://hdl.handle.net/1874/300058



https://hdl.handle.net/1874/300058

1 DE NOORDSE LOKI-MYTHEN
~ IN HUN ONDERLING
< VERBAND "

E. J. GRAS
| GIBLIOTHEER DER |
CRISKRSURIVERSIYE ()

U TR E T













DE NOORDSE LOKI-MYTHEN
IN HUN ONDERLING
VERBAND

PROEFSCHRIFT

TER VERKRIJGING VAN DEN GRAAD VAN DOCTOR IN
DE LETTEREN EN WIJSBEGEERTE AAN DE RIJKS-
UNIVERSITEIT TE UTRECHT OF GEZAG VAN DEN
RECTOR MAGNIFICUS
Jhr. Dr. B. C. DE SAVORNIN LOHMAN
HOOGLEERAAR IN DE FACULTEIT DER RECHTS-
GELEERDHEID VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT
DER UNIVERSITEIT TEGEN DE BEDENKINGEN VAN
DE FACULTEIT DER LETTEREN EN WI]JSBEGEERTE
TE VERDEDIGEN OP VRIJDAG 29 MEI 1931, DES
NAMIDDAGS TE DRIE UUR,

DOOR

ELIZABETH JOHANNA GRAS
GEBOREN TE MIDDELBURG

HAARLEM — N/V H. D. TJEENK WILLINK & ZOON — 1931

BIBLIOTHEEK DER
RIJKSUNIVERSITEIT
| UTRE“HT.




IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIII

99999999



AAN
MIJN VADER EN MOEDER






Bij het voltooien van mijn proefschrift is het mij een behoefte
mijn dank te betuigen aan de Hoogleraren, wier kolleges 1k heb
gevolgd.

U, Hooggeachte Promotor, Professor vAN HAMEL, ben ik meer
dank verschuldigd dan ik zeggen kan, niet alleen voor Uw
boeiende kolleges en Uw voortreffelike leiding bij mijn studie,
maar ook voor de belangstelling en de vriendschap, die U mij
steeds heeft betoond en die ik tot het beste reken wat mijn
studietijd me heeft gegeven.

Hooggeleerde DE Vooys, als een voorrecht beschouw ik het,
dat ik Uw leerling heb mogen zijn. Ik dank U voor alles, wat
U mij geleerd heeft, en voor de vaderlike goedheid, die ik steeds
van U heb ondervonden.

Hooggeleerde KERNKAMP en OPPERMANN, ik dank U voor het-
geen ik op Uw geschiedenis-kolleges heb geleerd.

Het is lang geleden, Dr. ScHONFELD, dat ik op het Hilver-
sums gymnasium Uw leerling was, maar nog steeds denk ik met
dankbaarheid terug aan de uren, dat ik les van U had. Dat
ik indertijd deze studie, die mij zooveel geluk en bevrediging
schenkt, heb gekozen, is voor een niet gering deel aan Uw in-
vloed te danken geweest.



S m | ; " I_ F
' "fgxruﬂ'.- :esxzrm-fw Mfl ﬂ&
E; ﬁiﬁﬁ: :
e LIV ‘i nﬁ‘d‘.ﬁjﬁ' >
_gh gl ms,g?.‘%l ark Eib

,alhrig galm m.i ,gtl.f')-.{.‘ @j..g‘ia. el ‘rr y

sl |-=1—

AR TSy ,L‘z

LT
1y 5 ol
RSN B
Sl
=] -
e =
o
E _ P
> ) . 1 o “u
> d : : f'] L
B J ¢y T
Iir_ =t ] el 2% e »2y B8-Sl 143 o £ PR
. 2 . I - LE J
- : T ” ~ = - ) N :'ij_nl ‘ "‘[’_ {
= - hl B o
< - B 5 . B
I -~ ¥ - E - n =4
' « - - =
- =T 2 T
e N ‘ S J
a = . - y
! L L 5 B LE J L ok B g
- " [ 3 eI o | 5
1 = I'.i . A = = 1 1 = il
- d - - B ) 1" o,
s . : | b= K )
I| - u_ 3 - 'l:l 3 i ¥
»h EmE R i
_— T =
= ol -
.-_ -:.p . - =



11
II1.
IV.

VI.
VIL
VIII.

INHOUD

Odinn, Henir en Loki . . . . . . . . . . . ..
L ORI ens Poyy B e S e o o
De verdere mythen van Loki, de listige held . . . .
Lokt in de Baldr-mythe . . . . . . . . . . . ..
IES MY BTS00 6 b 000 0 e 0 G B T Al e o
Loki bij het wereldeinde . . . . . . . . .

Loki’s verwanten . . . . .

Slotbeschowwing . . . . . . . . . .



g ®

& ] - & L]
i %

1 N L )
.
N =y -
i '

=T

4 3

o~

3

ol m w‘rm:\‘; .m*fs :

'_.'I-’_' ” ] s o

. .'_..-‘ .;.75:'". IR i EE - LD 1&' mtiu'\

BT ﬂnrn :\. ‘nlxﬂ e mha.r'et rmuﬁ.;_-ﬂ
B e S L, -v\uﬁ W @;Q,ﬁ-,n,;,.

av 58 E e Y

i
1 ju
& ]
>
.
[
!
*
,_
v
Y i |
11 5
.
4
il t
e g

Z;‘
}r

H'

i = |
—': 1§ et Ak - I‘-“_h “rm.&f 4




!
O%inn, Heenir en Loki.

Drie goden hoorden oudtijds tezamen: O8inn, Heenir en Loki.
Gegevens zijn te putten uit zeer verschillende bronnen: het begin
van de Reginsmdl, Skaldsk. 1 en 39, de Lokkatdttur en misschien
ook str. 18 van de Voluspa.

Een merkwaardig verbond, dat van de oppergod OSinn met
de beruchte Loki en de vrijwel onbekende Heenir. Het kan niet
anders, of hetgeen onze bronnen vertellen is slechts een vage her-
innering aan een oudere toestand, toen het verbond een belang-
rijker plaats innam en het karakter van de drie goden anders was.

Het slecht worden van Loki — hij was namelik eerst, zoals
blijken zal, een welgezinde godheid maar later werd hij tot duivel
— en het op de achtergrond raken van Heenir moet de oorzaak
geweest zijn, dat zij beiden van O%inn werden losgemaakt.

Wislicenus?) reeds meende, dat dit de vorming van een
nieuwe groep: O8inn, Vili en Vé, ten gevolge heeft gehad. Maar
hoewel Loki tot een boze reus werd, moest de broederlike ver-
binding met OSinn blijven. Zo kwam men volgens hem tot het
aannemen van een bloedbroederschap. In de Lokasenna horen
wij daarvan 2).

Loki kvad*:

(str. 9) *Mantu pat, Odtinn, er vit i drdaga

blendum blodi saman?
plve bergja léistu eigi mundu,
nema okkr veri badum borit.

De dichter beschouwt dit als de reden, dat Loki bij het drink-

" 3) Hugo Wislicenus, Loki... Zirich, 1867, blz. 8 vig.

) De Edda wordt geciteerd volgens de uitgave vanG. Neckel. Echter
met enkele kleine afwijkingen wat de spelling betreft.



2

gelag der goden geduld werd: O8inn was ter wille van zijn eigen
eer verplicht de ander goed te ontvangen.

Wij komen nu allereerst voor de vraag te staan, in hoeverre
Loki deel heeft gehad aan het scheppingswerk.

Over de schepping der mensen wordt ons op twee plaatsen het
een en ander medegedeeld, namelik in de Veluspa en de Snorra
Edda. In de Voluspa lezen we, hoe drie asen, gflgir ok dsigir,
de mensen schiepen:

(str. 175—8) jundu a lands, litt megands,

Ask ok Emblu, grlpglausa.
(str. 18) Qnd pau ne ditu, Jd¢* pau ne hofiu,

ld né leti, né litu godta:
ond gaf Odinn, di gaf Heanir,
ld gaf Lddurr ok litu géda.

In Gyli. 8 vinden we een enigszins andere lezing 1): pd er peir
gengu med® sevar-strondu Bors-synir, fundu peir tré tvaw ok toku
upp tréin ok skopudu af menn; gaf enn fyrsti gnd ok lif, annarr
vit ok hraering, pridi dsjonu, mdl ok heyrn ok sjon; . . .

Van de schepping der wereld vertelt de Voluspd het volgende:

(str. 41—4) Ad» Burs synir bjpd-wm wum yppu,

peir er mid'gard,  meran, skipu.

Snorri’s verhaal in Gylf. 7
Het zijn wel de zonen van Borr, die de wereld scheppen, maar zij
doen dit op een andere wijze. Peir t6ku Ymi — die zij te voren
gedood hadden — ok fluttu i mitt Ginnungagap ok gerd*u af honum
1oviina— af bloi 1 hans s@inn ok vginin, jerdan var gor af holdinu,
en bjorgin af beinunum, grjot ok wurdir gerd'u peir af tonnum ok
joxlum ok af peim beinum, er brotin vdru.

Het lijkt wel, of Snorri in zijn verhaal over de mensen-schep-

ping getracht heeft de berichten van de Veluspa te kombineren:

wijkt hier vrij sterk van af.

) De Snorra Edda wordt geciteerd volgens de uitgave van Finnur
Jonsson.



3

de zonen van Borr schiepen de wereld, dan moesten door hen
tevens de eerste mensen geschapen worden en niet door het
zonderlinge drietal O%inn, Heenir en LéSurr. Maar bovendien
kende Snorri nog andere overleveringen dan die der Voluspa.

Wat de schepping der mensen betreft is hij iets uitvoeriger.
Hij vertelt namelik, dat de goden aan het strand twee bomen
vonden en daarvan de mensen maakten. Het is zeer goed moge-
lik, dat de Voluspd-dichter dezelfde voorstelling bedoelde te
geven, maar door de kortheid van het gedicht, dat bovendien op
deze plaats korrupt schijnt — at Juisi in str. 174 is stellig niet de
oorspronkelike lezing — kunnen wij hieromtrent geen zeker-
heid krijgen.

Anders is het gesteld met het verhaal van de schepping der
wereld. Hier vertegenwoordigen de Volusp4 en de Snorra Edda
geheel verschillende opvattingen. In de Voluspd wordt de aarde
uit de zee omhoog getild, bij het wereldeinde sigr fold ¢ mar
en bij het ontstaan van de nieuwe wereld rijst zij weer op uit de zee.

(str. 591—4) Sér hon upp koma gdfru sinmi

j010" Or @gi, wjagrena.

Bij Snorri echter wordt de aarde geschapen uit het lichaam
van de oerreus; een fantastiese en ook elders bekende voorstelling,
die wellicht mede door het feit, dat zij zich zo uitstekend leende
tot een zeer gedetailleerde beschrijving, hem blijkbaar meer heeft
aangetrokken dan de eenvoudige en naar onze smaak veel
indrukwekkender voorstelling van de Voluspa.

Wie de zonen van Burr of Borr zijn, wordt ons in de Volusp4
niet verteld. Alleen lettend op de gegevens van het gedicht
zouden we er haast toe komen te denken, dat het de drie asen
uit str. 18 zijn 1), hoewel uit de tussenliggende strofen 2) dui-

!) Zie: Voluspa gefin it med skyringum af Sigurdi Nordal (Fylgir
arbdk héskéla Islands 1922—23). Reykjavik, 1923, bl. 40: .. En ef noklkud
ma rdda af 18. visu, @tti Bors synir i Vspad ad vera Odinn, Heenir og

Lédurr.”
%) Let op dr poi 7idi in str. 17.




4

delik blijkt, dat er nog andere goden waren dan die drie.

In Gylf. 5 wordt evenwel vermeld, dat O%inn, Vili en Vé
de drie zoons zijn van Borr en de reuzendochter Bestla. De
vraag is nu, of de Veluspé-dichter deze voorstelling reeds kende
of dat we hier te maken hebben met een jongere spekulatie,
wellicht van Snorri, die in het verhaal van de mensenschepping
O8inn, Heenir en LéSurr verving door O%inn, Vili en Vé en ver-
volgens dit drietal kon identificeren met de zonen van Borr,
die de wereld schiepen.

Het staat wel vast, dat de Veluspd door het noemen van
O%inn, Heenir en LoéBurr in str. 18 een oudere traditie bewaart
dan Snorri. Wislicenus?) uitte de volgende veronder-
stelling: als Snorri om begrijpelike redenen bij de mensen-
schepping Hecenir en LoSurr door Vili en Vé heeft vervan-
gen, ligt het dan niet voor de hand, dat hij eenzelfde wijzi-
ging heeft aangebracht in het verhaal van de schepping
der wereld? M.a.w. dat hij ook daar de oorspronkelike goden
O%inn, Heenir en LéSurr heeft vervangen door OSinn,
Vili en Vé? Om de juistheid van deze veronderstelling te
bewijzen, is het evenwel in de eerste plaats nodig zeker
te weten, dat de Voluspa-dichter met de zonen van Burr de
asen van str. 18 bedoelt. En kunnen we hieromtrent zeker-
heid krijgen?

Hoogtepunten in het scheppingsverhaal zijn de schepping
der wereld en die der mensen. Wat de Veluspd ons verder ver-
telt, is hoe regin gll de tijdsindeling vaststelden (str. 6) en de
dwergen schiepen (str. 9—16). Het eerste is feitelik geen schep-
ping, maar organisatie toen de dingen er al waren, het tweede
wordt verteld in strofen, waarbij zoveel interpolatie is, dat we
aan de echtheid van het geheel zouden gaan twijfelen. Wanneer
we aannemen, dat de goden van str. 4 en str. 18 dezelfde zijn,

1) Loki, bl. 15 vlg.



5

zouden we een mooie eenheid krijgen in het scheppingsverhaal.
Maar we mogen ter wille van die eenheid, die wellicht nooit
heeft bestaan, daar ook de Voluspa-dichter ten slotte afhankelik
was van verschillende overleveringen, iets dergeliks niet zonder
enig bewijs aannemen.

Burr of Borr, volgens Snorri de vader van O8inn en zijn broers,
is geen oude godheid ). Hij heeft wellicht slechts zijn ontstaan
te danken aan de zucht naar rationalisering, die tal van nieuwe
goden schiep en andere, die oorspronkelik niets met elkaar te
maken hadden, verbond om zo te komen tot één uitgebreide
godenfamilie met O8inn als pater familias. Is Borr van’t begin
af beschouwd als de vader van O%inn? En wie waren zijn andere
zoons? Waren dat misschien eerst Heenir en Lédurr, die later
vervangen werden door Vili en Vé?

Dit zijn allemaal vragen, waarop geen bevredigend antwoord
1stegeven. Hetis mogelik, dat de Voluspd-dichter?) O%inn, Heenir
en LoSurr beschouwde als de zonen van Burr, maar zekerheid
hieromtrent hebben we volstrekt niet en het is dus — en daar
komt het ten slotte op aan — niet geoorloofd uit zo schaarse ge-
gevens een konklusie te trekken omtrent het aandeel van Lédurr
aan de schepping der wereld.

We zullen ons dus verder alleen bezig houden met het verhaal
der mensenschepping. Als we dit nauwkeuriger bekijken, merken
we dat de Voluspd en de Snorra Edda het aandeel van de afzonder-
like goden niet streng scheiden. Bepaald gekarakteriseerd worden
zij door hun gaven aan de mensen niet.

Men heeft wel getracht in het aandeel van LoSurr, die men —
en zoals we zullen zien terecht — identificeerde met Loki, het
werk van de vuurgod te zien, die warmte en kleur geeft. Deze

1) Zie o.a. E. H. Meyer, Véluspa. Eine Untersuchung. Berlin. 1889.
bl. 64 vig. '

) Hij noemt Vili noch V¢, maar vertelt ook nergens dat b.v. Odinn een
zoon van Burr is.



6

opvatting, o.a. te vinden bij R. M. Meyer 1), is heel zwak ge-
fundeerd, want de betekenis van ld staat allerminst vast. Waar-
schijnlik is het ,,bloed, sappen’ en niet , gloed, warmte”. Wat
litu gdd*a betreft, hieraan beantwoordt dsjona in Gylf. 8, dat wel
niet anders kan betekenen dan ,,een goed uiterlik.”

Maar nu komen we voor de vraag te staan, of we inderdaad
het recht hebben in LéSurr Loki te zien. Kaarle Krohn 2)
behoort tot de weinigen, die dit betwijfelen. De namen zijn volgens
hem op geen enkele wijze verwant; maar hij kan natuurlik niet
bewijzen, dat LéSurr niet dezelfde kan zijn als Loki.

Lé8urr wordt in de hele Edda slechts hier, in de Snorra Edda
nergens genoemd. Bij de skalden vinden we zijn naam terug in
kenningen voor O%inn, die wel Léd urs vinr heet.

We kunnen ons indenken, dat LéSurr om de een of andere
reden zijn oude betekenis heeft verloren — Heenir is hem dan
op die weg naar de onbekendheid gevolgd — en dat slechts toe-
vallig zijn naam is bewaard. Maar het is ook mogelik, dat zich
achter die naam een ons beter bekende godheid verbergt.

Daar O8inn dikwels genoemd wordt tezamen met Heenir en
Loki, zouden we hier deze laatste in de plaats van LéSurr ver-
wachten. Er is een onmiskenbare klankovereenkomst tussen de
namen Ldd“urr, Loki en Loptr. Maar dit kan zuiver toeval zijn.
Bovendien 1s alliteratie van de verschillende namen voor één
godheid volstrekt geen regel.

Er zijn talloze etymologiese verklaringen van de naam Ldd*urr
gegeven. Gering?®) denkt aan verband met *lopra- en geeft
als vertaling ,,verfithrer.” Axel Olrik?) leidt Ldo*urr af van

1) R. M. Meyer, Altgermanische Religionsgeschichte. Leipzig, 1910.
bl. 337 vlg.

) Kaarle Krohn, Skandinavisk mytologi. Helsingfors, 1922, bl. 174.

®) H. Gering, Kommentar zu den liedern der Edda, herausgeg. von
B. Sijmons. Erste hilfte. Halle, 1927, bl. 23.

Y) AxelOlrik, Myterne om Loke (Festskrift til H. F. Feilberg). Krist.,
1911, bl. 588,



7

*LuhpuraR, dat ,,vuurgever”’ zou moeten betekenen. Noreen )
vergeljkt L6Burr met de Indiese demon van de zomerhitte,
Vrtra, die door Indra wordt gedood (Lddurr < *VIdsurr = Vrira).

Joran Sahlgren ?) neemt als uitgangspunt de plaatsnaam
Locknevi, te verklaren als de samengetrokken vorm van Lod-
konu-vi; lod zou kunnen samenhangen met got. liudan , groeien”
enijsl. lod“inn ,,dichtbegroeid.” Lodhkona vertaalt hij met ,,drings-
gudens maka, det vixtas gudinna, dringsgudinnan’. Een syno-
niem hiervan moet zijn Ludhgudha. De manlike vorm bij Lodh-
kona is volgens Sahlgren *Lopverr, dat zich ontwikkelde tot
Lopurr. In de Voluspa stond Jo#uR, dat men, omdat het metrum
een lange eerste syllabe eist, veranderde in Ldg-urr. Maar dit is
volgens hem niet juist, het moet Lopverr zijn. Dan is de oude
vorm hersteld en de eerste syllabe tevens positione lang.Die
Lopurr of Lopverr zou dan, zoals de naam aangeeft, een oude
vegetatie-demon zijn en in die kwaliteit de mensen ldé en litu
goda geven.

Formele bezwaren lijken mij tegen Sahlgren’s opvatting
niet in te brengen, maar de weinige gegevens waarover hij te
beschikken heeft, laten geen konklusie doch slechts een be-
scheiden veronderstelling toe.

Eengeheel andere en m.i. zeer aannemelike verklaring wordt
gegeven door Von der Leyen,Von Unwerth en Krause.
Zi) is gebaseerd op de runeninscriptie van de Nordendorfer
spang, die luidt Logapore/Wodan[Wigiponar.

Von der Leyen 3) was de eerste, die logapore opvatte als één
woord. Hij leidde het af van *logaporaz ,,der Entflammer, der
Flammenbringer” en vertaalde de hele inscriptie als volgt:

1) Nordisk tidskrift f. filol., n. r. 4, bl. 28 vlg.

?) Joran Sahlgren, Forbjudna namn (Namn och bygd VI, 1918). bl.
28 vlg.

3 Friedrich von der Leyen, Die grosse Runenspange von Norden-
dorf (Zeitschrift des Vereins f. Volkskunde XXV, 1915. bl. 136 vlg.).



8

,,Flammenbringer (sei), Wodan! weihe Donar!”’ Ter nadere ver-
klaring zegt hij:,,Wodansollte dem Toten’’ — want de spang werd
aan een dode meegegeven — ,,die heilige Flamme entfachen,
Donar sollte sie weihen.”

Inderdaad kan uit Havamadl 152 en Grimnismal 1 afgeleid
worden dat O%inn beschouwd werd macht te hebben over het vuur.

Volgens Von der Leyen is de Noorse godennaam Ldg urr uit
*lohaporaz ontstaan, een vorm die naast *logaporaz gramma-
tiese wisseling vertoont. Nu zijn er volgens hem twee mogelik-
heden: de god Lésurr kan ontstaan zijn uit een eigenschap van
Wodan, maar ook kunnen Wodan en LéSurr zo na verwant zijn
geweest, dat *logaporaz in Wodan is opgegaan. Hoe het ook zij,
die getuigenissen en trekken in de Skandinaviese mythologie
moeten oud zijn, waarbij O%inn en Loki — die volgens hem de-
zelfde is als LéSurr — als gelijken worden genoemd.

Weer een stap verder ging Von Unwerth?). Het eerste deel
van de samenstelling logapore is volgens hem loga-, loha- ,,vlam’’;
het tweede pore een kortsylbige i-stam, een godennaam waarmee
het eerste lid niet vast verbonden was, zoals het voorkomen
van vormen met scherpe zowel als met zachte spirant aantoont.

Waar het evenwel op aankomt, is het volgende. Von Un-
werth wil nict, als Von der Leyen, de naam in deinscriptie
in verband brengen met Wodan, maar hij beschouwt Logapore
als een afzonderlike god, dezelfde als de Skandinaviese LéSurr.
De Nordendorfer spang is volgens hem een amulet, waarin drie
godennamen gegrift staan.

Ook Krause 2 is die mening toegedaan. Hij houdt zich meer
in 't biezonder bezig met de derde godennaam en brengt deze in
verband met Vingporr.

) Wolf von Unwerth, Zur Deutung der lingeren Nordendorfer
Runeninschrift (Zeitschrift des Vereins f. Volkskunde XXVI, 1916. bl. 81
VIE{). ):w olfgang Krause, Vingpérr (Zeitschrift f. deutsches Altertum
LXIV, 1927. bl. 269 vig.).




9

De verklaring van de runeninscriptie, door Von der Leyen,
Von Unwerth en Krause gegeven,is te belangrijk, vooral om
hetgeen er uit voortvloeit, dan dat we haar, zoals b.v. Gering?)
deed, zonder enig behoorlik tegenargument mogen verwerpen.
Dat het taalkundig mogelik is in Logapore en Lddurr dezelfde
naam te zien, lijkt me wel voldoende bewezen. Maar het blijft
slechts een mogelikheid en van de vele andere etymologiese ver-
klaringen van de naam Ldo“urr is dikwels evenmin de onjuistheid
aan te tonen. Het feit echter, dat we hier over een reéel gegeven
beschikken — een oudhoogduitse runeninscriptie van omstreeks
600 — maakt, dat de voorstanders van deze verklaring sterker
staan dan b.v. Sahlgren, die de vorm Lopverr zelf moest
rekonstrueren. Dat Logabore tezamen met Wodan genoemd
wordt, zoals LéBurr tezamen met O8inn, pleit evenecens ten
zeerste voor de juistheid van deze opvatting. Als Logapore de
naam van een god is — en dat lijkt me de eenvoudigste en aan-
nemelikste verklaring — is er m.i. geen twijfel mogelik, of hij is
dezelfde als de Noordgermaanse Lédurr.

Olrik 2) veronderstelde, dat de naam Lok: een , kalenavn’
was, gevormd door middel van het verkortings-achtervoegsel
-ki. Van welke naam die afkorting gemaakt was, wist hij niet
te zeggen; hij dacht misschien van het Keltiese Lugos. Maar is
samenhang met Ldgturr-Logapore niet waarschijnliker?

In dit verband is het zeker nodig er op te wijzen, dat bij de
Westgermanen een bovennatuurlik wezen bekend is, dat grote
overeenkomst met Loki vertoont. Soms heet hij Kludde, soms
Lodder of Loeke ). In Vlaanderen en Brabant kent men een

1) Kommentar, bl. 23 noot.

%) Myterne om Loke, bl. 587 vlg.

3) Zie J. W. Wolf, Niederlindische sagen. Leipzig, 1843. Kludde wordt
genoemd in 213 en 487, Lodder in 488 en 489. Uitvoeriger zijn A. de
Cock en Is. Teirlinck (Brabantsch sagenboek. Istedeel: myth. sagen-
duivelsagen. Gent, 1909). Zie 67—78 en 80.



10

wezen, Kludde genaamd, dat verschillende gedaanten kan aan-
nemen en graag ‘s nachts de mensen schrik aanjaagt. Zijn ogen
zijn twee ,,stallichten”. In bepaalde streken heet hij Lodder, en
ook wel — hoewel sporadies ') — Loeke. Lodder houdt zich op
in eenzame en bossige streken en is berucht om zijn plagen van
nachtelike wandelaars. Merkwaardig is het, dat Kludde-Lodder
zich bij voorkeur in de gedaante van een paard vertoont. Hij
huist veel in 't water, in sommige streken wordt hij daarom wel
Waterduvel genoemd. En zijn plagerijen zijn nooit boosaardig,
maar altijd van een vrij onschuldig gehalte. Ik hoop hierop later
nog uitvoeriger terug te komen. Voorlopig wil ik echter alleen de
namenkwestie bespreken.

De naam Kludde is volgens de bevolking eigenlik de kreet van
het wezen, waarnaar het ten slotte zelf is genoemd. De etymo-
logie is volkomen duister.

Loeke en Lodder doen ons echter direkt denken aan Lok: en
Lédturr. Loeke moet teruggaan op een vorm met lange o. Dit
kan *Ldd"urr zijn, dat zichzelf weer als volgt ontwikkelde: voor
r verdubbelde zich de voorafgaande konsonant en er had ver-
korting plaats van de voorafgaande vokaal. Dus Ldd*urr>
Lodder.

Nielsen en Olrik?) beschouwen Loecke (*Loki) als de
,tilsvarende kortform’ naast Lodder (*Lodur). De naam is vol-
gens hen oud. ,,Det har tidlig betegnet et eller andet natligt
gzkkende vasen, snarest af lygtemandsagtig art.”

We vinden dus een Oudhoogduitse Logabore, een Oudnoorse
LoBurr en een Nederlandse Lodder. Lddurr en Lodder gaan terug
op vormen met een scherpe gutturale spirant, terwijl Logapore
een zachte vertoont. Loeke is te beschouwen als een vleinaam

1) Volgens De Cock en Teirlinck te Voorst-bij-Brussel.
) H. Griiner Nielsen og Axel Olrik, Loeke, Lodder i flamsk
folktro (Danske Studier 1912, bl. 87 vig.).



11

naast de naam Lodder. Maar het Oudnoors kent geen aan Loeke
beantwoordende vorm *Ldki. Het is echter heel goed mogelik, dat
de vorm met lange o wel heeft bestaan, maar verdrongen is door
die met een korte vokaal. Dit kon gemakkelik gebeuren, daar
men een woord loks kende, dat ,,vuur’’ betekent, een nevenvorm
van logi. De wisseling k—¢ komt, evenals de wisseling $-b en ¢-d,
meer voor. Het is O. von Friesen 1) geweest, die hiervoor een
bevredigende verklaring heeft weten te geven. Men kon de goden-
naam Loki gemakkelik vereenzelvigen met het appellativum
[oki ,,vuur”, toen men in Loki als de begeleider van Poérr een
personifikatie van de bliksem zag, en zo kon de vorm met lange
vokaal verdwijnen?). Ilet verband met Ldjurr was niet zo
duidelik, dat dit de oude vorm kon doen bewaard blijven.

Maar ook al heeft in het Oudnoors nooit een vorm met lange
o bestaan — want zekerheid hebben we hieromtrent ten slotte
niet —, dan mogen we toch gerust aannemen, dat Lodder of
Loeke dezelfde is als LéSurr of Loki. Daaraan twijfelen ook
Nielsen en Olrik niet, ondanks hun voorzichtigheid, want de
overeenkomst tussen de verschillende vormen blijft opvallend
groot. En dan is tevens bewezen, dat LéSurr (Lodder) dezelfde is
als Loki (Loeke).

1) Otto von Friesen, Om de germanska mediageminatorna med
sdarskild hdnsyn till de nordiska spriaken. Diss. Uppsala, 1897. bl. 119.

) Sommigen, zoals A. Kock (Indogerm. Forschungen X, bl 90 vlg.),
menen, dat de godennaam Lokt en het appellativum Joki ,,vuur” oor-
spronkelik identiek zijn. Hierop is ook voornamelik de vuurgod-theorie
gebaseerd. Maar het lijkt me heel onwaarschijnlik, daar Loki, als hij een
vuurgod geweest was, daarvan in de ons overgeleverde mythen toch wel
trekken zou hebben bewaard. En dit is niet het geval.

Verder moeten we bedenken, dat er nog een ander appellativum loki
bestaan heeft, dat afgeleid is van litka en waardoor de vorm *Ldk:
natuurlik ook verdrongen kan zijn, al kunnen we hier minder goed na-
gaan, langs welke weg dit kan geschied zijn. Zie voor ,,/loki som sprogstof’’:
Axel Olrik, Loke i nyere folkeoverlevering (Danske Studier 1908, bl.
193 vig.).



12

Loki is stellig niet onwaardig de rol van LéSurr bij de schepping
te vervullen *)! We zullen zien, dat hij in de mythen, waarin hijj
met O8inn en Heenir optreedt, steeds de voornaamste rol speelt.
De pogingen van een latere tijd, om zijn daden slechts te zien
als het gevolg van dwang en zucht naar zelfbehoud, hebben in
zoverre gefaald, dat Loki evengoed de held en de hoofdpersoon
is gebleven, maar alleen de wijze van vertellen enigszins onna-
tuurlik is geworden. Immers hij, die telkens toont zoveel durf en
schranderheid — en bovennatuurlike macht — te bezitten, be-
hoeft niet te bukken voor goden, die alleen al door het feit dat ze
hem zo dikwels nodig hebben, het bewijs leveren in menig op-
zicht zijn minderen te zijn. Heeft wellicht Loki’s niet beantwoor-
den aan het krijgsmansideaal van de Noorse edelen zijn achter-
uitgang in aanzien veroorzaakt? En is hij daardoor slechts in
het volksgeloof in zijn oude gedaante blijven voortleven?

Als we aannemen, dat we in L68urr Loki mogen zien, is het
echter nog nict nodig te geloven, dat de Voluspa-dichter dit zo
bedoeld heeft. Voor hem was Loki, zoals uit str. 35, 47 en 51 blijkt,
reeds de geboeide reus die bij het wereldeinde losbreekt. Dat
LéSurr een oude naam is voor Loki, was de dichter zich wellicht
reeds niet meer bewust; zo hij het zich echter nog wel bewust
was en dus een scheppingsmythe kende, waarin Loki optrad,
kon hij toch in str. 18 de naam van Loki moeilik noemen, daar
deze voor hem reeds zulk een slechte klank had gekregen; en
daarom moet het hem wel beter hebben geleken de minder alge-
mene naam LoéSurr te gebruiken 2).

) F, Detter en R. Heinzel (Heenir und der Vanenkrieg. Paul und
Braune’s Beitrige XVIII, 1894. bl. 542 vlg.) nemen op zeer zwakke
gronden aan, dat Lodurr Freyr is. Het lijkt onnodig dit te weerleggen.

?) Even moet vermeld worden de opvatting van Max Hirschfeld
(Untersuchungen zur Lokasenna. Acta germanica I, 1889. bl. 1 vig.).
Hij houdt Loki voor een vuurdemon en beschouwt Ld&durr als Loki’s
edele voorganger, eveneens een vuurgod maar mild en weldadig. Onder
indruk van de verschrikkingen van de I]Jslandse vulkaniese bodem ont-



13

De scheppingsmythen evenwel — het is nodig dit duidelik te
zeggen — laten slechts aarzelende veronderstellingen toe, geen
konklusies. Zij zijn te beknopt en te duister. De hierna te bespreken
mythen zijn daarom voor ons van veel meer belang.

In de Reginsmal zijn het O%inn, Heenir en Loki, die op een
gemeenschappelike zwerftocht komen bij een waterval, waar
Loki een zalmetende otter door een steenworp doodt. Als blijkt,
dat de otter de zoon van Hrei¥marr is, raken de goden in grote
moeilikheden. Loki vindt evenwel een uitweg door zich van
Andvari’s schatten meester te maken en daarmee de boete aan
Hrei¥marr te betalen. Maar Andvari, verbitterd dat hij zelfs
zijn laatste ring aan Loki moet afstaan, spreekt een vloek uit
over het goud. En als Hrei®marr de boete in ontvangst heeft ge-
nomen, zegt Loki:

(str. 6) ‘Gull er pér nii reitt, en pu gjold hefir

mikil mins hofud's;
syni pinum verdra sela skopud':
pat verd'r ykkarr beggja bani!’

Snorri vertelt ons in Skaldsk. 37 vrijwel hetzelfde. Alleen
speelt O¥inn bij hem een belangrijker rol: hij is het, die Loki
naar Svartalfaheimr stuurt om het goud te halen, aan hem wordt
dit eerst getoond en hij kiest er dan voor zich zelf de noodlottige
ring uit, die hij echter een ogenblik later weer moet afstaan om
de boete aan HreiSmarr geheel te kunnen betalen.

In het proza van de Reginsmal staat slechts: pd sendu peir
Loka at afla gullzins, en van de ring wordt verteld: pd drd
Odinn fram hringinn Andvaranaut ok huld'i hdrit. Wij vinden
hier geen tegenspraak met de Snorra Edda, alleen is deze laatste
zoals gewoonlik iets uitvoeriger.

stond een nieuwe demon, de wrede en onbetrouwbare Loki, die Lédurr
verdreef. Er is niets, dat deze opvatting zou kunnen steunen en wij mogen
haar daarom verder buiten beschouwing laten.




14

Heenir treedt noch in de Reginsmadl, noch bij Snorri op de
voorgrond. De traditie duldde niet, dat zijn naam werd ver-
zwegen of door die van een ander vervangen, maar zijn gestalte
was al zozeer vervaagd, dat hi niet meer kon worden dan een
figurant.

In de Reginsmdl is het gedeelte, dat loopt van de tweede alinea
van het beginproza tot en met str. 12, een Skandinavies toe-
voegsel aan de Nibelungensage, dat diende om de vloek te ver-
klaren die er op het goud rust. Men behoeft niet aan te nemen,
dat ten tijde van die invoeging het driemanschap O%inn, Heenir
en Loki nog een levend bestanddeel van het volksgeloof uit-
maakte. Waarschijnlijker is het, dat men gebruik maakte van
een bestaande mythe, die door enkele min of meer belangrijke
wijzigingen pasklaar werd gemaakt.

In die oude mythe moet het Loki zijn geweest, die het meest
op de voorgrond trad — dit is immers in het verhaal dat de
Snorra Edda en de Reginsmal ons geven nog duidelik te zien —,
hoewel ook Oinn en Heenir misschien een belangrijker rol speel-
den dan in de ons bewaarde versie. Dat Loki geen kwaad bedoelde,
staat wel vast, want zelfs bij Snorri is hij nog volkomen te goeder
tronw. De ongelukkige gevolgen van zijn daad kon hij niet voor-
zien en het leedvermaak, dat we in hem opmerken als hij Hreis-
marr de vloek openbaart, is hem moeilik zwaar aan te rekenen.

In Skaldsk. 1 vertelt Bragi aan Agir, hoe eens de drie asen
O%inn, Heenir en Loki samen rondzwierven en gebrek aan voedsel
kregen. Zij kwamen in een dal, zagen daar een kudde ossen en
slachtten één van die dieren. Maar toen zij het vlees wilden be-
reiden, werd hun dit belet door de toverij van een grote arend, de
reus Pjazi in vogelgedaante, die boven hen in een eik zat en niet
eerder de betovering verbrak, dan toen ze hem beloofden dat hij
mee mocht eten. Hij greep de beste stukken weg en Loki, ver-
toornd over zijn gulzigheid, sloeg naar hem met een stok. Door



15

toverkunst bleef de stok vastzitten aan het lichaam van de arend
en de handen van Loki. De arend vloog weg en sleurde hem mee.
Hij herkreeg eerst zijn vrijheid, toen hij had gezworen ISunn
aan Pjazi te zullen uitleveren. Hij deed dit en de goden werden
oud en grijs. Zij dwongen daarom Loki I8unn terug te halen. In
Freyja’s valkengewaad begaf hij zich naar de burcht van Pjazi,
veranderde ISunn in een noot en vloog met haar terug naar As-
gardr. De reus zette hen na, maar werd door de asen gedood.

De Noorse skald Pjé86lfr 6r Hvini maakte omstreeks 900 een
gedicht op een schild, dat hij van Porleifr spaki ten geschenke
had gekregen. Hij noemde het Haustlong ), omdat hij er een
herfst lang aan gewerkt had. Het gedicht beschrijft het schild,
waarop de avonturen van Loki met Pjazi en ISunn en ook
Poérr’s strijd met Hrungnir afgebeeld stonden.

Snorri heeft Haustlong gekend; als hij in Skaldsk. 17 vertelt
van de strijd van Pérr en Hrungnir, noemt hij het gedicht van
Pjos6lfr als een van zijn bronnen. Ook in de Pjazi-cyclus vinden
we verschillende plaatsen, waaruit blijkt dat Snorri Haustlong
goed kende. In de keuze van woorden en uitdrukkingen is dikwels
een treffende overeenkomst. Haustlong heeft b.v.

(str. 4) Fjallgyldir bai fyllar
fet-Meila  sér deila
(hlaut) af helgum skutli
(hrafndsar vinr bldsa);
mng-rogniy lét vagna
vigfrekr ofan sigask,
pars vélsparir voru
varnendr goda farmr.

Hiervoor geeft Snorri: pd melti grmamn: ,vilid- ér gefa mér

1) Skjaldedigtning I B, bl. 14 vlg. Gemakshalve gebruik ik bij het citeren
van skaldenpoézie steeds deze uitgave. Dit betekent echter niet, dat ik
het altijd eens ben met de interpretatie (vooral de zinsindeling) van
Finnur Jénsson.



16

fylli mina af oxanum, pa munsodna d seydinum.” Peir jdta pvi.
Pd l@tr hann sigast or trénu . . .
Tets verder heeft Haustlong:

(str.75—s8) loddi vy vid* ramman
rewvmud” [otunheima,
en holls vinar Haenis
hendr vig* stangar enda.
En Snorri: pd var fost stongin vid" bak arnarins, en hendr Loka
vid- annan enda stangarinmar.
Merkwaardig gelijk zijn ook str. 8 van Haustlong:

Flo med- frodgum tivi

fangsell of veg langan

sveita nagr, svdt shina

sundr ulfs fadtr munds;

pd vard Pors of-riing

(pungr vas Loptr of sprunginn)

mglunaut, hvat's mditi,

migtjungs fridtar bid“ja.
en Snorri's beschrijving: Qrninn flygr hdtt svd, at fetr Loka taka
nid'r griot ok urd'ir ok vicdbu; en hendr hans hyggr hann at slitna
muns r gxlum. Hann kallar ok bid'r allparfliga prninn frictar, . . .

Als ISunn geroofd is, worden de asen snel oud en zij beraad-

slagen wat hun te doen staat. Haustlong zegt het zo:

(str. 105—8)  gwitusk allar ditir
Inguvifreys at pingi
(vgru heldr) ok hdrar
(hamljdt regin) gamlar.
En Snorri: En e@sir wrdu illa vid- hvarf Idtunnar ok gerd usk peir
brdtt hdrir ok gamlir. Pd dttu peir esir ping . . .
Ook in Haustlong dwingen de goden Loki om I¥unn terug
te halen, maar het gedicht geeft veel minder biezonderheden
omtrent dat terughalen dan Snorri, die ons ook vertelt hoe het



17

Loki eerst was gelukt ISunn mee te tronen. Daarover zwijgt
Haustlong geheel.

Wat de nageschiedenis betreft, Snorri vertelt ons nog, hoe de
goden een verdrag sluiten met Pjazi's dochter Skadi en hoe Loki
haar aan ’t lachen weet te brengen.

We zien dus, dat de Snorra Edda veel uitvoeriger is dan
Haustlong. Snorri heeft ongetwijfeld nog andere bronnen tot
zijn  beschikking gehad, misschien een uitgebreide mon-
delinge overlevering. Maar nergens vinden we bij hem op-
merkingen, die in strijd zijn met de gegevens van het ge-
dicht.

In deze mythenreeks spelen weer OSinn en Heenir een onder-
geschikte rol. Het is weer Loki, die deze keer niet hen maar zich-
zelf in grote moeilikheden brengt door een daad, het slaan naar
de arend, waarvan hij de gevolgen niet kan vermoeden. Hij kan
zichzelf niet anders redden dan door de asen één ogenblik in
een zeer moeilike positie te brengen, maar ten slotte is hij het
ook, die met grote moed en schranderheid ISunn weet terug te
halen, waardoor het gevaar is afgewend.

Pj686lfr en Snorri hebben beide enigszins verlegen gezeten
met de heldenrol, die Loki in deze mythe onmiskenbaar speelt.
Zij laten hem zijn moedige daad verrichten onder pressie. Snorri
beschrijft het zo: pd var Loki tekinn ok ferd'r d pingit, ok var
honum heitit bana ed a pislum; en er hann vard® hreddr, pd kvazk
hann mundu sekja eptiv Idunni i Jotunheima, . .. Bovendien
zinspeelt Pj656lfr voortdurend op de eigenlike boosheid van zijn
held (in str. 12: sic*an sveik opt gsu leikum), terwijl hij hem tege-
lijk door de vriendelikste kenningen met O8inn en Heenir ver-
bindt. Het gedicht is blijkbaar vervaardigd in een tijd, toen het
karakter van Loki zich reeds in ongunstige zin had gewijzigd,
maar er toch nog sterke herinneringen bewaard waren aan zijn
oude roem.

De Pjazi-cyclus bestaat grotendeels uit sprookjesstof. Het is

2



18

zeer de vraag of er, behalve dan wat de namen der drie goden
betreft, een oude mythe aan ten grondslag ligt. Het viees dat
niet gaar wil worden, Loki die aan de arend blijft vastzitten 1),
ISunn veranderd in een noot ?), het zijn allemaal sprookjes-
motieven ). Skadi is het meisje, dat niet lachen of spreken wil,
een bekende sprookjesfiguur 4). De wijze, waarop zij uit de asen
een man kiest, herinnert aan het sprookje van Assepoester, die
door de prins aan haar voet herkend werd.

Het is vooral Friedrich von der Leyen ), die hierop de
aandacht heeft gevestigd. ,,Der ganze bericht iiber Skasi
und Pjazi stellt sich uns sonach als eine anzahl lose mit
einander verbundner mérchenmotive dar. Der erzihler reiht sie
aneinander wie perlen an eine schnur, er greift sie von allen
seiten her auf, keines gehort organisch zum andern und keines
organisch zum wesen der geschichte — jedes muss daher als
spate ausschmiickung betrachtet werden. Besonders deutlich
erkennt man das, sobald ein motiv ungeschickt in die handlung
verwoben ist oder fiir die bestimmten zwecke des erzihlers her-
gerichtet, um zur feineren charakteristik der beteiligten dienen

!) In het sprookje ,,Die goldene Gans” (Grimm 64) blijft een hele rij
mensen vastzitten aan een gouden vogel.

*) In sprookjes bevatten noten dikwels grote kostbaarheden, b.v. in
,,Allerleirauh™, ,,De beiden Kiinigeskinner” en ,,Der Eisenofen” (Grimm
65, 113, 127).

%) De achtervolging van Loki door Pjazi doet denken aan cen soort-
gelijke achtervolging in het sprookje ,,De Gaudeif un sien Meester’’
(Grimm 68), waar we lezen: ,,do werd dat Perd — nl. de jongen die zich
in een paard had veranderd — en Liining (Sperling), un {liigt dwer de
Déhre, un de Hexenmeester auk en Liining, un fligt em noh.”

1) In het sprookje ,,Die Goldene Gans’’ moet een koningsdochter, die
nooit van haar leven gelachen had, lachen als zij ziet hoe de mensen zich
niet van de gouden vogel los kunnen maken. In het sprookje ,,Der gute
Handel” (Grimm 7) lacht een koningsdochter, die niet lachen kon, om
de domheden van een boer.

) Friedrich von der Leyen, Das mirchen in den gittersagen der
Edda. Berlin, 1899. bl. 32 vig.



19

zu konnen. — Die ganze darstellung ist etwas lax und indifferent;
ob mit I¥unn ihre dpfel wiederkamen, héren wir z.b. gar nicht.”

Het ziet er naar uit, dat de uit sprookjes-motieven opgebouwde
Pjazi—cyclus gemaakt is volgens een oud schema: Osinn, Heenir
en Loki komen in konflikt met een reus of een ander boos wezen
en zegevieren, dank zij Loki’s listen, ten slotte over hun vijand.

Ditzelfde schema ligt ten grondslag aan de mythe in de
Reginsmdl en we zullen het eveneens terugvinden in de Lokka-
tattur.

Een jongere, niet-ijslandse tekst, maar te belangrijk voor dit
onderzoek om niet uitvoerig te bespreken, is de Lokkatdttur ?).
Hierin spelen dit keer ook O8inn en Hcenir een belangrijke
rol, hoewel Loki de eigenlike held is en datgeen tot stand weet
te brengen, waartoe de beide anderen niet bij machte waren.
Een boer heeft bij het dobbelspel zijn zoon verloren aan een
reus. Hij wil de jongen niet afstaan en roept de hulp van O8inn in.
Deze verschijnt en neemt de zoon mee.
(str. 10)  Odin bidtur vaxa brdtt,
akurin upp d eini ndtt.
(str. 11)  Odin bidtur vera svein
mitt 1 akri axid- eitt.
(str. 12)  Mitt 1 akri axid” eil,
mitt 1 axi biggkorn eill.

Als er gevaar dreigt, zal O%inn de jongen weer bij zich roepen.
De reus doorzoekt het koren en het korreltje ontsnapt ternauwer-
nood aan zijn hand. O8inn roept de jongen bij zich en brengt hem
terug aan de ouders.

(str. 21)  Her er Jun ungi alvi tin,
mit er wuppi goymsla min.
Zij moeten nu andere hulp zoeken en roepen Heenir, die de

) Fardiske kvader, saml. og besorg. ved V. U. Hammershaimb.
Kjob., 1851--1855. DI I, bl. 140 vlg.



20

jongen meeneemt naar de waterkant. Zeven zwanen komen aan-
vliegen en twee ervan zetten zich naast Heenir neer.
(str. 29)  Honir bidur mi vera svein
mitt 1 knokki fjodur ein.

Maar de reus vangt van de zeven zwanen juist die éne en als
hij het dier de hals afbijt, ontsnapt het veertje maar nauweliks,

Heenir brengt de jongen terug bjj zijn ouders, die nu in hun
wanhoop nieuwe hulp moeten zoeken.

(str. 39)  Bondin heitir d sveinar tvd:
bio*jid" Lokka firi meg inngd.

(str. 40)  Eg vildi min Lokki veri til,
vita, hvussu goymslan ganga vil.

Loki verschijnt, en belooft zijn hulp, maar de boer moet zelf

ook niet stilzitten.
(str. 45)  Skal eg goyma sonin tin,
td mdst ik hika treytir min.
(str. 46) T skalt lata neystid~ gera,
med-an eg mann burlur vera.
(str. 47)  Vigtan glugga sker ti d,
jarnkelvi legg tii har thid.

Daarna neemt Loki de jongen mee en roeit met hem de zee op.
Op de uiterste visbank vangt hij drie vissen en in de derde, een
zwarte, verbergt hij zijn beschermeling in de gedaante van een
kuitkorreltje. Dan roeit hij alleen terug en ontmoet de reus, die
op het strand op hem staat te wachten.

(str. 58)  Risin melti so ord*um brdtt:
Lokki, hvar hevir tik verid™ 1 ndtt?

Loki antwoordt, dat hij rondgezworven heeft over zee. Dan
neemt de reus een boot en wil wegvaren. Loki tracht hem te
weerhouden door te zeggen dat het een ruwe zee is. En als de
reus zich daar niet om bekommert, biedt hij aan mee te gaan.

(str. 61)  Lokki talar so firi sar:
risin, lat meg filgja tar.



21

Ze gaan samen in de boot. De reus stuurt en Loki roeit, maar
ze komen niets verder. Dan neemt de reus de riemen over, zij
vliegen nu over het water en bereiken na enige tijd de visbank.
Daar vangt de reus de vis, waarin de jongen is verborgen. Loki
tracht hem die afhandig te maken.

(str. 71)  Lokki svdr ¢ sina list:
risin, gev mar henda fisk.
(str. 72)  Risin svarad“i og segd'i mei:
net, min Lokki, tu fert hann ei.

De reus klemt de vis tussen zijn knieén en telt de kuitkorrels.
De jongen raakt in groot gevaar en Loki roept hem bij zich. Hij
verbergt hem achter zijn rug en zegt, dat hij als ze aan land komen
hard moet weglopen. Als de achtersteven op het strand stoot,
springt de jongen aan land en loopt vliug weg. De reus echter ziet
hem en rent hem na.

(str. 84)  Risin leyp so tungur d land
upp tl knija nid'r i sand.

De vader heeft intussen gedaan, wat Loki hem had bevolen 1),
€n de zoon kruipt met gemak door de opening. Maar als de reus
hem wil volgen, maakt de ijzeren stang dat hij blijft steken. Loki
hakt hem een been af, dat echter dadelik weer aangroeit.

(str. 91)  Hjd af honuwm hit annad- bein,
kastads millum stokk og stein.

Dan is de reus onschadelijk gemaakt en de jongen, die het
schouwspel met vreugde heeft gadegeslagen, wordt door Loki
voorgoed aan de ouders teruggegeven.

(str. 94)  Her er hin ungi alvi tin,
mit er wppi goymslan min.

(str. 95) N er uppi goymslan min,
eg havi likad" treytir tinay.

1) Hij heeft een loods gebouwd met een wijd raam, waarin een ijzeren
stang is bevestigd.



22

(str. 96) Eg havi hildid" trit firvi visst,
nit hevir risin livigs masst.

We hebben hier een berijmd sprookje, zeer harmonies opge-
bouwd en uitgewerkt. Het is stellig veel ouder dan de poétiese
vorm, waarin het voor ons is bewaard. Ook zonder de twee keer 1)
voorkomende opmerking so er £ fornum frodi sagt begrijpen we,
dat misschien enkele uitwerkingen van de dichter afkomstig
zijn, maar dat de vertelling in haar geheel tot de zeer populaire
sprookjes moet hebben behoord, lang voordat zij in berijmde
vorm werd opgetekend.

Evenals in de boven besproken IJslandse teksten is het ook
hier Loki, die het meest op de voorgrond treedt. Maar O&inn
en Heenir spelen hier een veel belangrijker rol, waardoor de ver-
telling logieser en evenwichtiger wordt. Bovendien is hier geen
enkele poging gedaan om Loki’s verdiensten ook maar enigs-
zins te verkleinen. Dit jongere gedicht doet daarom in verschil-
lende opzichten ouderwetser aan dan de inleiding der Regins-
mdl en Skadldsk. 1 in de Snorra Edda. We behoeven hier niet te
denken aan vervaging en verandering van karakter. Heenir
1s niet achteraf geschoven, maar speelt een waardige rol, die zelfs
belangrijker is dan die van O8inn, als we letten op de duidelike
klimax. Loki handelt zonder boze bijbedoelingen en zijn daad
heeft de beste gevolgen. En evenals in de Reginsmal en de Snorra
Edda is hij van de drie goden de schranderste en aktiefste.

Men ?) heeft wel getracht uit het aandeel van ieder der goden
konklusies te trekken omtrent het element, waarover zij zouden
heersen. O8inn, die het graan laat groeien, zou dan een god van de
akkerbouw, van het land moeten zijn. Heenir, aan wie de vogels
gehoorzamen, kan dan slechts een hemelgod zijn, terwijl we in
Loki, de visser, een zeegod moeten zien. Het lijkt een biezonder

1) In str. 50 en 67.
) O.a. Uhland, Schriften 6, 193 en 7, 367. Hij houdt de goden voor
die van de akkerbouw, de zeevogeljacht en de visvangst.



23

mooie uitleg, maar de Lokkatdttur alleen is niet voldoende om
die opvatting te steunen.

Van Heenir weten we heel weinig. Weinhold 1) neemt op
tamelik zwakke gronden aan, dat bij een oude hemel- of zonne-
god is. Daar Heenir en Mimir als gijzelaars naar de vanen gestuurd
worden en deze daarvoor Njordr en Freyr aan de asen afstaan,
moet, daar Njordren Mimir beide zeegoden zijn, Heenir beschouwd
worden als een zonnegod evenals Freyr! Hij meent voor die op-
vatting steun te vinden in Skdldsk. 15, waar enkele kenningen
voor Heenir gegeven worden. Die kenningen zijn evenwel niet
veelzeggend en bovendien is het zeer willekeurig om aurkonung
te veranderen in drkonung ,,pijlkoning’’. Het eerste deel van
Weinhold’s argumentatie is zo fantasties, dat het onnodig
lijkt er verder over te spreken.

Anderen menen, dat Hceenir een watergod is, o.a. R. M.
Meyer®?), die in 't biezonder denkt aan een god van het onder-
aardse water, zoals Surtr van het onderaardse vuur. Dit voor-
namelik op grond van de kenning aurkonungr. Hoewel deze op-
vatting beter gefundeerd is dan die van Weinhold, blijven
de argumenten zwak. Feitelik weten we van Heenir zo goed als
niets. We kunnen dus ook niet zeggen, of de Lokkatdttur een
juiste karakteristieck van hem geeft.

Van O%inn weten we veel meer, maar nergens verschijnt hij
ons als een god van de akkerbouw. Van hem weten we juist heel
zeker, dat hij niet tot de vruchtbaarheidsgoden behoort. We
behoeven zijn optreden in de Lokkatattur dus niet toe te schrijven
aan oude traditie.

Wat Loki betreft, in verschillende mythen die wij van hem
kennen, blijkt inderdaad een zekere voorkeur voor vissen en

) Karl Weinhold, Die Sagen von Loki (Zeitschrift f. deutsches
Alterthum VII, 1849). bl. 24 vig.
1) Altgerm. Religionsgeschichte, bl. 371.



24

water 1). Maar daar hij tevens zoveel andere kanten vertoont,
zou het stellig veel te gewaagd zijn om uit dit feit een zo gewich-
tige konklusie te trekken.

Waarschijnliker is het, dat de eilandbewoners, die hoofdzake-
lik leefden van zeevogeljacht en visvangst, terwijl zij ook de
akkerbouw — hoewel denkelik niet voor zichzelf — als een middel
van bestaan kenden, onwillekeurig ieder der goden een van die
takken van bedrijf lieten vertegenwoordigen. Bovendien hoort
het zich verbergen op het land, in de lucht en in het water, zoals
wij zien zullen, bij dit soort van sprookjes. Zo krijgen we de na-
tuurlikste verklaring en we behoeven volstrekt niet te denken
aan een oud beschermheerschap.

Maar één konklusie kunnen we wel trekken: als Loki in het
volksgeloof geleefd had als een vuurdemon, dan had men hem
stellig niet de vissersrol gegeven, evenmin als men hem in de
Reginsmdl de otter had laten doden en de snoek in de waterval
vangen.

Axel Olrik?) vestigt er de aandacht op, dat het motief
van het drie keer verbergen in veel sprookjes voorkomt, b.v. in
het Sezllandse sprookje ,Den fattige mand og hans hjzl-
pere.” Een arm man krijgt de rijkdommen van een heks, als hij
zich zo goed voor haar weet te verbergen, dat zij hem niet kan
vinden. De derde keer heeft hij sukses, daar een oude man, die
hem ook de eerste keren helpt, de heks laat verdrinken. Qok in
een Kaukasies sprookje komt dit motief voor: de held moet zich
drie keer verbergen om de hand van de prinses te kunnen krijgen
en hij wordt daarbij geholpen door welgezinde dieren.

Een merkwaardige overeenkomst met dit Kaukasies sprookje

1) Hij verandert zich in een zeehond en een zalm, hij doodt de otter en
vangt de snoek Andvari, hij vindt het net uit.

*) Axel Olrik, Loke i nyere folkeoverlevering (Danske Studier 1908,
bl. 193 vlg.).



25

vertoont no. 191 van Grimm’s Kinder- und Hausmaérchen ).
Een koningsdochter wil slechts trouwen met de man, die zich
20 goed voor haar weet te verbergen, dat zij hem met al haar
toverkunsten niet kan vinden. Een jonge man beproeft het drie
keer; hij verbergt zich in het ei van een raaf en in de buik van
een vis, maar pas de derde keer gelukt het hem, geholpen door
een vriendelike vos, zijn doel te bereiken. Het zich verbergen
op het land, in de lucht en in het water hoort blijkbaar bij dit
soort vertellingen.

Dat Loki op de Ferger listig maar niet boosaardig is, blijkt
ook uit andere verhalen, ons door Olrik in zijn bovengenoemd
artikel in 't kort oververteld. In ,Risin og Lokki” vinden we
Loki in dienst bij een reus. Hij houdt zijn meester op alle manieren
voor de gek en eindigt met de gevaarlike reus te doden. In een
andere vertelling verandert Loki zich in verschillende dieren,
omdat hij wil weten welke diersoort er het slechtst aan toe is.
Zo wordt hij eerst een zeehond, dan een vogel en vervolgens een
merrie.

Hilding Celander?) vestigt er evenals Von der Leyen
de aandacht op, dat van de onoorspronkelike trekken in de
Loki-mythen verreweg de meeste berusten op sprookjesmotieven.
Hij houdt het er voor, dat in die mythologiese sprookjes tevens
oude traditie schuilt. De karaktertrekken listigheid en vindingrijk-
heid vinden we overal terug en zij zijn dan ook stellig oorspronkelik.

Loki als de overwinnaar van een reus of ander boos wezen
vinden we terug niet alleen in de Lokkatattur, maar ook in de
Pjazi-cyclus, de Reginsmdl en vooral de Sleipnir-mythe. Ook als
hij optreedt met Pérr is het altijd in een strijd tegen reuzen$3),

1) Zie J. Bolte und G. Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und
Hausmiirchen der Briider Grimm. Leipzig, 1913—18. dl. I, bl. 367.

?) Hilding Celand er, Lokes mytiska ursprung (Uppsala Universitets
drsskrift 1910). bl. 107 vig.

% In de Prymskvida, de Geirredrmythe en de Utga.rﬁaloki-cyclu&‘--



26

al is hiervan, zoals we in het volgende hoofdstuk zullen zien,
wel het een en ander te beschouwen als jongere litteraire uit-
werking.

Axel Olrik?) onderscheidt twee Loki-typen, een Weste-
like O®ins-Loki en een Oostelike Pérs-Loki: ,,Loke som den listige
jetteovervinder tilhgrer Odinsgruppen; Loke som den listige,
men svage og trolgse tilhgrer Thorsgruppen.” Deze scheiding is
echter alleen dan door te voeren, als we aan de verschillende
mythen gelijke waarde kunnen toekennen voor het mythologies
onderzoek. En we zullen zien, dat dit niet mogelik is. De band,
die Loki met Pérr verbindt, zal veel losser blijken te zijn dan die,
welke hem verbindt met O8inn.

Wat het driemanschap zelf betreft, alleen al het feit, dat in de
Reginsmal en de Pjazi-cyclus de logika van het verhaal de aan-
wezigheid van juist die drie goden niet vereist, is een afdoend
bewijs, dat we te maken hebben met een zeer oude traditie. Het
bloedbroederschap, waarop in de Lokasenna gewezen wordt,
is mede een bewijs voor het van ouds samenhoren van O8inn
en Loki.

Axel Olrik? merkt op, hoe in de Keltiese mythologie
herhaaldelik drie goden tezamen optreden. Hoewel invloed hier-
van op de Skandinaviese mythologie niet uitgesloten is, hebben
we toch m.i. met een te algemeen kenmerk te doen, dan dat we
aan ontlening behoeven te denken. Immers ook de Christelike
mythologie heeft een voorkeur voor dat getal en naar voorbeeld
van de Heilige Drieéenheid zijn Hdr, Jafnhdr en Pridi ontstaan.
Het driemanschap Osinn, Vili en Vé is, zoals boven reeds is
besproken, gevormd ter vervanging van het oude: O%inn,
Heenir en Loki.

Vrijwel algemeen neemt men aan, dat het verbond van O5inn,

') Myterne om Loke, bl. 554.
*) Myterne om Loke, bl. 579.



27

Heenir en LéSurr-Loki een rest is uit een geheel heidense tijd.
E. H Meyerl) meent evenwel ook hierin nog Christelike
invloed te bespeuren, hoewel hem de namen van LéSurr en
Heenir grote moeite geven. Hij wil dan ten slotte in de een Elias
en in de ander Henoch zien. Maar er is niets, dat de juistheid
van zijn opvatting zou kunnen bewijzen.

Dat men ook in Engeland het driemanschap Loki, O8inn en
Heenir gekend heeft, blijkt uit een in de 19e eeuw opgetekende
toverformule 2). Een oude vrouw spijkert om haar kleinzoon
te genezen drie hoefijzers op een plank en zegt onder 't
slaan:

Father, Son, and Holy Glost,
Nail the devil to this post.

With this mell I thrice do knock,
One for God

And one for Wod,

And one for Lok.

Heenir heeft als de minst op de voorgrond tredende zijn plaats
moeten inruimen voor de Christengod. Olrik vindt de ver-
klaring, dat we hier een rest van de eigen heidense tijd terug-
vinden, het eenvoudigst, hoewel ook ontlening aan het Noorden
mogelik is. ,,Dog selv om formlen skulde vare overfgrt fra
vikingetidens Nordboer, giver den en hdjst interessant berigelse
af vor viden: yder den eneste direkte pakaldelse af Loke, —
ganske vist kun som en person af Odins-treheden.”

Men kan zich afvragen, of wellicht Loki slechts een jongere
ontwikkeling is bij O8inn. Olrik meent ten stelligste van
niet en er is dan ook geen enkel bewijs voor. Integendeel, uit de
Skandinaviese mythen zou eerder zijn op te maken, dat Loki
bij de Noordgermanen oudere rechten heeft dan OSinn.

1) Véluspa, bl. 73 vig.
) Zie Olrik, Loke i nyere folkeoverlevering 2.



28

Wislicenus?®) meent, dat Loki en O8inn, die zoveel trekken
van overeenkomst vertonen, oorspronkelik één geweest zijn,
d.w.z. dat Loki ,sich von demselben grossen Himmelsgotte
durch Individualisirung eines seiner Erscheinungsseiten abge-
16st hat, von dem OSinn in der germanischen Mythologie die
spateste und reifste Gestalt ist.” Dan zou dus Loki ouder zijn
dan O8inn. Maar dit alles is niet meer dan een onbewijsbare
hypothese.

Wat we echter met zekerheid kunnen zeggen is dit, dat Loki
oorspronkelik niet leviss geweest is, ja dat hij integendeel tot
de welgezinde goden moet hebben behoord, tot wie men zich
in de moeilikste omstandigheden om hulp kon wenden.

1) Loki. bl. 25,



Loki en Porr.

We kennen Loki ook als de metgezel van Porr, allereerst in
de Prymskvisa.

Als Pérr bij het ontwaken zijn hamer mist, vliegt Loki voor
hem in Freyja’s vedergewaad naar het land van de reuzen. Hij
verneemt daar van Prymr, dat deze de hamer heeft gestolen en
niet terug wil geven voor men hem Freyja tot vrouw geeft.
Heimdallr raadt Pérr in Freyja’s kleren te steken, maar deze
verzet zich eerst heftig daartegen. Loki maakt aan zijn protesten
kortweg een eind.

(str. 18) Pd kvai- pat Loki,  Laufeyjar sonr:

“pegi pii Porr, peira orial
Pegar munu jotnar  dsgari bid,
nema pu pinn hamar pér um heimtir’.

Pérr laat zich dan verkleden en Loki vergezelt hem als dienst-
maagd. Dit is goed bedacht, daar Pérr zonder Loki’s hulp door
zijn lomp optreden de hele toeleg zou hebben doen mislukken.
Als Prymr zich verbaast over de enorme eetlust van zijn bruid,
redt Loki de situatie:

(str. 265—8) ‘At vatr Freyja dtta nottum,

svd var hon dd-fus i jotunheimal’

En als de reus schrikt van Porr’s fonkelende ogen, weet Loki
Wwederom zijn argwaan af te leiden:

(str. 285—8) ‘Svaf velr Freyja dita nottum,

svd var hdn Od-fis { jotunheima!’

Dan wordt de hamer Mjollnir gebracht om er de bruid mee te
wijden. Porr grijpt zijn wapen en doodt alle reuzen.

De grondslag van het gedicht wordt gevormd door een oude
natuurmythe: hoe het komt, dat het in de winter niet onweert.



30

De uitwerking heeft hier niets mee te maken. Dat is het werk
van de dichter of zijn voorganger, die daartoe van een bekend
sprookjesmotief, het verkleedmotief, gebruik heeft gemaakt.
Hij heeft voor de oude goden niet veel respekt meer. Naast de
schrandere Loki lijkt Pérr dom en onhandig. Hoogst vermakelik
is de beschrijving van zijn fabclachtige eetlust. Zelfs als op het
eind zijn geweldige lichaamskracht blijkt, kan dit de komiese
indruk, die hij op ons heeft gemaakt, niet wegnemen. De heidense
tijd, die juist grote bewondering koesterde voor Pérr, kan een
dergelike voorstelling niet gekend hebben.

Wat de rol van Loki betreft, zijn er twee mogelikheden. Het
kan zijn, dat we slechts te doen hebben met de schepping van
een dichter, die gevoel had voor komiese kontrasten. Maar het
1s ook mogelik, dat Loki al eerder naast Pérr optrad, maar dan
in een bescheidener rol, waaruit geen gebrek aan eerbied voor
de dondergod sprak.

Axel Olrik 1) meent, dat Loki van ouds bij Pérr hoort als
»,tordengudens dreng”’. Hij haalt een Estniese mythe aan, waarin
de zoon van de dondergod zich uit de macht van de duivel be-
vrijdt door zijn vaders doedelzak te stelen en die aan de duivel
als losprijs te geven. De diefstal geschiedt op een wijze, die sterk
herinnert aan de manier, waarop Loki Freyja het Brisingamen
ontsteelt. Ook zijn er trekken van overeenkomst met de mythe
van I8unn, daar immers Loki I3unn aan Pjazi uitlevert om zich-
zelf uit diens macht te bevrijden.

In de Estniese mythe weet de dondergod ten slotte zijn doedel-
zak terug te krijgen en dit is weer te vergelijken met het terug-
halen van de hamer in de Prymskvisa. Op grond van de onmis-
kenbare overeenkomst tussen de Estnicse mythe en tal van
Loki-mythen meent Olrik in de zoon van de dondergod Loki

') Axel Olrik, Tordenguden og hans dreng (Danske Studier 1905, bl.
129 vlg. en 1908, bl. 65 vlg.).



31

terug te vinden, hoewel natuurlik niet precies de Loki van de
Prymskvisa. De Estniese mythe geeft ,,den simpelt byggede
grundform.” , Thors og Lokes fzlles sagnkres bliver klar ved
at han fra férst af er ,,,tordensonnen’”’, ,,,, Thors tjeener’””’
eller hvad vi nu vil kalde den yngre og svagere ledsager
for tordenguden.” Pjilfi, ook bekend als dienaar van Pérr,
i niet zozeer een Noors-IJslandse als wel een Zweedse
figuur.

Hiertegen is Celander?) opgekomen. Hij toont aan, dat de
Naam van Pjalfi in Zweden niet vaker voorkomt dan die van
Loki. En Loki is in de IJslandse mythen niet in de eerste plaats
de begeleider van Pérr — wat Pjalfi uitsluitend is — maar hij
staat in nauwe betrekking tot O%inn. In de mythe van Pérr’s
strijd met de reuzinnen op Hlésey, ons in Hédrbarzljés verteld,
is het Pjalfi die hem vergezelt.

(str. 391—e6) “Vargynjur pat voru, en varla konur!

skeldu skip milt, er ek skord at hafid-ak,
g mér jdrmlurki, en eltu Pjdlfa.

Eveneens is hij de begeleider van Pérr bij diens strijd met
Hrungnir 2).

Volgens de Porsdrapa vergezelt hij hem ook op de tocht naar
Geirrgdr. In de bokkenmythe is hij het, die het been doorsnijdt
tot in het merg. Dat de Hymiskvida Loki als de medeschuldige
laat optreden (enn pvi inn levisi Loki wm olli), is stellig niet in
orde en waarschijnlik een toevoegsel uit later tijd, toen er niets
kwaads kon geschieden of Loki kreeg er mede de schuld van ),

1) Lokes mytiska ursprung, bl. 86—107.

?) Skaldsk. 17.

3) Merkwaardig lijkt me ook, dat de zoveel jongere Lokarimur of
Lokrur (Rimnasafn. . . udg. for Samfund . .. ved Finnur Jénsson.
Kob., 1905-—-1912. 1. heefte, bl. 290 vlg.), die overigens niet veel goeds van
Loki weten te vertellen, zwijgen over zijn aandeel aan Pjalfi’s vergrijp.

(I str. 16)  Gester atu geitar jod,
gleyptu beede holld og blod;



32

Volgens Celander kan de tocht naar Utgar$aloki als een late en
onoorspronkelike mythe buiten beschouwing worden gelaten.
En verder moeten we bedenken, dat de rol van Loki in de
Prymskvida volstrekt niet onderdanig is.

Het belangrijkste bezwaar van Celander tegen de opvatting
van Olrik is evenwel het volgende. De genoemde Estniese
mythe is bewaard in twee varianten en bij vergelijking is ge-
bleken, dat juist de oudste variant de minste trekken van over-
eenkomst met de Loki-mythen vertoont. Hierdoor is wel af-
doende bewezen, dat we wat het optreden van Loki en de zoon
van de dondergod betreft te maken hebben met een toevallig
parallellopende ontwikkeling, maar niet met oude verwantschap?).

Het is heel goed mogelik, dat Loki’s rol in de Prymskvida
geheel en al de schepping is van de dichter. Om de sterke maar
domme Pérr te begeleiden had hij, met zijn fijn gevoel voor humo-
ristiese kontrasten, geen ander kunnen kiezen dan de tengere en
schrandere Loki. En die keuze lag des te meer voor de hand, daar
Loki, zoals we in het vorige hoofdstuk gezien hebben, dikwels
ook in gezelschap van O%inn en Heenir door zijn list de val van
een vijand der goden veroorzaakt 2).

pialfe giorde at liosta legg,
lysta giorer til mergiar segg.

Dat is alles wat ons wordt meegedeeld.

1) Celander (Loke-problemet. Ett genméle och en efterskrift. Danske
‘Studier 1914, bl. 65 vlg.) houdt ook later, alshijdoor Olrik aangevallen
is, vol, dat Loki een indringer is in Pjalfi’s gebied en dat deze laatste ook
in de IJslandse mythen de oorspronkelike begeleider is van Pérr. De
Estniese mythe heeft niets direlkt met Loki te maken en is volgens
Celander waarschijnlik aan de Zweden en niet, zooals Olrik wil, aan
.de Oostgoten ontleend.

) Het is ook mogelik, dat oorspronkelik Pjalfi Pérr op zijn tocht bege-
leidde, dan evenwel in een bescheidener rol dan Loki. Dat de dondergod
van ouds een dienaar had, is wel voldoende bewezen, daar we deze ook
in de Litause en Keltiese mythologie aantreffen. Volgens Olrik (Danske
:Studier 1905) is de verbinding oud en gegrond op een natuurverschijnsel.

Loki is evenwel nooit die dienaar geweest.



33

Axel Kock?), die Loki als een vuurdemon beschouwt wiens
haam identiek is met het appellativum loki ,,vuur”, verklaart
zijn optreden met Pérr natuursymbolies: Loki is een personifi-
katie van de bliksem bij het onweer. Het is natuurlik wel moge-
lik, dat men in sommige streken een dergelike voorstelling ge-
kend heeft, maar primair is zij in geen geval, daar zij niet te
kombineren is met die van de stellig veel oudere Oins-Loki.
Uitgangspunt voor zulk een verklaring kan een wellicht reeds
vroeg ontstane mythe van Pérr en Loki geweest zijn. Daar men
in Pérr de dondergod zag, lag het voor de hand, dat men in Loki
ook een natuurverschijnsel symbolies voorgesteld wilde zien.
Latere IJslandse uitdrukkingen, als leingi geingr Loki og Pér,
léttir ei hrigtum, kunnen ook ontstaan zijn onder litteraire invloed,
daar immers de IJslanders beter dan enig volk op de hoogte zijn
van hun oude letterkunde. Men heeft wellicht gedacht aan de
verzen van de Prymskvida:

bjorg brotnugu, brann jorg- loga:
ok Od'ins sonr i jptunheima.

Snorri vertelt in Skdldsk. 18, hoe Loki F rige’s vedergewaad
leende en in valkengedaante naar de woning van Geirrgdr vloog.
Nieuwsgierig keek hij door het rookgat naar binnen. GeirrgSr
zag hem en stuurde een van zijn mannen naar het dak om de
vogel te vangen. Loki had schik in die klauterpartij en besloot
niet weg te vliegen voor de man vlak bij hem was. Maar toen hij
de vleugels uitspreidde en zich wou afzetten, merkte hij dat hijj
Vast zat. Hij werd gevangen en naar Geirrgdr gebracht, die hem
om zijn onwil te breken drie maanden lang in een kist zonder
voedsel opgesloten hield. Toen pas kreeg hij zijn vrijheid terug,
toen hij beloofd had Pérr zonder gordel en hamer in de macht
van Geirrgdr te brengen.

) Axel Kock, Etymologisch-mythologische Untersuchungen (Indo-
germ. Forschungen X, 1899. bl. 90 vig.).



34

Dan is er een lakune in Snorri’s verhaal. Hij vertelt ons name-
lik niet, hoe het Loki gelukte Porr zonder zijn attributen mee te
tronen. We vinden hen ineens samen bij de reuzin Gridr, die
Porr waarschuwt voor Geirrg®r en hem een gordel, een staf en
ijzeren handschoenen leent. Dan gaan Porr en Loki op weg. Als
zij de rivier Vimur oversteken, klemt Loki zich aan Pérr’s gordel
vast. Bij Geirrgdr gekomen doodt Poérr eerst diens dochters
Gjalp en Greip en vervolgens de reus zelf.

In de Pérsdripa?) van Eilifr Godrinarson wordt eveneens
Pérr’s tocht naar Geirrgdr beschreven. Snorri heeft dit gedicht,
dat in 4 1000 ontstaan moet zijn, gekend. Het vertoont evenwel
enige afwijkingen van Snorri’s lezing. Hoever deze gaan is niet
altijd duidelik, daar veel plaatsen in de Porsdrdpa tamelik duister
en voor tweeérlei uitleg vatbaar zijn.

De eerste strofe is al dadelik van belang.

Flugstalla réd* fells
fiornets godta at hvetja
(drjrsgr vas Loptr at ljuga)
logseims fag“ir heiman:
ged'reynir kvadt greenar
Gauts herprumu brautiv
vilgi lryggr lil veggjar
viggs Geirrodar liggja.

Het is dus Loki, lpgseims fadir, die Porr, die hier aangeduid is
als fellir fjprnets goita flugstalla, aanspoort de tocht te onder-
nemen. Hij maakt het voor hem aanlokkelik door te zeggen, dat
granar brautiyr naar de woning van Geirrgdr voeren. lets wat
helemaal niet waar blijkt te zijn, daar de tocht over de woeste
bergstroom Vimur juist zeer gevaarlik is. Hoe Loki het bewerkt
dat Pérr zijn attributen thuis laat, wordt evenwel niet verteld.
De strofe is dus niet zozeer van belang, omdat zij de boven-

1) Skjaldedigtning 1B, bl. 139 vig.



35

genoemde lakune bij Snorri zou kunnen aanvullen, dan wel om-
dat hier duidelik blijkt, dat reeds de Porsdripa de voorgeschie-
denis: Loki’s gevangenschap bij Geirrgdr, kent en in verband
brengt met Pérr’s tocht. Anders was dat optreden van Loki vol-
komen overbodig, vooral daar niet hij maar Pjélfi Pérr vergezelt.

Dit namelik is het grote verschil tussen de Poérsdripa en de
Snorra Edda: het is niet Loki maar Pjdlfi die met Pérr meegaat.

Gemakkelik is dit niet uit de tekst te lezen. Al in str. 3 zijn
grote mocilikheden.

Gorr, vard* 1 for fyri
farmr, meinsvdrans, arma
soknar hapis med- svipti
sagna galdrs an Rpgnir;
Pyik granstrawma Grimnis;
gall- mantelendr halla
-Opnis ilja gaupnum
Endils d md spendu.

Dat met arma farmr galdrs hapts Loki bedoeld is; is duidelik.
Maar wie is Rognir séknar en wie sagna sviptir? Finnur
Jénsson drukte onder de tekst een vertaling af, waarin hyj
voor Rognir séknar Pjalfi en voor sagna sviptir ,,mandenes an-
forer” zet. De volgorde, waarin wij de woorden moeten lezen, is
dezes Rpgnir séknar vard: fyrri € for med* sagna svipti an farmr
@rma galdrs hapts, gorr meinsvdrans. De betekenis wordt dan:
»Pjalfi was eerder bereid met Pérr mee te gaan dan Loki.” Zo
leest ook Olrik 1) deze verzen: ,, Thjalfe var hurtigere end Loke
til at blive hans folgesvend.” Dit geeft op zich zelf een uitstekende
Z1n,

Eigenaardig is het, dat het Lexicon poeticum %) een andere
verklaring geeft, nl. dat met Rpgnir séknar Porr is bedoeld en

') Danske Studier 1905, bl. 130.
%) LexiconpoeticumavaeinbjﬁrnEgi]sson ogFinnurJénsson.
Keb., 1913—1916. bl. 475.



36

met sagna sviptir Loki. Heeft de opvatting van Finnur Jéns-
son zich in de loop der jaren gewijzigd of is een vergissing van
Sveinbjorn Egilsson door hem over 't hoofd gezien, toen
hij de tweede druk van het Lexicon bezorgde? Waarschijnlik is
het laatste het geval geweest.

Immers, daar het Lexicon poeticum voor arma farmr galdrs
hapts ook Loki geeft, krijgen we een vrij zinloze vertaling: ,,Pérr
was eerder klaar dan Loki.” Bovendien wordt Pjdlfi dan helemaal
niet genoemd, terwijl uit de volgende strofen blijkt, dat juist hjj
en niet Loki Pérr vergezelt 1).

In str. 4 wordt Pérr de helper van Loki — bplkveitir Loka —
genoemd, maar dit is niet meer dan een gewone kenning, zonder
een bepaalde betekenis voor deze plaats.

In str. 8 lezen we, hoe frig-ir eidsvara vikingar Gauta setrs met
kracht door de stroom waden. En in str. 9, hoe Pjalfi zich vast-
klemt aan Pérr’s skaunar seil. Dit is heel duidelik: als de rivier
nog niet zo onstuimig is, waden Pérr en Pjdlfi beide, maar als
het water wast en Pjdlfi in gevaar komt, klemt hij zich vast aan
pérr’s schildband en laat zich dragen 2).

1) Geheel anders wordt de eerste strofe verklaard door Ivar Lind-
quist (Norrdna lovkviden frin 800- och 900-talen. Lund, (1929). del. 1,
bl. 94 vlg.). Hij vertaalt: En valkyrjas (eg. ,,anloppets fjitters”; Sigyn
asyftas, Lokes make) armars bérde, kind for mened, (dvs. Loke) var hellre
redo till en fird med mannen (eg. ,,utsagors framférare’” = talare; det
syftas pd Tor) dn med Oden, kind f6r galder.

Het schijnt me toe, dat bij deze methode van verklaring het verkrijgen
van een goede betekenis volkomen bijzaak wordt en dat de bedoeling
van Lindquist voornamelik is de zinsindeling zo eenvoudig mogelik te
houden. Hier verdient stellig de verklaring van Finnur Jénsson, hoe
ingewikkeld ook, de voorkeur, daar die van Lindquist de tekst, ook
in verband met de inhoud der volgende strofen, volkomen onbegrijpelik
maakt.

1) Konstantin Reichardt (Studien zu den Skalden des 9. und 10.
Jahrhunderts. Leipzig, 1928. bl. 52 vlg.) stelt een zinsindeling voor, die
enigszins afwijkt van die van Finnur J6nsson. Hij wil nl. lezen:



37

Ock in str. 10 worden beide genoemd:
Skalfa Pérs né Pjalfa
prditar steinn vigh dita.

Het verhaal is verder gelijk aan dat van Snorri; de ontmoeting
van Gjdlp bij de rivier, het breken van de rug der beide reuzen-
dochters en het doden van GeirrgSr met het gloeiend stuk ijzer.
Pjdlfi wordt niet meer met name genoemd, maar zijn tegenwoor-
digheid blijkt duidelik genoeg. Dat er evenwel nog een derde bij
Was, is nergens uit op te maken. De gevolgtrekking moet dus
deze zijn, dat inderdaad met Rggnir séknar Pjalfi bedoeld is en
dat hij en niet Loki Pérr vergezelt.

Dat ik bij dit alles langer bleef stilstaan, vindt zijn oorzaak in
het feit, dat we in het optreden van Pjélfi op deze plaats een
sterk argument kunnen hebben tegen de opvatting van Olrik,
dat Loki en niet Pjdlfi de oorspronkelike begeleider is van
Pérr. Maar dan moeten we er natuurlik zeker van zijn, dat Eilifr
GoBriinarson in dit opzicht een oudere traditie vertegenwoordigt
dan Snorri. En dat is zeer de vraag. :

Snorri’s verhaal is meer gedetailleerd, het geeft veel meer
biezonderheden dan de Pérsdrdpa, die feitelik alleen haar lengte
heeft gekregen door de lange en ingewikkelde kenningen. Over

—

unz med yla sinni
(afiraun vas pat) skaunar
4 seilhimin (sjdla)
sjalflopta kom Pjalfi.

F. J. leest: & seil (himinsjola), hetgeen ongetwijfeld een minder mooie
alliteratie oplevert. Skaunar seil-himinn kan een kenning zijn voor ,,schild”’
Pjaigi springt dus op Pérr’s schild, als hij in gevaar komt. Het is voor de
betekenis van weinig belang aan welke verklaring we de voorkeur geven.

Lindquist vertaalt: ,,Anda tills att bland de skéldbevipnade (eg.
»Skoldens”) mannens f6lje Tjalve genom att lyfta sig sjilv kom upp pa
hévdingens skéld (eg. ,,skdldsnorets himmel'’).

Dit is een poging om Loki, die wij ons natuurlik moeten denken ,,bland
de skéldbevipnade minnens félje” ook hier in het gedicht een plaats te
geven!



38

de voorgeschiedenis, het ongewapend zijn van Pérr en het be-
zoek aan de reuzin Grisr vertelt de Pérsdripa ons al heel weinig.
Maar toch nog genoeg om ons te doen begrijpen, dat de dichter
meer biezonderheden van de mythe kende, dan hij in zijn ge-
dicht te pas wilde brengen.

We hebben gezien, hoe het optreden van Loki in str. 1 moeilik
anders verklaard kan worden dan dat de Pérsdrdpa hier zin-
speelt op de voorgeschiedenis: Loki gevangen door Geirrgsr
die Poérr als losprijs eist. Wat de beide andere punten betreft,
deze hangen nauw samen. De hulp van Gri¥r is nodig omdat
Pérr geen wapens heeft. We vinden op één plaats in de Pérs-
drdpa het bewijs, dat de dichter ook deze voorstelling gekend
heeft. In str. 9 wordt namelik de staf van Grisr genoemd:

stophnisu for steypir
strid‘lundr med~ vol Gritar.

Loki speelt in de Snorra Edda, evenals Pjélfi in de Pérsdrapa,
bij de tocht naar Geirrgdr een ondergeschikte rol. Voor Pjalfi,
die als dienaar van Porr steeds met hem meegaat, is dit niet zo
vreemd. Maar dat Loki zich zo op de achtergrond houdt, zijn
we van hem niet gewoon. Daarom zouden we kunnen menen,
dat eerst Snorri hem, omdat hij in het eerste deel van de mythe
zo op de voorgrond treedt, ook in het tweede deel heeft opgenomen
in de plaats van Pjalfi. Snorri kon hier gemakkelik toe komen,
daar hij meer tochten van Porr en Loki kende: naar Prymren
Utgarsaloki. Ook had hij de Pérsdrapa verkeerd kunnen verstaan,
denkende dat in str. 3 Loki gereed stond Pérr te vergezellen.

Maar aan de andere kant zijn er verschillende faktoren, die
het waarschijnlik maken dat toch Loki en niet Pjalfi de oorspron-
kelike begeleider is van Pérr op diens tocht naar Geirrg®r, m.a.w.
dat het Snorri is, die de oudste traditie vertegenwoordigt, waar-
van Eilifr Go¥rinarson om de een of andere reden is afgeweken.
Allereerst de logika van het verhaal. Hoe zou Pérr de gevaarlike
en voor hem geheel doelloze tocht hebben doorgezet, als niet



39

Loki, die er zoveel belang bij had, als gids met hem mee was ge-
gaan? Hij levert immers ook ISunn persoonlik aan Pjazi uit.
Het is heel wel mogelik, dat volgens een oude voorstelling Loki
Pérr onder allerlei misleidende voorwendsels wist mee te tronen.
Doordat Snorri’s verhaal juist daar een lakune vertoont en de
Pérsdrapa zo kort is op dat punt, kunnen we hieromtrent niets
zekers te weten komen.

Als Snorri’s lezing de oudste is, hoe komt het dan dat de
Pérsdrépa een andere voorstelling kent? Hierop is het antwoord
gemakkelik te geven. De dichter was een groot bewonderaar van
Porr en hij heeft blijkbaar niet gewild, dat zijn held op de tocht
begeleid werd door een wezen als Loki, waarvoor hij zo weinig
respekt toont te hebben (drjitgr vas Loptr at ljziga). Voor Snorri,
die twee eeuwen later leefde, kon bewondering voor een van de
oude goden geen reden meer zijn om van de oorspronkelike
lezing af te wijken.

Olrik’s theorie wordt dus allerminst aan het wankelen ge-
bracht door de lezing van de Pérsdrapa. Wel echter door het feit,
dat Loki in de GeirrgSr-mythe volstrekt geen onderdanige rol
Speelt en dat zijn optreden met Pérr slechts het gevolg is van de
eis van de reus. Dat deze juist Porr tot zijn slachtoffer koos, is
heel begrijpelik, daar Pérr de grootste vijand der reuzen was.

Het is de vraag, of er in de Geirrgdr-mythe een oude
kern verborgen ligt. Opvallend is de overeenkomst met de
I).iil?‘i-c;.,fclus, waarin ook Loki, in de macht van een reus
geraakt, een van de goden als losprijs aan hem uitlevert.
Ook de wijze waarop Loki zelf in gevangenschap raakt — beide
malen blijft hij door toverij aan iets vastzitten — is in principe
dezelfde. Evenals de Pjazi-cyclus is de Geirrgdr-mythe opgebouwd
uit tal van sprookjesmotieven. Von der Leyen 1) ziet in Porr’s
tocht naar Geirrgsr een tocht naar de hel, evenals in de tocht

e

1) Das mirchen in den gottersagen der Edda, bl. 45 vig.



40

naar Utgardaloki, bij Saxo 1) onmiddellik daarop volgend. Inder-
daad doet het verhaal, waarin de moeilikheden om de plaats
van bestemming te bereiken als bijkans onoverkomelik worden
geschilderd, sterk aan een tocht naar de onderwereld denken, die
immers ook de levenden weert doer allerlei hindernissen, en wel
in 't biezonder door diepe rivieren.

De ontmoeting met Gri¥r is een bekend sprookjesmotief: de
held ontmoet op zijn gevaarlike tocht een welgezind wezen, dat
hem goede raad geeft of tovermiddelen verschaft om zijn doel
te kunnen bereiken. Hieraan verwant is het motief, dat de
vrouw des huizes de bezoekers helpt tegen haar eigen man )
Moeten we soms in Grir de vrouw van Geirrg®r zien?

Nu rest ons nog de mythe van Pérr’s tocht naar Utgardaloki,
beschreven in Gylf. 43—46.

Daar wordt verteld, hoe Pérr en Loki er samen op uit trekken
en ‘s nachts hun intrek nemen bij een boer. Pérr slacht zijn bok-
ken voor het avendmaal en zij eten het vlees. De volgende dag
wijdt Pérr de beenderen en de bokken staan weer levend op.
Maar een is er kreupel, omdat de zoon van de boer een dijbeen
heeft doorgesneden tot in het merg ). De boer biedt Pérr als
vergoeding zijn beide kinderen aan, Pjalfi en Roskva. Van Pjalfi
merkt Snorri op, dat hij allra manna féthvatastr is.

Zij gaan dan met z'n vieren op weg en overnachten in de
handschoen van de reus Skrymir. De volgende dag biedt de reus
aan hen te vergezellen en de proviandzak te dragen. ’s Avends
legt hij zich neer om te slapen en Pérr zal voor het eten Zorgen,

) Saxo Grammaticus, Gesta Danorum. Herausg. von Alfred
Holder, Strassburg, 1886. bl. 286 vlg. en bl. 292 vig.

?) Zo b.v. in de Hymiskvida, waar de vrouw van de reus Pérr en Tyr
gastvrij ontvangt en hen waarschuwt voor Hymir,

’) Hoe de afwijkende lezing van de Hymiskvida beschouwd moet
worden, is reeds besproken op bl. 81. Voor uitvoeriger bespreking zie
bl. 43 vig.



4]

maar Skrymir heeft de riemen van de zak zo stevig dichtgesnoerd,
dat ze niet los te krijgen zijn. Ze moeten het die keer zonder
avendmaal stellen. Pérr, in woede ontstoken, geeft Skrymir
drie keer een slag met zijn hamer op het hoofd, maar dit deert
hem in ’t geheel niet.

Des anderen daags bereiken ze de burcht van Utgarsaloki,
Waarheen Skrymir, die teruggekeerd is, hun de weg heeft ge-
wezen. De koning bekijkt hen met geringschatting, als ze hem
in de zaal begroeten, en eist dat zij hun vaardigheid op een of
ander gebied zullen tonen.

P segir sd, er sictarst gekk, er Loki heitir: | kann ek pd 1prdit
¢r ek em albiinn at reyna, at engi er hér sd inni, er skjdtara skal
€ta mat sinn en ek.” UtgarSaloki roept zijn dienaar Logi om zich
met Loki te meten. Er wordt een bak vlees binnengebracht en
zij zetten zich elk aan een eind. Ze eten even vlug, maar als zij
elkaar in het midden van de bak ontmoeten, heeft Loki alleen
het vlees opgegeten. Logi echter vlees, beenderen en bak; ok
syndisk nti pllum, sem Loki hefots ldtit leskum.

Dan is Pjalfi aan de beurt, hij loopt om het hardst met Hugi,
Mmaar verliest ondanks zijn snelvoetigheid. Ten slotte moet
Pérr tonen wat hij vermag. Hij tracht eerst tevergeefs een volle
drinkhoorn in één teug te ledigen. Daarna moet hij de kat van
de koning optillen, maar hij krijgt slechts één poot van de grond.
Toornig biedt hij aan te vechten met wie maar wil. De koning
laat hem worstelen met een oude vrouw, Elli, en hij verliest.
Dan maakt Utgardaloki een eind aan de wedstrijd en laat hen
Verder de nacht in zijn woning gezellig doorbrengen. De volgende
dag doet hij zijn gasten uitgeleide en openbaart hun, hoe hij hen
bedrogen heeft. Hij zelf was Skrymir, een berg beschermde hem
tegen de slagen van Pérr, Logi was het verslindende vuur, Hugi
zljn eigen gedachte, de drinkhoorn stond in verbinding met de
zee, de kat was de wereldslang en Elli de ouderdom. Pérr
heft zijn hamer op om Utgar¥aloki te verpletteren, maar op



42

hetzelfde ogenblik zijn de reus en de burcht verdwenen.

Behalve in de Snorra Edda vinden we de mythe van Utgar-
daloki ook nog verhaald in de Lokarimur of Lokrur 1). Volgens
Finnur Jénsson gaat de inhoud hiervan geheel terug op
Gylfaginning. Alleen treffen we natuurlik talrijke dichterlike,
zij het ook meestal niet heel fraaie uitwerkingen aan. Loki wordt
voorgesteld als ondergeschikt aan Porr, evenals Pjdlfi. Maar het
is duidelik, dat hij alleen voor deze gelegenheid Porr dient en
anders de dienaar is van O®inn.

(I, str. §)  Loke var nefndr Puondar prell,

prottar laus en ecki dell,
huar sem Biorn til bygda for,
bra hann sier @ wid brogdin stor.

Pundr is een naam van O%Sinng), Bjorn echter van Porr. De
dichter kende dus, hoewel hij Loki beschouwde als de dienaar
van O8inn, tevens de voorstelling: Loki begeleidt Pérr. In str. 7
wordt Loki Fiolnes pion genoemd en Pérr stelt voor zijn
vertrek de eis, dat hij hem zal vergezellen: Fiolnes pion skal
fara med wmier. Zijn tegenwoordigheid schijnt dus gewenst
te zin.

Loki speelt overigens volstrekt geen heldhaftige rol. Hijj is bang,
wil eerst zelfs niet mee. De dichter heeft een echte slaaf van hem
gemaakt en duidt hem aan met weinig vleiende benamingen,
zoals bykkja en skaud . Typies is het dat Loki — Henis vinr —
de bokken slacht en het vlees bereidt. Het is duidelik, dat de
dichter Pérr voor dit keukenwerk te goed vond. Maar Loki
heeft, zoals we al gezien hebben, geen aandeel in het vergrijp van
Pjalfi.

In het derde deel van de Lokrur wordt Loki’s wedstrijd met
Logi beschreven. Het loopt slecht voor hem af. Logi verslindt

1) Rimnasafn, bl. 290 vlg.
?) Grimnismal str. 54.



43

zelfs het mes en de beenderen. En als ze in het midden elkaar
nNaderen, moet Loki zich haastig terugtrekken, want Logs sveinn
vil hann bita!

Alleen op het eind doet Loki weer van zich horen.

(IV, str. 20) Lodur hygst pat lymskv troll
liosta fast med reidi,
pa var gramr ok hin hafva holl
horfen skiallda meide.

Die nutteloze uitbarsting van toorn paste volgens de dichter
beter bij Loki dan bij Pérr.

Veel nienws geven de Lokrur dus niet, maar dit blijkt toch
wel duidelik, dat de dichter Loki beschouwt als behorend bij
O3inn en dat hij hem slechts in biezondere gevallen als hier met
Pérr mee laat gaan.

Als we deze mythencyclus gaan analyseren, zien we dat we
Vvrijwel uitsluitend met los aaneengeregen sprookjesmotieven te
doen hebben. De bokkenmythe vormt een afgerond geheel,
daarna krijgen we de ontmoeting met Skrymir en ten slotte het
bezoek aan Utgardaloki. Drie afzonderlike sprookjes, die tot
elkaar in geen enkel verband staan.

Allereerst de bokkenmythe. Loki speelt hierin geen rol van
€nige betekenis. Er is geen reden om op grond van Hymiskvia
37 aan te nemen, dat er een andere versie is geweest, nitvoeriger
dan die van Snorri, waarin Loki het kwaad op zijn geweten heeft.
En zo die opvatting ook buiten de HymiskviSa heeft bestaan,
dan is zij toch stellig niet oud, daar de kenmerkende trek, het
de schuld geven aan Loki van het kwaad dat is geschied, typerend
1s voor de tijd, toen men in Loki niet meer zag de vriend en helper
van Oinn, maar de vijand van goden en mensen, Dat de bokken-
mythe niets te maken heeft met de mythe van Skrymir of Utgar-
Saloki, wordt wel hierdoor bewezen, dat we haar ook aantreffen
verbonden met de mythe van Poérr’s tocht naar Hymir. C. W.



44

von Sydow?) uitte de veronderstelling, dat Loki en niet Tyr
in de HymiskviSa Pérr begeleidt. T97 zou in dit lied dan een
appellativam zijn. Deze opvatting is, hoewel het gedicht zo
beschouwd een mooie eenheid zou opleveren, niet sterk gefun-
deerd, daar uit de vage aanduidingen in de tekst niets van dien
aard valt op te maken. Loki wordt alleen genoemd in str. 37
en die plaats: en pvi inn levist Loki wm olli, doet tamelik stereo-
tiep aan en kan geen stevige grondslag zijn voor de opvatting
van Von Sydow. Het lijkt er meer op, of we op deze plaats
een onwillekeurige en hier niet goed passende uitlating aantreffen
van de dichter, die in Loki de oorzaak zag van alle kwaad.

De kern van de bokkenmythe is een oud sprookje, dat we terug-
vinden o.a. verbonden met een sage, gelijkend op die van Phile-
mon en Baucis. Men slacht een dier en eet het vlees, maar bewaart
huid en beenderen. Na de maaltijd worden de beenderen aan cl-
kaar gepast, een toverformule wordt uitgesproken en het dier
staat weer levend op. Het komt voor, dat iemand een bot heeft
gebroken of verstopt, en dan is het dier kreupel. Dikwels is het
een onbekende gast, die door deze tovenarij zijn bovennatuurlike
macht en tevens zijn goede gezindheid toont )b

Bij de ontmoeting met Skrymir speelt Loki helemaal geen rol,
evenmin als Pjdlfi. Ook hier is de sfeer geheel en al die van het
sprookje: de fantasties grote handschoen, de zware stappen van
de reus en zijn onweerachtig snorken. Pérr verschijnt ons als een
klein en machteloos wezentje, dat ondanks zijn krachtsinspan-
ning niets tegen Skrymir kan beginnen. Bijna lachwekkend is
zijn woede, als hij bemerkt dat hij het zonder eten zal moeten
stellen. Daarom kan de mythe niet in de heidense tijd ontstaan
zijn, toen men Pérr zo bewonderde.

) C. W. von Sydow, Jatten Hymes bigare (Danske Studier
1915, bl. 113 vlg.).

%) Zie: C. W. von Sydow, Tors fird till Utgdrd (Danske Studier
1810, bl. 65 vig.).



45

In de mythe van Utgar¥aloki spelen ook Loki en Pjalfi een
rol. Alleen is het de vraag, of hun die oorspronkelik toekomt.
In de Hymiskvisa doet Pérr alles alleen en steeds met sukses.
Dat is natuurlik de oudste voorstelling. Dat hij in de Utgar&a-
loki-mythe verliest, is een bewijs voor het betrekkelik late ont-
staan van die mythe. Overigens is het heel begrijpelik, dat men
Pérr laat drinken, iets zwaars tillen en worstelen, daar immers
zijn lichaamskracht en zijn gulzigheid maar al te goed bekend
waren.

Pérr levert alleen al- drie wedstrijden. Het sprookjesgetal
drie is dus aanwezig. Maar een later bewerker heeft blijkbaar ook
nog drie personen willen hebben, die een wedstrijd leveren, en
daarom de wedstrijden van Loki en Pjdlfi ingevoegd. Daardoor
is de oorspronkelike regelmaat eigenlik verloren gegaan.

Dat hij Pjalfi heeft gekozen, is duidelik: hij is Pérr’s knecht.
Daar hij manna féthvatastr is, moet hij hardlopen. Wat Loki
betreft, hem kende men als de begeleider van Pérrin de Pryms-
kvi¥a, Maar hoe is de bewerker er toe gekomen hem met Logi om
't hardst te laten eten? Misschien was dit oorspronkelik een wed-
strijdnummer van Pérr, wiens buitengewone eetlust uit de
Prymskvi¥a bekend was. Het zou bovendien prachtig passen bij
die andere proef: het ledigen van de drinkhoorn. Ook is bet
mogelik, dat men gedacht heeft aan Loki’s avontuur bij Geirrgdr,
toen hij drie maanden honger had geleden. Er is echter nog een
derde verklaring. Dan moeten we aannemen, dat Loki niet
eerst in de UtgarSaloki-mythe werd opgenomen en daarna pas,
na het tot stand komen van de kompilatie, in de beide andere
mythen, maar dat hij in de drie mythen tegelijk werd opgenomen,
nadat men die reeds met elkaar had verbonden. Zo krijgen we
een eenvoudige uitleg: door de plagerij van Skrymir hadden de
goden honger moeten lijden en, als Utgardaloki hen uitnodigt
een proef van hun bekwaamheid te geven, komt de spotvogel
Loki dadelik met het voorstel tot een eetwedstrijd voor den dag.



46

Anders moeten we aannemen, dat dit biezonder aardig trekje
slechts te danken is aan een zuiver toeval.

Hoewel Loki’s rol dus stellig niet oorspronkelik is, hebben
velen 1) getracht er een opvatting omtrent zijn wezen op te grond-
vesten. Als een merkwaardigheid beschouwde men het, dat de
hamen van de beide tegenstanders in klank zoveel op elkaar
leken. Daar zocht men meer achter dan het blinde toeval. Logi
is het vuur, Snorri noemt hem zelf villields. Bovendien blijkt zijn
natuur duidelik uit de gretigheid, waarmee hij vlees, benen en
bak verslindt. Het komt me onbegrijpelik voor, dat sommigen,
zoals Grimm en A. Kock, nu konden beweren: Loki is ook
gelijk aan het vuur. Waarop baseerde men die opvatting? Op
de klankovereenkomst van de namen? Denkelik was het zo,
dat men, uitgaande van een zwak gefundeerde vuurgodtheorie,
op deze plaats bevestiging daarvoor trachtte te vinden en daarbij
slechts lette op de details, die men kon gebruiken voor dat doel,
met verwaarlozing van de logika van het verhaal. Want als we
zien wat er staat, komen we juist tot de konklusie, dat Loki hier
onmogelik de rol van een vuurdemon kan spelen. Immers, de
reden dat hij tegen Logi verliest is deze, dat hij zelf slechts kan
eten als een hongerig mens maar Logi als het verterend vuur,
Ten slotte wijst de analogie met de volgende wedstrijdnummers:
Pjélfi tegen Hugi, Pérr met de drinkhoorn, tegen de wereldslang
en de ouderdom, volstrekt niet in de richting dat we een dergelik
verband moeten zoeken tussen de tegenstanders, als er dan bij
Loki en Logi te vinden zou zijn.

We kunnen integendeel met zekerheid zeggen: als Loki in de
volksoverlevering gold voor een vuurdemon, had hij niet
deze rol kunnen spelen, daar hij dan redelikerwijze niet van Logi
had kunnen verliezen.

Een heel andere opvatting, gebaseerd op dit optreden van Loki,

') Zoo 0.a. Jacob Grimm, Deutsche Mythologie, 4e uitg. T, bl, 199
—202. En later Axel Kock,




47

is verkondigd door Schoning?). Hij ziet in Loki een doodsgod,
die het vlees van de beenderen eet, terwijl het vuur alles gelijkelik
verteert. In de mythe zelf vinden we geen tegenspraak, maar ook
geen enkel bewijs. Daar we echter van een normaal wezen niet
anders verwachten dan dat het 't vlees opeet en de benen laat
liggen, is het wel wat gewaagd juist op deze plaats aan die
handeling een vérdragende symboliese betekenis toe te kennen.

De Utgardaloki-cyclus bestaat, om het nog eens in 't kort samen
te vatten, uit drie gedeelten. We moeten uitgaan van de wed-
strijd-episode, die zeer gemakkelik voor uitbreiding vatbaar was.
Waarschijnlik speelde eerst Pérr alleen daar een rol in. Pjalfi
werd er mee in opgenomen en ter verklaring van diens aanwezig-
heid zette Snorri of een voorganger van hem de bokkenmythe
€rvoor.

Wanneer de Skrymir-episode aan de mythe is toegevoegd, is
moeilik te zeggen, maar omdat deze episode veel vaster verbon-
den is aan de Utgar¥aloki-mythe ), is het denkelik reeds vroeg
geschied, toen de bokkenmythe nog geheel op zichzelf stond.
Wanneer Loki in de mythe is opgenomen, is evenmin met zeker-
heid te zeggen, maar het schijnt me toe, dat dit na de invoeging
van de Skrymir-episode gebeurd moet zijn, daar we dan immers
zo goed kunnen begrijpen, dat Loki zich aanbiedt voor een eet-
wedstrijd.

Waar het echter op aankomt is dit, dat van oorspronkelik
verband tussen Loki en Poérr in deze mythencyclus niets is ge-
bleken.

Een moeilikheid rest ons nog en dat is de naam van de reuzen-
koning: Utgardaloki. Dit kan slechts betekenen: Loki, de vorst
van Utgardr. Daar ontmoeten we dus ineens een tweede Loki

1) O. Schoning, Dedsriger i nordisk hedentro. Keb., 1903, bl. 27
vig.

%) Doordat de beide mythen dezelfde zin voor het gigantiese en boven-
natuurlike vertonen, kunnen ze reeds vroeg verbonden zijn.



48

cn het is begrijpelik, dat men hierin meer heeft willen zjen dan een
toeval. Zo denkt b.v. Schoning, die in de reuzen lijkendemonen
ziet, dat met Utgarsr slechts bedoeld is: Jotunheimar, waarover
Loki of Utgarsaloki heerst. Loki zou zich dan als het ware in
tweeén gesplitst hebben, iets wat op zich zelf heel goed kan. Daar
echter die theorie: Loki een doodsgod, uniterst zwak gefundeerd
is en we evenmin reden hebben om de reuzen als lijkendemonen
te beschouwen ), blijft er van Schoning’s betoog niet veel
overeind.

Een hypothese, die ik zou willen stellen, is de volgende. We
hebben gezien, dat de Utgardaloki-mythe tamelik laat moet zijn
ontstaan, daar Pérr er geen eervolle rol in speelt. Toen had zich
de figuur van de duivel Loki, waarover we later zullen spreken,
reeds volkomen ontwikkeld, ten koste van de elvenvorst Loki,
die alleen in het volksgeloof bleef voortleven. Maar daar het
Christendom veel van het oude bijgeloof opruimde, moest ook
het beeld van de boze Loki minder angstwekkend worden, want
hoezeer ook onder Christelike invloed tot duivel gegroeid, hij
bleef toch een heidense figuur evenals OSinn en Baldr, die alleen
in de overgangstijd hun macht over de geesten konden behouden.
Door het verlichte, het welbegrepen Christendom werd dat alles
opgeruimd. Eun de sprookjes-vertellers maakten zich meester van
het rijke materiael. De hellevorst Loki werd reuzenkoning in een
bovennatuurlike wereld en hij kreeg de naam UtgarSaloki ter
onderscheiding van die andere Loki, de kleine en sierlike, die de
Serlabdttr kent. Dat we in UtgarSaloki een oude hellevorst
moeten zien, kan bovendien nog waarschijnliker worden gemaakt,
doordat Saxo, die in boek VIII de tocht van Thorkillus naar
Ugarthilocus beschrijft, deze opvat als een tocht naar de hel.
Dan zouden we in Utgardaloki de laatste ontwikkeling terug-
vinden van Loki, de geboeide reus.

') Zie de weerlegging van Schoning’s opvatting door R. M. Meyer
(Altgerm. Religionsgeschichte, bl. 119 vig.).



49

Als we nu nog eens overzien in welke gevallen Pérr en Loki
tezamen optreden, blijkt het dat we altijd een voor het biezonder
geval uitgedacht motief voor hun samengaan kunnen vinden.
Terwijl Pjalfi, de vlugvoetige, Pérr's dienaar is, wellicht een
personifikatie van de bliksem, vergezelt Loki hem als gids en
raadsman. Dat is zo in de Prymskvi®a en wellicht naar voorbeeld
daarvan ook in de mythe van de tocht naar Utgardr, want dat
Pérr er in de Lokarimur zo op aandringt, dat ,,O%inn’s dienaar”
hem zal begeleiden, is wellicht een reminiscentie aan een uit-
voeriger lezing, waarin Loki als raadsman met Pérr meeging.
Daardoor kon meteen het aantal wedstrijden worden uitgebreid.
Loki’s meegaan met Pérr op de tocht naar Geirrg®ris weer anders
te verklaren. Als dit oorspronkelik is — en ik ben geneigd dit te
geloven — is het een noodzakelik gevolg van de zeer verklaar-
bare eis van Geirrg®r. Dan is het in het kort de logika van het
verhaal, die Loki’s tegenwoordigheid ook in het tweede deel
der mythe eist.

Dat men in later tijd, toen Loki toch reeds alle goede eigen-
schappen had verloren, geneigd was op grond van zijn samen-
gaan met Porr en zijn aan het vuur herinnerende naam in hem
een personifikatie van de bliksem te zien, is heel begrijpelik.

Maar dit heeft met het oorspronkelik wezen van Loki niets
te maken. In de oude godensagen begeleidt Loki de dondergod
niet als het vuur, ook niet als een ondergeschikte demon —
dat is Pjdlfi — maar ,,aus jenem Behagen der Legenden-erzih-
lung heraus, das Kraft und Schlauheit so gern kontrastiert” 1,

) R. M. Meyer, Altg. Religionsgesch., bl. 292,



De verdere mythen van Loki, de listige held.

Onder de wandschilderingen in de hal van Olafr pai, beschreven
in de Husdrdpa van Ulfr Uggason, was er één die de strijd van
Loki en Heimdallr om het Brisingamen voorstelde. Van de
Husdrapa zijn slechts enkele strofen bewaard. Zo vinden we in
Skaldsk. 16:

Rdd‘gegninn bregd'r vagna
rein al Singasteinz

fregr vid~ firna-slegjan
Fdrbauta mog vdri;
mdooflugr red'r maedra
mogr hafnyra fogru,
kynwik, do'r ok ewnnar
dita, merdar potium.

Bij Singasteinn strijden dus Loki en Heimdallr om het Brisin-
gamen en de laatste weet het sieraad terug te winnen. In Skaldsk.
8 merkt Snorri nog op: ok er pess par — namelik in de Husdrdpa
— getit, at peir vdru 1 sela-likjum.

Van de diefstal zelf geeft een veel jongere bron ons een uit-
voerige beschrijving. Dat is de Sorlapattr1).

Freyja was de geliefde van OSinn, zij fylgit Oini, ok var
frictla hans. Vier dwergen maakten een prachtig sieraad, dat zij
tegen iedere prijs wou kopen. Maar de dwergen wilden de hals-
ketting slechts afstaan, als zij aan ieder van hen haar liefde
schonk. Dit gebeurde en Freyja kwam in bezit vanhet sieraad.
Ze ging ermee naar huis ok lét kyrt yfir sér, sem ekki hefiti £

ord-id.

) Fornaldar ségur Nordrlanda... ttg. af C. C. Rafn Kaupm,,
1829—1830. Bd. I, bl. 391 vig.



51

Fdrbauti en Laufey hadden een zoon, Loki genaamd; hann
var ekki mikill voxtum, org‘skdrr var hann snemma, ok skjdtligr 1
bragi's; hann hafd's fram yfir adra menn vizku, pd, er slege heitir.
Hann var mjpk kyndugr pegar d unga aldri; pvi var hann kallagr
Loki leviss; hann rést til Octins 1 A sgard*, ok geri“isk hans madtr.
O%inn en Loki werden spoedig vrienden. Toen nu Loki te weten
Was gekomen op welke wijze Freyja haar sieraad had verworven,
vertelde hij dit aan haar minnaar en deze gebood hem de ketting
te stelen. OSinn zei hem, dat hij niet onverrichter zake mocht
terugkomen. Lok: sneri bd 1 brottu @pandi; flestir wrin vit* pat
kitiy, er Loka gekk litt til.

Hij kwam bij Freyja’s woning, maar vond die gesloten. Toen
Veranderde hij zich in een vlieg en zocht overal naar een opening,
Ten slotte vond hij dicht bij het dak een gaatje, niet groter dan
het oog van een naald. Daar kroop hij door. Freyja sliep met
de ketting om haar hals en daar ze op de sluiting lag, kon hij haar
het sieraad niet afdoen. Hij veranderde zich toen in een vlo en
stak haar in de wang, zodat ze zich omdraaide in haar slaap.
Hij nam daarna zijn eigen gestalte weer aan, maakte de ketting
los en sloop er mee weg.

Toen Freyja de volgende morgen de diefstal bemerkte, be-
-8reep ze onmiddellik wie haar dat geleverd had. Ze ging naar
O%inn en eiste van hem haar eigendom terug. Ze kreeg haar zin,
Maar ze moest beloven de koningen Hedinn en Hogni tot twee-
dracht en strijd te brengen. De mythe van de diefstal van het
Brisingamen gaat daarmee over in de Hildesage.

De Sorlapdttr is, zoals alle fornaldarsaga’s, een bron die met
de grootste voorzichtigheid gebruikt moet worden. De oude
godenwereld is tot een mensenmaatschappij gemaakt, men heeft
gezocht naar motiveringen en heel wat sprookjesstof opgenomen.
Als we voor de Brisingamen-mythe geen andere gegevens hadden
dan deze, zouden we bijna geneigd zijn het hele verhaal voor een
Jong mythologies sprookje te houden. Immers, de meesterlik ten



52

uitvoer gebrachte diefstal, de roof van een bijkans onbereikbaar
verborgen kleinood, vormt het hoofdmotief van zeer veel sprook-
jes 1). Maar ook in de mythologie komt het diefstalmotief her-
haaldelik voor: Prometheus steelt voor de mensen het wvuur,
Osinn rooft de dichtermeed. De vraag is nu maar, of er in de
Sorlapéttr iets voorkomt, dat op oude traditie berust.

We moeten altijd bedenken, dat we in de jongere bronnen, hoe
onbetrouwbaar ze overigens ook mogen zijn, dikwels een oudere
traditie bewaard vinden dan in de Eddaliederen en de vroegste
skaldenpoézie. Immers, die oudere bronnen, geen van allen
zuiver heidens — want daarvoor zijn ze toch weer niet oud ge-
noeg — hebben onder invloed van het veldwinnend Christendom
een tweeslachtig karakter gekregen. Men trachtte, bewust of
onbewust, van de goden Christelike figuren te maken voor men
ze geheel en al verstiet. Zo namen Baldr en Heimdallr onmisken-
baar de trekken van Christus aan, men zag in O%inn min of meer
de Hemelse Vader en Loki werd de zondebok, de duivel. Toen
het heidendom ook in die vorm had moeten wijken voor het
Christendom, werden de goden tot sprookjes-figuren. En het is
begrijpelik, dat zij toen dikwels hun oude gestalte weer aan-
namen, die zij in het volksgeloof wellicht al dien tijd bewaard
hadden.
~ Op oude traditie berust ongetwijfeld de verhouding van Oinn
en Loki in de Sorlapdttr. Zij waren, zoals we in de eerste hoofd-
stukken gezien hebben, inderdaad vrienden. Maar Loki was niet
Osinn’s knecht. Tot deze voorstelling, ook te vinden in
de Lokarimur, is men gekomen toen men hem niet goed
genoeg meer vond om OBinn’s gelijke te zijn. Om dezelfde
reden maakte men jvan 'de oude verwantschap wel een bloed-
broederschap.

Hebben soms ook O8inn en Loki corspronkelik samen de dief-

1) Verg. Grimm 192 ,,Der Meisterdieb”. Talloze voorbeelden van dief-
stalsprookjes geven Bolte en Polivka Anmerkungen III, bl, 379 vig.).



53

stal beraamd? Golther?), dic de figuur van Loki niet be-
schouwt als een schepping van het heidendom, maar zijn oor-
sprong meent te zien liggen in de Oud-Christelike mythologie,
gelooft dat niet O%inn maar Loki’s eigen boosheid hem tot de
daad heeft aangezet. Daar Golther’s opvatting omtrent het
ontstaan van de Loki-figuur, zoals we zullen zien, niet juist is en
de diefstal bovendien meer uit plaagzucht dan uit boosheid
lijkt te zijn bedreven, gaat het niet aan om O3inn’s rol in
de Sorlapattr zonder meer als jongere uitwerking te be-
schouwen.

De mythe van de diefstal is vrij oud, daar reeds de dichter van
Haustlong haar kende; in str. 9 wordt Loki namelik Brisings
god‘a giriipjdfr genoemd. Om welke reden Loki Freyja besteelt,
wordt alleen verteld inde Serlapattr, die natuurlik heel goed ver-
schillende gegevens gekombineerd kan hebben ter verkrijging van
een gewenste motivering. Maar het is niet uitgesloten, dat Loki’s
vriend oorspronkelik mee de diefstal beraamde. Stuurt O8inn
Loki ook niet naar Svartdlfaheimr om Andvari van zijn goud
te beroven? Juist omdat wij met een vrij oude mythe te doen
hebben, die ontstaan moet zijn in een tijd dat Loki nog niet
geheel leviss was, lijkt het zeer waarschijnlik dat de Sorlapattr
op dit punt een oude traditie vertegenwoordigt.

Het is merkwaardig, dat de wijze waarop Loki Freyja het
Brisingamen ontsteelt — als hij er niet bij kan, steekt hij haar
als vlo in haar wang, zodat ze zich in haar slaap omdraait —
sterk overeenkomt met de manier, waarop in de Estniese mythe
de zoon van de dondergod zijn vader van de doedelzak berooft.
Dit is een van Olrik’s argumenten om in die zoon Loki te zien.
Maar zoals Celander 2) heeft aangetoond, is dit argument on-
geldig, daar juist de oudste versie van de Estniese mythe die

1) W. Golther, Handbuch der germanischen Mythologie. Leipzig,
1895. bl. 407.
3) Lokes mytiska ursprung, bl. 86 vig.



54

overeenkomst volstrekt niet vertoont. Bovendien hebben de
Brisingamen-mythe en de Estniese ,Prymskvi¥a” overigens
niets met elkaar gemeen. De Serlapdttr behoort tot de fornaldar-
saga’s, die biezonder rijk zijn aan sprookjesstof. Het behoeft dus
geen verwondering te wekken, als we een motief aantreffen, dat
we ook vinden in een Estniese mythe. Want die motieven waren
gemeengoed voor alle sprookjes- en sagenvertellers?).

Over de manier waarop Freyja haar sieraad terugkrijgt, geven
de Husdrapa en de Serlabattr verschillende berichten. De lezing
in de Sorlapdttr gegeven, wekt de indruk alleen bedacht te Zijn
om de Brisingamen-mythe te verbinden met de Hildesage. De
opvatting, dat Heimdallr Loki achtervolgt en hem bij Singa-
steinn overwint, is ongetwijfeld ouder, maar zuiver heidens be-
hoeft ze daarom nog niet te zijn. De strijd van Heimdallr met
Loki, de edele met de boze, doet denken aan een strijd van Chris-
tus met de duivel. De Hisdrapa altans aksentueert sterk die
tegenstelling tussen goed en kwaad. Is dit deel van de mythe
soms ontstaan in de dagen van het opkomend Christendom?
Of moeten we denken aan een oude natuurmythe?

Dat het juist Heimdallr, de wachter der goden, is, die Loki
achtervolgt, behoeft ons niet te verwonderen. Wel, dat hij een
zo vijandige houding aanneemt tegenover de vriend van Oinn.
Was Loki, toen deze mythe ontstond, reeds niet meer O8inn’s
vriend, m.a.w. heeft men dit voor Loki zo oneervolle slot er
later bij bedacht? Of ligt er een oude natuurmythe aan ten grond-
slag, b.v. de god van de nacht strijdt met de god van de dageraad?
In dat laatste geval zou de tegenstelling tussen goed en kwaad
pas later naar voren gebracht zijn, daar deze in een dergelike
natuurmythe, een strijd beschrijvend van gelijkwaardige, beur-

1) In de mythe van Brokkr verandert Loki zich eveneens in een insekt
en steekt de dwerg om de voltooiing van het werk te beletten. Zie ook
Grimm 60 en 102,



55

telings zegevierende tegenstanders — want zo moeten we het ons
Voorstellen — niet op haar plaats is 1).

Maar bij gebrek aan gegevens — wel zeer schaars zijn ze voor
deze mythe, daar zelfs Snorri ons in de steek laat — kunnen we
hieromtrent niets met enige zekerheid zeggen.

Om te kunnen beoordelen of we in de Brisingamen-mythe meer
mogen zien dan een aardig verhaal over een van Loki’s plagerijen,
behorend tot dezelfde groep als de mythe van Sif’s gouden haar,
moeten we allereerst weten wat het Brisingamen is. We hebben
geen enkel bewijs dat het iets anders is geweest dan een gewoon
Sprookjesobjekt, de kostbare halsketting van Freyja. Het is
nodig dit onomwonden te verklaren.

Misschien is het oorspronkelik een algemene benaming ge-
weest voor een schitterend kleinood. Dit zou heel goed kunnen,
als het woord, zoals Axel Olrik ?) veronderstelt, samenhangt
met brisa ,lichten, stralen.”” Maar volkomen duidelik wordt
het ook dan nog niet. Brisinga lijkt een genitief te zijn: van de
Brisingen. Wie waren echter die Brisingen? Waren het dwergen,
die schitterende sieraden maakten? Waren het lichtelven of
sterre-demonen? In de Beowulf wordt een sieraad Brasinga mene
genoemd. Dit lijkt hetzelfde woord, al wordt er hier niet Freyja’s
halsketting mee bedoeld. Maar hoe komt de Angelsaksiese vorm
aan ¢? Dit zijn allemaal vragen waarop geen bevredigend ant-
woord is te geven.

Olrik uitte de veronderstelling, dat met het Brisingamen het
vuur bedoeld is; op grond van de niet onwaarschijnlike samen-
hang met brisa , lichten, stralen” en het Noorse brising ,,fakkel”.
Dit lijkt me niet te bewijzen, daar de naam dan immers evengoed
zou passen voor een blinkend sieraad. Als het evenwel zo is,

1) Iets anders zou het zijn, als we in Loki een boze demon mochten zien,
een sluwe zonnerover, maar uit alles blijkt duidelik dat hij oorspronkelik
een welgezinde godheid was.

?) Myterne om Loke, bl. 572 vlg.



56

kunnen we een oppervlakkige overeenkomst aanwijzen tussen
de Brisingamen-mythe en de Finse vuurroofmythe. In die Finse
mythe valt het vuur uit de hemel en wordt opgeslokt door een
vis, die na veel vergeefse pogingen door de mensen gevangen
wordt. In de Brisingamen-mythe vlucht Loki in de gedaante
van een zeehond met het sieraad de zee in en wordt door Heim-
dallr, ook in zeehondgedaante, achterhaald en overwonnen.
Maar als we niet aannemen, dat met het Brisingamen het vuur
is bedoeld, blijtt er van de toch al zo oppervlakkige overeenkomst
vrijwel niets over. Olrik nu meent, dat beide mythen behoren
tot een groep, waarvan de Prometheus-mythe de bekendste en
meest karakteristieke vertegenwoordiger is. Ook de Suttung-
mythe rekent Olrik hier toe — hij vraagt zich af, of 0OTSpron-
kelik misschien Loki en niet O¥inn in die mythe de hoofdrol ver-
vuld heeft — en een Indiaanse mythe van de vogel die voor de
mensen het water steelt. Daar Loki ook elders optreedt
als de listige held, wordt het volgens Olrik nog waar-
schijnliker gemaakt, dat hij een oude kultuurheros is ge-
weest.

Hoewel Loki stellig eigenschappen bezit om een Noordger-
maanse Prometheus te zijn, lijkt het toch veel te gewaagd om
alleen op de Brisingamen-mythe een dergelike opvatting te base-
ren. Deze mythe kan immers veel eenvoudiger verklaard worden,
namelik als een gewoon mythologies sprookje, zoals er zoveel
gevonden worden juist over Loki. Dan was het wellicht ook oor-
spronkelik O%inn, die de held uitzond om de uiterst moeilike
opdracht te volvoeren. Ook is het mogelik dat Loki, de vorst
der dwergen of Brisingen, de oorspronkelike bezitter van het
sieraad was, dat hem door de trouweloosheid van zijn eigen onder-
danen werd ontstolen en dat vervolgens door hem, de elvenkoning
zelf, op listige wijze werd teruggehaald.

Het tweede deel van de mythe, Loki overwonnen door Heim-
dallr, valt uit de toon van de eenvoudige vertelling, De held




57

van het eerste bedrijf wordt tot de overwonnen boosdoener.
Wellicht heeft men dit slot erbij bedacht in een tijd, toen men de
oude godensagen een meer ethiese grondslag wilde geven.

In Gylf. 41 wordt ons verteld, hoe de goden aan een reus op-
droegen een burcht voor hen te bouwen. Hij zou Freyja, de zon
en de maan tot beloning krijgen, als hij zijn werk in één winter
voltooide. Zijn paard Svadilfari sleepte zware rotsblokken voor
hem aan en het bouwwerk naderde snel de voltooiing, zodat de
goden vreesden de reus zijn loon te zullen moeten geven. Toen
dwongen zij Loki, op wiens aanraden zij de overeenkomst
hadden gesloten, een middel te zoeken om het gevaar af te wen-
den. Hij veranderde zich in een merrie, lokte het paard van de
reus weg en het werk kon niet meer op tijd klaar komen. Toen
de reus dat bemerkte, werd hij toornig. De goden ontdekten
daardoor zijn gevaarlike aard en riepen Pérr, die hem met zijn
hamer doodde. Loki bracht enigen tijd later een veulen ter wereld;
pat var grdt ok hafii VIII falr, ok er sd hestr baztr med* godtum
ok monnum.

Twee strofen uit de Veluspa vertellen ons van dezelfde ge-
beurtenis.

(str. 25)  Pd gengu regin oll d rpkstdla,

ginnheilog god:, ok um pat geltuz:
hverr hefis lopt allt levi blandit
eda @it jotuns Od's mey gefna.
(str. 268)  Pdrr einn par vd, prunginn mdii
— hann sjaldan sitr, er hann sliki um fregn! —:
d genguz eiitar, ord~ ok sari,
mdl pll meginlig, er d medal foru.

Het is niet nodig aan te nemen, dat volgens de Voluspd
de reus zijn loon wel gekregen heeft. We moeten ons de situatie
voorstellen: het bouwwerk is bijna voltooid, nog enkele dagen
en de reus zal zijn loon opeisen, dat de goden hem niet kunnen



58

weigeren zonder woordbreuk te plegen. In deze omstandigheden
is het begrijpelik, dat ze met elkaar spreken alsof het kwaad al
is geschied. Het is immers nog maar een kwestie van enkele
dagen en zij zien nog niet, hoe zij aan hun ongeluk kunnen ont-
komen 1),

De Voluspd noemt in str. 25 en 26 Loki, Svasilfari en Sleipnir
niet, maar de aanduidingen in het gedicht zijn over 't algemeen
zeer vaag, zodat dit feit op zich zelf nog niet bewijst, dat de dich-
ter een andere voorstelling van de mythe kende dan Snorri, Eén
plaats in de tekst is er, die ons kan doen twijfelen: in handschrift
R staat in str. 25 niet hverr maar hverir. Denkt de dichter dan
toch aan meer dan een schuldige? We behoeven hier echter,
zelfs als we geen schrijffout van een latere afschrijver willen
aannemen, niet zoveel achter te zoeken. Het is immers maar een
vraag, die door de goden gesteld wordt, en hverir behoeft niet
uit te sluiten, dat alleen Loki het kwaad op zijn geweten heeft.

Er is echter een gebrek aan logika in het verhaal van Snorri,
waardoor we gaan twijfelen of hij wel dezelfde voorstelling geeft
als de dichter der Voluspi. Het is Sigurdur Nordal?), die
heeft aangetoond, dat Snorri twee opvattingen heeft gekom-
bineerd.

In de Voluspa wordt de reus onverdiend gedood. ,,GoSin
hafa véla¥ smi¥inn, hann er veginn omaklegur.” Als de goden
merken, dat ze hem zijn loon zullen moeten geven, worden ze
bang en dan is het Pérr, die de knoop durft doorhakken. Hij
bekommert zich om geen eden. Loki’s list wordt niet genoemd en
die is, als er toch eedbreuk gepleegd wordt, ook volkomen over-
bodig.

Er moet een andere opvatting geweest zijn, waarin Loki’s
list wel op zijn plaats was, de opvatting, dat de bouwmeester
mkwoord gefa is hier dus eigenlik gebruikt, omdat men heita

te zwak vond.
%) Véluspa, bl. 61 vig.



39

zijn hoofd zou verliezen, als het werk niet op tijd klaar kwam.
Snorri vertelt niet, dat de reus zijn hoofd te verliezen had,
want dan was er geen sprake van eedbreuk geweest. Aan de
andere kant tracht hij de houding van Pérr weer enigszins te
rechtvaardigen: de goden merkten pas op het laatste ogenblik
dat ze met een bergreus te doen hadden en tegenover zo iemand
behoefden zij geen skrupules te tonen. Het is Snorri echter, zoals
te verwachten was, niet gelukt een logiese voorstelling van de
mythe te geven. Daarvoor sluit de ene opvatting de andere te
veel uit,

De mythe van de reus-bouwmeester is niet specifiek Skan-
dinavies. In veel sprookjes en legenden vinden we het motief
vVan de wonderbouw terug. Steeds is het een bovennatuurlik
Wezen — een reus of de duivel — dat voor iemand tegen een
Vooraf bepaald loon — de duivel eist natuurlik de ziel van de
Opdrachtgever — een bouwwerk zal maken binnen zeer korten
tijd en dan op het laatste moment zijn loon verbeurt ).

Een bekende Skandinaviese sage, die grote overeenkomst
vertoont met deze Loki-mythe, is de sage van de bouw der dom-
kerk te Lund %). De inhoud hiervan is als volgt. Sint Laurens
heeft een overeenkomst gesloten met een troll, dat deze een kerk
Voor hem zal bouwen. Als de heilige de naam van de reus niet
Wweet te zeggen véér het bouwwerk voltooid is, zal deze hem de
Zon en de maan moeten geven en als hij daartoe niet in staat is,
zijn beide ogen. Het bouwwerk nadert snel de voltooiing en Sint
TTT————

) Zie Wolf, Niederl. Sagen 186en 187. OckDe Cock en Teirlinck,
Brab. sagenboek 182, 232, 233, 234, 235 en 236. Meestal is het de duivel
(alleen in 182 zijn het de ,,Alvermannekens”), die het werk verricht.
Hij belooft aan een boer in één nacht een schuur te bouwen en zal diens
ziel als beloning krijgen, maar v66r de haan kraait moet het werk vol-
tooid zijn. De vrouw van de boer bewerkt door een list, dat de haan
Vroeger kraait dan gewoonlik. Zo verbeurt de duivel zijn loon.

®) Lauritz Weibull, Denlundensiska Finnsignen (Fataburen 1908,
bl. 28 vig.).




60

Laurens is wanhopig. Dan hoort hij hoe de vrouw van de reus
haar kind sust en het vertelt, dat vader Finn mooi speelgoed
zal meebrengen, de zon en de maan of de ogen van Sint Laurens.
Verheugd gaat de heilige naar de hijna voltooide kerk en roept
de reus bij zijn naam. Deze ontsteekt in woede en wil het bouw-
werk doen instorten, maar hij versteent.

C. W.von Sydow ) merkt op, dat er in dezesage verschillende
motieven zijn gekombineerd en wel het naam- en het verstenings-
motief. Wij horen niet dat de reus, zoals in de Asgar8-mythe,
gebonden is aan een bepaalde termijn. En toch moet ook het
tijdmotief volgens Von Sydow oorspronkelik in deze sage te
vinden zijn geweest. Het feit, dat de reus versteent, kan hierop
wijzen. Dat dit gebeurt door het noemen van zijn naam is nog
al eigenaardig. Oorspronkelik versteende hij ongetwijfeld door-
dat de eerste zonnestralen hem troffen — hij had zijn werk dus
niet op tijd klaar kunnen krijgen — en merkwaardig is het, dat
we in enkele varianten van deze sage de voorstelling vinden,
dat de reus juist op het dak bezig was toen de heilige zijn naam
noemde, op de plek dus waar het licht van de opgaande zon hem
het eerst kon bereiken.

In een Noorse sage over de bouw van een kerk op Hindé ver-
steent de reus met zijn paard als de zon opkomt en in een Ierse
sage, eveneens door Von Sydow aangehaald, is het een heilige,
die geholpen door zijn paard een kerk bouwt, door de duivel
gestoord wordt en versteent!

In de AsgarS-mythe is volgens Von Sydow eerst sprake ge-
weest van een termijn van drie dagen, maar omdat men dit zo
kort vond, maakte men er een winter van. De drie dagen, die
de spanning van het verhaal zozeer verhogen, kon men echter
niet missen en daarom stelt Snorri het voor, alsof toen eerst de
goden de schrik om het hart sloeg, toen de winter op drie dagen

) C. W. von Sydow, Studier i Finnsignen och besliktade bygg-
mistarsigner (Fataburen 1907 en 1908).



61

na voorbij was (En pd er prir dagar vdru til sumars, pd var komit
mjpk at borghlic').

De Svasilfari-Loki-episode houdt Von Sydow voor jonger.
. Det dr en af de méanga historier, som stialla Lokes sexuella
natur i en si egendomlig belysning.” Ook het optreden van
Pérr, tenminste zijn gewelddadig optreden, lijkt hem onoorspron-
kelik, Pérr kan immers, zoals uit de Alvissmadl blijkt, ook listig
zijn. Misschien waren de oorspronkelike hoofdpersonen slechts
Pérr en de reus. AsgarS-mythe en Finnsage stammen volgens
Von Sydow van één mythe: ,, Tor (cller gudarna) later ett troll
uppféra ett byggnadsverk. Arbetet skall vara gjort pa 3(eller
en) nitter, och som lon skall trollet ha Freja (eller Tors dotter)
samt sol och mane. DA arbetet gar raskt undan, uppehaller Tor
trollet den siste natten med prat, tills solen gar upp och trollet
(och dess hist) forvandlas till sten.”

Het lijkt me echter waarschijnliker, dat de AsgarS-mythe en
de Finnsage hun stof beide aan een oud sprookje hebben ont-
leend. Kaarle Krohn') merkt op: ,,Bei der niheren Priifung
der islindischen Eddamythen stellt sich heraus, dass sie kaum
etwas anderes als auf Gotternamen iibertragene profane Erzih-
lungen sind, die andernorts als Marchen, Legenden, Schwiinke
oder Anekdoten vorkommen.”” We zullen telkens weer kunnen
konstateren, dat deze woorden veel waarheid bevatten,

Het is volstrekt geen wonder, dat men Loki een rol heeft toe-
bedeeld in een dergelik mythologies sprookje, daar zijn figuur
zich hiertoe, zoals we reeds herhaaldelik gezien hebben, zo bij
uitstek leent. Al hoort Loki misschien oorspronkelik niet in deze
mythe thuis — iets wat feitelik niet uit te maken is, daar de
Loki-variant die Snorri kent heel goed ouder kan zijn dan de
Pérr-variant van de Voluspa — toch is zij tot een typies Loki-
verhaal geworden, dat ons sterk herinnert aan de Lokkatdttur,

) Kaarle Krohn, Die folkloristische Arbeitsmethode. Oslo, 1926.
bl. 159. &



62

waarin Loki eveneens door list een reus overwint. Ook aan de
mythe van Pjazi worden we soms herinnerd.

Merkwaardig is ook hier weer de wijze, waarop Snorri ons van
Loki’s daden vertelt. Het zijn de dreigementen van de goden,
die hem doen handelen. Zij zeiden hann veritan illz daud‘a, ef
etgi hitti hann vdd* til, at smidvinm veri af kawpinu, ok veitiu
Loka atggngu. En er hann vard~ hreddr, pd svards hann eidta, at
hann skyldi svd il haga, at smidtvinn veri af kaupinu, hvat sem
hann kostad's til.

De geboorte van Sleipnir moet beschouwd worden als een
later toevoegsel aan de mythe. Het grauwe achtbenige paard van
O8inn is van heidense oorsprong, het oude dodenpaard ). De
geboorte-mythe en wellicht ook de naam Sleipnir zijn later
ontstaan.

Het lijkt me waarschijnlik, dat men vrij laat tot de opvatting
gekomen is, dat Loki de vader is van Sleipnir; misschien pas in
de tijd, toen men hem reeds beschouwde als de vader van Fenrir,
Hel en Jormungandr, hoewel dit vaderschap hem veel meer tot
oneer strekt dan het feit dat hij Sleipnir, O%inn’s voortreffelik
paard, ter wereld brengt. Een biezonder eervolle rol speelt
Loki als merrie en moeder van Sleipnir evenwel niet en enigs-
zins leviss moet hij al geweest zijn, dat men zich hem, de vriend
van O8inn, zo kon voorstellen. Een vergelijkingmet de Zuidneder-
landsche Lodder, die vaak verschijnt in de gedaante van een
paard, maakt evenwel dat we rekening hebben te houden met
de mogelikheid, dat hier ook een oude trek bewaard is. Loki’s
Proteus-natuur is zonder twijfel het uitgangspunt geweest bij
het ontstaan der mythe van Sleipnir’s geboorte.

Het eerste en oudste deel van de mythe, het sprookje van de
reus-bouwmeester, is — of Loki’s rol hem al dan niet van ouds
toekomt — een karakteristicke Loki-mythe. Het tweede deel,

) Verg. Karl Helm, Altgermanische Religionsgeschichte. Heidel-
berg, 1913, I, bl. 212.



63

de geboorte van Sleipnir, is jonger en hoort reeds min of meer tot
de kring van mythen, waarin ons rnn levist Loki getoond wordt A

In Skéldsk. 35 vertelt Snorri, hoe Loki Sif het haar afknipte.
Pérr dwong Loki ervoor te zorgen, dat de dwergen voor Sif een
nieuwe haartooi maakten. De zonen van Ivaldi vervaardigden
toen, behalve het gouden haar voor Sif, ook het schip Skis-
bladnir en de speer Gungnir. Loki wedde vervolgens met de
dwerg Brokkr, dat diens broer Sindri niet in staat zou zijn even
voortreffelike voorwerpen te maken. Toen Sindri werkte en Brokkr
de blaasbalg voor hem hanteerde, veranderde Loki zich in een
vlieg en stak Brokkr in de hand. Hij liet evenwel de blaasbalg
niet los en de ever Gullinbursti ontstond. Daarna werd de ring
Draupnir gesmeed, hoewel Loki door Brokkr in de hals te steken
al zijn best deed om het werk te doen mislukken. Ten slotte
legde Sindri ijzer in de haard; nu kwam het er biezonder op aan,
Loki zette zich op Brokkr’s ooglid en stak hem zo venijnig, dat
hij even de blaasbalg moest los laten om het bloed van zijn oog
te vegen. Dit werd de oorzaak dat de hamer Mjollnir zo kort
van steel is. Toch oordeelden de goden, dat Brokkr de wedden-
schap had gewonnen. Loki moest zijn hoofd afstaan, maar met
behulp van zijn vleugelschoenen wist hij te ontsnappen. Pérr
greep hem echter en leverde hem aan Brokkr uit. Loki beweerde
toen, dat deze slechts recht had op zijn hoofd en niet op zijn hals.
Brokkr moest dat toegeven en naaide hem daarna de mond dicht,

) Von der Leyen (Das mirchen in den géttersagen der Edda, bl.
38 vlg.) bestrijdt terecht de zonderlinge opvatting van Bugge (Studier,
bl. 257—265), die verband zoekt tussen de mythe van dereus-bouwmeester
en de Laomedonsage. Zoals Loki de lucht ,,vergiftigde”, zond Apollo
een pest. Freyja vervult de rol van Hesione, Pérr die van Herkules!
Het is onmiddellik te zien, dat onze mythe veel verder van deze sage
afstaat dan van het gewone volkssprookje. Bovendien is het niet duidelik,
wie in de Laomedonsage de Loki-rol speelt. Is het Apollo of Laomedon?
Of zijn ze het allebei tegelijk?



64

Deze mythe is kenmerkend voor de oude Loki. Hij verschijnt
hier als een listig en plaagziek wezen, evenwel zonder de boos-
aardigheid en de sluwheid, die hem in later tijd zo gehaat en ge-
vreesd maken. Hij bezit grote bovennatuurlike macht, daar de
dwergen, de zonen van Ivaldi, hem gehoorzamen. Hij kan van
gedaante verwisselen en blijkt in het bezit te zijn van vleugel-
schoenen.

De mythe van het afknippen van Sif’s haar doet sterk denken
aan die van de diefstal van het Brisingamen. In beide mythen be-
rooft Loki een der godinnen van haar kostbaarst bezit zonder dat
hij daar zelf iets aan heeft. Misschien steelt hij het Brisingamen
op last van O8inn, die op deze manier Freyja voor haar ontrouw
wil straffen, maar ook dan brengt het bezit van het sieraad hun
geen voordeel. Plaagzucht, hetzij van Loki, hetzij van OSinn,
lijkt de enige drijfveer tot de handeling. En zo is het ook, als
Loki Sif het haar afknipt.

Verschillende onderzoekers hebben getracht de mythe natuur-
symbolies te verklaren, zo b.v. Karl Weinhold 1). Hij meent,
dat met Sif’s haar het groene veldgewas bedoeld werd, dat door
de zomerhitte werd verschroeid. Door de dreiging van het onweer
gaf de zomerhitte er echter de gouden korenaren voor in de
plaats. Een latere onderzoeker, J. G. von Hahn %) gelooft
eveneens, dat met het gouden haar van Sif de rijpe korenaren
bedoeld zijn.

Er is evenwel een veel eenvoudiger verklaring te geven. Het
zware goudblonde haar van de Germaanse vrouwen heeft altijd
de bewondering gewekt van dichters en vertellers. In sprookjes
heeft de vrouwelike hoofdpersoon dikwels haar van gesponnen
goud of haar dat zo lang en dik is, dat het zich in tijd van nood

!) Die Sagen von Loki, bl. 38.
) J. G. von Hahn, Sagwissenschaftliche Studien. Jena, 1876. bl.
131 vlg.



65

als touwladder laat gebruiken 1). Het gouden haar van Sif be-
hoort tot de kring van aan sprookjesprinsessen verleende gaven,
evenals de tot goud stollende tranen van Freyja, die ons doen
denken aan de paarlen- en edelstenen-tranen, geweend door het
Vverstoten prinsesje in een der sprookjes van Grimm 2).

Hetis vooral Friedrich von der Leyen?) die er de aandacht
Op gevestigd heeft, dat de Noorse sagen in de ons overgeleverde
vorm betrekkelik jong moeten zijn, daar zij zoveel stof aan sprook-
jes hebben ontleend. Hij neemt aan, dat deze ontlening niet ver
Vvoor 1200 heeft plaats gehad, daar Saxo en Snorri in hun Edda-
Vverhalen zo verschillen. Volgens Von der Leyen vindt dit
Ziin oorzaak in het feit, dat de Eddasprookjes, jong als ze waren,
llog geen vast ,,heimatsrecht” hadden gekregen. Hij voelt niets
Voor de natuursymboliese verklaringsmethode, die veel onder-
zoekers op zulke zonderlinge dwaalwegen heeft gebracht. Ten
slotte beroept hij zich op A xel Olrik, die eveneens gelooft aan
grote invloed van het sprookje op de Noorse godensage.

Juist in de Loki-mythen vinden we biezonder veel sprookjes-
stof verwerkt. De mythen van Pjazi, Geirrgdr, Utgarﬁa]oki, de
reus-bouwmeester, en ook, zoals we in het volgend hoofdstuk
zullen zien, de Baldrmythe geven daarvan voorbeelden in over-
vloed. Het is in de meeste gevallen niet mogelik een oude kern
terug te vinden. Wel treffen we vaak figuren aan, waarvan we
met zekerheid kunnen zeggen dat ze thuishoren in de tijden
van het vroege heidendom, maar de rol die zij spelen is zozeer
die van de populaire sprookjeshelden, dat we niet kunnen geloven

1) Zie o.a. Grimm 3, 65, 89, 163 en 179. In het sprookje ,,Rapunzel’’
(Grimm 12) lezen wij: ,,Rapunzel hatte lange priachtige Haare, fein wie
gesponnen Gold. Wenn sie nun die Stimme der Zauberin vernahm, so band
sie ihre Zopfe los, wickelte sie oben um einen Fensterhaken, und dann
fielen die Haare zwanzig Ellen tief herunter, und die Zauberin stieg daran
hinauf.”

?) ,,Die Ginsehirtin am Brunnen” (Grimm 179).

°) Das mirchen in den géttersagen der Edda, bl. 56 vig.

L]



66

dat deze hun oorspronkelik toekomt. Dit maakt het onderzoek
uiterst moeilik en een bevredigend resultaat mogen we dan ook
niet altijd verwachten. Alleen dan mogen we aan een oude kern
denken, als er iets overblijft, dat zich niet laat verklaren als een
sprookjesmotief, een later bedachte motivering of een sprookjes-
achtige uitwerking. Maar in vele gevallen blijft ons dan niets
anders over dan de eigennamen.

En toch kunnen deze ons veel zeggen, Want we moeten be-
denken, dat de volksfantazie een oude heidense godheid stellig
geen rol in zo'n mythologies sprookje zal hebben laten spelen,
die niet harmoniéerde met de voorstelling, die men van die god
kende. Als we uitsluitend aangewezen waren op de zuiver hei-
dense mythen, zouden we van de Noordgermaanse godenwereld
al heel weinig te weten kunnen komen. Maar juist de jongere
mythologiese sprookjes leveren zo kostbaar materiaal voor de
karakterbepaling van de goden. M.i. is men gewoon te veel waarde
te hechten aan de gegevens, die oudere bronnen zoals de Voluspa
ons verschaffen. Ongetwijfeld vinden we hierin waardevolle
mededelingen, maar we moeten steeds bedenken dat daarin
juist het karakter van de goden zo dikwels vervormd, men zou
kunnen zeggen Christelik gestileerd is.

De jongere volksoverlevering, die ons in ’t biezonder omtrent
Loki nog heel wat materiaal verschaft, geeft ons — altans in
Noorwegen en Zweden — de Loki van het mythologies sprookje,
niet die van de Veluspd. Op grond hiervan voelt men zich ge-
neigd de figuur van enn levisi Loki grotendeels voor een litte-
raire schepping te houden.

Al is de mythe van Sif’s gouden haar dus betrekkelik jong,
dan moet toch Loki’s optreden enig licht werpen op zijn oor-
spronkelik karakter. Hij verschijnt hier als een plaagziek en listig
wezen, in het bezit van bovennatuurlike macht. Snorri vertelt
ons niet, hoe hij de zonen van Ivaldi er toe brengt de opdracht
voor hem uit te voeren. Waren de svartdlfar soms oorspronke-



67

lik Loki’s onderdanen? Of heerste hij altans over een schare
van hen? Deze plaats zou voor die opvatting een sterk argument
zijn. Porr dwingt Loki te zweren, at hann skal fd af svartdifum,
al peir skolu gera af gulli Sifju hadd . .. Noemt Pérr de svartdlfar
omdat hij weet, dat zij alleen zulk werk kunnen verrichten, of
ook omdat hij hen beschouwt als Loki’s onderdanen? Altans als
Wwezens waarover hij een zekere macht bezit. Ongetwijfeld is dit
laatste het geval.

In dit verband is het nodig ook even terug te wijzen op de
mythe van de drie goden bij Hreidmarr, het uitvoerigst verteld
in Skdldsk. 39. Daar zendt O¥inn Loki naar Svartdlfaheimr,
maar door list weet deze het goud van Andvari te bemachtigen.
In elk geval blijkt ook daar, dat men in Loki iemand zag, die de
dwergen tot gehoorzaamheid kon dwingen, hetzij doordat hij
hun rechtmatige koning was, hetzij doordat hij, nog listiger dan
z1j zelf, hen steeds in nieuwe valstrikken kon doen lopen.

Het tweede deel van de mythe is volkomen in dezelfde stijl
als het eerste. Skibladnir, Gungnir, Gullinbursti en Draupnir
zijn, hoewel oorspronkelik stellig oude godenattributen, tot
echte sprookjes-objekten geworden. Dat Pérr’s beroemde hamer
Mjollnir tevens bij die gelegenheid vervaardigd moest worden,
1s zeer begrijpelik. Hier vond men een prachtige gelegenheid om
te verklaren, hoe de goden aan hun kostbare bezittingen waren
gekomen.

Een karakteristiek verschil tussen de voorwerpen, die de zonen
van fvaldi op Loki’s bevel vervaardigen, en de kostbaarheden,
die Sindri maakt, is niet aanwezig. Toch meent Von Hahn1)
in de gaven van Brokkr gaven van de bovenwereld te zien: de
ever is de zon, de hamer de bliksem en Draupnir de maan, ter-
wijl Loki’s gaven, in 't biezonder de korenaren die Sif's haar
moeten vervangen, gaven van de onderwereld zijn. Dit is echter

1) Sagwissensch. Studien, bl. 131 vig.



68

een volkomen willekeurige scheiding, die door niets gerechtvaar-
digd wordt. Integendeel is het duidelik, dat in de mythe de gaven
van Loki en Brokkr als vrijwel gelijksoortig en gelijkwaardig
beschouwd moeten worden: sieraden zijn de ring en de haartooi,
wapens de hamer en de speer, snelle vervoermiddelen de ever
en het schip. We krijgen de indruk dat de verdeling, behalve
wat de haartooi en de hamer betreft, volkomen willekeurig is:
Sindri maakt ever en ring, de zonen van fvaldi speer en schip.
Het had ook omgekeerd kunnen zijn.

De logika van het verhaal eist natuurlik, dat Sindri de hamer
Mjollnir maakt. Deze was immers het kostbaarst bezit van de
goden, want hiermee moest Pérr hen allen tegen de reuzen be-
schermen. Het is dan ook heel begrijpelik, dat zij Brokkr tot
winnaar van de weddenschap verklaren, een psychologiese eis
van de vertelling, daar Loki, de roekeloze wedder, voor zijn
overmoed gestraft diende te worden.

Dat Loki zich verandert in een vlieg, lezen we ook in de mythe
van het Brisingamen. Het schaden van de tegenpartij door de
list, die Loki toepast, is een bekend sprookjesmotief?).

Merkwaardig is ook in deze mythe de grote voorkeur voor
het getal drie. Sindri en de zonen van fvaldi vervaardigen elk
drie voorwerpen en drie keer wordt Brokkr door Loki gestoken.

Nergens in een Loki-mythe komt zo sterk de bijna kinderlike
plaagzucht van de held uit als hier. De goden verklaren Brokkr
tot winnaar. Pd baud Loki at leysa hofud” sitt, en dvergrinn sago“i
at pess var engi van. Hij wist blijkbaar wel, wie hij voor had.

1) In,,Die zwei Briider’” (Grimm 60) zet een hommel, die een haas wil
waklker maken, zich drie keer op diens neus. In ,,Der Zaunkdnig und der
Bar" (Grimm 102) wordt de oorlog beschreven van de viervoeters en de
gevleugelde dieren. De laatsten overwinnen, doordat een horzel de vos,
die ten teken van de aanval zijn rode pluimstaart in de lucht zal steken,
drie keer onder de staart steekt, zodat de vos zijn vaandel moet laten
zakken.



69

wlak pii mik pd”’, kvay~ Loki. En er hann vildi taka hann, pd
var hann vits fjarri. Als Loki, alleen door te vluchten, zich tegen
de dwerg kon beveiligen, moet zijn lichaamskracht wel nict
veel groter zijn geweest dan die van zijn tegenstander. De
Sorlapéttr beschrijft hem juist zo, als we ons hem in de Brokkr-
mythe voorstellen: hann var ekki mikill voxtum, ord'skdrr var
hann swemma, ok skjdtligr 1 bragds . . .

De list, die Loki gebruikt om zijn hoofd te redden — hij ver-
klaart, dat Brokkr alleen recht heeft op het hoofd en niet op de
hals — is van dezelfde soort als die, waardoor in Shakespeare’s
tragikomedie The merchant of Venice het boze plan van Shylock
wordt verijdeld.

Brokkr naait Loki de mond dicht, als hij inziet dat hij niet
het recht heeft hem het hoofd af te slaan. Dat doet hij natuurlik
om zijn tegenstander, die zo biezonder ord*skdrr is, voorgoed het
zwijgen op te leggen, wellicht ook om hem te beletten een onheil-
brengende verwensing uit te spreken.

Meer behoeven we hier niet achter te zoeken. Weinhold ?)
veronderstelde, dat met de tong van Loki, die hij voor een vuur-
demon hield, de vlam bedoeld werd en dat Brokkr het vuur
onschadelik maakte door Loki de mond dicht te snoeren. Het
is wel duidelik, dat zulk een opvatting nergens steun zou kunnen
vinden.

Weer een echt sprookjesmotief is het, dat Loki het mes, waar-
mee de dwerg hem eerst de lippen wil doorboren, onschadelik
weet te maken. Het onkwetsbaar zijn voor bepaalde wapenen is
een cigenschap van vele helden uit de sagenwereld. Wellicht
kende Loki een toverformule van dezelfde soort als die, welke
Oginn volgens de Hévamal kende:

(str. 148) Pat kann ek it prid“ja: ef mér verd'r porf mikil

hapts vidt mina heipimogu,

1) Die Sagen von Loki, bl. 41.



70

eggjar ek deyfi munna andskota
bitat perm vdpn né velir.

Maar tegen de priem van Sindri, die Brokkr daarna te voor-
schijn tovert, kan hij niets beginnen en het kost hem ten slotte
een paar uitgescheurde lippen.

Voor de mythencyclus van Sif en Brokkr geldt wel hetzelfde
wat Von der Leyen opmerkt over de Pjazi-cyclus: los aaneen-
geregen sprookjesmotieven, die op zichzelf niets met elkaar te
maken hebben. Maar nergens wordt ons de plaagzieke Loki in
zijn vlugge vindingrijkheid zo scherp uitgebeeld als hier en het
moet de toehoorders stellig bevredigd hebben, dat hij niet al te
zwaar voor zijn overmoed gestraft werd.



Loki in de Baldrmythe.

We zijn nu gekomen aan de bespreking van de mythencyclus,
waarin ons een heel andere Loki getoond wordt. Zijn list is
sluwheid, zijn plaagzucht boosaardigheid geworden. En hij is
het zelf, die het ongedaan maken van het door zijn toedoen
geschiede kwaad voor altijd belet.

Daar het er voor ons slechts op aankomt, of Loki van ouds
deel heeft uitgemaakt van de Baldrmythe, zullen we de Baldr-
mythe alleen bespreken voor zover het die vraag betreft.

De Voluspa geeft, onmiddellik na de beschrijving van Baldr’s
dood, een strofe over de geboeide Loki, zodat we anwillekeurig
aan samenhang denken, ook al noemen de VegtamskviSa en
Saxo slechts Hedr als de schuldige. Snorri heeft er in elk geval
die samenhang in gezien, of beter gezegd: er in moeten zien,
daar hij de beschikking moet hebben gehad over andere, ons
onbekende bronnen, die hem hieromtrent zekerheid konden
verschaffen.

Of dit laatste juist is, wordt evenwel betwijfeld door Eugen
Mogk1), die Loki's rol in de Baldrmythe slechts beschouwt
als een creatie van Snorri. Mogk meent, dat Snorri, de schepper
van de mythologiese novelle zoals hij hem noemt, het eerst op
de gedachte is gekomen verband te leggen tusschen Baldr's
dood en Loki’s ketening, en wel op grond van de volgens Mogk
geheel toevallige strofen-volgorde in de Veluspa. Hij gelooft, dat
Loki geboeid werd, omdat hij de goden in de Lokasenna zo
grof had beledigd, maar niet omdat hij in enigopzicht schuldig
was aan Baldr's dood.

i e

) Eugen Mogk, Novellistische Darstellung mythologischer Stoffe
Snorris und seiner Schule (F. F. Communications Nr. 51). Helsinki, 1923.



72

Afgezien van het feit dat het zeer onwaarschijnlik lijkt, dat
Snorri het verhaal van Loki en de misteltak zelf heeft verzonnen,
krijgen we moeilikheden bij het verklaren van enkele strofen
uit de Lokasenna.

Als Frigg Loki toornig toevoegt:

(str. 27) *Veitstu, ef ek inni @ltak ALgis hollum i

Baldri likan bur:
ut pu me kvaemir frd dsa sonum,
ok veri pd at pér reidtum vegit!’
antwoordt Loki:

(str. 28) ‘Emn vill pu, Frigg, at ek fleiri telja

mina meinstafi:
ek puvi véd*, er pu ridta sérat
sigtan Baldr at splum!’

Mo gk wil vers 5 van deze laatste strofe lezen: ek pvired, en het
doelt volgens hem op de houding van de reuzin Loki-Pokk, die
niet voor Baldr wil wenen en daardoor zijn terugkeer uit de
onderwereld belet 1).

1) Neckel (Die Ueberlieferungen vom Gotte Baldr. Dortmund, 1920.
bl. 60 vlg.) is het met deze verklaring, al eerder door anderen gegeven,
niet eens. Volgens hem zou er in dat geval niet #7¢0 of r&d moeten staan,
maar veld van valda. Verder vestigt hij er de aandacht op, dat in
Hyndluljéd Hodr genoemd wordt als handbani en dus stilzwijgend kan
worden aangenomen, dat men een ander — en dat moet dan wel
Loki zijn — als rddbani beschouwde.

Neckel's argumenten zijn vrijwel waardeloos. Waarom zou rdda
niet gebruikt kunnen zijn, als gedoeld werd op de PQkk-geschiedenis?
En dat er naast de Zandbani Hodr noodzakelik een ander als »ddbani
gedacht moet worden is toch wel erg gezocht. Maar terecht bestrijdt
hij de opvatting, dat Loki in str. 28 zou zinspelen op de houding
van Pokk,

Zeer beslist wordt Mogk’s opvatting bestreden door F. R. Schréder
(Germanentum und Hellenismus. Heidelberg, 1924, bl. 108 vlg.). Hoewel
hij er van overtuigd is, dat Loki oorspronkelik niet in de Baldrmythe
thuishoort, gelooft hij toch, dat hij reeds lang voor Snorri’s tijd een
plaats in de mythe gekregen had.



73

Tegen die lezing 7@¢* bestaat geen bezwaar 1), maar dat Loki’s
woorden op de Pokk-geschiedenis zouden doelen, lijkt me niet
mogelik. We zullen in het volgend hoofdstuk zien, dat de goden
zich na Baldr’s dood naar Zgir’s paleis begeven om het net van
Rén te lenen. De dichter der Lokasenna laat Loki, als de goden
bij Agir verzameld zijn, onbeschaamd in hun midden verschij-
nen. Als Frigg bij hun woordenstrijd de naam van Baldr ge-
noemd heeft, merkt Loki wreed en tartend op: ,,daar noemde je
Baldr? Het is waar ook: ik heb hem gedood.” Zo en niet anders
moet str. 28 verklaard worden.

Een onoverkomelik bezwaar tegen Mogk’s opvatting vormt
ook de strofen-volgorde in de Voluspad. Er is een duidelike klimax
en onmiskenbaar verband. Baldr’s dood is het begin van de
algemene ondergang. Achtereenvolgens komen dan strofen
over de geboeide Loki, de onderwereld en de eerste tekenen
van het naderend wereldeinde. Dat Loki geboeid is omdat hij
de goden heeft beledigd, kan de dichter niet bedoeld hebben.
De samenhang zou dan verdwenen, de klimax verbroken zijn.
Het was moord en niet majesteitschennis, waarvoor Loki zijn
straf onderging.

Verder is het ondenkbaar, dat het hele verhaal van Loki,
Frigg en Hodr een bedenksel van Snorri of zijn voorganger
zou zijn. Daarvoor lijkt het te veel op het resultaat van een ge-
leidelike mythologiese ontwikkeling. Snorri moet de beschikking
hebben gehad over één of meer oude bronnen. Wij zullen nu
trachten daaromtrent iets meer te weten te komen.

De inhoud van Gylf. 18 is als volgt. Baldr had onheilspellende
dromen en Frigg nam in moederlike bezorgdheid alle dingen een
eed af, dat ze Baldr geen kwaad zouden doen. De asen vermaakten
zich toen met naar Baldr te schieten en met stenen te gooien.
En dat deerde hem volstrekt niet. En er pelta sdé Loki Laufeyjar-

1) Boer leest #@d ,,ich bin daran schuld”. Hij vindt het niet nodig,
hoewel grafies mogelik, om 73 te lezen.



74

son pd likad*s honum illa, er Baldr saka*s ekki. In de gedaante van
een vrouw ging hij naar Frigg en hoorde haar uit. Zo kwam hij
te weten, dat één plant, de mistel, die groeide fyrir vestan Val-
holl, geen eed had afgelegd. Loki ging toen heen, rukte de mistel
af en gaf de tak aan de blinde Ho®r tot wapen. Zelf richtte hij
diens hand en het schot trof Baldr dodelik. De asen waren ont-
steld en diep bedroefd, maar zij konden de daad niet wreken,
want par var svd mikill gridta-staitr.

Het verhaal van Snorri krijgt op deze plaats iets weifelends.
De houding der asen komt ons vreemd en ongermaans voor.
Als gevolg van de niet inheemse oorsprong van de mythe? Of is
Snorri of zijn voorganger niet in staat geweest de inhoud van
zeer verschillende en oorspronkelik van elkaar onafhankelike
bronnen tot een zuiver harmonies geheel samen te smelten?

Frigg vraagt, als allen in diepe verslagenheid zijn, wie het
aandurft Baldr uit de onderwereld terug te halen. Hermésr
biedt zich aan. Als hij op Sleipnir vertrokken is, zorgen de goden
voor Baldr’s uitvaart. Snorri geeft hiervan een uitvoerige be-
schrijving, die hij moet ontleend hebben aan de Husdrapa.

Hermédr, bij Hel gekomen, vindt daar Baldr en Nanna., Hij
blijft een nacht en vraagt dan aan Hel, of hij Baldr mag terug-
voeren naar de asen. Zij wil dit slechts toestaan, als alle dingen,
levende en dode, om Baldr wenen. Hermé3r brengt die boodschap
aan de asen over en zij maken het overal op aarde bekend. Alles
weent dan om Baldr. Pd er sendimenn foru heim ok hopfiu vel
rekit sin orendi, finna peir § helli nokkurum, hvar gygr sat; hon
nefndisk Ppkk; peir bidja hana grdta Baldr dr helju; hon segir:

Pokk mun grita
purrum tarum

Baldrs bdlfarar;

kyks né daud's

nautkak Karls sonar —
haldi Hel pvi es hefr.



75

En pess geta menn, at par hafi verit Loki Laufeyjarson, er flest
hefir ilt gort med” dsum.

In het volgende hoofdstuk vertelt Snorri, op welke wijze Loki
gestraft werd.

Neckel 1), die in zijn studie over de Baldrmythe de bronnen
zeer nauwkeurig vergelijkt, konstateert dat Snorri op enkele
punten meer geeft dan de Eddaliederen. Zo vinden we bij
Snorri een uitvoerige beschrijving van Baldr’s uitvaart, die
hij aan de Husdrapa moet hebben ontleend, terwijl volgens
Neckel zeker ook een Eddalied dit onderwerp behandeld
heeft. De mythe van Herm68's hellevaart moet Snorri aan een
oud Hermés-lied hebben ontleend, waarvan de Pokk-strofe
een rest is. Verder geeft Snorri — vooral wat betreft Loki’s
optreden — veel meer biezonderheden dan de Eddaliederen.

Saxo heeft volgens N eckel zijn stof geput uit de *Ha®arsaga,
een z.g.n. lygisaga. In de Eddaliederen en bij Snorri onder-
scheidt Neckel vijf elementen: I. het schot en de dood van .Baldr,
I1. de uitvaart, IIL. de rit van Hermé®r, IV. de wraak van Vili,
V. Baldr’s terugkeer in de nieuwe wereld.

Zoals we reeds gezien hebben, heeft Snorri IT aan de Hisdrapa
en III aan een Herméd-lied ontleend. Punt V hoort bij de
eschatologie van de Voluspa en vertoont onmiskenbaar Christe-
like invloed. Als Snorri en de *Ha®arsaga uit een gemeenschappe-
like bron hebben geput, moet die punt I en IV hebben bevat,
daar zij deze twee punten gemeen hebben.

Het komt me voor, dat Snorri aan deze bron, een Baldrlied,
ook de biezonderheden omtrent Loki’s optreden moet hebben
ontleend. Saxo kent Loki niet, maar dit behoeft geen reden te
zijn om aan te nemen, dat Loki in dat Baldrlied niet genoemd
werd. In de *Ha®darsaga werd het gegeven eigenmachtig om-
gevormd, inplaats van Baldr werd Hodr de hoofdpersoon en

1) Die Ueberlieferungen vom Gotte Baldr, hfs. I-IT-IIIL.



76

natuurlik kon hij als zodanig geen Loki naast zich dulden.

Loki nam reeds een plaats in in de Baldrmythe, toen de
Eddaliederen ontstonden. Hierop wijzen, naar we gezien hebben,
ook de Voluspi en de Lokasenna.

Het is Bugge 1), die aangetoond heeft, dat de Baldrmythe
Christelike invloed heeft ondergaan. Hoewel Bugge’s leer
in heel veel opzichten te aanvaarden is, komt het me toch voor,
dat hij hier en daar te ver is gegaan. Dat Loki in de Baldrmythe
de rol van de Christelike duivel vervult, is volkomen waar, maar
dat hij wat zijn oorsprong betreft de duivel is, gelooft tegen-
woordig niemand meer.

De misteltwijg vergelijkt Bugge met de koolstronk, die Judas
uit zijn tuin haalde om als kruishout te gebruiken, daar alle
bomen weigerden zich daartoe te lenen. Het is Loki, die dan de
rol van Judas speelt, maar Bugge gelooft niet, dat hij zijn
oorsprong in Judas heeft. In het Nicodemus-evangelie wordt
verteld, dat de duivel Judas aanspoorde tot zijn daad; zoals ook
Loki Ho®r aanspoort. De satan princeps werd in de middel-
eeuwse mysterie-spelen tot Lucifer. Nu meent Bugge, dat
Loki wat zijn oorsprong betreft de Lucifer is van de Christelike
middeleeuwen, maar dat hij tevens elementen in zich heeft
opgenomen van Mercurius, Apollo en andere anticke mythen-
figuren. Ook Loki’s straf doet aan die van de duivel denken,
die volgens de Openbaring van Johannes duizend jaren geboeid
ligt en volgens een bekende middeleeuwse voorstelling pas op
de jongste dag zal losbreken.

In de etymologie tracht Bugge ?) steun te vinden voor zijn
opvatting, dat Loki dezelfde is als Lucifer. De Angelsaksen
spraken de ¢ van Lucifer als k uit. Loki is daarvan volgens hem
een afkorting, met een korte o onder invloed van de volksety-
mologie, die de naam in verband bracht met hika. Nog daar-

1) Studier.
7) Studier, bl. 70—79.



77}

gelaten dat de volksetymologie denkelik nooit dat verband zou
zoeken — Wislicenus!) spreekt terecht van ,.eine ganz boden-
lose Abstraktion” — is de afleiding Lucifer > Loki even onbe-
Wijsbaar als onwaarschijnlik.

Een eigenaardige verklaring geeft Bugge ®) van het optreden
der reuzin Pokk. Omdat het woord pgkk, dat ,,dank™ betekent,
een femininum is en Loki wel vaker optreedt in vrouwen-
gedaante, wordt Pokk voorgesteld als een reuzin. Zij is volgens
Bugge een symboliese figuur en stelt de ondankbaarheid der
mensen voor, die de enigen zijn die Christus niet bewenen. Deze
verklaring lijkt me niet aannemelik. Het is heel goed mogelik,
dat het woord pokk ,,dank” niets te maken heeft met de naam
van de reuzin. En als we er in wilden zien, wat Bugge er in
ziet, zouden we cerder verwachten, dat de reuzin ,,ondank”
heette.

Maar ook al kunnen we het niet in alle opzichten met Bugge
eens zijn, we moeten toch erkennen, dat zijn hoofdgedachte —
invloed van het Christendom op de Skandinaviese mythologie
en in 't biezonder op de Baldrmythe — juist is. Van de latere
onderzoekers is het vooral Kaarle Krohn, die dit heeft kunnen
bewijzen.

Golther?), die evenals Bugge Saxo’s verhaal voor ouder
houdt dan dat van de Edda, daar volgens hem de IJslandse
versie gemakkeliker uit die van Saxo is af te leiden dan omge-
keerd 4), meent dat eerst de jongere mythe Loki ingevoerd heeft.
nLoki verkorpert das Bose unter den nordischen Gottern, daher
musste er auch diese Unthat {ibernehmen.” Maar ook wanneer
we Saxo’s verhaal voor jonger houden, kan het, wat het niet

1) Loki, bl. 20.

?) Studier, bl. 63.

3) Handb. d. germ. Myth., bl. 378 vig.

4 De verklaring van de rol van Nanna geeft hem evenwel zo grote
moeilikheden, dat hij desnoods wil geloven, dat hier de I Jslandse bronnen
een oudere traditie bewaren.



78

noemen van Loki betreft, een oude traditie bewaren. De vraag
van Saxo’s prioriteit is van geen belang voor de kwestie van
Loki’s oorspronkelikheid.

Een der weinigen, die menen dat Loki van ouds in de Baldr-
mythe thuishoort, is Kauffmann?). Hij krijgt de indruk,
dat Snorri verschillende dingen heeft weggelaten, die het even-
wicht van zijn verhaal zouden hebben verstoord. Volgens hem
geschiedde de offering van Baldr net als die van koning Vikarr.
De reyrteinn van O8inn beantwoordt aan de mistilteinn van Loki.
En aan die offermythe zou men het motief van het verborgen
leven toegevoegd hebben, want in de mistilteinn denkt Kauff-
mann zich het leven van Baldr verborgen. Deze werd oorspron-
kelik aan Loki, de god van de onderwereld, geofferd met een
wapen dat hij, Loki, daartoe aan Ho®r verstrekte. Alles in de
wereld was onschuldig aan Baldr’s dood, alleen het offerwapen
van Loki droeg de schuld. Kauffmann denkt dus aan een zoen-
offer van de goden — één wordt gedood om allen te redden —
gekombineerd met het motief van het verborgen leven.

Wij hebben echter geen enkel bewijs voor de juistheid of zelfs
maar de waarschijnlikheid van deze opvatting. Waarom zou
Baldr's leven in de misteltak verborgen zijn? Dat is toch nergens
uit op te maken. Wat de offering betreft, het is inderdaad niet
uitgesloten, dat aan de Baldrmythe een oude rituele handeling
ten grondslag ligt, maar in de tijd dat de mythe de vorm kreeg,
waarin wij haar kennen, was men zich dit stellig niet meer be-
wust. Een rekonstruktie is daarom niet mogelik. Verder komt
het mij voor, dat de positie van onderwereldvorst, die Kauff-
mann Loki toewijst, niet heel passend is voor de kleine plaag-
zieke god.

Axel Olrik 2) meent, dat Loki oorspronkelik niet in de Baldr-
mythe thuishoort, omdat de mythe door Loki’s optreden haar

) Friedrich Kauffmann, Balder. Strassburg, 1902.
) Myterne om Loke, bl. 554 vig.



79

primitief karakter verliest. Olrik toont aan, dat Loki’s slecht-
heid niet oorspronkelik is, doch te verklaren als het resultaat
van vreemde invloeden 1). Wel wordt Loki overal boos genoemd,
maar waaruit die boosheid bestaat, zien we feitelik nergens,
daar hij zelf steeds alles weer goed maakt. ,,Alt i alt er det let
at skénne, at den almene forestilling om Znn leviss Lok:, som
eddakvadene har, er forholdsvis svagt underbygget, safremt
hans inblanding i Baldersagnet er uoprindelig.”

Loki is pas in de Baldrmythe opgenomen, toen hij onder
vreemde invloed reeds ongunstige trekken gekregen had, en
dat heeft vervolgens gemaakt, dat hij eindelik beschouwd werd
als de grootste vijand van goden en mensen.

Het is Neckel 2) opgevallen, dat Snorri’s verhaal iets eigen-
aardigs heeft. Loki heeft namelik geen enkel motief om Baldr
te doden. Het is pure boosaardigheid. Ook is het zonderling
dat de wraak — in dit geval zo gerechtvaardigd — niet onmid-
dellik volgt. Wel geeft Snorri later een verhaal van het boeien
van Loki, maar we krijgen de indruk, dat dit een opzichzelf-
Staande mythe is, die oorspronkelik niets met de Baldrmythe
te maken heeft gehad.

Tevens wijst Neckel er op, dat in de Beowulf een episode
vVoorkomt, die hetzelfde motief bevat als de Baldrmythe.
Beowulf vertelt, hoe hij opgegroeid is aan het hof van koning
Hrége] 9): :

nes ic him to life ladra owihte

béorn in burgum, ponne his béarna hwylc,

Herebéald ond Hedcyn, odde Hygelac min.
1 Weas pam vyldestan ungedéfe

1) Het Kaukasiese verhaal van de geboeide rens en het ,,Wander-
mirchen’ van het opgegeten mensenhart. Hierover in het volgend hoofd-
stuk meer.

%) Die Ueberl. vom Gotte Baldr., bl. 22 vlg.

%) Beowulf 2432—2442, geciteerd volgens de unitgave van F. Holt-
hay sen, 5 Aufl. Heidelberg, 1921.




80

meges dedum morporbed stréid,

sydotan hyne Hedcyn of hornbogan,

his freawine flane geswencle:

miste mercelses ond his meg ofscét,

brogtor aderne bladigan gare;

pet wes féohleas geféoht, fyrenum gesyngad,
Hrédtle hygemedo; . . .

Er is een onmiskenbare overeenkomst tussen deze episode
en de Baldrmythe. De jonge H=&cyn schiet zonder opzet zijn
oudere broer Herebeald dood, tot grote smart van de vader
Hrédel.

Ons wordt verder nog verteld, dat de daad in dit biezondere
geval niet gewroken kon worden; de koning kon zijn eigen zoon
toch niet tot de galg veroordelen. De namen van de beide broers
doen denken aan die van Baldr en Hodr. Men heeft bijgevolg —
en m.i. zeer terecht — wel gedacht, dat er verband bestaat
tussen de Baldrmythe en de Hré®el-cpisode. In deze laatste
ontbreekt echter Loki.

Neckel?), die aan samenhang van de Baldrmythe en de
episode uit de Beowulf gelooft, wil toch niet de konklusie trekken,
dat Loki en de mistel omstreeks 600 nog niet in de Baldrmythe
voorkwamen. Hij wijst op de naad, die we vinden in Snorri’s
verhaal wanneer Hodr optreedt. We verwachten eigenlik, dat
Loki zelf Baldr zal doden. En dan volgt een vrij zonderlinge
redenering: ,,Diese Naht aber beweist keineswegs, dass die Ein-
filhrung Lokis jung ist, ebensowenig wie das Schweigen der
Beowulf von ihm. Der teuflische Charakter dieser Figur und die
Zweiteilung der Handelnden in Gute und Bose, die sie bewirkt,
weist auch fiir sie auf aussergermanische Herkunft . . .”

Neckel neemt aan, dat een Germaans dichter Klein-Aziatiese
stof Germaans heeft omgewerkt. Baldr is dan dezelfde als Attis,

1) Die Ueberl. vom Gotte Baldr, bl. 145.



81

die weer gelijk moet zijn aan Atys, de zoon van Kroisos, die op
€ven tragiese wijze als Baldr de dood vond. Ook veronderstelt
hij invloed van de Babyloniese Tamiiz-verering. Frigg verraadt
Baldr aan Loki, misschien heeft Ischtar ook Tamiiz aan zijn
vijand verraden. Als dit bewezen kan worden, is volgens
Neckel tegelijk de hoge ouderdom en de niet Germaanse oor-
sprong van de Loki-figuur bewezen.

Het komt me voor, dat Neckel hier te ver gaat. Als we ,,die
Zweiteilung der Handelnden in Gute und Bose’” en het duivelse
karakter van Loki niet Germaans vinden, waarom dan niet in
de eerste plaats aan Christelike invloed gedacht? Die invloed kan
geleidelik gewerkt hebben en de verschillende ontwikkelings-
stadia van de mythe, tot het cindresultaat bij Snorri toe, zullen
we langs die weg gemakkelik kunnen nagaan. Het is volstrekt
niet nodig hiervoor zo ver van huis te gaan als Neckel en
Schréder doen.

Want F. R. Schréder?) meent eveneens, dat de Baldr-
mythe uit het Oosten is gekomen, hoewel zijn verdere opvattingen
zeer van die van Neckel verschillen. Schréder b.v. gelooft,
dat He¥cyn en Hodr niets met elkaar te maken hebben. Ook
gelooft hij niet, dat Atys de Lydiese voorloper van Baldr is.
Een Germaans priester schiep volgens hem de Baldr-dienst door
de oude Germaanse god om te vormen naar de nieuwe religicuze
denkbeelden uit het Oosten. De QOosterse mysteriéncultus had
deze biezonderheid, dat men het gevoel had onder verschillende
namen toch één god of godin te eren. Dit samenvloeien van ver-
schillende religies is het syncretisme. Het Christendom sloot
nauw aan bij het Hellenistiese syncretisme, waarbij immers ook
sprake was van een geofferde of gedode en weer opgestane god.
Daardoor vertoont de Baldr-figuur zoveel overeenkomst met
Christus.

1} Germanentum und Hellenismus, bl. 68 vig.



82

De rol van Loki vindt Schroder niet gemakkelik te verklaren.
Hij ziet in hem een vruchtbaarheidsdemon, die onder invloed van
een Kaukasiese legende tot een Prometheus-figuur werd en ver-
volgens, doordat de sage van de geboeide Prometheus zo sterk
deed denken aan de sage van de boze Typhon-Seth, tot Seth.
Dat Loki evenwel langs deze omweg in de Baldrmythe geraakt
zou zijn, lijkt me, nog daargelaten of Schroder’s verdere ver-
klaring van de mythe aanvaardbaar is, zeer onwaarschijnlik.

Kaarle Krohn?) ziet in de Baldrmythe een middeleeuwse
versmelting van drie sagen: het dodelik wapen, het schot van de
blinde en de hellevaart. In Finse sagen vond hij zo treffende
overeenkomsten, dat daaruit besloten moet worden, dat Snorri’s
verhaal niet het laatste resultaat is van een op IJsland ontstane
ontwikkeling. Evenals Bugge denkt hij aan sterke invloed van
het Christendom, waarmee de Noormannen, lang voor ze zelf
Christenen werden, op hun tochten hadden kennisgemaakt.

Het komt me voor, dat de kern van de Baldrmythe gevormd
wordt door wat we zouden kunnen noemen het noodlotmotief.
Iemand weet, dat hem een vroege dood wacht. Hij en de
zijnen trachten het noodlot af te wenden door alles, wat gevaar-
lik zou kunnen zijn, onschadelik te maken. Maar ze vergeten
één ding. En doordat die ene weg is opengelaten, voltrekt zich
het noodlot.

Talloze mythen, sagen en sprookjes zijn er, waarvan dit motief
de kern vormt ?). Allerlei uitwerkingen zijn mogelik. Zo stelt
men zich soms de held als onkwetsbaar voor. Hiervan twee voor-
beelden: Achilles en Siegfried. Achilles was, doordat zijn moeder
hem in het water van de Styx had gedompeld, onkwetsbaar ge-
worden op zijn hiel na, waaraan ze hem had vastgehouden. En
juist daar treft hem de pijl, geschoten door Paris en gericht door

1) Skand. mytologi, bl. 121 vlg.
?) Een van de bekendste en meest karakteristieke voorbeelden vinden
we in het sprookje van Doornroosje. Zie Bolte-Polivka I, bl .434 vig.



83

Apollo. Siegfried’s huid kreeg een hoornlaag, toen hij zich baadde
In het bloed van de draak. Maar één plek, waar een lindeblad
neer was gevallen, bleef kwetsbaar. En daar trof hem later de
Speer van Hagen.

Een andere uitwerking is deze, dat de held gedood wordt
door iemand, die zonder boos opzet is. Zo wordt Atys gedood
door zijn leermeester Adrastos en Herebeald door zijn eigen broer
HaeScyn. Om de argeloosheid van de dader en de macht van
het noodlot nog sterker te doen uitkomen, stelt men zich hem
Voor als blind of op andere wijze gebrekkig. Dit motief, het schot
van de blinde, is in de Baldrmythe verwerkt ?).

Een uitwerking in een soortgelijke richting is deze, dat de
held gedood wordt met een wapen, dat eigenlik geen wapen is.
Ook dit motief is gebruikt in de Baldrmythe, evenals in de
Vikarsbdlkr waar de rietstengel tot een dodelik wapen wordt 2).

Ook is het denkbaar, dat de held slechts door één bepaald
Wapen gedood kan worden. Dit motief vinden we in Saxo’s
Verhaal van Hotherus en Balderus.

Als we het noodlotmotief als de kern van de Baldrmythe
beschouwen, is het duidelik, dat de rol van Loki niet 00rSpron-
kelik kan zijn, want dan is hij volkomen overbodig. Ja niet
alleen overbodig, maar zelfs een storend element, daar hij de
noodlotsgedachte in zekere zin verdringt. De mythe is zonder
Loki een gaaf geheel, waaraan niets ontbreekt. Door Loki’s
Optreden verliest de mythe, naar Olrik 3) zo terecht opmerkt,
haar primitief karakter. Feitelik hebben we ook zonder Loki
nog iets te veel, daar we twee motieven vinden, dat van het
schot van de blinde en dat van de misteltak, terwijl met één
kan worden volstaan.

B —
) Ook in de Ierse sage van Fergus Mac Roich, die door zijn blinde

broer wordt gedood.
?) Denk ook aan het spinnewiel van Doornroosje!
%) Myterne om Loke, bl. 554 vig.



84

Het misteltak-motief is primair, daaraan is geen twijfel
mogelik. Het motief van Ho®r's blindheid is pas in de Baldr-
mythe opgenomen, toen Loki Baldr's tegenstander en Hodr
Loki’s werktuig werd. Om HoSr van Loki afhankelik te maken
was het motief van de blindheid vereist.

Saxo kent noch Loki noch Ho®r’s blindheid. Al bestaat de
mogelikheid, dat Saxo dit motief heeft weggelaten, veel aan-
nemeliker is het, dat hij het in zijn bron niet vond.

Een oudere vorm van de Baldrmythe moet dus geweest zijn:
Hodr doodt Baldr met de misteltak. In die vorm vertoont de
mythe grote overeenkomst met de Vikarsbdlkr. Ook daar wordt
een tere plant tot een gevaarlik wapen en er is geen sprake van
boos opzet. Het is O®inn, die het offer eist waarop hij recht
heeft en zich niet tevreden laat stellen met het schijnoffer, dat
de mensen hem bereiden.

Het is heel goed mogelik, dat de misteltak behoorde bij de
oude rituele handeling, die wellicht het uitgangspunt van de
Baldrmythe heeft gevormd. De mistel komt in het Noorden
niet voor, maar dit is geen bezwaar, daar de ritus door de Noord-
germanen van Zuideliker volken kan zijn overgenomen.

De Baldrmythe lijkt me een versmelting van een oud heidens-
religieus element en een aan de Hrédel-episode verwante sage.

De belangrijke vraag, die nu beantwoord moet worden, is
deze: hoe kan men ertoe gekomen zijn Loki op te nemen in dé
Baldrmythe? Door zijn tragiese dood werd Baldr een min of
meer Christelike figuur. Zijn oude strijdbaarheid, waaraan ver-
schillende herinneringen bewaard zijn, o.a. in de Lokasenna en
bij Saxo, raakte op de achtergrond. Vervolgens wenste men in
de Skandinaviese mythe dezelfde tegenstelling van goed en kwaad
in te voeren, die men had aangetroffen in Christelike legenden.
Men zocht dus een tegenstander voor de stralende god Baldr,
En daartoe was diens eigen broer Ho®r niet geschikt. Daarvoor
kon alleen gebruikt worden de listigste en meest plaagzieke van



8

(¥ 1]

de goden: Loki. Men maakte van het duiveltjein hem een duivel.
Dit is zijn zondeval geweest. Als hij eenmaal wordt beschouwd
schuldig te zijn aan de dood van Baldr is er geen boosheid op de
wereld, die hij niet zou kunnen bedrijven.

De mythe van Herm6®'s hellevaart moet ontstaan zijn onder
klassiek-litteraire invloed (Orpheus en Eurydice!). De reuzin
Pokk werd waarschijnlik pas voor Loki gehouden, toen deze
reeds was opgenomen in het eerste deel van de Baldrmythe.
Want waartoe zou hij in de gedaante van een reuzin verschijnen?
En zou dan een werkelike reuzin, een vrouw van het aan de asen
vij andige geslacht, niet evenzeer tot zulk een ongevoelige houding
In staat zijn geweest?

De eindkonklusie is deze, dat Loki’s optreden in de Baldr-
mythe ons niets leert omtrent zijn oorspronkelike heidens-reli-
gleuze wezen. Men heeft hem de duivelrol laten spelen, niet om-
dat hij daar zo biezonder geschikt voor was, maar omdat de
andere goden er nog veel minder geschikt voor waren. Het Ger-
Maanse heidendom kende geen absoluut slechte wezeus; zelfs de
Teuzen, meestal als de vijandige machten beschouwd, wekken
Mmeer de indruk van brute domheid dan van duivelse boosheid.
Er is als 't ware een tweede Loki ontstaan, terecht inn levisi
geheten, die de hoofdpersoon is geworden in nieuwe mythen,
€en reus met zo ongermaanse trekken, dat men er de Loki van
de Lokkatattur niet meer uit herkennen kan. Maar de oude
Loki, in de literatuur verdrongen door die andere, bleef in het
volksgeloof voortleven.



Loki’s straf.

Nu wel voldoende is aangetoond, dat Loki oorspronkelik niet
in de Baldrmythe thuishoort, blijft de vraag te beantwoorden
hoe men gekomen is aan de mythe van zijn bestraffing.

Er zijn drie mogelikheden. Allereerst kan deze mythe zijn
ontstaan als een gevolg van Loki’s optreden in de Baldrmythe.
Het rechtsgevoel eiste een zware straf en het is op zich zelf heel
goed denkbaar, dat men ter bevrediging van dat gevoel het hele
verhaal van Loki’s ketening heeft verzonnen. Maar één ding moet
ons dan bevreemden: als men vrij was in de keuze van straf,
waarom werd Loki dan niet gedood? De dood had hij verdiend
en de goden hadden de macht om hem te doden, want hij was
hun gevangene en onsterfelik was hij evenmin als zij zelf. De
straf, hoe gruwelik ook, is niet die, welke wij rekening houdend
met het Germaanse wraakgevoel zouden verwachten.

Het is evenwel ook mogelik, dat de mythe van Loki’s straf veel
ouder is en oorspronkelik niets met de Baldrmythe te maken
heeft gehad.

In dat geval kan zij Loki een slechte reputatie bezorgd hebben,
reeds voor hij werd opgenomen in de Baldrmythe, en dit zou
weer kunnen verklaren waarom men juist hem heeft uitgekozen
voor die boze rol. Maar onverklaarbaar blijft er dan zeer veel.
Wat was dan de oorspronkelike reden waarom Loki werd ge-
vangen genomen en geboeid? Waarom vertoont hij zich hier in
een zo geheel andere gedaante dan waarin hij in tal van oude
mythen verschijnt?

Er blijft echter nog een derde mogelikheid over, namelik dat
men een mythe kende van een geboeide demon en zoekend naar



87

een straf voor Loki die mythe daartoe gebruikte en Loki met
de demon vereenzelvigde.

Daarmee is dan meteen verklaard, waarom Loki hier voor-
gesteld wordt als een reus: de mythe van de geboeide Loki is
geen oorspronkelike Loki-mythe. Alleen deze laatste opvatting
kan juist zijn.

Als de wraak niet van ouds bij de Baldrmythe behoort, is dit
wellicht ergens in het verhaal bij Snorri te bemerken. Als Baldr
gedood is, verwachten we dat de goden onmiddellik wraak zullen
nemen op Hedr en vooral op Loki. Dit gebeurt niet en Snorri
geeft als reden daarvan op: par var svd mikill gridtastad'r. Pas
veel later vertelt hij, hoe de goden Loki straften. Uit de Veluspa
en de VegtamskviSa weten we, dat ook Hodr gestraft werd.

In de Baldrmythe in haar eenvoudigste vorm, dus zonder
Loki, is de wraak niet op haar plaats. Immers, Ho¥r’s argeloos-
heid en de ogenschijnlike ongevaarlikheid van zijn wapen, kort-
om de duidelik bewezen onopzettelikheid van zijn daad, maken
de wraak volkomen misplaatst. Koning Hrédel laat zin zoon
HzaScyn niet doden.

Swa big" gedmorlic gomelum céorle

to gebidanne, pat his byre ride

giong on galgan; ponne hé gyd wreced
sarigne sang, pomne his sunw hangad*
hrefne to hrod're ond hé him helpe ne maeg
Sald ond infrod @nige gefremman.?)

Maar de wraakzucht van de Noordgermanen eiste bevrediging.
Ho®r moest boeten, ook al zag men in hem een medeslachtoffer,
zozeer zelfs, dat de Christelik getinte Veluspa hem tezamen met
Baldr in de nieuwe wereld laat terugkeren.

In de Baldrmythe in haar latere vorm komt de onschuld van
Hodr zo mogelik nog sterker uit, maar dat Loki voor zijn mis-

Y Beowulf 24442449,



88

daad gestraft wordt, kan ook ons niet onrechtvaardig schijnen.
Het slotproza van de Lokasenna vertelt hiervan het volgende:
Hann vay bundinn med” pormum sonar Nara. En Narfi, sonr hans,
vard” at vargi. Skad‘i tok eitrorm ok festi upp vfiv annlit Loka:
draup par or eity. Sigyn, kona Loka, sat par ok helt munnlaug
undir eitrit. En er munnlaugin var full, bar hon 1t eitrit; en medan
draup eitrit & Loka. Pd kippiz hann svd hart vic*, at pad*an af skalf
jprd* oll: pat erw nu kallagir landskjalptar.

In Gylf. 49 wordt het nog uitvoeriger verteld: Nu# var Loki
lekinn gridtalauss ok farit med* hann 1 helli npkkurn. Pd téku peir
pridr hellur ok settu d egg ok lusiu rauf d hellunni hverri. Pd viru
teknir sonir Loka, Vdli ok Nari ed*a Narfi; brugi'u esiv Vila
¢ vargs liki, ok reif hann i sundr Narfa, brodur sinn; pd téku @sir
parma hans ok bundu Loka med" yfir pd prid eggsteina; stendr einn
undir herd'um, annar undiv lendum, price undir knésbdtum, ok
wrd'n pau bond at jarni. Pd ték Skad“i eitrorm ok festi upp yfir
hann, svd et eitrit skyldi drjripa 6r orminumt andlit honum, en Sigyn,
kona hans, stendr hjd honum ok heldr mundlaugin undir eitrdropa;
en pd er full er mundlaugin, pd gengr hon ok sler it eitrinu, en
med-an drypr eitrit { andlit honwm; pd kippisk hann svd hart
vid*, at jord* gll skelfr — pat kallict péy landskjdlpta — par liggr
hann 1 bondum til ragna-rokys.

Vreemd doet het ons aan, dat Loki wordt voorgesteld als een
zo sterk wezen, dat hij door aan zijn boeien te rukken de aarde
doet sidderen. Want we hebben Loki leren kennen als een kleine
en sierlike elvenvorst, sterker door list dan door lichaams-
kracht.

In Skandinavié komen geen aardbevingen en op IJsland geen
gifslangen voor. Aardbevingen komen echter veel voor op I]s-
land, zodat deze trek oorspronkelik kan zijn, als we aannemen
dat de mythe heel laat is ontstaan. In dat laatste geval zou de
mythe ontstaan kunnen zijn na Loki’s opname in de Baldr-
mythe. Maar dan is het, zoals we reeds gezien hebben, onbegrij-



89

pelik, dat men juist een dergelike straf heeft bedacht, die abso-
luut niet harmoniéert met de voorstelling die men zich van Loki
had gevormd. Waarom werd Loki niet evenals Ho¥r gedood?
Waarom maakten de goden hem niet voor altijd onschadelik?
Het antwoord kan slechts zijn: omdat men de mythe van de
geboeide demon al kende en die overbracht op Loki, die toch al
min of meer zijn oude karaktertrekken had verloren door zijn
optreden in de Baldrmythe. Men ging in hem een duivel zien,
een boze geest, en kon hem dus gemakkelik vereenzelvigen met
de geboeide demon, die wellicht véor dien tijd naamloos was.

De mythe van de geboeide demon is niet van oorsprong
Skandinavies. Dit heeft Axel Olrik 1) in een uitvoerige studie
aangetoond. In de Kaukasus komt in talrijke variaties de legende
voor van de geboeide reus. De grondtypen van die legende vindt
men in de streken bij de Elbroes en de Ditz. Zo komt bij de Ka-
barden het volgende verhaal voor: iemand, die de overmoed had
door te willen dringen tot de levensbron van de berggod, wordt
gestraft en vlak bij de bron in boeien geklonken. Een gier pikt
hem voortdurend in het hart en drinkt, als de gevangene zich
bukt naar de bron om zijn brandende dorst te lessen, al het
water op.

Ten Zuiden van de Elbroes vormt het motief van de geboeide
reus een onderdeel van een heldensage, waarin boze geesten de
held boeien. In de Zuid-Kaukasiese Amiran-legende wordt ver-
teld, dat Amiran wilde strijden met zijn peetvader Christus.
Deze stemde toe, maar slechts op voorwaarde dat Amiran de
dunne draden zou stuk trekken, waarmee hij hem van te voren
zou binden. Amiran liet zich binden, maar toen hij de draden
wou breken werden ze tot ijzeren kettingen en hij was voor altijd
gevangen.

Een veel voorkomende legende is die van de duivel, die door

1) Axel Olrik, Ragnardk, die Sagen vom Weltuntergang. Uebertr.
von W. Ranisch, Berlin, 1922, bl. 133 vig.



90

list gevangen werd. Ook hierin is dikwels sprake van een dunne
draad, die plotseling door toverkracht tot een ijzeren keten wordt.
Dit motief is volgens Olrik zeer verbreid.

Het Kabardies verhaal doet sterk denken aan de Griekse
Prometheussage. Men meende altijd, dat de Kaukasiese sagen
daaraan hun stof ontleend hadden, maar Olrik heeft afdoende
bewezen, dat het juist omgekeerd is gegaan. De oudste versie
van de Prometheussage (bij Hesiodus) heeft verschillende motieven
aan de Kaukasicse sagen ontleend, hoewel de figuur van Pro-
metheus als oude kultuurdemon al geruimen tijd tot de Griekse
mythologic behoorde. Hij deed denken aan de Kaukasiese reus,
die het levenswater wilde stelen, en men vereenzelvigde hen
beiden. De Grieken, die niet de dreiging van de woeste Kauka-
siese natuur voelden, brachten de sage evenwel niet in verband
met een naderend wereldeinde. Een jongere uitloper van de
Prometheussage is het verhaal van Tantalus.

Nog veel groter overeenkomst is er tussen de geboeide Loki
en de Kaukasiese reus. Alleen is er in plaats van de gier een ver-
giftige slang, maar dit is veel natuurliker als men zich de reus
binnen in een berg denkt, een voorstelling die in veel varianten
van de Kaukasiese legende gegeven wordt. Sigyn alleen komt in
het Kaukasies verhaal niet voor en Olrik meent, dat haar op-
treden slechts dient om te verklaren waarom aardbevingen zo
zeldzaam zijn. Daar echter in verschillende varianten een vrouw
voorkomt — in de Amiran-legende bij de Abschasen raakt een
zwarte vrouw de ketenen aan, als deze bijna doorgeknaagd zijn
door een draak, en ze zijn dan weer sterk als te voren!) — is
het heel goed mogelik, dat de Noordgermanen een afbeelding
onder ogen hebben gehad, die hen op het idee heeft gebracht

1) Zie: M. Anholm, Den bundne jette i Kavkasus (Danske Studier
1904, bl. 141 vlg.) en ook bij Olrik.



91

Sigyn als bewaakster, zij het dan ook geen vijandige, aan Loki
toe te voegen.

Dat de mythe van de geboeide Loki pas op I]Jsland zou zijn
ontstaan, lijkt Olrik onmogelik, 0.a. omdat de Vegtamskvida
de mythe al kent. Zijn konklusie is ten slotte: ,,Loki — in seiner
Gefangenschaft — ist also auch ein ausgewanderter Elbrusriese,
wie Prometheus, wie Amiran.” Door bemiddeling van de Goten
aan de Zwarte zee kwam de mythe van de Tscherkessen en
Kabarden bij de Noordgermanen. In de 3e of 4e eeuw na Christus
hebben de Goten de mythe overgenomen, in Noordgermaanse
gedichten uit de 9e en 10e eeuw wordt zij genoemd.

Het motief, dat zwakke banden door toverkracht onverbreek-
baar worden, vinden we in de mythe van de geboeide Loki even-
als in Christelike legenden van de geboeide duivel en de Zuid-
Kaukasiese Amiran-legende. Ook in de mythe van het boeien van
Fenrir is sprake van een band, sléitr ok blautr sem silkirema
maar toch traustr ok sterkr. Dit motief behoeft niet aan het Kau-
kasies verhaal te zijn ontleend, daar het als zeer verbreid ,, Wan-
dermotiv”’ ook langs een andere weg in de Loki-mythe kan ge-
raakt zijn.

Toen de mythe van de geboeide demon bij de N oordgermanen
bekend was geworden, zocht men een figuur uit de eigen mytho-
logie met wie men hem kon vereenzelvigen. Hiertoe leende zich
de oude Loki, de vriend van O¥inn, volstrekt niet. Allereerst
omdat hij geen reus was maar ekki mikill voxtum. En ook omdat
zijn tamelik onschuldige plagerijen toch niet een zo zware straf
verdienden. Als Loki dan toch met de geboeide reus vereenzel-
vigd is, kan dit alleen geschied zijn na zijn opname in de Baldr-
mythe. Voor de misdaad Baldr’s dood te hebben veroorzaakt was
de straf volstrekt niet te zwaar en hij had door zijn laaghartige
daad zozeer zijn oude trekken verloren, dat men in hem niet
langer de sierlike en zwakke vriend van O8inn zag en het niet
onmogelik meer vond zich hem voor te stellen als een geboeide



92
demon, die door zijn bewegingen de aarde deed schudden.

We hebben gezien, dat de Baldrmythe en de mythe van de ge-
boeide Loki ons omtrent het oorspronkelik wezen van Loki niets
kunnen leren. Als schakel tussen de beide mythen doet de mythe
van Loki’s gevangenneming dienst en hierin zullen we weer oude
elementen vinden.

In het slotproza van de Lokasenna wordt verteld, dat Loki,
gevlucht voor de bedreigingen van Pérr, zich in de Franangr-
val verbergt in de gedaante van een zalm. Par téku @sir hann.
Korter kan het al haast niet, maar gelukkig geeft Snorri in Gylf.
49 een uitvoeriger verslag van de gebeurtenissen. Hij vertelt,
hoe Loki, bedenkend op welke wijze de asen hem zouden kunnen
vangen, het net uitvindt. De asen verrassen hem, hij kan nog
juist voor hij vlucht het net in het haardvuur werpen, maar de
verkoolde resten geven de goden een aanwijzing. Zij maken een
nieuw net naar dat voorbeeld en trachten Loki daarin te vangen.
Twee keer mislukt het, maar de derde keer wordt hij door Pérr,
die in het midden van de rivier achter het net loopt, met de
handen gegrepen, als hij probeert over het net heen te springen.

Celander !) merkt op, dat het ons enigszins moet bevreemden,
dat Loki, de achtervolgde, zelf het net nitvindt waarmee hij ge-
vangen zal worden. We zouden eerder verwachten, dat de asen
het uitvonden. Nu kan dit een fijn psychologies trekje zijn: de
asen waren te dom en zij zouden Loki nooit gevangen hebben,
als niet diens eigen schranderheid hem ten slotte noodlottig was
geworden. Maar deze verklaring bevredigt toch niet ten volle.
Allereerst doet zij te modern aan, een zo ingewikkelde intrige
verwachten we niet in een vrij primitieve mythe. En onlogies
blijft het verhaal. Dat Loki onder dic omstandigheden het net
uitvindt, is nog begrijpelik, maar dat hij zo onvoorzichtig is de

1) Lokes mytiska ursprung, bl. 18 vlg.



93

asen, die hem naar hij kan weten voortdurend bespieden, een
wapen tegen zich zelf in handen te spelen, kunnen we van hem
moeilik verwachten.

Dit alles heeft Celander er toe gebracht aan te nemen, dat
Loki al eerder iets met de uitvinding van het net te maken moet
hebben gehad. In de volksoverlevering heeft hij steun voor die
opvatting gevonden. In Gotaland en Oost-Zweden heet een
spinneweb — ,,fiskndtets naturgivna motbild” — lockandt en
ook wel lockasnara en lockaspjall. In het Middel-Zweeds vindt
men lukkandt, lokkandt of lukkavif. Een woord voor ,,spin’ is
locke, oudzw. lukke. Dit woord is wat de vorm betreft volkomen
gelijk aan de naam van de mythiese Loki—Locke. Ook een vorm
nocke komt voor als naam voor Loki en de spin. Zelfs wat de
geografiese verdeling van de variantvormen betreft stemmen
het woord voor ,,spin”’ en de naam van de god volkomen over-
een. Er is dus geen formeel bezwaar om de beide woorden te
identificeren.

Maar hoe komt het, dat de naam van Loki ook gebruikt wordt
als naam voor de spin? Celander vestigt de aandacht op het
grote aantal mythen over de spin. Hij vindt dit volstrekt niet
bevreemdend, daar het kunstig spinneweb inderdaad het werk
lijkt van een heel biezonder wezen. De in de nacht gemaakte
herfstdraden lijken het werk van dwergen. Merkwaardig is het,
dat ook dwdrgsndt voorkomt in de betekenis van spinneweb.
Celander eindigt zijn beschouwing met de volgende woorden:
,liksom salunda spindelnitet uppfattas som dvirgarnes nit sa
kunna ochsd namnen locka-ndt, locka-snara etc. dtergd pa en
mytisk locke-férestdllning, under forutsittning, att denna folk-
trons locke har varit ett med dviirgarne besliktat, viitte-artat
visen,”

Voor deze verklaring is veel te zeggen, vooral daar we bij
Loki tot nu toe geen enkele oorspronkelike trek hebben gevonden
die niet zou passen bij een ,,med dviirgarne besliktat, vitte-artat



94

vasen.” Zijn meest kenmerkende eigenschappen — schrander-
heid, kunstvaardigheid, plaagzucht, schoonheid en zwakheid —
zijn in de eerste plaats te verwachten bij een dwergen- of elven-
vorst. Ook is het Loki, die van al de Skandinaviese goden het
meest met dwergen en elven in aanraking komt, zij het ook niet
altijd als hun vriend.

Het is dus heel goed mogelik, dat Snorri een voorstelling
gekend heeft van Loki als de uitvinder van het net. Maar om-
dat in zijn tijd de Loki-figuur, in de letterkunde altans, reeds
grote wijzigingen had ondergaan, was het te verwachten dat
Snorri met dit gegeven zou handelen volgens zijn eigen opvatting.
Hij heeft het vervlochten in de mythe van Loki’s gevangen-
neming, waarin toevallig ook van een net sprake was.

Het 1s op zich zelf heel natuurlik, dat de asen proberen Loki,
die de gedaante van een zalm heeft aangenomen, in een net te
vangen. Oorspronkelik behoeft daaraan dan ook geen biezon-
dere mythologiese voorstelling verbonden te zijn geweest. Maar
het is even natuurlik, dat men zich later ging afvragen: wat was
dat voor een net? Zo kwam Snorri er toe een oude kultuurmythe
in zijn verhaal op te nemen. Er moet echter nog een andere tra-
ditie hebben bestaan. De Lokasenna en Skdldsk.33 kunnen ons
helpen deze op te sporen ).

We verwachten, dat de goden onmiddellik na Baldr’s dood gaan
overleggen hoe ze Loki kunnen vangen en straffen. En dat doen
ze inderdaad. Als Loki voor zijn binnentreden in Agir’s hal
aan Eldir vraagt wat de asen daarbinnen toch uitvoeren, zegt
deze hem waarschuwend:

(str. 2) ‘Of vdpn sin dema ok wm vigrisni sina

sigtiva synir:
dsa ok dlfa, er hér inni eru,
manngi er pér i ordi viny.’

1) Zie voor deze kwestie: A. G. van Hamel, The prose-frame of
Lokasenna (Neophilologus XIV, 1929, bl. 204 vlg.).



95

En waarom de goden op hem vertoornd zijn, blijkt eveneens
duidelik uit het gedicht, daar Loki er zich in strofe 28 in grenze-
loze brutaliteit op beroemt de oorzaak te zijn geweest van Baldr’s
dood. Baldr was dus reeds gevallen en Loki liep nog vrij rond.
Het Lijkt niet te gewaagd om de gevolgtrekking te maken, dat
de bijeenkomst der goden oorspronkelik slechts ten doel had
een middel te vinden om Loki gevangen te nemen.

Maar hoe kwamen ze dan juist in ZEgir’s hal? Het was stellig
geen goedgekozen ogenblik voor het houden van een feestelik
drinkgelag. Het beginproza van de Lokasenna geeft een be-
schrijving van de hal. Dezelfde beschrijving vinden we ook in
Skaldsk. 33, maar met enkele merkwaardige toevoegingen.

Snorri geeft een verklaring van de kenning eldr ed'a ljds eda
birti AEgis, Rinar eia Agis-detra. Daarvoor is het nodig, dat
hij vertelt hoe stralend goud als feestverlichting diende in ZEgir’s
hal. Vervolgens zegt hij: Rdn er nefnd kona ZEgis, en niu delr
Ppeira, svd sem fyrr er ritat. Hiermee had Snorri kunnen eindigen,
maar hij vertelt nog meer van Ran: Pd writu @sir pess varir, al
Rdn dtti net pat, er hon veiddi i menn alla, pd er d s@ kému.
Van Hamel merkt op, dat dit zinnetje niets te maken heeft
met de kenning voor ,,goud.” De betekenis van het eerste pd kan
volgens hem alleen zijn: ,,at the particular banquet in Agir’s
hall where Loki quarreled with the gods.” Dit was oorspron-
kelik een bijeenkomst der goden, die voorafging aan hun wraak-
tocht tegen Loki. Waarom noemt Snorri het net van Ran in
verband met die bijeenkomst? Van Hamel geeft hiervoor deze
verklaring: de goden lenen het net van Rén, om er Loki in te
vangen. Hierdoor wordt veel, wat ons eerst duister en verward
voorkwam, opgehelderd.

Het staat wel vast, dat de opvatting: Loki wordt gevangen
in het net van Rdn, ouder is dan de andere: Loki wordt gevangen
met behulp van het door hem zelf uitgevonden net. Immers, die
eerste opvatting heeft gemaakt, dat men de godenbijeenkomst



96

in ZAgir's hal identificeerde met een van hun veel voorkomende
partijen, waarop in Hymiskvi¥a 1 wordt gezinspeeld.

Het beginproza van de Lokasenna kan, zoals ook Van
Hamel opmerkt, nict van ouds bij de strofen hebben behoord.,
Loki’s binnentreden in de hal en het vijandig stilzwijgen, waar-
mee hij wordt ontvangen, en ook zijn vraag even tevoren aan
Eldir, wat de goden binnen nitvoeren, bewijzen dat hij niet kort
te voren uit de hal gejaagd kan zijn.

Maar het kan ook niet maakwerk zijn van een redactor, die
niet begreep waarom de goden in str. 2 zo verbitterd op Loki
waren en die daarvoor een verklaring wenste te geven. Terecht
zegt Van Hamel: ,there is no reason why the redactor, in
order to remove him from the hall before his apparation in
st. 6, should have invented this particular motif of his killing
Fimafeng out of envy of the praise he received from the gods.
There must be a genuine tradition in this.”

De mythe van Fimafengr doet mij denken aan de Baldr-
mythe. De goden zijn bijeen en vermaken zich; zij prijzen ZEgir's
voortreffelike dienaar. Loki kan dat niet uitstaan en doodt
Fimafengr. En omdat het een gridtastadr mikill is, kunnen de
goden die misdaad niet wreken. In de Baldrmythe vinden we
dezelfde Loki. Ook daar kan hij het niet uitstaan, dat de asen
een ander eer bewijzen, en hij veroorzaakt de dood van een vol-
komen onschuldige. Behalve de hoofdgedachte stemmen ook
enkele details overeen: het samenzijn van de goden en de gridta-
stad’y, die de wraak verhindert.

Van Hamel meent, dat Frd Zgi ok god*um en de Lokasenna
»represent two different variants, based on the same funda-
mental notion, that of Loki’s appearance and subsequent mis-
behaviour in the hall.” In Frd £gi ok god*uwm dringt Loki de hal
binnen en doodt een van Agir’s dienaren. De goden verjagen
hem en Loki verbergt zich in het woud. , It would have been



97

more effective to seize him at once, but the fishing party could
not be eliminated.” Volgens deze opvatting vindt dus de scéne in
Zgir's hal plaats na Baldr's dood, als de goden beraadslagen
hoe ze op Loki wraak zullen nemen.

Hiertegen heb ik enkele bedenkingen. Van Hamel zegt:
»Loki penetrates into the hall.” Maar dit lezen we nergens.
Loki bevindt zich ongehinderd onder de gasten. Het is mogelik,
dat we hier met een eigenmachtige verandering van de redactor
te doen hebben, die geen verband zag tussen deze godenbijeen-
komst en Baldr’s dood en dus ook niet kon begrijpen, waarom
Loki niet ongehinderd van de partij mocht zijn. Maar zeker weten
we hieromtrent niets. Juist op grond van de treffende overeen-
komst met de Baldrmythe ben ik eerder geneigd te menen, dat
de mythe van Fimafengr naar dat voorbeeld gevormd is als een
geheel opzichzelfstaand verhaal en dat men zich de dood van
Fimafengr heeft te denken voor de dood van Baldr, daar de goden
anders wel geen lust hadden gehad tot feestvieren en Loki niet
ongehinderd in hun midden had kunnen verkeren.

Deze mythe is door de redactor gebruikt ter motivering van de
toorn der goden in str. 2, daar hij niet begreep, dat deze veroor-
zaakt werd door Loki’s schuld aan de dood van Baldr.

Dat de redactor de Lokasenna verkeerd heeft begrepen, komt
door het feit dat de dichter ons vrijwel niets van voor- en nage-
schiedenis vertelt. Alleen str. 2, 27, 28 en misschien ook 41 1)
wijzen ons enigszins de weg.

Daar uit str. 2 blijkt, dat de goden oorlogzuchtige plannen
hebben, en uit 27 en 28, dat Baldr reeds dood is, ligt het voor
de hand dat daartussen verband bestaat. De dichter laat Loki,
voor wie hij ondanks alles bewondering heeft, in de vergadering
der goden verschijnen om hen voor het laatst te tarten en te

1) puvi nast behoeft niet plaatselik bedoeld te zijn. Het kan hier beter
vertaald worden met ,,zo dadelik’’. Dan zou het kunnen doelen op Loki's
ketening, maar het kan evengoed een bedreiging in het wilde weg zijn.

7



98

beledigen. Zij kunnen hem niet aangrijpen in Agir's gewijde
hal en O%inn moet zijn bloedbroeder een plaats inruimen bij het
drinkgelag. Eerst als Pérr verschijnt, moet Loki vluchten, daar
hij weet dat deze de heiligheid van de plaats in zijn drift niet
zal ontzien. Maar voor hij heengaat, spreekt hij een verwensing
uit: :

(str. 65) ‘Ol gordtir pu, AEgir; en pu aldri munt

sidan sumbl um gora:
esga pin oll, er hér inni er —
leski yfir logi,
ok brenmi pér d baki!’

En we kunnen aannemen, dat deze verwensing in vervulling
1s gegaan. Loki’s laatste triomf.

Het slotproza, evenmin als het beginproza oorspronkelik be-
horend bij het gedicht, moet teruggaan op een uitvoeriger versie,
waaraan ook Snorri zijn stof ontleend heeft.

Heeft de dichter het zo bedoeld, dat Loki inderdaad voor de
laatste maal had gezegevierd en dat zijn straf weldra voltrokken
zou worden? Waarschijnlik wel, daar het hele gedicht hierop
wijst. Loki verschijnt als degeen, voor wie alles verloren is en
die, in het bewustzijn dat hij toch zal ondergaan, er alleen nog
op bedacht is zijn vijanden in die ondergang mee te slepen. En
dan wachtte hem die ondergang natuurlik niet om de beledi-
gingen, die hij de goden had toegevoegd, maar om zijn schuld
aan Baldr’s dood.

Het gedicht kan niet biezonder oud zijn of teruggaan op een
oude traditie, daar de goden een zo weinig eervolle rol spelen.
Hoewel ook Loki zich niet van zijn gunstigste kant vertoont,
voelde de dichter voor hem nog wel enige sympathie, meer altans
dan voor de andere goden, die, niet veel beter dan Loki zelf,
z1jn scherp verstand en geestige brutaliteit missen. Loki doet in
zijn optreden denken aan Reinaert, die op even geraffineerde
wijze koning Nobel en zijn domme hovelingen te schande maakt.



99

Wellicht heeft de dichter de mythe van Fimafengr gekend.
Misschien is deze zelfs zijn uitgangspunt geweest. Loki’s laffe
doodslag van een onschuldige slaaf heeft hij dan vervangen door
het twistgesprek met de goden en tevens laat hij dit alles gebeu-
ren op het hoogst dramaties ogenblik na Baldr’s dood en vé6ér
Loki’s ketening. Dit kon zo goed, daar de goden bij die gelegen-
heid ook bij Zgir waren, namelik om het net van Rdn te halen.
Zo kan de mythe van Fimafengr de dichter op deze gedachte
hebben gebracht.

Kaarle Krohn1) merkt op, dat een Duits gedicht uit de
16e en een Frans uit de 13e eeuw sterk doen denken aan de
Lokasenna. Het betreft een satiriese middeleeuwse legende tegen
de heiligenverering. ,,Helgonens édmjuka erkidnnande av sina
felsteg i livet belyser och forklarer den for skandinaviska gudar
ovanliga hovsamheten i deras svar pa Lokes hinsynslgsa
beskyllningar.” Het is heel goed mogelik, dat ook dit voorbeeld
de dichter voor ogen gezweefd heeft. Overigens waren voor hem
voor- en nageschiedenis van weinig belang. Zijn doel was alleen
de schranderheid van Loki te laten schitteren ten koste van de
andere goden. Zijn gedicht is heidens noch Christelik, geheel
areligieus en doortrokken van dezelfde geest, die wi terug-
vinden in de Reinaert-poézie en de verhalen van Uilenspiegel.

Als de goden het net eenmaal bezitten, gaat het met het
vangen van Loki nog zo vlot niet. Twee keer weet hij te ontsnap-
pen en pas bij de derde poging wordt hij door Porr gegrepen.
Bijna was hij hem nog tussen de handen doorgegleden, maar
Porr weet hem nog juist bij de staart te houden. Snorri maakt
hierbij de opmerking: ok er fyrir pd spk laxinn aplr mjor.

Dit wekt de veronderstelling, dat het met de hand gevangen
worden van Loki pas achteraf bedacht is om een verklaring te

1) Skand. mytologi, bl. 145.



100

geven van de vorm van de zalm. We behoeven niet aan te nemen,
dat Loki niet in het door hemzelf uitgevonden net gevangen kon
worden. Immers, het net veroorzaakte wel degelik zijn ondergang,
want zonder dat had hij volop gelegenheid gehad te ontsnappen.
Nu stond hij voor de keus de zee in te zwemmen of over het net
heen te springen. De kans op behoud was in beide gevallen klein.

De opmerking var pat lifs-hdski at hlawpa d seinn in Gylf. 49
geelt ons te denken. Het lijkt onbegrijpelik, dat de zee voor Loki
zo gevaarlik zou zijn. Kaarle Krohn!) heeft evenwel de op-
lossing van dit raadsel gevonden. In de Finse rune over de oor-
sprong van het vuur is sprake van het Aloenmeri, waarmee
oorspronkelik de Dode Zee bedoeld werd, die door het hoge zout-
gehalte inderdaad gevaarlik is.

Axel Olrik? ziet grote overeenkomst tussen deze Loki-
mythe en een Fins sprookje, waarvan de inhoud in ’t kort als
volgt is. Een vonk vuur is uit de hemel in zee gevallen en op-
geslokt door een kleine vis. Die vis wordt opgegeten door een
zalm en die weer door een snoek. De mensen, die het vuur in hun
bezit willen krijgen, proberen tevergeefs de snock te vangen.
Een oude visser zaait lijnzaad en maakt een net. Met behulp
van zijn broer tracht hij de snoek daarin te vangen, doch het
gelukt niet. Ze maken het net groter, maar ook dat is vergeefs.
Dan komt de zeegod Ahti hun te hulp. In de gedaante van een
kleine man duikt hij voor hen uit de zee op en jaagt alle vissen
uit hun schuilhoeken. Zo wordt de snoek ten slotte gevangen en
komt het vuur in het bezit van de mensen.

Krohn %) merkt op: ,,Als eventuelle Anklinge der finnischen
Ursprungsrune an die skandinavische Sage beachte man das
linnene Netz und die Asche, in die der Flachssamen gesit bezw.

1) Kaarle Krohn, Magische Ursprungsrunen der Finunen. (F. F.
Communications No. 52, 1924) bl. 117 vlg.

*) Myterne om Loke, bl. 571 vlg.

%) Magische Ursprungsrunen, bl. 139.



101

in der das Netzmuster aufgefunden wird, und das mehrmalige
Fischen nach dem Lachse an der Flussmiindung in den See, resp.
das Meer.”

Olrik meent, dat beide mythen teruggaan op een oudere en
dat van de twee het Finse verhaal het primitiefste is.

Volgens Krohn spelen Loki en het vuur beide de rol van de
Christelike duivel. In zijn studie over de Finse oorsprongsrunen
heeft hij duidelik aangetoond, dat zowel de Finse vuurroof-
mythe als de Skandinaviese mythe van Loki’s gevangenneming
afstammen van een middeleecuwse Christelike legende. Alleen
wanneer we Christelike invloed aannemen, vinden we, zoals we
boven reeds gezien hebben, een aannemelike verklaring voor de
woorden: var pat lifs-hdski at hlawpa @ seinn.

Het lijkt me echter niet nodig die Christelike invloed ook aan
te nemen met betrekking tot de mythe van de uitvinding van het
net. De overeenkomst tussen het Finse en het Skandinaviese ver-
haal is op dit punt niet zeer groot. We hebbenbovendien gezien,
dat de mythe van Loki die het net uitvindt niet van ouds bij de
vangst-mythe kan hebben behoord.

In hoeverre het Finse verhaal Christelike invloed heeft onder-
gaan, kunnen we buiten beschouwing laten ). Wat de Skandi-
naviese mythe betreft, lijkt het nog het waarschijnlikst, dat
door Snorri of een voorganger van hem een oude voorstelling van
Loki als de uitvinder van het net is vervlochten in de vangst-
mythe, waarin toevallig ook van een net sprake was.

) Krohn (Magische Ursprungsrunen, bl. 127) meent hierin Christe-
like invloed te bemerken; ,,das wunderbare Sien, Aufziehen und Zube-
reiten des Flachses in einer Nacht '’ is te vergelijken met het plotseling
doen rijpen van gezaaid koren, een wonderdaad die ons in Zweedse en
Russiese volksliederen verteld wordt van de door Herodes vervolgde

Maria.,



Loki bij het wereldeinde.

Loki ligt geboeid tot het wereldeinde. De Vegtamskvisa
vertelt, dat het einde nabij is er lauss Lokt lid"r dr bondum en ook
Snorri eindigt zijn verhaal over Loki's straf met de woorden:
par liggr hann 1 bondum til ragna-rokrs.

Dit komt goed overeen met hetgeen de Vgluspd ons meedeelt:

(str. 47) skelfr Yggdrasils askr standands,

ymr it aldna tré  en jotunn losnar.

Met jptunn kan alleen de geboeide Loki bedoeld zijn, daar uit
str. 51 blijkt, dat hij losgeraakt is. Toch hebben verschillende
kommentatoren een andere verklaring gegeven. Zo denkt
Gering 1) aan Fenrir, daar deze als zoon van de reuzin Angr-
bo®a heel goed een reus genoemd kan worden. Ook Detter
en Heinzel twijfelen of Loki dan wel Fenrir bedoeld is; zij
vinden het ten slotte beter aan Fenrir te denken, daar Loki
nooit een reus genoemd wordt. Bjorn Olsen meent dat Surtr
bedoeld is, maar voor die opvatting is niets te zeggen, daar we
niet weten of Surtr ooit geboeid is. Een weer heel andere ver-
klaring heeft E. H. Meyer 2) gegeven. Hij meent, dat door het
omstorten van de wereldboom de helbewoners, die er onder
wonen, ontwaken en dat dan ook de reuzen zich verheffen. We
zouden dan jpfunn kollektief moeten opvatten, hetgeen des-
noods nog gaat. Maar losnais , ,loskomen” enniet ,,sich erheben”,
zoals Meyer vrij wil vertalen. Tevens wil hij de slechts in
Hauksbok voorkomende en zeer moeilik te verklaren regels:

hraedaz allir a helvegum,
dotr Surtar pann seft of gleypir

1) Kommentar, bl. 61.
%) Véluspa, bl. 191 vig.



103

in de tekst opnemen, waartegen de meeste uvitgevers terecht be-
zwaar maken.

De eenvoudigste verklaring is deze, dat de wereldboom ten
teken van het naderend wereldeinde beeft en kraakt, terwijl
Loki losraakt. Waarom zou Loki, wanneer hij eenmaal de trek-
ken heeft aangenomen van de geboeide Kaukasiese reus, niet
jotunn kunnen heten? Vooral daar de jongere traditie hem ook
een reus, Farbauti, tot vader heeft gegeven.

Hij raakt dus los en trekt in str. 51 tezamen met de vuanden

der goden op.

Kjoll fer austan:  koma munu Muspellz
um lpg l§dr, en Loki styrir;
fara fifls megir med- freka allir,

Peim er bréd-ir Bileipts i for.

Biezonder duidelik is deze strofe niet. Omdat we zouden ver-
wachten, dat Loki als vader van Hel de scharen uit de onder-
wereld aanvoert, maken verschillende uitgevers ) van Muspellz,
dat zij niet begrijpen, Heljar. De meeste uitgevers, o.a. ook
Boer, veranderen austan in nord‘an, omdat zij de vijandelike
scharen uit verschillende richtingen willen laten komen. Beide
tekstveranderingen zijn willekeurig en volstrekt niet noodzakelik.

Wie met Muspellz l9dir bedoeld zijn, weten we niet. Is het
een algemene benaming voor de vijanden der goden of vormen
zij onder hen een afzonderlike groep? Zijn ze dezelfde als de even-
eens in str. 51 genoemde fifls megir: ? Dit laatste doet sterk denken
aan het Angelsaksiese fifelcyn en zou heel goed een soortgelijke
algemene betekenis kunnen hebben, dus ,,boze wezens.” De
wolf, die hen vergezelt, kan alleen Fenrir zijn die nog niet ge-
noemd was.

Welke voorstelling geeft nu de Veluspa van Loki’s optreden
bij het wereldeinde? Hij breekt los, ontvlucht naar het Oosten,

1) Sijmons en Gering, Finnur Jonsson,



104

voegt zich daar bij de vijanden der goden tezamen met Fenrir
en stuurt het schip, dat hen naar het strijdterrein brengt. In
verhouding tot de rol van Surtr, Fenrir en de wereldslang een
vrij onbelangrijke handeling. Olrik?) vindt dan ook, dat dit
alles er ,,unleugbar etwas arrangiert’’ uitziet, en hij beschouwt
de hele voorstelling als afkomstig van een beschrijvend dichter,
die gebroken heeft met de gewone voorstelling, dat er slechts
één schare van vijanden is onder Surtr.

Snorri vertelt ons in Gylf. 50 van het wereldeinde en zijn voor-
stelling wijkt in menig opzicht van die der Voluspd af, terwijl hij
bovendien, zoals gewoonlik, veel meer biezonderheden geeft.
Ook hij noemt de zonen van Mispell, maar bij hem komen ze
niet op een schip uit het Oosten. De hemel splijt en door die
opening rijden ze binnen, Surtr voorop ?). Bifrgst breekt, als zij
erover rijden, maar zwemmende — zie Gylf. 12 — bereiken zij
het veld Vigridr, waar de grote slag plaats vindt. Daar komen
ook Fenrir en Jormungandr; par er ok pd Loki kominn ok Hrymr
ok med* honum allir hrimpursar, en Loka fylgja allir Heljar-
sinnar, en Miuspellz-sonir hafa einir sér fylking ok er si bjprt
miok.

Snorri kent dus drie scharen, van Loki, van Surtr en van
Hrymr. Dit heeft hij ongetwijfeld overgenomen uit de Voluspa
en daarna volgens zijn ecigen rationaliserende methode uit-
gewerkt. Surtr komt volgens de Veluspd uit het Zuiden. Door
wie hi vergezeld wordt staat er niet bij, maar daar Snorri
zich in het Zuiden Muspellzheimr denkt, is het begrijpelik dat
hij Surtr door de zonen van Mispell laat begeleiden. De gespleten
hemel verleent hun een doortocht. Dit motief heeft Snorri
aan str. 52 van de Vgluspa ontleend, waarin Surtr genoemd wordt
en tevens wordt gezegd: en himinn klofnar. Dit heeft hij met elkaar

1) Ragnarok, bl. 120,
*) Een derde voorstelling kent de Lokasenna in str. 42: en er Muspellz
synir rida Myrkvid yfir, . ..



105

in verband willen brengen. Wie met Hrymr meegaan wordt in
str. 50 van de Veluspd niet verteld. Hij komt echter uit het Oos-
ten, het land van de reuzen, en zo ligt het voor de hand, dat
Snorri hem door de rijmreuzen laat begeleiden.

Een moeilikheid moet het voor Snorri geweest zijn een nadere
beschrijving te geven van de schare van Loki. De zonen van
Muspell hadden al een aanvoerder. Loki kon echter als vader
van Hel de scharen uit de onderwereld aanvoeren, maar dan
kon hij niet uit het Oosten komen, want Niflheimr lag in het
Noorden. Snorri noemt geen richting, waarschijnlik omdat hij
de ligging van Niflheimr bij zijn lezers als bekend veronderstelde.

Snorri heeft dus de traditie van de Veluspd die op zichzelf
al niet zeer oud lijkt, verder omgewerkt volgens zijn eigen op-
vattingen, waarbij hij noodzakelikerwijze in enkele details
moest afwijken van het gedicht, wilde hij komen tot een logies
geheel. Maar dit mag geen reden zijn om in de Veluspd austan
in nordtan en Muspellz in Heljar te veranderen.

Snorri heeft echter meer gedaan. Zoals hij gestreefd heeft naar
een zekere analogie bij de beschrijving van het ten strijde trekken
van Loki, Surtr en Hrymr, zo breidde hij ook het aantal twee-
gevechten uit. Naar analogie van de strijd tussen Osinn en
Fenrir en tussen Pérr en de wereldslang laat hij Garmr met Tyr
en Loki met Heimdallr strijden. Van een strijd van Freyr en
Surtr weet ook de Voluspd, daar in str. 53 verteld wordt, dat
de doder van Beli met Surtr zal strijden. Afgaande op hetgeen
Snorri vertelt, neemt men aan dat Freyr bedoeld is, vooral daar
deze als een der belangrijkste goden toch ook wel een rol van
enige betekenis bij het wereldeinde behoort te spelen. Beli is een
reus, maar wie hem doodde is niet bekend. Dit kan echter heel
goed Freyr zijn geweest, daar deze in str. 16 van de Skirnismal
Gerdr's bréd-urbani genoemd wordt. Gerdr was een reuzen-
dochter en Beli kan haar broer geweest zijn.

Van een strijd van Garmr met Tyr en Loki met Heimdallr



106

weet de Voluspa niets en het is zeer goed mogelik, dat dit een
bedenksel is van Snorri. Tyr was de pleegvader van Fenrir en
hij verloor door de boosheid van de wolf zijn hand. Het zou
prachtig geweest zijn, als zij bij het wereldeinde hun vete hadden
kunnen uitvechten. Maar Fenrir had al twee tegenstanders:
Osinn die hij en Vidarr die hem overwint. Er was evenwel nog
een vijand zonder bestrijder, die grote overeenkomst met Fenrir
vertoonde, en wel Garmr. Misschien is men zo op het denkbeeld
gekomen Garmr met Tyr te laten strijden.

Het was niet de eerste maal dat Loki en Heimdallr elkaar be-
streden. We weten, dat ze ook vochten bij Singasteinn, toen Loki
Freyja’s sieraad gestolen had. Het is niet slecht bedacht om hen
b1j het wereldeinde nog eens voor het laatst als tegenstanders ten
tonele te voeren.

Volgens Olrik!) behoren van ouds bij de Ragnargk-mythe:
a. de strijd tussen goden en reuzen, b. de strijd van O8inn en
Fenrir, waarbij de eerste gedood wordt, c. de strijd van Pérr
met de wereldslang, waarbij hij deze doodt maar zelf kort daarop
sterft. Ook de Keltiese mythologie kent een strijd van goden en
reuzen die de voortreffelikste van beide partijen de dood doet
vinden. Enige overeenkomst met Loki vertoont de Terse Eochaid
Bress #), de zoon van een reus en een godin, die grote macht
krijgt bij de goden maar hen ten slotte verraadt. Evenals Loki
munt hij uit door schoonheid. Wat Surtr betreft, deze is een reus
die in een berghol woont, en niet, zoals de Voluspd wil, in een
Zuidelik land. Olrik denkt hierbij aan Fjolsvinnsmal 24 en 26
en aan de IJslandse Surts helliv. De naam Swurtr brengt hij in
verband met svarfr en sorfa en hij meent, dat men het ontstaan

1) Ragnarék, bl. 51 vlg.

) Olrik bedoelt klaarblijkelik Bress, zoon van Elathan. Omtrent diens
vader bestaat in de Ierse bronnen verschil van mening. Volgens sommigen
was hij een reus (Fomore), volgens anderen een god. Zie Macalister
en Mac Neill, Leabhar Gabhala. Dublin, z.j. bl. 164.



107

van Surtr moet zoeken in de Keltiese mythologie, hoewel zijn
verwantschap met een Oud-Keltiese onderwereldgod slechts in
grote trekken aangegeven kan worden.

Olrik merkt op, dat Loki wel is waar bij het wereldeinde los-
breekt, maar dat toch het loskomen van Fenrir veel belangrijker
is. ,,Loki fiihrt keine Tat aus, und der Gang des Kampfs wiirde
ganz derselbe gewesen sein, wenn er nicht beireit oder tber-
haupt nicht gebunden wire.” Wat Fenrir betreft, met zijn
zogenaamde vader Loki heeft hij niets uit te staan. De wolf
Fenrir behoort tot een groep van voorstellingen uit Oostelike
landen van een Ragnargk-roofdier en een monster met een tot
de hemel opengesperde muil. De strijdscéne O8inn-Fenrir-
Vidarr hangt volgens Olrik ten dele samen met wat hij als een
Keltiese Ragnarok-mythe beschouwt en ten dele met een Oos-
telike mythe van de hond of de wolf, die de wereld wil verwoes-
ten.

Ook zonder in alle biezonderheden met Olrik mee te gaan,
moeten wij toch wel tot het besluit komen: er bestaat geen oude
Ragnarok-mythe, waarin Loki een rol speelt. En dat is heel be-
grijpelik, daar de voorstelling van zijn losbreken en zijn strijd
tegen de goden pas kon ontstaan, toen hij vereenzelvigd was met
de geboeide reus. De Veluspd laat hem optrekken met de lieden
van Muspell — zeer waarschijnlik een oude algemene benaming
voor de scharen, die bij het wereldeinde de goden bestrijden ?)
— en zijn zogenaamde zoon Fenrir; een rol van enige betekenis
speelt hij niet. Snorri maakt hem tot aanvoerder van de helse
scharen en laat hem strijden met Heimdallr. We hebben gezien,
langs welke weg hij tot die voorstellingen kon komen.

) De Voluspa laat hen varende komen, Snorri rijdend langs Bifrost,
de Lokasenna rijdend door een bos. Er bestond dus geen vaste traditie,
hetgeen het waarschijnlik maakt, dat we met een algemene benaming
te doen hebben. In dezelfde richting wijst het gebruik van Muspilli in
het Oudsaksies en het Oudhoogduits.



108

Het optreden van Loki bij het wereldeinde vormt de laatste
mythe van de reeks, die begint met de Baldrmythe, Loki’s
zondeval. Geheel tot de mythencyclus van nn levisi Loki
behoort ook de voorstelling van zijn huwelik met AngrboSa
en zijn verwantschap met Fenrir, Hel en Jormungandr. Hier-
over zullen we in het volgend hoofdstuk spreken.



Loki's verwanten.

Als moeder van Loki wordt in de Edda enkele malen ) Laufey
genoemd. In Gylf. 32 wordt eveneens verteld, dat Laufey of
N4l de moeder van Loki is.

We weten van haar niets af. Men heeft herhaaldelik getracht
met behulp van de etymologie het een en ander van haar te
weten te komen. Laufey zou ,loofeiland” kunnen betekenen en
Ndl , naaldloof”’. Als Loki’s vader wordt in de Snorra Edda en bij
de skalden Farbauti genoemd. Bugge? beschouwt hem als ,,de
gevaarlik slaande”, de stormwind. Daar deze de vlammen in het
hout aanwakkert, acht hij het waarschijnlik, dat men Loki,
het kind van de bomen en de storm, beschouwde als het ver-
nielend vuur.

Axel Kock?3) is het slechts ten dele met Bugge eens. Vol-
gens hem is Farbauti niet de stormwind, maar de inslaande
bliksem. Deze verklaring is veel geschikter voor het doel, als
men ook in de namen van Loki's ouders steun wil vinden voor
de vuurgodtheorie. De wind in het hout maakt nog geen vuur,
de bliksem wel. De naam Laufey verklaart Ko ck als synoniem
met lauf ,loof”’, waarachter -ey werd gevoegd om er een femini-
num van te maken (verg. Pérey, Bjargey). Door het inslaan van
de bliksem in het droge hout ontstaat het vuur. En Loki is
volgens K ock een vuurdemon.

Tegen de opvattingen van Bugge en Kock is wel het een en
ander in te brengen. Dat met Laufey het droge hout zou zijn be-
doeld lijkt me onwaarschijnlik. Als de etymologie ,loofeiland,

1) Lokasenna 52, Prymskvida 18 en 20.
%) Studier, bl. 70 vig.
3) Etym.-mythol. Untersuchungen.



110

loof” juist is, kan er slechts het groene, bebladerde hout mee
ziin bedoeld. Verder is het duidelik, dat de reus Fdrbauti eerst
als vader aan Loki kon worden toegevoegd, toen er van diens
oude trekken weinig meer bewaard was. Want de Loki, die er
met O8inn en Heenir op uit trekt, de kleine sierlike god met zijn
vleugelschoenen, kan onmogelik de zoon zijn van een reus, Dit
kon hij eerst worden, toen hij zelf als geketende reus de aarde deed
schudden. Tot grote voorzichtigheid bij het trekken van kon-
klusies worden we bovendien gemaand door het feit, dat slechts
Snorri de beide ouders van Loki noemt. Laufey vinden we in de
Edda maar niet bij de skalden, Farbauti bij de skalden maar niet
in de Edda. Slechts in de Snorra Edda komen zi] beiden voor.

Laufey zou van ouds Loki’s moeder kunnen zijn. Maar als we
aannemen, dat Laufey , loofeiland”’ betekent, is de naam zeer
waarschijnlik niet oud, daar dan de etymologie denkelik minder
eenvoudig zou zijn. R. M. Meyer !) meent, dat het woord te
doorzichtig is om een oude naam te kunnen zijn. Volgens hem is
het eigenlik een plaatsnaam: het bos waar de zon opgaat!

Even zwak gefundeerd is de opvatting van Weinhold %)
die meent dat met N4l of Laufey de slang is bedoeld.

Een opvatting, die overeenkomt met die van R. M. Meyer,
vinden we bij Hirschfeld 3). Hij meent, dat de eerste bezoekers
het in de oudheid met bossen bedekte IJsland Laufey hebben
genoemd. Loki is dan als het verborgen aardvuur Laufey’s zoon !

Axel Olrik %) vestigde de aandacht op een studie van Se-
tdld %), waarin deze trachtte aan te tonen, dat Farbauti, By-
leistr en Helblindi geen skaldencreaties zijn, daar ook de Finse

') Altgerm. Religionsgeschichte, bl. 354.

*) Die Sagen von Loki, bl. 4 vig.

?) Untersuchungen zur Lokasenna, bl. 18 vlg.

‘) Axel Olrik, Lukki og Laviatar i finske trylleformler (Danske
Studier 1912, bl. 95 vig.)

) E. N. Setéléa, Louhi und ihre Verwandten. (Festgabe fiir Wilhelm
Thomsen = Finnisch-ugrische Forschungen XII, 1912).



111

overlevering hen kent, en dat Lokials de oorsprong van het kwaad
niet zo laat ontstaan is als men gewoonlik aanneemt. Olrik
vindt evenwel, dat Setili in zijn konklusies te ver gaat. ,,Den
S]utning, som Setidli udleder af dette materiale, er at Lukki
stammer fra den onde kvindes sonneflok; men man kan nok
sa simpelt heraf drage den slutning, at han forst sent finder vej
derind . . .”

Om taalkundige redenen neemt Olrik aan, dat de Finnen pas
in de Jate middeleeuwen Loki hebben leren kennen. Maar Laufey
en Farbauti kende men toen al. De Finse Laviatar — volgens
Olrik een afleiding van Laufey — heeft bij de wind drie zoons:
de kreupele, de lamme en ,,den helt blinde.”” Ook de naam
Aimitar komt voor, hetgeen een direkte vertaling van Nal kan
zijn. Zij brengt wolven ter wereld, waarvan de voorjaarswind
de vader is. Is zij soms dezelfde als 1n aldna i Jdarnvidi?

De drie onheilstichtende zoons van Laviatar maken pijlen,
spannen de boog en schieten. Volgens Olrik is dit niet afgeleid
van de Baldrmythe, maar van een primitieve mythe, die de oor-
sprong en de werkzaamheid van de boze wezens schildert en
Wwaaraan de Baldrmythe wellicht trekken ontleend heeft, terwijl
ook de Loki-genealogie er de stamvorm van heeft overgenomen.
»Lokes stamtavle er dannet med det hensyn at stille ham i
forbindelse med det ondes udspring. At dette er det sidste store
udviklingstrin i Lokes udvikling at han bliver det ondes reprea-
sentant, bliver nu yderligere bevist derved at vi kan komme uden
om ham til en form af det ondes udspring hvori han ikke har
hovedrollen, ja neppe nok er deltager.”

En verder: ,,ny har det vist sig at vinden som fader og den
noget mere personlige mor begge herer sammen med sénne-
flokken der udtrykker det onde.”

Krohn1) gelooft evenwel niet, dat Laufey en Farbauti

e ——

') Magische Ursprungsrunen.



112

dezelfde zijn als Laviatar en de stormwind in de Finse runen.
Er is slechts schijnbare gelijkheid; de berichten in de Snorra
Edda bezitten bovendien te weinig bewijskracht. Volgens
hem 1) kunnen Loki’s ouders niet aangewezen worden in de Finse
volkspoézie ,,och #dro de ej heller annat 4n poetiska fiktioner,
avsedda att skapa ett tillrickligt antal kenningar foér Loke.”

Ik kan niet beoordelen, wie hier gelijk heeft. Maar voor dit
onderzoek doet het er weinig toe. Farbauti kan een oude figuur
zijn of tot de ,,poetiska fiktioner” behoren, als Loki’s vader
moet hij pas beschouwd zijn, toen Loki zelf tot jpofunn was ge-
worden. Daarover zijn allen het wel eens. En wat Laufey be-
treft, van haar weten we zo weinig, dat het onze kennis omtrent
Loki’s oorspronkelik wezen niet zou vergroten, ook al wisten
we zeker, dat zij van ouds als zijn moeder beschouwd werd.

Loki heeft twee broers, Helblindi en Bleiptr of Byleistr. Ze
doen ons denken aan dat andere drietal: O8inn, Vili en VE,
waarvan de beide laatste even schimmige figuren zijn als Byleiptr
en Helblindi.

Op het eerste gezicht lijkt het dan ook heel waarschijnlik,
dat bij de ontbinding van het oude driemanschap O¥inn, Heenir
en Loki twee nieuwe bedacht zijn, één voor de goede en één
voor de slechte ase, een hemelse en duivelse driegenheid. Doch
geheel en al een bedenksel uit later tijd kan volgens Olrik en
Setild het driemanschap Loki, Byleiptr en Helblindi niet zijn.
Volgens hen heeft er, zoals we boven reeds gezien hebben, een
oude mythe over de oorsprong van het kwaad bestaan en be-
schouwde men Loki, toen hij eenmaal /eviss geworden was, als
€én der drie broers uit die mythe.

De naam Helblindi betekent misschien niets anders dan ,.de
blinde."”

1) Skand. mytologi, bl. 164.



113

Setild 1) verklaart Byleistr als te zijn ontstaan uit billeisty,
hetgeen moet betekenen ,,een voet missend, kreupel”. Dan zou
Loki dus de plaats hebben ingenomen van de derde broer, ,,de
lamme.”

Maar Helblindi komt ook voor als een der vele namen van
Osinn %). Men heeft daarom wel gemeend, dat ook B¥leiptr een
naam van O¥inn was. Zo bracht Olrik?3) voor hij Setdld’s
studie kende, Byleiptr in verband met bylr ,,windstoot” en hij
meende, dat men hier een naam voor de windgod O%inn terug-
vond. Zoals Loki Henis vinr en hrafndsar vinr heet, kon hij ook
brdi*ir Byleipts en brdiir Helblinda genoemd worden. Toen men
Loki niet langer als de vriend of broer van Oinn beschouwde,
kon men er gemakkelik toe komen in Helblindi en Byleiptr
twee nieuwe goden te zien.

Loki wordt reeds in de oudste poézie, o.a. in het Ynglingatal
en de Veoluspd, de broer van Byleistr of Byleiptr genoemd, doch
slechts in de Snorra Edda vinden we Helblindi als zijn broer ver-
meld. Dit bracht Mogk 4) er toe te geloven, dat we hier met een
bedenksel van Snorri te doen hebben. ,,Zweifellos hat Snorri
diese Berichte kombiniert, und das Helblindi geht vielleicht auf
die Blutbriiderschaft zuriick, die Loki nach der Lokasenna mit
Odhin geschlossen haben soll.”

Zowel voor de opvatting van Setidld, overgenomen door
Olrik, als voor Olrik’s oude opvatting, die weer ten dele aan-
sluit bij die van Mogk, is iets te zeggen. De Loki-genealogie kan
teruggaan op een oude mythe over de oorsprong van het kwaad,
waarin Loki vrij laat de plaats van een der drie broers heeft in-
genomen. Maar ook is het mogelik, dat met Byleiptr en Helblindi
oorspronkelik O8inn bedoeld was. Dit laatste is des te aanneme-

-—

) Finnisch-ugr. Forschungen XII, bl. 228.

Y Grimnisméal 46.

') Myterne om Loke, bl. 565.

Y) Zie Krohn, Magische Ursprungsrunen, bl. 291 vig.



114

liker, omdat de Skandinaviese mythologie geen bepaalde mythe
van Loki, Byleiptr en Helblindi kent. We hebben geen andere
gegevens dan de namen, die beide heel goed oorspronkelik
O%insnamen kunnen geweest zijn.

Loki’s vrouw Sigyn vervult in de Skandinaviese godenver-
halen de rol van de trouwe echtgenote en doet ons daardoor sterk
denken aan sommige vrouwenfiguren uit de heldenpoézie.
Volgens Snorri is zij de moeder van Nari of Narfi, terwijl ook
Vili ongetwijfeld als haar zoon beschouwd moet worden. Hierop
komen we later terug.

Daar Loki’s straf aan een Kaukasiese legende ontleend is,
kan ook de rol die Sigyn daarbij speelt niet oud zijn. Toch lijkt
het me waarschijnlik, dat Sigyn zelf reeds veel eerder als Loki’s
vrouw beschouwd werd. Want bij de reus Loki past zij niet.

Verschillende onderzoekers hebben gemeend, dat het beeld
van Sigyn die de schaal ophoudt in zijn geheel is ontleend aan de
een of andere niet-Germaanse voorstelling. Zo denkt E. H.
Meyer?) aan de dochters van Atlas, die de slang door een schotel
met drinken in slaap trachten te krijgen. Maar hier hebben we
toch heel iets anders!

Schroder?) meent, dat Isis die de geboeide Typhon-Seth
bewaakt tot voorbeeld heeft gediend. Het was dus oorspronkelik
een vijandige bewaking. Sigyn is volgens Schroder eigenlik
niemand anders dan Frigg, want Sigyn is ontstaan uit *Sigu-
wint en dat kan slechts Frigg zijn; ook is een oudere vorm
*Sig-(tys)win mogelik, ,,de vriendin van O8inn”, dus eveneens
Frigg. Ontlening aan de Isislegende is echter, zoals we reeds bij
de bespreking van de Baldrmythe gezien hebben, zeer onwaar-
schijnlik. Verder is de etymologie uiterst onzeker. En ten slotte
speelt Sigyn niet de rol van de vijandige bewaakster.

1) Vdlusp4a, bl. 139 vig.
*) Germanentum und Hellenismus, bl. 114 vlg.



115

Olrik!) meent, dat Sigyn’s optreden alleen dient om te ver-
klaren, hoe het komt dat aardbevingen zo zeldzaam zijn. Dan
behoeft men dus geen bepaald voorbeeld voor ogen te hebben
gehad.

Axel Kock ?) heeft geheel in zijn trant een passende etymo-
logie bedacht. Sigyn zou samenhangen met siga ,langzaam
stromen’’ en het Noorse sig ,,vochtigheid in de aarde.”” Het
achtervoegsel -win of -yn vinden we ook in Hldo"yn. Sigyn zou
dan betekenen ,,de regenbui bij het onweer.” Dan lijkt me even-
wel de verklaring, die Schriéder geeft, nog aannemeliker.

De enige mythe, waarin Sigyn een rol speelt, behoort tot de
jongste Loki-mythen. Zij kan daarom zelf nog wel een oude hei-
dense godheid zijn, maar doordat de gegevens zo schaars zijn en de
naam zo duisteris, kunnen we hieromtrent nooit zekerheid krijgen.

In het slotproza van de Lokasenna worden als zoons van Loki
Nari en Narfi genoemd. Snorri noemt in Gylf. 32 slechts één
zoon: Nari of Narfi. In caput 49 spreekt hij evenwel van twee:
Vali en Nari of Narfi, terwijl hij in Skdldsk. 16 als een van de
Loki-kenningen opgeeft: fod*ur Nara ok Ala. Die Ali is natuurlik
dezelfde als Vali. Uiterst ingewikkeld wordt verder de kwestie
doordat er nog een andere Vili is, de zoon van O%inn en Rindr,
die op Hedr de dood van Baldr wreekt. En om de verwarring
volkomen te maken, er is een reus Nerfi of Narfi, die de vader is
van de Nacht 3).

Het is weer A xel Kock %), die een vernuftige etymologie heeft
bedacht. Nari zou samenhangen met het Noorse en Zweedse
nare , koele wind”’ en Vdli met het Noorse valen , stijf van koude.”

Dit lijkt echter niet zeer waarschijnlik.

) Ragnardk, bl. 269 vig.

?) Etym.-mythol. Untersuchungen.

%) Gylf. 9. Doch in Vafpr. 24 heet de vader van Nott Norr.
4 Etym.-mythol. Untersuchungen.



116

Oorspronkelik moet er slechts één Vali geweest zijn. Bij Saxo
heet de wreker van Baldr Bous. Dit kan er op wijzen, dat de zoon
van O%inn en Rindr eerst een andere naam heeft gedragen.
Maar hoe men er dan toe gekomen is hem Vdli te noemen,
blijft onverklaarbaar.

In het slotproza van de Lokasenna wordt Narfi tot wolf en
men bindt Loki met de darmen van Nari. In Gylf. 49 is het Vili,
die in wolfsgedaante zijn broer Nari of Narfi verscheurt. Een
Voluspa-strofe, alleen voorkomend in Hauksbdék, luidt:

Pd knd Vila vighond swmia,
heldr voru hard-gor hopt, or pormum.

SigurSur Nordal?l) verandert Vala in een nominatief
Vdli. Als volgorde geeft hij: Pd snyr Vadli vighond, hopt or
Pormum, (pau) vdru heldr hardgor. Hij meent, dat Snorri of zijn
voorganger ten onrechte de naam Nari gelijk heeft gesteld met
de naam Narfi en dat hij, zoekend naar een naam voor de andere
zoon van Loki, de naam Vali gekozen heeft, doordat hij de strofe
uit Hauksbok verkeerd had begrepen. Het zwakke punt in
Nordal’s theorie is, dat hij een volkomen onnodige tekstver-
andering aanbrengt. Ook de genitief Vdla geeft cen goede be-
tekenis. En daar Saxo Baldr’s wreker Bous noemt, kunnen we
veilig aannemen, dat deze oorspronkelik niet Vdli heette. Hier-
mee is de onmogelikheid van Nordal’s verklaring bewezen.

Daar Loki’s straf ontleend is aan een Kaukasiese legende en
het geboeid worden met een dunne band, die tot ijzer wordt,
een zeer bekend sprookjesmotief is, zouden we kunnen aannemen,
dat de hele voorstelling van Nari en Vdli een jongere uitwerking
is, die moet dienen om de straf nog gruweliker te doen schijnen.
Wanneer men de vader zwaar wil straffen, treft men hem in
zijn kinderen. Zo wreekt Velundr zich op koning NiduSr en
Gudrin zich op Atli.

1) Voluspa, bl. 75.



117

Absoluut onverdedigbaar is de opvatting van R. M. Meyer?),
die meent dat Narfi (of Nari) en Vali slechts twee andere namen
zijn voor de zonnewolven Skoll en Hati. Deze zijn immers geen
kinderen van Loki en ook nooit in later tijd als zodanig beschouwd.

Het is in de oude studie van Wislicenus 2) dat ik een op-
vatting vond, te merkwaardig om haar hier niet te vermelden.
Hij houdt vali, de zoon van Loki, voor dezelfde als Vili, de
doder van Hgdr, en Narfi voor dezelfde als Nerfi, de vader van
Né6tt. ,,Vali, der Ase, ein Gott des lichten Tageshimmels” —
vandaar dat juist hij de wreker van de lichtgod Baldr wordt —
,zerreisst Narfi, den Urheber des nichtlichen Dunkels.” Als
deze verklaring juist is, zouden we met een oude natuurmythe
te doen hebben. Narfi en Hodr zijn volgens Wislicenus in
wezen met elkaar verwant, evenals Vdli en Baldr. De strijd
van Loki en Heimdallr om het Brisingamen doet hem denken
aan de strijd van Nari en V4li. , Konnte er (Loki) als Vater
des Tageshimmels und des Urhebers der Nacht betrachtet
werden, so kann man in ihm kaum etwas andres geschen
haben, als einen grossen Himmelsgott.” En wel een god van
de bewogen hemel. Wislicenus tracht alle Loki-mythen
hieruit te verklaren.

Het voornaamste bezwaar tegen zijn opvatting is dit, dat we
20 weinig bewijzen hebben. Het optreden van Nari en Vili kan
evengoed verklaard worden als een jongere uitwerking, die
diende om de straf zo gruwelik mogelik voor te stellen. Maar
Nari en Vali zelf kunnen daarom wel oude figuren zijn. Waren
zij jong, dan had men Vali stellig een andere naam en Nari geen
twee namen gegeven. De verwarring, die we vinden, lijkt me
een bewijs, dat men nieuwe opvattingen niet goed heeft kunnen
kombineren met een oude traditie. Al beschouwen we het op-
treden van Loki’s zoons als een jongere uitwerking, dan kan een

——————————

1) Altgerm. Religionsgesch., bl. 352.
%) Loki, bl. 21 vig.



118

oude natuurmythe als uitgangspunt gediend hebben. Vili, een
lichtgod als Baldr, wordt diens wreker. Narfi, een god van de
nacht — zie Gylf. 9 — door zijn broer Vali verscheurd of Vdli
door Narfi — let op de onzekere traditie! — zou inderdaad kun-
nen wijzen op een oude natuurmythe: de dag verscheurt de nacht
en de nacht weer de dag in eeuwigdurende wisseling. Ik wil niet
verdergaan en dezelfde konklusie trekken als Wislicenus
— Loki een god van de bewogen hemel — maar dat er in de
mythe van Nari en Vili, hoewel als geheel een jongere uitwer-
king, tevens oude traditie schuilt, lijjkt me zeer waarschijnlik.

Hadden Vali en Narfi oorspronkelik iets met Loki te maken?
Ik houd het er voor, dat ze in de vroegste tijden van Loki ge-
heel los stonden en pas als zijn zoons werden beschouwd, toen
men de godenwereld als één grote familie ging zien.

Wat Loki’s andere gezin betreft, Angrbosa met haar kinderen
Fenrir, Jormungandr en Hel, is de kwestie veel eenvoudiger.
Met Loki hebben de drie laatsten volstrekt niets te maken en
Angrbo®a is eerst als moeder er aan toegevoegd, toen men Loki
als de vader beschouwde 1).

Axel Olrik 2) merkt op, dat Fenrir bij het wereldeinde een
veel belangrijker rol speelt dan Loki, en ,,mit seinem sogenannten
Vater Loki hat er nichts niheres zu schaffen...” Fenrir?3) is
een aardbevingsmonster, dat ,auf seiner Wanderung {iiber das
weite Flachland seine Naturgrundlage verloren hat.”

De meeste onderzoekers hebben dan ook dadelik ingezien, dat
AngrboSa en haar kinderen pas beschouwd werden als Loki's
gezin, toen deze tot de geboeide reus was geworden. Als een merk-
waardigheid kan de opvatting van J. G. v on Hahn %) vermeld

) Let op de doorzichtige etymologie van de naam:,smartaankon-
digster.”

?) Ragnardk, bl. 83.

) Ragnardk, bl. 291 vlg. (Das gebundne Raubtier).

) Sagwissensch. Studien, bl. 131 vlg.



119

worden, die de zaak precies omkeert. Hij meent, dat Loki, ver-
bitterd omdat de asen zijn kinderen zo slecht behandeld hadden,
zich wreekt door Baldr’s dood te veroorzaken!

Er rest nog het anonieme kroost van Loki, genoemd in Hynd-

luljos 41:
Loki dt hjarta lindi-brendu,
jann hann hdlfsvidinn  hugstein konu;
vard~ Loptr kvidtugr af konw illri:
padtan er d foldu flagd hvert komut.

Axel Olrik 1) merkt op, dat we hier een motief vinden, dat
we ook aantreffen in een Litaus sprookje: een jager vindt op de
brandstapel het hart van een vroom kluizenaar, zijn dochter eet
het en brengt een zoon ter wereld, die een beroemd held wordt.
Ook in een Zuid-Slaviese variant wordt dit motief teruggevonden.
Er zijn zoveel trekken van overeenkomst: de brandstapel, het
eten van het hart, de karakter-eigenschappen van het kind die
dezelfde zijn als die van de verbrande, dat we hier aan een
Wandermirchen” mogen denken, dat zoals Olrik aantoont
vooral in Qost-Europa zeer verbreid is. Olrik ziet hierin een
aanwijzing, dat we in de voorstelling: Loki de oorsprong van
het kwaad, vreemde invloed moeten zoeken.

Ten slotte str. 23 van de Lokasenna. O8inn voegt Loki toe:
dita vetr wvartu fyr jord- nedan
kyr mdlkandi ok kona
ok hefir pit par born borit,
ok hugia ek pat args adal.
Misschien kunnen we die beide laatste regels beter schrappen.
De strofe is lang en niet puntig genoeg. Boer en Finnur
Jonsson zetten de beide regels dan ook tussen haken. Dan zijn

1) Myterne om Loke, bl. 555 vig.



120

we meteen een moeilikheid (ok hefir pi par born borit) kwijt. De
interpretatie van vers 6 (kyr mdlkandi ok kona) toch behoeft geen
grote bezwaren op te leveren. Het komt me onbegrijpelik
voor, dat zoveel onderzoekers, waaronder niemand minder dan
Olrik ), de voorkeur hebben gegeven aan de vertaling ,,als een
melkgevende koe.” Reeds Etmiiller ?) protesteerde tegen een
zo onzinnige opvatting. Hij stelde voor te lezen: kyr miolkands
kona. Maar ook met behoud van ok krijgen we een goede zin:
als koeienmelkster en vrouw.

De vreemdsoortigste theorieén zijn op deze éne strofe gebaseerd:
de acht winters zouden de acht wintermaanden zijn, Loki de god
van de zomerwarmte, de god van de onderwereld, enz. Al be-
hoeven we niet aan te nemen, dat O%inn Loki zo maar in 't wilde
weg beschimpt, we moeten toch bedenken dat er in de Lokasenna
krasse termen gebruikt worden en dat de schanddaden der goden
zeer overdreven worden voorgesteld. Of de acht winters een
biezondere betekenis hebben is niet te zeggen. Het is mogelik,
dat er alleen mee bedoeld wordt ,,een hele tijd.” En of we dat
kona letterlik moeten verstaan, is evenmin met zekerheid te
zeggen. De regel zou ook kunnen betekenen: je hebt als man ver-
nederend vrouwenwerk verricht, je hebt je gedragen als een
kona.

Loki treedt evenwel ook elders — in de Baldrmythe twee
maal — als vrouw op. Was hij soms oorspronkelik een twee-
slachtige godheid, zoals Njerdr-Nerthus? Eigenlik kunnen we
hem niet tweeslachtig noemen, hij is meer, hij is een echte Pro-
teus, die iedere gedaante kan aannemen en daardoor ook wel als
vrouw of merrie verschijnt.

Dat fyrir jord” ned an blijft vreemd. Was Loki tot strafnaarde
onderwereld verbannen? Was daar soms zijn oorspronkelik rijk?

1) Myterne om Loke, bl. 558.

?) Ludwig Etmiiller, Beitrige zur Kritikder Eddalieder (Germania
X1V, 1869. bl. 305 vig.).



121

Of wil Osinn met die woorden alleen de donkerste en meest
verachte plek van de wereld aanduiden? We weten het niet.

De verwijten in de Lokasenna behoeven echter geen reéle basis
te hebben. Het zijn alles voor-de-hand-liggende scheldwoorden,
grotendeels zonder enige grond in de feitelike tradities. Zo zegt
Osinn in deze strofe eenvoudig: je hebt onder de grond gezeten
(als een boosaardig spook pleegt te doen) en je bent vrouw ge-
weest, je hebt vrouwenwerk verricht.



Slotbeschouwing.

In het kort samengevat is het eindresultaat als volgt: de
mythencyclus van de boze Loki leert ons vrijwel niets omtrent
zijn oorspronkelike natuur. In de Baldrmythe is hij opgenomen,
omdat men voor de tot Christus geworden Baldr een gevaarliker
tegenstander nodig had dan de vrij schimmige Ho®r. Zo werden
Loki’s karaktertrekken gewijzigd: zijn list werd sluwheid, zijn
plaagzucht boosaardigheid. Vervolgens is hij vereenzelvigd met
de geboeide reus uit de Kaukasiese legende en daardoor verloor
hij zo geheel en al zijn oude karakter, dat men hem bij het wereld-
einde zelfs tezamen met de vijanden der goden ten strijde laat
trekken. Alleen in de mythe van de uitvinding van het net,
toevalligerwijze vervlochten in de mythencyclus van inn l@visi
Loki, vinden we misschien een oude kultuur- of natuurmythe
terug.

Heel anders staat het met de verdere Loki-mythen. Hierin
vinden we zulk een overvloed van sprookjesmotieven, dat het
bijna onmogelik wordt een oude kern terug te vinden. Ik wees
er evenwel reeds op, dat de volksfantazie Loki stellig geen rol
in zo'n mythologies sprookje zal hebben toegedeeld, die niet
overeenkwam met de voorstelling die men van hem kende.
Overal treedt hij op als de listige en plaagzieke god, die uitkomst
weet te verschaffen waar anderen machteloos staan. Geen wonder
dat het voor Snorri en zijn voorgangers, die ook de andere
Loki, inn levisi, kenden, moeilik was die beide voorstellingen te
kombineren. Vandaar dat we bij Snorri en de skalden, zoals
b.v. Pjo¥olir 6r Hvini, zoveel tegenstrijdigheden aantreffen.
Loki handelt als de uitkomstbrengende god, maar Snorri ver-
onderstelt allerlei lage motieven bij hem en reeds Pjosélfr kan



123

het niet laten te zinspelen op de eigenlike slechtheid van zijn
held.

Op oude traditie moet zijn samengaan met O8inn en Heenir
berusten, en eveneens zijn betrekking tot de dwergen, de svari-
dlfar, over wie hij, naar herhaaldelik blijkt, een zekere macht
bezit. Zijn samengaan met Porr moet echter een — zij het ook
zeer oude — litteraire schepping zijn. De oorspronkelike bege-
leider van Pérr is niet Loki maar Pjdlfi.

Reeds Celander?) heeft met klem beweerd, dat we geen
enkel bewijs hebben dat Loki ooit als een vuurdemon beschouwd
is. De enige plaats, die als bewijs zou kunnen dienen, de laatste
strofe van de Lokasenna, zegt niets. Dat Loki een dergelike ver-
wensing uit, is niet anders dan we in die omstandigheden van
ieder bovennatuurlik wezen zouden verwachten. Maar wat
meer zegt, Loki’s optreden bewijst telkens weer, dat men hem
onmogelik als vuurgod kan hebben beschouwd. Zijn uitgesproken
sympathie voor water en vissen wijst in een geheel andere rich-
ting.

Merkwaardig is het, dat wij bij de Zuid-Nederlandse Kludde
of Lodder diezelfde trek terugvinden. Hij verandert zich dikwels
in een paard en als iemand zich dan op zijn rug zet, gaat hij er
van door en gooit zijn berijder in 't water. Als deze zich naar de
kant werkt, staat Kludde hem op de oever uit te lachen *).
Ook komt het voor, dat Lodder zelf in het water springt, na
zijn berijder te hebben afgeworpen 8.

In sommige streken #) wordt Kludde beschouwd als een ,,water-
duvel.” De lange Wapper, die even plaagziek maar veel boos-
aardiger is dan Kludde-Lodder, springt steeds in 't water om
aan zijn vervolgers te ontkomen.

1) Lokes mystika ursprung, bl. 80 vig.
) Wolf, bl. 313 vig.
%) Wolf, bl. 583 vlg.
) De Cock en Teirlinck, bl. 86.



124

We hebben door het bovenstaande tevens gezien, dat Loki
en Kludde-Lodder nog andere trekken gemeen hebben. Zij ver-
tonen beide een echte Proteusnatuur. Zoals Loki zich in een
merrie verandert, verschijnt Kludde dikwels in de gedaante van
een paard. Soms ook als hond, kat, vleermuis, kikvors en zelfs
als boom! Merkwaardig is het, dat ook Loki’s vriend en metgezel
Osinn die natuur vertoont, b.v. in de dichtermede-mythe. Loki
is vlug — denk aan zijn vleugelschoenen — en ook voor Kludde
kan men niet weglopen, daar hij iedereen inhaalt.

Maar de treffendste overeenkomst is de goedaardige plaag-
zucht. Hiervan nog enkele voorbeelden ). Een jonge man vindt
's avends een zilveren horloge en neemt het mee naar zijn kamer,
waar hij het aandachtig bekijkt. Dan slaat juist de klok twaalf
uur, het horloge wordt kil in zijn hand en als hij goed toekijkt,
ziet hij dat het een dikke pad is geworden. Vol afschuw werpt
hij het dier op de grond, dat dan ineens in een hond verandert,
die hem een tijdlang met gloeiende lantaarnogen aanstaart en
vervolgens het raam uitspringt. Buiten wordt luid gelachen en
de jongen begrijpt, dat Lodder hem heeft beetgenomen.

Een boerenzoon wil over een beek en Lodder biedt zich aan
als brug. Hij legt zich dwars over de beek en de jongen wandelt
over hem heen naar de overkant. Op de terugweg ontmoet hij
een schreiend kind, dat hij uit medelijden meeneemt. Lodder
biedt weer zijn diensten aan, maar als de jongen met het kind
op zijn rug over Lodders benen loopt, wordt het kind zwaar en
Lodder roept, dat hij hen niet meer houden kan. Het kind wordt
steeds zwaarder, het blaast de jongen in zijn nek en slaat de
nagels in zijn schouders. Lodder laat hen in 't water vallen,
de jongen maakt een kruis en weet zich te redden.

Een aardig voorbeeld vinden we ook bij De Cock en Teir-
linck 2). Enige knechts moeten acht paarden naar huis brengen.

1) Wolf, bl. 584 vlg.
2) bl. 81 vig.



125

Een negende paard heeft zich bij de troep gevoegd en daar ze
niet zien welk het vreemde paard is, besluiten ze de negen naar
stal te brengen. Ze gaan voorbij een beek en het paard, waarop de
jongste knecht rijdt, neemt in eens een sprong en midden boven
de beek breekt het in twee stukken. De knecht valt in 't water
en Kludde lacht hem op de andere oever luidkeels uit.

Soms treedt Lodder zelfs op als zedemeester ¥). Op een avend
wacht hij een dronkaard op en geeft hem zo’n pak slaag, dat hij
daarna zijn leven betert.

In het eerste hoofdstuk heb ik de namenkwestie besproken
en trachten aan te tonen, dat er geen enkel bezwaar is om Lodder-
Loeke te identificeren met LéSurr-Loki. Een vergelijking van
beider karakter bewijst, dat we inderdaad met eenzelfde boven-
natuurlik wezen te doen hebben.

Voor Duitsland zijn de gegevens helaas zeer schaars. Alleen de
inscriptie van de Nordendorfer spang levert het bewijs, dat Loga-
pore-Lodurr ook in die streken bekend is geweest.

Of we aan het Engelse gegeven, de in de 19e eeuw opgetekende
toverformule, grote betekenis mogen toekennen, is zeer de vraag.
Olrik 2) acht het waarschijnlik, dat we hier een overblijfsel van
de eigen heidense tijd terugvinden, doch ontlening aan het
Noorden is evenzeer mogelik.

Zeer talrijk zijn de Skandinaviese gegevens. In Denemarken
betreffen ze uitsluitend natuurverschijnselen, en wel de trillende
beweging van de lucht. Men zegt dan: Lokke sdr havre 1 dag of
Lokke driver med sine geder. Loki is volgens Olrik3) ,,den i
lyset spillende vaette.” Als de zon in het water spiegelt en het
licht ergens anders op terugkaatst, zegt men in Denemarken wel:
det er Lokke Lejemand. Zou er soms verband bestaan tussen deze
lichtverschijnselen bij de Deense Lokke en de ,lanteernogen”

) De Cock en Teirlinck, bl 91.
%) Danske Studier 1908, bl 193 vig.
%) Danske Studier 1909, bl. 69 vig.



126

van de Zuid-Nederlandse Kludde-Lodder? Olrik!) meent, dat
Loke ,som drillende natlig vatte” geen afzonderlik type
vormt, maar afgeleid is van Loki ,,som arnevatte.” De plaag-
zieke huisgeest kon gemakkelik tot een soort boeman worden.

In Noorwegen en Zweden kent men Loki namelik als huis-
geest, die nu eens plaagt en dan weer helpt 2). Hij wordt ver-
ondersteld in de haard te wonen. Dit behoeft natuurlik volstrekt
niet te bewijzen, dat hij eigenlik een vuurdemon is. De haard
is het middelpunt van het huis, het symbool van het huiselik
leven, en daarom de aangewezen woonplaats voor de huisgeest.

Op IJsland herinneren de Loki-uitdrukkingen meer aan de
Loki uit de Edda, hetgeen ons stellig niet behoeft te verwonde-
ren. Maar ook daar treffen we voorstellingen aan, die aansluiten
by de ,vatte”-voorstelling van de volksoverlevering. De
kaupa-loki, ook wel galdrastaf geheten, oorspronkelik een pop,
later een getekende figuur, werd beschouwd aan zijn bezitter
rijkdom te geven.

De Loki van het volksgeloof is na verwant aan Loki, de gezel
van O8inn, die naar we hebben gezien moet beschouwd worden
als het oudste Loki-type in de Noordse mythen. De kenmerkende
trekken van Kludde-Lodder vinden we alle terug bij O%inn’s
vlugge en plaagzieke vriend.

Olrik ?) meende, dat het ons van zuiver mythologies stand-
punt bezien niet behoeft te verwonderen, dat we bij de West-
Germanen een LéSurr-Loki-figuur vinden, ,,ti i dens egnematte
vi snarest sgge Odins-dyrkelsens udvikling og Odins-trehedens
tilblivelse.” Losurr-Loki kon gemakkelik verbonden worden met
de ,,1 gde strakninger jagende Odin.” Olrik durfde echter niet
zeer positief zijn in zijn beweringen, daar hij van het Vlaamse

) Axel Olrik, Den sidste bog om Loke (Danske Studier 1912, bl. 30
vig.).

) Zie Olrik, Myterne om Loke, bl. 582 vig.

’) Griiner Nielsen og Olrik, Loeke, Lodder i flamsk folketro.



127

sagenmateriaal slechts oppervlakkig had kennis genomen. De
juistheid van zijn veronderstellingen is echter na een grondiger
vergelijking van het Noordse en Vlaamse sagenmateriaal vol-
komen bewezen.

De ontwikkeling van Loki in de literatuur, uitgegaan van de
Osins-Loki — dit is de Loki van het volksgeloof —, ging even-
wel in een zodanige richting, dat men van verwantschap tussen
de litteraire Loki-figuur en de Loki van de volksoverlevering
ten slotte niets meer zag. Men hing de volkomen onbewijsbare
vuurgod-theorie aan, omdat men meende dat deze de litteraire
Loki-mythen kon verklaren, en men hechtte ten onrechte grote
waarde aan de mythen vaninn levisi Loki. Dat de jongere volks-
overlevering ons de oude Loki-mythen moet kunnen verklaren,
wordt ondanks de studién van Celander en Olrik nog wel eens
vergeten. Men mag zich bij het mythologies onderzoek niet plaat-
sen op het standpunt van de moderne intellektueel en literator.
Want dan zou men gevaar lopen het zwaartepunt te zien liggen,
waar het voor een mens uit de Germaanse oudheid nooit ge-
legen heeft.



Lijst van aangehaalde werken en artikelen,

Anholm, M. Den bundne jette i Kavkasus (Danske Studier 1904, bl.
141 vlg.).

Beowulf nebst den kleineren Denkmilern der Heldensage . . . herausg.
von F. Holthausen. 5 Aufl. Heidelberg, 1921.

Bolte, J. und G. Polivka. Anmerkungen zu den Kinder- und Haus-
mirchen der Briider Grimm. Leipzig, 1913—18. 3 din.

Bugge, Sophus. Studier over de nord. gude- og heltesagns oprindelse.
Christiana, 1881—389.

Celander, Hilding. Lokes mytiska ursprung (Uppsala Universitets
arsskrift 1910, bl. 107 vlg.).

Loke problemet. Ett genmiile och en efterskrift (Danske Studier
1914, bl. 65 vlg.).

Cock, A. de, en Is. Teirlinck. Brabantschsagenboek .1ste deel. Myth.
sagen — duivelsagen. Gent, 1909.

Detter, F. und R. Heinzel. Hoenir und derVanenkrieg (Paul und Brau-
ne’s Beitrige XVIII, 1894. bl. 542 vig.).

Edda, die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkmilern,
Herausg. von Gustav Neckel. Heidelberg, 1914.

Etmiiller, Ludwig. Beitrige zur Kritik der Eddalieder (Germania
X1V, 1869, bl. 305 vlg.).

Friesen, Otto von. Om de germanska mediageminatorna med sir-
skild hinsyn till de nordiska spraken. Diss. Upsala 1897.

Gering, H. Kommentar zu den liedern der Edda, herausg. von B
Sijmons. Iste hilfte. Halle, 1927.

Golther, W. Handbuch der germanischen Mythologie. Leipzig, 1895.

Hahn, J. G. von. Sagwissenschaftliche Studien. Jena, 1876.

Hamel, A. G. van. The prose-frame of Lokasenna (Neophilologus XIV
1929, bl. 204 vlg.).

Hammershaimb, V. U. Faersiske kveder, Kjobenhavn, 185 1—55.

Helm, Karl. Altgermanische Religionsgeschichte. Heidelberg, 1913.

Hirschfeld, Max. Untersuchungen zur Lokasenna (Acta germanical,
1889. bl. 1 vlg.).

J6énsson, Finnur. Rimnasafn. Kebenhavn, 1905—12.

Den norsk-islandske skjaldedigtning. Kebenhavn, 1912—15.
4 dln.

Kauffmann, Friedrich, Balder. Strassburg, 1902.




129

Kock, Axel. Etymologisch-mythologische Untersuchungen (Indogerm.
Forschungen X, 1899. bl. S0 vig.).

Krause, Wolfgang. Vingpérr (Zeitschr. f. deutsches Altertum LXIV,
1927, bl. 269 vig.).

Krohn, Kaarle. Skandinavisk mytologi. Helsingfors, 1922.

Magische Ursprungsrunen der Finnen (F. F. Communications

No. 52, 1924).

Die folkloristische Arbeitsmethode. Oslo, 1926.

Leyen,Friedrichvon der. Dasmircheninden gottersagen der Edda.
Berlin, 1899.

Die grosse Runenspange von Nordendorf (Zeitschr. d. Vereins
f. Volkskunde XXV, 1915. bl. 136 vlg.).

Lindquist, Ivar. Norrona lovkviden fran 800- och 900-talen. Lund,
(1929).

Meyer, E. H. Voluspa. Eine Untersuchung. Berlin, 1889.

Meyer, R. M. Altgermanische Religionsgeschichte. Leipzig, 1910.

Mogk, Eugen. Novellistische Darstellung mythologischer Stoffe Snorri’s
und seiner Schule (F. ¥. Communications No. 51, 1923).

Neckel, G. Die Ueberlieferungen vom Gotte Baldr. Dortmund,1920.

Nielsen, H. Griiner, og Axel Olrik. Loeke, Lodderiflamsk folktro
(Danske Studier 1912, bl. 87 vlg.).

Olrik, Axel. Tordenguden og hans dreng (Danske Studier 1905, bl. 129
vlg. en 1906, bl. 65 vig.).

Loke i nyere folkeoverlevering (Danske Studier 1908, bl. 193

vig. en 1909, bl. 69 vig.).

Myterne om Loke (Festskriit til H. F. Feilberg, 1911).

Lukki og Laviatar i finske trylleformler (Danske Studier 1912,

bl. 95 vig.).

Den sidste bog om Loke (Danske Studier 1912, bl. 90 vlg.).

Ragnardk, die Sagen vom Weltuntergang. Uebertr. von
W. Ranisch. Berlin, 1922,

Rafn, C. C. Fornaldar siogur Nordrlanda. Kaupm., 1829—30. 3 din.

Reichardt, Konstantin. Studien zu den Skalden des 9. und 10.
Jahrhunderts. Leipzig, 1928.

Sahlgren, ] 6ran. Forbjudnanamn (Namnoch bygd VI, 1918, bl. 1 vgl.).

Saxo Grammaticus. Gesta Danorum. Herausg. von AlfredHolder.
Strassburg, 1886.

Schoning, O. Dedsriger i nordisk hedentro. Kobenhavn, 1903.

Schroder, F. R. Germanentum und Hellenismus. Heidelberg, 1924,

Setilid, E. N. Louhi und ihre Verwandten (Festgabe fiir Wilhelm Thom-

sen — Finnisch-ugrische Forschungen XII, 1912).
Snorri Sturluson. Edda, Udg. af Finnur Jénsson. Kebenhavn,
1926.



130

Sydow, C. W. von. Studier i Finnsignen och beslaktade byggmaster-
sagner (Fataburen 1907 en 1908).

Tors fard till Utgard (Danske Studier 1910, bl. 65 vlg. en bl

145 vig.).

Jatten Hymes bagare (Danske Studier 1915, bl. 113 vig.).

Unwerth, Wolf von. Zur Deutungder lingeren Nordendorfer Runen-
inschrift (Zeitschr. d. Vereins. {. Volkskunde XX VI, 1916.bl. 81vlg.).

Véluspéa gefin at med skyringum af Sigurdi Nordal (Fylgir arbok
haskéla Islands 1922—23). Reykjavik, 1923.

Weibull, Lauritz. Den lundensiska Finnsignen (Fataburen 1908,
bl. 28 vlg.).

Weinhold, Karl. Die Sagen von Loki (Zeitschr. f. deutsches Alterthum
VII, 1849. bl. 1 vlg.).

Wislicenus, Hugo. Loki. .. Ziirich, 1867.

Wolf, Johann Wilhelm. Niederlandische Sagen. Leipzig, 1843.

I 558D



STELLINGEN

—

I
Het is niet nodig om, zoals meestal in navolging van E. KoL-
BING (Zu Agisdrekka. Germania XXI, bl. 27) gedaan wordt, in
str. 19 van de Lokasenna frjd in fjd te veranderen.

II
In Hévamal 33 vs. 2 (J]rh?gu verdqar skyli magr opt fd) leest
FINNUR JONSSON (Havamal, bl. 43 vlg.) ten onrechte skylit in
plaats van skyli.

111
De Frigpjofssaga heeft het motief (Frigpjofr slaat koning
Helgi met de geldbuidel), dat we vinden in c. IX 7, ontleend
aan de Laxdeela Saga (c. XV 33 vlg.).

IV
Ten onrechte meent IMELMANN (Forschungen zur altengl.
Poesie, bl. 367 vlg.), dat de Hengest uit de Finn-episode in de
Beowulf dezelfde is als Hengest, de veroveraar van Engeland.

V
Spiegel, Hertspiegel V, 183—185:
Weet, en heilgherigh, minnen 't schion, en 't schoonste meest,
Evbarmingh, kinderlievigh, dankbarig van gheest,
Zyn wy al gh'lijk gheneight: dees magh niemant verwerpen,

erbarmingh, lees: erbarmigh.

Spiegel, Hertspiegel V, 223—225:
Maar zo w eigen-zin
Der dingen rechte waarde acht of meer of min,
Wilt ghi het schynheil kiesbaar, 't kiesbaar waar heil achten,

waar heil, lees: waanheil.



VII
Moorregs (Dirck Volckertszoon Coornhert, bl. 226) beweert
zonder grond, dat Coornhert geen baanbreker op het gebied van
het godsdienstig leven is geweest.

VIII
De aanvangs-f van fachtig is een rest van een voorgevoegd
ant (verg. ouds. antahfoda) en niet van ent ( < ende).

IX.
Het decimaal-stelsel van DEWEY is voor de systematiese in-
deling van een grote algemene bibliotheek niet aan te bevelen.






I Rl










s

i

.

)

LS T

= t{i o i
AE S Pl
M _A i il S
tlrt"j ‘|‘kg :Jh e _l-,‘-" » ':'.‘- o ‘1 '3 } o F'V- }:LIF!:: J'Iﬂti' o
N il L J== PR 1 |_¢ ¥ |\'.‘-,.\?1

S

T 3
& R
" _

Loy R el 7 el
R

-

I-
»

|

ek Sl g










0

L
3
1 = B
d
25 =T
e B =
v £ e s =
s

%
R
A%

G
3
.

S

.
WEL)

3
5]

ggfﬁ T
Gt

e e

SRR e el

TR et
R



http://www.tcpdf.org

