
L O C U S  
J>¥. 

1" O E D E R 
COLLEGE-DICTAAT VAN EEN DER STUDENTEN, 

4' 

N I E T  I N  D E N  H A  « 3 1  

Exemplaar N0. afgegeven aan den Heer 



Kast 428 
PI. G N0 38 



iüil 
mÊam 

mÊÊÊSSÊÊÊMMmmmmSBÊ̂ m 





i' 

L O C U S  
DE 

F 0 E D E R E. 
COLLEGE-DICTAAT VAN EEN DER STUDENTEN. 

N I E T  I N  D E N  H A N D E L .  

» Bibliotheek 

Exemplaar N". afgegeven aan den Heer 





LOCUS DE FOEDERE. 

§ 1. Foederis idea. 
Het denkbeeld van verbondssluiting duidt in den meest praegnanten 

zin eene verbintenis aan tusschen twee of meer personen, gezinnen, 
stammen of rijken, met het doel om zich met vereende kracht tegen 
eenen derde, van wiens kant gevaar dreigt of kan dreigen, te beveiligen. 
Het begrip „verbond" valt onder het genus ,verbintenis", maar is onder dit 
genus een species, en het specifieke karakter ervan ligt in het zich 
verbinden tot afwering van onheil. Het gevaar, waartegen zulk een 
verbond gesloten wordt, is gemeenlijk niet van partieelen maar van 
generalen aard. Personen, stammen, steden of staten, die onderling een 
verbond aangaan tot zelfverweer tegenover andere personen, steden of 
staten, doen dit in het bewustzijn, dat hun existentie op het spel staat; 
of. zoo al niet hun existentie, dan toch hun machtspositie, hun eer en 
hun toekomst. In den dreigenden strijd of oorlog overwonnen, zijn zij weg. 

Hieruit nu volgt, dat zulk een verbond over en weer insluit de aanwen­
ding van alle aan de verbindende partijen ten dienste staande middelen, 
en tevens dat zijn natuurlijke duur gelijk is aan den duur van het 
gevaar, waartegen men zich verbindt. Voor het behoud van leven, 
existentie, eer en toekomst moet alles op het spel worden gezet; en 
ligt de oorzaak der verbondssluiting in het gevaar, dan kan eerst door 
het „cessante causa" de „effectus" een einde nemen. 

Een verbintenis in het gemeen genomen doelt op één enkel bepaald 
belang, heeft betrekking op één enkele zijde van het leven en legt geen 
verder beslag dan op hetgeen hiermede in rechtstreeksch verband staat. 
Vandaar dat men alleen bij het huwelijk zoowel van huwelijksverbin­
tenis als van echtverbond spreekt (Mal. 2:14); van verbintenis, omdat 
het alleen op de huiselijke zijde des levens doelt, maar ook van verbond, 
omdat het doorgaat tot den dood. 

Het begrip van bond, vroeger weinig, thans veel gebezigd, mag even­
min met het begrip van rerbond op één lijn worden gesteld. Reeds 



4 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

hierom niet, wijl „bond" minder de bestaande verbintenis dan de organi­
satie zelve aanduidt. Maar toch wordt dit woord „bond" in onderscheiding 
van „vereeniging", „corps* of „genootschap' meest dan gebezigd, als 
velen, die eenzelfde belang tegen een anderen stand of klasse te ver­
dedigen hebben, zich daartoe aaneensluiten. Het begrip van over en 
weer met geheel zijn bestaan en macht instaan tegenover een gemeen-

/ schappelijken vijand of een gemeenschappelijk gevaar, leeft thans in 
Europa nog alleen voort op het gebied van het volkerenrecht; en de 
alllantiën, ook nu weer tusschen onderscheidene groote mogendheden 
gesloten, dragen nog geheel het aloude verbondskarakter. 

Uit het private leven daarentegen is thans het begrip van verbond 
/ bijna geheel verdwenen, omdat private personen onder de hoogere 

bescherming van justitie en politie, van wet en recht staan. En het is 
juist het ontbreken van zulk een hoogere macht op internationaal gebied, 
die in de onderlinge verhouding der mogendheden tot zelfbescherming 
door het sluiten van verbonden of het aangaan van alliantiën noodzaakt. 
In vroegeren tijd daarentegen, toen ook in het private leven een ieder 
zich zelf had te beschermen, en nu nog in Azië en Afrika in landen en 
bij nomadische stammen, die geen doeltreffende justitie en politie bezit­
ten, werden en worden nog zulke verbonden tusschen personen, stammen 
en staten gesloten. Uit dit gebruik is ook oudtijds de naam van het 
vriendschapsverbond opgekomen. Onder ons echter wordt dit thans nog 
wel in overdrachtelijken zin en bij dichters, maar niet meer in eigen­
lijken zin gebezigd. Oudtijds daarentegen sloten ook vrienden onder 
elkander een verbond in engeren zin, opdat de een met zijn zwaard 
voor het leven van den ander zou instaan. 

Overmits nu het begrip „verbond" op de verhouding tusschen God en 
/ niensch is toegepast niet nu pas, maar in tijden, toen verbondssluiting 

algemeen verstaan werd van een zich verbinden tegen een derde 
gevaarlijke macht, mag zoomin bij het Werkverbond als bij het Genade-
verbond deze qualiteit van tegen een derde macht gesloten te zijn uit 
het oog worden verloren. Ook de verbondssluiting van God met den 

/ niensch onderstelt als achtergrond het bestaan en de werking van een 
derde macht, die zoowel God in Zijn eere als den mensch in zijn 
positie en toekomst bedreigt, en waartegen alsnu God en mensch zich 
bondgenootschappelijk aaneensluiten. Die derde macht is, concreet geno-

/ men. Satan, en in het gemeen het ongoddelijke, waarin het goddelijke, 
dat oorspronkelijk in het creatuur was gelegd, kan omslaan. Het ver­
bond Oods moge daarom ook het physische insluiten, toch behoort het. 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

krachtens zijn aard, niet op het physische. maar op het ethische terrein 
thuis. Alle creatuurlijk ethisch leven onderstelt de mogelijkheid van 
omslaan uit goed in kwaad en vice versa. Bestond nu dit ethische 
leven atomistisch, zoo kon er van verbondssluiting met het menschelijk 
geslacht geen sprake zijn. Maar dit is niet zoo. Alle ethisch leven in ^ 
het geschapene hangt organisch saam, en stempelt zoo ook ons geslacht 
tot één organisch geheel. Vandaar dat ook het kwaad, of het ongodde- / 
lijke en satanische, niet incidenteel en atomistisch bestaat, maar optreedt 
als één samenhangende macht, en het is nu tegenover die macht, dat 
zoowel het Werkverbond als het Genade verbond optreedt, om het 
organisch-ethische leven te verweren en te beveiligen. Uit dien hoofde 
komt het verbond niet eerst op als dit kwaad zich reeds geopenbaard 
heeft, maar wordt het reeds geëischt tegen de mogelijkheid van het 
opkomen van de macht van het kwaad, die in het ethische leven als ^ 
zoodanig vanzelf besloten ligt. Dientengevolge is dan ook het verbond - ^ 
tusschen God en mensch niet iets incidenteels, dat er ook niet kon zijn, 
maar absoluut en met de verschijning van het ethische leven als zoo­
danig vanzelf gegeven, overmits dit in allo creatuur eo ipso de moge­
lijkheid van zijn tegendeel stelt. 

I. De hoofdgedachte van deze paragraaf strekt om te voorkomen, dat we 
langer in het verbond oen vorm zien, en om tot het inzicht te brengen, dat 
we daarin te zien hebben een realiteit. Dat reëele kan daaruit worden afge­
leid. dat een der vaste kenmerken van een verbond is: het zich verbinden 
met een andere macht tegen een derde. Aanstonds de zaak op schriftuurlijk 
terrein brengende, begeven we ons nog niet in het begrip JT"13. maar lezen we 

Genesis 2 : 15 „Zoo nam de Heere God den mensch, en zette hem in den 
hof van Eden, om dien te bouwen en dien te bewaren." Men verstaat deze 
woorden in 't gemeen zóó, dat hier aan den eersten mensch de opdracht zou 
zijn gegeven om landbouw uit te oefenen en voorts den hof te verzorgen en 

op te passen. We meenen echter te moeten betwijfelen, of met wel op 

het uitoefenen van den landbouw gedoeld wordt. Na den val werd dit den 
mensch zeer zeker opgelegd in de woorden: „In het zweet uws aanschijns 
zult gij uw brood eten." Vóór den val echter had hij al de boomen des hofs 
om vrijelijk daarvan te eten. Daarmee wordt ons dus veeleer de voorstelling 
gegeven, dat de hof van Eden zóó overvloedigen voorraad opleverde van 
boomen, aardbeziën, meloenen, komkommers, enz. dat het genoeg was om in 



6 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

's menschen behoefte te voorzien. Evenzoo leert de Schrift ons, dat in de 
toekomstige heerlijkheid aan de beide zijden van de rivier des levens de 
boom des levens zal staan, gevende twaalf vruchten van maand tot maand. 
Zoo schijnt het dus eerder, dat de aarde vóór den val uit zich zelf het voedsel 
voor den mensch produceerde, en dat eerst na den val de landbouw den 
mensch als een straf opgelegd is. 

Wat hebben we dan wel te verstaan onder rnapV? 't Is het werk doen van 

een 13J7. Nu beteekent nay volstrekt niet uitsluitend: een boerenknecht, maar 

ook: iemand die voor zijn heer heeft te strijden. Hier wil het dan zeggen: 
/ den hof verdedigen tegen een vijandige macht. 

De zaak wordt zelfs uitgemaakt door wat daarna volgt: rnpu*1?. Geen mensche-

lijke taal nu laat voor dit woord een ander begrip toe, dan: bewaken, bewa­
ren tegen eenig gevaar van vijandige zij. IOC' beteekent in zijn grondbedui-

" T< 

denis: iets ergens insteken. Vandaar heeft het verder de beteekenis van: 
prikkelen. Dit werd ook overgebracht op wat men ruikt of eet: welriekende 
kruiden, met specerijen voorziene spijzen. Zoo kwam het tot de beteekenis 
van: erregt sein, vif zijn. In 't Syrisch is van ditzelfde woord de naam 
afgeleid voor een hagedis, wat weer op dezelfde beteekenis: vif wijst. In 't 
Latijn hangen de begrippen van vigere en vigilare samen. Van dat vif zijn 
is gekomen het: op z'n qui vive zijn. In een goed wachter wordt vereischt, 
dat hij vif is, zich niet laat verrassen. Men moet hier niet denken aan een 
paar oude, suffige huisbewaarders, maar aan een schildwacht. 

^ De mensch moest dus den hof bewaken en bewaren tegen vijandelijken inval. 
IDC4 wordt naderhand ook wel gebruikt waar nu niet juist van vijanden 

sprake is, evenals ook ons woord: bewaren, maar dan is het toch altijd nog 
met de idee. dat het rustige bezit en genot van wat in bewaring is bedreigd 
wordt. Ook wordt "IQB* gebruikt van den herder, die de kudde bewaakt tegen 

den op roof loerenden wolf. 
Toch wijzen we nog liever op Jeremia 4 : 17. „Als de wachters der velden 

zijn zij rondom tegen haar." De nfc' V"!PU<, de wachters der velden waren 

degenen, die als de oogst was gekomen, de velden moesten bewaren tegen 
de vossen en het everzwijn, opdat die den oogst niet vernielden. 

Voorts lezen we Genesis 3 : 24. „En Hij dreef den mensch uit; en stelde 
Cherubim tegen het oosten des hofs van Eden, en een vlammig lemmer eens 
zwaards, dat zich omkeerde, om te bewaren den weg van den boom des 
levens," d. w. z. om te "lör den weg, die uitliep op den boom des levens; om 

af te sluiten den toegang tot dien weg. Dus: de mensch werd evenzoo geplaatst 
als wachter in den hof van Eden, om daar wakersdienst te verrichten. 



7 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Over verbondssluiting van Gods zij is in de Schrift verder sprake in 
Genesis 6 en 9, bij den Zondvloed. Dat is het Natuurverbond met Noach en 
zijn zonen. Waarom nu sluit God dat verbond? Ook weer tegen een macht; 
n.1. tegen de macht van den vloed, die alles had verdorven. Dat dit het denk­
beeld is, blijkt uit de toevoeging, dat zaaiing en oogst voortaan niet meer 
zullen ophouden. Ze waren opgehouden door den vloed. Nu geeft God echter 
aan den mensch de verzekering, dat Hij zal maken, zal waken, dat dit niet 
weer zal geschieden. 

In Exodus 34 : 10 en 11 sluit God Zijn verbond met Israël. Ook daar weer 
ligt in het gevaar de aanleiding hiertoe. 

In Genesis 17 : 8 zegt de Heere tot Abraham: „Ik zal u, en uw zaad na u, 
het land uwer vreemdelingschappen geven, het geheele land Kanaan, tot 
eeuwige bezitting; en Ik zal hun tot een God zijn." Ook hier weer staat 
tegenover die vijandige volken het optreden des Heeren. 

Zoo ook Exodus 2 : 24. „En God hoorde hun gekerm, en God gedacht aan 
Zijn verbond met Abraham, met Izak, en met Jakob." God had een verbond 
gemaakt met Abraham, Izak en Jakob, en nu het volk in gevaar verkeert, 
gedenkt Hij aan dat eenmaal gesloten verbond. 

Op nog veel meer Schriftuurplaatsen kan gewezen, maar de genoemde zijn 
reeds genoegzaam om te doen gevoelen, dat de idee van een verbond, als 
tusschen twee tegen derden gesloten, niet een nieuwe vinding van ons is, 
maar in de Schrift zelve aangegeven wordt. 

De Heilige Schrift onderscheidt verder verbond en verbintenis. Verbond noemt 
de Schrift i"n3. Verbintenis daarentegen wordt aangeduid met "DN en TJ'p. 

Dat woord „verbintenis" wordt in de H. Schrift nooit gebezigd waar wij verbond 
zouden zetten, b.v. 1 Kon. 15 : 27 en evenzoo 2 Öam. 15 : 12. Daar is het een 
verbintenis ad hoe, voor één bepaald doel. Vergelijk ook Jesaia 8 : 12. 'tWare 
op zichzelf natuurlijk mogelijk geweest, dat dit onderscheid tusschen verbin­
tenis als genas en verbond als species niet voorkwam. 

Na dit op den voorgrond te hebben gesteld, bespreken we nu eerst de 
hoofdzaak, die 't hier geldt. 

De verbondsleer is eerst door de Gereformeerde theologie tot haar recht ^ 
gekomen. Bij de Patres, de Roomschen, de Socinianen, de Lutherschen en de 
Arminianen komt het woord ook wel voor, maar alleen gelegentlich. Zoo nu 
en dan is er sprake van. Maar in geen dezer theologieën komt de verbonds­
leer voor als een integreerend deel van het samenstel der waarheid, als een 
schakel in de keten der Openbaring. 

Ook de Doopsgezinden, de vroegere Anabaptisten en tegenwoordige Baptisten, 



8 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

kennen het verbond in dien zin niet. Ze rekenen er niet mee. Vandaar dat 
/ men herhaaldelijk in geschriften van niet-Gereformeerde zijde de voorstelling-

vindt, alsof die verbondsleer eerst door Coccejus tot ontwikkeling is gekomen, 
toen hij in zijn foederaal-theologie 't begrip van het verbond op den voorgrond 
schoof. Zij die dat doen bedoelen hiermee echter niet, dat het voor Coccejus 
een integreerend deel van de belijdenis der waarheid is geworden, maar dat 
Coccejus in deze foederaal-theologie een niet onaardigen vorm heeft gebezigd, 
om de verhouding tusschen God en den mensch voor te stellen. Dat begrip 

/ van verbond heeft, zoo meent men dan, destijds goeden dienst gedaan, maar 
tegenwoordig kan men het zonder schade overboord werpen, nu men geleerd 
heeft in philosophische terminologie te spreken van woorden als gemeenschap; 
wat men dan nog veel juister acht. 

Toen dan ook hier te lande de Gereformeerde theologie was uitgestorven, 
kwam de verbondsgedachte in 't geheel niet meer voor als noodzakelijk begrip 
tot recht verstand van onze verhouding tot God. 

Er moet daarom op gewezen, dat, wanneer wij. Gereformeerden, van het 
/ verbond spreken, dit maar niet een leer is, maar iets reëels, een der dogmata, 

een onmisbaar stuk, een wezenlijk bestanddeel der waarheid. 
Dat te hebben gegrepen is een van de groote verdiensten der Gereformeerde 

^ theologie. (Men kan veilig zeggen, dat wat er uitnemends in Schleiermachers 
Glaubenslehre gevonden wordt, door hem is overgenomen niet uit de Luthersche, 
maar uit de Gereformeerde theologie). Wil dat nu zeggen, dat terstond de 
volle beteekenis van het verbond is ingezien? Volstrekt niet. Zelfs Calvijn 
heeft de verbondsleer in zijn Institutie niet tot haar volle recht laten komen. 
Wel zag hij het verbond aan als reëel, maar de volle beteekenis ervan heeft 

/ hij niet gevoeld. Formeel is het Bullinger geweest, die, meer dan Calvijn, op 
't verbond als stuk der waarheid nadruk heeft gelegd. 

Dat het verbond bij de Gereformeerden terstond punt van uitgang is geweest, 
/ blijkt wel uit ons Doopsformulier, dat deels uit Straatsburg, deels uit de 

vluchtelingenkerk te Londen onder a Lasco, deels uit den kring van Datheen 
afkomstig is, en waarbij de reëele basis is: ,Overmits in alle verbonden twee 
deelen begrepen zijn'. 

Ieder erkent, dat de mensch in zekere verhouding tot God staat en God in 
zekere verhouding tot den mensch. Die verhouding wordt in de Heilige Schrift 
onder allerlei vorm uitgedrukt. 

God is onze Heere en wij zijn Zijn knechten. God is onze Vader en wij zijn 
Zijn kinderen. Die verhouding kan dus opgevat als verhouding van liefde, 
aanbidding, vreeze, enz. 

Nu heeft men heel goed gevoeld, dat 't niet om die verhouding in 't alge­



9 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

meen te doen is, maar om de verplichtingen, die uit die verhouding voort­
vloeien. Echter — en dat is de fout der Gereformeerden geweest — door aan ^ 
deze verhouding te veel den ethischen zin van verplichting te geven, heeft 
men het volk van de verbondsleer vervreemd en ten slotte haar uit de 
theologie gebannen. Als die verbondsverhouding alleen verplichtingen aangeeft, 
ligt het immers voor de hand om te zeggen: Wat heeft die verbondstheorie 
daarmee te maken? God is mijn Schepper; moet ik dan niet reeds daarom-^ 
Zijn wil doen, ook zonder dat er van verbond sprake is? Zal ook een heer 
met zijn slaaf een verbond gaan sluiten? Moet die slaaf niet als zoodanig 
reeds den wil van zijn meester gehoorzamen? Zoo ook, waar God optreedt 
als onze Vader: sluit dan een vader met zijn kind een verbond, opdat het 
krachtens dat verbond zijn wil doe? 

Op deze wijze heeft men de verbondsidee teveel opgevat als een vorm van 
inkleeding, niet als iets reëels. Het Doopsformulier bedoelde dat wel niet, 
maar doordat er niets meer in staat, moest het wel dien indruk geven. En 
toen, in de verhouding van vader en kind een philosophisch juister en veel 
teederder vorm van inkleeding vindend, heeft men de verbondsidee laten 
glippen. Daartoe nu is men volkomen gerechtigd, als er in het verbond niets ^ 
meer dan dat in zit, iets wat uit de verhouding van heer tot knecht nog niet 
voortvloeit. Is dit echter wel zoo, dan heeft het een specifiek karakter, en een 
duurzame plaats in religie, belijdenis en theologie. 

Het verbondsbesef is tegenwoordig, enkele kringen, waar men Owen enz. 
nog leest, uitgezonderd, geheel weggeraakt. Men hoort er nog wel eens over ^ 
kibbelen, maar voor het leven der gemeente, in het gebed, bij het sterven 
rekent men er niet meer mee. 't Is niet meer een reëele factor in het reli­
gieuze leven. Dat merkt men ook aan de predikatiën. In de gewone paraeuese 
komt de verbondsgedachte althans veel te w-einig voor. Ze is niet meer. als 
de andere stukken der waarheid, de heilsleer enz., een werkelijk integreerend 
deel der geloofsleer. 

Op nog één voorbeeld, dat niet zoo voor de hand ligt, willen we wijzen, 
om tot een recht begrip van de verbondsgedachte te komen. De benaming 
verbond wordt n.1. ook gebruikt voor de verhouding, waarin de Heere stond ^ 
tot den stam van Levi. In Maleachi 2:4 lezen we: „Dan zult gij weten, dat 
Ik dit gebod tot u gezonden heb; opdat Mijn verbond met Levi zij, zegt de 
Heere-der heirscharen". En in vs. 8: „Maar gij zijt afgeweken van den weg; 
gij hebt er velen doen struikelen in de wet; gij hebt het verbond van Levi 
verdorven, zegt de Heere der heirscharen". En nu wijzen we op Num. 4:3,--
,A1 wie tot dezen strijd inkomt om het werk in de tent der samenkomst te 



10 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

^ doen". Do actie, die Levi te verrichten had, wordt hier dus een strijd genoemd. 
En dat dit maar niet een toevallige uitdrukking is blijkt daaruit, dat ze even-
zoo voorkomt in vs. 30, 35, 39 en 43. Ook bü dat verbond met Levi is dus 

/ weer sprake van strijd. Zelfs komt de bediening der offeranden voor onder 
/ het beeld van een strijd. Do vijand is de zonde. En de dienst van Levi is niets 

anders dan de verzoening voor die zonde bewerken door de offers, die naar 
Christus heenwijzen. 

Het verbond, buiten een vijand gedacht, is gemaniereerd, een superabundans 
forma, een toenmalige wijze van spreken, die men evengoed ook missen kan. 

Om nu dat gemaniereerde, als ware 't verbond slechts een vorm zonder 
realiteit, te bestrijden, en te doen beseffen, dat het de duurzame, eenig denk­
bare vorm is met een zeer wezenlijke realiteit, moet worden ingezien, dat in 
de verbondssluiting tegen eenen vijand de ratio des verbonds ligt. 

Noodig is hiervoor, dat men onderscheide tusschen het genus en de species. 
Het genus is de verbintenis. Maar nu heeft men onder dat ééne genus allerlei 
soorten van verbintenissen: verdragen, overeenkomsten, contracten enz. Onder 
dat genus is ook de verbondsvoxva. een eigen species, en neemt deze als zoo­
danig ook een eigen plaats in. In Maleachi 2 : 14 komt het huwelijk voor als 
een verbond. Daar toch is sprake van „de vrouw uws verbonds". Het woord 
„echtverbond" komt dan ook nog vaak voor bij dichters, vooral in bruilofts­
verzen. Dat past in den rythmus beter dan het lange: echtverbintenis. Nu is 
er zeer zeker bij ons geen gemeenschappelijk gevaar meer, waartegen man en 
vrouw elkander, krachtens hun verbond, zouden te verdedigen hebben. Maar 
in de dagen van het Oude Testament was er dat wel degelijk. Zoo lezen we 
dan ook telkens in de Psalmen en Spreuken van booze lieden, die iemand 
strikken en lagen leggen op den weg, om hem te berooven. Een man moest 
toen dus het leven van zijn vrouw dikwijls met vuist en zwaard verdedigen; 
wat er dan niet weinig toe bij droeg, de verbintenis te inniger te maken. 
Hoe grooter de gevaren, hoe inniger het verbond. 

Daaruit volgt ook 't verschil van consequenties tusschen een gewoon verdrag 
of een verbond. 

Die consequenties zijn drieledig. 
Van een verdrag geldt: 
1°. dat het een verbintenis is ad hoe. Het gaat over een bepaalde zaak, b.v. 

een huurcontract, een koopcontract, een uitleveringscontract op politiek gebied; 
2°. dat het geen andere dan de met name genoemde verplichtingen bevat. 

Kom ik die na, dan heb ik mijn plicht vervuld, en met den ander verder 
niets uit te staan; 



11 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

3°. dat het beperkt is tot den bepaalden tijd, in het verdrag gestipuleerd, na 
welken bepaalden tijd het co ipso vervalt. 

Daartegenover staat nu het verbond met drie andere karaktertrekken: 
1°. dat het heel de existentie omvat. Nu nog, wanneer stam met stam in 

verbond treedt, houdt dat in een bescherming tegen eiken opkomenden vijand; 
2°. dat het eischt een in de bres springen met alle macht, met alle middelen; 
3°. dat het permanent is, en niet verbroken wordt dan door daden van vijand­

schap; gelijk ook het huwelijk, goed opgevat, eerst ontbonden wordt dooi­
den dood. 

Dat drieledig karakter nu ligt ook in liet verbond, hetwelk God met ons sluit. 
Het omvat: 
1°. heel onzen persoon; 
2°. al onze krachten; 
en 3°. der eeuwen eeuwigheid. 
Zulke verbonden kennen wij nu in het gewone leven niet meer. Ze worden 

nu enkel nog door mogendheden gesloten. Private personen doen het niet meer. 
Wie zou het ook doen? De reden, waarom het verbond opkomt en stand houdt, 
is er alleen dan, wanneer men zijn veiligheid tegen persoonlijke vijanden te 
verdedigen heeft. En het verbond gaat weg zoodra er een geordende samen­
leving is. Die samenleving nu hebben wij. Er is bij ons een gemeenschappelijk 
verweer. We behoeven niet bang te zijn voor een Jamesons raid. Plotselinge 
invallen van de Noormannen hebben we niet meer te duchten. Zoo ook is de 
tijd voorbij, dat b.v. Hollanders en Gelderschen elk oogenblik gingen bakkeleien. 
Er is een gemeenschappelijke justitie en politie. Wel komen er nog diefstallen 
voor en zijn er nog zakkenrollers, en hoort men zoo nu en dan ook nog wel 
eens van meisjesstekers; maar dat zijn excepties. Over "t algemeen kan men 
gerust leven. En zelfs op een eenzame buitenplaats is men tegenwoordig 
vrij veilig. 

Zoodra nu in een land de algemeene veiligheid intreedt, vervalt voor den 
particulier de behoefte aan zelfverdediging en bescherming van vrouw en kind, 
en denkt niemand meer aan verbondssluiting. 

Gaan we nu echter van nationaal op internationaal terrein over, dan 
blijkt het, dat daar zulk een toestand van veiligheid nog niet is ingetreden. 
Wel poogt thans de Czaar aller Russen een hof van internationale justitie te 
krijgen, maar ook al zou daar iets van terecht komen, dan nog zou men "t 
voelen: ons ontbreekt de macht, die boven alle macht staat. 

Vlak bij 't Paleis van Justitie hier op de Prinsengracht is een bureau van 
politie, en die politie staat dadelijk gereed om de rechtspraak uit te voeren. 
En dat nu is juist de zwakke zij van zoon internationaal hof van arbitrage, 



12 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

dut allicht de macht zou ontbreken om de vonnissen te executeeren. 't Gevaar 
blijft altijd, dat het eene volk tegen het andere opkomt. 

Het gevolg van 't ontbreken dezer internationale macht is dan ook, dat cr 
onder de volken nog steeds verbonden worden gesloten. Van zulke verbonden 
leest men gedurig. En dat ze maar geen vorm van inkleeding zijn, maar een 
effect van groot gewicht hebben, zag men nog onlangs bij Frankrijk en Rusland. 
Toen Faure in Petersburg was, hing er alles aan of de keizer van Rusland 
allié zou zeggen. En om ze nu wat te plagen, sprak de keizer dat woord pas 
bij het afscheid. En toen dat woord er uit was, toen, maar ook toen eerst, 
was heel Frankrijk blij. Aan dat ééne woord zag men, dat de vriendschap 
meenens was. Frankrijks existentie en die van Rusland was er door gewaar­
borgd. Want dat ligt juist in zulke verbonden, dat ze strekken om heel de 
existentie van de verbonden landen op te houden. 

Mu concludeeren we: Indien op privaat terrein het verbond stand houdt 
zoolang er gevaar is, en wegvalt met het verdwijnen van het gevaar; terwijl 
het op internationaal terrein nog gevonden wordt, juist omdat daar nog dat 
gevaar is, — dan ligt hierin het voldingend bewijs, dat de ratio movens voor 
het verbond ligt in het gemeenschappelijk gevaar. 

^ Nu wil dat niet zeggen, dat verbond ook niet een afgeleide beteekenis kan 
hebben, maar oorspronkelijk draagt het toch wel degelijk dat karakter van 
verbond tegen een gemeenschappelijken vijand. Jonathan en David sloten ook 
een verbond. Maar wanneer? Toen David in levensgevaar verkeerde, achter­
volgd door de satellieten van Saul. 

Een verwant karakter draagt tegenwoordig het oprichten van bonden. Daarin 
ligt ook eenigermate de gedachte van de verdediging dei belangen van zekere 
groep, zekeren stand tegenover de macht van derden. Zoo heeft men bonden 
van werklieden in den strijd tegen de patroons, om af te weren het gevaar, 
dat den arbeid van het kapitaal dreigt. Evenzoo omgekeerd bonden van patroons, 
om het kapitaal tegen het gevaar van den arbeid te behoeden. En voorts heeft 
men jongelingsbonden, bakkersbonden, naaistersbonden. Bonden treft men aan 
op allerlei terrein. En nu wil „jongelingsbond" volstrekt nog niet zeggen, dat 
hij zich te weer stelt tegen oude mannen of kinderen. De naam is hier slechts 
bij navolging gekozen. Maar opgekomen is die naam toch bij den klassenstrijd. 

Tusschen bond en verbond is dus overeenkomst. 
't Radicale verschil echter ligt hierin, dat een verbond altijd persoonlijk is, 

terwijl een bond een organisatie is van velen. Bij een bond is het niet de per­
soonlijke trouw, die saambindt. Een bond is een organisatie, waarbij atomis­
tische krachten worden saamgebonden ter versterking. 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Raadplegen we nu de Schrift, dan hebben we ons dus eerst de vraag te 
stellen te midden van welke sociale verhoudingen zij is opgekomen. De Schrift 
toch is maar niet mechanisch tot stand gekomen, maar ze is ingegroeid in 
het leven, en daarom slechts uit de toestanden van haar tijd te verstaan. 

Vooraf dient nog gelet op het verschil tusschen banden en verbonden. 
Banden duiden de organische verbindingen aan, die vanzelf tusschen mensch 

en mensch bestaan. Zoo is de betrekking tusschen vader en kind een band 
des bloeds. Zoolang nu zulke banden nörmaal werken, behoeven ze niet 
geholpen, gestuurd te worden door bonden. Zoo hebben vakgenooten een band, 
die hen aan elkander behoort te binden. Zoo is er een gemeenschappelijke 
band van studenten tegenover hun professoren. Dat is een organische band. 
Zoo is 't ook in 't maatschappelijke leven. Alle timmerlieden zijn door hun 
vak organisch aan elkander verbonden. Nu komt het bij een werkstaking 
dikwijls voor, dat de georganiseerde arbeiders het aan de anderen, die aan 
de staking niet meedoen, euvel duiden, dat zij blijven doorwerken. Wat is 
dan het geval? Dan zeggen zulke werklieden: „Wat ons eigenlijk behoort te 
verbinden is de natuurlijke band van het vak. Laat gij dien niet werken, dan 
pleegt ge een daad van ontrouw". „Ja, maar", antwoorden dan die enkelen, 
die niet meedoen, „gij hebt nu in plaats van de eigenlijke organische een 
georganiseerde verbintenis in 't leven geroepen'. En dat is dan weer gevolg 
daarvan, dat de eerste, organische band, niet genoeg werkt. 

Waar nu zulke natuurlijke banden liggen, gebruikt men nooit den naam 
van verbond. Bij een echtverbond zijn het de jonge man en de jonge vrouw, 
die vóór hun huwelijk door geen band verbonden waren. Een verbond draagt 
altijd een mechanisch karakter. Zoo ook bij mogendheden. 

In de dagen der Schrift nu was het verbond een macht in het leven. Zelfs 
is dit tegenwoordig in 't Oosten nog zoo. De toestanden daar ondergingen 
sedert weinig wijziging. Reist men naar Palestina, en gaat men dan maar 
niet tot aan Jaffa, maar dringt men dieper het land door, dan ontmoet men 
in de Beduinenstreken mannen op paarden of kameelen, knechten van de 
heerschappijvoerders over die streken. Die mannen moeten over dat stuk lands 
waken, en beschouwen u als een vijand, tenzij ge een bepaalde som betaalt. 
Is nu de eigenaar van zulk een streek met een genabuurde verbonden, dan 
behoeft ge daar straks niet weer te betalen. De uitdrukking: „Wie niet voor 
mij is, is tegen mij", wil dan ook zeggen: wie mijn vriend niet is, is mijn 
vijand. Ze is aan dat Beduinenleven ontleend. Neutraliteit geeft daar geen 
zekerheid. Ge moet u declareeren, of men beschouwt u als een vijand. Dan ^ 
heeft er ook een offer plaats of eet men zout, als plechtige verbondssluiting 
tegen het gemeenschappelijk gevaar. Is die offerande gedaan of dat zout gege­



14 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

ten, dan weet men ook, dat men over en weer voor elkanders leven 
instaat. Verraad en ontrouw komt onder die Beduinen dan ook bijkans 
nooit voor. 

Waar nu de Schrift spreekt tot menschen. die 't verbond alzoo opvatten, 
/ en onder zulke verhoudingen is opgekomen, moet ook de verbon dsidee naar 

/ het toenmalig spraakgebruik worden verstaan als een zich verbinden met heel 
/ zijn persoon tot wederkeerige verdediging tegen een gemeenschappelijken 

vijand, voor heel het leven. 

. a. De verbondsidee, gelijk die onder de geloovigen het meest heerschend is, 
zoekt niet het verbond zelf, met zijn karakteristieken trek van gesloten te 
zijn tegen een gemeenschappelijk gevaar, maar zoekt een vrucht van het 
verbond, en wel: den grond om te vertrouwen op Gods hulp en de vastheid 
der beloften, die ons in het verbond worden gegeven. Waaruit wordt nu de 
behoefte aan zulk een nadere bevestiging van Gods trouw geboren? Uit het 
ongeloof. De voorstelling is dan deze: Wanneer God Zijn belofte niet nog met 
eedzwering bezegelde, zou miin geloof te zwak zijn. Ik zou dan wantrouwen 
koesteren. En dat wantrouwen wordt nu schadeloos gemaakt, doordat God 
opzettelijk met Zijn eed tusschen beide komt. 

Stelle men zich nu eens voor een man en vrouw. De vrouw wenscht iets 
van den man. De eenvoudige belofte is dan in den regel genoeg. Maar als nu 
de vrouw reden heeft den man te wantrouwen, dan vraagt ze nog eens zeer 
bepaald: Vent, beloof je 't me nu? En is het vertrouwen al heel weinig, dan 
zegt ze: Geef er me de hand op. Om dan bij 't scheiden nog eens te herinneren: 
Denk er aan, je hebt er me de hand op gegeven. 

Zoo geschiedt het, waar het geloof aan iemands trouw wankelt. Daar is er 
behoefte aan nadere bezegeling. De mensch nu, met zijn kleingeloof, wantrouwt 
God gedurig. En dan stelt men 't zóó voor, alsof nu God zich schikt naar 
dien wantrouwenden aard van het zondige hart, er als 't ware een handslag 
op geeft en er een eed op doet, dat Hij Zijn belofte zal nakomen. Op die 
manier gaat het verbond dus op in een genadige inschikkelijkheid Gods, om 
onze zondige natuur te hulp te komen. Doch bij die opvatting wordt er dan 
ook bijna nooit van het verbond, maar van een belofte gesproken. Dan pleit 
men op Gods beloften. En dat die belofte dan geen verbondssluiting onderstelt, 
blijkt wel daaruit, dat men zegt voor zichzelf of voor zijn kind een particuliere 
belofte te hebben. Maar, al willen we nu de beteekenis, die 't verbond ook 
voor de godsvrucht heeft, allerminst verkleinen, toch moet er op gewezen, 
dat, waar het verbond alleen die strekking heeft, het zou worden verkleind 
en gedegradeerd tot een anthropomorphistische tegemoetkoming van Gods zij 



15 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

aan den mensch. En al laat dit zich nu nog denken bij het Genade verbond, 
bij het Werkverbond is dat dan toch in 't geheel niet te verklaren. 

Waar dan nog bij komt, dat de voorstelling, als gaf 't verbond vastheid 
aan Gods beloften, maakt, dat men er altijd iets persoonlijks jn zoekt, waar 
men toch ten slotte nooit wat aan heeft. Het eigenaardig karakter van het 
verbond is juist, dat het nooit met de enkele individuen, maar met het geheel 
gesloten wordt; niet met A, B, C en D, maar met het gansche organisme. 
Zoo staat er dan ook in het Doopsformulier, dat God de Vader ons betuigt en 
verzegelt, dat Hij met ons een eeuwig verbond der genade opricht, wat ziet 
op het organisme der Kerk, het lichaam van Christus, en allerminst zoo maar 
persoonlijk kan worden toegepast. Als het toch toekomt aan de vraag of men 
daaraan nu ook voor zichzelf en voor zijn kind deel heeft, hangt alles af van 
de vraag: behoor ik, of behoort mijn kind persoonlijk tot dat lichaam van 
Christus. Bij wien dat geloof op een oogenblik ni^t werkt, valt de troost weg, 
en juist dus op dat oogenblik, dat hij er behoefte aan heeft. De belofte is 
alleen voor den uitverkorene; van zijn uitverkiezing is men alleen door het 
geloof verzekerd. Waar dus het verbond genomen wordt in anthropomorphis-
tischen zin, als ons ter tegemoetkoming gegeven, heeft men er niets aan. 

b. Een tiveede overweging, die aan de eerste nog moet worden toegevoegd 
en die ook van kracht is, waar men den factor van het gesloten zijn tegen 
een geraeenschappelijken vijand buiten rekening laat. is deze, dat een wezenliik 
verbond reciprociteit moet hebben. Een verbond wordt over en weer gesloten. 
Wanneer nu echter de raison d'etre van het verbond gezocht wordt in de 
behoefte aan vastlegging van de trouwe Gods ter wille van ons ongeloof, dan 
ontbreekt die wederkeerigheid. Dan strekt het verbond uitsluitend om ons te 
hulp te komen, en is het volkomen onbegrijpelijk, waarom God zelf bij het 
verbond belang zou hebben. 

Hiermee hangt samen het gewichtige punt, dat men bij een verbond altijd 
bewilliging van twee zijden noodig heeft. Daarmee is niet gezegd, dat beide 
partijen altoos gelijke rechten moeten hebben. Hoe ongelijk ook de Vereenigde 
Staten en Spanje zijn, toch hebben de Vereenigde Staten maar niet eenvoudig 
een briefje geschreven, hoe de vrede tot stand kon komen, maar van beide 
kanten zijn afgevaardigden ter onderhandeling gezonden, en beiderzijds is het 
verdrag onderteekend. Nog veel sterker gaat dit door bij het verbond. Daar 
heeft men nooit het geval, dat één van beide partijen maar zou hebben te 
zeggen: zoo wil ik het, zoo moet het; maar de ander moet er geheel in 
bewilligen. 

Niemand heeft echter een gevoel, dat hij zou kunnen zeggen: ik ben als 
partij voor God verschenen, en heb een verbond met Hem gesloten. 



16 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

c. Dit leidt tot de derde overweging; geen verbond is denkbaar zonder de 
acte van verbondssluiting als de vorm, waarin het tot stand is gekomen. 
Nu zou men zoo'n acte van het Genadeverbond nog wel kunnen aanwijzen; 
maar van 't Werkverbond lezen we te dien aanzien niets. Deze bedenkingen 
hebben er de meerderheid der theologen toe gebracht om niets van een Werk­
verbond te willen weten. Aan den anderen kant heeft er dit echter, vooral 
in Engeland, toe geleid, dat de foederaaltheologen getracht hebben al wat 
ze maar even uit de Schrift hiervoor konden gebruiken, tot een verbondsvorm 
te distilleeren. Dat ging echter zóó gemaakt en gekunsteld, was zóó dorre 
schoolgeleerdheid en gymnastiek met teksten, dat de man. die nu waarlijk 
't leven in God zoekt, er van walgt. Invloed ten goede is er van die dorre 
theoretische voorstellingen dan ook niet uitgegaan. Eer hebben ze afkeer van 
de verbondsgedachte gewekt. Dit nu was uitsluitend 't gevolg daarvan, dat 
men 't verbond te zeer als gemaniereerd heeft opgevat. Natuurlijk, dat men 
toen van den anderen kant zei: waar God mij Zijn trouwe verzekert, heb ik 
aan een verbondsvorm geen behoefte meer. 

Daarom moet men van meetaf de eenige ratio sufflciens voor "t verbond 
/ op den voorgrond stellen, en deze ligt in het gemeenschappelijk gevaar tegen 

den vijand. 

II. Nu ontstaat de vraag — en hiermee zijn we genaderd tot het tweede 
gedeelte van onze paragraaf — wat is dat kwaad? Hoe is het te verstaan, 

y7 dat bij de verbondssluiting ook van Godswege met zulk een kwaad is gerekend? 
Hiervoor nu is noodig, dat we de sluimerende gedachten uit onzen geest 

elicieeren. We zullen dan zien, hoe in de Heilige Schrift de religie, het geloof 
/ en het leven voor den Heere altoos voorgesteld worden in den vorm van een 

^ strijd, dien we te strijden hebben. 
Lukas 13 : 24 lezen we: 'AyowL&ciïi üasX&siv Sia rfjg arsvijg itvXrjg. Hier komt 

het beeld van strijd voor, waar wij het volstrekt niet zouden hebben inge­
bracht; bij het binnengaan van een poort. Is daar dan strijd bij noodig? Men 
behoeft er zich toch heusch niet doorheen te wringen ? De idee echter is deze: 
Men had vroeger één groote poort en aan den kant een smal poortje, de 
7iv?.Tj ctsvi'i en de nvlri •jrlaTsia. Nu kan men, als de stad belegerd wordt, juist 
dat nauwe poortje zoo makkelijk verdedigen. Daardoor moet ge dus met ajw 
trachten binnen te komen. 

Heel de grondopvatting van Jezus over den dienst Gods is dan ook, dat hij 
bestaat in één leven van strijd. Daarom wees Hij er zijn discipelen op, dat 
Hij niet gekomen was om vrede te brengen, maar het zwaard, 't Moest bij de 
apostelen als bij de Levieten zijn. De doodleuke bediening van het offer, toch 



17 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

feitelijk in niets anders bestaande dan in wat een slager of kok doet, van wie 
men nu toch moeilijk kan zeggen, dat ze worstelen moeten om het dier dood 
te krijgen, wordt niettemin voorgesteld als een strijd. Dat denkbeeld van strijd 
treffen we ook aan in Rom. 15 : 30. naocr/.alüi ót iuUs, aSsJ-cpoi, diütov KvqIovi]u.s>v 
'/JJOOC Xniarov, Kal Sia RIJS dyaTtijg tov UveviiaTug, cvvaycovieaa&al uoi iv tatg Ti^oasv^atg 
iniQ èfiov TtQbs tov Gsóv. We wijzen juist op plaatsen als deze, omdat men 
anders zou zeggen: strvjd komt zoo hier en daar als beeldspreukige uitdruk­
king voor. Neen, hier vinden we 't in een verband, waarin wij het nooit zou­
den gebruikt hebben. De apostel bidt hier zijn lezers, dat ze met hem bij 
God zullen strijden in den gebede^ Terwijl men bidt, vechten; hoe kan dat? 
Zelfs moet het een samen strijden zijn. Het moet dus een vijand zijn, waar­
tegen ge met een ander strijdt, de een in Rome, de ander in Efeze; een 
gemeenschappelijke vijand, n.1. de onheilige macht van Satan. Als Jezus ons 
in het Onze Vader de bede op de lippen legt: „Leid ons niet in verzoeking, 
maar verlos ons van den booze", dan wil dat maar niet in het algemeen 
zeggen, dat er ergens een geheimzinnige macht is, maar is hiermee bedoeld 
een verlossing „uit de hand onzer vijanden", gelijk Zacharias het noemt 
(Lucas 1 : 74). 

Zoo is het gedurig in de Schrift. B.v. Plülippensen 1 : 27. Móvov alias tov 

svccyysXiov tov Xqiotov Ttohrevsa&e, i'vcc sits tk&cov o:'I ISoov vpccg, ït'rf anuiv, ccnovaio 
Ttz TtSQÏ vfiiöv, üti orrptïTE tp ivl TtvtvaciTi, fticc ipv/ji avva&XovvrEg rfj crtcrti tov svay-
ytXlov, Kal iit) TtTVQÓjievoi iv urjd'tvl vnb tüiv avTLKSiaévcov. Het TtoliTEvea&s is hiel" dllS 
't beeld van een volk, dat een eigen rróhg te verdedigen heeft; aTijy.ers wijst 
op het stand houden tegen den vijand, en awa&XovvTig op het met alle kracht 
strijden tegen den avTmslusvog, den tegenoverstaanden vijand. 

Mattheus 16 : 18: „De poorten der hel zullen Mijn gemeente niet overwel-
di gen", geeft 't beeld van twee vestingen, die tegenover elkander liggen. De 
„poorten' worden genomen voor 't geen uit die poorten uitkomt. 

Colossensen 1 : 29: v.omw, ayoivi^óasvog y.ctTu Ttjv évéfiytiav avTüv Tijv iviQyovatvijv 
tv iaol tv dvvcifiti., geeft een uitgewerkt beeld van den strijd, dien Paulus met 
inspanning van alle krachten strijdt, naar de mate van Christus' energie, in 
hem werkende. 

Colossensen 4:12: aand^STai va&g 'ETiacpQcig U viiuiv, Aov/.og Xqiotov, xdvTUTt 

dyoivi&asvog vjrto iiaaiv iv Talg TtQoasv/aïg. Hier hebben we dus een gewone groe-
tenis; en toch, zonder de minste aanleiding, komt ook hier 't bidden weer 
voor als een strijden, opdat de lezers staan mogen tegen den vijand, iW cn/rt 
rt'/.tiot Kal TttnXriQaaivoL iv TtavTl &ij.i]aaTi tov 0tov. 

Nu wijzen we nog op een paar plaatsen, die het geheele leven omvatten. 
Efeze 6: 10 —14. Tu lonxuv, udslrpab uov, ivövvauova&t iv KvQicp, Kal iv rü kqutsi 

2 



18 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

ri/s -aftvog ccvtov. ivÖvGaa&t n)v navonXiav tov Oiov, TTQÜg rü üvvcta&ai vaüg arTivai tiqus 

rag ut&odiiag tov diajiólov' on ovv. 'tativ rjiiïv ij Ttéhj TtQog caua nul aciQV.o:, aXXa itgug 
Tag üQxdg, itgbg Tag è^ovaiccg, jrpóg Tovg MOCfiOMpccTopKs tov a-MTOvg tov aliavog tovtov, 

ïTQüg tu TtvivuaTiy.a Tijg irovriQiag iv Toïg tTTOvnuvioig. öia tovtu (xvaXdjisTS Tjjv itavonXiav 
tov @sov, tva Svvri&ïjTB avriBTijVcci iv Ti/ ijutpr/ tij novriQa, v.al linavTK v.aTSQyaauiihvoi 

cTtivai, waarop dan de verdere ontleding van de Christelijke wapenrusting volgt. 
2 Timotheus 4:7 en 8: TOV ayöiva TOV hccXov -Jjymviaaai, tuv öqÓuov TSTtlena, ti)v 

TtiOTiv TtTr/Vj?;-/.«• Xoircóv, ccnónenal jioi u Ti'jg Siy.aiorrvvrjg GTiyavog. Die kroon Ontvangt 
hij niet. als had hij daarmee de genade verworven, maar als belooning voor 
den gestreden strijd. 

We zien dus, dat er een strijd gestreden wordt. Die strijd nu gaat tegen 
een bepaald kwaad, tegen een vijandige macht, die in de Schrift met allerlei 
namen wordt genoemd. Tegen een vijandige macht, niet als een idee, maal­
ais reëel bestaande, concreet zich openbarende in Satan en zijn rijk; in de 
poorten der hel. 

Thans moeten we onderzoeken, of dat nu een vijand is, die alleen maar 
y den mensch kwaad doet, clan wel ook God, dus in dat geval een gemeen-

schappelijke vijand. 
In de Schrift zelf wordt Satan een vijand Gods genoemd. Zelfs wordt hij 

x ons geteekend als in de eerste plaats Gods vijand, die slechts daarna pas 
ook vijand van den mensch wordt. Als Satan voor het eerst in het paradijs 
komt, is in hem reeds antérieur de vijand Gods. En heel de Schrift door wordt 
ons de groote strijd geteekend als zijnde niet tusschen het rijk der mensclien, 
maar tusschen het rijk Gods en het rijk van Satan. Die twee zijn de principieele 
tegenstanders. Uitgangspunt is: „Zou ik niet haten, Heere! die TJ haten?' 

Voldaan is dus aan de conditie van het verbond, dat er een vijand zij, en 
ook, dat die vijand een gemeenschappelijke vijand zij, een vijand van twee. 
Verder blijkt, dat die strijd in de Schrift niet voorkomt als enkel beeldspreukig, 
maar als een wezenlijke energie. Daaraan ontleent dan ook het verbond zijn 

/ wezenlijke realiteit. Nu is er ook van Gods zij oorzaak tot verbondssluiting 
tegen dien gemeenschappelijken vijand. Dit punt dient echter nog nader te 
worden opgehelderd. Een vader toch, een sterke kerel, gaat met zijn kleinen 
jongen van anderhalf jaar geen verbond sluiten tegen een roover, want wat 
zou de vader aan de hulp van dat jochie hebben? Zoo nu heeft de mensch 
zeer zeker belang bij het verbond, maar wat hulpe zal God in dien strijd 

/ van den mensch ontvangen? 
Om dit te doorzien wijzen we op de beteekenis van het woord TOS. God 

/ moet van den mensch "103, eere, hebben. Voor ons is de beteekenis van dat 



19 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

woord niet zoo doorzichtig. 133 wil zeggen; zwaar zijn. Dus Ti32 is wat 

gewichtig, belangrijk is. en zoo krijgt het de beteekenis van schittering, eer. 
Slaan we op Jesaia 8 : 7. dan lezen we daar van den koning van Assyrië en 
al zijne heerlijkheid, al zijn Ti33. Daarmee wordt bedoeld, dat die koning niet 

in zijn eentje komt, maar zijn leger meebrengt, de menschenmassa, in welke 
zijn koninklijke macht geïncarneerd is. Dat leger is zijn glans, zijn heerlijk­
heid. Dat leger draagt zijn kokarde. Hier wordt dus onderscheiden tusschen 
den koning zelf en andere wezens, in welke hij zijn macht belichaamt. 

In Jesaia 17 :3 staat: „En de vesting zal ophouden van Efraim, en het 
koninkrijk van Damascus, en het overblijfsel der Syriërs; zij zullen zijn gelijk 
de heerlijkheid der kinderen Israels, spreekt de HEERE der heirscharen." De 
heele macht van Israël was gebroken. Het was zijn 1133 kwijt. En zoo zal 

't nu ook met Damascus gaan. Weer is 1133 hier dus de incarnatie van macht. 

Dit alles ziet op het uitwendige. Inwendig echter vinden we hetzelfde. Zoo 
in Ps. 16 : 9. Daar is sprake van een, die sterft. Toch zal zijn hart blijde zijn 

en zijn 1132 zich verheugen. 1133 loopt hier parallel met 37. Dus 't is de idee 

van 3'7 in gewijzigden vorm. Gelijk het centrum van des konings kracht in 

zijn leger ligt, zoo is 3^ het centrale leven der ziel en "1132 de uitstraling 

van dat leven. 
In Psalm 30 : 13 vinden we: „Opdat mijn eer U psalmzinge". Deze psalm 

is een lied ter inwijding van Davids huis. Nu kan 1133 hier zoowel beteekenen 

zijn stem. als ook de heele stoet, de suite, de koninklijke hofhouding. 
De uitstraling van een in de kern schuilende heerlijkheid, dat is eigenlijk 

de beteekenis van 1133. Het licht is 1133 van de zon. De talenten en gaven 

van God stralen in ons uit. Zoo heeft dus ook God Zijn 1133. In Hem is de 

maiestas divina, en in het schepsel de irradiatie daarvan. In een gasfabriek 
zijn overdag al de ketels met gas gevuld. Alles is dus aanwezig, wat noodig 
is om de majesteit en heerlijkheid van het gas te toonen. Maar uitstraling 
van die heerlijkheid is er eerst, wanneer het gas ontstoken wordt. Zoo ook 
bestaat het drama reeds, wanneer het op papier geobjectiveerd is door de 
kunst van den schrijver. Maar zijn 1133 komt eerst uit als het wordt opgevoerd. 

Zoo is God de Heere Zich van eeuwigheid Zijn eigen majesteit bewust en 
zelfgenoegzaam. Maar Zijn majesteit straalt pas uit in de schepping. De 
hemelen vertellen Gods eer en het uitspansel verkondigt Zijner handen werk. 
De aarde is vol van de heerlijkheid des Heeren, en het is de mensch, die als 
profeet, priester en koning geroepen wordt die heerlijkheid uit te spreken. 
Geen korrel wezenheid en macht is er in 't schepsel, of 't is uit God. God is 



20 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

de eenige causa causans en omnia quae sunt in effectu fuerunt in causa. 
Toch ontstaat er door de schepping als ten behoeve van God iets, dat Hij 

/ zonder die schepping niet heeft. Hij heeft alle dingen geschapen om Zich zelfs 
/ wille. God heeft belang by de schepping. En dat belang is de zuivere irradiatie 

van Zijn heerlijkheid. 
Wel is dus concreet genomen Satan de vijand Gods. maar in de schepping 

is een divina irradiatio, die in den mensch zich culmineert. Ware nu die 
. goddelijke uitstraling constant, dan zou God er vanzelf in geëerd worden. 

Maar ze is van dien aard, dat ze in haar tegendeel kan omslaan. Ze kan zich 
tegen God keeren en dan Zijn Naam aanranden en Zijn eer hoonen. Het gas 
is in de gasfabriek, maar in het huis wordt het gebrand. Brandt het daar nu 
echter door een slechten brander, zoódat het verdonkert en er brand uitslaat, 
dan is dat geen eere, maar een schande voor de gasfabriek. Zoo nu is het 
ook gesteld met de divina dona in de menschelijke ziel. Deze is de brander. 
Is nu die brander niet goed, dan werken ze verkeerd, slaan in hun tegendeel 
om, en doen dienst als een macht tegen God. En waar het 't geluk der 

^ menschelijke ziel is om irradiatio te wezen, maakt ze ook zichzelf ongelukkig 
bij dat omslaan in haar tegendeel. God en de mensch worden door die ver-

•' keerde macht dus beiden benadeeld. Ook God lijdt er schade door. En zoo 
/ heeft ook God er belang bij, dat die schadelijke macht gekeerd worde. 

Voorts volgt hieruit, dat niet alleen God den mensch, maar ook de mensch 
God daarbij helpen kan. De mensch is gesteld op deze wereld om Gode de 

y eere uit Zijn schepping toe te brengen. Hij is koning, priester en profeet. God 
zelf heeft er dus belang bij, dat de afgedoolde mensch terugkeere en Hem 
Zijn eere weer brenge als heer der schepping. Die eere kan God niet hebben 
van Zijn engelen. Zij zijn öf gevallen en keeren dan nooit meer in hun vroe-
geren stand terug, öf ze zijn staande gebleven. Alleen de mensch kan zóó 
God die eere hergeven. 

Zoo blijkt dan, dat, tegenover de concrete macht van Satan, de verbonds-
sluiting volkomen zin en realiteit heeft, en aan alle voorwaarden voldoet. 

III. Als laatste punt van onze paragraaf rest nu nog de vraag, of dat ver­
bond ectypisch dan wel archetypisch, en incidenteel of wel absoluut is. Wanneer 
wij spreken over God als onzen Vader, en de geloovige als kind het „Abba" op 
de lippen neemt, dan zegt de oppervlakkige onder de menschen, dat die teedere 
verhouding van vader en kind hier slechts genomen wordt als beeld, zoodat 
slechts overgebracht wordt op God wat onder menschen werkelijk bestaat. 
Maar wie door Gods Woord zich goed heeft laten onderwijzen zegt: God is 
Vader in Zijn eigen Wezen. De archetype van het vader en zoon zijn ligt in 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

God. Wat daarvan onder menschen voorkomt is niets dan ectype. God is niet 
naar ons, maar wij zijn naar God afgebeeld. De mensch is beelddrager Gods. 
Is hu zoo ook de verbondsbetrekking tusschen God en den mensch slechts, 
bij verlegenheid om het anders uit te drukken, aan ons menschelijk leven 
ontleend, of ligt die verbondsbetrekking in den aard zelf van het Goddelijke 
"Wezen? M. a. w. hebben we hier slechts een anthropomorphisme, of is ook 
hier ectypisch in den mensch wat archetypisch in God wordt gevonden? 

Die vraag nu is door onze Gereformeerde theologen steeds beantwoord in 
laatstgemelden zin. Ze brachten het in de Goddelijke oeconomia over als het 
pactum pacis, het vrêeverbond. Al hebben echter onze vaderen de zaak gekend, 
toch hebben ze dat pactum pacis niet in al zijn energie geleerd en niet gevoeld 
wat er in zat. Ze hebben de zaak, maar gronden haar meer op losse teksten, 
zonder tot op het laatste stadium door te dringen. Geheel anders nu wordt 
dat, wanneer we de tegenstelling nemen tusschen het archetype en het ectype. 
Dan toch zien we duidelijk en helder in, dat men het verbond eenvoudig ver­
nietigt en feitelijk buiten de geloofsbelijdenis stelt, wanneer men het anthro-
pomorphistisch neemt, en moet men wel besluiten, dat reeds in de verhouding 
tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest de verbondsgedachte bestond. 

Stelt men bij de vraag of de verbondssluiting iets incidenteels, dan wel 
iets absoluuts is, de zaak zóó voor, dat God de wereld en daarop den mensch 
geschapen hebbende, dezen nu te hulp gekomen is en vertrouwen gegeven 
heeft door een verbond met hem te gaan sluiten; dus als iets incidenteels, 
gemotiveerd door het incident der zonde, en als iets temporeels, zoolang die 
zonde duurt, — dan heeft dit, gelijk vanzelf spreekt, geen vat op de menschen. 

Het absolute karakter daarentegen vloeit reeds eenigszins voort uit het 
archetypische van de verbondsbetrekking tusschen Vader, Zoon en Heiligen 
Geest. Maar er is meer. Het verbond beweegt zich op ethisch gebied. De 
mensch treedt daarin op, niet in zijn physisch maar in zijn ethisch bestaan. 
Is nu de verhouding, door het optreden van den mensch als ethisch persoon 
geschapen, een betrekking, waardoor noodzakelijk de behoefte aan een verbond 
wordt geboren? 

De mensch treedt op als dragende in zich een donum divinum ethicum. 
Maar door de creatie is dat donum buiten God gesteld. Het treedt in de 
schepping naar buiten. Zoolang het nu in God blijft, is dat divinum ethicum 
immutabel en buiten gevaar. Dus zoolang is er ook geen ratio sufflciens voor 
een verbond. Maar zoodra dat divinum ethicum door de schepping uit God 
in het creatuur ingaat, verliest het dat goddelijk karakter van immutabiliteit, 
en ontstaat het gevaar om over te slaan naar de zonde. Dat gevaar roept 
God zelf in het leven, door dat donum uit Zich in het schepsel over te dragen. 



22 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Door de schepping maakte God het optreden van dat gevaar mogelijk. Het 
is niet eerst door de zonde, maar reeds in het bestaan des menschen gegrond. 
Door de daad van schepping werd de mogelijkheid gecreëerd van een vijandige 
macht. De scheppingsidee nu is geen incidenteele, maar een absolute. Het is 

^ een decretum aeternum, dat er een wereld zou zijn, en in die wereld het 
divinum ethicum, en door dat divinum ethicum in die wereld de mogelijkheid 
tot het optreden van een vijandelijke macht. Dus was het gevaar, dat het 
creatuurlijke leven zich vijandig tegenover God zou komen te stellen, een 

^ absolute gedachte. Met de scheppingsidee was derhalve ook reeds de ver-
bondsidee gegeven. 

Op de vraag dus, of we in het verbond iets te zien hebben, dat oorspron­
kelijk niet bij de schepping behoorde, maar eerst door de zonde er bij gekomen 
is, luidt het antwoord: neen. De verbondsidee is even absoluut als de schep­
pingsidee. 

^ De verbondsbetrekking bestond reeds archetypisch tusschen Vader, Zoon 
en Heiligen Geest; en in dat Goddelijke Wezen leefde van eeuwigheid de 
scheppingsidee, en daarom ook de verbondsidee. 



§ 2. Idea foederis in Sacra Scriplura. 
In de Heilige Schrift komt de verbondsidee explicite eerst voor na 

den val, en wel het eerst ten opzichte van de geheele wereld en geheel 
het menschelijk geslacht bij Noach (foedus naturale), en pas daarna, 
sensu artiori, bij Abraham en Israel, zich bepalende tot enkele familiën 
of een enkel volk, om ten slotte uit te loopen op wat heet het nieuwe 
testament of de xaivr] Sicc&^ij (foedus gratiae). Het draagt in het Oude 
Verbond den naam van , in het Nieuwe die van öiadrjnri, en neemt 

deze namen op uit het gewone spraakgebruik; daarbij onder JTQ ver­

staande een onder plechtigen vorm gesloten verbintenis, waarbij God 
als getuige en wreker wordt ingeroepen, en onder êiaiïtjxT] een wilsuiting, 
die eerst door den dood van den testamentmaker onherroepelijk bezegeld 
en voor altoos vastgelegd wordt. In deze verbondsgedachte vat de 
Heilige Schrift de geheele betrekking tusschen God en mensch samen, 
zoodat ten slotte de verbondsbetrekking en de religieuze betrekking 
twee begrippen vormen, die elkander volkomen dekken. Dit verbond 
draagt door geheel de Schrift het karakter van een verbond tot bevrijding 
en verlossing. Bij Noach is het een verbond, dat strekt om èn het 
menschelijk geslacht en de dierenwereld èn zelfs de overige natuur te 
beveiligen tegen de vernielende macht van een tweeden vloed. Bij 
Abraham en de overige patriarchen doelt het insgelijks externe op de 
beveiliging van de patriarchen in hun geïsoleerde positie tegen de hen 
omringende Beduinenstammen. Bij Israel, insgelijks externe, waarborgt 
het de beveiliging van het kleine volk tegenover de wereldmacht, die 
het omringt. Bij de discipelen in het Nieuwe Testament de beveiliging 
van het kleine kuddeke tegenover de wereld. Satan, zonde en dood. 
Van meetaf echter loopt de geestelijke trek, die onder het Nieuwe 
Verbond aldus op den voorgrond treedt, door het uiterlijk verbond heen. 
Bij het Noachietisch verbond staat naast de beveiliging tegen een 
tweeden vloed de reactie tegen zedelijke verwildering en verdierlijking. 
Bij Abraham staat naast de bescherming tegen de Kanaanieten de 
geestelijke verheffing van zijn geslacht in den dienst van Jehova en de 
verbinding van het verlossingswerk aan zijn zaad. Bij Israel staat naast 
de maintineering van Israel als volk onder de volkeren de geestelijke 



24 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

begenadiging van als volk Gods drager te zijn van het heOgeheim. En zoo 
^ valt dan in het Nieuwe Verbond ten slotte het uitwendige uit het heden 

weg om opgeschoven te worden tot achter de parousie, en vloeit het 
Genadeverbond uit in de door Christus verworvene, zoo geestelijke als 

/ lichamelijke heerlijkheid. Met den naam van Verbond gestempeld, is er 
'' alzoo in de Heilige Schrift alleen sprake van het Genadeverbond; en 

dat wel beide met opzicht tot de gratia communis en tot de gratia 
particularis. Het Noachietisch verbond doelt op de genade, die aan alle 

/ creatuur gemeen is; het verbond met Abraham, Israel, David en in het 
Nieuwe Testament, is de inkleeding van de gratia particularis en rust 
diensvolgens in de uitverkiezing 1°. van de patriarchen uit de overige 
stamhoofden; 2°. van Israel uit de overige volken, en 3°. van de ge-
loovigen uit het menschelijk geslacht. Hierbij grijpt intusschen dit verschil 

/ plaats, dat het Genadeverbond bij Abraham en Christus subiective zijn 
realiseering verkrijgt door het geloof, terwijl het in zijn Israelietischen 
vorm rust op de volbrenging der wet. Dit laatste nu, hoewel essentieel 

^ als Genadeverbond optredend, is in zijn vorm geen Genade-, maar 
Werkverbond, dat, voorzoover het het beding van werken stelt, geen 
verlossende, maar slechts een ontdekkende strekking heeft en alzoo 
voorbereidt op de volle openbaring van het Genadeverbond, die in Christus 

y voldongen is. Het Werkverbond kan in den zondaar niet tot het 
verbondsdoel leiden, en toch kan dit Werkverbond hier niet voorkomen 
als een fantasie, noch als een bloot goddelijk proefmiddel tot ontdekking. 
In wat God erin uitspreekt ligt realiteit, en waar nu deze goddelijke 

' realiteit bij den eenmaal gevallen mensch haar doel mist, omdat bij 
viel, ligt er tegelijk in uitgesproken, dat het buiten zonde doel kan 
treffen, en alzoo gold voor den nog niet gevallen mensch. 

Is nu, gelijk we in de vorige § zagen, de verbondsidee niet een 
wisselende en tijdelijke vorm, maar heeft hetgeen God erin uitspreekt 
onveranderlijke geldigheid, zoo volgt hieruit, dat het Werkverbond met 

y Israel wel bij Israel enkel ontdekkende strekking kon hebben, maar eo 
ipso als regel van religie geldt in eiken toestand buiten zonde. Al is 

^ het dan ook, dat in de Paradijsgeschiedenis met geen enkel woord van 
verbondssluiting sprake is, en op de woorden van Hosea 6 : 7, die 
bovendien van twijfelachtige uitlegging zijn, geen dogma kan gebouwd 

, worden, zoo volgt nochtans uit het met Israel op beding van wetsvol-
brenging gesloten verbond, dat naar de idee der Schrift ook reeds in 
het paradijs de verhouding van God tot Adam als verbondsbetrekking 
moet worden opgevat. En evenmin als het verbond in het paradijs uit 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

bepaalde uitspraken der Schrift, maar uit haar analogie is af te leiden, 
evenmin bewijzen Zach. 6 : 13 en andere uitspraken, dat de Heilige 
Schrift een pactum salutis of innergöttlich verbond leert tusschen Vader 
en Zoon; maar wel volgt ook dit uit de Schriftanalogie, dat niet een 
enkele betrekking tusschen God en mensch, en zoo ook die van vader 
en kind, aan het menschelijk leven ontleend is, om op God te worden 
toegepast, maar steeds slechts ectypisch onder menschen te zien geeft 
wat in Hem, naar Wiens beeld de mensch geschapen is, archetypisch 
van eeuwigheid bestaat. 

I. In deze paragraaf hebben we in de eerste plaats deze moeilijkheid onder 
de oogen te zien, dat, wanneer we de Schrift opslaan, en vragen, waar het 
allereerst van Verhond sprake is tusschen God en mensch, we daarvan eerst 
gewag vinden gemaakt lang na den val. In de eerste vijf hoofdstukken van 
Genesis wordt van een verbond met geen woord iets vermeld. Al de pogingen 
van Boston c.s. om er haarfijn een verbond uit te halen, moeten als gema-
niereerd verworpen. Meer nog; niet enkel is van het verbond eerst sprake 
na den val, maar ook dan nog wordt het enkel om den val vermeld als het 
middel om de physische en ethische ellende te keer te gaan en te stuiten. 
Dit feit staat voorts niet alleen, maar met andere in verband. Bij de ver­
schijning van den Christus doet zich geheel dezelfde kwestie voor. Van ouds 
her is in de Christelijke kerk de vraag gesteld: Indien de mensch niet ware 
gevallen, zou dan de Christus niet verschenen zijn? En bij de beantwoording 
van die vraag heeft men zich in allerlei voorstellingen verloren; waarvan de 
conclusie 'hierop neerkomt, dat men, zoo de vleeschwording des woords niet 
hadde plaats gegrepen, ontzaglijk veel zou hebben gemist, 't Felix peccatmn 
bedoelt dan ook uitdrukking te geven aan de bewondering voor de Goddelijke 
bedoeling met den val in zonde. Die zienswijze heeft vervolgens bij theologen, 
die meer philosophisch dan schriftuurlijk te werk gingen, geleid tot een theorie, 
waarbij men den rijkdom van de Christusverschijning tracht te vindiceeren, 
ook wanneer Adam niet gevallen ware. Toch is deze poging steeds afgestuit 
op het feit, dat de Heilige Schrift de Christusverschijning steeds motiveert 
uit den val. Sinds echter is dit anders geworden. Met Schleiermacher is de 
periode gekomen, waarin de theologie is bezwangerd geworden met de mate-
rieele heidensche philosophic. Natuurlijk kunnen we niet buiten de formeele 
philosophie, die de problemen stelt. Doch het antwoord op die problemen mag 
niet bij de materieele philosophie, maar moet in de Schrift worden gezocht. Ook 



26 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

vroeger nu was er een aanwending van de formeele philosophie, doch zóó, 
dat men het antwoord op de door die formeele philosophie gestelde problemen 
in de Schrift zocht. Van Schleiermacher af echter heeft men getracht dat 
antwoord te ontleenen aan de philosophie, en toen de Schrift zóó lang ver­
vormd, dat het scheen, als kwam ze met dat antwoord overeen. Sinds nu de 
Schrift aan deze philosophie dienstbaar wordt gemaakt, heeft men ze ook 
zoeken toe te passen op de verschijning van den Christus, en beweerd, dat 
Hij, ook buiten den val om, toch zou gekomen zijn. Dat antwoord moest men 

, wel geven, omdat de geheele philosophie van het laatst der vorige eeuw pan-
theïstisch van karakter was. Het pantheïsme toch eischt een proces van het 
lagere naar het hoogere, van het onbewuste tot het bewuste, enz. Zoo nu 
stelde men ook in het leven van het menschelijke geslacht een proces. Eerst 
was het zeer weinig bewust geweest, maar van lieverlee verhelderde het en 
in de hoogste openbaring culmineert zich dat bewuste leven in één mensche-
lijk persoon, die de volle belichaming is van het voltooide menschelijke ideaal. 
Die gedachte eischte dus, ook afgescheiden van wat de Schrift omtrent den 

/ Christus leert. Zijn verschijning als de hoogste. Wat nu in de laatste jaren 
gebeurd is, is niets anders, dan dat men nog verder tot achter den mensch 
is teruggegaan door het stellen van de evolutietheorie, waarbij het bestaan 
van den mensch weer wordt voorgesteld als de vrucht van een eeuwenlang 
proces, en die er toe leidt om in Christus te zien de voltooiing van de oor­
spronkelijke cel. Daarbij behoort dan echter nog als toelichting, dat men in het 
menschelijke bewustzijn onderscheid maakte tusschen de formeele kracht van 
het bewustzijn en het Godsbewustzijn. Wat dat formeele betreft gaf men toe, 
dat Hegel ontegenzeggelijk hooger staat dan Christus. Maar Deze nam het 

/ kosmische spiegelbeeld niet in zich op. Dc idee God is het reinst in Jezus. Het 
Gottesbewusstsein bereikte in Hem zijn hoogste voltooiing. En dat nu Jezus 
niet aan het einde, maar in het midden der wereldgeschiedenis staat, ligt juist 
daaraan, dat in Hem zich niet ..et volle ideaal ontplooide van heel het bewustzijn, 
maar enkel voorzoover betreft dat ééne punt van het Gottesbewusstsein. 

Dit nu is door Schleiermacher verbonden met de idee van een Christus­
verschijning ook zonder tusschentredende zonde; en het is die idee die thans 
in de ethische kringen overheerschend is. 

Die idee echter moeten wij pertinent bestrijden. De komst van Christus 
/ is uitsluitend in de zonde gemotiveerd. Maar hieraan voegen we terstond 

toe: Nu mogen we niet zeggen: dus had Christus eigenlijk weg moeten blij-
y ven, want Adam had niet moeten vallen. Neen, want de Schrift leert even 

duidelijk, dat ze geen wereld zonder den Christus kent. In het decreet Gods 
/ was ook de komst van den Middelaar opgenomen. 



27 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Dit hangt samen met de kwestie van het supra en infra. Daar staan we 
voor hetzelfde probleem. Ten allen tijde zijn er geweest, die gezegd hebben: 
uitverkiezing kan er alleen zijn uit de massa perditionis; dus heeft God de 
Heere in Zijn eeuwig raadsbesluit de uitverkorenen zich voorgesteld als zon­
daren. Maar even natuurlijk was het nu, dat anderen zeiden: Neen, met zoo 
de uitverkiezing voor te stellen ex praeviso peccato en ex praevisa fide ver-
valscht ge de kennisse Gods; want al Zijn kennis is geen kennis uit ervaring, 
maar uit het besluit. En door vervalsching van de cognitio Dei vervalscht 
ge het Goddelijke Wezen. De val en de gevolgen ervan moeten dus niet als 
praevisa, maar ook als gewild door God in Zijn besluit zijn opgenomen. 

Tot een bevredigende oplossing is men hieromtrent niet gekomen. Ook de 
Synode van Dordrecht heeft niet het Infra gehuldigd en het Supra veroor­
deeld, gelijk ten onrechte wel eens gezegd is. Onder het desbetreffende stuk 
toch staan de namen van Walaeus en Gomarus beiden. Maccovius, die een­
zijdig het Supra dreef, is daarom bij haar aangeklaagd, maar ze heeft er niet 
aan gedacht zijn gevoelen te veroordeelen, doch integendeel uitgesproken, dat 
hij ten onrechte van ketterij was aangeklaagd. Door de Synode van Dordrecht 
is dan ook slechts aangenomen wat op grond der Schrift door beide partijen 
kon worden onderschreven, n.1. dat de verkiezing was e massa perditionis. 

Diezelfde kwestie nu hebben we hier ook weer bij het verbond. Is dat 
verbond er alleen om der zonde wil, of is het absoluut en van eeuwig gel­
dende strekking ? 

Slaan we nu de Schrift op, dan vinden we, dat ze zich zoowel ten opzichte 
van Christus als van de uitverkorenen en eveneens van het verbond, nergens 
bezig houdt met abstracties, zoodat ze vragen zou wat er geschied zou zijn 
als iets niet geschied was dat nu geschied is. De Schrift is een openbaring 
aan zondaren. Ze is niet gegeven ter voldoening aan onze nieuwsgierigheid. 
Ze is een medicijn, dat uitsluitend aan kranken wordt uitgereikt, en vraagt 
niet, wat noodig zou zijn geweest als de kranken niet ziek waren geworden. 
Ze houdt zich alleen bezig met de realiteit. De Christus wordt daarom uit­
sluitend voorgesteld als een Zaligmaker voor zondaren; de verkiezing als 
een daad van Gods vrije genade; het verbond als een ons door God geboden 
middel ter opheffing uit onzen gevallen toestand. Daarom hebben we er dan 
ook nadruk op gelegd, dat ze van het verbond eerst spreekt na den val en 
in verband met den val. 

Wil dat nu zeggen, dat we daaarom niet pogen mogen ook op die andere 
vragen een antwoord te vinden? Volstrekt niet! De Schrift komt met haar 
openbaring tot een menschheid, die niet enkel moreel, maar ook intellectueel 



28 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

^ krank is, en is dus niet enkel gegeven om den wil maar ook om het verstand 
te sterken. We moeten ons niet enkel tot het ongeluk en de practische 

/ medicatie bepalen: dat ware een absolute miskenning van de doordringende 
kracht der zonde ook in het verstand. Wanneer dus de wereldsche philosophic 
haar problemen stelt en tegen het Christendom opkomt, en dat Christendom 
dan een non liquet tegen die problemen uitspreekt en zegt: ik ga slechts uit 
om verlorenen te zoeken, dan blijft de wereldphilosophie alleen aan het woord 
en het Christendom behoudt zoogenaamd den verloren zondaar, maar laat hem 
met een onbekeerd verstand voortloopen tot aan zijn dood. Wel degelijk 
heeft het Christendom dus de roeping de valsche wereldsche philosophie 
tegen te staan en daarvoor langs den weg der analogie met de Schrift 

x te rade te gaan; maar men moet niet zeggen, dat de Schrift woordelijk de 
oplossing geeft. 

II. We komen thans tot een tweede observatie. In de Heilige Schrift wordt 
' tusschen tweeërlei verbond onderscheiden: een foedus naturale en een 

foedus gratiae. 
Dit foedus naturale is het verbond, door God met Noach gesloten. Als we 

/ aan Genesis 6 toegekomen zijn, blijkt ons, dat er in de voorafgaande hoofd­
stukken nog met geen letter van een verbond sprake is geweest, 't Eerst 

/ treffen we 't aan in Genesis 6 : 18 „Maar met u zal Ik mijn verbond oprichten'. 
,, In Genesis 9 : 9 vv. wordt dan dezelfde gedachte nogmaals uitgesproken: 

„Maar Ik, ziet, Ik richt mijn verbond op met u, en met uw zaad na u, en 
met alle levende ziel, die met u is". Dus in hfdst. 6 wordt het verbond aan­
gekondigd, en in hfdst. 9 lezen we, dat het opgericht is. 

Nu wordt, als er in de kerk sprake is van het verbond, dit uitsluitend 
bepaald tot de heiligen, en aan de wereld wordt niet gedacht. Bondelingen 
zijn dan alleen de kinderen Gods. De Schrift echter, waar ze het eerst van 
het verbond spreekt, past het niet toe op het heilgeheim, maar zegt ons dat 
het verbond zich uitstrekt tot paarden en honden, 't Is een verbond, dat 
zoover reikt als de schepping, 't Slaat op de heele natuur en op alle menschen. 
Den naam „foedus naturale' kan men daarom wel bijhouden, maar juist is hij 
niet. Wel wanneer naturale op de geheele natuur slaat; wanneer de natuur 
het object is van het verbond. Maar zoo is de oorspronkelijke bedoeling niet, 

x blijkens de tegenstelling met „foedus gratiae'. Dan krijgt men dus één verbond 
buiten en één verbond met genade. Dat nu deugt niet. Reeds in het verbond 

/ met Noach opgericht schuilt genade. 
Deze zaak zou duidelijker tot haar recht zijn gekomen, wanneer het dogma 

z7 der gratia communis indertijd beter ontwikkeld was geworden. Dat echter is 



sa 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

niet zoo geweest. We vinden het wel. Zelfs heel scherp bij Calvijn. Maar tot 
zelfs bij Calvijn is van opzettelijke ontwikkeling geen sprake geweest. Dat 
zou wel zoo geweest zijn, wanneer in de Roomsche dogmatiek toen reeds een 
dergelijke locus bestaan had. Doch die kwam daarin niet voor en zoo werd de 
zaak dus ook in de contravers met Rome niet behandeld. De man, die het 
eerst over het verbond een afzonderlijk geschrift heeft uitgegeven van gere­
formeerde zij, is Bullinger geweest. Hij is de Grundleger. Maar op het 
Noachietisch Verbond heeft Bullinger in dat geschrift te weinig acht geslagen. 
En al de lateren schreven hem eenvoudig na. Daar nu de gratia communis 
geen aparte sedes heeft gekregen, had dit ten gevolge, dat er geen behoorlijke, 
consequente uiteenzetting van dit stuk der waarheid gekomen is. De gratia 
werd uitsluitend genomen als gratia salvans of salviflcans, en aan het verbond 
met Noach niet gedacht. Maar ook dit is uit de genade. Dus de tegenstelling 
tusschen genadeverbond tegenover :t natuurverbond deugt niet. 

Daarom is ;t goed er op te wijzen, hoe in de Heilige Schrift de eerste ver­
melding van het verbond niet betreft het heil in Christus, maar de natuur en 
het terrein der algemeene genade. 

Daarna komt het verbond der particuliere genade bij Abraham. Het verdient 
opmerking, dat beide malen, èn bij Noach èn bij Abraham geen sprake is van 
een verbond sluiten, maar oprichten. We hebben daarbij dus niet te zoeken 
naar een onderhandeling van partijen. Het verbond komt hier monopleuritisch 
voor. 't Wordt door God ingesteld en opgericht. Ook treft ons hier reeds 
aanstonds, dat het niet wordt opgericht met den enkelen individu, maar met 
den individu en zijn zaad, en zijn heele omgeving, 't Verbond is nooit een 
verdrag met A en B, maar met den man en al wat uit hem zal voortkomen. 
Blijkens Genesis 9 : 9 wordt zelfs niet alleen het dierenrijk, maar ook het 
plantenrijk in het verbond begrepen. God waarborgt daar het geregelde 
natuurproces. 

Daarna komt het speciale verbond met Abraham, bevestigd in Israël, nau­
wer geconcentreerd in David en ten slotte vervuld in Christus. 

In 't geheel hebben we dus maar met twee verbonden te doen. 

HL Nu levert ten opzichte van de gebezigde uitdrukkingen het Oude 
Testament weinig moeilijkheid op. Maar het Nieuwe Testament des te meer. 

a. Het Oud-Testamentische rna komt eenvoudig van n"13 dat „kerven, snijden, 

houwen" beteekent. Diezelfde beteekenis had oorspronkelijk ook J03 scheppen, 

n.1. snijden om iets te vormen. Het is niet moeilijk in te zien, hoe dat denk­
beeld van snijden met verbond in verband staat. Bij verbondssluiting werd 
een offerdier genomen, en dat in twee stukken doorgesneden. Op twee altaren 



30 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

werden die twee stukken dan voorts nevens elkander, een ter rechter en een 
ter linkerzijde, gelegd. Tusschen die twee stukken gingen vervolgens de ver-

/ bondsluitende partijen van weerszijden door. Uitvoerig wordt deze handeling 
/' beschreven bij de verbondssluiting met Abraham in Genesis 15 : 9—18. De 

rookende oven en vurige fakkel daar genoemd zijn hier niets anders dan een 
dubbele vuurverschijning, de eene lichtend, de andere rookend, zooals nJOUT^ 

de praesentia sancta Dei, de vuurkolom in de woestijn, des daags een wolk­
kolom en des nachts een vuurkolom. Van dat doorsnijden der beesten is alzoo 
het woord jT"|3 gekomen. Daarna heeft men het begrip „snijden" er nog eens 

ingebracht door de uitdrukking iT"13 iTD. 

Dat het woord met snijden in verband staat wordt nog bevestigd doordat, 
wanneer een enkel maal een parallelle uitdrukking gebezigd wordt, het toch 

ook weer eene is, die snijden beteekent. Zoo b.v. Jesaia 28 ; 15. nih van nin 

dat ook „snijden" beteekent. 
Nu is er ook nog een andere meening, maar die niet waard is, dat men er 

lang bij stil staat, n.1. die van een theosophisch theoloog, Hofmann genaamd, 
die zeide, dat jT"13 niet verbond beteekende, maar gelijk van snijden, ge­

vormd was pin, dat „institutum' beteekent, zoo ook JTQ vertaald moest niet 

door verbond, maar door instelling. Dat was, omdat hij streng en stipt het 
monopleuritisch karakter wilde handhaven, waarbij de mensch niet voorkomt 
als partij. 

Doch dit slechts pro memorie. In de volgende paragraaf bespreken we deze 
kwestie breeder. 

Er moet wel op gelet dat m3 rns niet de eenige uitdrukking is. Ook wordt 

gebezigd CfTI, oprichten. Verder iirj? maken, DIC' stellen, -en "DJ? over en weer 

loopen, n.1. tusschen de stukken door. Voor verbond breken daarentegen wordt 
een uitdrukking gebezigd, die heelemaal niet aan de offeranden is ontleend, n.1. 

doorboren, of "ISH stukmaken, wat ziet op een document, dat men vernielt. 

b. Moeilijker is de kwestie voor het Nieuwe Testament. Daar toch wordt 
/ de dubbele uitdrukking gebruikt: verbond en testament. 

In de Staten-O verzetting vinden we een inleiding op het Nieuwe Testament, 
waarin de zaak van het verbond duidelijk wordt uiteengezet. We lezen daar: 

„Het woord testament is een Latijnsch woord, waarmede overgezet wordt 
' het Grieksche woord diatheke, hetwelk de Grieksche overzetters gebruiken om 

uit te drukken het Hebreeuwsche- woord berith, dat is, verbond. Daardoor 
wordt eigenlijk verstaan het verbond zelf. dat God met de menschen gemaakt 
heeft, om hun onder zekere voorwaarden het eeuwige leven te geven; welk 



31 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

verbond tweeërlei is, hel Oude en het'Nieuwe. Het Oude is dat, hetwelk God 
gemaakt heeft met den eersten mensch vóór den val; waarin het eeuwige 
leven beloofd wordt onder voorwaarde van eene gansch volkomene gehoor­
zaamheid en onderhouding der wet, en wordt daarom genoemd het Verbond 
der wet; hetwelk God den Israëlieten wederom voorgehouden heeft, opdat zij 
daaruit zouden leeren verstaan (dewijl deze voorwaarde door alle menschen 
overtreden is en nu door geen mensch volbracht kan worden), dat zij hunne 
zaligheid moeten zoeken in een ander verbond, hetwelk het Nieuwe genoemd 
wordt, en daarin bestaat, dat God Zijnen Zoon tot eenen Middelaar verordi­
neerd heeft, en het eeuwige leven belooft onder voorwaarde, dat wij in Hem 
gelooven; dit wordt genoemd het Verbond der genade.] En dit wordt ook, ten 
aanzien van de onderscheidene bedieningen ervan aan de menschen, Oud en 
Nieuw genoemd. Het Oude is de bediening van dit verbond vóór de komst 
van den Middelaar, die aan Abraham en aan zijne nakomelingen, uit zijn zaad, 
beloofd is. en door menigerlei ceremoniën, door Mozes beschreven, afgebeeld is. 
Het Nieuwe is de bediening van hetzelfde verbond, nadat de Zone Gods, de 
Middelaar van dit verbond, in het vleesch gekomen is. en de verzoening der 
menschen met God teweeggebracht heeft. Deze twee verbonden zijn wel 
eenerlei, wat hun wezen aangaat, omdat in beide de vergeving der zonden, 
de zaligheid en het eeuwige leven beloofd wordt, onder voorwaarde van in 
den Middelaar te gelooven; maar zij worden onderscheiden ten aanzien van 
de bediening van beide, die in het Nieuwe veel klaarder is, zonder voorbeel­
den, en zich uitstrekt tot alle volkeren. Het Oude kan gevoeglijk genoemd 
worden het Testament der beloftenis, en het Nieuwe, het Testament der vervul­
ling. Bovendien worden ook gemeenlijk door het Oude en Nieiave Testament 
verstaan de Boeken, in welke de oprichting en bediening van het verbond 
beschreven worden; in welke beteekenis de woorden het Nieuwe Testament 
in den titel alhier genomen worden, en wordt gesteld tegenover de Boeken 
der heilige Profeten, in welke de Middelaar van dit verbond beloofd wordt, 
en beschreven uit welk geslacht en wanneer Hij mensch zoude worden, wat 
Hij zoude doen en lijden, om de menschen met God te verzoenen en hun de 
eeuwige zaligheid te verkrijgen en toe te brengen." 

Hier vinden we een korte en zeer klare uiteenzetting, die bewijst, dat onze 
vaderen ten volle de beteekenis van het Werkverbond tegenover het Genade-
verbond begrepen. 

Nu is de moeilijkheid echter deze, dat ze, in navolging van de Septuagint, 
voor het woord rn3 genomen hebben (V/crfhjV./j, en dat zoowel waar teksten 

uit het Oude Testament worden aangehaald als waar sprake is van de bedee­
ling der vervulling. Echter is d'iafojy.ij daarbij de eene maal vertaald door 



32 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

, testament, de andere maal door verbond. Wat was de aanleiding voor die 
/ tweeërlei vertaling? De overzetters hebben daar natuurlijk rijpelijk over 

gedacht. Dat ze niet overal urbond hebben gezet vond zijn oorzaak in Hebreen 
^ 9 : 16, 17 en 18. oitov yèg d'ia&rjxi], iïdvccTov ccvciyv.r] (ptQta&ca TOV Sicc&sfiévov' dta&rjxrj 

yün ini vty.Qüïs finjiocia, tTttl uijTton urs gfj ü Óue&iutvog. ü&ev ovö' i) Ttowrij zoiQÏg 
aiaarog iyKSKaiviarai. Hier wordt üiu&i'r/.v, zóó verklaard, dat het eerst door den 
dood van den erflater geldigheid verkrijgt. En dat het hier bedoeld wordt in 
den zin van een erfenis blijkt uit vers 15. Kal dia rovto dia&Tjxtjg y-aiv/'/g usan^g 
iariv, iljicog ftccvccrov ycvottévov, elg aitoXvtQcaaiv rüv inï tfj Trninry dia&ijy.y ïta()a[laBt(oi', 
Ti]v iitayytlictv Xcljiuatv oi v.ixXtjatvoi rijg almviov xXtj(juvouiag. Daar kan (itu&ïjy.)] dus 
niet door verbond vertaald worden. En Sia&jjxri werd destijds voor beide 
gebruikt. Oorspronkelijk werd voor verdrag meer cvv&rjui] gebruikt. zJia»tjy.ij 
werd eerst langzamerhand in velerlei zin gebezigd. Waarschijnlijk is, dat de 

^joodsche vertalers van de Septuagint niet aw&tjy.ij durfden zetten, omdat ze 
het monopleuritisch karakter van het verbond niet wilden schenden. Daarom 
schreven ze liever öia&rjv.ri. Maar nu vonden onze overzetters 't hier gebezigd 

^ op een manier, waaruit duidelijk bleek, dat hier niet verbond maar testament 
was bedoeld, daar het hier in verband wordt gebracht met Christus' sterven. 
Voor die moeilijkheid staande, hebben onze overzetters zich de vraag gesteld, 
waar ze verbond, en waar ze testament zouden zetten. In 't algemeen hebben 

/ ze toen waar van de oude bedeeling sprake is verbond vertaald, terwijl ze 
waar de nieuwe bedeeling bedoeld wordt testament hebben gezet. Dit nu is wel 
aardig, maar daar komen ze niet mee klaar. Er zijn toch plaatsen in de Schrift, 

/ waar Oud en Nieuw Testament soms gecoördineerd en vergeleken worden, 
en waar dus, om die coördinatie voelbaar te maken, soms wel weer voor 
beide hetzelfde woord moest gebruikt. Zoo b.v. Lukas 1 : 72 waar Zacharias 

/ spreekt vóór de komst van Christus, en dus niet testament maar verbond moest 
vertaald. Daarentegen wordt in 2 Corinthe 3 : 14 gesproken van de oude 
bedeeling en toch vertaald „het lezen des ouden testaments.1' En wel om deze 
reden, wijl hier het Oude Testament genomen wordt als iets, waar het Nieuwe 
inzit, en in zijn beteekenis voor het Nieuwe: het Evangelie in het Oude 
Verbond. Doch daardoor is in onze overzetting een zekere verwarring onmis-

, kenbaar. In Galaten 3 :15 en 17 staat: „Broeders! ik spreek naar den mensch; 
zelfs eens menschen verbond, dat bevestigd is, doet niemand te niet, of nie­
mand doet daartoe. En dit zeg ik: het verbond, dat te voren van God beves­
tigd is op Christus, wordt door de wet, die na vierhonderd en dertig jaren 
gekomen is, niet krachteloos gemaakt, om de beloftenis te niet te doen." 
Hier moest verbond worden vertaald om de analogie, die hier getrokken wordt 
met het menschelijk verbond. Zoo ook in hfdst. 4 : 24: „Deze zijn de twee 



33 

College dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

verbonden." Daarentegen waar in eigenlijken, energieken zin sprake is van 
de rijke ontplooiing der genade in Christus, wordt testament gezet. Zoo b.v. 
bij de drie plaatsen, die handelen over het avondmaal, als het nieuwe testa­
ment in Christus' bloed. En speciaal in den Hebreërbrief wordt testament 
gebruikt, niet alleen in het reeds besprokene 9e caput, maar ook in 10 : 29; 
12 : 14 en 13 : 20. Zonder dat dus een vaste regel is te ontdekken, kan toch 
in het algemeen worden gezegd, dat testament voorkomt, waar de vervulling 
der verbondsbelofte in het offer van Christus op den voorgrond treedt; en 
verbond daar waar sprake is van de verwachting dezer vervulling oudtijds. 
De reden, waarom dit zoo is, valt niet moeilijk in te zien. Algemeen treedt 
in het Nieuwe Testament meer de kindsidee op den voorgrond dan de verbonds-
idee. Bij die kindsidee hangt het rijk worden aan de y.lnQovoala. Echter is 
diad-r'iKrj éénzelfde woord voor beide gedachten. Wij drukken ons dus met testa­
ment altijd onvolledig uit. Dat is het gebrekkige van onze taal. In het Grieksch 
ligt in dia9rjy.ri het verbondsbegrip nog in. 

Wat is de reden geweest, die Paulus aanleiding heeft gegeven om ina te 

vervangen door testament ? Het denkbeeld van den nirrTtf treedt min of meer 

terug, en het heele religieuze leven wordt als het ware begrepen onder de 
constellatie van het vaderschap. Dan ligt het voor de hand van testament in 
eigenlijken zin te spreken. Door het testament laat een vader aan zijn kind 
zijn vermogen na met dezelfde vastheid en zekerheid als bij het verbond. Nu 
heeft Paulus hier het verbondsbegrip laten glippen en dat van testament 
genomen, omdat tusschen vader en kind de kindsbetrekking op den voorgrond 
staat, en het testament hier in Hebreen 9 de bezegeling van het verbond is 
door liet bloed van Christus. Hier bij Christus is niet meer de symbolische 
wijding van het verbond, gelijk bij Noach, Abraham en op Sinaï, maar de 
realiteit der bloedstorting. De dood van Christus was het in kracht treden 
van de Siafttinri. Dat nu brengt Paulus zelf onmiddellijk in verband met de 
offerande bij de verbondssluiting in het Oude Testament. Cf.- vs. 18-20. o»sv 

ovS i] TTQcórrj jfrapts cciuaros iynèv.alviarai. lalrföiifirig yèp Tida^g évroh'js '/-ara vó/iov vith 
Mcavettog navrl TM loca, LAFIÓJV TÖ aJpa tüv fióe^av V.KL rpaycav, astu vSarog xal IQIOV 

y.oy.y.tvov nori vaaoinov, avzó te TO fiiflXLov «ai itdvtcc rov Xaov ê^QcivTiat,Jutymv,' Tovto TO 

alua n'ig diu9rjy.r]g fjs êversUaTO rroog vuag 6 @sóg'. Tegelijk wijst Paulus dus Op 
de symboliek, die reeds was bij de verbondssluiting en offerande onder Israel, 
en gelijke kracht had als het sterven van den testamentmaker. Reeds bij 
Israel was hetzelfde symbolisch afgebeeld. 

Nu is er echter nog één moeielijkheid, waardoor het redebeleid in den 
Hebreërbrief stuit, n.1. deze, dat de verbondssluiter niet is Christus, maar 
God Drieëenig, Vader, Zoon en Heilige Geest; en dat daarentegen de dood 

3 



34 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

tusschentreedt van Christus. Doch dit laten we thans rusten, om het in een 
volgende paragraaf te bespreken. Thans gaan we over tot een volgende observatie. 

/ IV. In het begrip iTQ wordt door de Heilige Schrift niet iets uitgedrukt. 
7 dat bij de religie bijkomt, maar de religie zelf. Bullinger, die het verbond het 

eerst weer op den voorgrond heeft geschoven, heeft op pag. 26 verso van zijn 
Compendium theologiae dezelfde gedachte uitgedrukt. Het verbond legt een 

^ band, en dat is juist ook de beteekenis van religio. Nu weet men, dat in de 
Heilige Schrift het woord godsdienst niet gevonden wordt. Wel de zaak, maar­
niet dat eene begrip. Het begrip religie is een abstractie, een veralgemeening, 
en wijst op de betrekking, die er voor het menschelijk bewustzijn tusschen 
God en mensch bestaan moet. De Heilige Schrift abstraheert echter niet, maar 
geeft in concrete uitingen of in beelden wat wij in het begrip van religie 
saamtrekken. Maar, zal men zeggen, onze Bijbel heeft toch in den Holland-
schen tekst het woord godsdienst? Dat is ook zoo, maar in het oorspronkelijk 
staat daarvoor Xar^La, d-grianda en SuaiSaiuovia; terwijl voor „godsdienstig zijn" 
staat: atpoaat. Wat echter in geen dezer woorden voorkomt is het begrip •O-fós, 
waaraan wij bij „godsdienst" denken. In ösiaiSaiuovta ligt weliswaar de gedachte 
van het goddelijke, omdat het beteekent: de vreeze in het hart voor de (goede) 
geestelijke wezens. Maar dtós komt er niet in voor. Het is niet SBiai&eioavvr\. 
't Is een woord, dat eenvoudig uit het heidensche spraakgebruik werd over­
genomen, en dat dan ook in een Christelijke gemeente niet anders kan worden 
gebruikt dan voor het algemeene begrip van sensus divinitatis. Bovendien 
doet SamovLa qns aan booze geesten denken. AuxQiia en Q-Qriav.tia zien alleen 
op den cultus. Is nu religie godsdienst, cultus is eeredienst. AutQtia en ftgriayitia 
zien daarom op het uitwendige. De godsdienst gaat uit van het inwendige, 
van het hart, en uit zich in de uitwendige i-atQiia en Z^sa&at. wijst 
eveneens op den uitwendigen eerbied bij het binnentreden van het heiligdom. 
Slaan we in onze Statenvertaling dan ook Hebreen 9 : 6 op. dan zien we, 
dat in het woord „Godsdiensten' „Gods-" met cursieve letter staat, ten bewijze, 
dat het in het oorspronkelijke niet voorkomt, en om misverstand te beletten. 
Nog duidelijker is het in Rom. 9 : 4, waar we lezen: „de dienst raw God". Alweer 
cursief. Zoo ook Colossensen 2:23: „in eigen willigen (roctedienst". Het woord 
„Godsdienst" half cursief, 't Is goed hierop te letten, opdat duidelijk worde 
ingezien, dat het begrip godsdienst in de Heilige Schrift niet voorkomt. Waar 
het staat, ziet het alleen op den cultus, niet op het diepere begrip van religie. 
Hiermee hangt samen, dat in onze belijdenisschriften en in de geschriften 
onzer vaderen steeds „religie" staat en niet „godsdienst"; en „religie" werd 
daarbij opgevat als komende van „ligare", zooals bij Bullinger blijkt. 



35 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Waar nu het begrip „religie" in onzen zin ontbreekt, is het de vraag: hoe 
geeft de Heilige Schrift datzelfde denkbeeld weer? Door velerlei begrippen 
van concreten aard, als Din1 DKT nlrp nilT nay. „De vreeze des Heer en" 

wil niet zeggen: vroomheid. In Psalm 118 wordt tot een loven van den Heere 
opgeroepen het huis van Aaron. Dat zijn dus de Levieten. Maar vervolgens 
worden daartoe ook opgewekt „die den Heere vreezen", dusdefceArew, diegenen, 

die tot de behooren; die uitwendig niet de afgoden, maar Jehova dienen, 

die niet de demonen eeren, gelijk de Heidenen, maar den eenigen waren God. 
Nu komt echter ook nog een andere betrekking voor, n.1. de verbonds-

betrekking. En deze wordt altoos gebruikt voor het alomvattende begrip. 
Degenen, die in het verbond staan, dat zijn allen. iT-Q is de alles omvattende 

en alles omsluitende uitdrukking daarvoor. Spreken wij van religie, dan ^ 
bedoelen wij de betrekking van den mensch tot Ood. Dat nu ligt juist ook / 
in het woord „verbond". De verbondsbetrekking en de religieuze betrekking zijn ^ 
dezelfde. Bij de verbondsbetrekking kan niets meer bijkomen. Dat God hun 
tot een Vader is, is iets, dat onder het verbond gesubordineerd ligt. Dat God 
hun Heer is en zij Zijn knechten zijn, volgt ook weer uit het verbond. Dat ligt 
er wel niet in naar onze abstracte begripsredeneeringen, maar wel ter dege 
naar den practisch-plastischen vorm, waarin de Bijbel gegoten is. Niets komt ^ 
ons van God toe. of het is alles behoorende tot de beloften van het verbond. 
Niets in ons leven is er denkbaar, of uit het verbond komt het ons toe. Waar 
in het verbond beide partijen begrepen zijn, drukt dit woord de vastheid der 
religieuze idee uit. Wie daar geen oog voor heeft, mist in de Schrift de alge­
meen religieuze idee. Terwijl wie in de verbondsgedachte inleeft, tot de 
diepste opvatting doordringt van ons verbond met God. 

V. Alsnu tot een volgende observatie overgaande, vestigen we de aandacht ^ 
op het verlossend karakter des verbonds, waar onze paragraaf op wijst. Waar ^ 
het genoemd wordt treedt het op als genade verbond. Maar nu lette men er 
wel op, dat dat verbond een verlossend, verdedigend en beschermend karakter 
heeft zoowel voor het somatische als voor het psychische leven; voor de 
geestelijke wereld met haar zonde, oordeel, strafvoldoening en verzoening, 
maar ook voor de zichtbare wereld met haar spijs, drank, persoon, huisgezin, 
geslacht, volk, vaderland en de natuur. Dat zijn de twee sferen van ons leven, 
die vereenigd liggen in het diepe mysterie van den samenhang tusschen 
lichaam en ziel. Meestal echter wordt het verbond opgevat als een louter^-
geestelijke zaak. In de dogmatiek en in de predikatie staat men nog te veel ^ 
op dat dualistische standpunt, dat niet gereformeerd is maar doopersch. Ook 



3(1 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

op dit punt wordt wel veel over de geestelijke, maar zoo weinig over de 
/ somatische zij gesproken. Dat blijkt ook uit zoovele geschriften over het ver-
/ bond, die zich alle tot het interne leven beperken. De Schrift daarentegen 

houdt zich juist voortdurend ook met allerlei uitwendige dingen bezig. Dat 
y feit is zelfs de oorzaak geweest voor het ontstaan van het Coccejanisme. De 

Coccejanen legden al den nadruk juist op het uitwendig karakter van het 
/ verbond, en vergaten de geestelijke zijde ervan. Gevolg daarvan was, dat men 

het Oude Testament van zijn geestelijk leven beroofde. Wij kunnen ons dan 
/ ook nauwelijks voorstellen, hoe in andere kerken en landen dat Oude Testament 

geheel op den achtergrond is geschoven. In Duitschland, Zweden en Noorwe­
gen wordt het Oude Testament zoo goed als niet meer gebruikt. Alleen de 
Psalmen nog, die dan achter het Nieuwe Testament worden gedrukt. Dat is 
juist in de dagen der Hervorming het groote verschilpunt geweest tusschen 
de Gereformeerden eenerzijds en de Socinianen en Lutherschen anderzijds, 
dat de laatsten het Oude Testament slechts beschouwden als een antiquiteit, 
als een document, terwijl de Gereformeerden steeds nadruk legden op de 
waarde, die het had voor de gemeente van Christus. Vanwaar die minachting 
van het Oude Testament? Men leefde in de voorstelling, dat het zaligmakend 
geloof pas met den Pinksterdag gekomen was. Men wilde er niet aan, dat er 
van het paradijs af geloovigen waren geweest. De geloovigen vóór den Pink­
sterdag beschouwde men niet als geloovigen maar als verlichte heidenen. 
Coccejus nu woelde ook de Gereformeerden van het Oude Testament los door 

/ het voor te stellen, als hadden de mannen van het Oude Testament slechts 
een verbond gekend met uitwendige heilgoederen, maar niet het zaligmakend 

/ geloof. Het Nieuwe Testament heette pas het ware verbond. Al dat andere, dat 
voorafging, slechts afschaduwing van dat ware. Onze vaderen vatten het echter 
blijkens hun inleiding op het Nieuwe Testament heel anders op. Zij beschouwen 

/ het als een en hetzelfde verbond van het paradijs af, maar met verschillende 
oeconomieën. Daarom is het van belang te onderzoeken wat de Schrift ons hier-

^ omtrent leert. En dan zien we dat zoowel in oud als in nieuw verbond sprake 
is van bona interna en bona externa, die in hoogere eenheid worden opgelost. 

Wat leert de Schrift ons? 
In Genesis 6 en 9 vinden we melding gemaakt van het dusgenaamde 

fcedus naturale. 
Genesis 6 : 18 geeft de aankondiging van een verbondssluiüng: „Maar met 

u zal Ik mijn verbond oprichten". Waarop doelt dat verbond? Er gaat vooraf: 
„Want Ik, zie Ik breng een watervloed over de aarde, om alle vleesch, waarin 
een geest des levens is, van onder den hemel te verderven, al wat op de 
aarde is zal den geest geven'. Dit 17e vers wordt nu met het 18e verbonden 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

door „maar'. Blijkens het verband met het voorafgaande „maar" hebben we 
hier dus tegen het verdervende oordeel, dat uitgesproken wordt, een afwerend 
besluit, waarin de bescherming wordt toegezegd tegen een vijandige macht. 

Evenzoo hfdst. 9 : 11. „En Ik richt Mijn verbond op met u, dat niet meer 
alle vleesch door de wateren des vloeds zal worden uitgeroeid; en dat er 
geen vloed meer zijn zal om de aarde te verderven". Hier, zoowel als in 
hfdst. 6 : 18 is het verbond dus een bonum externum. Bepaalt het verbond 
zich nu tot het uitwendige, of komt er meer bij? Neen, want blijkens het 
begin van hfdst. 9 houdt het ook tevens een zedelijk goed in. We vinden 
daar de instelling van den magistraat, die het ius vitae ac necis ontvangt; 
anders zou het een helium omnium contra omnes zijn. Er moet een autoriteit 
wezen, die krachtens goddelijke opdracht recht spreekt. Hier is dus een 
tegenstelling tusschen vóór en na den vloed, 't Zal niet weer zóó erg worden. 
Cessante causa cessat effectus. Er zal geen vloed meer komen, want het 
gedichtsel van 's menschen hart zal niet weer zoo boos zijn. Die woorden 
over het gedichtsel van 's menschen hart mag men niet aanhalen als een 
bewijs, hoe geheel verdorven de mensch is. Ze slaan op den toestand van de 
verwildering der menschheid vlak vóór den vloed. ïoen was al het gerechtige 
er uit. Al wat de menschen dachten, bedoelden of beoogden was enkel boos­
heid. In het verbond met Noach echter ligt de waarborg, dat die toestand 
niet weer terug zal keeren. Er kan nog wel veel ellende, veel ongeloof, veel 
verdierlijking komen, maar het zal niet algemeen zijn. Door de werking der 
gemeene gratie zal er altoos een goede kern overblijven, die hoog houdt wat 
liefelijk is en wel luidt. En die toestand zal zijn machtigen steun vinden door 
de instelling van den magistraat, die de wildheid der menschen bedwingt en 
oorzaak is van hooger menschelijken levensstandaard, "t Is dus volstrekt 
niet alleen de watervloed, maar ook de zonde, waartegen God in Zijn verbond 
waarborg biedt. Bij het bonum externum komt ook een bonum internum. 

De tweede maal, dat de Schrift van verbondssluiting melding maakt, is in 
Genesis 17 ; 7. 

Hoewel dit verbond, blijkens de in vs. 8 gegeven belofte aan Abraham, dat 
hij Kanaiin tot een eeuwige (door geen termijn bepaalde) bezitting zal ont­
vangen, en blijkens de belofte ook in vs. 6, n.1. van vruchtbaarheid en konink­
lijke nakomelingschap, wel degelijk ook een bonum externum bevat, zien we 
toch, dat het gepaard gaat met een bonum internum: ,Ik ben God de Almach­
tige! Wandel voor Mijn aangezicht en wees oprecht" (vs. 1). „Om u te zijn 
tot een God en uw zaad na u" (vs. 7). „En wees een zegen" (hfdst. 12 : 2). 

Zoowel bij Noach als bij Abraham is dus de inkleeding die van een bonum 
externum, maar het bonum internum schijnt er doorheen. 



38 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

In Exodus 6 sluit de Heere geen nieuw verbond, maar expliceert Hij het 
verbond, dat Hij met Abraham sloot. Op den voorgrond staat daarbij de bevei-
liging en verlossing, dus het bonum externum. 

Het verbond met Israel zelf gesloten geeft ons Exodus 24. De eigenlijke 
/ verbondssluiting staat in vs. 6—12. Het verbond wordt hier gekenteekënd 

door een boek, liet boek des verbonds, waarin de wet der 10 geboden en de 
daarbij komende wetten beschreven staan. God belooft daarbij bescherming, 

^ maar ook een zedelijk goed in de 10 geboden, die de kern zullen zijn van 
heel het zedelijk leven onder de menschen. 

In 2 Samuel 7 en in Psalm 89 wordt melding gemaakt van het verbond 
^ met David. Op dit verbond wordt gewoonlijk niet gelet, en al is het nu ver­

keerd met Goccejus al deze verbonden voor afzonderlijke verbonden aan te 
zien, toch ligt ook in dit verbond weer een afzonderlijk element. Het vertoont 
een eigen karakter. Het is eerst ook weer uitwendig: God zal David een zoon 

/ op zijn troon verwekken, die den tempel zal bouwen. Ook zal God al zijn 
/ vijanden verdrijven. Maar dadelijk wordt daaraan verbonden een geestelijke 

bedoeling: het Messiasrijk en het wandelen in de geboden des Heeren. Dat 
ook Ethan in het verbond tevens een bonum externum ziet, blijkt uit Ps. 89 : 40, 
waar hij klaagt, dat God het verbond Zijns knechts te niet heeft gedaan. 

Zoo ziet alle verbondssluiting onder het Oude Testament allereerst op uit-
wendige verlossing, terwijl daarachter een innerlijke, geestelijke verlossing 
doorschemert. 

In het Nieuwe Testament wordt dat nu anders. Dat komt reeds uit in den 
lofzang van Zacharias, Luk. 1. De overgang wordt daar duidelijk en omstandig 
aangegeven. Zacharias gaat terug op het verbond met Abraham, Dit wordt 
met dat van David op één lijn gesteld. Beide hadden ten doel de „verlossing 
van onze vijanden en van de hand al dergenen, die ons haten" (vs. 71). Plotse­
ling echter wordt daar nog iets aangebracht. „Dat wij, verlost zijnde uit de 

^ hand onzer vijanden. Hem dienen zouden zonder vreeze, in heiligheid en 
gerechtigheid voor Hem, al de dagen onzes levens' (vs. 74, 75). Hier vinden 
we dus den overgang van het externum op het internum. En nu komt Zacharias 

/ op Johannes den Dooper: „En gij, kindeken! zult een profeet des Allerhoogsten 
genaamd worden; want gij zult voor het aangezicht des Heeren heengaan, 
om Zijne wegen te bereiden; om Zijn volk kennis der zaligheid te geven, in 
vergeving hunner zonden, door de innerlijke bewegingen der barmhartigheid 
onzes Gods, met welke ons bezocht heeft de Opgang uit de hoogte, om te 
verschijnen dengenen, die gezeten zijn in duisternis en schaduw des doods; 
om onze voeten te richten op den weg des vredes" (76—80). Van het bonum 
externum wordt dus nu de aandacht afgeleid, en het geestelijk karakter 



39 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

van het verbond op den voorgrond geschoven. In dezen lofzang vinden we 
dus de openbaring van den overgang tusschen oud en nieuw verbond. Ook 
daaruit blijkt weer, hoe we hier met een inspiratie van den Heiligen Geest 
te doen hebben. Hoe zou anders Zacharias in dien verloopen en vergeten tijd 
aan zulke rijke gedachten gekomen zijn, zonder dat de Heilige Geest zijn 
geest verlichtte en bestierde! 

In het Nieuwe Testament wordt van het vérbond nooit anders gesproken 
dan als van een geestelijk goed. Het is het bloed des nieuwen testaments, ^ 
dat vergoten is tot vergeving der zonden. Het nieuwe testament wordt door ^ 
Christus bezegeld. Vgl. Hebr. 9 : 15 en vv. Ook Hebr. 13 : 20 vv. Steeds wordt 
gewezen op het geestelijke goed. Moeten we nu, gelijk de Coccejanen, zeggen: 
het Oude Testament ziet op aardsche, het Nieuwe op geestelijke goederen? 
Op den voorgrond staat het bonum externum in het Oude Testament zeer 
zeker. Doch de fout van Coccejus is dan ook niet, dat hij op het Oude Testament 
wees als bevattende bona externa. Ook vergeestelijkten de Voetianen wel eens 
te veel. We wijzen hiervoor op Matth. 2G : 28 en 29. Vers 28 luidt: „Dat is --
Mijn bloed, het bloed des nieuwen testaments, hetwelk voor velen vergoten 
wordt tot vergeving der zonden". Hier voegt Jezus echter nog iets bij. dat de 
meeste menschen maar overslaan, omdat ze er niets van begrijpen. Vs. 29: 
„En Ik zeg u, dat Ik van nu aan niet zal drinken van deze vrucht des wijn-
stoks, tot op dien dag, wanneer Ik die met u nieuw zal drinken in het koninkrijk 
Mijns Vaders". In verband hiermee wijzen we op 1 Corinthe 11 :26: „Want 
zoo dikwijls als gij dit brood zult eten en dezen drinkbeker zult drinken, zoo 
verkondigt den dood des Heeren, totdat Hij komt". De gedachtenis van den 
dood des Heeren wordt dus in onmiddellijk verband gezet met de wederkomst. 
Jezus zal de vrucht des wijnstoks, d. i. den wijn (geestelijk dit op te vatten 
is verkeerd), de rijkste openbaring der natuurlijke kracht, eens nieuw drinken 
in het rijk der heerlijkheid. Het is dan ook zeer de vraag of de kerk niet 
verkeerd deed door die woorden uit het Avondmaalsformalier weg te laten. 

In het Oude Testament staat dus het bonum externum op den voorgrond 
en schuilt het bonum internum er achter. In het Nieuwe Testament is het 
juist andersom. 

VI. Een nieuwe observatie. In de verbondssluiting met Israel komt een ^ 
element in, dat zich bij de andere niet voordoet. Om dien eigenaardigen 
karaktertrek te doorzien, wijzen we op Hebreen 8. In vers 5 van dat hoofdstuk / 
lezen we, dat de bediening onder Israel een bediening was in schaduwen. 
In vers 6 wordt van Christus gezegd, dat Hij zooveel uitnemender bediening 
gekregen heeft, als Hij ook eens beteren verbonds middelaar is, hetwelk in 



40 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

betere beloftenissen bevestigd is. Over het Sinaitisch verbond lezen we dan 
verder: „Wantjndien dat eerste verbond onberispelijk geweest ware, zoo zou 
voor het tweede geen plaats gezocht zijn geweest. Want hen berispende, zegt 
Hij tot hen: Ziet, de da'gen komen, spreekt de Heere, en Ik zal over het huis 
Israels en over het huis van Juda een nieuw verbond oprichten; niet naar 
het verbond, dat Ik met hunne vaderen gemaakt heb, ten dage, als Ik hen 
bij de hand nam om hen uit Egypteland te leiden; want zij zijn inidit Mijn 
verbond niet gebleven en Ik heb op hen niet geacht, zegt de Heere. Want 
dit is het verbond, dat Ik met het huis Israels maken zal na die dagen, zegt 
de Heere; Ik zal Mijn wetten in hun verstand geven, en in hun harten zal 
Ik die inschrijven; en Ik zal hun tot een God zijn, en zij zullen Mij tot een 
volk zijn. En zij zullen niet leeren, een iegelijk zijn naaste, en een iegelijk 
zijn broeder, zeggende: Ken den Heere; want zij zullen Mij allen kennen, van 
den kleine onder hen tot den groote onder hen. "Want Ik zal hun ongerechtig­
heden genadig zijn, en hun zonden en hun overtredingen zal Ik geenszins 
meer gedenken. Als Hij zegt: een nieuw verbond, zoo heeft Hij het eerste 
oud gemaakt; dat nu oud gemaakt is en verouderd, is nabij de verdwijning." 

Van het Sinaitisch verbond wordt ons dus gezegd, dat het niet onberispelijk, 
/ d.w.z. niet in zichzelf voltooid was. Wat voltooid is, laat geen volmaking 
/ toe. Het oude verbond nu was onvoltooid. Eerst in het nieuwe kreeg het zijn 

volmaking. Het nieuwe bracht het tot zijn eindpaal. Waarin lag dan de tegen-
/ stelling? Hierin, dat het oude van buiten kwam, uitwendig de wet voorhou­

dende, terwijl onder het nieuwe de wet staat geschreven inwendig in het hart. 
Datzelfde vinden we in Gal. 3 nog scherper uitgewerkt in de tegenstelling 
tusschen het geloof en de werken. Daar zegt Paulus, vs. 9—12: „Zoo dan, 
die uit het geloof zijn, worden gezegend met den geloovigen Abraham. Want 
zoo velen als er uit de werken der wet zijn, die zijn onder den vloek; want 
er is geschreven: Vervloekt is een iegelijk, die niet blijft in al hetgeen geschre­
ven is in het boek der wet, om dat te doen. En dat niemand door de wet 
gerechtvaardigd wordt voor God, is openbaar; want de rechtvaardige zal uit 
het geloof leven. Doch de wet is niet uit het geloof; maar de mensch, die 
deze dingen doet, zal door dezelve leven". De ééne vaste formule is dus: 
leven uit de wet, of leven uit het geloof; uitwendig of inwendig, 

y Nu komen we terug tot de verbondssluiting met Israel, en vragen: Was 
daar enkel een uitwendige wetsoplegging, of zat er nog een ander element 
in, dat de wezenlijke guintessens bevat? 

Ter beantwoording van deze vraag gaan we naar Exodus terug. In hfdst. 19 
/ lezen we, dat Mozes op den berg Sinai tot God opklimt en bevel ontvangt 

aldus tot het volk te spreken: „Gijlieden hebt gezien, wat Ik den Egyptenaren 



41 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

gedaan heb; hoe Ik u op vleugelen der arenden gedragen, en u tot Mij gebracht 
heb. Nu dan, indien gij naarstiglijk Mijner sterft zult gehoorzamen, en Mijn 
verbond houden, zoo zult gij Mijn eigendom zijn uit alle volken, want de 
gansche aarde is mijne; en gij zult Mij een priesterlijk koninkrijk en een 
heilig volk zijn' (vs. 4, 5, 6). Verder lezen we, vs. 7 en 8: „En Mozes kwam 
en riep de oudsten des volks, en stelde voor hun aangezichten al deze woor­
den, die de Heere hem geboden had. Toen antwoordde al het volk gelijkelijk, 
en zeide: Al wat de Heere gesproken heeft, zullen wij doen!' Duidelijk vinden 
we hier dus van Gods zij de betuiging: Mijn verbond moet gehouden worden 
met al zijn wetten. Doet ge dat, dan zult ge Mijn zegen ontvangen, dan zult 
gij Mijn eigendom en zal Ik uw koning zijn. En het volk accepteert deze voor­
waarden nadrukkelijk. 

Wanneer nu het verbond met Israel niets anders was dan een werkverbond, 
dan ware hiermee de geschiedenis uit. Maar hfdst. 20 vv. toont het wel anders. 
Mozes ontvangt de wet der 10 geboden. Het volk is ontzet geworden en bidt 
nu dat de verdere mededeeling van de verbondsconditiën niet rechtstreeks, 
maar intermediair door Mozes mocht geschieden. Dan gaan vanaf vers 27 de 
conditiën door. Ook in de drie volgende capita. In vers 20 en vv. van hfdst. 
23 lezen we dan: „Ziet, Ik zende eenen Engel voor uw aangezicht, om u te 
behoeden op dezen weg, en om u te brengen tot de plaats, die Ik bereid heb. 
Hoedt u voor zijn aangezicht, en weest zijner stem gehoorzaam, en verbittert 
hem niet; want hij zal ulieder overtredingen niet vergeven, want Mijn Naam 
is in het binnenste van hem. Maar zoo gij zijner stem naarstiglijk gehoor­
zaamt, en doet al wat Ik spreken zal, zoo zal Ik uwer vijanden vijand, en 
uwer wederpartijders wederpartij zijn". Dan komt in hfdst. 24 de offlcieele 
plechtigheid, de verzegeling van het verbond door het offer. ,Mozes beschreef 
al de woorden des Heeren, en hij maakte zich des morgens vroeg op, en hij 
bouwde een altaar onder aan den berg, en twaalf kolommen, naar de twaalf 
stammen van Israel. En hij zond de jongelingen van de kinderen Israels, die 
brandofferen offerden, en den Heere dankofferen offerden, van jonge ossen. 
En Mozes nam de helft van het bloed, en zette het in bekkens; en de helft 
van het bloed sprengde hij op het altaar. En hij nam het boek des verbonds, 
en hij las het voor de ooren des volks; en zij zeiden: Al wat de Heere gespro­
ken heeft, zullen wij doen en gehoorzamen. Toen nam Mozes dat bloed, en 
sprengde het op het volk; en hij zeide: Ziet, dit is liet bloed des verbonds, 
hetwelk de Heere met ulieden gemaakt heeft over al die woorden'. (Men lette 
er op, dat „het boek des verbonds" volstrekt niet enkel de 10 geboden, maar 
al de wetten bevatte). Voor de tweede maal lezen we hier dus, dat Israel 
de voorwaarden des verbonds accepteert. In hfdst. 25 volgt dan de regeling 



42 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

van de offeranden, in hfdst. 26 de verordening om den tabernakel op te rich-
7 ten, in hfdst. 27 en 28 de wijze, waarop de tabernakel moet zijn ingericht 

en de verordeningen voor de priesterschap, in hfdst. 29 en 30 verdere aan­
wijzingen voor den dienst, en in hfdst. 31 de aanstelling van Bezaleël en 
Aholiab om het werk uit te voeren. Na dit complex van capita komt in 
hfdst. 32 het verhaal van het oproer en de zonde van het gouden kalf. In 
vers 13 bidt Mozes, dat God, niettegenstaande dien afval, aan Zijn verbond 
gedenken moge, dat Hij met Abraham gesloten heeft; waaruit tevens blijkt 
hoe èn het verbond in hfdst. 3 en 6, èn het verbond in dit hfdst., één en 
hetzelfde is. Eindelijk wordt al wat voorafging in hfdst. 34 geresumeerd. „Zie, 
Ik maak een verbond; voor uw gansche volk zal Ik wonderen doen, die niet 
geschapen zijn op de gansche aarde, noch onder eenige volken; alzoo dat dit 
gansche volk, in welks midden gij zijt, des Heeren werk zien zal, dat het 
schrikkelijk is, hetwelk Ik met u doe. Onderhoudt gij hetgeen Ik u heden 
gebiede! Ziet, Ik zal voor uw aangezicht uitdrijven de Amorieten, en de 
Kanaanleten, en de Hethieten, en de Ferezieten, en de Hevieten, en de Jebu-
sieten. Wacht u, dat gij toch geen verbond maakt met den inwoner des lands, 
waarin gij komen zult; dat hij misschien niet tot een strik worde in het 
midden van u". Hier wordt het verbond in zijn antithese genomen; wie in 
het verbond met God staat, mag geen verbond hebben met de andere volken. 
In Levit. 18 : 5 wordt de conditie van het verbond nader saamgetrokken in 
een formule: „Ja, Mijn inzettingen en Mijn rechten zult gij houden; welk 
mensch diezelve zal doen, die zal door diezelve leven: Ik ben de HEERE!' 
Diezelfde formule vinden we terug in Ezech. 20 : 11. Rom. 10 : 5 en Gal. 
3 : 12. 

y Reeds in het Oude. Testament kwam dus de formule zelve er reeds bij: 
„De mensch, die deze dingen doet, zal door diezelve leven." 

/ Daartegenover echter staat ook reeds in het Oude Testament de formule 
van het genadeverbond onder Christus, n.1. in Hab. 2:4: „De rechtvaardige 

^ zal door zijn geloof leven". En nu zegt Paulus ons in Gal. 3 : 6 — 12, dat die 
regel niet een nieuwe is, maar de oorspronkelijke, die nooit van het genade-
verbond, onder welke oeconomie ook, is afgescheiden geweest. „Gelijkerwijs 
Abraham Gode geloofd heeft, en het is hem tot rechtvaardigheid gerekend; 
zoo verstaat gij dan, dat degenen, die uit het geloof zijn Abrahams kinderen 
zijn. En de Schrift, tevoren ziende, dat God de Heidenen uit het geloof zou 
rechtvaardigen, heeft te voren aan Abraham het evangelie verkondigd, zeggende: 
In u zullen al de volken gezegend worden. Zoo dan, die uit het geloof zijn, 
worden gezegend met den geloovigen Abraham. Want zoo velen als er uit 
de werken der wet zijn, die zijn onder den vloek; want er is geschreven: 



43 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Vervloekt is een iegelijk, die niet blijft in al hetgeen geschreven is in het 
boek der wet, om dat te doen. En dat niemand door de wet gerechtvaardigd 
wordt voor God, is openbaar: want de rechtvaardige zal uit het geloof leven. 
Doch de wet is niet uit het geloof; maar de mensch, die deze dingen doet, 
zal door dezelve leven." 

Dus reeds bij Abraham en Habakuk is de rechtvaardigheid uit het geloof. 
„Maar de wet is bovendien ingekomen," zegt Paulus in Rom. 5 : 20. Is dan ^ 
die regel van het genadeverbond door dat tusschenkomen van de wet op zij 
gezet, of gaat ook bij Sinai de formule door, dat de rechtvaardigheid uit het 
geloof is? Om die vraag juist te beantwoorden, dient er op gelet, dat aan Israel -
volstrekt niet alleen gegeven is de wet der 10 geboden met haar supplement 
in Exodus 22 etc., maar behalve deze ook de ordinantie voor den tabernakel, 
de offeranden en de priesters; m. a. w. niet alleen de wet als regel des 
levens, maar ook de bediening der verzoening. Die twee nu mogen nooit van 
elkander worden gescheiden. Ze hooren bijeen, en zijn beide, als integreerende 
deelen, in het Sinaitisch verbond vervat. 

En die bediening der verzoening onder Israel was onbestaanbaar, onhoud-
baar, indien de bedoeling van het Sinaitisch verbond ware geweest, dat Israel 
door de volbrenging der wet zou zalig worden. Dan zou er onder Israel geen 
overtreding hebben mogen plaats grijpen, en was geen raison d'etre voor de 
bediening der verzoening geweest. Het feit, dat, tegelijk met de wet, de^ 
bediening in den tabernakel is opgelegd, toont dus eo ipso, dat de onderstelling 
van het verbond niet is geweest de volbrenging der wet. "Wanneer dan ook ^ 
de apostel zegt, dat het oude verbond veranderd is en nabij de verdwijning, 
ziet dat -öp den grondslag van het verbond; wil dat niet zeggen, dat de 
geloovigen in de eerste eeuwen anders zijn zalig geworden dan onder de nieuwe 
bedeeling, maar wil het alleen zeggen, dat dit verbond aan Israel bediend is 
op eene andere wijze, met een eigenaardig karakter, 't Was 1°. om het besef'' 
van schuld te wekken (en daarvoor de wet der werken): maar 2°. om de 
smart over de opgewekte schuld te stillen (en daarvoor was de bediening dei-
verzoening). Bij Adam in het paradijs was dat eerste niet noodig. Hij had de 
wet in zijn ingewand. Maar allengs in den loop der eeuwen was de zondige-' 
mensch zóó gewend geraakt aan den lageren standaard van het menschelijke 
leven, dat hij dagen en jaren lang in denzonden leven kon, zonder dat het 
schuldbesef in hem sprak. Nu nog zijn er menschen, van wie we weten, dat 
ze in een leven van zonde verkeeren zonder het minste besef van schuld. 
En die ontstentenis van het schuldbesef maakt, dat ze ook geen behoefte aan ̂  
verzoening hebben. Paarlen voor de zwijnen werpen zou het dus zijn geweest, 
wanneer God de Heere tot de kinderen der menschen met Christus was 



44 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

gekomen, zoo Hij niet tevens het rechte middel bezigde om het schuld­
besef op te wekken. Bij alle volkeren ging dat niet. Maar in Israel verwekte 
de Heere zulk een centrum van ethisch leven, waardoor het mogelijk zou zijn, 
dat de verzoening in Christus bij Zijn verschijning gezocht werd. Daarom 

/ was de eenvoudige belofte aan Abraham niet genoeg. De wil Gods moest 
./ indringen in hun levensusantiën, en zóó, voor de wet geplaatst, zouden ze tot 

overtuiging kunnen komen van hun laag levensniveau. Israels leven staat 
volstrekt niet zooveel hooger dan dat der andere volken. Wie denkt, dat die 
wet gegeven was om Israel tot een heilig volk te stellen, wordt teleurgesteld. 
Maar wie haar als tegenstelling opvat, ziet, dat ze juist bij die bediening der 
verzoening past. Zoo vervalt dan ook de dwaling van Coccejus. Het is nu 
duidelijk, hoe ook de geloovigen in Israel alleen door het geloof zalig zijn 
geworden, en door schuldbesef geprikkeld, de verzoening in Christus 
hebben gezocht. 

Slaan we nogmaals Galaten 3 op, dan vinden we daar het karakter aange-
geven, waarin de wet van Sinai in het verbond met Israel is ingeschoven. 
In vers 15 vinden we een vergelijking van Gods verbond met een verbond 
onder menschen. „Zelfs eens menschen verbond, dat bevestigd is, doet niemand 
te niet, of niemand doet daartoe". Van het verbond met Abraham wordt dan 
verder gezegd: „Het verbond, dat te voren van God bevestigd is op Christus, 
wordt door de wet, die na vier honderd en dertig jaren gekomen is, niet 
krachteloos gemaakt om de beloftenis te niet te doen. Want indien de erfenis 
uit de wet is, zoo is zij niet meer uit de beloftenis; maar God heeft ze 
Abraham door de beloftenis genadiglijk gegeven". De kwestie is dus: „Waartoe 
is dan de wet?" Antwoord: „Zij is om der overtredingen wil gesteld, totdat 
het zaad zou gekomen zijn, dien het beloofd was." Gaat dan de wet van 
Sinai tegen het genadekarakter van het verbond in? „Is dan de wet tegen 
de beloftenissen Gods? Dat zij verre; want indien er eene wet gegeven ware, 
die machtig was levend te maken, zoo zou waarlijk de rechtvaardigheid uit 
de wet zijn. Maar de Schrift heeft het alles onder de zonde besloten, opdat 
de belofte uit het geloof van Jezus Christus aan de geloovigen zou gegeven 
worden. Doch eer het geloof kwam, waren wij onder de wet in bewaring 
gesteld, en zijn besloten geweest tot op het geloof, dat geopenbaard zou worden. 
Zoo dan, de wet is onze tuchtmeester geweest tot Christus, opdat wij uit het 
geloof zouden gerechtvaardigd worden." 

Vergelijken we nu daarmee Rom. 4 ; 13, 14 en 15. „Want de belofte is niet 
/ door de wet aan Abraham of zijn zaad geschied, namelijk dat hij een erfge­

naam der wereld zou zijn, maar door de rechtvaardigheid des geloofs. Want 
indien degenen, die uit de wet zijn, erfgenamen zijn, zoo is het geloof ijdel 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

geworden, en de beloftenis te niet gedaan. Want de wet werkt toorn: want 
waar geen wet is daar is ook geen overtreding." Hier wordt dus duidelijk te 
kennen gegeven, dat het opnemen van de wet der Sinaitische bedeeling van 
het genadeverbond niet bedoelde om door de wet ten leven te brengen, maar 
om den toorn Gods voor het besef der geloovigen helder en scherp te laten 
uitkomen. Waar het geloof aan de ordinantie Gods niet meer bestaat, daar is 
ook geen besef van overtreding. Men voelde Gods toorn niet meer. Dienten­
gevolge had men ook geen behoefte aan verlossing. Nu wordt in de bedeeling 
van het genadeverbond de wet opgenomen, opdat er daardoor voor het besef 
der personen weer overtreding zou zijn, en door het voelen van den toorn 
Gods daarover de behoefte zou geboren worden aan verzoening; iets wat de 
Galatenbrief uitdrukt door de woorden, dat de wet een tuchtmeester was tot 
Christus. 

In het Sinaitisch verbond lag dus tweeërlei opgesloten: de prikkel dér wet 
om den toorn Gods te doen gevoelen, en de bediening der verzoening, die op 
Christus heenwees. 

Nu is de vraag: Draagt dit nu het karakter van het werkverbond, ja dan 
neen? Is het een verbond, waarbij op conditiën van wetsvolbrenging de 
eeuwige zaligheid beloofd wordt? 

Ons antwoord luidt: Dat staat er zeer zeker, maar bedoeld is het niet. Het staat 
er: De mensch, die deze dingen doet, zal door diezelve leven. En Israel heeft 
het ook zoo opgevat door te zeggen: Al wat de Heere gesproken heeft, zullen 
wij doen. Maar dat was een antwoord in onnoozelheid gegeven. Er sprak een 
absoluut gemis aan zelfkennis uit. De kennis van zonde ontbrak aan Israel. 
Op dit oogenblik zal geen kind van God zoo spreken. Waar Israel zegt dit 
alles wel te kunnen doen, bewijst het, dat het zijn eigen kracht overschat. 
Er is dus geen twijfel aan, of naar den vorm hebben we hier te doen met een 
werkverbond. Maar 't is door God niet bedoeld in de verwachting, dat Israel 
het volbrengen zou. Hij heeft de woorden: „Al wat de Heere gesproken heeft, 
zullen wij doen" niet aanvaard als de conditie van de verbondssluiting. Het 
doel bleef: door genade in Christus zalig te maken. Ware het als werkverbond 
bedoeld geweest, dan zou er ook geen plaats zijn geweest voor de offeranden. 
Wie verwacht in den weg der werken het eeuwige leven te vinden, heeft 
geen behoefte aan de bediening der verzoening. Deze gaat uit van de ver­
onderstelling, dat de wet niet kan worden gehouden. 

Hoe kan nu gezegd worden, dat dit verbond, dat toch formeel een werkverbond 
is, toch niet in dien zin is bedoeld? Dat ligt daaraan, dat deze wet gegeven 
werd aan zondaren, aan gevallenen, terwijl het werkverbond den niet gevallen 
mensch onderstelt. 



46 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

/ Waarom werd dien gevallen mensch dan toch het werkverbond voorge-
, houden? Omdat de gevallen mensch bij het ontvangen van genade geneigd is 

de wet als niet meer geldend te beschouwen. En om nu dat alle zedelijkheid 
•' vernietigend besef uit te roeien, moest de wet in haar volle scherpte gepredikt 

worden. En waaraan is het te zien, dat de wet aan gevallenen gegeven is? 
Dat blijkt daaruit, dat ze op twee steenen tafelen, dus uitwendig, mechanisch, 
als littera scripta gegeven is. De niet-gevallen mensch heeft de wet van binnen 
in het hart geschreven. In het paradijs, waar de ziel organisch met de zedelijke 
wereldorde saamleeft, zijn geen steenen tafelen denkbaar. Als Paulns dan ook 

/ zegt, dat de wet hem de dood is geworden, bedoelt hij niet de organische, 
maar de uitwendig opgelegde wet. Die wekt hem niet op tot heiligheid, maar 
prikkelt hem tot zonde. De letter, de uitwendig tot den mensch komende, op 
zichzelf goede wet, doodt. Zalig maakt de wet alleen, wanneer ze van binnen 
uit tot hem komt. Komt ze van buiten af. dan werpt ze hem neer in den 
dood, om hem dan echter juist uit dien dood tot Christus te drijven. Leest 
men de brieven van Paulus, dan begrijpt men er niets van, wanneer men dit 
niet in het oog houdt. De wet, waarvan hij zegt, dat ze doodt, is niet de wet 
in cordibus inscripta, maar de lex externa. Deze, uitwendig tot hem komend, 
klaagt hem aan, dat hij niet goed staat. Ze kan hem niet zaligen. Maar terwijl 

/ nu de wetsbedeeling in 't Sinaitisch verbond niet als middel tot zaligheid 
z' bedoeld is, maar toch formeel dit geeft, heeft ze tegelijkertijd de beteekenis 

om op de passieve en actieve gehoorzaamheid, de verzoening en voldoening 
van Christus te wijzen. Die gelijk het Methodisme en het Heilsleger dit niet 
gevoelen, meenen, dat reeds genoeg is gedaan, wanneer de zonden maar ver-

' zoend zijn. Oppervlakkig en ondiep spreekt men dan van vrede door het bloed 
des kruises. Doch is dat nu genoeg? Als nu de straf gedragen is, in welke 
conditie verkeert men dan ? Antwoord 60 van den Heidelbergschen Catechismus 

/ zet naast de verzoening ook de voldoening, de oboedientia activa, die de wet 
volbrengt met de woorden: „als hadde ik zelf al de gehoorzaamheid volbracht, 
die Christus voor mij volbracht heeft". Niet de verzoening alleen, maar de 
verzoening èn de voldoening van Christus geeft eerst vrede. 

Is nu de idee van wetsvolbrenging tot zaligheid slechts een goddelijke 
kunstgreep geweest, of ligt er metterdaad realiteit in de formule: ,De mensch 
die deze dingen doet, zal door dezelve leven' ? Onder menschen kan men 
zich zulk een kunstgreep denken. Maar dat mag men op God niet zoo over­
brengen. God kan geen kunstgreep doen. Wat Hij zegt is waar en waarachtig. 
Zegt Hij dus: „De mensch die deze dingen doet, zal door dezelve leven", dan 
ligt daar realiteit in. Waar dan ten tweede nog bijkomt, dat dit, krachtens de 
onveranderlijkheid Gods, een eeuwig duurzame en geldende regel is. Dat de 



47 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

volbrenging van Gods geboden tot vrucht heeft het eeuwige leven is waar­
achtig waar, maar dan ook altoos en onder alle omstandigheden. De band is 
niet gekunsteld en temporeel, maar wezenlijk en altoos geldend. Zoodat het 
ook waar is onder de Levietische bedeeling. Indien er in Israel ooit eenig 
mensch was geweest, die de wet volbracht had, dan zou deze het eeuwige 
leven verkregen hebben. En waar eindelijk Israels groote zoon al deze dingen 
doet, daar verwerft deze ook het eeuwige leven. 

Onze conclusie is nu: wanneer deze regel: „de mensch, die deze dingen 
doet, zal door dezelve leven" wezenlijk en altoos geldt, dan geldt hij ook in 
het paradijs vóór den val. Alleen maar: hij heeft daar een gansch andere 
beteekenis. Na den val kan niet één meer de wet volbrengen, maar vóór den 
val wel. In den staat der oorspronkelijke gerechtigheid was de weg des levens 
voor den mensch ontsloten. En daarin ligt de grond, waarop we meenen van 
een werkverbond in het paradijs te kunnen spreken. 

Vereenig daarmee nu de conclusie, dat de verbondsidee niet accidenteel is, 
maar essentieel en de vorm der religie, dan volgt daaruit, dat de verbonds­
idee ook in het paradijs aanwezig was. 

We construeeren het werkverbond in het paradijs dus zeer wezenlijk; doch 
leiden dat niet af uit enkele teksten daaromtrent, maar uit den geheelen gang 
der openbaring, naar de analogia fidei. 

Men heeft zich ter aanduiding, dat reeds vóór den val een verbond met 

Adam gesloten was, beroepen op Hosea 6 : 7 jTH -Tar OIN'S nart). Zij hebben 

het verbond vertreden, zijn er over heengegaan. D1X3 vertalen de Staten-

overzetters door: als Adam. Anderen vertalen: als een mensch. De woorden 
zelf laten beide overzettingen toe. 't Meest waarschijnlijk echter is als Adam 
de juiste vertaling. Wanneer ik toch de verbondsovertreding des eenen met 
die des anderen vergelijk, is het wel waarschijnlijk dat ik, wetende hoe de 
Babyloniërs zeer lichtzinnig het verbond overtreden, zeg: Zij hebben het ver­
bond overtreden als een Babyloniër. Op dezelfde manier spreken wij nog van 
een Jodenstreek. Vertaal ik daarentegen: als een mensch, dan zouden er ook 
andere wezens moeten zijn, die het verbond hadden overtreden. Wat nu 
zouden dat voor wezens kunnen zijn? Toch niet de dieren? En bij deengelen 
wordt nergens van een verbond gesproken. Nu heeft men wel gezegd; ja 
maar, Israel was eigenlijk iets meer dan de andere menschen. in tegenstelling 
met de zedelijk lager staande Heidenen nu is daar iets van aan. Doch dan 
moest niet zijn gebezigd DIN' maar n'JJC. 

Daarentegen is tegen de overzetting als Adam niet het minste bezwaar. 
Adam staat bekend als de overtreder. Toch heeft men geen recht op grond 



48 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

, hiervan te beweren: dus heeft God reeds met Adam een verbond gesloten. 
Het is toch zeer wel mogelijk, dat hier plaats vindt, wat men ook elders wel 

/ aantreft: een elliptische uitdrukking. Het zou dan beteekenen: Gelijk Adam 
zijn verhouding met God bedorven heeft, zoo hebben zij dat op hun manier 
gedaan. Dan is het op zichzelf niet noodzakelijk, dat deze verhouding een 
verbondsbetrekking was. Wanneer we echter langs anderen weg tot de con-

/ clusie komen, dat Adam reeds vóór den val in verbondsbetrekking stond, dan 
ligt het vermoeden niet ver, dat ook de kinderen Israels de betrekking tus-
schen God en Adam zóó hebben opgevat, en dat dus ook de profeet het in 
dien zin heeft bedoeld. De waarheid van het feit moet dan echter niet op doze 
uitspraak, maar op de analogia fldei worden gebaseerd. 

VII. Onze laatste observatie handelt over het pactum pacis. Daaromtrent 
• nu verkeeren we in gelijke positie als bij het werkverbond, n.1. dat in de 

Heilige Schrift het bestaan ervan niet rechtstreeks wordt medegedeeld. Toch 
heeft men, vooral van Gereformeerde zijde, gevoeld, dat men dat pactum pacis 
in zijn dogmatiek niet missen kan, en daarom is men in de H. Schrift naar 
een locus classicus hiervoor gaan zoeken. En evenals men voor het werk­
verbond Hosea 6 ; 7 aangreep, beriep men zich voor het pactum pacis op 

Zacharia 6 : 13, m. n. deze woorden: DiTJU' PB HTin aiSc' . Bezien we nu 

het verband vanaf vs. 9, dan blijkt duidelijk, dat Messias genoemd wordt de 
Spruite. Hij wordt gesymboliseerd door Jozua en zijn mannen. Wat maakt ze 
tot een symbool? Dit, dat ze een kroon op het hoofd krijgen. En wat doen 
ze? Ze bouwen een tempel. Daarnaast staat de realiteit in de Spruite, Die 
ook een tempel zal bouwen, een geestelijken, n.1. Zijn gemeente. Van Hem nu 
wordt gezegd, dat Hij beide koning en hoogepriester zal zijn. In die dubbele 
qualiteit zal Hij op Zijn troon zitten. We vinden hier dus een aansluiting aan 
de woorden uit Psalm 110 : 2: „De Heere zal den schepter Uwer sterkte zenden 
uit Sion, zeggende: „Heersch in het midden uwer vijanden"" en vs. 4: „De 
Heere heeft gezworen, en het zal Hem niet berouwen: „Gij zijt priester in 
der eeuwigheid, naar de ordening van MekhizedekV Ook hier is, als bij Mel-
chizedek, een vereeniging van de priesterlijke en koninklijke waardigheid. 
Nu zal tusschen die beiden een „raad des vredes" wezen. Tusschen wie nu? 
Zij, die hier een pactum pacis zoeken, zeggen: tusschen Jehova en Zijn Messias. 
Maar de eenig richtige exegese is natuurlijk: tusschen priester en koning. 
Dat de eerste uitlegging niet goed kan zijn, blijkt wel hieruit, dat DITJE' als 

voornaamwoord moet slaan op wat voorafgaat. Hier echter is maar één 
genoemd, n.1. de Spruite. In: „tempel des Heeren" is de Heere geen subject. 



49 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

slaat dan ook op de vlak voorafgaande woorden: priester en koning terug. 

Dat deze verklaring de juiste is, wordt nog bevestigd door het feit, dat tus-
schen koning en priester doorgaans, krachtens hun verschillend ambt en hun 
tegenstrijdige belangen, n.1. van vrede en oorlog, in den regel geen harmonie 
bestaat. Nu wordt het hier echter, als iets buitengewoons, vermeld. Ditmaal 
is het geen antithese, maar synthese, doordat nu de priester en de koning 
samen op vrede bedacht zijn. Raad moet hier opgevat niet als de besloten, 
maar als de raadplegende, beradende raad. Beter vertaalt men dan ook: het 
bedenken des vredes zal tusschen die beide wezen. 

Met het pactum pacis heeft deze tekst dus niets hoegenaamd vandoen. 
Bij Hosea kon nog aangewezen, dat daar althans nog de gedachte aan een 
verbond is. Maar hier is letterlijk niets, dat op het pactum pacis wijst. Wat ^ 
toch is het pactum pacis? Het is ein innergöttliches Bündniss. Een verbond, '' 
dat plaatsgrijpt in de oeconomia trinitatis; de betrekking tusschen den Vader 
en den Zoon in Zijn hoedanigheid van Middelaar. Nu is de bedoeling van het ^ 
pactum pacis te leeren. dat niet eerst na den val, maar reeds van eeuwigheid 
af de Zoon besloten heeft het middelaarswerk te volbrengen, en dat de Vader 
van eeuwigheid af den Zoon de eer beloofd heeft, bedoeld in Philippensea 
2 : 9, 10 en 11. 

Ten tweede dient het pactum pacis om aan te toonen, dat de Middelaar 
niet pas na Zijn vleeschwording, maar reeds van het paradijs af zaligmakend 
gewerkt heeft. Dit hielden onze gereformeerde theologen staande tegenover 
de Anabaptisten, Lutherschen, Coccejanen en ten deele ook tegenover de 
Kemonstranten, die ieder op hun wijze leerden, dat de vromen onder het oude 
verbond niet zalig waren geworden. De beste Gereformeerde theologen leerden 
steeds, dat het vreêverbond van eeuwigheid, en dus absoluut is. De Middelaar 
is van eeuwigheid, het zaligmakende werk terstond na den val ingetreden. 

In dien zin het pactum pacis genomen, blijkt duidelijk, dat Zacharia 6 : 13 
er niets mee te maken heeft. 

De vraag is nu: waarop rust de overtuiging van het bestaan van zulk een 
pactum pacis? Wel is in Psalm 2 van iets dergelijks sprake, n.1. van de 
zalving van Sions koning; maar dit laten we rusten, omdat het ons niet 
brengt tot de idee van het verbond als zoodanig. 

Het pactum pacis is te deduceeren uit de verbondsidee. Indien er in de 
Heilige Schrift betrekkingen worden aangeduid, waarin God tot ons treedt, is 
dat dan eigenlijk menschelijk, of afschaduwing van wat is in God? God heet 
onze Vader en wij zijn Zijn kinderen. Is nu dat vaderschap archetypisch in 
den mensch en ectypisch op God overgebracht of omgekeerd ? Het antwoord --
luidt: omgekeerd. Het eeuwige vader zijn is origineel in God. Bij ons is daar-

4 



50 

College-dictaat vaü een der studenten (Dogmatiek). 

van slechts de afschaduwing en afspiegeling mogelijk geworden door onze 
schepping naar Gods beeld. In den mensch is het conterfeitsel. Waar nu de 

/ verbondsbetrekking tusschen God en mensch ons wordt aangeduid als het 
wezen der religie, moet die ook in God archetypisch worden gezocht, op 
dezelfde wijze als de betrekking tusschen vader en zoon. 



§ 3. Eigenaardige vorm van het verbond tusschen God en mensch. 
De verhouding tusschen God en mensch is anders dan die tusschen 

twee personen, machten of mogendheden onder menschen. De laatste 
verhouding kan die van twee gelijke grootheden zijn, die elk hunnerzijds 
bij de bepalingen van het verbond gelijke macht en gelijke autoriteit 
doen gelden, en diensvolgens evengelijke verplichtingen over en weer 
op zich nemen. Intusschen is zulks zelfs onder menschen volstrekt niet 
altoos het geval. Een machtig vorst kan zich in verbond begeven met 
een zwakkeren. Zelfs komt het voor, dat een machtig overwinnaar een 
verbond sluit met den overwonneling, die ontwapend en machteloos 
aan zijn voeten ligt. In zulke gevallen is de autoriteit van den een bij 
den wil om het verbond te sluiten en bij het vaststellen der verbonds-
bepalingen veel grooter dan die des anderen; en waar dit verschil zeer 
wijd gaapt, kan het feitelijk uitloopen op een dicteeren van zijn wil 
door den machtigere aan den mindere. Iets wat dan tevens ten gevolge 
heeft, dat de voordeelen van het verbond bijna uitsluitend van den 
sterkere aan den zwakkere toekomen. Toch moet ook zóó steeds tus­
schen een vredesverdrag en een verbond onderscheiden worden. Het 
vredesverdrag sluit op zichzelf geen verbond in, maar stuit enkel den 
oorlog. Men is daardoor van elkander af, maar niet aan elkander vast. 
Komt het daarentegen tot een verbond, dan worden zij, die eerst oor­
loogden met elkaar, elkanders vrienden, en heeft dus alzoo ook de 
machtigere belang bij den welstand en de krachtsherleving van den 
zwakkere. 

Hieruit volgt, dat het verbond tusschen God en menschen nooit met 
dat tusschen twee gelijken op aarde, maar altoos met dat tusschen 
een zeer machtig vorst en een zeer zwakken bondgenoot te vergelijken 
is. Vandaar de stelling, dat elk verbond van God en menschen !iovó^}.evQov 
is, en al is nu deze uitdrukking te sterk, daar elk verbond altoos twee 
deelen in zich begrijpt en anders geen verbond is, zoo is het toch vol­
komen juist, dat de autoriteit, waaruit de bepalingen van het verbond 
vloeien, geheel aan Gods zijde ligt, en dat omgekeerd de voordeelen 
van het verbond in hoofdzaak van God aan den mensch toekomen. 

Een tweede trek van het verbond Gods is, dat het niet met de enkele 



52 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

personen, maar met de personen in organisch verband gesloten wordt, 
alzoo met een organisch hoofd, en zich van dat hoofd van het organisme 
over alle leden ervan uitstrekt. Ook onder menschen is de verbonds-

•/ sluiting tusschen twee personen uitzondering, en worden schier alle 
verbonden gesloten tusschen geslachten, stammen, volken en staten; 
en ook bij deze verbondssluiting treden de hoofden, de vorsten of 
magistraten op met autoriteit om geheel den stam, de natie of den 
staat te verbinden. In dien zin nu komt ook de verbondssluiting van 
Gods zijde met Adam en Noach, met Mozes en David, met Christus en 
Zijn kerk tot stand, en achtereenvolgens wordt eerst geheel de mensch-
heid, daarna heel Israel, en eindelijk heel de kerk erdoor verbonden. 
En waar onder menschen zulk een verbond nog in zijn duur beperkt 
kan zijn door opzettelijke stipulatie, of verbroken kan worden door den 
loop der historie, bij de verbondssluiting van Gods zijde kent die duur 
geen perk, is het verbond een eeuwig verbond, en is daarom de vaste 
formule er voor: u en uwen zade. 

Het dusgenaamde monopleuritische karakter van het verbond vindt 
zijn sterkste en een geheel eigenaardige uitdrukking in de voorstelling 
van het verbond als een testament, in zooverre ook de wil van den 
testator een eenzijdig bepalende wil is. Dit mag intusschen niet zóó 
worden verstaan, alsof er bloote legateering van een tot niets bindende 
geldsom plaats greep. Bedoeld is integendeel zulk een testament, waarbij 
een nhiQovóuog optreedt, die na het wegvallen van den testateur onder 
de verplichting komt, om het beheer over zijn goederen en de daarop 
inwonende personen voort te zetten, en door het niet verstooten maar 
aanvaarden van de erfenis toont zijnerzijds de verantwoordelijkheid 
hiervoor op zich te nemen. 

In verband met deze foederatieve en testamentaire voorstelling moet 
tevens beschouwd worden al wat in de Heilige Schrift voorkomt over 
de dusgenaamde beloften Gods. Deze beloften Gods toch zijn geen ato­
mistische toezeggingen, maar dragen altoos het karakter van verbonds-
bel often. 

Nu komen we tot de speciale qualiteiten, waaronder het verbond in de 
Heilige Schrift optreedt. Daarbij is in de eerste plaats te bespreken het zoo­
genaamde monopleuritische en testamentaire karakter met de promissiones, 
en ten tweede het organische karakter, n.1. dat het niet individueel maar 
sociaal optreedt. 



53 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

I. Om het monopleuritische karakter van het verbond te begrijpen, moeten 
we terug tot het principieele verschil tusschen verhond en verdrag, 't Ken­
merkende bij een verdrag is, dat de twee partijen gelijk in machtsbevoegd­
heid moeten zijn. Dat komt daarin uit, dat ze over en weer vrij zijn het ook 
niet te sluiten. Die quaestie is in onze dagen weer actueel door den strijd over 
het arbeidscontract. Langen tijd bestond onder de juristen, liberale politici en 
ook enkele antirevolutionairen, die meegingen, de meening, alsof van staats­
wege op de vrijheid van contractsluiting geen inbreuk mocht worden gemaakt. 
Bindende bepalingen hieromtrent, zouden, zoo beweerde men, de vrijheid van 
den persoon aanranden. Die tegen deze beschouwing protesteerden hebben het 
echter gewonnen, als blijken kan uit de proeve, die Mr. Drucker hierover in 
't licht zond. Thans komt niemand daar een principieel bezwaar meer tegen 
inbrengen. Dat kan dan ook niet. Omnium consensu bestaan er nu reeds allerlei 
soorten van verdragen, waarbij de contracteerenden volstrekt niet vrij waren 
te doen wat ze wilden. Een huwelijkscontract b.v. mag uitsluitend worden 
aangegaan tusschen een man en een vrouw. Waarom mogen twee mannen 
geen huwelijkscontract sluiten, zoodat op hen de bepalingen van het erfrecht 
enz. toepasselijk zijn? Hier is het contract dus blijkbaar niet vrij. Duch daar 
laat de staat het niet bij. Ook het huwelijk tusschen een broer en zuster is 
verboden. Als het vrij stond zou men het dikwijls genoeg doen. In andere 
landen komt dergelijke incestus dan ook herhaaldelijk voor. Maar onze staat 
verbiedt het. Het contract bij het huwelijk is dus volstrekt niet vrij. Meer 
nog. Men zou kunnen zeggen: Ik, Jan. neem Pietje en Pietje neemt Jan, en 
als er nu kinderen mochten komen, laten we ze eenvoudig liggen. Maar ook 
dat gaat niet. De staat legt tegenover de kinderen verplichtingen op van ver­
antwoordelijkheid. Zoo nu is het ook bij het arbeidscontract. Zijn patroon en 
arbeider vrij, of ze een contract willen aangaan of niet? In zekeren zin, ja; 
n.1. in zoover zekere werkman A vrij is met zekeren patroon B te contrac­
teeren, al of niet. Hij kan zeggen: ik ga geen contract aan. Maar wil hij 
eten, dan is hij wel verplicht te contracteeren. Door die physieke noodzake­
lijkheid Ts hij dus reeds onvrij Ook is de patroon daardoor in de mogelijkheid 
van die noodzakelijkheid misbruik te maken. Nu is juist de bedoeling bij het 
arbeidscontract den patroon te binden aan zoodanige bepalingen, dat zulk een 
misbruik niet kan plaats vinden. Het contract dient dus juist om het verdrag 
vrij te maken. 

Bij een verbond is dit nu heel anders. Daar is niet de vrijheid om het al 
of niet te sluiten. Neem de Triple en Duple Alliantie. Pruisen, Oostenrijk en 
Italië waren niet vrij. Ze moesten op hun veiligheid bedacht zijn. Hadden ze 
ieder op een eiland gelegen, dan waren ze vrij geweest te doen wat ze wilden. 



54: 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Maar nu, op het vasteland van Europa gelegen, staan ze bloot aan gevaar van 
internationale verwikkeling. Op zichzelf echter zijn ze niet in staat aan die 
moeilijkheden het hoofd te bieden, 't Was dus niet slechts een aaidigheid, 
maar gebiedende noodzakelijkheid, dat ze een verbond sloten. Alleen met z n 
drieën hadden ze macht, 't Was een kwestie van veiligheid van het nationale 

leven. 
Toen nu deze Triple Alliantie bestond, moesten Frankrijk en Rusland ook 

wel weer een gezamenlijke alliantie sluiten tegen deze drie. Wierp zich toch 
de Triple Alliantie op één van beiden, dan waren ze alleen verloren. Ook 
hier was het dus weer niet de vrije wil maar de drang der omstandigheden, 

waardoor het verbond tot stand kwam. 
De uitdrukking politiek evenwicht rust hierop. Er is een balans, waaraan 

twee schalen. Nu moet alles, wat niet in de ééne schaal kan, in de andere 
geworpen. Om te beletten, dat iets in de eene komt, moet het wel in de 
andere. Er moet evenwicht zijn. Italië is volstrekt geen mogendheid om met 
Oostenrijk een verbond te sluiten. Oostenrijk is vies van de Italianen. Maar 
het moest. Anders was Italië bij Frankrijk gegaan. De balanskwestie dus: 
Wat niet bij mijn groepeering is, gaat bij de andere. Dat is dan ook de diepe 
gedachte van Jezus' woord: „Wie niet voor Mij is, is tegen Mij". Deze uit­
spraak rust op de overweging, dat partijkiezen noodzakelijk en neutraal blijven 
onbestaanbaar is. Geen non-interventie. Allen zijn we saamstellende leden 
van het menschelijke saamleven. Altoos bestaat er tusschen den eenen en 
den anderen staat een verhouding, hetzij van vriendschap, hetzij van vijand­
schap. Dat is de idee van het politieke evenwicht. 

Alleen Engeland kan, omdat het op een eiland ligt, zijn geisoleeide positie 
handhaven. Aan 't vasteland verbonden, zou het noodzakelijk partij moeten 

kiezen. 
Het sterkst ligt deze gedachte uitgesproken in Jacobus 4:4: „De vriendschap 

der wereld is een vijandschap Gods. Zoo wie dan een vriend dei weield wil 
zijn, die wordt een vijand van God gesteld". Er zijn twee machten; A en B. 
Wie nu een vriend is van A, is daardoor een vijand van B, want het zijn 
twee tegenover elkander staande groepeeringen. In dienzelfden zin moet ook 
verstaan Jacobus 2 : 23, dat Abraham „een vriend van God is genaamd geweest". 
Dat wil niet zeggen, dat God Abraham in Zijn vertrouwen nam en innigen 
omgang met hem onderhield. Maar het beteekent dit: de heele weield ligt als 
een vijand tegenover God. Door nu met die wereld te breken, wordt Abraham 
Gods vriend, een naam dus homogeen met „verbondeling". In 't internationale 
spraakgebruik vinden we die beide woorden dan ook te zamen: nations amies 
et alliées. In Spreuken 17 : 17 staat: „Een vriend heeft te allen tijde lief". 



55 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Ook hier vinden we dus weer een veel dieper opvatting van vriendschap dan 
die uit ons dagelijksch leven. Ook de pericoop uit Johannes 15 : 13 en vv. is 
niet te verstaan zonder dat diepere alliantie-begrip van vriendschap. De 
hoogste vriendschap is zijn leven te stellen voor zijn vrienden. Dat juist is 
het geval bij alliantie. Toen Abrams bondgenooten, Mamre, Eskol en Aner, 
bedreigd werden, heeft hij zijn leven voor hen gesteld. „Vriendschap" beteekent 
in de Schrift dus niet maar; intimiteit in den omgang. Dat behoort bij dat begrip 
niet. Eerst het alliantiebegrip doet ons verstaan wat het zegt: „Ik noem u 
vrienden". Hier komt duidelijk het monopleuritisch verbondskarakter aan 
het licht. 

Dit monopleuritisch karakter verstaat men het best, als men zich twee 
machten voorstelt, die, na elkander te hebben beoorloogd, een einde aan den 
strijd maken en van vijanden vrienden worden. B.v. in 1866 had het Pruisische 
leger het Oostenrijksche bij Sadowa totaal verslagen, zoodat Oostenrijks positie 
hopeloos was en het aan Napoleon Venetië cadeau moest geven, die dit latei-
weer aan Italië gaf. Toen nu is er geen vredesverdrag gesloten. Pruisen heeft 
van zijn positie als overwinnende partij toen geen gebruik gemaakt om 
Oostenrijk zware condities op te leggen, gelijk het dat bij den Frankforter 
vrede met Frankrijk deed, maar het heeft een gansch andere rol gespeeld en 
Oostenrijk tot bondgenoot gemaakt. Maar toen dat eenmaal geschied was, 
moest het Oostenrijk natuurlijk ook sterken. Dat is juist het onderscheid 
tusschen een verdrag en een verbond. Bij een vredesverdrag is het eenige wat 
geschiedt dit, dat de vijanden niet langer oorlog voeren, maar de wapenen 
neerleggen. Maar hier was dat niet zoo. Oostenrijk werd nu Pruisens vriend 
en bondgenoot. En hoe sterker Oostenrijk nu werd, hoe liever Pruisen 
het zag. 

Het verbond had echter geheel een monopleuritisch karakter. De bepalingen 
gingen niet van Oostenrijk, maar van Pruisen uit. Pruisen stelde de conditiën 
en Oostenrijk greep die met beide handen aan. Datzelfde verschil tusschen 
verdrag en verbond is ook in onze koloniën zichtbaar. Daar hebben wij met 
allerlei vorstjes, den Sultan van Djokjo, Soerakarta enz. verbonden gesloten. 
Maar natuurlijk was dat dan een geheel ongelijk verbond. Wij hadden de 
conditiën slechts voor te schrijven. Het verbond was monopleuritisch. 

Brengen we dit nu over op God den Heere. 
Daarbij letten we: 
1°. op een generale consideratie. 
2°. op het verbond vóór den val. 
3°. op het verbond na den val. 
1°. Gelijkheid van partijen kan er tusschen God en den mensch niet bestaan. ^ 



56 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Dan zou God ophouden God te zijn. Gelijkheid kan slechts daar zijn, waar men 
ieder een eigen fundament van macht bezit. Die verhouding echter is onmogelijk 
tusschen den Creator en Zijn creatuur. De wortel van ons leven ligt in God. 
Ook zelfs na het leven van God ontvangen te hebben, worden we nog van 
dogenblik tot oogenblik door God gedragen en in stand gehouden, zoowel 
physisch als spiritueel. Niets in den mensch is denkbaar zonder invloeiende 
kracht van God. De mensch kan zich geen oogenblik van God isoleeren, gelijk 
Psalm 139 zoo duidelijk aanwijst. De mensch staat dus niet op eigen spil. 

/ God en de mensch zijn niet twee partijen. En wijl er bij God een verblindende 
majesteit is, valt er niet alleen niet van gelijkheid, maar van een absolute 
ongelijkheid sprake, 't Is de verhouding vah oneindig groot tot nul. Dus is het 
verbondskarakter niet anders dan monopleuritisch. 

2°. De mensch,, buiten zonde staande, had van God ontvangen een zelfbe-
- schikking door zedelijke vrijheid. Een zedelijk leven heeft in zich altoos de 
- mogelijkheid van of ten goede of ten kwade te kunnen gaan. 't Was bij Adam 

een balans, die op en neer kon gaan. Daaruit volgde, dat de mensch tegenover 
God een neutrale houding had kunnen aannemen, noch voor, noch tegen, en 
een eigen positie maintineeren. De groote beteekenis van de paradijsgeschiedenis 

/' is echter, dat dit van Gods zijde niet geduld wordt, maar de zaak door God 
/ onmiddellijk tot een beslissing wordt gebracht. God heeft Adam met opzet 

laten verzoeken. Hij duldt geen afwachtende houding van den mensch tegenover 
Hem. Onmiddellijk moest beslist, of de mensch een vriend of een vijand Gods 
wilde zijn. Dat nu kon alleen tot een beslissing worden gebracht door den 
mensch een bondgenootschap aan te bieden; waar die aanbieding plaats vond, 

^ was ook weer God de absoluut formeerende, en de mensch de volstrekt 
afhankelijke. Reeds toen was het verbond monopleuritisch. Geen gevolg van 
onderhandelingen met bedingen of tegen condities. Eenvoudig het verbod: niet 
eten van den boom. Nu heeft men wel eens gezegd, dat dit toch geen 
manier van verbondssluiting is. Maar dat is het wel. De vraag is eenvoudig: 
accepteert de mensch het verbond, ja of neen. Indien de mensch onmiddellijk 

•' naar den boom was toegeloopen ora te eten, dan had hij het verbond niet 
/ aanvaard. Maar nu wel. En vandaar dat de val niet maar zonde is, maar 

bondsbreuk, trouwbreuk, zonde in haar meest hatelijk karakter. 
3°. In het Genadeverbond staat de zaak zóó, dat God den mensch in den 

oorlog heeft overwonnen. De mensch is een vijand Gods geworden. Maar na 
• hem overwonnen te hebben sluit God een verbond met hem. Dus komt de 

mensch hier voor als iemand die, afhankelijk, machteloos tegen Hem over 
staande, door God van vijand tot vriend wordt gemaakt. Denk aan Pruisen 

^ en Oostenrijk. Het monopleuritisch karakter wordt hier dus nog versterkt. 



57 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Vandaar is het, dat, hoe ook beschouwd, er nooit een andere verhouding 
tusschen God en den mensch zijn kan, dan waarbij de verbondssluiting op 
geheel ongelijke manier plaats vindt. Alle beschikkingsrechten komen eenzijdig ^ 
van God. Nergens is sprake van iets, dat bij een contract zou zijn te verge­
lijken. Altoos is het een verbond, dat we moeten accepteeren gelijk het is. 

Toch is de naam: monopleuritisch verkeerd. Immers: iiovónlsvgov wil zeggen: -
van één vleugel; met één zijde. Een verbond echter blijft altijd öinXsvQov. Toch 
hebben onze oude dogmatieken het monopleuritisch genoemd, omdat ze het 
verbond te veel als een contract beschouwden. Bi] het verbond echter is 
volstrekt geen eisch van gelijke partijen noodig. Niemand noemt ons verbond 
met Djokjo monopleuritisch. De zaak is dus wel juist, maar het woord niet. 
Een verbond als zoodanig is nu eenmaal dipleuritisch. Bij een huwelijkssluiting 
is het slechts de vraag, of de ander met zekere voorwaarden, door den een 
gesteld, genoegen neemt. Zoo ja, dan is het verbond er. Bij het verbond nu, ^ 
door den Heere God gesloten, komen alle bedingen van Zijn zij; doch dit 
ontneemt aan dit verbond in het minst niet het dipleuritisch karakter. Er 
moet op aangedrongen, dit steeds in het oog te houden. Laat men toch het 
dipleuritisch karakter van het verbond varen, dan gaat het ethisch karakter 
van de verbondssluiting te loor, en wordt het niets dan een opgelegde plicht. 
Daarmee echter is dan de eigenlijke bedoeling van het verbond weg: het ^ 
vrije liefdeleven tusschen God en den mensch. De bekeering en de geloofs-
werkzaamheid in de bekeering is dan ook feitelijk niets anders dan een per­
soonlijk aanvaarden van het verbond Gods. Daarom moet dan ook op die 
bekeering steeds aangedrongen. 

II. De nu volgende observatie raakt de kwestie van het testament. Juist in 
het testament komt de monopleuritische vorm van het verbond op het aller­
sterkst aan het licht. Terwijl men bij een verbond nog denkt aan twee onder­
handelende personen, is het bij het testament de daad van één mensch. Dit 
is zoo sterk, dat bij een testament vaak in 't geheel geen onderhandeling 
voorafgaat met de personen, wien het geldt. Het is volkomen unilateraal. De 
beschikking is geheel vrij. Zelfs wordt niet eens gevraagd, of men het goed 
vindt, dat men in het testament komt. Desniettemin vinden we in de H. Schrift 
het begrip van testament en verbond zóó geidentifleerd, dat het verbond in 
het testament overloopt. 

Uit Hebreën 9 zullen we aantoonen, dat daar volstrekt geen loslating van 
de verbondsgedachte is, maar een vasthouden aan één en hetzelfde begrip. 

In Hebreën 9 is sprake van het Oude Testament en het heiligdom onder 
het Israëlitische verbond, blijkens vers 1. „Zoo had dan wel ook het eerste 



58 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

verbond rechten van den Godsdienst en het wereldlijk heiligdom". Nadat nu 
beschreven is wat in dat wereldlijk heiligdom plaats had, zegt vs. 11 en 12, 
dat „Christus, de Hoogepriester der toekomende goederen, gekomen zijnde, 
door den meerderen en volmaakteren tabernakel, niet met handen gemaakt, 
dat is, niet van dit maaksel, noch door het bloed der bokken en kalveren, 
maar door Zijn eigen bloed, eenmaal ingegaan is in het heiligdom, een eeuwige 
verlossing teweeggebracht hebbende." Het Nieuwe Testament wordt dus niet 
los gemaakt van het Oude, maar analogisch ermee gelijk gesteld. Alleen ont­
vangt het een exponent, die in graad van beteekenis hooger staat dan het Oude. 
Eischte het Oude Testament het brengen van offers door bloed vergieting: 
Christus brengt Zijn offer niet met het bloed van stieren en bokken, maar 
met Zijn eigen bloed. En daarna komt nu in vs. 16 en 17. „Want waar een 
testament is, daar is het noodzaak, dat de dood des testamentmakers tus-
schenkome: want een testament is vast in de dooden, dewijl het nog geen 
kracht heeft, wanneer de testamentmaker leeft". In één verband dus en met 
sterke terugwijzing op het oude verbond en verwijzing naar de bloedvergieting, 
wordt nu uit de testamentaire gedachte dit erbij opgenomen, dat het testament 

- jSt/Jcua is, en dat wel door den dood. Intusschen dient er op gelet, dat niet 
Christus, maar God de testamentmaker is. Christus is de asdrns- De bedoeling 

y is dus niet om het testament tot een testament van Jezus te maken. Maar 
waar een gewoon testament kracht krijgt door het sterven van den testa­
mentmaker, krijgt het hier kracht door het sterven van den Middelaar. En 
nu volgt onmiddellijk vs. 18 vv. ,Waarom ook het eerste niet zonder bloed 
is ingewijd. Want als al de geboden, naar de wet van Mozes, tot al het volk 
uitgesproken waren, nam hij het bloed der kalveren en bokken, met water, 
en purperen wol, en hysop, besprengende beide het boek zelf en al het volk, 
zeggende: Dit is het bloed des testaments, hetwelk God aan ulieden heeft 
geboden". Dus is er geen zweem van gedachte om de Oud-Testamentische 
verbondsidee te laten wegvallen. We hebben hier hetzelfde woord 8ia9r\v.r], en 
nogmaals wordt er op gewezen, dat de bloedstorting niet alleen het nieuwe 
maar ook het oude verbond heeft bezegeld. Die verbondsidee van het Oude 
Testament wordt hier dus in al haar kracht vastgehouden. Het woord „testa-

/ ment' wordt hier uitsluitend maar gebezigd om het fttpaiov maken duidelijker 
te doen zien. Onder het Oude Testament was dat afzonderlijk symbolisch 
aangeduid, cf. Leviticus 2 : 13. „En alle offerande uws spijsoffers zult gij met 
zout zouten, en het zout des verbonds van uwen God van uw spijsoffer niet 
laten afblijven; met aï uw offerande zult gij zout offeren'. Dat zout wordt 
hier opzettelijk genoemd: het zout des verbonds van uwen God, en represen­
teerde symbolisch het pépaLov zijn van het verbond. Elke gedachte was in het 

/ 



r.9 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Oude Testament afzonderlijk door symbolen aangeduid, 't Zout nu komt hier 
voor als symbool van het permanent duurzame en blijvende. Dit kon niet in 
de bloedstorting tot uitdrukking komen, want die was reeds symbool. Immers, 
niet de zondaar zelf sterft, maar het dier. In het Nieuwe Testament echter ^ 
sterft de Middelaar zelf met de zonde beladen. Hier is het bloedvergieten 
reëel. Hier ligt het péfiaiov zijn in het sterven zelf. En dat geeft Paulus reden 
om de testamentsgedachte in dit verbond op te nemen. Aanleiding daartoe ^ 
vond hij uit wat in vs. 15 van de xlrieovoiiuc gezegd wordt. Daar treedt de 
idee van het erfrecht in. Nu vloeit daardoor ook de testamentsidee in. 

De vraag is nu: In hoever ligt in het testament de verbondsidee? Dat 
verstaat men niet, tenzij men let op de hooge beteekenis, die de -/.Ir^ovoaia in 
het Nieuwe Testament heeft. Daardoor krijgt de testamentaire idee een zeer 
rijke beteekenis. De v.hiQovouiu is er maar niet zoo even onder geschoven, 
maar behoort geheel bij dat testamentaire karakter. Reeds zijdelings vinden 
we er melding van gemaakt in Gal. 4:1 vv. Daarin wordt ons het beeld 
geteekend van den Christen, zoolang hij nog op aarde is. Hij is wel eigenaar, 
maar nog niet in het volle bezit van de erfenis. In vs. 7 staat, dat hij is 
y.Xt]oovó[ios 0eov. Niet Christus is dus de testamentmaker, maar God. In Efeze 
1 : 14 vinden we de gedachte van de--t^oroiua niet meer overdrachtelijk alleen, 
maar ook eigenlijk. In reëelen zin wordt daar de dxo/.vTQcoais onze Hlrigovofiia 
genoemd, terwijl dan in vs. 14 dezelfde gedachte nog breeder wordt uitge­
werkt. Titus 3 : 7 wijst er op, hoe de -/.itieovopia het einddoel is, waarnaar 
heel de genadewerking heenstreeft. Zoo vinden we het verder ook in 1 Petr. 
1 : 4 en Col. 3 : 24. Van lieverlede krijgt dit begrip al meer vastigheid, totdat 
het eindelijk de vaste formule wordt voor de tv-sns. De goederen van het ver­
bond worden de erfenis genoemd. De bondelingen heeten de y.lr^ovóaoi. Natuur­
lijk zijn deze woorden aan de testamentsidee ontleend. Het is een rijkere 
ontwikkeling van de verbondsidee om er de vastheid te meer van te doen 
uitkomen. 

Nu stelle men zich de vraag: Geeft de •A^oovouia eenvoudig genot of leidt 
ze ook tot verplichtingen? Trekt de xhjQovuuos alleen geld, dan hebben we 
hier niet met een verbondsidee te doen. Indien hij echter ook verplichtingen 
op zich neemt, dan wel, dan is het SIkXivqov. 

In alle rechtsbedeeling dan heeft iemand, die tot erfgenaam gemaakt is, 
het recht van boedelweigering. Ook in ons burgerlijk recht. Men heeft het 
recht boedelbeschrijving te eischen: dat is, eerst na te gaan, of men voor-of 
nadeel bij de erfenis heeft. Dat begrip moet dus dadelijk goed vastgehouden. 
Een testamentaire beschikking kan dikwijls een zeer nadeelige beschikking 
zijn, door allerlei bezwarende bepalingen. Ook bij een testament heeft men dus 



60 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

, steeds de dipleuritische idee. Tegenover den testamentma&er staat de testa-
mentaanvaarder. 

Gelijk nu in het paradijs God alleen de condities stelt, en het toch een 
verbond is, omdat de mensch die condities kan weigeren of aannemen, zoo 
ook is het bij het testament. 

Doch er is meer. Dikwijls wordt bij een testament ook benoemd een exe­
cuteur-testamentair. Niet in gewone gevallen, maar b.v. als iemand zelf een 
fabriek drijft met, zeg 1000 werklieden, en niet getrouwd is. Dan zou op het 
oogenblik, dat hij stierf, die fabriek geheel onbeheerd staan. In zoo'n geval 
benoemt men een executeur, iemand op wien de verplichting rust dadelijk 
bij het sterven het beheer van al de zaken over te nemen. Zoo ook in Israël. 
Stierf iemand, met bezittingen van land, lijfeigenen, enz. dan nam de tot 
xXrjpofóuog benoemde de verplichtingen op zich om voor het beheer te zorgen, 
en in dat geslacht de oeconomie van den gestorvene te continueeren. In 
Engeland bestaat nu nog het recht van primogenituur. Dan is alleen de oudste 
zoon erfgenaam. Aanvaardt hij echter die erfenis, dan neemt hij tevens de 
verplichtingen op zich om de zaak voort te zetten en er alle overige familie­
leden uit te laten leven. Dat begrip is onder het individueele Romeinsche 
recht steeds meer afgenomen, maar in Israël was het recht organisch. Een 

/ zekere possessie werd beschouwd als een goed van de vaderen. Bij het Leviraat-
huwelijk was dit zelfs zóó sterk, dat de zwager gehouden was tot voortplan­
ting van het geslacht. De continuïteit der geslachten leefde in Israël zeer sterk. 
Nemen we dit alles in aanmerking, dan gevoelen we, dat de testamentaire 

. en de verbondsidee elkaar volkomen dekken. Is er bij de verbondsidee een 
meerdere, die eenzijdig de bedingen stelt, en een tweede, die ze aanneemt of 
weigert, en, indien hij ze accepteert, ook de verplichtingen op zich neemt: 
precies zoo is het bij het testament. Al de constitueerende bepalingen van 
het verbond zijn erbij aanwezig. En de overgang van het verbond op het 
testament dient slechts om er de gedachte aan het sterven van Christus in 

/ te weven. Het ziet uitsluitend op de vastheid, die het verbond kreeg door den 
dood van Christus. Het is „het nieuwe testament in Mijn bloed." De xaivi) 
óia&tjur] in tegenstelling met de TtaXaia Siaftrjyir], die ook door bloedstorting werd 
ingewijd, maar slechts symbolisch, niet reëel. Die bij het nieuwe testament 
sterft, vaart op ten hemel, en de beweldadigden door het verbond blijven nog 
op aarde achter, om Zijn wil na Zijn sterven uit te werken. 

HL De volgende observatie over deze paragraaf handelt van de beloften. 
- Het is noodzakelijk deze afzonderlijk te bespreken, omdat zulk een bespreking 

ook practische beteekenis heeft, al wordt dit punt ook gemeenlijk in de dog­



61 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

matiek niet behandeld. In de prediking en in de gemeente echter veel, vooral 
in zekere kringen in de gemeente. Bespreking is daarom zeer wenschelijk. 

We beginnen daarbij met de opmerking, dat de verbondsidee in het Nieuwe 
Testament veel minder voorkomt dan in het Oude. Toch zou het verkeerd ^ 
zijn daaruit te concludeeren, dat die gedachte als zoodanig onder het Nieuwe 
Testament minder op den voorgrond treedt. Ze doet dit wel, vooreerst door 
de testamentaire idee, vervolgens door die van de •Aijqovoiuo:, maar ook dooi­
de beloften. In het Oude Testament is daarvan gansch geen sprake. In het 
Nieuwe Testament echter vinden we van de ènuyysUai voortdurend gewag 
gemaakt. Wel komt in het Oude Testament een homoniem begrip voor, 
n.1. toezegging. In twee psalmen: Ps. 77 : 9 en elfmaal in Ps. 119. Dat is de 

psalm, waar we dat begrip gedurig vinden. Ps. 77 : 9 luidt: npn D3NT| 

nni "h1"' "IGiV "10> In het parallelisme wordt dus ")DN geplaatst als synoniem 

met npn- „Toezegging" wordt dus aangeduid door "IDX* Op zichzelf ligt / 

in dit woord niets anders dan: spraak, het gesprokene. Met het oog op de 
toekomst is dat gesprokene echter belofte. De plaats is daarom opmerkelijk, 
omdat het omstaande wijst op het verbondskarakter: en uwen zade, waarover 
later. De vraag bedoelt: Is de toezegging niet meer permanent, maar temporeel? 
Bij Psalm 119 komt het woord voor in de verzen 38, 41, 50, 58, 76, 82, 116, 
123, 154, 162, 170. Daar wordt telkens gebruikt mON, het gezegde. Het denk­

beeld om hetgeen God van Zijn zij in het verbond geconditioneerd heeft als 
toekomstig op te vatten, komt dus wel voor in het Oude Testament, doch 
dan niet zoozeer het woord „belofte" als wel het door God bij de verbonds-
sluiting gesprokene. In het Oude Testament komt nog een ander woord voor: 
rntra, blijde boodschap. Dat staat zeer zeker ook weer in verband met de 

verbondsidee. Maar 't is niet de toezegging, doch steeds de aankondiging van 
de vervulling der toezegging. Dat moet ook steeds in het oog worden gehouden 
bij avayytXiov. 'EitayysXia is van evayyiuov onderscheiden als max van mU'3 v -

T ; • T . . , . 

als de aankondiging van wat God in de toekomst doen zal voor Zijn volk en 
de aankondiging van de vervulling der toezegging. Er is dus ook wel in het 
paradijs reeds evangelie, maar alleen voorzoover Adam en Eva zelf persoon-
Hik de vervulling der belofte ervoer. Voorzoover dat niet het geval was, was 
er geen svayyéhov maar imxyyALa. 

Komen we nu tot de zaak zelf, dan staan we voor de vraag: Waar komt 
het toch vandaan, dat in het Nieuwe Testament zoo telkens het karakter van 
belofte op den voorgrond treedt? We zouden zoo zeggen: in 't Oude Testa-
ment moest alles nog belofte zijn, maar in het Nieuwe niets dan evangelie. 
En 't is toch niet zoo. De oorzaak hiervan is niet moeilijk in te zien, zoo 



62 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

slechts gelet wordt op het verband tusschen verbond en profetie. De profetie staat 
in rechtstreeksch verband met den raad Gods, rV'1 "liD. Nu heeft men eenerzijds 
de openbaring van dien raad Gods in het verledene, anderzijds de openbaring 

van dien raad Gods in de toekomst. Vandaar dat ook de onder 

de profetische boeken worden gerekend, als dat stuk van den raad Gods, dat 
reeds in vervulling gegaan is. Met de andere profetische boeken geven ze te 
zamen den vollen raad Gods weer. Indirect is het verband tusschen verbond 

/ en profetie zeer nauw. Bij de verbondssluiting heeft God den wil van Ziin 
raad geopenbaard om Israël te zegenen; maar slechts in nuce, niet gedétail-
leerd. En voorzoover er in bizonderheden aanwijzingen worden gegeven, zijn 

' de détails alleen van uitwendigen aard, als de verhouding tot Kan aan. Maar 
, de eigenlijke inhoud wordt slechts weergegeven in deze ééne gedachte: „Ik 

zal u tot een God zijn, en gij zult Mij tot een volk zijn." Dat is natuurlijk 
alles, daar ligt vanzelf alles in. Maar het maakt toch een groot verschil, of 
ik een bankbiljet van f 3000 heb, of 3000 zilveren guldens. Wie er geen begrip 
van heeft ziet de waarde van zoo'n biljet niet. Daarom, zoo is het ook voor 
ons, die de beteekenis ervan kennen, wel heel gemakkelijk om het gewicht van 
die ééne belofte te voelen; maar Abraham, Izak en Jacob, die deze gecon­
denseerde toezegging ontvingen, begrepen er wel hoe langer hoe meer van, 
doch 't was hun toch altijd een bankbiljet. Daarom behoort bij het verbond 

de profetie, die in détails ontplooit wat in de rnCN reeds in nuce inzat. Nu 

is in Ps. 77 en 119 van die rPDN nog slechts sprake in haar embryonisch 

karakter. Maar daarna komt de profetie om in de v"' TiD ook te openbaren de 
bizonderheden van al wat aan Gods volk zal toekomen, en de wijze, waarop 
ze gerealiseerd zouden worden. 

In het Nieuwe Testament vinden we dus voor een deel svuyyéhov, hetwelk 
ons toont dat het nu werkelijk gerealiseerd is, maar ook vinden we daar een 
terugwijzing naar de détailuitwerking, ons in de profetie gegeven. Ware ter-

/ stond na Christus' opstanding de eindbeslissing ingetreden, dan zou er in het 
Nieuwe Testament geen plaats zijn voor de beloften. Maar nu is Christus ten 
hemel gevaren en doorleeft de kerk des Nieuwen Testaments op aarde nog 
een historie. Wat haar wedervaren zou in het rijk der heerlijkheid ligt alles 
nog in de toekomst. De nieuw-testamentische geloovigen staan dus voor het 
gerealiseerde deel van den raad Gods, tb siayyihov, maar ook voor een nog te 
realiseeren deel, de ènayyiUai. Wanneer dan ook het Nieuwe Testament beze-

Z'' geld wordt, hebben we daarbij twee deelen te onderscheiden: het gerealiseerde 
deel in Christus, en het nog toekomstige deel. Vandaar dat de &nie het nood­
zakelijk corollarium is naast de nietig en de ayunr,. 



63 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Hoe kwamen de apostelen tot die onderscheiding? Door eigen psychische 
worsteling. De discipelen hadden deze onderscheiding eerst niet gemaakt. Bij 
hen was de voorstelling, dat Jezus het koninkrijk der heerlijkheid, gelijk dat 
in détails was toegezegd, zou brengen. En al Jezus' worstelen met hen is 
geweest, om hun aan 't verstand te brengen, dat ze onderscheid moesten 
maken tusschen het gerealiseerde bij Zijn vleeschwording en het nog te reali-
seeren deel van den raad Gods in de parousie. Toen ze nu zelf deze worsteling 
hadden doorgemaakt, ontnuchterd waren geworden en tot het inzicht gekomen 
van deze onderscheiding, waren juist die apostelen de geschikte mannen om 
de kerk te leeren siayyéliov en faayyelia uit elkander te houden. Daarom komen 
ze er ook zoo vaak op terug. Ze voeren er een nieuw woord, éxayyeXlD;, voor in, 
als een afzonderlijk element in hun Christusprediking. Het opnemen van dat 
tweede element is er evenwel later weer geheel uitgegaan. Bijna uitsluitend werd 
to ivayyéhov de inhoud der prediking. De iTcayyüia werd of verzwegen, of 
chiliastisch en daardoor verkeerd opgevat. 

Het woord ènayysXia komt in het gewone Grieksch niet voor. Daar wordt 
gebruikt indyysXua. Het kwam in gebruik voor de annuntiatio e decreto, de 
afkondiging van het door de consuls genomen besluit. Eerst daarna kreeg het 
de beteekenis van belofte. Het begrip van zekerheid en vastheid is er aan 
eigen. Voorts wordt het werkwoord niet in het activum maar in het medium 
gebruikt, b.v. Jac. 1 : 12. Dat is om wat in de vorige § gezegd is: het ver­
bond is geen verdrag maar sluit altoos den heelen persoon mee in. God 
garandeert altoos met Zijn eigen persoon erbij. 

In Lucas 24 : 49 lezen we: xat Idov, tyó) iiTtoaxilXm rijv ènayysliav rov ncetyós 

fiov itf üfias. Dit is op het eerste hooren een zeer zonderlinge uitdrukking. 
Niet: ik beloof, maar: ik zend u de belofte. Evenzoo Hand. 1:4: xk» awaX^óasvos 
naQijyytdtv avtoïg ie-uil ' lifioaoXviLuiv U7j xcoQi&a&xi, ccXXa NSQTILTVSIV rijp inayysXictv TOV 

TTAZQÜS, 'RJV rjuovaaré uov.'  Ook Hand. 2 : 33: rjj ovv TOV 0sov vtpoo&tis, Trjv TS 

iTtayysliav TOV 'Ayiov TIvivfiaTog Xafiav Ttanö: TOV TiceTQÓg, éifyts TOVTO o vvv vfielg pXénsTS 

v.aï cchóvsts. Al deze uitdrukkingen van het zenden, het wachten op de belofte, 
klinken eenigszins vreemd. Men voelt; er zit iets achter. Het ziet dan ook " 
bepaaldelijk op de uitstorting van den Heiligen Geest, naar Jeremia 31 ; 31: 

rna? «6 rro nniiT jTrnxi SiNTfc^ jTstin nlrracj d\v3 jtd; nan 

"•rinrrttc nan narr-TN nnsp yisa DNMsinS DTS ara ani3N-n»v 'nis TÜ'X 

ann a^n nnx n^-nx rrok\ nnan ax? ^ as 'Pthys ojni 

;D^S nsni Dri\vS anS ^"ni n;arQK aah-hp oa-ipa ^"Tin-Av ,nriJT 

Hier is dus sprake van een nieuwe verbondsoeconomie, die daarin zou 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

worden gerealiseerd, dat de Heilige Geest in het hart van het volk zou 
wonen. Daarop ziet Jezus, als Hij spreekt van de belofte des Vaders, die 
Hij zenden zal. De subjectieve realiseering van het nieuwe verbond zou op 
den Pinksterdag komen, gelijk de objectieve gekomen was bij de vleesch-
wording des woords. Deze inccyysXia was dus tien dagen later reeds sictyyèXiov 

geworden. Maar dat was niet de eenige êmxyyeXia. In 2 Cor. 1: 19 en 20 staat: 
ó YAQ TOfi 0sov vwg 'Irfiovg XQIOTOS « Si' valv Si ijniot' ilq, Si TFIOV v.aï SiXovavov 

-/tal Tmo&tov, oi'K êycvsro ral -itcd ov, &XXa veel Cv ccvtm yéyovsv' óaai ya.it ènccyysXiai 

f>eov, iv aiiTöj rb val, -/.al tv airoi TO aurjv, rch f)sü ngog Só^av Si tjutav. Wie dit 
buiten verband met het verbond leest, vindt hier groote woorden, waarvan 
hij niets begrijpt. Maar heel anders wordt dit, wanneer we hierin sprake zien 
van een xijevyfia, dat eensdeels reeds gerealiseerd is en anderdeels nog moet 
worden gerealiseerd. Zijn dat dus de êjtayysXiai van het verbond, en moet de 
realiseering daarvan worden aangekondigd, dan is dit de groote gedachte, dat 
al die ixayyeXLai in hun veelheid worden samengevat. De nog toekomstige 
realiseering hangt af van denzelfden Christus, in Wien reeds een deel gerea­
liseerd is. Hij nu is niet ja en neen. Zoovele beloften als er zijn, ziin in Hem 
ja en amen. Ze liggen alle te zamen vast in Hem. En dat niet om ons zalig 
te maken, maar tot verheerlijking van God. 

Hebreen 10 : 23. -/.ariiaaiv rr]v iiao/.oyiav rijs êXirLSog av-XivTj, marög yap <5 ènray-

ystXdfiBvog. In verband met de voorafgaande verzen wil dat zeggen: 't Eerste 
deel der beloften is in het bloed van Christus vervuld. Laat ons nu het tweede 
deel niet loslaten, maar zij het voor ons even onwankelbaar als het eerste, 
omdat xtaróg is Hij, Die het ons beloofd heeft. 

En dat nu met deze beloften zoo maar niet beloften op zichzelf, maar wel 
degelijk verbondsbeloften zijn bedoeld, blijkt uit Hebr. 8:6: vwl Se SiatpoQco-

rtfiag tttev%c Xnrovtiylag, una v.al y.Qtizrovóg èan Siu&r]-/.rig ueeitr^g, ijng inl KQsLtxoaiv 

ènayysXiaig v£vofio9tTr]Tai, en uit Efeze 2, waar tot de heiligen, die te Efeze zijn, 
gezegd wordt, dat ze eertijds waren ètvoi xüv Sia&rjy.wr Tijg inayysXlag. Hieruit 
spreekt duidelijk het foederaal karakter der inayyeXiai. 

Alleen één uitspraak van den apostel Paulus is er, die eenigen twijfel zou 
kunnen doen rijzen, n.1. Rom. 9 : 4. oinvég dmv 'laQariXltai, ow r] vioQ-eaLa v.al fj 

Só£a, -/tal ai öictd'Tjv.cci 5tal f) vouo&eaïa, Kal r] Xargcia v.al al inayysXiai. Men ZOU 

kunnen zeggen, dat bij de genoemde privilegia onderscheiden worden de 
TTTAYYEXIUI en de SIADRJ-ZMI,  wijl ze gecoördineerd worden. Maar ook de VOIIO&TAIA 

en de XargsLa worden onderscheiden, die toch in de Siad-i'inai besloten lagen. 
We hebben hier dus volstrekt geen opsomming van gecoördineerde begrippen. 
Na de Siaftf/xai. worden eenvoudig genoemd de dingen, die den inhoud van 
het verbond vormen. 



65 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Al de aangehaalde plaatsen waren uit de brieven van Paulus. Is deze 
gedachte dan een uitsluitend Paulinische? Terloops zij opgemerkt, dat het op 
tentamens en examens soms aan het licht komt, hoe weinig men thuis is in 
het onderscheiden spraakgebruik der verschillende bijbelsche schrijvers. Een 
gemakkelijk middel om daar in te komen is het gebruik van een theologia 
biblica. Tegen het beginsel, dat aan zulke werken ten grondslag ligt, kanten 
wij ons natuurlijk. Maar dit neemt niet weg, dat het een element van belang 
is het onderscheiden spraakgebruik der verschillende schrijvers in het oog 
te houden. 

De vraag is dus; Is de gedachte van faayycUai uitsluitend Paulinisch? Dat 
kon zoo zijn, en dan ware met dit te erkennen aan de autoriteit der Heilige 
Schrift volstrekt niets te kort gedaan. Dan zou daaruit slechts blijken, dat 
Paulus het instrument is geweest, waardoor de Heilige Geest deze zijde der ^ 
waarheid wilde openbaren. Maar het tegendeel blijkt uit 1 Joh. 2 : 25: „En dit , 
i s  d e  b e l o f t e ,  d i e  H i j  o n s  b e l o o f d  h e e f t .  n . 1 .  h e t  e e u w i g e  l e v e n " .  2  P e t r .  1 : 4 :  
„Door welke ons de grootste en dierbare beloften geschonken zijn", en c. 3 : 4: 
„Waar is de belofte Zijner toekomst?", vs. 9; „De Heere vertraagt de belofte 
niet", en vs. 13: „Maar wij verwachten, naar Zijne belofte, nieuwe hemelen en 
een nieuwe aarde". Dus ook bij andere schrijvers is van de faayytXiai sprake. 

De hoofd-hoofdstukken echter, de capita classica voor de leer der beloften 
zijn Romeinen 4, Galaten 3 en Hebreen 11. 

In Eomeinen 4 geldt het de vraag, of Abraham zijn zaligheid verkregen 
heeft uit de wet, dus uit de norm van de werken, of uit het geloof en dus 
uit de norm van het genadeverbond. Antwoord (vs. 14,15,16); „Indien degenen, 
die uit de wet zijn, erfgenamen zijn. zoo is het geloof ijdel geworden, en de 
beloftenis te niet gedaan. Want de wet werkt toorn; want waar geen wet is, 
daar is ook geen overtreding. Daarom is zij uit het geloof, opdat zij naar 
genade zij: ten einde de belofte vast zij al den zade, niet alleen dat uit de 
wet is, maar ook dat uit het geloof Abrahams is, welke een vader is van ons 
allen". De herinnering aan de belofte keert dan terug in vs. 20: „En hij heeft 
aan de beloftenis Gods niet getwijfeld door ongeloof, en nogmaals in vs. 21 
in den verbalen vorm: „Ten volle verzekerd zijnde, dat hetgeen beloofd was, 
Hij ook machtig was te doen". 

Gelijk betoog wordt geleverd in Galaten 3 : 14, 16, 17, 18, 21, 32 en 29. 
Ook in Hebreen 11. Abraham, zoo lezen we daar (vs. 9), is een inwoner 

geweest in het land der belofte als in een vreemd land, en heeft in taber­
nakelen gewoond met Izak en Jacob, die medeërfgenamen waren derzelfde 
belofte, n.1. der belofte van den ingang in Kanaan. Als er dan ook in vs. 33 
sprake is van het verkregen hebben der belofte, wordt bedoeld de belofte van 

5 



66 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

het erfelijk bezit van Kanaan. Daarentegen in vs. 13 en 39. waar gezegd wordt, 
dat ze de belofte niet verkregen hebben, wordt gezinspeeld op den vollen 
rijkdom en geestelijken achtergrond der gedane belofte. 

Het woord „belofte", de inayyslia, wordt in deze hoofdstukken steeds gebruikt 
in antithese met het volbrengen van de wet als middel tot beërving van de 
eeuwige zaligheid. De tegenstelling is aldoor: zaligheid door de wet of dooi­
de belofte. 

Nu keeien we terug tot ons uitgangspunt: het raonopleuritisch karakter 
van het verbond. Dat karakter kan niet sterker uitkomen dan in de beloften. 
Belofte is een daad van vrijmachtig welbehagen. Van contra-praestatie is 
daarbij in het geheel geen sprake. 

Dat nu belofte en verbond zoozeer geidentifleerd worden, is daaruit te ver­
klaren, dat die een verbond sluit of een belofte doet voor zijn persoonlijke 
eer aan het nakomen van zijn woord is gebonden. Alles ligt hier vast in het 

/ zelfrespect van God. 

IV. Onze laatste observatie handelt over het permanente karakter van 
/ het verbond. 

Zoowel bij het Werkverbond als bij het Genadeverbond hebben we te doen 
met verbonds/ïoo/cZew, wat weer onderstelt, dat er anderen zijn in wier naam 
zoo'n hoofd optreedt en die onder dat hoofd staan. Hoe komt het nu, dat in 
de Heilige Schrift het verbond altoos ook dit eigenaardig karakter draagt, dat 
het gesloten wordt met het geheele organisme, en als zoodanig met een hoofd, 
tot wien het dan heet: „en met uwen zade na u"? Zoo bij het Noachietisch 
verbond, volgens Gen. 9:9; bij het Abrahamietische, volgens Gen. 17 : 7, en 
verder Ex. 6 : 1—7, Deut. 4 : 31, 2 Sam. 7 : 12 en 16, Ps. 89 : 29 en 80 en 
Hand. 2 : 39. Overal vinden we diezelfde norma. 

Bij menschen is daarvan wel een analogie. Zoo bii de Triple Alliantie tusschen 
Duitschland, Oostenrijk en Italië. De keizer van Duitschland is gehouden dat 
verbond na te komen, en al overleed nu ook de oude keizer, en al overlijdt 
ook straks de jonge, ziin zoon, zijn geslacht moet met heel het volk, 
zoolang de duur van het verbond is, er zich aan houden. Onder menschen 
echter wordt zulk een alliantie altoos gesloten met een bepaald doel en 
voor een beperkten tijd. Zoo'n verbond geldt alleen voor een bepaalde casus­
positie. Het eigenaardig karakter echter van Gods verbond is, dat het het 

// relatieve absoluut maakt en de verbondsbelofte uitstrekt tot al wie organisch 
verbonden zijn aan den persoon, met wien het verbond gesloten wordt. Het 

wijst op de progenituur der geslachten. Het kent geen temporeele 



67 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

beperking. Het gaat door zoolang de organische werking van het motief 
doorgaat. Het duurt tot in eeuwigheid, d. w. z. het duurt zoolang de zaak 
loopt waarover gehandeld wordt. Vandaar dat in de Schrift alles, wat tot de 
parousie duurt, eeuwig genoemd wordt. Het verbond geldt zoolang God 
geslachten geeft. 

Ook is hier het hoofd niet mechanisch, maar organisch. Bij de Triple 
Alliantie zijn het vorsten, overheden, die het verbond sluiten. Niet patriarchen. 
Maar bij het verbond, door God gesloten, is hoofd de man, dien God poneert 
in het organisme. Adam is hoofd van het Werkverbond als organisch aanvangs­
punt van het menschelijke geslacht. Noach evenzoo van het uit den vloed 
behouden menschdom. Abraham als de vader van vele volkeren. En Christus 
als hoofd des lichaams, der ingeliifden in het Genadeverbond. 

De oorzaak, waarom in het verbond dat eigenaardig karakter voorkomt, is ^ 
hierin gelegen, dat een verbond insluit al wat tot den persoon behoort. Tot 
den persoon nu behoort heel zijn nakomelingschap. De kiem van zijn eigen 
nakomelingschap wordt door hem bij zijn geboorte reeds meegebracht. God 
ziet in Abraham ook wat i* ryg óayvog 'Afaaau voortkomt. 

Ten slotte zi] er nog op gewezen, dat uit dit „en uwen zade" juist voort­
vloeit, dat iemand in 't verbond besloten wordt, zonder dat hij het zelf weet, 
en zonder dat er van zijn wil sprake kan zijn. Zonder dat hij er zelf iets 
van wist was de kleine Israeliet reeds in het verbond opgenomen en evenzoo 
is het ook bij den Christelijken doop. Vandaar zegt ons doopformulier dan 
ook zoo juist, dat de kleine kinderen zoowel als de volwassenen in het verbond 
Gods begrepen zijn. Heft dit nu het eigenaardig karakter van het verbond op 
of is het er de onafscheidelijke trek van? Wanneer we letten op den Driebond 
tusschen Duitschland, Oostenrijk en Italië, dan zien we, dat dit bondgenootschap 
slechts door drie menschen gesloten is. Wel heeft ook het volk er zijn toe­
stemming toe gegeven, maar toch ging de geheele opmaking buiten het volk 
om. Het volk heeft alleen de middelen verschaft, die noodig waren om er 
uitvoering aan te geven. Trouwens, breekt er een oorlog uit, dan weten we 
allen, dat zij, die op een afgelegen dorpje wonende, heel niet meededen om 
dien oorlog te doen ontstaan, toch er zich voor moeten geven en hun leven ervoor 
wagen. Men is als jonge Duitscher geboren onder het verbond zonder er iets 
van te weten. Is dit nu bij een menschelijk verbond zoo, evenzoo is het bij het ' 
verbond, dat God sluit. Dat behoort juist tot het karakter van een verbond, in 
onderscheiding met een contract. 



§ 4. De. Foedere tamquam sublimi forma religionis. 
In de H. Schrift is niet alleen de verbondsidee de identieke vorm 

voor wat wij „religie' noemen, zoo zelfs, dat de religieuze idee niet anders 
dan onder dezen vorm voorkomt, maar veel meer nog verheft eerst in 
den verbondsvorm de religieuze idee. zich tot haar zuivere en volledige 
openbaring. Gelijk reeds Bullinger het uitsprak, moet de religie tot 
verbinding en gemeenschap leiden, en juist die verbinding komt in de 
religie zonder het verbond niet tot stand. Zonder de verbondsidee valt 
of een der beide constitueerende termen uit de religie weg, en wordt 
pantheïstisch hetzij God in het creatuur opgelost, hetzij de mensch in 
het goddelijke vernietigd, of wel, bij handhaving van beide termen 
deistisch alle verbinding en alle gemeenschap weggenomen, en zoodoende 
het wezen der religie te niet gedaan. Zal daarentegen zoowel wat God 
als wat den mensch betreft elk der beide termen in zijn realiteit 
gehandhaafd worden, en nochtans ook de gemeenschap tusschen beide 
een ware en reëele zijn, dan moet God Zich salva maiestate Sua met 
Zijn creatuur willen verbinden, en moet die verbinding een zoodanige 
zijn, dat de mensch niet enkel passief verbonden worde, maar als vrij 
en zelfstandig wezen, hetzij terstond reeds of ten slotte, ook zelf wil 
en zichzelf verbinde. Deze ware religieuze verbinding nu heeft zeer 
zeker 's menschen schepping naar den beelde Gods tot grondslag. Zonder 
dezen grondslag in onze natuur ware alle religieuze gemeenschap met 
God ondenkbaar. En tegelijk moet heel de schepping buiten den mensch 
weer ad imaginem hominis praeformata zijn, anders zou de religie, 
dualistisch, den mensch alleen van zijn pneumatische zijde kunnen 
insluiten, en 's menschen kosmisch leven buiten den religieuzen kring 
laten. Maar al ligt de grondslag voor de ware religie aldus in de schep­
ping van den mensch, eenerzijds relata ad Deum en anderzijds relata 
ad universum, toch komt uit den grondslag niet vanzelf het gebouw. 
Religie eischt actieve gemeenschap evengoed als in passieven zin. Ze 
moet daarom het karakter van bewustheid dragen, en dit element der 
bewustheid moet aan beide zijden, zoowel bij God als bij den mensch, 
worden gevonden. De religieuze gemeenschap berust op het persoons­
begrip. Het onderstelt tweeërlei ik, en eischt, dat deze twee zich op 



69 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

bewuste wijze tot innige gemeenschap verbinden. Alleen zóó kan de 
religie, die anders het zedelijk besef van vrijheid en verantwoordelijk­
heid onderdrukt, de zedelijkheid op haar eigen wortel doen bloeien. De 
band tusschen persoon en persoon rust in liefde en trouw, en niet op 
zichzelf in afhankelijkheid. Immers, de oneindige verhevenheid Gods 
gesteld tegenover de volstrekte afhankelijkheid van den mensch, zou 
alle vrije gemeenschap van persoon tot persoon afsnijden. Daarom sticht 
God die vrije gemeenschap door den mensch in verbondsverhouding 
tot Zich te plaatsen, en alzoo dien nietigen mensch als een ik tegenover 
Zich te erkennen, in welks liefde en trouw Hij Zich verlustigt. En ein­
delijk, waar van 's menschen zijde de religieuze verbinding slechts inci­
denteel en atomistisch zou zijn, en alzoo gestadig met afbreking zou 
bedreigd worden, is het God, Die door de verbondsrelatie aan de religie 
des menschen een duurzaam sociaal en onverbrekelijk karakter verleent. 
Het verbond toch rust niet in wat de mensch wil, maar in hetgeen 
God in het verbond aan den mensch toezegt en als toezegging vastlegt, 
terwijl ditzelfde verbond tevens, door niet het individu, maar het geslach ­
te verbinden, één band om allen slaat, hetzij om het geheele mensche-
lijke geslacht, hetzij om alle leden van het lichaam van Christus, en 
alzoo de'liefde eenerzijds voor den naaste, en anderzijds voor de broe­
deren, niet tegen de liefde voor God over stelt, maar uit de liefde voor 
God zelf doet voortkomen. De persoonsreligie is tevens menschheids-
religie. Het is de mensch in de menschheid, die door het verbond met 
God en menschen in religieuze verbinding treedt. 

I. In deze § wordt nader ontwikkeld de hoofdgedachte in de vorige § uit­
gesproken. De verbondsidee is niet iets, dat bij de religie bij komt, maar ze ^ 
is daarmee identisch. Het is de religieuze idee. Ook werd reeds aangetoond, ^ 
dat in de Heilige Schrift voor „religie" geen naam is. Dat nu de verbondsidee 
de religieuze idee is, werd door de Reformatoren reeds van het begin der ^ 
Reformatie af uitgesproken. Bullinger schrijft in zijn Compendium religionis 
Christianae (Zürich, 1569) pag. 26 verso; 

„Quicunque ergo haec observant (scil. foederis conditiones), lü fldoles Dei 
„servi et foederati sunt ac vera religione utuntur. Religio enim non tam a 
„relegendo quam a ligando dicta videtur. Deo vero obligamur et foedere 
„iungimur gratuita eius benignitate per fidem; quam ob rem idem sunt foedus 
„Dei et religio vera. Religiosi autem sunt omnes hi, qui Deo foederati Huius 
„verbo nituntur". 



70 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Dit getuigenis is daarom zoo merkwaardig, omdat men hetgeen erin gezegd 
wordt tegenwoordig beschouwt als een groote nieuwigheid. Er blijkt uit, hoe 
er in de oorspronkelijke Reformatie een opwelling van rijke, diepe gedachten 
was, waardoor de verst strekkende ideeën werden uitgesproken. 

Die gedachte van Bullinger moet echter nader worden uitgewerkt. Het is 
maar niet genoeg te zeggen: de verbondsidee is een gedachte der Schrift, 
maar ook moet duidelijk worden de uitnemendheid daarvan boven alle andere 
concepties, omdat de religieuze idee eerst daardoor haar volle, ideale betee-
kenis erlangt. Het moet ons helder worden, dat overal, waar de mensch zelf 
over de religieuze idee is gaan nadenken, hij mis is gegaan, en dat eerst 

/ waar God zelf gesproken heeft de religieuze gedachte is doorgebroken en ons 
stemt tot dankbaarheid jegens God. Zoo zien we tevens, hoe ver de kerk is 
afgedoold, dat ze, waar God zelf die religieuze idee als verbondsidee gegeven 
had, er niet meer van gerept heeft, en ze als een curiositeit van het verleden 
is gaan beschouwen, verbonden aan Coccejus' naam. Het geestelijk leven in 
de kerk komt niet door methodistische meetings. Die wekken slechts opwin­
ding. Maar 't algemeene diapason van het leven moet weer zóó hoog worden, 
dat men zich aan de verbondsidee vastklemt. Gaat dat weg, dan komt er 

/ eerst nog een stadium, waarin men over formeele spitsvondigheden de kerk 
doodpreekt door mechanische scholastiek, totdat men er toe komt voor de 
goddelijke de menschelijke opvatting van de religieuze idee in de plaats te 

^ schuiven. Al die theologen, die dwepen met Schleiermacher, hebben voor de 
' verbondsidee oog noch hart, kennen haar niet anders dan uit de zoogenaamde 

foederaaltheologie, en loopen hoog weg met Schleiermachers groote vondst 
van een religie, die bestaat in schlechthinige Abhangigkeit. 

Waar komt het bij de religieuze idee op aan? Op den band, die tusschen 
/ God en den mensch bestaat. Maar daarmee is niet genoeg gezegd. Die band 

moet in de eerste plaats zijn een bewuste band; ten tweede, een zelfgewilde; 
ten derde, zoodanig dat hij gepleegd wordt, d. w. z. op zulk een wijze, dat 
die verhouding tegenover God in actie wordt gezet; en ten vierde vice versa, 
een band van God naar den mensch en van den mensch naar God. Eerst 
waar die betrekking tusschen God en mensch bestaat, dat God Zich aan den 
mensch en de mensch zich aan God gebonden weet, bewust, beiderzijds zelf­
gewild, niet opgedrongen, ook niet pro memorie op het boek, maar actief in 
het leven uitgaande, daar eerst heeft men religie. Dus niet in de verhouding 

^ van Creator en creatura. Die betrekking bestaat tusschen God en mensch zeer 
Z zeker ook, maar dat is geen religieuze verhouding; die verhouding bestaat 

ook tusschen God en het dier. Ook niet in de verhouding van heer tot 
knecht. Dat toch geldt ook van de starren des hemels; zij alle zijn Zijne 



71 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

knechten. Die verhouding put dus de religieuze idee volstrekt niet uit. De / 
Heilige Schrift gebruikt dan ook voor de religieuze idee heel andere beelden; 
n.1. de verhouding van vader en kind, van moeder en zuigeling, van koning 
en volk. Die beelden komen altoos weer neer op de vier zoo straks aange­
geven kenmerken. Maar eerst in de verbondsgedachte wordt die idee met haar 
volle eigenschappen uitgesproken. Bij het beeld van vader en kind toch ont­
breekt het zelfgewilde. Het is een oorspronkelijk physische verhouding. Om 
nu de verhouding zelfgewild te maken is noodig de verbondsidee. Bij die idee 
is nota necessaria het denkbeeld van bond, van verhouding. Het ligt in de 
zaak zelve in. Ook werkt in de verbondsidee geen physische dwang, gelijk ^ 
ons bloed werkt in onze aderen. Neen, de bewustheid ligt er in. De verbonds­
idee wijst op een bewust sluiten. Evenzoo staat het met het zelfgewilde ^ 
tusschen bondgenooten. Evenzoo ook met het plegen, het actief maken van 
de verhouding. Zoodra een van beiden wordt aangevallen treedt de ander in 

i actie. Hier dus, waar we te doen hebben met een vijand als Satan, die nooit 
rust, is er een voortdurende activiteit. Eindelijk is ook alleen bij bondgenooten 
de vice-versa-idee. Zij werken op elkander. 

Zoo ligt in de verbondsidee de volle complex der eigenschappen, die te zamen 
de religieuze idee componeeren. Ze zitten er alle met noodzakelijkheid in. 

Dat nu drukt de Schrift uit met de woorden: „Ik zal u tot een God zijn, ^ 
en gij zult Mij tot een volk zijn", d. w. z. eenerzijds: alles, wat ge van een 
God verlangen kunt, zal Ik voor u zijn; en anderzijds: gij, als volk, schenkt 
Mij, als uw Koning, de volkomen overgave, subordinatie en toewijding. 

Daarentegen werkt in de Heidenwereld zeer zeker een religieuze idee ^ 
krachtens het semen religionis. (We erkennen, dat er bij alle Heidenen gods­
dienstig besef is; alleen maar: 't is afgodendienst). Het gevaar van de religieuze 
idee, als ze aan zichzelf blijft overgelaten, is de pantheistische idee. Deze 
komt niet uit de lucht vallen, maar moet noodzakelijkerwijze uit het semen 
religionis voortkomen, wanneer dat buiten de Goddelijke Openbaring blijft. 
Het Pantheïsme moet in de religieuse combinatie van God en mensch God 
of den mensch vernietigen. Dat geschiedt daardoor, dat ons worden op God 
wordt overgebracht. Alle menschelijk leven is een altoos wordend proces. Ons 
eigen leven en alles om ons heen leert, dat er op den weg, dien wij betreden, 
geen voetstap is, die beklijft. En volgens die natuurlijke ervaring kunnen we 
ons ook van God geen andere voorstelling maken. Waar God Zich niet in Zijn 
eeuwig z'ujn aan ons openbaart als Ik zal zijn, Die Ik zijn zal. brengen we 
ook op God het worden over. Maar wat wordt, is niet. Dus dan is God ook 
niet. Daar dat worden steeds ons worden vergezelt, gaat dat ook zóóver door 
als het onze, en is er geen opklimmen meer tot het zijn van God. God is 



72 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

/ vernietigd en ondergegaan in de natuur. Dan komt het gouden kalf, de aan­
bidding van den stier, of van zon, maan en sterren. Of ook, en dat geschiedt 
even dikwijls en even natuurlijk, zoo er in beide een worden gesteld wordt, 
kan men ook den nadruk leggen op het altoos worden van den mensch, en 
dan krijgt men het Buddhisme en wordt de hoogste religie gezocht in het 
ophouden van het bestaan: de Nirwana. Dus of een loochenen van God, en 
dan alleen de natuur overblijvend, öf omgekeerd. In de religieuze tegenstelling 
tusschen God en mensch moet een van beiden tot rust komen. Daarom leert 

- dan ook de historie, dat alle pantheistische Godsidee op vernietiging van de 
, religie uitloopt. God wordt iets onpersoonlijks: het ideaal, het heilige, een idee, 

niets. Men krijgt öf pessimisme öf ascetisme. 
Dat pantheisme sluipt in, waar men met de religieuze idee ernst maakt. 

Maar nu heeft men ook een ander soort menschen. Zoo zijn b.v. de Japanneezen 
weinig godsdienstig. De Indiërs en zelfs de Chineezen veel meer. Zoo is er 
ook weer verschil in Europa. Ook loopen er in hetzelfde volk nog weer ver­
schillende aderen. Men heeft geslachten, waarin de religieuze idee nauwlijks 

z leeft, en waar alles maar aankomt op het: zaken doen. Dat leidt tot Deisme. 
/ 't Semen religionis bij ontstentenis der Openbaring leidt onder diepere zielen 

tot pantheisme, onder oppervlakkige tot deisme. Bij het deisme laat men God 
en mensch beiden staan, maar men vernietigt den band tusschen die twee. 
De deïst zegt: God laat alles loopen en aan den mensch over. Hij is veel te 
hoog om er zich mee te bemoeien, of gij een jas aantrekt, kinderen krijgt enz. 
Hij heeft als een reeder het schip uitgestuurd, zegt tot den kapitein „Goeie 
reis", en nu mag hij nog eens in de krant kijken om te zien of het schip ook 
gepraaid is, maar overigens laat hij het reilen en zeilen. De band tusschen 
God en mensch is hier ten eenenmale weg. 

Nog een enkel woord over het polytheïsme. Het polytheisme breekt den 
^ eenen God in meerdere goden; en wel zóó, dat er eenerzijds een locale, 
^ anderzijds een qualitatieve breking ontstaat. 

De locale breking is meestal eerst nationaal. Elke natie heeft haar goden. 
Daarna wordt diezelfde idee ook toegepast op enkele streken en steden. Die 
tweede soort locale breking vindt men niet bij de oostersche monarchiën, die 
een zeer nauw aaneengesloten eenheid vormen, maar wel in de Grieksche 
wereld, met haar tal van kleine republiekjes. De zelfstandigheid der staten 
was voor het besef van den Griek niet voltooid, tenzij elk staatje ook zijn 
eigen god had. 

In de tweede plaats vinden we de qualitatieve breking, naar de qualiteit, 
die aan de goden werd toegeschreven. Een god, die de qualiteit der wijsheid 
heeft, gelijk Minerva; een andere, die het maatschappelijk leven regelt gelijk 



73 

College dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Mercurius; een andere, in wien de krijgsidee op den voorgrond treedt, gelijk 
Mars. Zoo worden de verschillende eigenschappen van Gods Wezen losgemaakt, ^ 
en als afzonderlijke wezens gehypostatiseerd. God wordt gebroken. Waar nu 
breking plaats grijpt, moet ook onderscheiding zijn. Dat wekt de behoefte aan 
een onderscheidend kenmerk, waardoor de beelden ontstaan. Waar geen 
breking van God is, is ook geen behoefte aan een beeld. Alleen bij de behoefte 
aan verbizondering van God is een kenteeken noodig. Dat breken van God ^ 
echter neemt uit den aard der zaak het eenheidsleven uit God weg. Een 
gevierendeeld mensch is zonder leven. Vandaar dat de Schrift spreekt van 
stomme afgoden. Zoo teekent ze o. m. Psalm 115: „Zij hebben een mond, maar 
spreken niet; zij hebben oogen, maar zien niet; ooren hebben zij, maar hooren 
niet; zij hebben een neus, maar zij rieken niet; hunne handen hebben zij, 
maar tasten niet; hunne voeten, maar gaan niet; zij geven geen geluid door 
hunne keel". Dat is het rechtstreeksche gevolg der breking. Dan is er geen ^ 
religie meer mogelijk. Met een lijk is geen gemeenschap meer. 

II. In onze tweede observatie komen we weer terug op Schleiermacher. 
Reeds wezen we er op, hoe de theologen, die de verbondsidee niet meer 
begrepen, noodzakelijkerwijze een andere religieuze idee moesten fatsoeneeren. 
En die gaf Schleiermacher aan in zijn: Religion ist slechthiniges Abhangig-
keitsgefühl. Over die formule ging allerwegen één applaus op. Wel, wel! wat 
was dat mooi. En allen namen het over. We dienen echter in 't oog te houden, 
dat op deze wijze Religion gemaakt wordt tot Gefühl. d. w. z. tot een sub- ^ 
jectieve gewaarwording. Een gewaarwording nu als zoodanig kan nooit religie 
zijn. Religie moet ook een gepleegde verhouding wezen. Hier echter is ze 
bloot subjectief. Dat gevoel kan ook inbeelding wezen. Ge hebt daarbij niet / 
twee factoren, maar slechts één. Hier blijft zelfs onbeslist, of er een God is. 
Bij Schleiermacher kwam het tot die formule tengevolge van de theorie van ^ 
Kant, dat we wel de phaenomena, maar niet de noumena waarnemen. Omtrent 
de laatste missen we eiken waarborg. Nu behoort het Abhangigkeitsgefühl tot 
de phaenomenologie, niet tot de realiteit. Het is dus volkomen onbruikbaar 
als religievortn. De religie zou, zoo opgevat, niets zijn dan een gisting van de ^ 
subjectieve gewaarwording in het gemoedsleven. Vandaar dat dit standpunt 
niet enkel door Ethische en Roomsche, maar ook door moderne theologen kan 
worden goedgekeurd. Onze kritiek is dan ook in overeenstemming met de 
feiten. Schleiermacher weet niets positiefs van God. Alles is slechts reflex, 
projectie van onze eigen gewaarwordingen. 

Vast staat derhalve: 1°. dat Schleiermacher bij 't phaenomenon bleef staan; 
2°. dat Godloochenaars zich op Schleiermacher beroepen; 3°. dat zijn Glaubens-



74 

College-dictaat van een der stadenten (Dogmatiek). 

lehre geen religie is. We hebben dus volle recht om te zeggen, dat bij 
Schleiermacher de kern der religieuze idee ontbreekt. 

Maar er is meer. Denken we een oogenblik niet aan Kant, nemen we de 
formule op zichzelf: religie is het zich volkomen van God afhankelijk voelen, 
is het leven, dat in ons tevoorschijn moet worden geroepen, tengevolge onzer 
afhankelijkheid van God. Kan dat? Maar de absolute afhankelijkheid van God 

/ stelt een oneindig groot tegenover een oneindig klein. Ze is een macht, zóó 
groot, dat ze alle perken van ons denken overtreft. Stel ik, mensch, mij dus 
tegenover God, dan ben ik, bij Hem vergeleken, niets, ja minder dan niets. 
Geeft dat nu religie ? Zal dat oneindig kleine creatuur tegen dien oneindig 

/ hoogen God durven opzien om met Hem in gemeenschap te treden ? Neen, dat 
gevoel werkt vernietigend, verlammend. Het wekt een absolute lijdelijkheid, 
zooals we die in de mystiek-doopersche kringen vinden. De mensch wordt 
verpletterd door de gedachte, dat er tegen God toch geen werken is. Er komt 

/ geen innige gemeenschapsoefening maar een standpunt van vreeze voor God. 
En nu moet zeer zeker ook vreeze Gods het hart vervullen; maar blijft het daarbij, 
dan kan er geen wéderzijdsche betrekking van gemeenschap geboren worden. 

De Heilige Schrift wijst er op, dat er een gansch ander element moet 
optreden om wezenlijke religie mogeli)k te maken. 1 Joh. 4 : 16 vv. Kal wsig 
iyvcÓHa/isv «al TtsjtiarevKa/isv rijv &ydnTtv i]v fysi o 0sbg iv r][ilv. b @sbg aydm] iczi. Kal 

b fiércov iv zfj ccyditr) iv roi 080) [lévsi, xal b 0sbg iv airoi. 'Ev tovrm tstsleioitai rj 
(xyaTtrj -ijuwv, iva TtayQi^aiav 'iymiiiv iv tfj fjUtQce rfjg ngLascog, on y.a&cos ixclvóg iazi. 

Kal rjuiiQ iouev iv tco kÓc/uo rovzco. (fófiog ovy. ïativ iv tfj aydnrj, dXX' fj rsXtLa aydnri 

( i d X ' / . t i  r b v  ( f ó f i o v ,  o n  b  c p ó j i o g  y . ó l a a i v  b  S s  c p o p ó v f i s v o g  o v  t f t i X s i t a r a i  i v  r f j  

dyuTtrj. Hier vinden we dus de erkenning, dat er cpófiog in den mensch is. 
Daarmee begint alle religie. Maar daarbij kan het niet blijven. Er openbaart 
zich in God de ons tot Zich trekkende aydTtri, en als gevolg daarvan een dydnri 
ook in ons hart. Het slechtlünige Abhangigkeitsgefühl echter geeft niets dan 
(fófiog en verplettert zoo. Het maakt uitsluitend passief en doodt de actie. 

_/ Maar die almachtige God wendt ook Zijn aydari naar ons toe en geeft ons nu 
die Ttavfoaia, waardoor we vrijmoedig alles durven zeggen wat we op ons 
hart hebben. Het gevoel van volkomen afhankelijkheid maakt ons zwijgend, 
legt ons de hand op den mond. Maar de liefde geeft vrijmoedigheid, intimiteit 
en gevoel van gemeenschap. In sommige kringen heeft dit geleid tot het 
aanspreken van God in het gebed met je in plaats van met u. Op zichzelf is 
dat niet iets vreemds maar iets goeds. Het is een gebrek in onze taal, dat 
wij zeggen gvj en u. Alle andere talen dudijnen. En ook in onze taal is het 
zoo geweest. Het was dan ook zoo in het Gothisch. Maar ongelukkigerwijze 
zijn we bij het begin der Reformatie dat du door de Synode van Dordt kwijt 



75 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

geraakt, doordat er bij de mannen der Staten-Vertaling geen beter taalkennis 
was. In dat dudijnen nu komt juist de uit. We vinden diezelfde 
gedachte ook in Efeze 2 : 18. Si avrov txofisv rrjv nooaayayijv oi êcutpótSQOi év ivl 

nvsvpan tcqo? zöv Ttavèga. Christus als de Middelaar des verbonds heft de cpófios 

op en introduceert ons bij God. In hfdst. 3 : 12 hebben we de twee woorden 
nu^r]aici en npoaaycoyij in één zin bij elkander. fV w ti]v TtayQTjaiav xal Trjv 

ctQoaayoiyrjv èv nsnoiftrjasi dia rijs Ttlarems avrov. We vinden het OOk nog in 2 Cor. 
3:12: "E%ovris OVV roiavzrjv iknida, TtoXXjj TtuoQ^nla xQchiiB&a. Die WOOl'den moet 
men theologisch verstaan en dan ook in de prediking wezenlijk voelbaar 
maken. Er ligt in, dat God van Zijn zij den onmetelijken afstand overbrugt 
en zegt: Ik wil met u een verbond aangaan, Ik hef u op tot Mijn bondgenoot. 
En dat juist is de religieuze idee. 

Men heeft de religieuze idee ook wel willen afleiden uit de schepping des 
menschen naar Gods beeld. Op zichzelf valt die natuurlijk niet te ontkennen. 
En ook is het geschapen zijn naar den beelde Gods zeer zeker bij de religieuze 
idee onmisbaar, gelijk evenzeer het afhankelijkheidsgevoel. Maar dat leidt op 
zichzelf nog niet tot waarachtige religie, omdat tusschen het origineel en het 
conterfeitsel altoos die afstand blijft bestaan, dat het eerste actief, het laatste 
passief is. In het geschapen zijn naar Gods beeld zit geen actie. Het is slechts 
een physiek feit. Het constateert slechts onze volkomen afhankelijkheid van 
God. Het portret is alleen dan goed, wanneer het geheel het origineel weer­
geeft en zelf niets geeft. Uit de gedachte van de schepping naar Gods beeld 
kan dus op zichzelf de religie niet opgehaald worden. Religie komt er eerst, 
als God, naar Wiens beeld we geschapen zijn. doet gelijk een koning, die zijn 
onderdanen tot zich roept en intimiteit met hen opent. De religie kan nooit 
uit den mensch zelf opkomen. In zooverre is de mensch geheel passief. Eerst ^ 
dan komt er actie, als die hooge God ons roept en de relatie van volstrekte 
afhankelijkheid verandert in die van volstrekte gemeenschap. Dat kan een 
creatuur niet doen zonder Gods majesteit te schenden. Alleen de Schepper 
kan het. En dat juist is nu de idee van het verbond. God biedt zich als bond- ^ 
genoot aan en roept den mensch om als bondgenoot tot Hem te komen. De 
verhouding, die tot geen religie leidt, breekt God om er voor in de plaats te 
brengen eene, die dat wel doet. Hij doodt de middelpuntvliedende, en geeft 
de middelpuntzoekende kracht. Er komt ayditri, die weer inboezemt. En ^ 
als die volmaakt is, is alle qpó/Jos verdwenen en werkelijk een verhouding 
geboren, die tot God doet spreken: Abba, Vader. 

IH. Onze derde observatie strekt om te doen uitkomen, dat in de religieuze ^ 
idee ook met de ethische idee moet worden gerekend. Ze zal eerst dan goed 



76 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

zijn, indien ze met de ethische in overeenstemming blijkt te zijn. Neem ik 
de religie als zuiver Abhangigkeitsgefühl dan blijft ze ook zuiver passief. Dan 
is er wel valsch-mystieke gisting maar geen actie. Zelfs bij dogmatisch ont­
wikkelden wordt dan het passief zijn tot systeem gemaakt. De ethische idee 
echter is juist actie. Dat strijdt dus. De ontwikkeling van den mensch moet 
in harmonie zijn met de zedelijke wereldorde. 

't Is een algemeen gezegde tegenwoordig, dat de religie passief is. Maar 
dat deugt niet. Dat is valsche religie. Religie is juist actief. Daar waar het 
religieuze gevoel op zichzelf wordt genomen kan dat zeer sterk zijn. De fervor 

S van de religieuze idee maakt dan de andere, de ethische passies in den mensch 
aan den gang en strekt juist daardoor om den mensch onzedelijk te maken. 
Excessen als bij Jan van Leiden enz. zijn geen toevalligheid maar liggen in 
den aard der zaak. In ons gemoed liggen de verschillende gewaarwordingen 
naast elkander als bundels geëlectriseerde zenuwen. Wanneer nu een daarvan 
in beroering gebracht wordt komen ook de andere in trilling. De electriseering 
deelt zich aan de andere mee. Zoo zijn er voorbeelden van weduwen, die op 
den dag der begrafenis van hun man met een anderen man ontucht pleegden. 
Dat nu is niets vreemds. Als eenmaal 't gevoel van smart den hartstocht 
heeft gaande gemaakt, komt er intimiteit met anderen, en het onbeheerschte 
smartgevoel wekt het gevoel van wellust op. Zoo is het nu ook bij de reli­
gieuze opwekking. Is het religieuze gevoel onbeheerscht, dan geeft het groote 

/ intimiteit. En vandaar komen dan die mystieke gewaarwordingen, die leiden 
tot de grootste schandalen. Dat was niet alleen vroeger zoo, maar in Gelder-

: land en Utrecht vindt men zulke dingen nog, juist bij zoogenaamd heel vromen. 
De geestelijke gemeenschap leidt dan ook tot lichamelijke gemeenschap, waar­
door telkens buiten den echt kinderen worden verwekt. 

Hieruit zien we dus, hoe de religieuze idee op die manier de ethische 
ondermijnt. Het zedelijk besef verslapt. 

Van den anderen kant is er tusschen de ethische en de religieuze idee ook 
y/ een glad omgekeerde verhouding. Die treedt te voorschijn als de ethische idee 

sterker spreekt dan de religieuze. Er zijn toch menschen, voor geestelijke 
/ dingen volkomen ongevoelig, maar op het punt van eerlijkheid trouw als een 

rots. Dan wordt de religieuze idee enkel genomen als middel om de ethische 
idee te bewerken. Men zegt dan: Ik zelf heb de religieuze idee niet noodig; 
ik heb genoeg aan de autonome zedelijkheid; maar bij lager standen moet 
de ethische idee een kruk hebben in de religie. Dat geldt dan ook in het 
staatkundige. De overheid moet dan de religie bevorderen niet ter wille van 
G-ods eer, maar om het volk in den band te houden. Op hooger standpunt, 
voor de hoogere klasse is die religie overbodig. 



77 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Zoo ontbreekt dus zoowel in het eerste als in het tweede geval de harmonie ^ 
tusschen de religieuze en de ethische idee. Men krijgt of een eenzijdig gecul- ^ 
tiveerde religie, die de zedelijkheid ondermijnt, of een eenzijdig gecultiveerd 
ethisch leven, dat de religie ondermijnt. 

Doch nu is het juist de verbondsidee, die de harmonie tusschen deze beide 
waarborgt en vastlegt. Aan het hoofd der tien geboden staat: „Ik ben de 
Heere uw God". Dat is de religieuze idee bundesmiissig. En slechts als con- ^ 
ditie volgt dan de wet als norm voor het ethische leven. Het religieuze en 
het ethische leven liggen beide in het verbond besloten, 't Feit van bondge­
nootschap representeert de religieuze idee, en dat van conditie de ethische 
idee. In het woord bondgenoot reeds liggen beide in. Bond wijst op een verbond, 
een verbinding; genoot op de praestatie, waartoe men zich verbindt. 

Het woord, waarin dan ook de religieuze en ethische idee samenvloeien is ^ 
trouw. Trouw is tegelijkertijd de uiting voor de hoogste religieuze en de hoogste 
ethische idee. 't Is opmerkelijk, dat zelfs bij de verst afgedoolden het begrip 
„trouw" nog de meeste kleur heeft. Niets wordt zoo afschuwelijk geacht als 
trouwbreuk en verraad. Dat gaat zelfs door tot op zekere hoogte in het spel. 
Ook in kringen waar men overigens onzedelijk leeft is valsch spelen toch 
altijd nog veracht. In 't spel zit bondgenootschap. We zijn aangelegd op de ^ 
verbondsidee. Trouw gaat boven liefde, omdat ze liefde insluit. 

IV. Thans bezien we de religieuze idee van een-geheel andere zijde. Er is 
één ding, dat bij ons aan de religieuze idee zeer in den weg staat, en dat 
is het momenleele. Er is geen continuïteit in ons leven, 't Eéne oogenblik zijn^ 
we gansch anders dan het andtire. Dat nu gaat rechtstreeks tegen de religieuze 
idee in. Bij God is geen verandering noch schaduw van omkeering. Bij Hem ^ 
is de trouw niet alleen intensief maar ook extensief. Bij den mensch echter^ 
is het incidenteele, atomistische leven. Bij ons is het zoo gesteld, dat we het 
ééne oogenblik bereid zullen zijn om zelfs den brandstapel te beklimmen; 
terwijl we het andere oogenblik in dartelheid geheel van den Heere afzwerven. 
De perseverantia sanctorum behandelt juist deze quaestie. Dat leerstuk zegt 
ons: er is een middel om dat momenteele te boven te komen. Alleen de 
Gereformeerde kerk kent dit leerstuk, maar ook de Gereformeerde kerk alleen 
kent de verbondsidee. 

Als we nu in het verbond eenerzijds hebben Jehova, Ik zal zijn Die Ik zijn 
zal, semper idem, en anderzijds een aan verandering en wisseling onderhevig 
creatuur, dan hebben we dus in het verbond met twee geheel ongelijke 
machten te doen. Daarom kan de religie nooit tot volle ontwikkeling komen ^ 
bij den mensch, zooals hij nu is. Er moet voor de constante gemcenschaps-



78 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

/ oefening tusschen God en mensch, — want dat is de religie — iets zijn, waardoor 
7 die losheid gebonden wordt. Dat is juist het verschil tusschen Adam in het 

paradijs, die labilis was, en den wedergeborene, die perseverans is. 't Weder­
geboren leven bezit in kiem perseverantia. Dat is het onderpand des Geestes. 

^ Die idee echter komt in de religie alleen door de verbondsgedachte. Zil sluit 
om den persoon een band en vereenigt de verspreide elementen van den 
mensch tot één geheel. Nu zou dat niets helpen, wanneer God en mensch 
even sterk stonden in het verbond. Maar het verbond draagt een monopleu-

• ritisch karakter. God legt een band om ons. Dat geeft duurzaamheid, besten­
digheid en eenheid van conceptie. In dat verband komt de mensch weliswaar 
onwetend in, maar met het ontwaken van het bewustzijn groeien we er steeds 
meer in, omdat we er op aangelegd zijn om in de banden van het verbond 
te leven. 

/Pen slotte wijst onze paragraaf er nog op, dat de religie niet geïsoleerde 
/ maar communistische religie is. Het is niet zóó, dat hier A religieus is, 
- en daar B religieus, maar eerst dan staat het goed, wanneer ze door de een­

heid van religie verbonden saam de religieuze gemeenschap der heiligen 
vormen. De religie vindt niet in haar isolement haar kracht. Ook Schleier-
macher heeft dit erkend, en de religieuze idee in de religieuze Gemeinschaft 
ontwikkeld. Er is ook physische gemeenschap in het menschelijk leven, waar-

/ door er band bestaat tusschen mensch en mensch, de gemeenschap der ge­
slachten en van de leden uit één gezin. Maar nu gaat de religieuze idee in 

/ onzen zondigen toestand tegen die physische gemeenschap in. Zoo zelfs, dat 
het gebod uitgaat: „Zoo iemand tot Mij komt en niet haat zijn vader en 
moeder en vrouw en kinderen en broeders en zusters, ja ook zelfs zijn eigen 
leven, die kan Mijn discipel niet zijn" (Luk. 14 : 26). De verbondsidee echter 

/ legt tusschen die uiteenloopende physische en geestelijke gemeenschap een 

band door het ï]1?. „Ik zal Mijn verbond oprichten tusschen Mij en 

tusschen u, en tusschen uw zaad na u in hunne geslachten, tot een eeuwig 
verbond, om u te zijn tot een God en uw zaad na u" (Gen. 17 : 7). En dien­
overeenkomstig spreekt het Doopformulier dan ook telkens van „ons en onze 
kinderen." Maar diezelfde verbondsidee is er niet aan gebonden, maar door 
God er in gestrengeld op zulk een wijze, dat de ongeestelijke elementen 
worden uitgeworpen. Jezus begint met de menschen te nemen in hun physi-
schen samenhang. Zoo ontstaat het AMIIA ROV XQIOTOV. Op zichzelf gelaten zou de 
physische idee de religieuze overwoekeren, als God er niet de hand aan hield. 
Maar door het monopleuritisch verbondskarakter zuivert God telkens de 

' ongeestelijke elementen uit. In de twee geboden: God liefhebben en den 



79 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

naaste ligt de samenbinding van onze verhouding tot God met die tot den 
mensch. Dat ligt daaraan, dat ik niet alleen bondgenoot van God ben maar 
met anderen saam, en als zoodanig ben ik met die anderen verbonden buiten 
mijn keuze om. God zoekt de bondgenooten uit, en dan zijn het twee soorten: 
de naasten; en in enger zin: de huisgenooten des geloofs. 

Zoo hebben we nu van alle zijden de religieuze idee bezien, en ontdekt, 
dat ze buiten de verbondsidee om niet tot volle ontwikkeling kan komen. 
Daarentegen komt de volle ontplooiing, als God Zijnerzijds tot den mensch in 
verbondsbetrekking komt te staan. Zoo nu leert het de Schrift. En zoo alleen 
wordt de religie een kracht in het leven Calvijn heeft het religieuze leven 
krachtig gemaakt, terwijl de modernen op religieus en ethisch gebied altoos 
aan 't sukkelen blijven. 



§ 5. De Foedere in oeconomia divina sire de paclo salutis (pacis). 
Komt de verbondsidee ten opzichte van den mensch en onder men-

schen slechts ectypisch voor en vindt ze haar archetypisch origineel 
in de oeconomia divina, dan kan ze haar diepsten grond niet vinden 
in het pactum salutis, dat zijn motief heeft in den val. Dan toch zou 
ze niet in de oeconomia divina als zoodanig thuis behooren, maar er 
slechts incidenteel inkomen, de grondverhouding der drie personen in 
het Goddelijk "Wezen wijzigen. Tevens rijst dan de bedenking, dat de 
derde persoon buiten dit verbond blijft, en dat de personen in het 
Eeuwige Wezen zóó tegenover elkander worden gesteld, dat men gevaar 
loopt in tritheïsme te vervallen. Hieraan is dan alleen te ontkomen, 
indien men de oeconomia divina van de drie personen als natura sua 
foederaal opvat. Dit strookt dan met het vroeger behandelde verschil 
tusschen de persoonlijkheid van den mensch onder menschen en de 
persoonlijkheid als drieëenig in God. Er wordt dan beleden, dat in de 
ééne persoonlijkheid van het Goddelijke Wezen een driepersoonlijke 
onderscheiding bestaat, die in het foederale haar eenheid en onverbre-
kelijken band bezit. God zelf is dan niet alleen van elk verbond maar 
van de verbondsidee als zoodanig de levende en eeuwige grondslag, en 
de wezenseenheid vindt dan in de verbondseenheid haar bewuste uit­
drukking. Vader, Zoon en Heilige Geest staan dan tegenover al wat 
niet God is of tegen God optreedt in die eenheid van trouwe, dat de 
een niet anders wil dan de ander, en de geheele macht van het God­
delijke Wezen zich met de hoogste bewustheid als foederale eenheid 
tegen het ongoddelijke keert. 

En is op die wijze de grondslag van de verbondsidee in de belijdenis 
der Drieëenheid zelve gevonden, dan is als hieruit afgeleid die nadere 
foederale verhouding tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest, die bepaald 
wordt door het optreden van het ongoddelijke in engelen- en menschen-
wereld, niet enkel naar de idee der mogelijkheid, maar naar de idee 
der realiteit. Gaan we toch van de belijdenis der Triniteit op de belij­
denis van het decretum over, dan staat de realiteit der zonde vast, en 
moet de foederale eenheid in God zich richten op de volkomen over­
winning dier zonde, opdat God triomfeere. Dit nu leidt tot de constitutie 



81 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Mediatoris, niet als dwangbevel, maar als foederale actie, en alzoo komt 
het pactum salutis op. Foederaal willen Vader, Zoon en Heilige Geest 
samen en elk voor Zich den triomf over de zonden, d. i. de overwinning 
van wat zich als niet-God tegen God over stelt. De grond, dat Ze dit 
willen, ligt in de oorspronkelijke foederale bestaanswijze van het God­
delijke Wezen; en hetgeen onderscheidenlijk tot dien einde door den 
Vader, den Zoon en den Heiligen Geest ten dezen staat verricht te 
worden, blijft zijn foederale eenheid vinden in het opus exeuns, dat 
aan de drie personen gemeen is. Wat nu onderscheidenlijk door Vader, 
Zoon en Heiligen Geest op Zich wordt genomen, rust niet op wille­
keurige verdeeling. maar op het onderscheid, dat tusschen Vader, Zoon 
en Heiligen Geest in hot Goddelijk Wezen zelf bestaat en dat niet 
alleen in de herschepping maar evenzoo reeds in de schepping uitkwam. 
Dientengevolge kan het pactum salutis nooit alleen de twee, maar moet 
het altoos de drie personen insluiten. En ook, overmits het decretum geen 
twee mogelijkheden: met of zonder zonde, maar slechts één te komen 
realiteit, die met zonde, kent, treedt dit pactum niet eerst na den val 
in, maar gaat tot in de eeuwigheid terug en vormt het uitgangspunt 
voor geheel het decretum salutis. En gaat het pactum salutis alzoo tot 
achter den val en tot in het decretum terug, dan volgt hieruit eo ipso, 
dat de uitvoering ervan begon terstond na den val, en dat een opschor­
ting hiervan tot op de ure der vleeschwording ondenkbaar is. 

Met het oog op de Heilige Schrift is het dus niet de vraag of deze 
verbondsrelatie in het Goddelijk Wezen zoowel quod ad Trinitatem als 
quod ad salutem ons in volledige terminologie geopenbaard zijn, maar 
alleen of de verhouding van Vader. Zoon en Heiligen Geest èn op zich­
zelf en quod ad opus salutis aldus in de Schrift voorkomen, dat ze 
alleen in de verbondsidee door volle en zuivere uitdrukking tot haar 
recht komen. Nader, wat het pactum salutis betreft, of we terstond na 
den val deze foederale samenwerking van Vader, Zoon en Heiligen 
Geest ontwaren, alsook of, waar de Zoon vleesch wordt eerst in de 
idee en straks in de realiteit. Zijn verhouding daarbij tot den Vader 
en den Heiligen Geest ook dien bizonderen vorm aanneemt, die van 
het ectypisch verbond forma humana onafscheidelijk is. 

Deze paragraaf is een poging om do iieele quaestie van het pactum salutis. 
die nog altijd zoo hangt en nog nooit helder is geworden, zóó te construeeren, 
dat men de dvccyxq ervan inzie. 

6 



82 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Bij de toelichting kan niet de volgorde der paragraaf genomen worden, van 
de idee tot de feiten, maar moet analytisch van de feiten naar de idee voort-

. geschreden. 

In Jesaia 42 : 1 vinden we sprake van een 13^, en deze die daar de 

' Tra is, wordt voorgesteld als een, bij wien niet langer aan een gewoon 

menschelijk persoon te denken valt. Van hem toch worden dingen gezegd, 
die bij geen gewoon koning van Israel thuis hooren: de heele wereld, de 
eilanden, vragen nanr zijn leer. Dat is in strijd met het karakter van een 
aardsch profeet of koning. Neen. hier is . blijkbaar de Messias aangeduid. Hij 
nu is God, en wordt hier nochtans als "ny betiteld, een verhouding, die niet uit 

het God-zijn als zoodanig kan voortvloeien. Dat toch kan onmogelijk de oorspron­
kelijke verhouding zijn. Ze zijn wezensgelijk. Wie het anders zegt is Ariaansch. 

In 1 Petri 1 : 20 is sprake van «po HciTa(}o/.i']g «ócfiou, dus van vóór de schepping. 
Desniettegenstaande komt de Christus hier voor onder het beeld van een lam, 

/ dat zijn bloed moet vergieten. Hij is daartoe dus gezalfd vóór de schepping. 
Nu is zalving altoos een teeken van dienstbaarheid, n.1. onder God, al brengt 
ze heerschappij over de menschen aan. Die zalving is het teeken van den 
Messias; en Hij was gezalfd jrpö narctpoh'ig xóajiov. Reeds vóór de schepping 
der wereld was alzoo de zonde aan God bekend. Gods kennis is niet waarne­
mend en praevisa, maar uit het decreet, uit Zijn wezen, en dus is de plaats van Ge­
zalfde door Christus reeds van eeuwigheid af ingenomen in de oeconomia divina. 

^ In Johannes 10 : 36 komt de Christus voor als ov u jrcm'jp iiyiaas y.cA antaxeilsv 

slg TUV NÓDFIOV. Nu is ÈCYID£CO iemand een teeken geven, dat hij opgeschreven is 
ten doode, dat hij ter offerande is bestemd. Dat gaat vooraf aan de unoaroh) 
iis tui' xóaiiov. En duidelijk blijkt uit het verband, dat deze tot offerande veror­
dineerde Gods Zoon is. Het kleeft dus aan het Zoonschap. 

In Spreuken 8 : 23 vinden we hel zelfde. Hier valt de nadruk op de zalving. 
Nu wordt een zoon door zijn vader niet gezalfd. Zalving is het teeken van 
indienststelling. Toch staat hier, dat ze plaats heeft gehad van eeuwigheid af, 
van den aanvang, van de oudheden der aarde aan. 

I. Uitgangspunt voor deze paragraaf is de constitutie Mediatoris. De bewijs­
plaatsen ervoor zijn geciteerd. Maar 't komt hier niet zoozeer aan op het 
citeeren van teksten als wel op het vatten wat erin 7.it. 't Zit daarin, dat er 
gesproken wordt van achter de schepping. Van een zalving en dus in dienst 

^ treden van den Zoon, wat nooit kan gelden van den goddelijken persoon als 
zoodanig. De subordinatie, waarvan hier gesproken wordt, kan niet liggen in 
het Goddelijke Woord zelf. maar moet haar grond en oorzaak hebben in een 



S3 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

overeenkomst. Dat is het uitgangspunt voor het heele pactum salutis. Uit het 
wezensbcstaan van Vader, Zoon en Heiligen Geest vloeit enkel gelijkheid voort. 
Hier blijkt nochtans subordinatie te zijn. Dat nu kan bij twee gelijkstaande 
personen alleen door vrijwillige overeenkomst. Heeft, men te doen met men-
schen. die de Drieëenheid Gods loochenen, dan bevindt men, hoe ze zich juist 
op deze plaatsen beroepen orn de ongelijkheid aan te toonen. Tegenover 
dezulken nu moeten we ons kunnen verantwoorden. En dat kunnen we dan 
alleen, wanneer we in het Goddelijke Wezen een foederale overeenkomst stellen. 

Dat Zacharia 6 : 13 voor deze subordinate betrekking van den Zoon tot den 
Vader geen bewijsplaats is, werd reeds besproken. 

Verder heeft men zich beroepen op Gal. 3 : 17. Tovro ÓI Myw, dia&TJXQV TCQO-

HSxvQmfiévriv vitü tov Osov Big XQICTOV Ó FI£Tu irt] TCTQCC/.ÓBIC: xk/ TQidv.ovTK YFYOVCOI 

vóuog ovv. ÜKVQOÏ, DG ro V.ATA^njaai TIJV ITTAY/TLLAV. Nu redeneerde men aldus: Hier 
is sprake van een verbond, dat van tevoren kracht had; blijkens 't verband; 
vóór de wetgeving van Sinai. Dat is door God vastgemaakt DG XQICTÓV, vier 
honderd en dertig jaar vóór de wet gegeven was. Dus is bedoeld het verbond 
met Abraham. Aan Abraham is het verbond gegeven met inayytUa, aan Israel 
met vóuog. Maar nu heeft men dat woord TtQoxê-xvQomévriv misbruikt om er het 
pactum salutis uit af te leiden. Daarvan staat hier echter geen woord. Er staat 
niet ovv XQIBUO maar dg Xgiarbv. 't Verbond met Abraham doelde op Christus. 

Evenmin baat een beroep op Psalm 16 ; 1 en 2 v.v. „Bewaar mij, o God! 
want ik betrouw op U. o Mijne ziel! gij hebt tot den Heere gezegd: Gij zijt 
de Heere, mijne goedheid raakt niet tot U; maar tot de heiligen, die op de 
aarde zijn, en de heerlijken, in dewelke al mijn lust is." Uit vergelijking van 
het slot van dezen psalm met Hand. 2 : 31 concludeerende, dat hier de Christus 
spreekt, verklaarde men dit dan zoo, dat de Messias tot den Vader zeide: 
Gij zijt de Heere; maar 't profijt van mijn werk komt den heiligen op aarde 
ten goede. Bij de vroegere wijze, waarop het Messiaansch karakter van een 
psalm verstaan werd, was deze plaats ook moeilijk anders op te vatten. Men 
had toen echter geen genoegzame kennis van de lyriek. Daarbij heeft men in 
't oog te houden, dat wat de zanger zegt slechts voor een deel van hem zelf 
geldt, maar volkomen van den Messias. In Hem bereikt de psalm zijn uxovs 
Xdcoaig. Zoo ook hier. "Wat hier staat is slechts in betrekkelijken zin van David 
waar, en past ten volle alleen op Christus. Maar daaruit volgt nog niet, dat 
dan ook de vorm van inkleeding Messiaansch is. Voor het pactum salutis 
valt uit deze plaats dan ook niets af te leiden. Zelf voelde men dit dan ook 
wel. Dat men zich op zulk een plaats beriep, vloeide voort uit een legale op­
vatting der Schrift. Vond men maar een tekst, dan wrong men dien net zoo lang, 
tot men er uit had gehaald, wat men er in zocht. Men had behoefte aan teksten. 



84 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Veel beter is de andere methode. Men stelt voorop, dat duidelijk in de 
/ Heilige Schrift een pactum tusschen Vader en Zoon geleerd wordt, op grond 
, van Lucas 22 : 29. v.ccyw ötari&tuui vfilv, ÖII&STÓ UOI <I -nixri'iQ fiov, paaiXeLav. 

Bij ons is het werkwoord vertaald door: Ik verordineer. Maar in 't Grieksch 
wordt hetzelfde werkwoord gebruikt, waarvan Siadim is afgeleid. Het foederaal 
karakter komt hier dus duidelijk uit. SIK- wijst altijd op een handeling tus-

/ schen twee. Jezus zelf vergelijkt de positie, waarin Zijn discipelen tot Hem 
staan, met die, waarin Hij tot den Vader staat, 't Is een verordineering, waarbij 
nnen zichzelf bindt. Jezus heeft zich verbonden hun het koninkrijk te geven, 
gelijk de Vader zich verbonden heeft het Hem te geven. 

In Johannes 20 : 17'' zegt JeZUS: '^va^aivco xoüg röv natégee fiov xctl XKTtQa vuuiv, 

/ Y.cci Ssóv uov -/.c/t fhhv VIIÜV. Hier hebben we weer een zinspeling op de formule, 
die steeds bij de verbondssluiting gebezigd wordt. Jezus verbindt zich hier in 

/ eenheid met de discipelen, als zijnde in het bezit van de vervulde belofte 
van het Genadeverbond. 

Ook het „uw God, o God!' uit Ps. 45 : 8 is bewijsplaats. 
^ Hebr. 7 ; 22 vergelijkt de twee priesterorden, die van Aaron en die van Jezus: 

y.ara roeovrov v.QtiTTdvoQ dia&rjxrjs ysyovtv i'yyrog 'irjcovg. De priesterorde van JeZUS 
ligt in de eedzwering. è'yyvog komt hier voor in den zin van ispsvg, en wordt 
hier gebruikt met zinspeling op het testament. 

Job 17 : 3, Jesaia 38 : 14 en Psalm 119 : 122, waar ook sprake is van een 
borg, hebben volstrekt niets met Christus uitstaande. 

Als er in Job 17 : 3 staat: „Stel mij een borg bij U", dan gaat het daar 
over de almacht Gods, en bidt Job God, dat Hij hem met Zijn almacht toch 
niet overweldige. 't Is klankentheologie, als men dat met Christus in verband 
brengt. Dat geldt ook van Jesaia 38 : 14 en Psalm 119 : 122. 

11. "Wat nu de verhouding van het pactum betreft, men heeft er voorts 
op gewezen, dat de Vader van den Zoon volkomen onderwerping en gehoor-

/ zaamheid bedingt, blijkens Joh. 10 : 18: Ovctzlg eeïgu. aitijv tm' éuov, aXX' tyd) Wtf-rj-
ui avrrjv &7T' iaavrov. él-ovaiccv Qttvai aitrjv, VMI I^ovaiccv crcliiv ccirijv. 

TKurjjj' rijv tvroXijv t/.c<(iov TtciQU TOv iturnóg uov, en 12 : 49: Sn tyói tuuvTOv oiv. 

i'/M.rfia' cc'/X !> Tttaibcxg ut xutrjn, avzóg uoi ivrolijv üScov.s, TL (inca v.cd ri /.cchjaca. Waar 
nu een ivroXri is, moet er één zijn, die 't gebod geeft, en een ander, die het 
opvolgt. Het is de stipulatie van de oboedientia. 

, In Jesaia 53 ; 10 staat van den Christus: „Als zijn ziel zich tot een schuld­
offer gesteld zal hebben, zoo zal hij zaad zien." 't Leven en de glorie worden 
voor Jezus dus afhankelijk gesteld van Zijn schuldofferande. Maar van den 

/ anderen kant verpandt de Vader Hem dan ook de heerschappij: vs. 11 en 12: 



85 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

„Om den arbeid zijner ziel zal hij het zien en verzadigd worden; door zijn 
kennis zal Mijn knecht, de rechtvaardige, velen rechtvaardig maken, want hij 
zal hun ongerechtigheden dragen. Daarom zal Ik hem een deel geven van 
velen, en hij zal de machtigen als een roof deelen; omdat hij zijn ziel uitgestort 
hoeft in den dood, en met de overtreders is geteld geweest, en hij veler zonden 
gedragen heeft, en voor de overtreders gebeden heeft." 

't Zelfde lezen we in Ps. 2:8: „Eisch van Mij en Ik zal de Heidenen geven ^ 
tot Uw erfdeel, en de einden der aarde tot Uwe bezitting." 

Zoo ook Jesaia 49 : 6—9: „Verder zeide Hij: Het is te gering, dat gij Mij 
een knecht zoudt zijn om op te richten de stammen van Jacob, en om weder 
te brengen de bewaarden in Israel. Ik heb u ook gegeven tot een licht der 
Heidenen, om Mijn heil te zijn tot aan het einde der aarde. Alzoo zegt de 
Heere, de Verlosser van Israel, zijn Heilige, tot de verachte ziel, tot dien, aan 
welken het volk een gruwel heeft, tot den knecht dergenen, die heerschen: 
Koningen zullen het zien en opstaan, ook vorsten, en zij zullen zich voor u 
buigen, om des Heeren wil. Die getrouw is, om den Heilige Israels, Die u 
verkoren heeft. Alzoo zegt de Heere: In den tijd des welbehagens heb Ik u 
verhoord, en ten dage des heils heb Ik u geholpen; en Ik zal u bewaren, en 
Ik zal u geven tot een verbond des volks, om het aardrijk op te richten, om 
de verwoeste erfenissen te doen beërven; om te zeggen tot de gebondenen: 
Gaat uit; tot hen, die in duisternis zijn: komt te voorschijn; zij zullen op de 
wegen weiden, en op alle hooge plaatsen zal hun weide wezen.' 

Evenzoo vinden we in Psalm 40 : 7—10 een betuiging, die kan opgevat als 
een adstipulatio filii: „Gij hebt geen lust gehad aan slachtoffer en spijsoffer; 
Gij hebt mij de ooren doorboord'; brandoffer en zondoffer hebt Gij niet geëischt. 
Toen zeide ik: Zie, ik kom; in de rol des boeks is van mij geschreven. Ik 
heb lust, o mijn God! om Uw welbehagen te doen; en Uw wet is in het 
midden mijns ingewands. Ik boodschap de gerechtigheid in de groote gemeente; 
zie, mijn lippen bedwing ik niet; Heere! Gij weet het." Nu bleef David zondaar, 
en dus het volbrengen van den wil Gods bij hem relatief. Absoluut gelden 
deze woorden eerst van den Messias. 

III. In de Schrift blijkt ook, dat Jezus gepraesteerd heeft hetgeen waartoe ^ 
Hij zich had verbonden. Dat komt vooral in het Johannesevangelie uit. 

Joh. 4 : 34: yléysi avrorg ó "///><}r,-, ,'Eiibv pQcöud tanv, i'vce rtoiü Tl') {tórjfiK roö —' 

nfjiiiiavtós iis, y.ca Telfuóno) avtov tö tnyov.' Hier is niet sprake van het gehoorzamen 
der zedelijke wereldorde, maar van een zending, dus van een doen van wat in 
die zending Hem was opgedragen. Dat blijkt uit hfdst. lö : 10: 'Euv rag ivrolds ^ 

uov TfjprJoijTf, IISVSITÜ tr TFI ccyaxrj uov' /.(Ythii,' tyüj rug TI'ToXccg rov TtctTQUs uov TSn/o/j/ta , 



86 

Collego-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

xai uévo) avTov iv ttj Kyditt), De ivzolaL uov zijn de apostolische ivrolcd. Christus 
heeft ivToUd van Zijn Vader ontvangen voor Zijn zending, gelijk de apostelen 
van Hem voor de hunne. Blijft gij nu, zoo zegt Jezus, in Mijn aydittj, gelijk Ik 
blijf in de aydnri Mijns Vaders. Daarbij moeten we de ayditri foederaal opvat­
ten, als die Innige intimiteit, die bestaat tusschen bondgenooten. De ivrolai 

moeten dus niet banaal, gelijk Rome doet, van de zedelijke wereldorde ver­
staan worden. Jezus wil zeggen: (lelijk Ik voor de missio messianica alles 
over heb, hebt gij zoo alles over voor de missio apostolica. 

Jezus was Zich bewust die missio volbracht te hebben, gelijk blijkt uit 
Y hetgeen Hij tot Pilatus zeide (Joh. 18 ; 37); t7<ü TIG TOVTO YIYSWTJFICCI, XAL TIG TOVTO 

ihjlv&ct sig tbv •/.ónaov, i'va uuriTvoi'iaoi rfj aXiq&sLa. 

En daarom eischt Hij nu ook het bedongene van den Vader op (Joh. 17:4,5): 
/ hyt'i as sSó^aaa éni TI'IS yi'/G. TO i'gyor ètslsiaaa o dsScoy.ug uot i'va itoirjaca' xal vvv Só^uaóv 

us ai, jrctrfo, aaga asccvrco, rij d'ó£t/ i/ siyov jrpö rov TOV KOOUOV sivcci Tragd aoi. 

^ Vers 11: Kal ovn sti siai iv tm vtóaiico, y.aï ovtoi iv toi y.ó'inrp siai, v.aï iyi) rroóg as 

tQxaiiai. itarsQ dyis, rr'inrfiov aizovg iv TCJ> óvóuari aov, ovg è'iöor/.dg (to/, i'va aiaiv tv, 

•ta&cog fiiistg. Hem was ook toegezegd, dat Hij zaad zou zien. Hier bidt Hij om 
de vervulling van die toezegging. 

ZOO OOk VS. 17: 'Ayiaaov avrovg iv rij alrfösia aov. ó /.óyog o abg d/.rj&sid iaxi. En 

in VS. 21: ndrSQ, ovg SéScoxdg aoi, &iXo> tree oirov siiu iym, y.ü'/.civoi. mat fisv' ifiov' 

i'va dscoQÜai rrjv óó^cev rijv iutjv, rjv töor/.dg uoi, oti rjydmjadg fis XQO xaTafiolf/g y.aa/LOv. 

Metterdaad kunnen we dus het feit constateeren, dat in de Schrift, ofschoon 
/ nergens vermeld wordt, dat Christus een verbond heeft gesloten, de verhou­

ding ons zóó geteekend wordt, dat aan den tweeden persoon een vocatio 
, messianica is opgelegd. Zeer beslist spreekt de Christus uit, dat Hij ivrokai 

^ ontvangen heeft, dat Hij die volbracht heeft, en nu bidt Hij ook om hetgeen 
op die volbrenging door den Vader Hem is toegezegd. 

IV. Intusschen moet er op gewezen, dat dit alles op de executie, niet op 
de constitutie ziet. Toch eischt het pactum eerst een constitutie, zal er van 
een executie sprake kunnen zijn. In de Schrift echter wordt nooit anders 

/ gesproken dan over de executie. We worden niet teruggeleid tot in de eeuwig­
heid om te zien, op welke wijze dat pactum tot stand is gekomen. Wel zien 
we den gouden draad uit de eeuwigheid komen en zich door het opus salutis 
strengelen, maar hoe die draad zich daar in de eeuwigheid heeft ontwikkeld, 
wordt ons niet meegedeeld. 

Hier nu heeft de dogmatiek juist haar plaats. Haar roeping is niet om 
eenvoudig te copieeren wat in de Schrift staat uitgedrukt, maar juist om 

/ daaruit de logische gevolgtrekkingen te maken: een stelling, die de Gerefor­



87 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

meerden altoos tegenover de Wederdoopers met kracht hebben gehandhaafd. 
Als God iets openbaart ligt er ook alles in wat er logisch uit volgt. De logica 
is Zijn goddelijke wet. Taak der dogmatiek is het daarom, uit het ons geopen­
baarde de lijnen door te trekken. 

Nu komt het er op aan, aanstonds een gevolgtrekking te maken, die bij de 
beschouwing van het pactum van groot belang is. Tegen alle gewone verwach-
ting in vinden we de executio n.1. reeds vóór de vleeschwording. Men zou 
verwacht hebben, dat het opus messianicum van den Christus pas zijn aanvang ^ 
zou hebben genomen na de vleeschwording. De natura humana, de mensch 
Jezus Christus zou men meenen dat noodzakelijk is voor de uitvoering der 
Messiaansche taak. Zoo hebben dan ook bijna alle richtingen der Christelijke 
Kerk het opgevat. Alleen de Gereformeerde kerk is tegen deze voorstelling 
opgekomen. Echter, de Coccejanen hebben de zaak verward. Op de vraag, of 
reeds in het Oude Testament de executio pacti salutis door den Messias plaats 
heeft gegrepen, antwoordden de Coccejanen ontkennend. Daartegen echter 
protesteert de Gereformeerde belijdenis. Op de vraag van den Heidelberger: 
„Wat gelooft gij van de heilige, algemeene. Christelijke kerk?" luidt het ant­
woord: „Dat de Zone Gods uit het gansche menschelijke geslacht zich een 
gemeente, tot het eeuwige leven uitverkoren, door Zijn Geest en Woord, in 
eenigheid des waren geloofs, van het begin der wereld tot aan het einde, 
vergadert, beschermt en onderhoudt." 't Opus messianicum dagteekent dus --
reeds van den aanvang der wereld af. Tusschen Oud en Nieuw Testament is^ 
in dat opzicht geen onderscheid. 

Onze vaderen hebben zich hiervoor beroepen op onderscheidene Schriftuur­
plaatsen. 

1 Petri 1 : 10 en 11: Ilsm 7]S acotriolag i^s^Trfiav nai rrpoqp/yrorf oi ttïq'i —' 
ri/s eis vficcs ^apirog jrpoqpjjTfrcccvres, igswiovtsg tig riva i) ttoïov y.atoliv fSiftov tt> iv 

avTOtg TtvBiifia Xoinrnv, TToouufiTvnuiityoi' rcc tig Xotariiv TraiïrjuctTa, tctg usra Tarra <5ó$ag. 

Ook op Deut. 18 : 15: „Een profeet, uit het midden van u, uit uw broederen, 
als mij, zal u de HEERE, uw God, verwekken: naar hem zult gij hooren.' 

Ook op 1 Petri 3 : 19. iv w (xvsvuati) v.aï roïg év qpvXaxy itvsvuaai itogev&tlg 

IXRJGV^sv, ènsiftijaaai KOTS, OTS uaai ê^tSé^sro I) TOV ©EOÖ uay.ooiïvula iv I]afQcag Nias, 

Hataaxfva£ouivr]g y.i\JÜ)Tov. sig ï]v óXiyai, TOVTHJTIv UXTCO, V'V^at. ()iJt'/ci{H^iav DI' vSatog. 

Dus in dienzelfden geest is de Christus uitgegaan om het Evangelie te predi­
ken aan de ongehoorzamen, en dat wel instrumenteel door Noach. 

Ook op 1 Cor. 10 : 4 en 9. Daar wordt gehandeld over het volk van Israel 
tijdens de woestijnreis en gezegd: 'émvov ycco in xvsvaarr/.i'/g axoMv&ovarig rrtTnag-

FJ SI ÏIIXQU rtv ó XQiaróg. En VS. 9: IIRJSS IXNSIQCÉSAUSV TOV XQIOTÓV, Y.A&ÜIG -/.AI Tivsg 

avtcjv iitsiQCcGccv, 'ACU vnb rtbv ucpscoi' CCTTW/.OVTO. 



88 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Ook op Joh. 8 : 56. Christus zegt daar; 'ApQciêiu ó jrarijQ vuüv rjyccV.Ldaaro i'vcc 

TSRJ rijv rjuéQdv TI)V ifitjv KUL side xcd Er is dus reeds in het Oude Testament 
Christusverschijning geweest. 

^ Ook op Ex. 3  : 2 :  „En de Engel des HEEREN verscheen hem in een vuur­
vlam uit het midden van een braambosch; en hij zag, en ziet, de braambosch 
brandde in het vuur, en de braambosch werd niet verteerd". 

, Ook op Jesaia 63 : 8 en 9: ,Want Hij zeide: Zij zijn immers mijn volk, 
kinderen, die niet liegen zullen? Alzoo is Hij hun gewTorden tot een Heiland. 
In al hun benauwdheid was Hij benauwd, en de Engel Zijns aangezichts heeft 
hen behouden; door Zijn liefde en door Zijn genade heeft Hij hen verlost; en 
Hij nam hen op, en Hij droeg hen al de dagen van ouds". 

Eindelijk wezen onze vaderen er op, dat Christus in de Schrift steeds voor­
komt als zijnde Middelaar van eeuwigheid. 

/ Zoo in Jesaia 42 : 1; „Ziet, Mijn knecht, dien Ik ondersteun, Mijn uitver­
korene, in denwelken Mijn ziel een welbehagen heeft! Ik heb Mijn Geest op 
hem gegeven; hij zal het recht den Heidenen voortbrengen". 

In 1 Petri 1 : 20: „Dewelke wel voorgekend is geweest vóór de grondleg­
ging der wereld, maar geopenbaard is in deze laatste tijden om uwentwil." 

In Openb. 13 : 8: „En allen, die op de aarde wonen, zullen het (beest) aan­
bidden, welker namen niet zijn geschreven in het boek des levens, des Lams, 
dat geslacht is, van de grondlegging der wereld". 

In Matth. 12 : 18, waar als vervuld wordt aangehaald hetgeen gesproken 
was door Jesaia: „Ziet, Mijn knecht, welken Ik verkoren heb, Mijn beminde, 
in welken Mijn ziel een welbehagen heeft; Ik zal Mijn (.leest op hem leggen, 
en hij zal het oordeel den Heidenen verkondigen." 

De stellige leer van het Oude Testament is dus, dat er reeds missionaire 
werking van Messias onder het oude verbond plaats grijpt, en dat die ons 
toekomt uit de eeuwigheid. 

In vroeger tijd is wel gevraagd, of er bij dat verbond 'ook sacramenten 
waren. Ja, zei men, evengoed als bij Israel de besnijdenis en het pascha, bij 
Noach de regenboog, in het Nieuwe Testament doop en avondmaal, en bij het 
Werkverbond de boom des levens en de boom der kennis des goeds en des 
kwaads. Indien men echter deze stelling zou willen volhouden, dan moesten 
het ook afzonderlijke sacramenten zijn, die tot in de eeuwigheid teruggingen. 
Men mag zelfs niet eens de sacramenten van het oude verbond onder het 
nieuwe nemen. En waar Christus deze sacramenten ook als zoodanig geëerd 
heeft, deed Hij dat, omdat Hij stond onder het Israëlitisch verbond. 

Overigens is deze geheele vraag een volkomen oisieve kwestie, die er eerst 



89 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

door de Coccejanen is ingebracht, toen men de foederale idee technisch ging 
opvatten. 

V. Thans staan we voor de vraag: Indien er nu metterdaad reeds van ^ 
eeuwigheid af een constitutie Mediatoris was. hoe kan dat dan geschied zijn, ^ 
zonder in tritheïsme te ver'vallen? Als dat pactum van eeuwigheid af bestaat, 
is de gelijkheid dan niet een fictie, en kan men dan nog wel spreken van 
wezenseenheid tusschen Vader en Zoon? Komen we er dan niet ongemerkt 
toe, dat we, zonder het te willen, toch de Drieëenheid Gods prijsgeven? 

Om dit probleem op te lossen is er maar één weg, deze n.1., dat we, hand-
havende de wezensgelijkheid tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest, de^,-
subordinate betrekking van den Messias verklaren uit volstrekte vrijwilligheid. 
De oorzaak van het pactum ligt dan niet langer in een ongelijkheid, maar in ^ 
schikking, in overeenkomst, in vrijwillige afspraak. 

Doch al geeft dit aan den eenen kant een verklaring, toch zijn we hiermee 
de moeilijkheid nog niet geheel te boven. Want nu blijft deze nieuwe ver­
houding toch nog een incidenteele. Het optreden der zonde en de noodzake-
lijkheid der verlossing is dan oorzaak geweest van de veranderde verhouding 
tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest. Ware de zonde uitgebleven, dan zou -
er, op dat standpunt, dus geen sprake zijn geweest van een foederale ver­
houding in het Goddelijk Wezen. 

Om dat te boven te komen moet men nog verder gaan en tot het inzicht " 
komen, dat de foederale betrekking tusschen Vader en Zoon een absolute is, 
een van eeuwigheid met het Goddelijke Wezen zelf gegeven betrekking. Zoo 
valt vanzelf al het incidenteele weg. 

En dan heeft men nog te letten op den Heiligen Geest; iets wat tot dusver . 
bij het pactum pacis altoos verzuimd is. Die verwaarloozing echter voegt ons 
niet. Alle drie de personen in het Goddelijke Wezen staan even hoog. En 
eerst dan is men, waar men wezen moet, als men belijdt, dat de verhouding 
tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest, nog afgezien van het verlossingswerk, 
op zichzelf een foederale verhouding, een oeconomia per se foederata is. 

VI. De groote beteekenis van het pactum salutis staat dus nu voor ons 
vast. Intusschen hebben we geopponeerd tegen het gevoelen, alsof het pactum ^ 
salutis door bepaalde uitspraken der Schrift te bewijzen ware. Doch als het ^ 
nu toch een stuk der geopenbaarde waarheid is, dan rijst de vraag, welken 
grond we er dan nochtans voor hebben. Daarom i.s er in hot slot van onze 
paragraaf op gewezen, dat dit samenhangt mot don aard en de natuur der ^ 
Heilige Schrift. Deze is niet een syllabus van geopenbaarde mysteriën voor 



90 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

onze weetgierigheid, maar een openbaring ad vitam, zooals ze tot den gevallen 
mensch moest komen. Ze openbaart ons slechts den buitenkant. Gelijk we in 
het menschelijk gelaat wel het oog en de uitdrukking zien, maar niet de 

/ innerlijke structuur der gezichtszenuwen, zoo laat de Heilige Schrift ons wel 
het aangezicht des Heeren zien, maar niet de innerlijke verborgenheden van 
Zijn Wezen. Ze toont ons alleen de medisch-applicatieve zij, die de zondaar 
noodig heeft. Daarom is het zoo erroneus in de Schrift dogmatiek te willen 
zoeken. En nog dwazer een zoogenaamd „Bijbelsche" dogmatiek te willen saam­
stellen uit enkel Schriftuurlijke gegevens. Op de dogmatiek rust de taak ons 
te zeggen, hoe dat oog innerlijk geconstrueerd is. 

Welke vraag heeft de dogmatiek zich dan te stellen, om toch het pactum 
salutis te belijden? 

10. of, waar ons in de Heilige Schrift van Godswege werkingen geopenbaard 
/ worden, die ons het onderscheidenlijk belijden van Vader, Zoon en Heiligen 
/ Geest opleggen, de verhouding tusschen deze drie in de verbondsidee al dan 

niet haar zuiverste uitdrukking vindt? 
2°. of, waar we in de Heilige Schrift van het paradijs af genadewerkingen 

uit de ontfermingen Gods zien uitgaan naar ons gevallen geslacht, die werkingen 
uitsluitend van den Vader, uitsluitend van den Zoon, of uitsluitend van den 

/ Heiligen Geest zijn, en dus los naast elkander loopen, of te wel of die werkingen 
al te gader een eenheid vertoonen, en of die eenheid, waar men er karakter 
in vindt, al dan niet het foederale karakter draagt? 

3°. of, waar we zien, dat het Eeuwige Woord, de tweede persoon in de 
' Heilige Drieëenheid, eerst later in de realiteit van de incarnatie ingaat, maar 

ons reeds van den oorsprong der openbaring af getoond wordt als naar de idee 
in de Middelaarsgestalte ingegaan, of die aldus in Mediatorem constitutus Filius 
Dei metterdaad zoodanige verschijningsvormingen aanneemt, als noodzakelijk 
zijn voor de natura humana, in casu als ^ "•J/'? 

Aan die drie vereischten nu voldoet de Schrift, gelijk we gezien hebben. 
Dit nu zoo zijnde, hebben we het volste recht om in het innergottliche Leben 

de idee van het foedus, het pactum in te brengen, en ook om, wat betreft het 
opus salutis, dat als opus exeuns een opus tribus personis communis is, het 
gemeenschappelijke in dat opus ook te verklaren uit de foederale verhouding 
tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest; maar met deze correctie, dat we het 
pactum salutis niet als oudtijds bepalen tot een incidenteele handeling tusschen 
Vader en Zoon, maar beschouwen als onveranderlijk bestaande tusschen 
Vader, Zoon en Heiligen Geest, en dat wel zóó onveranderlijk als het besluit 
van den val. 



§ 6. De Foedere operurn sive naturae. 
Is de verbondsidee een archetypische, die in de oeconomia zelve 

van het Drieëenig Wezen gegrond ligt, dan moet deze zelfde idee ook 
ectypisch tot de imago Dei behooren, waarin het wezen van de mensch-
heid en dus ook van den enkelen mensch bestaat. Moge nu al in het 
Genadeverbond na den val die idee eerder en klaarder tot het men-
schelijk bewustzijn zijn doorgedrongen, essentieel kan ze nooit in 
's menschen natuur ontbroken hebben, of ook uit de relation, waarin 
de mensch tot andere menschen of tot God staat, afwezig zijn geweest. 
Trouw, de grondrelatie van de verbondsidee, is en blijft zoo vóór als 
na den val deswegen de grondslag van alle menschelijke samen­
leving en van alle religie. Hierin nu rust ook de belijdenis van dien 
vorm van het verbond tusschen God en de menschheid, waaraan men 
den naam van Natuurverbond of verbond der werken heeft gegeven. 
Of Hosea 6 : 7 al dan niet uitdrukkelijk van een verbond, dat Adam 
aanging, gelijk goede exegese eischt te erkennen, gewag maakt, is een 
geheel bijkomstige quaestie. Ook al kwam het 018O daar niet voor, de 

zaak zou even vast staan. Ze volgt ten eerste rechtstreeks uit de 
schepping van den mensch naar Gods beeld; ten tweede uit het Genade-
verbond, overmits aan de reddende genade geen den mensch vreemde 
aztaie kan worden ondergeschoven; gelijk Romeinen 5 uitwijst kon alleen 
aan zondaren, die als menschen niet zonder de verbondsrelatie denkbaar 
waren, ook de genade als verbondsrelatie toekomen; en ze volgt ten 
derde uit het Israëlitisch verbond, waarin de relatie van het foedus 
operum klaarlijk ligt uitgesproken, die alzoo niet kon voorkomen, indien 
de norma: "Wie deze dingen doet zal leven, niet essentieel waar in 
zichzelve was. 

Op deze drie gronden staat het vast, dat Adam niet anders dan in 
verbondsrelatie kan geschapen zijn zoo tot God als tot Eva en tot heel 
zijn nakomelingschap, d. i. tot de geheele menschheid. Deze verbonds­
relatie van Adam tot God ontstond dan ook niet eerst -door het proef­
gebod, maar dankt aan het proefgebod alleen deze twee dingen: ten 
eerste, dat ze erdoor tot Adams bewustzijn gebracht werd, en in de 
tweede plaats, dat ze in één concreet punt geconcentreerd werd. Reeds 



92 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

vóór het proefgebod ontving Adam en de vocatio ad imperium, èn het 
mandatum om het paradijs en daarmee heel den kosmos voor God 
tegen Satan te bewaren, terwijl evenmin betwist kan worden, dat hij 
reeds vóór het proefgebod de dusgenaamde zedewet en den drang tot 
haar volbrenging ingeschapen in zijn oorspronkelijke gerechtigheid bezat. 

Toch was deze verbondsrelatie, waarin hij krachtens zijn schepping 
tot God stond, uit niets anders af te leiden dan uit Gods vrijmachtig 
welbehagen, niet uit een lex aeterna, die God verplichtte. Op zichzelf 
sloot wetsvolbrenging, nader te verstaan als volharding in de verbonds-
trouw, geen recht op hooger stand of hooger levensconditie in. Dat dit 
nochtans alzoo door God besteld Werd in de promissio vitae aeternae, 
was Zijn ongehoudene genade, en drukt zoo de relatie uit, waarin God 
Zich vrijmachtig en vrijwillig tegenover den mensch plaatste, als de wet, 
die Hij even vrijmachtig als norma voor 's menschen zedelijk leven 
gesteld had. 

Van een physico-psychische sterking, die do mensch door het eten 
van den boom des levens kon verkregen hebben, is dan ook geen sprake. 
Physische spijziging kan alleen het bestand van het lichaam sterken, 
niet het geestelijke leven. Geestelijk kon zulks alleen per symbolum of 
als n1k\ werken; ook al gaat het niet aan, dezer symbolische actie het 
karakter van sacramenteele actie toe te kennen. Hoogstens ware te 
zeggen, dat dit symbolische hier en bij het Noachietisch verbond analogen 
dienst verricht met den dienst, dien het sacrament vervult in het 
Genadeverbond. 

Zonder de termen van het Werkverbond notarieel te kunnen formu­
leeren, staat alzoo niettemin vast: 

1°. dat het een verbond is tusschen God als God en den mensch als 

mensch; 
2°. dat het onder den eersten mensch geheel de menschheid verbonds-

gewijs insluit; 
3°.. dat het onder de menschheid tevens insluit heel de natuur, of wil 

men den kosmos, waarover de heerschappij den mensch was toegekend ; 
4°. dat het een verbond was tegen Satan, opdat Satan niet door den 

mensch de wereld aan God, en niet door de wereld den mensch aan 
zijn door God hem verpande bestemming zou onttrekken; 

5°. dat deze hooge bestemming van den mensch bestond in het uit 
eigen aandrift en door eigen daad te boven komen van het niet-gefixeerd-
zijn zijner natuur, den overgang uit het posse non peccare et mori in 
het non posse peccare et mori; 



98 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

6°. dat loon niet ex congruo of ex condigno, maar uit de verbonds-
beloften den mensch zou toekomen, en door de verbondstrouw zijnerzijds 
zou worden aanvaard; 

7°. dat de schending van deze verbondstrouw van 'smensclien zijde, 
en niet op zich zelf het niet-opvolgen der wet, 's menschen wegzinking 
in vloek en verdoemenis na zich moest sleepen; 

8°. dat juist deswege heel de verbondsrelatie zonder verwijl door een 
concreet incidenteel gebod, berekend op 's menschen toenmaligen toestand, 
de vraag van trouw en ontrouw, of wil men: van geloof en ongeloof, 
tot beslissing moest brengen; 

en 9°. dat Adams beslissing in malara partem, op grond van zijn 
dubbele verbondsrelatie, eenerzijds tot God en anderzijds tot zijn nakome­
lingen, noodwendig den grondslag voor alle ware religie moest weg­
breken, en tegelijk aan geheel de menschheid de levensenergie tot 
normale ontwikkeling onttrekken moest. 

Tengevolge van den val is de waarheid en noodzakelijkheid van dit 
verbond geenszins vernietigd, maar is de verbondsrelatie overgegaan in 
een gewijzigden vorm, ten gevolge waarvan het ééne zelfde doel, n.1. de 
overzetting van den mensch uit zijn ongeflxeerde in zijn gefixeerde 
natuur, die nu niet meer kon opkomen uit 's menschen eigen aandrift 
en daad, alsnu te weeg werd gebracht door een metaphysische daad 
van Gods zij, centraal in de incarnatie, individueel door de palingenesie; 
altoos zóó echter, dat de zedelijke wereldorde van het Werkverbond 
staan bleef, de gebondenheid aan de zedewet als norma vitae stand 
hield, en deswege centraal in Christus niet alleen de oboedientia 
passiva maar ook de oboedientia activa geëischt werd. 

I. Een tijdlang heeft het geschenen, alsof het foedus niets anders dan een soort 
Gereformeerde liefhebberij was. Te meer nu men het door Engelschen invloed 
op de wijze van een contract is gaan opvatten en op zoo philisterhafte manier in 
de puntjes uitwerkte, dat het vrome hart er zich wel van moest afkoeren. 
Zóó uitwendig was het geworden. Zoodra het zoover gekomen was, interes­
seerde het de theologen ook niet meer en lieten dezen het met evenveel 
sans gêne schieten. In mijn studententijd werd er nooit met een woord 
over gesproken. Slechts in enkele kleine kringen, waar de oude schrijvers nog 
geliefd waren, wist de man er iets van, maar vrouw en kinderen niet. Een 
zaak van religie was het dus toen niet meer, maar een soort theolo-
gastiek. In Utrecht gekomen, hoorde ik ervan, en ben toen de bronnen 



94 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

gaan onderzoeken en zoo er weer in thuis geraakt. Langzamerhand is de ver-
bondsleer nu, Gode zij dank! weer opgekomen als een levende kracht. Men 
hoort er weer van in gebed en predikatie. En niet alleen de mannen, ook de 
vrouwen en kinderen houden er zich nu .weer mee bezig. Juist daarom echter 
is het dan nu ook van het hoogste belang om de valsche mechaniek op zij 
te zetten en in te zien den vasten grond, waarop de verbondsleer rust. Daar­
voor nu is noodig, dat we, gelijk bij alles wat op de gratia particularis betrek­
king heeft, eraan denken, hoe we steeds te doen hebben met den menschelijken 
persoon als instrument. De menschelijke natuur wordt gebruikt, zooals die 
bestaat. Dat te hebben voorbijgezien is de groote fout geweest. Toch hebben 
de oude theologen, Junius b.v., steeds gewezen op de gegeven factoren in de 
menschelijke natuur bij de schepping, om te zien, hoe die door God gebezigd zijn. 

Om het Werkverbond niet maar als iets mechanisch, maar als een nood­
zakelijken vorm voor het leven te verstaan, moet,men vragen: Wat is er in 
de menschelijke natuur, waaruit de realiteit van het Werkverbond voortvloeit? 
Dat deden de Engelschen niet. Zij namen den mensch als voorbeeld, en zetten 
daardoor den boel op zijn kop. Onder de menschen het verbond vindende, 
vroegen zij zich af, of er nu bij God niet zoo iets zou zijn, dat daar ook wel 
op leek. Ze zochten dus bij den mensch het origineel, en bij God het afdruksel. 
Doch in de menschelijke natuur zelve moet de noodzakelijkheid van een ver­
bond worden aangetoond. En om den mensch te verstaan moet ik in den 
mensch altoos blijven zien de imago Dei. Dus om den mensch te kennen 
moeten we van hem opklimmen tot het origineel van de imago. In God zelf 
hebben we de verbondsrelatie te zoeken. Die in Hem vindende, zien we dan 
ook in, hoe de verbondsrelatie van den mensch tot God noodzakelijk was van 
het oogenblik af, dat hij den eersten kik gaf, en tot in de eeuwigheid toe zal 
moeten blijven bestaan. Dan staat de verbondsleer vast en harmonieert het 
Werkverbond met deze ééne gedachte. Hiertoe nu zijn we gekomen door de 
vorige uiteenzetting, die ons toonde, dat het verbond is een over en weer zich 
niet door willekeur maar met noodzakelijkheid saamgebonden weten om met 
heel zijn existentie, niet voor een tijd, maar van den aanvang tot den einde, 
voor elkander in te staan tegen alle macht, die zich tegen een van beiden 

, opmaakt. Daardoor wordt het duidelijk, dat de volheid van het verbond eerst 
• daar gevonden wordt, waar de personen niet elk naast elkaar staan, maar 

één wezen uitmaken. In de Drieëenheid ligt de volle absolute realiseering van 
de verbondsidee. Niet alleen het pactum salutis maar de Goddelijke oeconomia 
als zoodanig geeft de verbondsrelatie in haar meest absoluten vorm; waaruit 
dan, als gezien, volgt, dat, waar Vader, Zoon en Heilige Geest zich tot het 
verlossingswerk opmaken, die gezamenlijke werkzaamheid geen andere moda­



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

liteit bezit dan die van een verbond tusschen deze drie Personen, en zoo 
blijkt tevens hoe verkeerd men doet met zich het pactum salutis zonder den 
Heiligen Geest te denken. 

Nu is het bij het „Laat ons menschen maken naar ons beeld en onze 
gelijkenis' slechts de vraag, of er in dien te scheppen mensch ook ethische 
relatiën zouden zijn. Zoo ja, dan moeten dat verbondsrelatiën zijn, als ze 
absoluut ideaal waar zullen wezen. Dientengevolge kan noch de relatie tot 
God noch die tot de medemenschen een andere dan een foederale zijn. Yan 
den mensch tot God heet die foederale relatie „religie"; van den mensch tot 
zijn medemenschen „ethisch leven". 

Natuurlijk behoort bij alle verbondsrelatie een ethisch cement, iets waardoor 
de twee deelen aan elkaar kleven. Wat is dan dat ethische cement? Dat 
wordt in 't Hebreeuwsch uitgedrukt door roiQN*,,dikwijls vertaald door geloof, 

maar toch meer door trouw. Het Grieksche woord ervoor, rtiang. is van den­
zelfden wortel als maróg. Trouw is het eigenlijke wezen van de saamklevende 
kracht in het verbond. Het bestaat in niets anders. Alleen door ontrouw wordt 
het verbond verbroken. Vandaar dat de zonde van Israel in den regel door 
de Schrift wordt genoemd: "U3, en voorkomt onder het speciale begrip van 

hoererii, d. i. breking van huwlijkstrouw. Het begrip van trouw is het grond-
cement van saamkleving. En daarom is de absolute trouw die, waarmee Vader, 
Zoon en Heilige Geest in de oeconomia divina aan elkander kleven. Uit het 
Wezen Gods gaat diezelfde verbondstrouw in alle verbondsrelatie der menschen 
door. De nJlöN' is de grondslag van alle relatie tusschen God en mensch, en 

evenzoo de onderlinge trouw van alle samenleving onder menschen. God is 
archetypisch de Getrouwe. Hij bewijst Zijn volk "IDn en rtncx. Die twee zijn 

in Hem gecombineerd. Uit Hem keert zich de trouw tot ons en uit ons weder-
keerig tot Hem. Ze omvat heel de wezensverhouding. En Ttlang is niets anders 
dan de trouw in intellectueelen vorm. 

Ook onder de menschen zou die relatie van trouw steeds dat hooge karakter 
hebben gehouden, ware er de zonde niet tusschen gekomen. Waarom is er 
een huwelijkscontract noodig? Enkel om der zonde wil. Buiten zonde zou het 
huwelijk vastliggen in de verbondsrelatie. Koop-, huurcontracten enz. zouden 
zonder zonde ondenkbaar zijn. Nu de ontwikkeling der menschheid zondig is 
geweest, is de verbondsrelatie in haar absoluten vorm zoo goed als weg. Bijna 
niets kan daarop alleen meer rusten. En daarom is thans voor het verbond 
in de plaats gekomen de zwakkere vorm van een verdragsrelatie: het contract. 
Daardoor hebben we thans in het menschelijk leven tweeërlei sfeer; de eene 



9(5 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

wordt beheersclit door het contract, de andere door de trouw of het onderling 
^ vertrouwen. De eene kristalliseert wat anders verbroken zou worden; de 

andere laat het leven in zijn oorspronkelijke relaties staan. Geheel zonder 
vertrouwen kan men nergens. Met een dienstbode maakt men wel afspraak, 
maar ze moet trouw dienen; zij moet 't opnemen voor haar volk en haar volk 
moet voor haar zorgen. Zoo gaat het ook in de verhouding tusschen volk en 
overheid. De Inhuldiging is een zich over en weer verbinden tot trouw. De 
verplichtingen daaruit voortvloeiende zijn niet in artikelen uit te spinnen. 
Zonder besef van eerlijkheid en goede trouw valt alles ruineus uit elkaar. 

, Intusschen dient hier één opmerking té worden bijgevoegd. Al wordt men 
van meetaf bij zijn bestaan in zekere relatie gezet, daarom heeft men er nog 

/ volstrekt niet "t bewustzijn van. Toen God den eersten mensch schiep, schiep 
Hij hem ook dadelijk in verbondsrelatie, maar daarom leefde de wetenschap 
daarvan nog niet in Adams bewustzijn. Echter is wel van stonden aan in het 

/ menschelijk leven een verbondsrelatie ingebracht, die een analogon geeft voor 
de oeconomia divina. De wezenseenheid van Vader, Zoon en Heiligen Geest 

/ vindt n.l. haar parallel in de relatie van het huisgezin, zoowel van vader 
moeder en kind als van de kinderen onderling. Ook de verhouding van de 
moeder tot het kind aan de borst is een verbondsrelatie. Eerst zijn ze een 
tijdlang één wezen, om later een tweeheid te vormen. Zoo ligt de verbonds-

y relatie in den wortel zelf van het menschelijk leven. Die relatie hebben dus 
ook Adam en Eva met hun kinderen gekend. Maar eerst langzamerhand 
hebben ze daarvan voor hun bewustzijn een klaar begrip gekregen. Wanneer 
God aan Adam gevraagd had: „Adam, staat ge nu in een werkverbond?" dan 
zou Adam daar geen woord van begrepen hebben. Toch is het juist dit, dat 
voorbijgezien wordt door al degenen, die reeds in Genesis 1 naar allerlei ver-
bondstermen zoeken. Daarom raken in de war allen, die zeggen, dat er voor 
een verbond verbondssluiting noodig is. Onder mogendheden treedt dit mecha­
nische begrip op den voorgrond, maar moeder en kind sluiten geen verbond. 
Man en vrouw wel. maar broers en zusters niet. Wie hot organische begrip 
der verbondsrelatie niet inziet, begrijpt niet, dat het verbond uit het leven 
zelf opkomt. Wie er dan met Genesis niet komt, gaat zoeken in Hosea. Nog 
dwazer wordt het, als men gaat zoeken zelfs naar oifers en ceremoniën. Doch 
al deze moeilijkheden vallen weg, zoodra we de tegenstelling doorzien tusschen 
archetype en ectype, en in plaats van het mechanische het organische verbond 
voor oogen houden. Het mechanische verbond wordt uit het bewustzijn in 
het leven toegepast, het organische komt op uit het leven en gaat eerst latei-
uit die realiteit in het bewustzijn over. 



97 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

In dit verband is het heel opmerkelijk, dat we bij den onzondigen paradijs- ^ 
toestand van een verbondsrelatie geen woord in Genesis lezen. Maar zoodra 
komen we niet aan het Genadeverbond toe, of, zoowel bij de gratia communis 
als bij de gratia particularis, treedt het begriffsmassig en in bewusten vorm 
op. Dat komt daarvandaan, dat het Genadeverbond niet organisch maar mecha­
nisch is. Uit het nu gebroken leven kon het niet meer opkomen. Het komt^ 
nu mechanisch, gelijk elk medicijn, in het kranke lichaam. Maar het "Werk­
verbond was in de schepping gegeven, lag in de natuur des menschen, en 
derhalve zien we daar juist van dat mechanische niets. Toch heeft dit het 
inzicht der theologen zoolang verduisterd. Zelfs bij Calvijn treedt het verbond 
pas op in het Genadeverbond; een leemte, die door Dr. W. van den Bergh, 
schrijver van het proefschrift „Calvijn over het Genadeverbond", dan ook 
erkend wordt. Dat enkel zien op het mechanische is oorzaak geweest, waarom 
bij Roomschen,- Lutherschen en Doopsgezinden de verbondsidee geen post kon 
vatten, 't Is het specifieke karakter van de Gereformeerde Theologie, de ver­
bondsgedachte tot in den wortel te hebben gegrepen, en tegenover de „bijbelsche' 
de scholastieke dogmatiek in eere te hebben hersteld. Ze is niet blijven staan 
bij de uitdrukking der Schrift, maar doorgedrongen tot wat dioramatisch en 
bij logische consequentie daarin opgesloten lag. In het Scheppingsverhaal is ^ 
met geen letter van een verbond sprake. Zelfs de val wordt ons medegedeeld 
zonder dat er van het herbond met een enkel woord ook maar wordt gerept. 
Maai- als de mensch valt, valt hij in de meest abstracte en centrale breuke 
der verbondsrelatie. Adam had ook op andere wijze kunnen vallen, b.v. door 
aan Eva een moord te begaan. Dat zou een gewoon mensch veel erger hebben 
gevonden. Men vindt het verschrikkelijk, dat het enkele eten van dien boom 
zoo zwaar wordt gestraft. Maar daarin zat het niet. Het eigenlijke karakter ' 
der zonde lag daarin, dat de mensch, in verbond staande met God om den 
hof te bewaken, nu, als het er op aankomt, of hij God of Satan zal gelooven, 
trouwelooslijk met zijn God handelt en zijn bondgenoot verraadt. De zaak als ^ 
zaak, de verbondsrelatie, wordt daar dus wel terdege gevonden, "t Gold niet --
de vraag of Adam de zedewet kon volbrengen; dat deed hij vanzelf, want ze 
stond in zijn hart geschreven: maar trouw of ontrouw, dat was de spil. waarop 
heel de toekomst van de menschheid gezet werd. Ook van het huwelijk is 
in het parad ijs ver haal met geen woord sprake, maar de realiteit ervan was 
van het eerste moment af aanwezig. Zoo heeft zich in het leven der menschen 
het begrip van een verbond uit hun eigen behoeften eerst van lieverlee ont­
wikkeld. Eerst langzamerhand komt het verbondsbegrip op. en daarmee houdt 
ook gelijken tred de begriffsmassige openbaring van het verbond. Daarom 
moet steeds uit dat laatste tot het eerste teruggegaan. Dan hebben we voor 



98 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

, de zekerheid en vastheid van het Werkverbond niets verloren. Integendeel, 
vaster dan ooit ligt het nu in de schepping des menschen naar Gods beeld. 
Ten tweede wordt het nu ook verklaarbaar, waarom we in de Schrift eerst 

. de zaak vinden en dan pas het begrip. En ten derde ligt nu de verbondsrelatie 
y in ons eigen hart vast en in alle levensrelatiën, zij het al op zwakkere wijze 

en daarom niet in den vorm van het verbond maar van het verdrag. Zoo 
, / behoeven we dan ook niet in Hosea 6 : 7 ons steunpunt te zoeken. Want al 

is ook de vertaling; als Adam de eenig goede, en: afe cew mewsc/i zeer dwaas, 
toch volgt uit die vertaling: als Adam op zichzelf nog niet, dat Adam het 
verbond heeft verbroken, 't Kan ook elliptisch bcteekenen: Zij hebben het 
verbond verbroken gelijk Adam op zijn manier gebroken heeft met zijn God. 
Dus niet uit dezen tekst maar van elders halen we het Werkverbond. En 
eenmaal daartoe gekomen, dan ja is Hosea 6 : 7 een steunende plaats. 

II. Hoe staan we bij deze quaestie tegenover de Schrift ? Die vraag knoopt 
zich vast aan Romeinen 5. Op Gereformeerd terrein bestaan allerlei geschriften 

/ over Adam en Christus, of de twee verhondshoofden, enz. Heel natuurlijk houdt 
men zich liefst aan dien vorm, omdat men daarbij blijft op schriftuurlijk 
terrein. Immers in Romeinen 5 vinden we een redebeleid, dat op 't eerste 
hooren een vreemden indruk maakt. Dieper indringen echter heeft geleerd, dat 

y 't heil in Christus daar vergeleken wordt met en steunt op de erkenning van 
^ dezelfde relatie bij Adam vóór den val. Het heil vloeit den uitverkorenen toe 

krachtens een organisch verband, dat zij met Christus hebben. Niet een 
/ mechanisch verband, maar een levensverband. Dat op den voorgrond gesteld 

zijnde, wordt nu daarmee vergeleken de overgang van de zonde uit Adam op 
zijn geslacht. Ook dat verband is organisch, zoodat het onheilige in hem op 
al zijn kinderen overgaat. Er zijn alzoo twee verbindingen: 

1°. de verbinding van Christus met Zijn uitverkorenen; 
2°. de verbinding van Adam met het geheele menscheiijke geslacht. 
Beide deze relatiën nu zijn niet geknutseld, maar liggen in de levensrelatie 

zelf gegrond. Uit Adam komt al het verkeerde, uit Christus al het goede toe 
aan hen, die tot hen in deze relatie staan. 

Die relatie is de verbondsrelatie. Adam ston^ tot het menscheiijke geslacht 
in verbondsrelatie. Openbaart toch de Heilige Schrift duidelijk allerwegen, dat 

/ de relatie van Christus tot de Zijnen in het Genadeverbond positief en concreet 
een verbondsrelatie is, en leert Romeinen 5 ons, dat de relatie van Adam tot 

z het menschelijk geslacht dezelfde is, dan volgt hieruit logisch en consequent, 
dat dus ook de verhouding, waarin Adam tot zijn nakomelingen stond, een 
verbondsrelatie is geweest. Zoo hebben reeds onze vaderen de existentie onzer 

/ verbondsrelatie tot Adam logisch uit Romeinen 5 afgeleid. 



99 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Om nu Romeinen 5 goed te verstaan is het noodig, dat we eerst Romeinen 6 
even inzien. Daar wordt het organisch verband tusschen Christus en Zijn 
uitverkorenen in vs. 4 en 5 aldus omschreven: avvstdcprifiev ovv aixü Sia TOV 

(iuTTTiauarOi; fig tbv &CCVO:TOV' TVCC MOTIIQ tjyty&rt XQinrog {v. vev-gaiv dia ri'ig So^rjg TOV 

itavQÓg, ovrta «at fjiistg iv y.uivuT>]Ti faiijg nsQntcttrjaouev. Ei yÜQ avficpvroi yfyóva/isv ZOJ 

biLOiÓMan TOV &avuTov CCVTOV, a/./.a KCCÏ Ti'/g avctOTuasoig iaófis&a. Nu komt het hier 
aan op die uitdrukking ev^vToi. In een plant is de relatie tusschen wortel en / 
m stengel een organische; dientengevolge een levensrelatie. Dus zien we hier, 
dat de relatie van Christus tot Zijn uitverkorenen een organische relatie is, 
een relatie van TO cvurpvTov eïvai. En uit vs. 4 blijkt, dat die relatie lotgemeen- / 
schap met zich brengt. Wat daar toch staat wil zeggen: Christus heeft door 
Zijn dood en opstanding de verhoogde nieuwe natuur verworven, en uit Hem 
vloeit daardoor nu ook ons het nieuwe leven toe. In de verzen 8 en 9 wordt 
dat nu nog eens geresumeerd en op het leven zelf overgebracht. Ei Si tx7re»d-

voiisv avv XQKSTÖI, MATSVO^ISV OTI v.ai BvSijaoiisv CCVTCO, EIÓÓTIG OTI XgidTog iysg&etg iv. 

VSHQ&V, ovv. HL cinoQvrfiy.iL' D-ccvaTog CCVTOV OVY. È'n KVQISVSI. Gelijk uit één WOl'tel in 
alle stengels en ranken het levenssap opdringt, zoo zijn wij, ingelijfd in Christus, 
zeker en gewis, dat ons het leven uit Hem toevloeit. De dusgenaamde unio mystica 
is dus een organische unio en waarborgt ons rechtstreeksche lotgemeensehap. 

Zonder dit eerste deel van Rom. 6 is Rom. 5 niet te verstaan. De indeeling 
moest dan ook zóó zijn, dat bij hfdst. 5 vers 12 een nieuw hoofdstuk begon, 
dat doorliep tot het 15e vers van hfdst. (i. 

Komen we nu tot Romeinen 5. Uit vs. 12 nemen we eerst de woorden: 
DIÜ TOVTO O'XJTTH] óV ivbg «V&OMTCOV T) uuanTici elg TOV nóaaov TIATJX&F. En nu vers 13: 
&XQI •/«(> vóuov CIUAQTIA rtv iv y.ónaoy UIIUIITLU èh ov% i'/.Xoyiïrui, uij övTOg vóaov. Die 
eenigszins raadselachtige woorden uit vs. 13 strekken tot recht verstand van 
het geheele hoofdstuk. Om ze te vatten moeten ze in verband worden gezet 
met VS. 20. Nóuog Ss TrctQiiariX&sv, ïvu nteovdarj n) Ttccgamafia. 

Wat wil dat nu zeggen: ,Tot de wet was de zonde in de wereld" ? Om dit te 
verstaan is noodig. dat we het proefgebod parallel stellen met de wet van Sinai. 
Aan Adam was de zedewet ingeschapen. Die heeft hij niet verbroken. Dat zou het 
geval zijn geweest, wanneer hij Eva b.v. had verwond. Neen, de oorsprong 
der zonde ligt buiten de zedewet. in het proefgebod. Dat proefgebod werd den 
mensch van buiten af opgelegd. Het was een extrinsecus ad hominem per-
veniens mandatum. Dus, terwijl de zedewet in zijn eigen leven opkwam, kwam 
het proefgebod van buiten af. Terwijl hij de zedewet als rationeel begreep, 
was dat met het proefgebod niet het geval, 't Was een puur arbitrium divinum, 
pure goddelijke willekeur; niet voortvloeiend uit de natuur van het zedelijk 
leven, maar enkel en alleen uit Gods wil. 



100 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Daarmee loopt nu parallel de wetgeving op Sinai. Ook dat was een vóiiog 
extrinsecus ad hominem perveniens. Die wet wordt niet ontlokt aan 
het innerlijke leven des harten, maar wordt uitwendig op steenen tafelen 
gegeven. 

Waar nu tusschen het proefgebod en Sinai geen gebod ligt, dat extrinsecus 
tot den mensch kwam, kon er in dien tusschentijd ook niet gezondigd worden 
tegen een uitwendig opgelegd gebod. Terwijl dat er logisch uit volgt, leert de 
ervaring nochtans, dat in dien tusschentijd de zonde toch geheerscht heeft en 
door de zonde de dood. Hoe is dat nu mogelijk? Ziedaar het probleem, waar 
Paulus ons voor plaatst. Er is dood. Alleen de zonde is de oorzaak daarvan. En 
een wet, waartegen gezondigd kon worden, was er niet. "Waarom is de dood niet 
bij Adam opgehouden, maar steeds doorgegaan? Immers: icauQtia om u.loytHai, 
uil iivTos vóuov. En toch: vóuog (van Sinai) •naQtioïf/.iïtv, is van terzij ingekomen, 
niet opdat daardoor de zonde weer ontstond, maar om het zondebesef te 
wekken. |W nXsovdar) TO TTUQUTTTOIUA. 

Vs. 12 gaat uit van het feit, dat de dood, bij Adam begonnen, sedert alle 
menschen ten grave had doen dalen. Waarom is dat nu? Omdat ze allen 
persoonlijk hoofd voor hoofd gezondigd hadden, of omdat ze allen organisch 
met Adam saamhingen? Pelagiaansch persoonlijk of door verbondsrelatie? 

Zoo staat de quaestie. En nu gaat hij voort: &xqi y«e vóuov (hiaQtlo: fjv tv 

xóatico' ccfiaQtla Si ot'x éXXoysnai, ut) iïvtog vófiov. Persoonlijk kan de schuld niet zijn; 
want ze hebben voor geen gebod gestaan. God had hun geen uitwendig man­
daat gegeven. Indien de toerekening persoonlijk ware geweest, dan had de 
dood bij Adam moeten ophouden en weer beginnen bij Sinai. Dus de oorz'aak 
ligt in hun inzijn in, in hun vastzitten aan, in hun verbondsrelatie met Adam. 
En nu verstaan we ook VS. 14: kW.' ifSaaLltvm-v u ftdvuroq &7t0 'Aóaa atXQ' McoritoiS 

y.ccl énl roi's uij HfiaQTrjaavTccs èm ra óaouonazi riyg jtciQuficiatiog 'Adda, d. W. Z. Op de 
manier zooals Adam gezondigd had, n.1. door overtreding van een uitwendig 
gebod. En nu laat hij van dien Adam deze woorden volgen: lig éan riitog rov 

y [léMovTog. D. w. z. diezelfde verbondsrelatie, waarin Adam op al zijn nakome­
lingen den dood heeft overgebracht, staat niet op zichzelf, maar is rvTtog van 
de verbondsrelatie, waarin Christus tot Zijn uitverkorenen staat en waardoor 
hun het heil toevloeit, rvnog nu is het indruksel, waarmee men kan rvitzsiv, 
slaan; b.v. geldslaan, gelijk ook onze Grondwet nog van muntslag spreekt. 
Men heeft dus eerst de matrijs, waarin het beeld staat; en giet men haar vol, 
dan krijgt men den patrijs. We leeren hier dus in de tweede plaats, dat de 

, wijze, waarop het in het Genadeverbond toegaat, door God niet zoo maar 
verzonnen is, maar beheerscht wordt, gelijk de patrijs door de matrijs, dooi­
de verbondsrelatie bij onze schepping in Adam ingelegd. Het geheele Genade-



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

verbond is berekend op menschen, loopt naar de lijnen van den mensch, gelijk 
hij oorspronkelijk door God geschapen is. En diezelfde God werkt dus in het 
Genadeverbond in aansluiting aan wat Hij zelf in de menschelijke natuur 
eenmaal ingeschapen heeft. Nu bepaalt niet het gouden tientje hoe de matrijs 
zijn moet, maar de patrijs wordt gemaakt naar de matrijs. Zoo nu is ook 
Adam niet geslagen naar den muntslag van Christus, maar omgekeerd Christus 
naar den muntslag van Adam. Adam is rvnog voor Christus. Christus moet 
hetzelfde doen wat Adam gedaan heeft, doch nu niet ten doode maar ten 
leven. In die twee gedachten ligt de heele pericoop van de parallel tusschen 
schuld en genade. 

De pericoop vanaf vs. 16 is intusschen een niet minder moeilijke. Er staan 
volzinnen in om een mensch wanhopig te maken. Men denkt de parallel nu 
te hebben, maar nu staat er, dat men er daarmee niet is. ovr us rit xuqó.-

TtTbtua, ovTct -/.ca rit ^aQiaiia. (vs. 15). Voorgewone menschen is dit hoofdstuk dan ook 
bijkans niet te verstaan. Om ons op 't spoor te laten brengen moeten we 
weer vooruit naar VS. 20. Nóuog Si TtceQSiafjK&sv, ïvu Tti.sovdarj rb TtciQaTcraucc. ov Si 

ixXfóvaafv ij ccjiaQtia, vTctgiTtsQiaafvasv ij /ccQig. Hier hebben we de pointe. Het 
vntQTtsQiaaivsiv staat tegenover het nXsovd&iv. Dat dit de tegenstelling is, waar­
over het gaat. blijkt ook uit VS. 15". ''UI' 017 Mg TO TtaQdmetiia, oriroi xai rb x^Qiauct. 

li yuit rot rov ivbg TtanajirmaazL (tl rro/./.ot ctTis&arov, rro/./.M aaX/.ov ij XCIQIS TOV OSOV 

y.al f] SojQia tv •//:nirt ry rov ivbg cw&iimTrov 'irfiov .Yoiarov sig TO hg TTO/.AO i's iitstiLaafvas. 

Er is dus een parallel tusschen den overgang van den dood uit Adam en den 
overgang van het leven uit Christus. Maar met dit verschil, dat, terwijl het 
bij de zonde tot een volheid komt, het bij de genade een overvloed wordt. 
Volgens vers 20 is die overvloeiing er ingekomen door den vóiwg van Sinai. 
Die wet van Sinai is in het proces in komen dringen. Op zichzelf behoorde die 
wet van Sinai niet in dat gewone proces. Daar behoorde de kóiio? niet. Die 
staat in het proefgebod van het paradijs. En uit de overtreding van dat 
proefgebod vloeit heel het proces van den ondergang voort. Maar nu komt 
door het Genadeverbond de wet van Sinai daar mechanisch tusschen in, en 
geeft daardoor aan het TtKQÓi-nroma een ander karakter, n.1. dit, dat het 't here­
ditaire Tcagditraaa tot een individueel nHQÜitrcoiia maakt. In het gewone proces 
was maar één vóiiog en maar één ^anuirrwaa. Daarna komen de «1) «uaoTtjaavrtg, 
die slechts de hereditaire nawerking der zonde in zich omdragen. Er is wel 
voortzetting van het kwaad, maar geen individueel opnieuw zich tegen God 
stellen. Doch nu komt op Sinai de róuog weer, zoodat wie daartegen ingaat 
zondigt op Adams manier. Het boosaardig, opzettelijk karakter der zonde komt 
eerst nu weer aan het licht. De zonde, die eerst enkel een hereditair karakter 



102 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

droeg, was uiet vol. Ze word eerst echt vol tegenover dien vótwg. Nu toont 
ze haar echt gemeen karakter. 

Eerst daar nu kon de tot overvloeienden rijkdom komen. 
Het is dezelfde gedachte, die de apostel in hfdst. 7 : 8 op zijn eigen ervaring 

^ toepast, als hij zegt: («pooaijV d't Xaftovaa t) uaa^xia óia n'jg èvToXijg •/.axcutydaato tv 

tjiol naaav iniftviiiav. YCIQ vóuov auapria VSHQU. De aiiaQtict vf/.Qci is een here­
ditaire slavernij. Maar nu de vóiiog weer komt, nu is er een da capo van het 
paradijs, nu zondigt de mensch weer met opgeheven hand. 

^ Datzelfde heeft Jezus gezegd met het oog op Zichzelf. Joh. 15 : 22. d /tr; 
Tjl&ov -ACU ildXrfia avtolg, cciiaQziav ovv. £i%ov. vvf Si HQÓcpccaiv ovv. s^ovci JTCQI rf/g 

üfiaQTÏag avrcav. Door Christus' verschijning is de zonde nog eens sterk geac­
centueerd, en in haar brutaal, God-tergend karakter uitgekomen. 

^ Rom. 4 : 15: ov yüu om i'nti vófiog, ovSh TrccQupaatg, als er geen wet is, is er 
geen overtreding, slaat natuurlijk ook niet op de zedewet, maar op de wet 
van Sinai. 

^ Gal. 3 ; 19. Ti ovv ó vójiog-, riav TtciQaftdatoyv /gqu' TtQoaett&rj, leert eveneens dat 
de wet er tusschen is geschoven om de naQdpaaig openbaar te laten worden. 

We hebben hier dus te doen met een gedachte, die gedurig in de Schrift 
^ op den voorgrond treedt. De wet van Sinai is tusschen beide gekomen om de 
^ zonde als TtaQdmcoua te doen uitkomen, en dat moest, zou de x^Q's ten volle 

uitstroomen. Stel de Christus ware in Athene, in Rome of in Egypte ver­
schenen. Wat zou er dan gebeurd zijn? Noch de Romeinen, noch de Grieken 
zouden Hem gedood hebben. Integendeel, zij zouden Jezus interessant hebben 
hebben gevonden. Het Pantheon maakt geen bedenking tegen nieuwe goden. 
Daar zou Jezus dus slechts gestaan hebben voor de hereditaire werking der 
zonde. Daar zou het tot geen crisis zijn gekomen. De zonde miste daar het 
karakter van nccgdpaaig. Maar nu komt Jezus in Israel. En daar kunnen ze 
Hem niet zetten en hangen ze Hem aan het kruis. In dat kruis wordt èn de 
TiXsóvaaig van de zonde openbaar èn de overvloed der genade. Nergens is zoo 
gezondigd als in de kruisiging. Dat was het meest God-tergende xaQdnrmua. En 
juist daar is het groote itsQiaaevuv van de xdyig uit voortgekomen. 

Keeren we nu terug tot Ron). 5 ; 15. 'A/X ov/ (j>g ru itagditrcafia, ovtca nal to ^apiöfta. 
tl yuq TM TOV tvbg TtaQaTtrwiiati ai noXXoï ccité&avov, itoXXoi uüXXov ij T0" (9iov 

•tcd rj óojpf« iv %dniTL tfj tov évbg dv&QwTtov 'Irjoov Xninrov eig tovg noXXovg èictQioasvac. 

De beteekenis van dit ncQiaasiuv gevoelt men terstond, zoo men er slechts 
/ op let, dat Christus niet alleen den dood te niet gedaan en den mensch in 

zijn vroegeren staat hersteld heeft, maar zelfs tot een hooger standpunt 
heeft opgevoerd, dan waarop hij vóór den val stond. De eerste Adam heeft 
niets anders gedaan dan het inhaerente leven in zijn geslacht gedood. De 



103 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

parallel zou dus geweest zijn, als Christus dat leven eenvoudig weer had 
teruggebracht. Maar dat doet Hij niet alleen: Hij verleent aan dat leven ook ^ 
eene hoogere potenz. En dat is het nsgiaasvsiv. 

Vers 16: Kat OV^ d>s Si ivóg ccfiagtrjaavtos, tb dcóprjua' rö fiiv yan XQIUU ï| ivbg fis 

ytccTcixgifia, rö Ss /dyiaiicc ix Tto/.Xibv naga^Tta^uTav sis ëi-Aaicoiia. Door de wet Op Sinai 
zijn er noUü TtceQanrmnara gekomen. De ééne zonde van het paradijs is tot 
individueele vele geworden. En nu bestaat de x^qis daarin, dat ze al die Ttaga-
TtTwiiara te niet doet. Dus niet enkel die ééne van Adam, maar vele. 

Vers 17. sï XV T0" ^vbg TtaganTióuaTi b &ccvaTOs t^ceaiXsvat dia TOV ivóg, TtoXXo) ^ 

a&Xlov ol rijv nsQiaasiccv zijg ^ccgitog zal rijg öoinfüg zijg Sixaioevvrjg Xau-jidvovztg, tv gafj 

(SaaiXtveovai dia zov évbg 'irjoov Xgiatov. Hier WOl'dt Ons dllS het (laailiviiv der ̂  
uitverkorenen geleerd. Ze keeren niet terug in een status labilis, maar ze 
komen in een status invariabilis, waarin de dood geen macht meer over hen heeft. 

Vers 18. "4(.'A OVV lóg Si ivbg TtanaTtzwactzog tig Ttavzag Kv&Qwitovg tig XAZCIHQI/ia' ^ 

ovzco y.cd Si ivbg bixaiwaazos tig itdvzag ccv9(>micovg tig öiucdaaiv Sai'ig. Hier is het ^ 
verschil verdwenen. De parallel loopt nu zuiver. Eenerzijds het ééne itccQdazaiia, 
dat voor allen tot verdoemenis is, en anderzijds het ééne Sixaiaiia voor allen 
tot behoudenis. 

In vers 19 wordt dan met andere woorden nogmaals dezelfde gedachte 
uitgewerkt: lóaitSQ -/Üq dia zijg ««pftxojjs zov ivbg ai'9nr'n7tov uaanzaXui y.azteTuiïrtnuv 

oi TtoXXoi, ovzco Kal Sia zi'jg vnav.o^g zov ivbg Sinaioi xazaaza&yjaorzai ol noXXoi. 

Het aXX' ovX uit vers 15 heeft dus alleen betrekking op de verzen 15, 16 
en 17. Het «pa ovv uit vers 18 neemt de parallel weer zuiver op. 

Het resultaat, waartoe we geraakten, is dus dit. Vast staat volgens de Heilige ^ 
Schrift, dat de betrekking van Jezus tot de Zijnen een feröoKtfebetrekking is. 
Blijkens Rom. 5 loopt deze verbondsbetrekking tusschen Christus en de Zijnen 
parallel met de betrekking tusschen Adam en de zijnen. Ergo is ook de ver­
houding tusschen Adam en zijn nakomelingen een m-&owcM)etrekking. 

We krijgen derhalve voor de existentie van het Werkverbond drieërlei grond: 
1°. in de Schepping van den mensch naar Gods beeld, waardoor het foederale 

leven der Drieëenheid op den menscli wordt overgebracht; 
2°. in Romeinen 5, volgens 't welk de verbondsrelatie tusschen Christus en 

de Zijnen uitvloeisel is van de verbondsrelatie tusschen Adam en de zijnen; 
en 8°. voegen we hier nu nog aan toe, dat die foederale relatie geen ander 

karakter kan dragen, dan van een foedus operum. 
Het verbond van Adam is een Werkverbond geweest. Dat kan niet afgeleid 

uit de schepping naar het imago Dei maar uit de wet van Sinai. Die wet 
van Sinai behoort tot het Genadeverbond, maar is gegeven in den vorm van 



104 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

^ het: die deze dingen doet zal leven. Dat nu zou in het Genadeverbond ondenk­
baar zijn geweest, indien die relatie niet een fundamenteele waarheid in de 
schepping en volgens het Raadsbesluit had. Want de wet is niet uit het 
Ganadeverbond, maar wordt er hypothetice ingedragen, in de onderstelling, 
dat de mensch zelf in zijn schepping de realiteit daarvan bezit. Dat kan geen 
fictie zijn; maar waar God de hypothese stelt, daar moet ze bestaan hebben 

y als de voor het menschelijk leven oorspronkelijke wet. De wet van Sinai kan 
dan alleen rationeel wezen, als de zedewet den mensch eenmaal is ingeplant 
geweest. Die regel heerscht in onzondigen toestand. 

Staat het dus op de drie genoemde gronden vast, dat we in het paradijs 
ook met een verbond, en wel bepaaldelijk met een PFör/cverbond te doen 
hebben, dan hebben we ook volkomen recht, alsnu het in Genesis ons verhaalde 
bij dat licht te gaan bezien, en te zeggen, dat de Heilige Geest, in Hosea van 
een verbond sprekende, daar wel degelijk de bedoeling had om op Adams 
verbondsrelatie te zinspelen. 

Nog dit. Men moet niet zeggen: Adam, toen hij zondigde, trok al zijn na­
komelingen met zich in zijn val, zooals een koning zijn volk met zich insluit 
in zgn daden; maar, gelijk in de paragraaf staat, die foederale relatie bestaat 
niet alleen tusschen God en Adam, maar ook tusschen menschen onderling, 
't Gevaar om de erfzonde uit het Traducianisme te willen verklaren, ontkomt 
men alleen door ook de betrekking tusschen Adam en de menschen als een 
verbondsbetrekking te verstaan. Als de imago Dei foederaal van aanleg is, is 
ook de relatie der menschen onderling foederaal; staat de een voor den ander 
foederaal in. Derhalve komen de menschen door Adam niet eerst in relatie 
van zonde en daarna pas van schuld, maar omgekeerd, eerst gekomen in de 
relatie van schuld hebben ze als gevolg daarvan ook zondesmet. Men zou 
kunnen zeggen: hier kruisen zich twee lijnen in Adam: eenerzijds de relatie 
met God, die invol veert en zich spreidt in de relatie van Vader, Zoon en 
Heiligen Geest, en anderzijds de relatie van Adam in de toekomst, die zich 
spreidt tot alle kinderen der menschen. Aan den eenen kant staat God Drie-

^ eenig in heiligen wezensbond saam vereenigd; aan den anderen kant de 
menschheid in bond van solidariteit. Het Werkverbond nu, in de schepping 
tusschen die twee gesloten, werkt door, eenerzijds daarin, dat het den mensch 
toekomende heil product is van de drie Personen te zamen, anderzijds daarin, 

/ dat al wat uit Adam voortkomt met de volste consequentie ook van kracht 
is voor allen, die uit hem geboren worden. 

III. We komen nu tot het proefgebod. Wat was in het Werkverbond eigenlijk 
/ de wet, van welker volbrenging de zaligheid afhing? Gemeenlijk wordt geant­



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

woord, dat dit dezelfde wet was, als op Öinai werd gegeven, maar met dit 
verschil, dat deze zedewet den mensch toen inwendig was ingeschapen. Slaat 
men echter de Schrift op, dan zal men moeten toestemmen, dat daarvan in 
het paradijsverhaal met geen enkel woord sprake is. Het eenige, dat in ver­
wijderden zin er op wijst, is Gen. 3:5: „God weet, dat ten dage als gij daarvan 
eet, zoo zullen uw oogen geopend worden, en gij zult als God wezen, kennende 
het goed en het kwaad", d. w. z. het onderscheid kennende tusschen goed en 
kwaad. Bij de gewone, de lijdelijke opvatting echter dezer woorden zou er 
juist in liggen, dat ze geen zedewet hadden. Wij echter verstaan deze woorden 
als geen lijdelijke, maar actieve kennis bedoelende: zelf keurende en bepalende 
wat goed en kwa^d is. Dat laat volkomen toe de erkentenis van een inge­
schapen zedewet. Maar er volgt ook niets uit voor die zedewet. Het strijdt er 
niet tegen, maar het zegt er ook niets voor. 

Wel echter is er in het paradijs sprake van iets gansch anders. We maken 
n.1. kennis met velerlei ordinantiën: weest vruchtbaar en vermenigvuldigt; 
hebt heerschappij over de natuur; en betreffende het voedsel: wat de mensch 
wèl en wat hij niet mocht eten. Dat zijn geboden, die we als zoodanig aan 
den mensch zien gegeven. Maar van een zedewet is geen sprake. Dit feit 
correspondeert geheel met 's menschen oorspronkelijke gerechtigheid. De 
zedewet, gelijk ze op Sinai is gegeven, zou voor Adam in het paradijs geen 
ratio hebben gehad. Wat had voor Adam en Eva het zevende gebod beteekend ? 
Er was geen tweede man of vrouw, 't Begrip van echtbreuk kon daarom bij 
hen niet opkomen zelfs, 't Stelen ook niet. 't Valsch getuigenis geven ook niet. 
't Begeeren ook niet. Het eenige, waarvan men zeggen kan, dat het voor 
Adam op dat oogenblik zin zou hebben gehad, zou zijn het gebod, door Kain 
overtreden: Gij zult niet doodslaan. De eerste overtreding van de zedewet 
begint dan ook op dit punt. De ontwikkeling van het zedelijk leven was in 
het paradijs ondenkbaar. Was dan de zedewet Adam en Eva niet ingeschapen? 
Wel natuurlijk. Maar dat wil zeggen: Er was in hen een beginsel des zede-
lijken levens, dat, wanneer de mensch zich vermenigvuldigde, leiden zou tot 
de geformuleerde consequentie van Sinai. Hier was de kiem van den boom, 
waarvan we op Sinai de takken aanschouwen. Daarentegen is juist wel aan­
gegeven, wat op het standpunt van toen beteekenis had en verstaanbaar was 
voor den mensch. Hij stond tegenover de natuur, tegen wat levend op hem 
afkwam. De dierenwereld was actief. Ze was hem het meest concurrent; niet 
de plantenwereld. Die dieren immers aten ook waar hij van at. Dadelijk kwam 
hier dus de kwestie: Wie van beiden is nu baas ? Daarom wordt den mensch 
dan ook niet gezegd, dat hij baas is over de planten, maar wordt hem de 
geconcentreerde heerschappij over de dieren aangewezen. (Jen. 1 : 28 „Weest 



106 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

vruchtbaar en vermenigvuldigt, en vervult de aarde, en onderwerpt haar, en 
hebt heerschappij over de visschen der zee en over het gevogelte des hemels 
en over al het gedierte, dat op de aarde kruipt". Daarin ligt tevens, dat de 

, mensch over de natuur als zoodanig heerschappij kreeg, 't „Vervult de aarde 
/ en onderwerpt haar" staat er echter bij, omdat de aarde hier genomen wordt 

in haar samenhang en beteekenis voor den geheelen kosmos. De ziel van Adam 
beheerschte Adams lichaam. Hoe het met zijn lichaam ging was maatgevend 
voor het paradijs. Het paradijs beheerschte de aarde weer en de aarde den kosmos. 
Zoo was er één geconcatineerd levensverband tusschen de ziel' van Adam en 
den ganschen kosmos. En Adams taak was het nu om krachtens dat psychisch-

^ physisch verband heel dien kosmos vóór God en tegen Satan te verdedigen. 
Het proefgebod staat dan ook niet buiten samenhang met de oorspronkelijke 
ordinantiën, maar grijpt daar onmiddellijk in. De vraag is: Zult gij Adam, de 

^ souvereiniteit inhaerent in u zelf hebben of onder God? Heb heerschappij, heb 
souvereiniteit zegt God. Die souvereiniteit echter heeft hij ontvangen. Dus niet 
aan hem staat bij deze afgeleide souvereiniteit de beschikking over de natuur. 
En als teeken nu daarvan moest er één puntje zijn, waarop Adam wist: daar 

^ mag ik niet aankomen; dat is van God. De toekomst van hemel en aarde 
werd gezet op de spil van dit eene vraagstuk: Zal Adam inhaerente of afge­
leide souvereiniteit hebben? De standpaal nu in het paradijs, waarop stond: 

/ „ Gods SouvereiniteW was de boom der kennis des goeds en des kwaads. Daar 
zat alles in. Als de mensch Gods souvereiniteit erkent, dan verblijft Hem al 
de eere, dan wordt Gods souvereiniteit ongeschonden bewaard. Anders niet. 
Stond die mensch daar alleen? Neen, op het oogenblik van zijn schepping 
dringt reeds op den mensch aan de macht uit de gevallen engelenwereld, die 

, deze wereld aan God ontrukken wil. Daarom, als bondgenoot van zijn God 
moest Adam in onvergankelijke trouw dien kosmos HQU' tegen beider gemeen-

/ schappelijken vijand. Nu komt het bij dien eenen boom er op aan om dat 
eene punt in 's menschen hart te breken. En juist dat ééne puntje grijpt 

' Satan aan en maakt het tot instrument van verzoeking. Hij zegt: Gij behoeft 
niet langer onder God te staan om van Hem te vernemen wat goed en kwaad 

- is, maar kunt het zelf bepalen. Juist dus de kwestie der souvereiniteit. 't Is dus 
verkeerd, wanneer men het Werkverbond beschouwt als een verbond met 
betrekking tot, ter wille van de zedewet gesloten; en dat daar dan bovendien 
nog een proefgebod bijkomt. Neen, boven de wet staat de Wetgever, en Diens 
autoriteit moet erkend. Het doet er veel minder toe,' ot alle geboden overtreden 
worden, dan of de autoriteit zelf geschonden wordt. Daarom wordt in alle 
landswetten elke overtreding tegen den koning dubbel zoo zwaar gestraft. Is 
het nu zoo'n groot verschil, of men majesteitschennis pleegt in een blad, dan 



107 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

of men inbreekt of steelt? Moest de koning niet boven majesteitschennis 
verheven zijn? Neen, en daarom wordt in ons Wetboek van Strafrecht in het 
eerste hoofdstuk een aparte categorie daarvoor gesteld. Zoo nu ook is het bij 
het proefgebod. Met dat proefgebod wordt, eer men aan de gewone zedewet 
toekomt, in een aparte categorie de vraag behandeld: wie zal wetgever zijn?-^ 
De schending van 't proefgebod was majesteitschennis. Satan zei: mensch, 
het geven van de wet zal aan u staan. 

Waaraan kan men nu weten of iemand de majeste't van den wetgever eer­
biedigt? Aan groote overtredingen, b.v. moord, wanneer de eigen aandrift in 
den mensch zegt: dat mag niet? Neen, maar als ik er niets van begrijp en 
bij me zelf zeg: „wat steekt daar nu in?", als 't puur willekeurig is, dan juist 
komt de prikkel om de autoriteit van den wetgever op zij te zetten, en daar­
aan juist wordt de ware onderdaan gekend. Dat nu is ook het karakter van 
het proefgebod in het paradijs. Adam wordt niet opgelegd om tien dagen te 
vasten; neen, van allen boom des hofs mag hij vrijelijk eten. Aan zijn behoef­
ten wordt volkomen voldaan. Slechts 't gebruik van één boom wordt hem 
ontzegd; daarvan zal hij afblijven. Dat was volkomen in overeenstemming 
met den toestand. Over heel de natuur heeft Adam heerschappij gekregen. 
Maar, zegt (TOÜ, blijf nu van dien eenen boom af om Mijnentwil. De quaestie 
van het buigen voor Gods souvereiniteit wordt daarmee als op de punt van 
een naald gezet. Geen simpeler verzoeking was denkbaar. Maar des te zwaarder 
was dan ook bij overtreding de schuld. Juist wanneer het een zwaarder 
beproeving was geweest, zou 't ook begrijpelijker zijn geweest, dat hij viel. 
Nu echter heeft niets meegeholpen om Adam te doen vallen; geen honger of ^ 
begeerte of wat ook. De val is niets anders geweest dan een toegeven aan 
Satan. God wil souverein zijn. Neen, zegt Satan tot den mensch, zelf kunt 
ge souverein zijn. En op dat punt is de mensch bezweken. Dat proefgebod 
brengt de kwestie dus juist waar ze wezen moet, n.1. om de geheele houding 
van de zedelijke orde tot Adams bewustzijn te brengen. Neem de zedewet 
buiten den wetgever, en de volbrenging ervan kost den zondelooze niets geen 
opoffering of moeite. De strijd begint eerst, als we komen in verlokkende ver­
zoekingen, waarbij de gehoorzaamheid geen vanzelfsheid meer is, maar moeilijk 
valt. In de oorspronkelijke gerechtigheid staande was het houden der zedewet 
voor Adam een vanzelfsheid. 't Was zijn natuur. Hij kon Eva geen kwaad 
doen, zoomin als de dieren. Hij bezat er geen aandrift toe. Maar wel was het 
mogelijk al die draden van de zedelijke ordinantiën saam te knoopen in dat--' 
eene: het souvereine recht van God om te gebieden tot over het zedelijk 
leven van den mensch. Als Adam tot bewustzijn daarvan zou komen, moest ^ 
hij dit allesbeheerschende moment der zedelijke wereldorde kennen: eigen "• 



108 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek.) 

zin of ftods zin. Voor die keuze waakte vol en klaar heel de positie, waarin 
hij voor God stond, in zijn bewustzijn op. De zedewet wordt opgevouwen, en 
de gansche strijd op het punt niet van de zedewet maar van den zedewet­
gever beslist. 

Een huisvader heeft de wet Gods te handhaven. Doch in zekeren zin gaat 
dit passief. De actieve zijde komt echter aan het licht door de bepalingen, 
die vader maakt aangaande het opstaan, het sluiten van de deur, kortom 
door de huisorde. 

Dezelfde onderscheiding hebben we nu ook hier in het paradijs. Ook daar 
vinden we: 1°. de zedewet, die God gegeven had; en 2°. de bepaling van wat 
Hem voor de huisorde van den hof goed dunkt, door Hem, als huisvader, 
als eigenaar van den hof, actief gegeven. Dat men om vijf uur en niet om 
half zes zal eten, is geen gebod, dat voortvloeit uit de zedewet. Evenmin is 
het gebod over het niet eten van den boom uit de zedewet af te leiden. Alle 
boomen waren even goed. De boom der kennis des goeds en des kwaads 
was geen gif boom. Die huisorde was nu eenmaal als een — sit venia verbo — 
willekeurige bepaling door den Heere gegeven. We hebben hier dus een com­
binatie van de zedewet en van arbitrair daaraan toegevoegde bepalingen. In 
de kerk gaat dat ook zoo. Daar gelden de bepalingen, die Gods Woord voor 
het kerkelijk leven gegeven heeft. Maar als nu de kerk bepaalt, dat die of die 
Classe gesplitst zal worden, dan is zij zelve wetgeefster. Zoo maakt ook de 
overheid bepalingen op doodslag, doch die neemt ze passief over als bepalingen 
door God gegeven. Maar voor het betalen der belastingen treedt zij actief 
door het maken van eigen bepalingen op. Er is dus onderscheid. Er zijn bepa­
lingen iure divino en suo marte. Welke soort van bepalingen is nu gemakkelijker 
op te volgen? Natuurlijk de bepalingen der zedewet; want die staat in de 
harten geschreven. Aan de bepaling, dat het niet stelen mag, gehoorzaamt een 
kind zonder eraan te denken. Maar veel moeilijker is het te gehoorzamen aan 
de bepaling van om vijf uur eten. Dan is het de speciale autoriteit van den vader 
in de huisorde, die voor oogen moet staan; anders doet men het niet. Even 
lastig zijn de douanen op de grenzen. Ze maken iemand kregel. Maar bij die 
bepalingen heeft men weer het hoofd te buigen voor de autoriteit. Dit op God 
overgebracht vinden we ook in 't paradijs die tweeërlei soort bepalingen. En 
dan is het volkomen begrijpelijk, dat Adam volstrekt geen moeite had om 
aan de zedewet te gehoorzamen; maar wel om de door God geheel arbitrair 
gestelde bepalingen te eerbiedigen. Daarin echter moest het juist uitkomen, 

/ of Adam voor de autoriteit van God als zoodanig boog. Niet de wet, maar de 
wetgever moest hoofdzaak zijn. 

Is nu het een los van het ander ? Bij een huisvader, ja. Hij heeft geen macht 



109 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

op zedelijk gebied. En hetzelfde geldt voor staat en kerk. Maar bij God is dat 
niet zoo. Het is dezelfde Uod, Die de zedewet en de huisorde geeft. Dit is 
echter het verschil, dat het menschelijk hart niets zei ten opzichte van dien 
boom, en daarbij slechts aan een van buiten opgelegde wet gehoorzaamde. 
Daarom ook is er in het paradijsverhaal niets te lezen van de zedewet, en 
wordt geheel de beslissing geconcentreerd op het uitwendig arbitrair gebod, 
waaruit alleen een absoluut buigen voor den Heere kon blijken. De formule ^ 
van het Werkverbond: „Die deze dingen doet, zal leven" staat in het paradijs- / 
verhaal slechts ab inverso, nl.: „Ten dage als gij daarvan eet zult gij den 
dood sterven". Dat raakt alleen het proefgebod. 

IV. Een korte .observatie over de vraag: Rustte de zedewet op het bene-
placitum Dei of op de natuur des menschen. en rustte de regel; Wie ze vol­
brengt zal leven, op het beneplacitum of op de natuur der zaak? 

Voor 't belang dezer kwestie verwijzen we naar het college Ethiek over de " 
tien geboden. De tien geboden staan niet noodzakelijk vast. 't Rusten op den 
vijfden of op den zevenden dag vloeit niet voort uit een eeuwig vaststaande 
bepaling. Het huwen met één of met twee vrouwen wordt bepaald door een 
vrije wilsbeschikking Gods. God kon het ook anders bepaald hebben. Er is 
dus onderscheid tusschen wetten uit de natuur en wetten uit het beneplacitum. 
Wel heeft men gepoogd dat. goed te maken door achter God een lex aeterna 
te stellen, maar dat mag niet. De wet is er alleen, omdat God liet zoo bepaald 
heeft. Dus blijkt, dat de zedewet zelve niet voortvloeit uit den aard der dingen 
maar e beneplacito Dei. Toch mag men nooit vergeten, dat God, Die den mensch 
zóó schiep, hefti aldus schiep krachtens Zijn besluit, dat hij juist paste bij die 
zedelijke wereldorde. Die twee correspondeerden op elkaar. En daaruit volgde 
juist, dat de mensch nooit strijd tusschen die twee kon ondervinden. Dat ligt 
in het ingeschreven zijn der zedewet in het hart. Tn de oorspronkelijke 
gerechtigheid was er dus geen strijd. Wat voor ons het leven is naar de 
inspraak van ons geweten, dat was voor Adam het leven naar zijn natuur. 
En om nu het bewustzijn in hem te wekken, dat het God was die hem 
beheerschte, moest hij door het proefgebod Gods autoriteit leeren eerbiedigen. 

In de tweede plaats: Aan het volbrengen der zedewet wordt het eeuwige 
leven verbonden. Maar op zichzelf volgt de belofte des eeuwigen levens daar 
volstrekt niet uit. In Luc. 17 : 10 toch lezen we: OVTOH AAL VUSTG, SRAV TCNN'IMJS 

navtu ra öiarayQtVTK VU.LV, Itytrt' "On SovXoi &%Qtïoi iaasv, UTI 'Ó i'ocpfuouev Ttoiyaai 

TrtTtoirjuaiiiv. Wanneer ge alles doet, wat u bevolen is, volgt daaruit volstrekt 
niet, dat ge nu aanspraak hebt op loon. 't Verband tusschen de wetsvolbren-
ging en het eeuwige leven als loon volgt dan ook evenmin als de zedewet uit 



110 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

de natuur der zaak. maar evenzeer e beneplacito Dei. Ook dit echter is weer 
/ geen willekeur, maar de menschelijke natuur is door God aangelegd op den 

band tusschen wetsvolbrenging en loon. Vandaar dat voor ons besef het denk-
beeld van; iets verdienen, niet vreemd is maar eigen. Krachtens onze natuur 
verlangen we van iemand dat, wanneer we iets voor hem doen. Loon op 
wetsvolbrenging is daarom natuurlijk. Dat ligt niet in een lex aeterna achter 
God, maar is door God alzoo besteld. Het leven in gehoorzaamheid aan God 

/ moet tengevolge hebben, dat het ons heiligt en zedelijke vastheid geeft. In "t 
eerst is het nog moeilijk. Ten slotte gaat het vanzelf, 't Omgekeerde heeft 
plaats bij de zonde. Men wordt ten slotte slaaf der zonde. Zoo wordt hier de 
heiliging hoe langer zoo gemakkelijker. De volkomen zekerheid in het zedelijke 

/ leven is het opheffen van allen strijd met de zedelijke wereldorde. Het eeuwige 
leven, het non posse peccare is het ophouden van de verzoeking. En van den 
anderen kant is het ook een regel onzer natuur, dat de uitwendige staat aan 

/ den inwendigen moet beantwoorden. Dat een nobel mensch lijdt, hindert ons, 
evenals dat een goddelooze triomfeert. Daarentegen genieten we in het geluk 
der rechtvaardigen en het zinken der goddeloozen. Zoo behoort ook voor ons 
besef bij den Christus het leven der heerlijkheid en is de Man van smarte 
een strijdige gestalte. Als daarom de mensch door wetsvolbrenging op een 

/ hoogen trap van heiliging gekomen is, zal daaraan ook een hoogere uitwen-
, dige staat moeten beantwoorden. Waar het eeuwige leven de invariabilitas 

omvat moet 't ook een hooge staat van heerlijkheid zijn. Dat kan voor onze 
natuur niet vreemd klinken. Doch dat vloeit niet vanzelf uit een lex aeterna 

^ voort, maar uit het beneplacitum Dei. De bepaling van het Werkverbond is 
een verbondsbepaling, die als conditie van het verbond gesteld wordt. 

V. De volgende observatie handelt over den arbor vitae. 
Behalve van een kennisboom is er in het paradijsverhaal ook sprake van 

/ een boom des levens: n.1. in Gen. 2 : 9 en 3 : 22. Nu is de moeilijkheid deze, 
dat men dien boom des levens heeft genoemd het sacrament van het foedus 
operum. Nu vinden we in de twee genoemde hoofdstukken nergens een verbod, 
dat de mensch van dien boom niet zou mogen eten. Men mag dus aannemen, 
dat ze er van gegeten hebben. Maar hoe is dat dan te rijmen met de woorden 
van den Heere God: „Ziet, de mensch is geworden als onzer een, kennende 
het goed en het kwaad ! Nu dan, dat hij zijn hand niet uitsteke en neme ook 
van den boom des levens en ete, en leve in eeuwigheid" ? 

De kennisboom maakt den indruk van te zijn geweest de prachtigste van 
heel den 'hof. Hij trok het oog tot zich en boeide. Zoo iets toch geeft vs. C 
van cap. 3 te denken: „En de vrouw zag, dat die boom goed was tot spijze, 

/ 



I l l  

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

en dat hij een lust was voor de oogen, ja een boom. die begeerlijk was om 
verstandig te maken.' Des te meer kracht had daarom dan juist het proef­
gebod. Ze hebben er het oog van afgewend, totdat Satan er de aandacht op 
vestigde. De boom des levens daarentegen was gansch iets anders, 't Was 
niet een psychisch-physische plant, gelijk wel beweerd wordt, alsof men, 
daarvan etend, zieleleven zou ontvangen hebben. Dat is puur manicheïsme, 
en ligt op de theosophische lijn, die het stoffelijke en geestelijke dooreenmengt. 
De voorstelling was dan. dat die boom heiliger maakte. Dat is echter alleen 
bestaanbaar bij een stoffelijk stellen van de zonde. Het dualisme tusschen geest 
en stof dient te worden volgehouden, anders verzinkt men in pantheïsme. 

Over den arbor vitae wordt ook nog in Spreuken en Openbaring gesproken. 
In Spreuken viermaal. 

In Spr. 3 ; 18 staat van de wijsheid: „Zij is een boom des levens dengenen, 
die ze aangrijpen, en elk een, die ze vasthoudt, wordt welgelukzalig." Doelt 
„welgelukzalig" hier nu op het beërven van het eeuwige leven? Neen, het 
slaat op het leven op aarde. Het Spreukenboek behandelt het terrein van de 
gratia communis. Zoo wordt op het slot van de vrouw gezegd, dat ze een 
akker koopt, etc. Alleen het materieele, niet het geestelijke staat op den 
voorgrond. Ook vers 13 toont dit: „Welgelukzalig is de mensch. die wijsheid 
vindt, en de mensch, die verstandigheid voortbrengt.' In dien zin nu genomen 
is de wijsheid een boom des levens, met terugslag op vs. 16: „Langheid der 
dagen is in haar rechterhand, in haar linkerhand rijkdom en eer." Nu kan 
men dit ook mystiek verdiepen door het toe te passen op Spr. 8, waar Christus 
als de persoonlijke Wijsheid optreedt. Maar ook al doet men dat, dan is de 
beteekenis van den boom des levens toch geen andere, dan dat ze voor dit 
leven vrucht en zegen draagt. 

Spreuken 11 : 80: „De vrucht des rechtvaardigen is een boom des levens; 
en wie zielen vangt, is wijs.' Ook hier is de boom des levens niet beeld van 
de eeuwige wijsheid, maar van het leven hier op aarde. Dat blijkt bovendien 
uit vs. 31: „Ziet, den rechtvaardige wordt vergolden op de aarde." 

Spreuken 13 : 12: „De uitgestelde hoop krenkt het hart; maar de begeerte, 
die komt, is een boom des levens.' De boom des levens is hier dus de stem­
ming, waarin het hart zich bevindt, dat, na lang gewacht te hebben, zijn doel 
bereikt. Hier is sprake van het moreel van den kranke. Het effect van den 
boom des levens is het tegendeel van krenken. De boom des levens doet de 
krenking te niet. 

Spreuken 15 : 4: „De medicijn der tong is een boom des levens, maar de 
verkeerdheid in dezelve is een breuk in den geest.' Het kenmerkende nu van 
een medicijn is, dat een mensch er van opleeft. 



112 

/ 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

In het Spreukenboek wordt de boom des levens dus niet anders dan sym­
bolisch gebezigd van wat voorspoed geeft en de stemming van het gemoed opheft. 

De teksten over den arbor vitae uit het boek der Openbaring zijn deze: 
Openb. 2:7: „Die ooren heeft, die hoore wat de Geest tot de gemeenten 

zegt. Die overwint, Ik zal hem geven te eten van den boom des levens, die 
in het midden van het paradijs Gods is." Hier is dus sprake niet van iets, 
dat tot dit leven behoort, maar van na dit leven. Niet van iels geestelijks, 
maar van iets zichtbaars in het rijk der heerlijkheid. 

Openb. 22 : 1 en 2: „En hij toonde mij een zuivere rivier van het water 
des levens, klaar als kristal, voortkomende uit den troon Gods en des Lams. 
In het midden van haar straat en op de eene en de andere zijde der rivier 
was de boom des levens, voortbrengende twaalf vruchten, van maand tot maand 
gevende zijn vrucht; en de bladeren des booms waren tot genezing dei-
Heidenen." Hier wordt het rijk der heerlijkheid geteekend; en nu is er niet 
één boom des levens, maar wordt met dien naam aangeduid heel het plant­
soen in het rijk der heerlijkheid, dat hier in beelden, aan onze aardsche huis­
houding ontleend, beschreven wordt. De dieren zijn hier cherubim; de planten 
een boom des levens. De exceptie van het paradijs is hier regel geworden. 

Openb. 22 : „Zalig zijn zij. die Zijn geboden doen, opdat hun macht 
zij aan den boom des levens, en zij door de poorten mogen ingaan in 
de stad". 

Vatten we nu deze verschillende Schriftgegevens saam, dan vinden we ner­
gens aanleiding om aan den boom des levens in Manicheïschen zin een gees­
telijke werking toe te kennen, maar wel een werking op het lichaam, die het 
gevoel van geluk te weeg brengt. 

Een analogon hiervan vinden we in den wijnstok. „Geef wijn dengenen, 
die bitterlijk bedroefd van ziel zijn', zegt de Schrift (Spr. 31 : 6). Met het 
lichaam genoten, werkt de wijn ook op de stemming, die erdoor geëleveerd 
wordt. Terwijl nu de wijn dit incidenteel doet, dus temporaire verheffing van 
den geest geeft, biedt de boom des levens een vrucht, ook door het lichaam 

^-genoten en op de gemoedsstemming werkend, maar een duurzame verheffing 
van den geest aanbrengend. In het rijk der heerlijkheid is nooit meer inzin 
king van het leven. Ook in het paradijs had de boom des levens de bedoeling 
om door zijn vrucht zoodanig op den geest des menschen in te werken, dat 
hij hem tegen de krenking in het leven een antidotum gaf. 

Nu zegt Genesis 3 ons, dat, toen de mensch in zonde gevallen was, het eten 
van den boom des levens een gevaarlijk precedent voor hem zou zijn geworden. 

^ In normalen toestand werkte het verheffend. Maar gelijk moordenaars zich 
eerst bedunken om zich te sterken bij hun moord, zoo zou Adam nu in het 



113 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

eten van den boom des levens een geestelijken borrel gehad hebben om hem 
te sterken in zijn overmoed en opzet tegen God. 

Hebben we nu in den boom des levens een Sacrament te zien? De mecha-
nische verbondstheologie deed het, naar analogie van Doop en Avondmaal en 
het Noachietisch vcfbond. Velen van onze dogmatici deden het ook. Om deze 
quaestie uit te maken moeten we vragen: Wat is een Sacrament? Onze ^ 
Catechismus antwoordt: „Een heilig, zichtbaar waarteeken en zegel, van God 
ingezet, opdat Hij ons door het gebruik daarvan de belofte des Evangelies 
des te beter te verstaan geve.' Maar dan is de boom des levens zoomin als 
de regenboog een Sacrament. Nu kan men den boom des levens wel een 
Sacrament noemen, maar dan in heel algemeenen zin als een teeken met 
mystieke beduidenis. Doch dat geeft slechts aanleiding tot verwarring. Beter ^ 
is het zich te houden aan de beteekenis, die de Catechismus van het woord 
Sacrament geeft. Sommigen beschouwen ook den boom der kennis des goeds 
en des kwaads als een Sacrament om zoodoende het getal twee te krijgen. 

Laat men het woord loopen en vraagt men: „Was de boom des levens een ^ 
teeken?", dan was het antwoord: „Ja zeker." 't Meest algemeene in het irijf 
is, dat God tot 's menschen ziel komt niet slechts door 't gat van het oor, 
maar ook van het oog, n.1. in woord en teeken. En ongetwijfeld is nu ook -
hier de bedoeling om een complexe werking te geven voor oor en oog. 

VI. Greep hier incidenteele acte van verbondssluiting plaats? De verbonds-
sluiting onder het oude verbond geschiedde nooit eenvoudig met een: Ik zal 
dit doen, en gij dat, maar onder plechtige vormen, door offeranden en het 
doorgaan door de stukken van het vleesch. Als de Heere met Abraham een 
verbond sluit, ziet deze Hem in een lichtgestalte door de twee stukken door­
gaan. Van dergelijke ceremoniën evenwel is hier geen sprake. Nergens is een 
moment van verbondssluiting. Vroeger hebben de dogmatici dat niet royaal 
willen erkennen. Stel echter, dat er verbondssluiting hadde plaats gegrepen, 
dan zou daarvan in het omstandig paradijsverhaal, waarin zelfs de Pison etc. 
worden genoemd, zeker melding zijn gemaakt. Men heeft dus geen recht te 
zeggen, dat ze toch wel zal hebben plaats gegrepen, maar veeleer alle recht 
om te zeggen van neen. 

Kan er dan een verbond zijn zonder verbondssluiting? Vroeger meende men ^ 
van niet, en heeft het er daarom juist ingebracht. Maar het antwoord moet 
zijn: zeker wel. Tusschen God en mensch is geen andere dan een verbonds-
relatie bestaanbaar. Doch een verbondsrelatie is denkbaar organisch of mecha­
nisch. Organisch is ze als ze vanzelf werkt; mechanisch als ze door sluiting 
ontstaat. Dit onderscheid vinden we ook in 't leven. Tusschen man en vrouw 

8 



m 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

moet er mechanische huwelijkssluiting zijn; tusschen ouders en kinderen is een 
organisch verbond. Nooit is er een moment, waarop ouders hun kinderen tot 
verbondssluiting oproepen. Dat groeit vanzelf uit het leven. Dit nu geldt ook hier. 

• 't Werkverbond is er vanzelf, "t Genadeverbond moet erin gebracht worden. 
/ Daarom wordt bij het Genadeverbond het beeld van het huwelijk gebruikt. 

„Ik ben uw man". Bij 't Werkverbond verneemt men niets daarvan. Van 't 
oogenblik der schepping af is de verbondsrelatie er. 

Hoe komen we dan aan den naam Werkverbond, wat, terloops zij het gezegd, 
geen mooie benaming is? Het verbond was oorspronkelijk niets anders dan 

' een religieus verbond, op beding van Tticrii en maróg. Als zoodanig draagt het 
dus niet den titel van Werkverbond. Maar door het proefgebod is er iets inci­
denteels ingekomen. Was dat niet gegeven geworden, maar had God Adam en Eva 
laten voortleven en zoo een maatschappij doen ontstaan, dan zou de val eerst 
langzamerhand zijn gekomen; zooals een klein kind, dat snoept, wel een kleur 
krijgt, maar geen bewust opzet heeft om God te tergen. Eerst later zou de 
bewuste en publieke vijandschap zijn ingetreden. Maar dien weg heeft God 
niet gevolgd. Hij heeft de beslissing terstond aan den aanvang gesteld, toen 
Adam nog stond in zijn volle gave kracht. Nu kon de beslissing principieele 

^ beteekenis hebben. Daarom moest de beslissing vallen op het proefgebod der 
souvereiniteit. Die val zou dan ook juist de diepste zijn. En in die beslissing 
was de ratio operum gegeven: Onderwerp u daaraan, en ge zult eeuwig leven 
hebben. Had Adam stand gehouden, dan was hij dadelijk onwankelbaar geweest. 
Onmiddellijk na het doorstaan der verzoeking zou hij tot het non posse peccare 
zijn gekomen. Vandaar de naam van foedus operum, waarbij operum dus in 

/ "t geheel niet op de werken der zedewet, maar op het doen van het proef­
gebod ziet. 

Het verschil tusschen een mechanisch en een organisch verbond wordt ook 
nog op andere wijze toegelicht. Als twee goede vrienden samen een handeling 
doen, maken ze daarbij geen contract. De afspraak rust dan op de algemeene 
trouw tusschen die beiden. Waar nu God met Adam en Adam met God 
in verbondsrelatie treedt, droeg ook de bepaling in het proefgebod vanzelf een 
verbondskarakter. Elke nadere afspraak tusschen God en mensch wordt vanzelf 
geënt op het bestaande verbond. In Israel werd dit feit symbolisch aangeduid 
door het sprenkelen met zout. Het verbond met Israel heette een zoutverbond, 
als blijkt uit Numeri 18 :19: „Alle hefofferen der heilige dingen, die de kinderen 
Israels den HEERE zullen offeren, heb Ik aan u gegeven, en aan uwe zonen, 
en aan uwe dochteren met u, tot een eeuwige inzetting; het zal een eeuwig 
zoutverbond zijn, voor het aangezicht des HEEREN, voor u en voor uw zaad 
met u". Het zoutverbond heeft de beteekenis van onverbrekelijk verbond. Zóó 



115 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

komt liet dan ook voor in 2 Kron. 13:5: „Staat het u niet toe te weten, dat 
de HEERE, de God Israels, het koninkrijk over Israel aan David gegeven heeft, 
tot in eeuwigheid, hem en zijn zonen, met een zoutverbond?" Vergelijk hierbij 
Psalm 89, waar de vastheid van het verbond vergeleken wordt bij de vastheid 
van zon en maan. Dat zoutverbond behoorde alleen thuis bij de daad van 
verbondssluiting. Nu nog, als men in het Oosten, in de streek achter Syrië, 
bij de Beduinen komt en in hun tenten gaat zitten, geven ze u als teeken 
van gastvrijheid zout, en dat gegeten hebbende is men goede vrienden. Dat 
zoutpotje is daarom een heilig stuk voor hen. Het wordt overgeleverd van 
vader op zoon. Maar wat vinden we nu in Lev. 2 : 13? „En alle offeranden 
uws spijsoffers zult gij met zout zouten, en het zout des verbonds van uwen 
God van uw spijsoffer niet laten afblijven: met al uwe offerande zult gij 
zout offeren". Hier wordt dus gezegd, dat bij het spijsoffer zout moet. 
Waarom alleen daarbij? Omdat het zoutverbond vanzelf in het Oosten gesloten 
wordt, door aan tafel met iemand te gaan zitten, en uit zijn zoutvaatje te 
nemen, 't Spijsoffer wil zeggen, dat men met God van één tafel eet, de mensch 
door zijn mond en God door verbranding, 't Spijsoffer werd van koeken 
gemaakt, die men op tafel had. Nadat nu dit gebod eerst voor het spijsoffer 
gegeven is, wordt het nu aan het slot van vers 13 over alle offers uitgestrekt. 
Evenzoo in Ezech. -13 : 24: „Gij zult ze (rara en rund) offeren voor het aange­
zicht des HEEREN; en de priesteren zullen zout daarop werpen, en zullen ze 
offeren tot brandoffer den HEERE", en 47 : 11: „Doch hare modderige plaatsen 
en hare moerassen zullen niet gezond worden, zij zijn tot zout overgegeven." 
Het zout heeft als de Christus en als het Evangelie een dubbel karakter, ten 
leven en ten verderve, ter opstanding en ten val, reuke des levens ten leven 
en reuke des doods ten doode. In dien zin moet ook Mark. 9 : 49 verstaan 
worden : „Een ieder zal met vuur gezouten worden, en iedere offerande zal 
met zout gezouten worden". In Leviticus en Ezechiel nu vinden we de twee 
ordinantiën voor den tempeldienst. De 8 laatste hoofdstukken van Ezechiel 
geven een dioramatisch perspectief van de toekomst van (iods volk. Ezechiel 
profeteerde terwijl Jeruzalem nog stond en Zedekia nog regeerde. Hij werd 
evenwel door God verwekt om den Joden in Babel (iods oordeel aan te kondigen. 
Maar na afloop daarvan wordt nu aan Ezechiel getoond, hoe (fod ten slotte 
toch met Zijn volk triomfeeren zal. Er komt een geheel nieuwe tempel, land-
verdeeling en eeredienst. Bij den ouden eeredienst stond de hoogepriester aan 
't hoofd; maar dan de vorst. Dat duidt op Christus, den priesterkoning, naar 
de ordening van Melchizedek. Ezechiel is dus een pendant van Leviticus. Het 
eene is symbool, het andere realiteit. Nu wordt in beide deze bepaling omtrent 
het zout gegeven, waarmee alle offerande moest worden gesprengd, 't Zout 



116 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

behoorde eigenlijk maar alleen thuis bij het sluiten van 't verbond. Was dat 
eenmaal gesloten, dan kwam, zou men zeggen, het zout niet meer te pas. 
Maar nu was voor eiken offeraar elke offerande een personeele verbonds-

, sluiting. Door zijn offerande entte hij een persoonlijk verbond op het bestaande 
Israëlitische gemeenschappelijke verbond. Maar daarom is daarbij nooit van 
verbondssftntözfl' sprake. Dat particuliere verbond rustte op het generale. Dit 
bevestigt dus, dat er in het paradijs geen verbondssluiting noodig was, wijl 
het Werkverbond een verbondsafspraak was, die vanzelf geënt werd op de 
algemeene verbondsrelatie, waarin Adam krachtens zijn schepping reeds stond. 

VII. Het slot onzer paragraaf handelt óver de momenten. We onderscheiden 
hier, evenals bij elk verbond, twee groepen van personen, eenerzijds de drie 
personen in de heilige Drievuldigheid, en anderzijds de veelheid van personen 
van het menschelijk geslacht. We vonden de Drieëenheid eenerzijds staande 
als verbondspartij, en daartegenover alle menschen eveneens in een eenheid, 
n.1. als menschelijk geslacht. De Drieëenheid zelf is een verbondsoonheid. 

^ Evenzoo is de menschheid een verbondseenheid. Die twee partijen, God en de 
mensch, komen niet elk uit een vreemden hoek tot elkander, maar behooren 
bijeen krachtens de schepping. God Zelf heeft den mensch geschapen, en hieruit 
vloeit vanzelf een bepaalde relatie voort, n.1. de relatio reciproca a Deo ad 
hominem et ab homine ad Deum. Ook die twee relatiën dragen het foederale 

/ karakter, zoodat alles, wat de verhouding tusschen God en mensch uitmaakt, 
niet iets mechanisch ingebrachts is, maar organisch krachtens de schepping 
bestaat. Deze verbondsrelatie zoowel tusschen Vader, Zoon en Heiligen Geest 
als tusschen mensch en mensch en evenzeer tusschen God en mensch heeft 

^ slechts één motief, dat Satan daarbij genomen wordt als niet-God, als anti-God. 
^ Deze geheele verbondsrelatie kent geen ander doel, dan dat Gods Naam worde 

geheiligd, Zijn koninkrijk kome, Zijn wil geschiede. Nu is de uitdrukking van 
, die verbondsrelatie deze, dat de mensch dode heel Zijn kosmos moet toewijden, 
/ en dat God den mensch het summum bonum, het eeuwige leven toezegt. Die 

relatie is niet voortvloeiend uit een lex aeterna, maar e beneplacito Dei. De 
^ schepping van den mensch zelf is geen noodzakelijkheid, maar volgt uit het 

vrije decreet. Ook de relatie is daarom zoo. Die verbondsrelatie dus vindt haar 
^ ethische uitdrukking niet in deugd en heiligheid, maar in trouw en het daarmee 

correspondeerende religieuze begrip, in geloof; niazig en rtrnróg, JION en 

/ De wereld rust op Gods trouw en de triomf Gods in de trouw des menschen. 
/ Het proefgebod is de resumptie van die geheele relatie, gebracht tot haar 

scherpste uiting, en even deswege de beslissing voor geheel de toekomst van 
het menschelijk geslacht. 



117 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Nog één vraag is er nu te beantwoorden. Is nu tengevolge van Adams val 
het Werkverbond vernietigd en een heel ander daarvoor in de plaats gekomen? 
Vaak is het zoo voorgesteld, doch zoo raakt men in de war. Hoe is het dan 
te verklaren, dat liet Genadeverbond pas bij Abraham optreedt, en hoe staat 
het dan met de menschen, die geleefd hebben van Adam tot Abraham? Nu 
kan men wel zeggen: „maar Gen. 3 : 15 is ook Genadeverbond". Zeker, maar 
dat is geen verbondssM^'m/, en die moet er volgens uw redeneertrant juist 
zijn. Intusschen, de oplossing dezer vraag valt thans niet meer moeilijk. Door / 
den zondeval kon het verbond nooit op zij worden gedrongen, omdat immers 
tusschen God en mensch geen andere dan een verbondsrelatie mogelijk 
is. Bij de contractidee zou het wegvallen, maar verbond zijnde blijft 
het. Als getrouwde lieden scheiding aanvragen van tafel en bed, en die 
scheiding wordt daarna weer opgeheven, dan gaan ze niet nog eens trouwen. 
Neen, ze zijn getrouwd gebleven. Zoo ook hier. De val kan de verbondsrelatie ^ 
niet opheffen. Zelfs in de plaats der verdoemenis blijft er tusschen God en de 
rampzaligen verbondsrelatie bestaan. Juist krachtens die relatie zijn ze verdoemd. 
Wel kon de operatieve qualiteit in gevaar zijn gekomen. Maar dat is niet zoo 
geschied. Het: die deze dingen doet zal leven, blijft eeuwig waarheid. Is er 
nu nog iemand, die de wet volkomenlijk houdt, dan is hij zalig. Al komt het ' 
Genadeverbond, de mensch blijft toch aan zijn plicht gebonden. Vandaar ook ^ 
in het Genadeverbond de oboedientia activa van Christus. Het nooit denkend 
Methodisme heeft van die oboedientia activa nooit iets begrepen, maar wie 
de Schrift kent weet, dat die er bij behoort. Dus door den val is de verbonds- ^ 
relatie volstrekt niet weggenomen. Toch kwam er verandering, omdat de ' 
conditiën van het Werkverbond den mensch niet meer zalig kunnen maken. ̂  
Nu is het Genadeverbond het middel om aan de incapabiliteit van den mensch 
te gemoet te komen, doordat God Zelf in Christus nu doet wat de mensch niet 
meer kan. 't Werkverbond gaat dus nog altijd door. Ook de niet-gedoopten 
staan in verbondsrelatie. Maar ze zijn niet meer capabel. Den gedoopten echter 
komt God te hulp. 



§ 7. Foedus gratiae communis. 
Na den val berust het voortbestaan in geordenden staat niet alleen 

van ons geslacht maar evenzoo van de wereld louter op genade. Zonder 
tusschentredende genade zou de dood, die een vijand Gods is, over den 
kosmos in de doorwerking van den vloek terstond en zonder overgang 
hebben getriomfeerd. Alleen de genade voorkomt dit, en deze genade, 
die onverwijld na den val tegen Satan en dood ter behoudenis van ons 
geslacht en van de wereld optreedt, vloeit terstond in tweeërlei bedding 
uiteen; eenerzijds als een genade, wier wateren voortsnellen naar het 
regnum gloriae, en anderzijds als een genadestroom, welks wateren dit 
aardsche leven tot op den dag des oordeels besproeien en van dorheid 
verlossen; de gratia communis en de gratia particularis. 

Wat nu de gratia communis aanbelangt, zoo wordt deze eerst na 
den vloed aan Noach als gratia foederis geopenbaard (het Noachietisch 
verbond), gelijk ook de gratia particularis eerst bij Abraham in den 
verbondsvorm aan menschen wordt kond gedaan (het Abrahamietisch 
verbond). Dit mag echter niet alzóó verstaan worden, noch alsof de 
gratia communis eerst na den vloed begon te werken, noch alsof ze 
eerst na den vloed het foederale karakter verkreeg. Dit kon niet. De 
gratia communis moest intreden op hetzelfde oogenblik, dat de vloek 
begon, anders zou de vernieling van den wereldbrand onverwijld zijn 
doorgegaan. En ook, ze kon niet anders dan foederaal van meet af zijn, 
overmits er geen andere dan foederale betrekking tusschen God en 
mensch denkbaar is. Ze openbaart zich dan ook aanstonds in de belofte, 
die in het vonnis zelf inligt, en wel ten eerste, dat het leven van 
Adam en Eva zal doorgaan; ten tweede, dat Eva baren zal, d. w. z. 
dat het menschelijk geslacht in stand blijft; en ten derde, dat het men-
schelijk geslacht in staat zal worden gesteld zijn brood te winnen, d. i. 
zijn menschelijk bestaan te ontwikkelen door eigen inspanning. En voorts 
komt in de toezegging zelve de foederale natuur dezer gratie uit dooi­
de heenvvijzing naar het zaad der vrouw. Toch draagt deze gratie in 
de eerste periode van Adam tot Noach nog niet haar normaal karakter. 
Ze vertoont eenerzijds in deze periode een hooger exponent in de 
longaevitas der eerste geslachten, en in de eerste groote menschelijke 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

uitvindingen, maar staat anderzijds lager in zoover de overheidsorde­
ning nog niet aanwezig is. Beide saam hebben de verwildering van dit 
eerste geslacht tengevolge. Hieraan maakt de vloed een einde. En nu, 
na den vloed, wordt dit foedus gratiae ook als foedus geopenbaard, en 
treedt van nu af aan op in dat normale karakter, dat door ingestelde 
ordening den ongestoorden en geregelden loop des levens waarborgt. 

Als zoodanig eerst van den vloed af dagteekenend, is deze gratia 
communis in het Noachietisch verbond een gratia, die èn den mensch 
èn alle scheppingsleven omvat, en dus zich ook tot de dierenwereld 
uitstrekt. Een gratia, die zich bepaalt „tot alle de dagen der aarde', en 
alzoo in den dag des oordeels haar terminus ad quem vindt. Een gratia, 
die de vergelijkenderwijze beste elementen van ons geslacht na afsnij­
ding van de verwilderde ranken tot uitgangspunt eener nieuwe mensch-
heid kiest. Een gratia, die zich keert tegen den vijand, die door de 
verwoesting in den vloed zijn triomf had gevierd. Een gratia, die voor de 
geheele periode van den vloed tot aan het oordeel aan het kosmische 
leven een normaal bestand verzekert. Een gratia, die beide èn de voort­
planting van ons geslacht èn de heerschappij van ons geslacht over de 
natuur waarborgt. Een gratia, die het planten- en dierenrijk den mensch 
ter beschikking stelt. Een gratia, die het zedelijk-menschelijke in rang 
boven het dierlijke leven verheft. En eindelijk een gratia, die door de 
instelling van de doodstraf het optreden requireert van een Overheid 
die het zwaard draagt, en alzoo een uitwendige ordening voor het leven 
schept. En dit alles wordt in deze gratia foederaal aangekondigd. De 
verbondsvorm wordt door Uod Zelf uitdrukkelijk gekozen, en in den 
regenboog het verbondsteeken aangegeven, dat tot aan het einde dei-
dagen van Gods zijde de verbondstrouw bezegelen zal. 

Toont dit foedus commune alzoo, dat God ook na den val de wereld 
als het werk Zijner handen nog liefheeft, — daarin, dat Hij aan die aldus 
behouden wereld Zijn Zoon schenkt, ligt de band van de gratia communis 
met de gratia particularis. Immers alle energie, die in dit foedus commune 
werkt, werkt uit de energieën en naar de ordinantiën der schepping, 
en middelaar van die schepping is datzelfde Eeuwige Woord, Dat dooi­
de vleeschwording als verlossingsmiddelaar verschijnt. 

I. Uitgangspunt bi] deze paragraaf moet zijn een juister afbakening van 
de begrippen: natuur en genade. In den regel toch hebben we in onze dog­
matische verhandelingen, confessioneele geschriften, predikatiën, catechisatiën 



120 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

cn in den omgang der geloovigen te doen met een onderscheiding van natuur 
en genade,, die op een dwaalspoor leidt. "Dan is de gewone tegenstelling deze: 
de natuur is het leven, zooals dat uit de schepping na den val is overgebleven, 
gedacht buiten genade, en daartegenover staat dan een eigen leven van de 
kerk van Christus, dat voortvloeit uit de genade. Zoo wordt dan de genade 
uitsluitend opgevat als particulier, en het geheele veld van de gemeene gratie 
tot de natuur gerekend. Die voorstelling nu is een nawerking van den Room-
schen invloed. De Roomsche dogmatiek met haar pura naturalia kent de 
belijdenis der gemeene gratie niet. Zij leidt tot de voorstelling, dat door den 
val de natuur van den mensch niet geschonden is, maar alleen datgene er van 
afviel, wat praeter naturam was. De Gereformeerde belijdenis evenwel leert, 
dat de iustitia originalis behoort tot de natuur van den mensch; een bloem 
is, ontloken aan den natuurlijken stam van het leven. De Roomschen daaren­
tegen zeggen, dat ze aan het leven is opgehangen. De Gereformeerde opvatting 
is organisch, de Roomsche mechanisch. Nu erkennen beiden, dat bij den val 
in zonde de iustitia originalis te loor is gegaan. Leert men nu echter als 
Rome, dat er slechts een krans van den boom is afgenomen, dan blijft de 
natuur ongeschonden. Maar leert men als de Gereformeerden, dat de bloem 
zelf vergiftigd is, dan is de natuur geschonden. Zoo komt Rome tot de erken­
tenis, dat alles wat buiten de particuliere genade ligt, eenvoudig het natuur­
lijke loven is zonder bloemkrans. De natuur is wel verzwakt, maar integra 

- gebleven. Voor een gratia communis is geen plaats. Onze vaderen nu, de 
volle consequentie van hun belijdenis nog niet voelend, namen de zegswijze 
van natuur en genade over, en zoo is ze ook in onze Gereformeerde literatuur 
doorgedrongen. Die tegenstelling heerscht in onze kringen thans nog. Al wat 
niet uit de wedergeboorte is, wordt eigenlijk tot de natuur gerekend. Wel is 
er te dien opzichte in de laatste twintig jaren van lieverlee een kentering 
gekomen, maar gewoonlijk is het toch nog altoos de oude tegenstelling, die 
gemaakt wordt. 

We moeten dus in de eerste plaats nagaan, wat in de Heilige Schrift het 
woord natuur beteekent. 

In het Nieuwe Testament vinden we het woord natuur en natuurlijk gebe­
zigd ter weergeving van twee verschillende Grieksche woorden, n.1. vvniy.óg en 
qvxi-AÓs. Als onze overzetting in Jacobus 3:15 heeft: „Deze is de wijsheid niet, 
die van boven afkomt, maar is aardsch, natuurlijk, duivelsch", staat er in het 
Grieksch : OVK è'crw avtri ij aocpia avad'sv y.c:Tïir/j)uii'rn CCVL iviyiios, ifiv/iKlj, ÓCH tLOvió)öttg. 

Zoo ook Judas : 19. Hollandsch: „Deze zijn het, die zich zeiven afscheiden, 
natuurlijke menschen, den Geest niet hebbende.' Grieksch: OVTOL siaiv ol cmo-

SioqiSovtss, rbv%r/.(jl, Uvsviiu aij Eveneens 1 Cor. 2 : 14a, Hollandsch: „De 



121 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

natuurlijke mensch begrijpt niet de dingen, die des Cfeestes Gods zijn.' Grieksch: 
'PvxiKÓg Si AI'&pcoTtog oi Séxttcci ra TOV MvsvftaTog TO6 f)eov. En eindelijk 1 Col'. 15 : 44 
un 46. Hollandsch: „Een natuurlijk lichaam wordt er gezaaid, een geestelijk 
lichaam wordt er opgewekt. Er is een natuurlijk lichaam, en er is een geestelijk 
lichaam." „Doch het geestelijke is niet eerst, maar het natuurlijke, daarna 
het geestelijke.' Grieksch: FFJMPFTKI aüua >j!v%ty.óv, iyelgsrai, aüaa trvsvuuTiy.óv. È'CTI 

aüiia xhv/iy.ur, y.ccl 'tan aüticc nviviiccny.uv. a'/.i' ov mnuTOv tu itvtviiatr/.óv, al/.i: tb 

ibv/IKOV, tjiSLTct TU Ttvsviiamóv. 

In alle deze plaatsen echter hebben we een begrip van natuurlijk, dat met 
natuur niets te maken heeft. De Staten-overzetters wisten er geen Hollandsch 
woord voor. Doch dan hadden ze 't moeten maken, 't Is eigenlijk: ziellijk. In 
elk geval zit het begrip (pvai? er absoluut niet in. Op deze plaatsen beroepe 
men zich dus nooit ter deflnieering van het begrip natuur. 

Nemen we nu de plaatsen, waar cpvai? en cpvar/.óg in het Grieksch wel 
gevonden worden. Rom. 1 : 26 en 27. dia rouro naoiSanev avTovg ö Giüe fis Ttd&ri 
anaiag' ai' Tf yun fti'j/.tiai avribv usrrjX/.ix^ai' rijv <fvGi'Ai]v XQI'/OIV ttg TijV TTaou if:rfily' 

óiioioig rf y.cu oi ciy/levig, arptvrtg zijv cpvaiv.ijv ^Qijoiv rf/g dr^ciag, i&xav&riaav tv rfj ö(>t£,li. 

ctvToiv tig cdXt'jXovg, aQdtvsg tv ctQdtai n)v dapjiioavvrjv •/.ctTtgyagvutvot, •Aal TI)V avninaiïiav 

i]v iSti rijg icXdvtig avnhv tv tavToig aitoiatijidvovTtg. Hier is het verschil gemakkelijk 
te voelen. In de andere genoemde plaatsen had het woord natuurlijk den zin 
van zondig, den Geest niet hebbende, onwedergeboren. Was dat nu ook hier 
bedoeld, dan zou de tegenstelling niet geweest zijn: de zonde van Sodom of 
geslachtsomgang, maar: huwelijk of hoererij. Hier echter wordt ook de hoererij 
opgenomen onder hetgeen (pvamóg is. Van het ipvxiwig moet de mensch naar het 
rpvatxóg toe. iïvar/.óg wordt hier dus genomen als iets goeds. De man van Sodom 
is fvzixóg (natuurlijk in den zin van Jacobus: den (ieest niet hebbende). Maar 
nu moet hij van n>vyr/.6g worden een (pvamóg, want hij handelt aldus vaoci cpvaiv. 
Hetzelfde leert ons Rom. 11 : 21 en 24. ti yczQ !) @st>g tcov XUTÜ cpvaiv xJ.dómv oir. 
tcptiaaro, itrjnag oi'dt aov ytiarjTai. ti ydn av éV. tt'ig y.aza tpvaiv titxóirqg ayQitXaiov, 

•/.ai TCUQU cpvaiv tvty.tvTQia&rig tig y.aï.htlcaov, rcc'Ian ac'e/./.ov oVTOI oi y.aTu cpvaiv, iyy.tv-

Tgiad-rjaovTcei zfj iSUc iXaia- Het cpvaiy.óv is ook hier weer het goede. De goede 
takken zijn y-cttü cpvaiv, de kwade xaciu cpvaiv. 

We vinden dus, dat yv/iy-óg in de Schrift altoos iets verkeerds is, maar 
cpvar/.óg iets goeds. De ipv/móg moet weer cpvaiy.óg worden, d. i. handelen volgens 
de ordinantiën Gods in de natuur gegeven. 

Er is derhalve geen de minste aanleiding om de tegenstelling: natuur en 
genade, aan te houden. Van meetaf moet veeleer vastgesteld, dat er buiten -
genade hier op aarde geen natuurlijk leven bestaat. Wel in de wereld van 
Satan en zijn daemonen. Maar zóó laag en diepgezonken is geen kring van 



122 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

menschelijk leven denkbaar, of zelfs daar is nog altijd genade. Daarom wijst 
y de paragraaf er op, dat de voortzetting zelve der existentie terstond na den 

val reeds genade is, maar dat nu, ter afsnijding van verwarring, dient te 
worden ingezien, dat er niet één, maar een dubbele stroom van genade is 

-Z uitgegaan, elk van een eigen karakter, n.1. elk met een ander einddoel: de 
/ eerste ter instandhouding en ontwikkeling van dit aardsche leven; de tweede 

ter inzetting van den gevallen mensch in het eeuwige leven. Verder is er 
verschil in het aantal der objecten: de eerste stroom gaat over alles; de 
tweede uitsluitend over de uitverkorenen. Ten derde is er onderscheid in de 
middelen der genade: bij de gemeene gratie ontleenen alle middelen hun 
energie aan het scheppingsleven; bij de bizondere genade aan den hemel. De 
eerste komt dus organisch uit de schepping op; de tweede wordt mechanisch 
in het leven ingezet. 

Die genade nu. die aan allen bewezen wordt, begint onmiddellijk na den 
/ val. Want volgens het stellige woord: „Ten dage als gij daarvan eet zult gij 
/ den dood sterven", zou de mensch anders terstond den dood zijn gestorven. 

Dat niet inziende, heeft men de beteekenis van dezen tekst door een exege­
tische kunstbewerking trachten te verdonkeremanen, door het voor te stellen, 
als zou mon rrio eigenlijk niet absoluut beteekenen: gij zult sterven; maar 

alleen: gij zult van binnen sterven, en over negen honderd jaar ook van buiten. 
_ Dat is exegetische chicanerie, die alleen opkomt, als de analogia fidei verkeerd 

is. Neen, er staat duidelijk: ten dage, op den dag, dat gij eet. Verstaat men 
nu echter, hoe alles, wat daarna van Godswege geschiedt, genade is, dan is die 
genade reeds hier in het paradijs op dit eigen oogenblik aanwezig, zoowel 
specialiter door het indragen van het zaad des nieuwen levens, als communiter 
door het sparen van dit aardsche leven. 

Is dat nu een Genadeverbond? Bij die vraag staan we weer voor dezelfde 
moeilijkheid in terminologie. Door die ongelukkige opvatting, die het Genade-
verbond tegenover het Werkverbond plaatste, is men in het Genadeverbond 
alleen een verbond met de uitverkorenen gaan zien. Maar dan zit men weer 
in de war met het Noachietisch verbond; want dat is zelfs met de beesten 
gesloten. Vat men echter onze onderscheiding, dan wordt de zaak heel natuur­
lijk. Beide zijn het dan Genadeverbonden, het eene van de gratia communis, 
het andere van de gratia specialis. 

Is nu het verbond van de gratia communis pas begonnen bij Noach? Vóór 
^ Genesis 8 en 9 lezen we er weliswaar niets van. Maar is dan soms het 

Genadéverbond pas begonnen bij Abraham? Indien ja, dan zijn dus ook alle 
menschen, die vóór hem geleefd hebben, een Henoch en een Noach, verloren 
gegaan. Terecht zegt evenwel de Heidelbergsche Catechismus, dat de (orga­



123 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

nische) kerk er geweest is van den beginne der wereld. De speciale verbonds-
gcnade heeft al van Adam af gewerkt. Zoo nu ook is het met de algemeene 
verbondsgenade het geval geweest. Wel treffen we eerst bij Noach de bekend­
making en openbaarmaking van dat verbond voor het bewustzijn aan, maar 
het moet hebben bestaan van het oogenblik van den val af. En gelijk de 
aanwezigheid der gratia specialis valt op te maken uit de geloofswerkingen 
in Henoch en Noach, zoo ook moet uit het feit, dat niet terstond na den val / 
onmiddellijk heel de wereld vergaan is, geconcludeerd tot het van meetaf 
aanwezig zijn der gratia communis. 

Was het ook reeds toen foederale genade? zoo kan men nu nog vragen."' 
Kan God tot op Noach niet genade gewerkt hebben buiten het verbond om? 
Neen, want de Schriftgedachte is steeds, dat de genade altoos aan den ver-
bondsvorm gebonden is. Zonder dien is er op het terrein der particuliere 
genade geen zaligheid. En diezelfde orde geldt ook bij de gratia communis. 

Volgens de Heilige Schrift is er geen andere betrekking tusschen God en ^ 
mensch denkbaar, dan in den verbondsvorm. Dat ligt in de schepping naar , 
Gods beeld. Dus kan ook de genade vóór Noach geen andere dan foederale 
genade zijn geweest. 

Thans kunnen we ook a posteriori tot de aanwezigheid van een verbond / 
terstond na den val besluiten, wanneer we er op letten, dat God tot Adam 
aanstonds met beloften komt. Gelijk we gezien hebben, ligt in de beloften juist 
het essentieele karakter van het verbond. De belofte is een nota necessaria. 
Waar zijn nu de beloften Gods bij de gratia communis? Voor de gratia spe-^ 
cialis liggen ze in de toezegging der overwinning op Satan door het vermor­
zelen van den kop der slang. Maar dat is niet het eenige. Aan Eva werd ook 
toegezegd, dat ze baren zou, en daarin lagen twee beloften: vooreerst, dat ze 
zal blijven leven en niet den dood sterven, en ten tweede, dat het menschelijk 
geslacht uit haar zal worden voortgezet, welke laatste belofte door de toe­
zegging van het zaad der vrouw bevestigd wordt. Hetzelfde ligt van een 

andere zijde in hetgeen (iod tot Adam zegt. Hij zal brood verkrijgen. DnS kan 

ook spijze beteekenen. maar moet hier vertaald door brood. Het zal bereide 
spijs zijn. Want in 't zweet zijns aanschijns zal hij die spijs verkrijgen. Dat 
was niet zoo bij het afplukken van de boomvrucht. De woorden wijzen op 
inspanning. Er ligt in, dat de mensch door inspanning van al zijn krachten 
het verbeurde leven in stand zal kunnen houden. Nu worden die beide belof- ^ 
ten gegeven in het vonnis. Maar beide malen ligt in het vonnis zelf de genade. 
Dat is altoos het karakter van den Goddelijken toorn. Die draagt nooit enkel 
een verwoestend, maar steeds ook een behoudend karakter. 



124 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

We zien dus, d;it de belofte als merkteeken van het verbond hier duidelijk 
/ aanwezig is. Op zichzelf ware het mogelijk geweest, dat God het wel bij Zich 

Zelf gesloten, maar niet aan den mensch gezegd had door Zijn belofte. Doch 
nu blijkt het verbondskarakter juist uit de belofte. 

II. De lijn van gedachten, die we volgden, is deze: Het samenleven van 
Vader, Zoon en Heiligen Geest is een verbondsleven. Omdat de mensch naar 
Gods beeld is geschapen, moet dat verbondsleven zich ook reflecteeren in het 
leven van den mensch. Vandaar is alle relatie tusschen God en mensch een 
foederale. Dientengevolge is er van meetaf het foedus operum geweest. Door 

' den val echter is die eerste relatie verbroken, maar in plaats daarvan moet 
er weer een verbondsrelatie, nu van genade komen. Die genade is evenwel 
te onderscheiden in twee stroomingen: de eene geneest niets, maar stuit alleen 
de intensiteit van het kwaad. Daarnaast echter loopt een andere genadestroom, 
niet tot tempering, maar positief tot genezing. Dientengevolge is de eene 
bepaald tot deze aardsche bedeeling, de andere stroomt door tot in de eeuwig­
heid. Voorts zijn beide wel in het paradijs begonnen, maar eerst later gepro­
clameerd, de eene bij het Noachietisch, de andere bij het Abrahamietisch 
verbond. 

Nu wijst de paragraaf er verder op, dat zoowel de eerste als de tweede 
/ strooming een dubbele periode heeft: een van voorbereiding, en een van ver-
/ vulling. Het keerpunt bij de particuliere genade is de incarnatie. Bij de gratia 

communis maakt Noach de incisie. 
Wat is dan de beteekenis en het karakter dier eerste periode, loopende van 

Z Adam tot Noach? De beteekenis is deze, dat ze door de feiten en experientie 
/ duidelijk moet maken, hoe het in zonde gevallen menschelijke geslacht, in 

eigen vrijheid aan zichzelf overgelaten, niet verder komen kan dan tot alge-
geheele vernieling, zoodat alleen de intreding van Gods genade behoeden kan 
voor zelfverlaging. En het eigenaardig karakter dezer periode ligt ten eerste in 

/ de longaevitas. Het menschelijk leven strekte zich toen over zooveel eeuwen 
uit als nu over decenniën. Ons leven is gedecimeerd. Ten tweede treedt het 

/ menschelijk leven gedurende dien tijd op in een gepotenzirten vorm, aangeduid 
door de vermelding, dat er in dien tijd reuzen en geweldigen op de aarde waren. 
Ten derde zien we in die eerste periode de twee deelen van het menschelijke 

/ geslacht, het aan God vasthoudende en het God verwerpende, gesplitst naast 
elkander en van elkander gescheiden leven, en wel zóó, dat het laatste machtiger 
blijkt dan het eerste en dit meetrekt in zijn ongerechtigheid. 

Met dien geheel anderen toestand hangt ten nauwste samen het ontbreken 
/van alle ordening. Er is geen staatsleven. Alles drijft op de verzwakte factoren 



125 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

van het patriarchale leven. De kreupele mensch waggelt nog voort op zijn 
verzwakte enkels. Er is nog geen band om aan het menschelijk leven steunsel 
te geven. Met dien ethischen toestand gaat ook een gansch andere gesteldheid 
der wereld gepaard. De aarde, zooals ze nu is, is niet bestendig zoo geweest, 
maar draagt de duidelijkste sporen van diepgaande verandering in haar inge­
wand. Uit dien hoofde hebben we ons die eerste voorbereidende periode van 
het Noachietisch verbond te denken als doorleefd op een in elk opzicht van 
onze tegenwoordige verschillende aarde. Op die geheel andere aarde heeft het 
eerste menschengeslacht zichzelf op zijn gebroken enkels stuk geloopen. 

Was daar dan geen genade Gods? Zeker wel! Eenerzljds was die zelfs veel/ 
grooter dan nu. 't Leven was in longaevitas langer. Ook geestelijke genade 
ontbrak niet. Godgetrouwen waren er ook toen. De cultuur was juist in die 
eerste periode zoo hoog, dat er destijds gronduitvindingen zijn gedaan en gaven 
en talenten geschitterd hebben, die door Calvijn terecht aan den Heiligen Geest 
worden toegeschreven. Maar toch, het resultaat dezer eerste periode wordt 
medegedeeld in Gen. 6:5: „En de Heere zag, dat de boosheid des menschen 
menigvuldig was op de aarde, en al het gedichtsel der gedachten zijns harten 
te allen dage alleenlijk boos was". In den regel worden deze woorden mis­
verstaan, n.1. in zoover ze dan aangevoerd worden als bewijs voor de erfzonde. 
Doch wel staat er, dat toen de bestialiseering hand over hand was toegenomen, 
zoodat nu de zondigheid, die in het menschelijk hart schuilde, realiteit was 
geworden, maar van den beginne was dat alzoo niet geweest, 't Was het -
resultaat eener ontwikkeling. De stoot daartoe wordt in de eerste vier verzen 
aangegeven. Het verschil blijkt uit hfdst. 8 : 21. Daar is alleen sprake van 

T2»|. Dat is nog iets anders dan, gelijk in hfdst. 6 : 5 staat, natrna ")Ï,"L'3 

Bovendien staat hier enkel jH en niet jn pT Het vormsel van het hart des 

menschen draagt dit stempel van der jeugd af. Ook bij die groote genade en 
niettegenstaande de Godgetrouwen zich in hun isolement heiliglijk hadden 
gehandhaafd, zou alles ten onder zijn geloopen. Een bewijs dus, dat, als God ^ 
niet als tuchtmeester in eigen hand het menschelijk geslacht neemt, er niets 
van terecht komt. Die eerste periode is jmiöaj'&r/ój tot wat in het Noachietisch ^ 
verbond kwam, gelijk de wet van Sinai TRATSAYW/ÜG SIS XQIOTÓV is. En de tweede ^ 
periode, die nu komt, wordt reeds aangekondigd als zullende voortloopen tot 
op den oordeelsdag, blijkens Gen. 8 : 22: „voortaan al de dagen der aarde". 
Deze periode heeft dus een constant en permanent karakter. Er begint een ^ 
ontwikkeling van het menschelijk leven, die waarborg biedt niet te zullen 
worden afgebroken tot op den oordeelsdag. 

Zoo komt de vloed dus aan den dag iti zijn dubbel karakter: als straf en 



126 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

ter behoudenis. 1 Petr. 3 ; 20 en 21 wijzen daarop. Gelijk het water van den 
zondvloed Noach met de zijnen heeft behouden, zoo behoudt ons nu de doop. 
Die vloed is niet een soort buitenkans geweest voor acht zielen, maar in hen 
voor het menschelijk geslacht. Was die vloed er niet geweest, er zou niets 
van terecht zijn gekomen. Die vloed is een genademiddel geweest, waardoor 
God de ontwikkeling van het menschelijk leven heeft gered. Daarom geeft 
ook het gebed in het Doopsformulier aan, dat in het toen gebeurde de proto­
type van den doop lag. 

III. Die tweede periode krijgt alzoo het karakter van normaliteit. Er komt 
x/ een vaste vorm voor het leven, met een constant karakter. „Voortaan alle 

de dagen der aarde zullen zaaiing en oogst en koude en hitte en zomer en 
winter en dag en nacht niet ophouden". Er wordt een band om het leven 

z geslagen. Een norma voor het huiselijk leven beperkt de vrijheid van het lid 
des gezins. Voor organische vanzelfsheid komt er mechanisch institutair leven. 
Dat alzoo ingestelde normale leven is een natuurlijk gevolg van den normalen 

/ toestand, waarin de aarde zelve door God gebracht is. Het leven van het 
/ planten-, zoowel als van het dierenrijk ondergaat wijziging, en de gesteldheid 

van het klimaat zoowel als de gedaante van het aardrijk wordt uit den ab-
/ normalen in den normalen toestand gezet. We mogen het ons dus niet zoo 

voorstellen, alsof de aarde zoo gebleven ware en alleen de mensch veranderd. 
Neen, ook de geologische, climatologische en meteorologische verhoudingen 

/ zijn gewijzigd. Er is altijd een band tusschen de aarde en het leven van den 
mensch. Het verbond van Noach sluit dan ook niet alleen den mensch, maar 

/ook het buitenmenschelijke leven in, blijkens hfdst. 9:9 en 10: „Maar Ik, 
ziet Ik richt mijn verbond op met u, en met uw zaad na u, en met alle 
levende ziel, die met u is, van het gevogelte, van het vee, en van alle gedierte 
der aarde met u: van allen, die uit de ark gegaan zijn, tot al het gedierte der 
aarde toe". Ook het menschelijk leven zelf wordt nu voor het eerst in een 

/ normalen toestand gebracht door de instelling der Overheid. Vs. 6: „Wiedes 
/ menschen bloed vergiet, zijn bloed zal door den mensch vergoten worden; 

want God heeft den mensch naar Zijn beeld gemaakt". De pogingen, die men 
heeft aangewend om te bewijzen, dat hier niet het recht van de doodstraf 
ingesteld wordt, zijn niet waard, dat men er zijn woorden aan verkwist. Dan 
toch zou het willen zeggen, dat, als A B vermoord had, C weer op zijn beurt 
A moest vermoorden, iets wat de algeheele uitroeiing van liet menschelijk 
geslacht ten gevolge zou hebben. Daarom kan hier alleen aan de overheid 
worden gedacht. De bestaande ordening krukte en sukkelde op het patriarchale 
leven voort. Ze bezweek langzamerhand. Maar daarvoor in de plaats komt nu 



127 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

de staatsordening, die uitwendig een band om de menschen slaat. De patria ^ 
potestas bestond reeds. Ook de potestas maritalis. Maar er was nog geen mecha­
nisch intredende autoriteit voor den eenen mensch over den anderen gegeven. 

En nu zien we, hoe liet eerste pogen van de nieuwe menschheid is om heel 
het menschelijk geslacht in die ordening te binden. Maar de staatsordening is ̂  
alleen geschikt voor beperkte uitbreiding, en totaal ongeschikt om geheel het 
menschelijk geslacht onder één hoofd te omvatten. Daarom wordt dat streven /• 
van den mensch bij Babel gekeerd, en de eene menschheid in verschillende 
nationaliteiten verspreid. Zoo wordt er een uitwendige normaliteit ingesteld 
a,ls een middel om de cultuurontwikkeling van het menschelijk geslacht tot 
stand te brengen. 

Daaraan wordt verbonden een uitwendige ethische ordening. Hfdst. 9:4:-' 
„Het vleesch met zijn ziel, dat is zijn bloed, zult gij niet eten". Tot dusver 
was er geen uitwendig zedelijk gebod aan den mensch gegeven. Het proef­
gebod toch droeg geen ethisch karakter. Tot nog toe dreef alles op 's menschen 
eigen zedelijke aandrift. Maar nu voor 't eerst komt er als prototype van 
Sinai een uitwendige ethische ordening, om van het bestiale tot het humani-
teitskarakter op te klimmen. 

De verdere bepalingen bij het Noachietisch verbond bestaan daarin, dat de ^ • 
vruchtbaarheid geperpetueerd wordt, luidens Gen. 9:1: „En God zegende 
Noach en zijn zonen, en Hij zeide tot hen: Zijt vruchtbaar en vermenigvuldigt 
en vervult de aarde", en in vs. 7 nogmaals: „Maar gijlieden, weest vrucht­
baar en vermenigvuldigt; teelt overvloediglijk voort op de aarde en vermenig­
vuldigt daarop". Met deze bepaling hangt samen, dat we hier metterdaad een 
ander menschengeslacht voor ons hebben. Uit het vorige was slechts een 
enkel geëthizeerd gezin overgebleven. De reuzen, die er tegenover stonden, zijn 
nu weg. De Gereformeerden hebben steeds op het andersoortige van dit 
geslacht gewezen. In Luthersche en andere kringen heeft men daar nooit 
acht op geslagen. Maar de wetenschap van het atavisme heeft aan de Gerefor­
meerden gelijk gegeven, en aangetoond, hoe de gansche ontwikkeling van heel 
het geslacht afhankelijk is van het prototype. Nu was het Noachietische gezin 
de edelste loot aan den stam der oude menschheid. Vandaar ook het ver­
schijnsel, dat dit nieuwe geslacht dadelijk zoo hoog staat, 't Is dadelijk in 
drieën gedeeld. Die driedeeling, uit ethisch standpunt bezien, gaat nog steeds 
door. Afrika, Azie en Europa leveren nu nng zeer duidelijk elk een eigen 
menschentype. Nu nog vinden we bij de negers in Afrika de Barbarei. het 
Kannibalisme, de laagste trap van ontwikkeling, of eigenlijk in 't geheel geen 
ontwikkeling. De inwerking der genade is daar op haar minimum. In Azie 



12S 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

echter zien we eenerzijds een zeer hooge cultur-historische ontwikkeling bij 
de Indiërs, in China en Japan: goedgeordend staatsleven, comfort en intellect. 
Maar toch komt het voor de ontwikkeling van het menschelijk geslacht niet 
in aanmerking, 't Is alles tot den Himalaja, den Chineeschen muur en de 
eilanden beperkt gebleven. Er is één opschieting geweest, maar daarna is het 
blijven staan. En zooals het nu is, zoo was het duizend jaar geleden ook. 
't Heeft een gemaniereerden vorm, denk slechts aan het kastenwezen in Indië 
en de Fakirs in China.' 't Zelfde geldt ook van de oorspronkelijke bewoners van 
Amerika. In het begin der 15e eeuw hadden ze een hooge mate van ontwik­
keling, gelijk in Clnna. Indie en Japan; maar voor de ontwikkeling van het 
menschelijk geslacht zijn ze van geen beteekenis geweest. 

[De beteekenis van deze paragraaf is om te doen uitkomen, dat God het 
Z7 menschelijk geslacht niet los laat. Die bewering wordt omvergeworpen door 
y 'Jezus' zeggen, dat God de wereld heeft liefgehad. De gratia communis bedoelt 

het leven te verdedigen tegen den verwoestenden en verterenden invloed der 
, zonde, "t Groote doel Gods met zijn gratia communis is om de bestialiteit te 

stuiten en een menschelijke cultuurontwikkeling mogelijk te maken. Daarin 
toont Hij zijn philantropia, ja zelfs zijn philokosmia. | 

Naast die twee stroomen van ontwikkeling in Azie en Afrika vinden we 

nu een derden, die gebonden is aan de Middellandsche zee. D^n. Het 

leven van de Levant vertoont een geheel eigen ontwikkeling. Nu nog beheerscht 
het in de politiek de heele wereld. We hebben hier te doen met een ontwik­
keling, waarvan wij nu nog genieten. Ze valt uiteen in een Babylonisch-
Egyptische en een Helleensch Romeinsche. Maar de stoot ertoe is niet uitge­
gaan van Japhets nakomelingen, doch van de Semieten. De eerste actie gaaf 
uit van Babjion, van de Semieten. Waar komt graphisch de cultuur het eerst 
tot hooger ontwikkeling ? In de lijn van Japhet, maar die heeft het 
niet uit zichzelf. Hij heeft het alles uit den Semietischen stam. 't Schrift 
hebben we van de Semieten. Ook Renan zei het; Gultur-historisch woont 
Japhet in Sems tenten. 

De drie lijnen van Sem, Cham en Japhet worden bij de Levant in elkander 
gestrengeld. In Egypte vinden we een vermenging van Chamietisch enSemie-
tisch leven, om dan op Japhet over te gaan in de Grieken en Romeinen. Bij 
hen is permanentie van ontwikkeling. Op hun schouders staan wij nu nog. 
Aan de lijn van Plato en Aristoteles spinnen wij nog voort tot op den oordeels­
dag toe; terwijl al wat daarbuiten ligt stationair blijft of zichzelf verwoest. 
Die Levantische ontwikkeling beheerscht dus den toestand. In 't vroegere 
spraakgebruik heette dat het Oosten. Dit duidt nog steeds op dat ééne plekje 



129 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

waar het paradijs is geweest. Daar vindt de groote ontwikkeling haar middenpunt. 
Maar toch zou die cultur-historische ontwikkeling uit de gratia communis 

niet tot het doel hebben geleid. Ook bij de Levantische volken treffen we wel 
meerdere potentialiteit voor ontwikkeling aan, maar, aan zichzelf overgelaten, 
vernielen ze in 't eind toch zich zelf. Assyrië, Babyion, Egypte, Griekenland 
en Rome, zelfs die volkeren met hun permanente ontwikkeling, worden te 
weelderig en dragen dan geen vrucht meer. En nu blijkt, dat deze gemeene 
gratie alleen dan haar doel bereikt, als ze ethisch gesteund wordt door de 
gratia particularis. Wanneer een van die volken aanvoer van de particuliere 
genade ontvangt, dan, is dat de stut, die de zelfvernieling tegengaat en de 
volle doorschieting der cultuurontwikkeling mogelijk maakt. Het Eomeinsche 
leven zou zijn doodgeloopen, maar door het Christendom komt het tot hoogere 
cultuur. En daarbij komen dan geen dingen van 't Christendom uit. Er zit 
geen grein particuliere genade in. 't Werkt alles met gegevens uit de schepping. 
Maar dat alles moet gedragen en ontwikkeld worden door den mensch. En 
dus is het nu de vraag, of in dien mensch de zonde zóó wordt teruggedrongen, 
dat hij dat hoogere kan praesteeren. Alleen daar, waar een ethisch hooger 
standpunt kwam door de particuliere genade, kan de ontwikkeling vol worden. 
Vandaar de hoogste ontwikkeling juist bij de Christenvolken. En vandaar ook 
dat, als Japan wil meedoen, het niets anders kan dan van de Christenvolken 
copieeren. 

Dat optreden van de ethische invloeden der particuliere genade is het ook, 
waardoor de tegenstelling van Kerk en Staat geboren werd. In het staatsleven 
als zoodanig schuilt geen sikkepit evangelie. Het is slechts een ordening voor 
het menschelijk leven. Maar waar nu de particuliere genade optreedt, treedt 
ze op in de geloovigen, die zich als een eenheid in Christus vereenigen in 
een kerk. De tegenstelling tusschen Kerk en Staat ligt dus niet in: natuur 
en genade, maar in; gemeene en bizondere genade. 

IV. Nog kan de vraag worden gedaan, of het leven der gemeene gratie / 
buiten Christus staat. Let wel, niet of er niet ook wel ethische invloeden op 
inwerken, maar of ze er principieel mee samenhangt. En dan moet het ant­
woord zijn: ongetwijfeld. Ook geheel die helpende redding komt uit den Chris- ' 
tus. Doch niet uit Christus als verlossingsmiddelaar ter zaligheid, maar uit 
hem als den scheppingsmiddelaar. Het scheppingsleven zelf heeft van den 
middelaar niet zijn essentie, maar wel de modaliteit van zijn existentie 
ontvangen. Het is het Eeuwige Woord, door 't welk alle dingen geschapen 
zijn en tot op dezen oogenblik in stand worden gehouden. 

9 



130 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Ten slotte komt nog de vraag aan de orde: Betreft de cultuurontwikkeling 
alleen de uitwendige vormen van het menschelijk leven of ook zijn zedelijke 
en godsdienstige zijde? Immers dat er op het terrein van huishouw, kleeding, 
wetenschap en staatsleven ontwikkeling is, raakt nog niet 'smenschen ethisch-
religieus bestaan. Het antwoord op de gestelde vraag is beslist ontkennend. Wel 
is die ontwikkeling van zeer hooge beteekenis. Daardoor is, ook buiten alle 

/ wedergeboorte, een hoogte te bereiken van personeele en civiele iustitia, waar 
heel wat belijders des Heeren zelfs niet toe komen. Ook op sociaal gebied 
geldt dat. Maar wie dan ook nagaat, hoe men in onze dagen de sociale quaestie 
zoekt op te lossen, bespeurt, dat dit niets met wedergeboorte te maken heeft. 
Doch wel werkt er een hooge ethische kracht in, en deze kracht mag nooit 

/ uit den wortel van het kruis van Golgotha, maar moet steeds uit den wortel 
van het scheppingsleven verklaard, zijdelings gesteund door de kerk van 
Christus, die alleen stut en ideeën geeft. Daarin ligt ook de verklaring van 

^ de deugden der Heidenen, waarin we de groote werken Gods hebben te eeren. 
En wat nu het religieuze gebied betreft, daar heeft de gratia communis 

7 alleen afgoderij tot stand gebracht. Er raag dan ook niets op worden afge-
/ dongen, dat de religie, buiten zaligmakende genade, slechts afgoderij te weeg 

brengt. Maar onderzoekt men nu dat religieuze leven bij de Grieken en Romei­
nen en bij de Egyptenaren, i.e.w. bij de volken aan de Levant, die verstoken 
bleven van ( iods bizondere openbaring, dan treft men daar niettemin diep 
religieuze gedachten aan, die voor Christendenkers vaak tot leidende gedachten 
zijn geweest. ?t Blijft altoos zondige religie, maar alleen dank zij de gemeene 

/ gratie is er onder menschen althans nog religie gebleven. Hoe afgodisch ook, 
/ toch is ze nog een kracht in het leven, en die kracht is enkel te verklaren 

/ uit liet Noachietisch verbond. 



§ 8. Foedus graliae specialis. 

Met een door gemeene gratie in stand gehoudene en tot kosmische 
ontwikkeling gebrachte wereld als onderstelling en ondergrond, treedt 
nu in de tweede plaats het verbond der particuliere genade op. dat 
evenals de gemeene gratie de handhaving van de eere Gods tegenover 
Satan bedoelt, maar in onderscheiding van de gemeene gratie geestelijk, 
essentieel en eeuwig is. De gemeene gratie kan het niet verder brengen 
dan tot iustitia civilis. Ze beheerscht den vorm, niet het wezen van 
ons menschelijk leven, en ze loopt af met den oordeelsdag. De gratia 
particularis daarentegen herstelt het recht in iure divino, en leidt tot 
een rechtvaardig staan van den zondaar voor God. Ze brengt het in 
deze bedeeling nog niet tot haar adaecjuaten vorm, maar herstelt en 
vei heft alle potentiën in het menschelijk wezen, en diens volgens gaat 
ze in het oordeel van den jongsten dag niet onder, maar zal juist 
omgekeerd eerst door de crisis van de geestelyke en kosmische eind-
catastiophe tot haar volle ontplooiing komen. Haar hoofdmomenten zijn: 

1 . vooi haai geestelijk karakter: et. het eeuwige vredeverbond van 
"V ader, Zoon en H. Geest; b. de uitverkiezing; c. de incarnatio; d. het 
kruis van Golgotha; en e. de opstanding. 

2°. voor haar essentieel karakter: a. de unio mystica cum Chrlsto; b. de 
palingenesie van de uitverkorenen; en c. de toekomstige palingenesie van 
den kosmos. 

3°. voor haar eeuwig karakter: a. het laatste oordeel, de scheiding 
van de schapen en de bokken; en b. het daarop volgend regnum gloriae. 

Dit genadeveibond is evenals het pactum salutis een verbond tusschen 
God en Ghiistus, niet met de uitverkorenen; edoch met dit verschil, 
dat het pactum salutis wordt aangegaan met Christus als het Eeuwig 
Woord en teweegbrengt, dat Hij de verlossingsmiddelaar wordt, terwijl 
het speciale ot particuliere genadeveibond wordt aangegaan met den 
Ghiistus als zijnde middelaar en optredend als hoofd van de uitverkorenen, 
d. i. van het te herbaren menschelijk geslacht, en alzoo als -^aX,) roe 
cmjiuTos heel dit lichaam in Zich besluitende. Het is daarom onjuist te 
^Gggën, dat het eerst als eeuwig verbond niet den Christus en daarna 
als tijdelijk verbond met de uitverkorenen is gesloten. In den persoon 



132 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

des middelaais is het aangegaan met al de Zijnen. En voor niet één 
zondaar geldt het, tenzij hij in Christus besloten zij. 

Dit speciale genadeverbond ondergaat essentieel noch wijziging noch 
verandering, maar wel doorloopt het zeer onderscheidene perioden wat 
zijn vorm van openbaarmaking en van toebedeeling betreft. In prae-
gnanten verbondsvorm wordt het eerst aan Abraham geopenbaard, maar 
in zijn strekking en bestanddeelen is het reeds afgekondigd in het 
paradijs, en zoo vóór als na Abraham is het door wedergeboorte aan 
alle Gods uitverkorenen toebedeeld. In zijn openbaarmaking aan en 
door Israel neemt het den symbolisch-nationalen vorm aan, en na de 
incarnatie gaat het in den reëel-oecumenischen vorm over door in de 
Wereldkerk, de kerk des Nieuwen Testaments, als nieuw verbond der 
genade op te treden. In alle deze historisch uiteenloopende vormen staat 
het steeds in verband met de gratia communis, in zooverre het deze 
ethisch steunt en zich door deze het terrein van zijn werkzaamheid 
verzekerd ziet, en in de symbolisch-nationale bedeeling aan Israel neemt 
het de gratia communis zelfs geheel in zich op, om zich eerst op den 
pinksterdag weer geheel van haar te onderscheiden. 

Met dit laatste hangt het samen, dat het particuliere genadeverbond 
in zijn symbolisch nationale bedeeling zelfs het foedus operum weer op 
den voorgrond stelt, teneinde juist door deze antithese tusschen wet en 
genade zijn eigenlijk karakter te klaarder te doen uitkomen. Deze aan 
Israel gegeven wet strekt dan eenerzijds om den symbolisch-nationalen 
vorm in een gradueel hoogere iustitia civilis te verwezenlijken, en 
anderzijds om XCUÓAYWYÜS TIG XQUSTÓV te zijn. De verwarring van deze 
beide doeleinden en de poging om aan de gradueel hoogere iustitia 
civilis in Israel een duurzaam en essentieel karakter toe te kennen, 
leidt dan tot het optreden van het Judaisme, en daarom van de zijde 
der apostelen tot de principieele bestrijding van dit wetsstandpunt, zoodra 
het heerschen wil in plaats van te dienen, en in dien zin als vormelijk 
verouderd en principieel zondig wordt tentoongesteld. 

Het Genadeverbond heft niet het wezen van het Werkverbond op. 
De eisch van volstrekte conformiteit aan Gods ordinantiën blijft onver­
zwakt bestaan, en het oefent, zoo in het schuldbesef en berouw aan 
de zijde van den wedergeborene als in de oboedientia passiva en activa 
van den Christus, zijn volle werking. Ook de regel, dat wie de wet vol­
komen volbrengt het loon der eeuwige zaligheid ontvangt, is niet terug­
genomen. Wat alleen door de zonde wegviel, is de mogelijkheid om 
haar in dien zin te volbrengen. Den zondaar moet alles uit loutere 



133 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

genade toekomen, en dit volledig en in alle deelen en trappen uit loutere 
genade, zonder eenige contrapraestatie onzerzijds ons toegebracht wor­
den van een eeuwig en onvergankelijk heil maakt het eigenlijke wezen 
van het Genadeverbond uit. Zóó echter, dat het den wedergeboren 
zondaar niet van de ordinantiën Gods vrij maakt, maar juist hem tot 
volstrekte conformiteit met die ordinantiën èn oproept èn in het rijk 
der heerlijkheid brengt. 

Hoezeer geestelijk in zijn uitgangspunt is dit Kenadeverbond nochtans 
niet dualistisch. Wel begint het met de palingenesie der ziel, maar het 
doelt evenzoo op de palingenesie van het lichaam. Centraal legt het den 
band met Christus in de unio mystica, maar in den omtrek strekt het 
zich tot alle krachten en vormen van het kosmische leven des menschen 
uit. Het is particularistisch krachtens de uitverkiezing; maar zjoü, dat 
het niet enkele individuen zaligt, doch geheel het organisme van ons 
menschelijk geslacht reorganiseert. Het richt zich tot den persoon, maar 
neemt dien persoon altijd in zijn organisch geslachtsverband. Het ver­
minkt den mensch niet, maar dringt met een nieuw levensprinciep en 
een verhoogde levensenergie in al zijn gaven en talenten door. 

Diensvolgens is het wel ons van buiten toekomende uit het besluit, 
quantitatief bepaald door de uitverkiezing, zich buiten ons realiseerend 
in de vleeschwording en de offerande van Christus, en zoo ook mystiek 
in ons dringende door de wedergeboorte, maar toch ook evenzoo ons 
bewustzijn toesprekende in de openbaring, persoonlijk op ons aandrin­
gende in de roeping, bewuste bewilliging van ons vragend in geloof en 
bekeering, ons overtuigend in de rechtvaardigmaking, ons heil beze­
gelend door den ros TTvtvaarog, en ons oproepend tot een nieuwe 
gehoorzaamheid; nieuw, niet als vorderde ze van ons iets nieuws of hoogers, 
dan de wet bij Israel, maar nieuw als hebbende niet meer het oude 
motief, het zoeken van zaligheid, maar als voortspruitende uit het geheel 
nieuwe motief van nooit eindigenden drink voor 't uit loutere genade 
verkregen erfgoed. 

De teekenen van dit Genadeverbond zijn de eenmalige sacramenten 
van besnijdenis en doop bij den aanvang van het leven, en de veelmalige 
sacramenten van pascha en avondmaal tot sterking van 't ontvangen 
geloofsleven. 

Het Genadeverbond staat in al zijn vormen niet op oen deugd, die 
het eischt, maar op een deugd, die het geeft. De eisch van dit verbond 
is de eisch van trouw en geloof beide, in Oud en Nieuw Verbond door 
hetzelfde woord; fUIOX en m'crfs aangeduid, maar voor ons Westersch 



134 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

besef uiteenloopend, 't geloof als actie van het denkend bewustzijn, de 
trouw als actie van het zedelijk leven; en zoo deze trouw als dit geloof 
gaan beide op den God-Middelaar, en door den middelaar op den Drie­
eenigen God. Ons geloof is geloof in de trouwe Gods. onze trouw het 
antwoord der ziel op de trouw onzcs Heeren, en het hoofdeinde van 
dit Genadeverbond blijft voor ons geloof niet onze zaligheid, maar de 
openbaring van de almachtigheid, de heiligheid en de barmhartigheid Gods. 

Voorwaardelijk is dit Genadeverbond nooit. God geeft alles. Alles om 
niet. En niets van wat God geeft is afhankelijk gesteld van de contra-
praestatie des menschen. Maar wel is hier onderscheid te maken tus-
schen hetgeen toekomt aan den nog dooden zondaar, die niet anders 
dan volstrekt passief zijn kan, en tusschen hetgeen na zijn levendmaking 
in en door hemzelven geschiedt in zijn hoedanigheid van awsQyog tov 

9eov. In dit alles toch rekent zijn eigen bewustzijn en zijn eigen wils-
actie mede, die wel oorzakelijk bewerkt worden door de van God uit­
gaande verlichting wat zijn denken, en evenzoo door de van God uitgaande 
heiliging wat zijn neigingen aangaat, maar waarin zijn ik toch denkend 
en handelend optreedt, en die derhalve door hemzelven te richten zijn 
naar een regel van geloof en wandel, dien God hem uitwendig voorstelt. 

Er is niet een inwendig en uitwendig Genadeverbond. Dit zou strijden 
met zijn geestelijk, essentieel en eeuwig karakter. De onderstelling van 
een uitwendig Genadeverbond is alleen opgekomen ter handhaving van 
de Volkskerk. Maar wel moet erkend, dat de openbaring van dit verbond 
onder menschen nooit een adaequate is. zoodat de privilegia foederis, 
wat hun uitwendige gestalte aangaat, ook kunnen ten deel vallen of 
aan hem, die er de realiteit nog niet van ontving, öf ook aan dengene, 
die er de realiteit nooit van ontvangen zal. Wat deze laatsten betreft, 
zoo schept dit voor hen eene verhooging van verantwoordelijkheid, 
zoodat het hun ondragelijker zal zijn in den dag des oordeels; en wat 
de eersten betreft, een bevoorrechting boven hen, die eerst door hun 
bekeering in het genot ervan geraken, hen alzoo verplichtende tot een 
meerdere dankbaarheid. Welke van die beide gÊvallen regel is, hangt 
af van tijden en omstandigheden. Bij het eerste optreden van Christus' 
kerk is het de regel, dat de uitverkorenen eerst op later leeftijd tot 
deze privilegia ingaan. In normale tijden daarentegen geldt de regel, 
dat de geloovigen onder de dispensatie van deze privilegia geboren zijn. 
Dit laatste is alzoo de eigenlijk door God gewilde verhouding, en deze 
vindt daarom haar oorsprong in het wezen van het Genadeverbond, 
omdat dit niet individualistisch, maar organisch van natuur is, over-



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

eenkomsfcig het karakter van het geestelijk leven, waarin de zonde, die 
het te niet komt doen, uitbrak. Tegen de schending van het heilig 
karakter van dit verbond heeft de kerk te waken door haar tucht, en 
waakt God door Zijn oordeelen. 

1. Onze eerste observatie betreft het verband tusschen het Noachietisch 
verbond en het Genadeverbond. In de paragraaf is daaromtrent gezegd, dat 
het Genadeverbond het Noachietisch verbond onderstelt en tot ondergrond 
heeft. Het Genadeverbond laat zich zonder het Noachietisch verbond eenvoudig 
niet denken. God moet eerst de zonde stuiten, anders is elk Genadeverbond 
overtollig. Wil het Genadeverbond zondaren zaligen, dan moeten die er eerst 
zijn. Ze komen er door geboorte uit vader en moeder. Ware er nu geen 
gemeene gratie ingetreden, dan had de val onmiddellijk den dood van Adam 
en Eva ten gevolge gehad. De objecten van het Genadeverbond zouden er 
zonder de gratia communis niet wezen. Er zouden geen uitverkorenen zijn. 
Niet geboren toch zouden ze wel idealiter in God kunnen bestaan, maar ze 
zouden geen existentie hebben in de realiteit, in de gemeenschap met ons 
zondig geslacht en alzoo der verlossing en verzoening behoeftig. Dat ze er zóó 
nu zijn, zou niet kunnen zonder gemeene gratie. 

Doch 't is niet alleen noodig, dat die objecten, die personen bestaan, ze 
moeten ook ergens zijn. Ze moeten op deze wereld zijn. En zal dat zoo wezen, 
dan moet deze wereld bewoonbaar wezen. Dan kan de heele wereld geen 
woestijn wezen. De woestijn teekent ons juist, hoe heel de wereld zou zijn, 
indien de vloek had doorgewerkt. Dank zij de gemeene gratie is er een wereld. 
Op die wereld echter vindt men nog, b.v. aan de Noord- en Zuidpool, heele 
streken, die onbewoonbaar zijn. Maar er zijn ook bewoonbare plaatsen. En dat 
is een conditie voor het Genadeverbond. 

Voorts dient er op gelet, dat, indien de welstand van het menschelijk leven 
niet zekeren graad bereikt, er van een bemoeiing met hoogere dingen geen 
sprake kan zijn. Dan blijft hij bot en stomp, zonder orgaan voor een hooger 
leven. Vooral wanneer er een voortdurende woeling onder de menschen is. 
Het Afrikaansche ras is het onvatbaarste. Dat zijn dan ook haast geen 
menschen. Onder eindelooze vechtingen leven ze zoo laaggezonken als men 
zich maar denken kan. Dat ligt niet aan die menschen. Want diezelfde negers 
zijn in Amerika onder alle belijdende Christenen de warmste. Maar de exis­
tentie moet die normaliteit hebben, dat er aan hoogere belangen gedacht kan 
worden. Dat wil niet zeggen, dat er in Afrika geen gemeene gratie is. Neen, 



136 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

ze is ook daar. Maar ze is er slechts in kleine dosis. En als nu ook eens dat 
vveinigje weg was, dan zou de mensch volkomen stompzinnig zijn. 

Verder, het is de wil van God niet enkel dat de uitverkorenen zalig zullen 
worden, maar ook dat ze het zullen weten. Hij werkt niet enkel mystiek, 

• maar ook op 't bewustzijn. Hij geeft Zijn woord en de kennis van Zijn waar-
/ heid. Daarvoor is nog veel meer noodig. Daarvoor moet de mensch kunnen 

lezen en schrijven. Dus er moet letterkundig leven, wetenschappelijke ont­
wikkeling zijn. Er moet een spiegel zijn, waarin de realiteit kan worden 
opgevangen en gereflecteerd. En dien spiegel bezitten we in de gemeene gratie. 

Ook heeft Christus gewild, dat Zijn Genadeverbond in een Kerk zou geopen­
baard worden. En die Kerk is alweer niet bestaanbaar zonder gemeene gratie. 

Dus op alle manier is de gemeene gratie voor het Genadeverbond onmisbaar. 
Toch mag niet gezegd, dat ze een praerequisitum daarvan is, want ze heeft 
een eigen einddoel, n.1. dat God door die stuiting van zonde en verwoesting, 
trots Satans tegenstand, Zijn kunstgewrocht doet uitkomen. 

Maar er is Heterogonie der Endzwecke. Omdat dit het einddoel der gemeene 
gratie is, wil dat daarom nog niet zeggen, dat ze niet ook nog een nader doel 
heeft met het oog op iets anders. Zoo is het telkens in het leven. Men leeft 
op de aarde om in den hemel te komen. Maar tevens ter opvoeding. Zoo nu 

/ heeft ook de gemeene gratie haar nevendoel voor het Genadeverbond. 
Maar juist omdat het Genadeverbond de gratia communis onderstelt, moet 

er tusschen die beide een verbindend cement bestaan, een pees, die beide 
/ vereenigt. Die organische eenheid nu ligt in beider oorsprong en uiterste 
/ einddoel. Beider oorsprong ligt in de eenheid van den scheppings- en verlossings­

middelaar. Ze zijn beide uit Christus; maar uit Christus, de eene maal genomen 
als het eeuwige Woord, de andere maal als liet vleeschgeworden Woord, 

y Beider einddoel ligt in de verdediging van de eere Gods tegenover Satan. 
Doel toch van de gratia communis is, om tegenover Satan de ontplooiing van 
de gewrochten Gods door te zetten; en van het Genadeverbond, om de werken 
des duivels te verbreken. 

II. Ook dient gewezen op de tegenstelling tusschen de notae characteristicae 
^ dezer twee verbonden. 

De gratia communis brengt 't niet verder dan tot iustitia civilis, wat niet 
/ beteekent; burgerlijk recht, maar: iustitia inter cives, wat onder ons menschen 

en met betrekking tot onze maatschappelijke bedeeling recht en gerechtigheid 
bevorderen kan. Dat alles is zeer wel verstaanbaar zonder geloof, en staat 
tegenover de iustitia originalis. Er zijn dikwijls zeer oneerlijke geloovigen en 

/ zeer eerlijke ongeloovigen. Dat diepe probleem, dat zoo licht een ergernis 



137 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

voor het geloof wordt, vindt niet, zooals Rome zegt. hierin zijn oplossing, dat 
de natuur des menschen niet bedorven is, maar daarin, dat God do zonde stuit. ^ 
In die burgerlijke gerechtigheid bestaan graden. Bij sommigen, moordenaars 
en echtbrekers, is ze zeer klein; bij anderen gewoon fatsoenlijk; terwijl ze 
bij nog anderen zulk een hoogen graad bereikt, dat ze Christenen beschamen. 

Hierbij komt ook ter sprake het punt van de virtutes paganorum. Zoo 
beschamen b.v. de Chineezen ons in den eerbied der kinderen voor hun ouders. 
Ook die virtutes paganorum nu behooren tot de gratia communis, tot de 
iustitia civilis. Ze hebben enkel beteekenis voor deze aarde, maar geene voor 
't eeuwige leven en de zaligheid der ziel. Men kan hier op aarde de edelste 
man zijn geweest, en toch sterven als een hond met een ziel zonder een vonk 
van geestelijk leven. 

Datzelfde komt niet slechts uit op het gebied van den wil, maar ook op 
het terrein van het bewustzijn. Het teekent zich ook in de wetenschap, in de / 
aocpia. Ook onder de ongeloovigen treft men dikwijls een ontwikkeling aan, 
waarbij de botheid van vele Christenen droevig afsteekt. De Christenen zijn 
waarlijk niet altijd de snuggersten. De Kainieten waren veel schranderder dan 
de Sethieten. Niet Israel had de wijsheid, maar Egypte. Voor den tempelbouw 
hebben ze Hiram uit Tyrus noodig. De ontwikkeling van het denken vindt 
men bij de Grieken, van het recht bij de Romeinen. Datzelfde verschijnsel 
heeft Paulus op het oog, als hij in zijn Corintherbrief de wijsheid der wereld 
en de dwaasheid Gods tegenover elkander plaatst. Op den Areopagus toont 
hij het denken der Grieken te respeeteeren. Er is wel degelijk aocpia bij hen. 
Maar ze geeft nooit een grein voor de zaligheid. Zoodra het op de eeuwige /" 
dingen aankomt, zet de aocpia TOV xoaaov zich ifi ncoQia om. In de prediking is 
die AOCPIA TOV XOA/IOV dikwijls schandelijk in een hoek getrapt. Maar ze moet 
wel degelijk gerespecteerd als een vrucht van de gemeene gratie. Alleen 
maar; ze kan slechts werken met de eindige gegevens van dezen kosmos, en 
slaat in ucopia om, zoodra ze zich verder waagt. 

In de tweede plaats: de gratia communis verandert wel den vorm, maar 
niet het wezen. In zijn wezen sterft de meest rechtschapen en kundigste man, ^ 
buiten wederbarende genade om, precies zoo als hij geboren is. Een man als 
Kant, een kerel, die zoo diep gedacht heeft, is (we oordeelen nu niet over zijn 
staat) in zijn wezen even onveranderd gebleven als hij bij zijn geboorte was. 
Zelfs ongeloovigen geven dat dan ook toe. Buckle, die een ontzaglijke studie 
gemaakt heeft, getiteld ,History of the Civilisation in England" komt tot de 
conclusie, dat het leven in zijn vormen wel verfijnd, maar in zijn wezen 
onveranderd is gebleven. Onder een gewone huisjapon of een prachtig feest­
gewaad, het doet er niet toe: het hart blijft even boos en ellendig. Datzelfde 



I.-ÏS 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

getuigt ook de Schrift in Psalm 14 en 53. Er is niemand die goed doet, er 
is er ook niet tot één toe. Zoo was Davids ervaring, en niet anders bleek het 
in Noachs dagen: „Het vormsel van 's menschen hart is boos van zijn jeugd 
aan'. En in Romeinen 3 herhaalt Paulus hetzelfde wat David in Psalm 14 

• zegt. Nu sprak David van dat boerenvolkje der Joden en Paulus van de fijne 
Grieken en Romeinen. Maar ook al die ontwikkeling bij de laatsten had niets 
aan dat menschelijk wezen kunnen veranderen. In Romeinen 1, 2 en 3 bewijst 
Paulus juist, hoe de kiem van het hart even slecht was gebleven. Uit het 
menschenhart zelf kan geen gerechtigheid voortkomen. God moet ze open­
baren, en Hij alleen. Dat ziet men ook in de algemeene cultuurontwikkeling. 
De Romeinsche Republiek, Griekenland onder Solon, het Egyptische Dooden-
boek, 't bewijst alles, hoe een volk bij verfijning topzwaar wordt en ineenvalt. 
Men zou zoo denken: nu nog een stap vooruit, en dan zal het hart toch wel 
anders worden. Maar niets daarvan. In de Middeleeuwen is de doorwerking 
van het kwaad nog weer gestuit. Maar aan 't eind van die periode treft men 
algeheele demoralisatie aan, tot in de kerk. Dat was niet iets specifiek Roomsch, 
maar algemeen. En altoos ziet men het dan eindigen in onnatuurliike zonden. 
Toen kwam de Calvinistische Reformatie, doch daarna weer verval, en op het 
eind der 18e eeuw is er een algeheele décadence, waaraan de Pransche Revo­
lutie een eind maakt. Doch ook daarin komt weer de boosheid uit van het 
menschenhart. Toen was het weer de tucht van Napoleon, die eenige verbetering 
bracht. En thans vragen weer alle ernstige denkers zich af, waar het heen 
moet. De ergste zonden woelen weer onier de volken. In Parijs kan men 
dames in café's zien zitten, waar geen heeren in worden toegelaten, maar 
waar alleen oude rijke dames hun onnatuurlijke zonden botvieren als gemeene 
zwijnenwezens. Feitelijk ziet men daar weer de toestanden van het oude Rome 
terug. Met de Armenische gruwelen in de negentiende eeuw herhaalt zich 
weer de guillotine der Fransche Revolutie en de bloedbruiloft van den Bar-
tholomeüsnacht. Er is wel verfijning, en die geeft God, maar het menschelijk 
hart blijft volkomen hetzelfde. 

x Nog een laatste punt. De gratia communis werkt slechts zoolang deze 
bedeeling duurt. Ze is temporeel, in tegenstelling met de gratia specialis, 
waarbij een perseverantia sanctorum beleden wordt. Maar hier is de eindpaal 
in deze wereld gesteld. De gratia communis heeft geen causale kracht voor 

/ de eeuwigheid. Bij de catastrophe van Christus' wederkomst gaan alle musea, 
/ alle schatten van kunst en rijkdom weg. Ook de Bijbel, die geproduceerd is 
/ uit de bron der gratia specialis, maar wat taal en stijl betreft uit de gemeene 

gratie voortkomt, valt dan weg. Dan zullen we onmiddellijk het eeuwige licht zelf 
opvangen. Ook alle theologische studie houdt dan op. Dat alles heeft een zeer 



139 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

temporeel karakter. Wel lezen we in Openbaring 21 : 24 en 26, dat de koningen 
der aarde de heerlijkheid en eere der volken in het nieuwe Jeruzalem zullen 
inbrengen, maar dat kan niet beteekenen uitwendige staatsie of vertoon. Want 
de wereld zal in brand ondergaan. De Schrift wijst er ten slotte uitdrukkelijk 
op, dat de eindontwikkeling der gemeene gratie zal realiseeren, wat Ezechiel 
in hfdst. 28 : 2 van Tyrus zegt: „Omdat uw hart zich verheft en zegt: Ik ben 
God, ik zit in Godes stoel, in het hart der zeeën! daar gij een mensch en 
geen God zijt, stelt gij nochtans uw hart als Gods hart". En dezen mensch 
der zonde, die zich tegenstelt en verheft boven al wat God genaamd of als 
God geëerd wordt, zal de Heere, volgens 2 Thess. 2 ; 8 „verdoen door den 
Geest Zijns monds en te niet maken door de verschijning Zijner toekomst". 
En Daniel en Johannes zeggen ons, hoe al die verrijking ten slotte leidt tot 
het optreden van den Antichrist. Dat zal geen schurk zijn in de 4d0 macht, 
maar misschien een ijslijk respectabel heer. die veel piano speelt en summa 
cum laude is gepromoveerd. Met al die gaven en krachten gewapend, zal hij 
zich dan opmaken om zich tegen God te stellen. De openbaring van Satan, 
dien Luther terecht den broeder van Christus noemde, 't Is een machtig 
heerlijke engel geweest. Maar corruptio optimi pessima. 

Tegenover deze drie notae characteristicae van de gratia communis, staat 
nu het drievoudig karakter van het Genadeverbond. 

Vooreerst wat de iustitia betreft. Bij het groote publiek wordt altoos streng 
gevraagd naar wat recht is. Maar dat God ook rechten heeft, daaraan denkt 
men niet. Toch is er bij het recht in tweeerlei opzicht van God sprake. Ten 
eerste bij de iustitia civilis. Daar is het de vraag, of de overheid bij het 
vaststellen van het recht zich uitsluitend te regelen heeft naar den volks-
wensch, of wel naar Gods ordinantiën. Het antwoord moet in laatstgemelden 
zin worden gegeven. Daarop rust dan ook de uitdrukking tot de rechters: 
„Gij zijt goden". Maar een gansch andere quaestie is het, of God Zelf rechten 
op den mensch laat gelden. En daarover is nu sprake. Daarvan weet echter 
het groote publiek niets. Meer nog: zelfs vele Christenen zijn daar blind voor. 
De supra-naturalistische en ethische Christenen leven daar niet in, maar 
vragen alleen: hoe word ik heilig? De zonde is voor lien een ziekte, een krank­
heid, een kwaad, een epidemie, waaraan ze moeten ontkomen. Dus 't gaat 
bij hen niet enkel om de eeuwige zaligheid. Dat is het geval bij de Roomschen. 
En daarom beschamen die ons zoo vaak. Als ze die zaligheid maar verdienen, 
zijn ze voor alles te vinden. Bij 't Christelijk onderwijs moeten wij onze 
onderwijzers betalen, maar de Roomschen kunnen te kust en te keur onbe­
zoldigde onderwijzers en onderwijzeressen krijgen. Wie als predikant op een 



140 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

dorp bij een epidemie geen enkel lid der gemeente vindt, die helpen wil, krijgt 
als hij bij den pastoor aanklopt dadelijk iemand. Dat doet de Roomsche met 
het oog op zijn zaligheid. In die andere kringen echter is men uit op heilig­
heid. Men wil zich zelf veredelen. En een ethisch hoogleeraar, b.v. Gunning, 
^al nog wel eens over de rechtvaardigmaking handelen, maar in de praktijk 
is dat leerstuk volkomen weg uit het besef. 

Toch is het juist die quaestie van de rechtvaardigmaking, die in het Genade-
7 verbond wordt gesteld. God eischt voldoening aan Zijn recht. Daar gaat het 

om. De hoofdpassage hiervoor is Romeinen 3. Waar Paulus schrijft aan de 
/ kerk van Rome, dus woonachtig in de hoofdstad van dien staat, waarin het 

recht tot zijn hoogste ontwikkeling was gekomen, lag het in den aard dei-
zaak, dat God de Heere hem geïnspireerd heeft om juist dit punt eens beslist 
uiteen te zetten. En zoo vraagt hij dan in hfdst. 1 of de Heidenen, in hfdst. 2 

, of de Joden aan het recht Gods voldaan hebben. Maar ten opzichte van beide 
komt hij tot de conclusie, dat het recht Gods niet is hersteld geworden. En 
na dit nu omstandig te hebben uiteengezet, besluit hij daaruit dat de geheele 
wereld voor God verdoemelijk is. 

Hfdst. 3 : 19 vv.: oi'öctazv ai oti 6W ó vóiiog léysi, toïg év toi vóaw Xcelsf l'vce ituv 

arnuci (ppayij, Kal inódinos ytvrjcu nag Ö y.óoung TOI Sero. DIÓN i% iqyoiv vouov ov 

dmceiojffijciTai jraaa aupi ivióitiov civrov' diü yuQ vóuov éxiyvmaig üuaQtuig. Nvvl dn 

•/toQig vóuov Sr/.aioavvt] 0sov nfcpaviQOiTai, uaoTVQOvut'vr] int) tov vóuov xixï Tan' rrntiff r^-

TÜV' Sinaioevvr] di Oeov Sia niateoig 'Irfiov XQIOTOV, lig nuvtag y.aï inï ndvtag rovg 

matsvovrag. ov yciQ tan SiaaroXij' ncivrsg yiiQ ijfiagzov, «ai varSQOvvtai tt'/g So^rjg tov 

Oeoï', dinciiovuivoi SWQSCCV rij avrov -/dniTi, SLA rijg ano/.vtpmaeoig n'jg év Xgiarch 'Irfiov, 

o v  n p o t & ê r o  ó  f > £ < j g  l l a a r r j o i o v  d i a  r i j g  n i a r f c o g  t v  r m  a v r o v  a ï a a n ,  e l g  t v S i i & v  T f j g  

dixaioavvrig avrov, Sicc rr}v nccQtaiv tibv nQoyeyovóroov aiiagrriuclTiov, iv rfj avo%fi rov Gioii, 

ttnhg 'ivSsi^iv Tt]g Siv.atoavvr}g aitov iv toi vvv xaiQöó, lig rb SLvai avrov Smaiov xai 

Smaiovvra xbv iv. niaticog 'frjaov. We vinden hiér dus duidelijk uitgesproken, dat 
het Genadeverbond in de eerste plaats bedoelt een betooning van Gods recht­
vaardigheid, een theodicee. Dus niet de iustitia civilis, maar de iustitia divina. 

ïen tweede. Waar de gratia communis alleen formeel redt, redt de gratia 
particularis essentieel, 't Verschil dezer onderscheiding is dit: Wij hebben een 
wezen, en dat wezen heeft relation, waarin het tot andere staat. Die verhou­
dingen maken zijn gezindheden, woorden, daden en levensuitingen uit. Op al 

•' die relatiën nu werkt de gratia communis in. Ze buigt de door de zonde 
^ kromloopende relatiën voor een groot deel weer recht. Maar het wezen van 

den mensch blijft verkeerd staan. We zien dat in een Plato, een Cicero. Maai­
bij het Genadeverbond zijn volstrekt niet altoos die relatiën zoo goed. Met 

/ het zaad der wedergeboorte in zich heeft men soms langen tijd toch geen 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

verbeterde relatiën. En ook na de bekeering kunnen ze soms nog weer omslaan 
en voeren tot een zeer diepen val. David en Petrus zijn gekomen tot de 
ontzettendste overbuiging van de relation. Toch waren ze wedergeboren, en 
bestaat er geen de minste twijfel ten aanzien hunner wezensverandering. 
Dat essentieele drukt de Schrift uit in Efeze 2 : 10: avtov "/üq ia atv itoirjua, 

HTiafttvTig év XinriTöi 'lr\aov litl tijyoig Kyaiïuïg, oig TtQOtjTOtuaatv ü f>sóg, iva iv airoig 

nnQiTtciTtjaaiiFv. Dat jrotrjfia en nxie&évTts ziet op het wezen. Diezelfde gedachte 
ligt OOk in Rom. 7 : 20: Ï' Ss 5 ov iym, TOÜTO itoiw, ovv. Uzi tya) zaTtnyd^onat 

ccvró, aXX' {} oly.ovaa tv èuoï auccQria. Ook 1 Joh. 3:9: u ylysvvrjatvog tv. rov 

0eov, cmaozlav ov jtoiBl, OTI ani-oua ainov iv ccitco iiévsi. En 5 : 18; OtSciasv Sn TTÜS 

0 ytytvrog iv TOV (~hor ory_ ay.<XQTav£i' &X'/' o yBvvrj&ilg iv rov ("huv rrjgsl éavróv, 

val ó novrjQog ov^ uitrircti atirov. Het nTtigao: rov Qsov is dus het middelpunt van 
ons leven, waarin geen zonde meer woont. Maar in den omtrek toonen de 
uitstralingen van het leven nog allerlei excessen. Dat raakt ook de onder­
scheiding tusschen de volmaaktheid in de trappen en in de deelen. De 
wedergeboorte regenereert het wezen van den mensch in al zijn deelen; wel 
potentieel, maar toch essentieel. De volmaaktheid in de deelen hebben al de 
wedergeborenen. Niet echter in de graden en trappen. Maar die raken dan 
ook alleen de ontwikkeling van het potentieele tot het actueele. Eerst na het 
sterven, in de eeuwigheid, wordt de ontwikkeling in de trappen volkomen. 

Onze derde opmerking geldt de tegenstelling tusschen het Genadeverbond 
en het Noachietisch verbond wat den duur betreft. Het natuurverbond loopt 
af met deze bedeeling, maar het Genadeverbond bereikt eerst na het laatste 
oordeel zijn hoogtepunt en daarmee zijn volkomen ontplooiing. Artikel 37 der 
Nederlandsche Geloofsbelijdenis wijst daarop als het zegt dat „de gedachtenisse 
dezes Oordeels met recht schrikkelijk en vervaarlijk voor de boozen en god-
deloozen is, en zeer wenschelijk en troostelijk voor de vromen en uitverko­
r e n e n ,  d e w i j l  a l s d a n  h u n n e  v o l l e  v e r l o s s i n g  v o l b r a c h t  z a l  w o r d e n . "  I n  d i t :  
„wenschelijk7' ligt juist, dat ze het nog inwachten. Het laatste oordeel dient 
om den rijkdom van het Genadeverbond ten volle aan het licht te brengen. 

Wat nu het karakter van het Genadeverbond betreft, 't is spiritueel, essen­
tieel en eeuwig. 

't Is spiritueel. Wel heeft het ook een materieele beteekenis. De Heiland 
immers stelt alles op de palingenesie niet alleen van de ziel, maar ook van 
het lichaam en den kosmos. Wat is dan nochtans het verschil tusschen beide 
verbonden? Dit: de gratia communis geeft het psychische en physische als 
twee coördinaten bij elkander. Het Genadeverbond daarentegen begint alleen 
het psychische te geven, dat tot veelszins physischen achteruitgang leidt; 
terwijl het physische pas met den oordeelsdag komt. Geeft God aan een volk 



142 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

een rijke mate van gratia communis, dan neemt de iustitia civilis toe en 
komt er meer comfort. Nergens vindt men een bizonder groote mate van het 
psychische met zeer weinig van het physische, of omgekeerd. Ze loopen 
coördinaat. Zóó echter is het bij het Genadeverbond niet. Dat begint spiritueel. 

/ "In den regel geeft het eerst vervolging. Physiek brengt het gewoonlijk in 
slechter conditie. Het culmineert in den Christus, en Hij zeide: „Zij hebben 
Mij vervolgd; zij zullen ook u vervolgen.' Hier dus geen coördinatie. Hoe 
krachtiger de palingenesie doorwerkt, hoe meer lijden. En dat zal niet eindi-

, gen en beter worden, maar de vervolging zal toenemen. Al de profeten zijn 
vervolgd, de apostelen stierven den martelaarsdood, en de vervolging zal zóó 
sterk worden, dat de geloovigen genoemd worden in Openb. 20 : 4 oi nt-jts-
Xixiauévoi, d. w. z. dezulken, wien het hoofd met een bijl is afgekapt. Eerst 

/ met den oordeelsdag houdt dat op, en ook dan komt het physische niet als 
gecoördineerd, maar als gesubordineerd aan, als gevolg van het psychische. 
Dat spiritueele karakter komt nu ook uit in al de groote, essentieele momenten, 
waardoor het tot stand komt. Het realiseert zich in de palingenesie, en dat 
is een geestelijk iets; in de inlijving in het EÜ^IA TOO XQIOTOV, die ook weer 
geestelijk plaats vindt; en ook in de inwoning van den Heiligen Geest, eveneens 

/ een geestelijke daad. Dat geldt voorzoover het zich subjectief realiseert. En 
/ waar nu het Genadeverbond zich in objectieven zin realiseert, zien we weer 

hetzelfde. Het pactum salutis is ook een geestelijke daad. De incarnatie is 
niet materieel. Wel Zijn innerlijk bestaan, maar niet Zijn lichaam was volkomen. 

^ 't Was ons zondig vleesch. Juist daarom heeft de verheerlijking op Thabor 
principieele beteekenis. Ze geeft ons de aanwijzing om wel te letten op 
de onvolkomen lichamelijke verschijning van Christus. Ook het Kruis is 
materieel de vernedering van den Christus. Geestelijk triomfeert Hij, maar 

y uitwendig geenszins. Dat geschiedt eerst in de opstanding. Vandaar dat 
in die opstanding dan ook juist onze rechtvaardigmaking ligt. Maar dan komt 
het materieele er dus ook slechts uit voort. 

We hebben dus uit den Vader de palingenesie, door den Zoon de unio 
mystica, en van den Heiligen Geest de inhabitatio. Dat zijn de subiectieve 
daden. Obiectief is het pactum pacis van Vader, Zoon en Heiligen Geest. 

Ten derde is het karakter van al deze daden ook eeuwig, zoowel wat de her-
' komst (uit het pactum salutis), als wat de toekomst betreft (het regnum gloriae). 

IH. Met wie is het Genadeverbond gesloten? Over deze vraag bestaat in 
// allerlei kringen de grootste onzekerheid. Eenerzijds wordt gezegd: met de 

uitverkorenen; anderzijds: met Christus. De strijd hierover is van ouden datum. 
/ Reeds in de zestiende en zeventiende eeuw was daarover verschil. Toen heeft 



143 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

men het door een compromis tot oplossing gebracht en gezegd: er is tweeërlei 
Genadeverbond, een eeuwig met Christus en een temporeel met de uitverkorenen. 
Dat compromis is toen verder vanaf Maastricht nageschreven tot op den striid 
met Comrie. Deze heeft toen uitgegeven zijn Examen van Tolerantie, waarin 
dat compromis werd doorgebroken. Comrie zag in, dat daarmee van de eigenlijke 
Gereformeerde lijn werd afgeweken. Hij heeft daarover met du Cloux, Brakel 
en de Moor conflict gehad. Maar ongelukkigerwijze heeft Comrie daarbij een 
verkeerde lijn getrokken. Hij bedoelde 't goed. Hij zei: het Genadeverbond is 
met de uitverkorenen gesloten. En om dan toch met Christus uit te komen, 
leerde hij, dat Deze de eerste uitverkorene was. Al waardeeren we nu ten 
hoogste al wat Comrie gedaan heeft om het Gereformeerde element er weer 
bovenop te brengen, toch ging hij hierin verkeerd. Door Christus tot een der 
uitverkorenen te maken, heeft hij het supralapsarisme van Gomarus en Mac-
covius op excedente wijze gedreven, en de Christologie bedorven. Dan toch 
kan niet de Zoon van God, maar alleen de mensch Christus Jezus zijn uitver­
koren. En daarmee is de Christologie opeens absurd nestoriaansch gemaakt: 
God en een menschelijk persoon aan elkaar gehaakt door een demiurg. 

Daartegenover nu moet deze belijdenis gesteld, dat het Genadeverbond alleen / 
met Christus gesloten is. Alle andere voorstelling is verkeerd. Het is uitsluitend 
een eeuwig Genadeverbond; geen tijdelijk. En vraagt men nu: „maar is het dan •-/ 

hetzelfde als het pactum salutis?" dan luidt het antwoord; Neen; het pactum 
salutis is gesloten door den Vader en den Heiligen Geest met den Zoon. Maar ^ 
het foedus gratiae door Vader, Zoon en Heiligen Geest met den Middelaar. 

Denken we ons nu eerst den Christus als tweeden Persoon in de Drieëen-
heid. Dan hebben we niets met Zijn menschwording en middelaarschap van 
doen. Maar nemen we Hem als Mediator, dan ligt het pactum salutis daar 
reeds achter. Het pactum salutis is ut Christus esset Mediator et incarnaretur. 
Het foedus gratiae is cum Christo incarnando et Mediatorem constitute. 

Waar blijven bij deze opvatting de uitverkorenen? Hoe kunnen zij pleiten op 
het Genadeverbond, als het niet ook met hen gesloten is ? Aldus: Christus, niet 
als tweede Persoon, maar als Mediator gedacht, is de --tfqctajj tov amaKtog, in 
Wien alle uitverkorenen besloten zijn. Dus is het verbond ook gesloten met 
het geheele aüua. Derhalve; niet in de eeuwigheid een verbond met Christus 
en in den tijd met de uitverkorenen, maar uitsluitend in de eeuwigheid met 
Christus als het hoofd der uitverkorenen. Verkeerd is het dan ook van uitver­
korenen te spreken zonder de uniomystica; zonder te bedenken, dat ons leven 
met Christus verborgen is in God. Dat leidt tot dorre abstracte willekeur in 
God en tot hoogmoed bij een mensch. Warmte komt er in dit leerstuk eerst, 
waar men zich uitverkoren weet in Christus. Met name bij de Hernhutters is 



144 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

het verkeerd, dat ze alle heil in Christus zoeken; maar evenzeer doen verkeerd 
die Gereformeerden, die (Jhristus laten glippen en alles met God afdoen. Men 

. kan nooit buiten Christus. Ook in de prediking mag Christus nooit op zij gezet. 

IV. De perioden in het Genadeverbond zijn van een ander karakter dan in 
het foedus commune. Ze loopen van Adam tot Abraham, van Abraham tot 

/ Sinai, van Sinai tot Christus, van Christus tot den oordeelsdag, en van den 
oordeelsdag tot in het rijk der heerlijkheid. Op den voorgrond moet hierbij 

/ gesteld de identiteit van het heil onder al de verschillende perioden. Hierin 
^ ligt de groote tegenstelling tusschen de Gereformeerden en alle anderen, ook 
z Coccejus. Coccejus' fout was niet, dat hij met nadruk wees op het verbond. 

Daarvoor zijn we hem veel verschuldigd, want de Voetianen lieten dit punt 
niet altijd genoegzaam tot zijn recht komen. Maar fout ging hij daarin, dat 
hij in de verschillende perioden geen louter formeele maar essentieele opklimming 
in de genade zag. 

De klem van dit vraagstuk gevoelen we het best, wanneer we vragen hoe 
het met de geloovigen onder het oude verbond na den dood ging. En dan 
antwoorden de Gereformeerden: precies als met ons. Coccejus echter zei: 
neen, de geloovigen onder het oude verbond verkeerden tot aan de opstanding 
van Christus slechts in een beperkten toestand van zaligheid. Eerst door 
Christus' opstanding en hemelvaart zouden ze dan tot de zaligheid zijn inge­
gaan. Hij beriep zich daarvoor op twee uitspraken der Heilige Schrift. Op 
Rom. 3 : 25: ov XQOt&ero ó €)e6s itccer^Qiov öici n'js niareag tv rö) avtov aluciTi, eis 

HvSei^iv rf/g óixaioavvrjs CCVTOV, (Sia Tt}v xciQSaiv tióv irooytyovÓToiv aaaQtrjftclTcav, èv xy 

Scvoxjj tov Osov. Omdat hier nu niet staat cirpfais maar ndgeais zei Coccejus: dat 
wil zeggen: hoewel aan de schuld nog niet voldaan was, heeft God ze toch 
maar over het hoofd gezien. En voorts beriep hij zich op Hebr. 11 ; 40: om 
iy.oaiaavzo rijv (Tray/tliav, rov f>eov Tceni rj/iaiv y.oiÏTróv n Titiojlf.iipuatvov, i'va utj X^Q'S 

iju&v rsleia&mai. Dus, zei Coccejus, zijn de mannen van het Oude Testament 
nog in een halven toestand blijven hangen. Ten deele vindt men deze voor­
stelling ook bij de Ethischen. Volgens hen is Christus in de hel nedergedaald 
en heeft Hij over de Scheöl getriomfeerd. En hetzelfde leert de Roomsche 
kerk met haar limbus patrum. 

Dus bijna bij heel de Christelijke kerk vindt men een miskenning van de 
identiteit tusschen het oude en het nieuwe verbond. Vandaar ook, dat volgens 
de ethische en nieuw-methodistische richting het heil pas met Christus geko­
men is. Hiermee hangt saam de aparte uitgave van het Nieuwe Testament, 
en het feit, dat de Christenen in Duitschland meest geen heelen Bijbel meer 
in huis hebben. 



145 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Daartegenover nu is de Gereformeerde kerk altoos beslist opgetreden met 
de leer, dat de geloovigen onder het Oude Verbond een identiek heil als wij 
hadden. En waarom is dat door de Gereformeerde kerk zoo met hand en . 
tand verdedigd? Om de onveranderlijkheid van God en van Gods bestaan 
gaaf te houden. De Gereformeerde komt altoos voor de eere Gods op. God 
moet God gelaten. De onveranderlijkheid Gods staat hier op het spel. 

Voorts, wanneer men dat identiek karakter gaat loochenen, gaat men de 
eeuwige zaligheid afhankelijk stellen van uitwendige vormen en van de 
menschelijke bediening van het heil. Juist in de zaken der zaligheid moeten ^ 
we los zijn van alle menschen en alleen met God te doen hebben. Maar 
dat standpunt wordt verlaten, als de qualiteit van het heil toen anders 
wordt genoemd dan nu. Wel is er verschil van perioden, zeer zeker; maar 
dat hangt aan de menschen en hun vatbaarheid. Wordt dus daarvan het heil 
afhankelijk gesteld, dan wordt het afhankelijk gesteld van den mensch. Rome 
heeft dat tot het uiterste gedreven en voor haar is er ten slotte geen heil 
meer nisi interpositis mediis ecclesiae. Adam en Seth hadden geen mis, en 
dus stonden ze ook buiten het heil. De Reformatoren hebben dien Roomschen 
zuurdeesem met alle macht uitgezuiverd. Voor den Gereformeerde is religio 
onze onmiddellijke band met God. En daarom moet ook het heil niet afhan- /-
kelijk gesteld worden van eenigen vorm of bedeeling of bewustheid, maar 
enkel van de daad Gods, die te allen tijde één en dezelfde blijft. 

Eer we nu een overzicht geven van de verschillende perioden, waarin de 
bedeeling van het Genadeverbond heeft plaats gehad, letten we nog op twee .. 
oorzaken, die er aan ten grondslag liggen. 

God is, de mensch ivordt. Dat is ook de beteekenis van het „Ik zal zijn 
Die Ik zijn zal.' Ook Jezus zegt niet yiyova maar a'iu. In 't menschelijk leven 
echter is het zijn steeds in het worden. Er is steeds overgang van toestand. 
Wanneer dus de naam, de openbaring Gods in het menschelijk leven zal 
indringen, dan moet deze zich voegen naar den wordenden mensch en geschei­
den in menschelijken vorm. Nu nog is het onder ons menschen zoo, dat we 
er op toezien om op een zondagsschool te spreken naar den aard van het kind. 
Zoo nu heeft ook God rekening gehouden met de langzame ontwikkeling van 
het menschelijk bewustzijn. Dat staat tegenwoordig oneindig hooger dan in 
de Middeneeuwen en in de Middeneeuwen weer hooger dan in de derde en 
vierde eeuw. Om deze reden nu geschiedt de openbaring van het Genade- . 
verbond in een vorm, die adaequaat is aan den trap van ontwikkeling, waarop 
het bewustzijn staat. Intusschen is het dan niet een andere, maar dezelfde 
zaak, die geopenbaard wordt. Het is éénzelfde lichtstraal, maar die, naar de 
zwakte van het oog, eerst door een groen glas, dan door een blauw, een geel 

10 



146 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

en een rood den mensch toestraalt. Er heeft geen accommodatie plaats, maar 
adaptatie, 't Komt op de generale gedachte aan. De hoofdzaak van deze 

/ opmerking is dus om te doen verstaan, hoe er bij de identiteit van het heil 
zoo uiteenloopende openbaring kan zijn. 

Doch daar komt nog iets bij. In God is niet alleen zijn, maar ook de iden-
^ titeit van zijn en bewustzijn. God is actus purissimus. Hij is simplex. De 

heiligheid Gods is de heilige God. Wij daarentegen hebben voor het zijn een 
heel ander orgaan dan voor het bewustzijn. Daaruit vloeit voort, dat er wel 

/ bij ons maar niet bi] God verschil bestaat tusschen idealiteit en realiteit. Ik 
kan een idee hebben, dat ik moet gaan trouwen, en toch nog ver van de 
veertien bruidsdagen af zijn. Als God Zijn heil in deze wereld indraagt, is 

/ idealiteit en realiteit, bewustzijn en zijn, één. Maar bij ons moet eerst de idee 
/ van een middelaar worden ingedragen, en dan kan daarna pas de realiteit 
/ volgen. Eerst de belofte en dan de vervulling. Zoo gaat het met al de ideeën 

Gods. Ze moeten in het menschelijk leven gerealiseerd worden. De mensch 
in het paradijs heeft zijn verzoening door den Middelaar, maar in de idee. 

Nu heeft de realiteit maar één moment, en daarna gaat het weer in de 
idealiteit en het geheugen. Christus heeft maar een poos lang aan het kruis 
gehangen. Vóór dien tijd hebben de geloovigen uit de verwachting geleefd, 
daarna uit de hoop. Eigenlijk hebben maar twee menschen uit het zien van 
het heil geleefd, n.1. Johannes en Maria. En nu hebben wij wel platen, maar 
die gaf ook de profetie. Christus moet ons Zijn kruis indachtig maken. Dan 
alleen leeft het waarlijk in onze voorstelling. 

Vatten we dus deze twee oorzaken voor de indeeling van het Genadever-
bond in perioden, dan krijgen we nu de volgende; 

Eerste periode. Van Adam, waarin het heil getoond wordt zonder eenige 
/ verklaring. Er is niets dan profetische aanduiding van de dingen, die komen 

zullen: Genesis 3 : 15. Toch worden Abel, Seth, Henoch en Noach ons genoemd 
als geloovigen. Maar de relatie van het Genadeverbond droeg toen nog een 
geheel persoonlijk karakter. 

^ De tweede periode komt met de openbaring van het verbond aan Abraham 
voor het bewustzijn, en nu ook in den patriarchalen vorm als zoodanig inge­
steld met het: u en uwen zade. 

Ten derde gaat het bij Mozes uit den patriarchalen in den nationalen vorm 
^ over en komt de'verbondsvorm uit de idee in de halve realiteit (d. i. in het 
^ symbool). Als Maria Christus aan het kruis ziet hangen, dan is dat volle 

realiteit. Maar een plaat is halve realiteit. Die is mogelijk ook vóór het feit, 
in symbolen, door offers. Vroeger waren er ook offers, maar nu wordt de 

/ verbondsvorm bepaaldelijk aan de offer's gebonden. 



147 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Ten vierde verschijnt de volle realiteit in Christus, en nu niet meer in den 
nationalen vorm maar met de kerk als een eigen organisatie. Vroeger school 
de kerk in het domestieke, patriarchale en nationale leven; maar nu treedt 
ze zelfstandig in een eigen orgaan op. 

V. Nu hebben we nog alleen even stil te staan bij Israel, omdat daarom­
trent in den regel misvatting heerscht. De vorm, waarin het heil bij Israel 
optrad, is de nationale geweest. God roept een heel volk. Doch nu dient op 
twee dingen gelet. Allereerst op de symbolische realiteit daarbij, een onder­
scheiding, die men niet genoeg kan indenken en inpreeken. Telkens toch stuit 
men in de Heilige Schrift op het begrip p'HS. Is dat nu rechtvaardig voor 

God ? Als men al die uitwendige dingen, stelen, achterklappen enz. niet doet, 
is men dan zalig? Zoo ja, dan krijgen we de Roomsche theorie van genade 
door het doen van goede werken. En toch wijst de Schrift aan den anderen 
kant weer even ernstig op de noodzakelijkheid van een volstrekt rechtvaardig 
zijn voor God. De oplossing ligt hierin, dat Israel tweeërlei roeping had, n.1. 
eenerzijds drager te zijn van de particuliere genade in de idee en anderzijds 
drager van de particuliere genade in de halve realiteit. Israel stelt symbolisch 
't volk der uitverkorenen voor, Kanailn den hemel, de Jordaan den overgang 
uit den tijd in de eeuwigheid. Dientengevolge vinden we er de voorstelling 
alsof lang te blijven leven een voorrecht is. Dat alles nu is dadelijk te vatten, 
zoo men maar inziet, dat het volk van Israel symbolisch het volk van God 
voorstelt, 't Was maar een halve realiteit. Kanailn was de hemel niet, maar 
stelde dien slechts voor. Sion was de troon van God niet, maar slechts een 
afschaduwing ervan. In de halve realiteit school een symbool van het eeuwige 
en heerlijke. De levietische reinheid is halve realiteit en stelt de heiligheid in 
den hemel voor. Die halve realiteit moest ook in het civiele leven uitkomen, 
en dit droeg daarom een hooger potenz dan bij andere volken. De particuliere 
genade werkte daar het sterkst op de gemeene gratie in. En iemand, die nu 
in zijn persoonlijk leven aan die hoogere levensopvatting beantwoordde, 
heette p^ï. Dat wil niet zeggen, dat zoo iemand nu zeker was van zijn eeuwige 

zaligheid, maar dat die man voor de iustitia civilis in Israel vrij uitging. De 
rechtvaardigheid voor God kon Israel alleen vinden door de particuliere genade. 
Daarom treden naast die halve realiteit de symbolen op in schuld- en zond­
offer. Die moesten niet enkel gebracht worden na een bepaalde overtreding 
van de iustitia civilis, maar ook 1°. wanneer men niet wist te hebben ge­
zondigd, 2°. voor het geheele volk en 3°. op den grooten verzoendag, 't Was 
dus een opwekken van het schuldbesef in den diepsten zin van het woord, 
om de verzoening te grijpen in het bloed van Christus. Aan de eene zijde stond dus 

10* 



N 

148 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

de iustitia civilis, en voor die kon men rechtvaardig zijn. Maar daarnaast was 
de stand der ziel voor God, en dan gold het woord: Er is niemand, die goed 
doet. Allen hebben gezondigd en derven de heerlijkheid Gods. 

Dit in het oog houdende zal men twee dingen begrijpen. Vooreerst het Fari-
zeïsme. Die Farizeeën waren geen slechte rnenschen. Integendeel, heele notabele 
lui, waarvoor men zijn hoed zou afnemen. Maar ook zal men nu vatten, waarom 
Jezus er zoo diep tegen getoornd heeft. De rechtvaardigheid voor de in hoogere 
potenz ontwikkelde iustitia civilis zagen ze aan voor gerechtigheid voor God. 
Ze zagen geen onderscheid tusschen de half-symbolische realiteit en het terrein 
van de volkomen verzoening door Christus. Die twee niet uiteen houdende, 
dachten ze, door nu eens in heel hooge mate den exponent der iustitia civilis 
te verhoogen, wel zalig te kunnen worden. Dat is de positie der Farizeeën. Ze 
zoeken de zaligheid niet in den weg van genade, maar in dien van de verdienste. 

/ Door dat te doen moesten ze dus ook wel de komst van den Messias voor 
overbodig verklaren, en toen Hij toch kwam. Hem ten leste uitwerpen. Het: 
„Gij vertient dille en komijn," ziet juist op dat streven naar een hooger exponent 
van iustitia civilis. Hem was het niet genoeg, dat men van zijn most de 
tienden gaf, 't moest ook geschieden van de dille en den komijn. Daarin nu 

/ lag de loochening van heel Gods genadewerk. Daarom komt Jezus op tegen 
^ de farizeeuwsche interpretatie der Mozaische wet. Door die interpretatie van 

de wet toe te spitsen, zondigden ze diep. 
, Daarbij komt nu de quaestie van het Werkverbond, de vraag, hoe Sinai als 

historisch verschijnsel te verklaren is. En bij die wetgeving op Sinai denke 
men dan niet alleen aan de tien geboden, ook niet enkel aan de tien geboden 
plus de burgerlijke wetgeving, noch ook enkel aan de tien geboden plus de 
burgerlijke plus de ceremonieele wetgeving, maar aan dat heele Israëlitische 

^ leven, gelijk dat uit den dekaloog als centrum uitstraalt. Wat is nu die wet? 
/ Ze heeft een dubbele bedoeling, ten eerste voor het dramatisch-symbolische 

leven, en ten tweede voor het leven der uitverkorenen. In het paradijs wordt 
het beginsel van orde en regel den mensch ingeschapen. Door de zonde gaat 
het te loor, woidt het althans vervalscht en verduisterd. Nu komt hetzelfde 
beginsel op Sinai uitwendig voor hem te staan met Goddelijke autoriteit. God 
is «KIW, het ordenend en regelend beginsel. Waar dus de volle gemeenschap 
met God in het hart gevonden wordt, daar is die ook genoegzaam en een 
wet onnoodig. Maar als nu de wet uitwendig voor den zondaar treedt, dan is 
het niet genoeg, als er gezegd wordt: „Heb God lief", maar dan moet er ook 
een uitwendige uitwerking zijn. Zooals een boom wortel, stam en takken heeft, 
zoo zijn de tien geboden tien stammen, die saam de kroon vormen. Maar die 

/Z tien geboden worden verder weer toegepast in de burgerlijke wetten, gegeven 



149 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

om Israel tot hot hoogere standpunt van de iustitia civilis op te heffen. Maar --
ook de offers etc. behooren er bij. En daaruit blijkt juist dat in Sinai's wetgeving ̂  
niet het Werkverbond lag. Bij een Werkverbond toch is van offers geen sprake. 
Daar heet het: ita fac, en: fac ut vivas. Op Sinai nu is wel gegeven het: fac, 
maar niet het: ut vivas. Integendeel, in plaats daarvan luidt het; scio quod 
non facies. En voor dat geval wordt de offerdienst gegeven. Sinai's wetgeving 
behoort dus tot het Genadeverbond. Alleen, bij die bedeeling van het Genade-
verbond komt nu dit bij, dat aan Israel een uitwendige regel des levens wordt 
voorgeschreven met de dubbele bedoeling: 1°. voor zijn symbolisch-dramatische 
beteekenis, en dan waren het de uitwendige offers, die het burgerlijk deficit 
compliceerden. Een jood, die a + b vervulde, was uitwendig rechtvaardig. Maar 
2°. had het ook beteekenis voor het persoonlijk leven der uitverkoren Israelieten, 
a. om de iustitia civilis in gratia communis voor ze te verhoogen, en b. om 
te zijn een naiSayaybs dg XQLBTÓV. Dat leert Paulus ons in Gal. 3 : 19—24 en ^ 
Hebr. 6, 7 en 8. 

Gal. 3 : 19: Ti OVV o tóuog; TÜV TtccQafidasmv ydQiv JTQOESRI&I], ci^OIG oi' fj.iïrj TO ^ 

antQiia 01 iTtrjyyeXTai, diarceyiïg èi ayyil.oiv, iv xttni utairov. Die uitwendige wetge­
ving was er dus aan toegevoegd om der overtredingen wille. Doch slechts 
om zoolang te duren, dat ze haar taak volbracht had. En de terminus ad quem 
wordt dan genoemd na En nu verder (vs. 20, 21): ó di usairr^ ivög oH 'éanv, ó Sh 

Osbg etg iativ. O ovv vóiiog 'Karcz RIAR èTtayyehmv TOC 0eovi iiij ytvotzo. ei yaQ èdó9rj 

róuog ö d'vvcliievos ftoowon/cor», ovrcos ixv tv. róuoi' t)r ij ör/.caoavvrj. Hier is de Vlaag : 
was het een werkverbond? Antwoord: neen, want dan zou Israel de recht­
vaardigheid ook werkelijk verkregen hebben. Maar blijkens vers 22 was dat 
niet het geval. ciXi.cc avvinXsiasv i] yaacf ij ra ndvra vn'o uuanticn', iVc; j; èxayye'/.ia êv. 

niarecag 'irfiov XQIOTOV DO&fi rolg •xicrevovra. PaulllS WÜ Zeggen : lees ..)] ynarpij" maar, 
d .  i .  h e t  O u d e  T e s t a m e n t ,  e n  d a n  b l i j k t  h e t  o v e r a l .  E n  w a a r o m  w a s  d a t  n u ?  
Opdat duidelijk zou zijn ook voor de uitverkorenen in hot oude verbond, dat ^ 
hun zaligheid enkel aan Messias hing. vs. 24: /Tpo tov ó'è il&etv rijv xianv, i'rró vóuov 

êrpQOVQOVjied'ce avyxex/.eiauévoi sig rijv ut/./.ovaar 71 ionr c'cTTdy.uArrfü' 1)rui. werf ó róuog 

naidcrymybg fjiiüv ytyovev eig XQIOTÓV, iva èx niaretog tiiKcam&maev. 

De hoofdstukken uit den Hebreeërbrief mogen als bekend verondersteld worden. 
Ze wijzen op het symbolisch-dramatische in het Aaronietische, en het wezen­
lijke in het Melchizedeksche priesterschap. Het priesterschap van Aaron valt 
weg, maar de realiteit, waarvan Melchizedek de representant is, keert terug. 
En het besluit van dat betoog is: TÓ Sh Ttalcaovuevov y.ai y^nciaxor, èyyvg aqpavieuov. 

Nu de persoon er is gaat de schaduw weg. 

VI. Was dan het Werkverbond in het Genadeverbond te niet gedaan ? 



150 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Bij die vraag moot mèn onderscheiden tusschen twee dingen. Het fac blijft 
-/ in het Genadeverbond onveranderlijk. Christus is niet gekomen om de wet te 

ontbinden, maar om die te vervullen. Voor iedereen blijft het fac de ordinantie 
Gods. In dat eerste stuk is dus zelfs geen verandering hoegenaamd. Maar 

, het tweede stuk, het fac ut vivas, houdt ook in; si non facis, patere. Doet ge 
Z 't niet, dan zult ge sterven. Het werkt als ge 't doet, maar ook als ge 't niet 

doet. Christus brengt de genade te weeg daardoor dat Hij facit et patitur. Er 
was bij Hem oboedientia activa et passiva. Dus Hij voldeed aan het fac ut 
vivas. De regel van het Werkverbond beheerscht juist heel het middelaars-
werk van Christus. Door te lijden betaalde Hij het deficit en door Zijn wets-
volbrenging leverde Hij de voldoening aan de wet. Op die leer van de dadelijke 
gehoorzaamheid dient dan ook sterke nadruk te worden gelegd. Wie metho­
distisch het Werkverbond te niet doet, stelt in God veranderlijkheid en doet 

/ daarmee aan den eerbied voor het Goddelijke Wezen te kort. En omdat de 
/ Gereformeerden God God wilden laten, daarom hebben ze deze belijdenis zoo 

krachtig gehandhaafd. 
In alles is dus naar' den eisch van het Werkverbond gehandeld. De eenige 

verandering, die er kwam, was niet in het Hoofd, maar in degenen, die onder 
dat Hoofd Christus verzameld worden. Zij volbrengen niet zeiven die wet, 

• en ondergaan niet zei ven het lyden, maar in de organische gemeenschap met 
het Hoofd hebben zij deel aan al wat Hij gedaan heeft. Het Hoofd doet alles. 
De leden niets. Zij ontvangen alles uit loutere genade. En vraagt men nog, 
of dat dan toch niet met den eigen vorm van het Werkverbond in strijd is, 
dan luidt het antwoord: Neen, dat is juist de vorm der verbondsgedachte. 

^ Bij Adam ging het precies zoo. Daar hadden allen deel aan zijn schuld. Hier 
hebben allen deel aan Christus' verdienste. 

Is er dan voor de geloovigen geen ordenend en regelend principe meer? 
Het antwoord is: Zij hebben niets meer met de wet van doen. Dit zeggen 
bevreemdt misschien, en toch het is zoo: niets, niets meer. Het fac ut vivas 

, bestaat voor ons niet meer. Waarom die wet dan toch nog gepredikt wordt? 
/ Dat geschiedt als een genade. De geloovige staat voor een labyrinth en weet 

niet, hoe hij door dat doolhof van het leven heen moet komen. Maar nu komt 
er een gids, die er hem door wil helpen. En dol blij loopt hij nu als een 
lammetje achter hem aan. Zoo is het in het Genadeverbond. De schuld is ons 
kwijtgescholden door de voldoening van Christus. Maar nu moeten we toch 
het leven door. Wie wijst ons nu den weg? God geeft Zijn wet, opdat we die 
als gids zouden kunnen volgen. Wie dat nu laten wil, die late het. Maar een 
wezenlijk bekeerde wil o zoo graag vooruit. En als God dan tot hem zegt: 
„wil Ik je wijzen, hoe je gaan moet,' dan zegt hij: .asjeblieft Heere God.' 



151 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

Dat is de usus legis voor een Christen. Wie het anders voorstelt, gaat altijd 
weer den Roomschen weg op. Die moed moet er wezen om het zoo kras 
mogelijk uit te spreken; we hebben niets hoegenaamd meer met de wet te 
maken; haar onderhouding brengt ons geen sikkepitje zaligheid aan. Paulus 
durfde het ook zoo beslist zeggen. Wie 't niet doet, randt den rijkdom aan, 
door God ons geschonken. Het werk Gods is een allervolmaakst werk. Aan de 
genade en het leven doen wij niets toe. Ze is voor een kind in de wieg even 
afgedaan werk als voor den man op leeftijd. Maar omdat het verbond Genade-
verbond is, komt God in Zijn genade ons de wet als een gids aanbieden. Een 
gids nu betaalt men, en zoo moeten ook wij voor dezen gids betalen de 
varren onzer lippen. 

VII. Het Genadeverbond is, naar we zagen, in beginsel spiritueel. Toch — 
dient hierbij gewaakt tegen de misvatting van het spiritualistisch dualisme, 
waarvan Rome het schadelijke te boven is gekomen door het kloosterleven. 
Rome laat alle excessen toe, maar het contrabalanceert ze steeds, door ze 
op een apart terrein onschadelijk te maken. Zoo laat ze het kloosterleven zich 
zoo dualistisch mogelijk ontwikkelen, maar in een apart huisje. Op Protestantsch 
terrein waren geen kloosterorden, kende men geen afzondering, en daar moest 
het dualisme dus of heerschen of onderliggen. Oorspronkelijk nu heeft de 
Reformatie dat dualisme overwonnen. Het zocht een eigen uitweg buiten de ^ 
kerk in groepjes van menschen, die geen kerk maar een societeit wilden 
wezen. Dat waren de oorspronkelijke Doopsgezinden. Ze wilden geen leeraars 
en geen kerk. Ook de Doopersche mijding en het niet erkennen van de overheid 
hing hiermee saam. Luther en Calvijn wilden daar niet van weten. En als de 
kerken goed waren gebleven, zou dat kwaad ook niet zijn binnengeslopen. 
Maar de Baptisten hebben gebruik gemaakt van de gelegenheid om hun 
denkbeelden ingang te verschaffen. Hier merkt men daar niet veel van, maar 
in Amerika vormen ze een der grootste kerkgenootschappen. Ze zijn zeer 
machtig door hun geld. Vooral veel bierbrouwers zijn er onder hen. Ook in 
Engeland is het getal der Baptisten groot en door hun invloed is het Methodisme 
daar zoo sterk geworden. Zoo zijn hun denkbeelden van lieverlee ook tot onze 
kerken doorgedrongen, als blijkt uit de z.g. „precisiteyt" op het stuk van den 
Sabbath, de kleeding, enz. Het woekert voort op de gezelschappen. Maar het 
is door de Schrift geoordeeld. Het eerste bewijs daarvoor is wel de instelling 
der sacramenten. Een sacrament toch is iets uitwendigs. Professor Doedes, 
die ook heelemaal op die Doopersche lijn stond, kwam dan ook ten slotte 
zóóver, dat hij beweerde, dat er eigenlijk geen doop meer moest zijn. Het 
spiritualisme schaft de sacramenten af. Die juist duiden aan, dat het Genade-



152 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

, verbond ook wel degelijk een roeping heeft voor het materieele leven. Jezus 
' zelf wees heen naar den tijd, dat Hij met Zijn discipelen wederom wijn zou 

drinken in het koninkrijk Zijns Vaders. Over den band tusschen de sacra­
menten en het materieele leven kunnen we nu niet verder uitweiden. Slechts 

/ worde gewezen op het herscheppende begin en de daarna volgende sterking 
van het genadeleven, gelijk een kind eerst geboren wordt om daarna als 
volwassene te leven. Daarnaar is ook de indeeling der sacramenten. Besnij­
denis en doop maar eenmaal, pascha en avondmaal gedurig weer. En zoo 
wTijst het Genadeverbond door het sacrament heen naar die toekomst, waarin 

/ de palingenesie ook van het lichaam en den kosmos, die ons door de profeten 
en apostelen is voorgespiegeld, gerealiseerd zal worden. 

VIII. Wat het synergisme betreft, daarover liggen we in geschil vooral 
y met de Lutherschen, die zeggen : De zondaar is een stok en blok. Er is gesen 

medewerking van den mensch. God alleen werkt. Daartegenover leeren de 
Gereformeerden met Paulus (1 Cor. 3 : 9), dat de mensch een awspyós rov &eov 

is. Deze belijdenis echter is in het z.g. synergisme door Methodisten, Ethischen, 
enz. vervalscht, toen ze haar ook gingen toepassen op de wedergeboorte. De 
leer van een gratia praeparans, die geschikt zou maken tot wedergeboorte, 
neemt den troost van het Evangelie weg. Zóó diep kan een zondaar niet 
vallen, of hij blijft altoos nog vatbaar voor wedergeboorte. Daarom moet er 
steeds met klem op gewezen, dat de Heere Christus nooit rechtvaardigen, 
maar zondaars, hoeren en tollenaars tot bekeering heeft geroepen. Is dat 
echter zoo, dan moet ook met beslistheid worden volgehouden, dat de weder-
geboorte een werk is, waarbij van 's menschen zij alles passief, en alleen van 
Gods zij alles actief toegaat. Maar ook moet het geleerd om te ontkomen aan 
de Roomsche dwaling, volgens welke de mensch niet geheel dood en in den 
grond van zijn hart een vriend van Satan is. Daaruit volgt evenwel niet, dat 
de mensch passief blijft ook na de wedergeboorte. Dat zou een loochenen zijn 
van de efficaciteit der wedergeboorte. De wedergeboorte is juist het aanbren­
gen van leven, van levensactie. Zoo wordt de mensch AWEOYO? TOV 9SOV. Hij 
gelooft, hij bekeert zich, hy doet goede werken. Maar dat zijn gaven, die God 
hem verleent. Doch dan is ook de leer van een stok en blok foutief. Wanneer 

/ ik iemand den kop afsla, dan wordt hij een stok en een blok. Maar bij den 
/ zondaar is de natuur wel verdorven, maar zijn wezen, zijn organen zijn 

gebleven. Daarom leggen de Gereformeerden ook zoo grooten nadruk op de 
/ üijats. Dat beteekent juist dat de mensch geen stok en blok is. Ze onderstelt 

een oor. 



College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

IX. Het Genade verbond kent maar één roeping, n.l. die van trouw. In de 
Gereformeerde dogmatiek echter is die trouw te weinig tot ontwikkeling gebracht. 
Men heeft zich te uitsluitend bezig gehouden met het geloof. Dat men niettemin 
toch wel voelde, dat deze twee begrippen samenhangen, blijkt uit het huwelijks­
formulier, waarin van „trouw en geloof houden" sprake is. Ook de Schrift 
spreekt van trouwelijk (2 Kon. 12 :15) en trouwelooslijk (Ex. 21 : 8) handelen ; 
n30N3 en ITOS. Nu is TQ bedekken. Iemand, die trouwelooslijk handelt, is dus 

iemand, die niet rond, niet open handelt. Daartegenover staat het begrip van 
jCN' vast, waar zijn. In Tit. 2 : 10 vinden we de woorden manv rrCiaccv ivSimwiiévovg 

uycc&iji': alle goede trouw bewijzende. 
Waarom heeft de Staten-Overzetting •xiang de eene maal door geloof en de 

andere maal door trouw vertaald? Doordat de Septuagint die begrippen goed 
onderscheiden had. Zoo kwam het in de Vulgata, en zoo eindelijk ook in onze 
vertaling. Het moest ook wel, want reeds 't gezond verstand gaf deze vertaling aan. 
Geloof en trouw zijn de twee zijden van de ééne medaille. Nu spreken wij bij 
het verbond niet van geloof, maar van trouw. En de idee van het Genade-
verbond is zoo zeer op den achtergrond gekomen, doordat men enkel bij God 
en niet ook bij ons sprak van trouw, [maar in plaats daarvan van geloof. 
Toch, trouw is de conditie van het Genadeverbond. Het verplicht tot trouw 
(Ps. 89 : 50; Klaagl. 3 : 23; Spr. 13 ; 17; Openb. 3 : U). 

X. Nog één punt dient kortelijk te worden besproken, n.l. de quaestie van 
een in- en uitwendig Genadeverbond. In den eersten tijd der Reformatie werd 
er nooit anders dan alleen van een inwendig Genadeverbond gesproken. Bewijs 
daarvoor is geleverd in de dissertatie van den overleden Kramer. In het begin 
der zeventiende eeuw echter, zoo toont hij daar aan, kwam de idee op van 
een uitwendig Genadeverbond der gedoopten, en een inwendig der uitverkorenen. 
De Catechismus maakt die onderscheiding niet en kent slechts geloovigen of 
hypocrieten in de kerk. Aan dat uitwendig Genadeverbond kwam de behoefte 
dan ook eerst, toen, na den strijd tegen Spanje, allen tot de Gereformeerde 
kerk overgingen, die Staatskerk was geworden en zonder het lidmaatschap 
waarvan men van alle postjes was uitgesloten. Uit liefde voor zijn kind, dat 
toch een goede positie in de" maatschappij zou moeten bekleeden, ging men 
tot de Gereformeerde kerk over. Zoo kreeg de kerk opeens een enorme uit­
breiding. Hier in Amsterdam kreeg ze 100.000 leden, waar ze eerst nog geen 
5.000 telde. Maar toen zat men met zijn Genadeverbond. En om het toen toch 
te redden, is men gaan onderscheiden tusschen een uit- en een inwendig 
verbond. Dat standpunt echter mag niet worden geaccepteerd. Ter wille van 
de Volkskerk mag het Genadeverbond niet worden vervalscht. Het moet 



154 

College-dictaat van een der studenten (Dogmatiek). 

genomen in zijn vollen ernst. In de kerk te zijn wil zeggen: staan op het 
terrein van het Genadeverbond. Behoort ge tot dat Genadeverbond niet en 
zijt ge toch in de kerkelijke gemeenschap, dan bezondigt ge u. Doch nu lette 
men er op: tot dat Genadeverbond behooren alle uitverkorenen. Ook de nog 
niet bekeerde wedergeborene. God kan den mensch van zijn geboorte af aan 
of pas met zijn bekeering in aanraking brengen met het Genadeverbond. Het 

/ eerste is regel, wanneer de ontstane kerk nu voorts bestaat. De kerk van 
Christus komt eerst op, en daarvoor dient de zending. Maar eenmaal gevestigd 
öestaat ze. En nu moet natuurlijk als regel gesteld wat voor het öestaan geldt. 
Die regel is, dat men in het Genadeverbond geboren wordt, en daarop rust 
de Kinderdoop. Maar er zijn er ook, die in de kerk geboren werden en er toch 

^ niet toe behooren. Voor hen geldt dan, dat het Sodom en Gomorra verdrage-
lijker zal zijn dan hun. Hun verantwoordelijkheid toch is veel hooger, aangezien 
het een hardere verharding des harten eischt om het onder de middelen dei-
genade tegen God te blijven uithouden. Christus is gezet ten val of ter opstanding. 
Onverschillig tegenover Hem blijft men nooit. 



S&H  ̂ m UÜ 
16 











> .Vv' { r **/rt% + ' ' v 

. *> Jr f ^ t r-\j. -•* t ^ -
' ^ J ^ ^ V <" V J ^ rv / 

^r4\. A SK - ' ' / V ^ • r , < ^ 
li ^XV^/V 1IL^ •x}sChv'̂  :v ^ 
IVv 'tY ^ • 

 ̂ JF"  ̂  ̂ iA <̂ 4 '  ̂ ""•/ -v' -> ^ ^ * \ 
. r " \ ?  ^w5 x . '  

iv -  -  ' >  •  v r - . ^ '  ^  
• •  L ^ '  1  >  r*^*' ; -rv^. "; •• V •• ' M ^ ^ A • 3  • • ^  

';if- ^ v i '<• r %r' \ #-AV' ^ r' i 'y ^ 
>v^ 1 ; f *'** j' '] 

• É , ;A< ..^/' ̂ > i  s  t  v n . -  • •  v  w  A ; L  >  •  r ^  fö , A< ^ : V ̂ c >r > Vv ^ ^ •^<'- ^ 
/ kA > s *  t  ^ v  

t - L x 4  •  . > »  i  5  • • ; • • -  - v  \  j j ,  *  
K -V y-f \ -. , *•• > - - •'T' . i i V ?  ^  ^  
il y ' ^ - S" ^ I - > -
a u -  f - v  . « / •  .  ; ^ - \ - T i c - ' i  -

T '  v  a : - . .  y  ,  ^ r v  - - ^ r :  J v  '  ^  . r  v , ^ .  

IR v ^ ^ .C' ^ ^ r - -
a L -  . > * < • • / > . ' •  - ^ -  - r J - \ - r i ï f ' <  

K^VJi ;• V ' ' f • -. K t > / V ' ' " v »*"* ^ 

sjf^ -'T•••"..,••«' - ^/;*•-:>>* 'xi v 
||y~' ,if±^r^' . *-< •: v x- {,- '>s / Cf.^ r^. i' " 

•  ' . ' ; -  «  ' .„ ï  ̂  r '  >Vn: " •»' r W • 
A ( f  >•  ' • ' :  \ -V 

V -  . , .  "  ^  t - r l  > ,  
^ J x 
 ̂ • - r- X- >. •4, ^ " V ~'\ 

- ..KX'tcl v ^ - ?r- ^ *»« ' ̂  

.u V' ^ V . _ < , ^^T-lir-- '. . j.. X a > .V -f 

W' > • S 

«. ' x- - , > - ^ 

r " v
( ' > - ^ , j ,  . . . .  

>• v - r ^ ^ 
'  V  '  . .  •  i i /  >  . . .  J "  

r - x ^  - ^ « r  v  r F  

•  X l  . ' '  > ^ -  -  - ,  ^  ' ' ' T : .  
s  . ;  ^  v '  A  ̂  • '  v . - "  -

- • - -  ' ' : .  -  v  "tA ,•"••  r  x  t  

'J 

i . .> :  
' 'aXX^W. >n , -v' 

-vt ^ 

-k -f-

T7v ^ 
"i ̂  


