
:;:r  ̂
V '  s  ,  '  *  "  ^ '>-4 S • J . . '  

ï * ? .  - r  ^  > ,  , • • '  V ^  - V  '  
^ RI*K±* J. , 4. 'JFC 

Z'Ji&i.AM 

\ • S^ \ ̂ ^ ^ 1 ' V^-
/ ^ "x . : ' * 

v 
v <  . C  

 ̂j * \ - < >  i  ^ v  . i  

K:i-r - •--• v ^ V 

•>; 'i'st:'Mfi tY. r#*'-
M.',  . - 1 ' ;  ^  vi1^ ».•" - % tV 

L ,  • ;  v C -  <  v - v  A -
i. i. :Jh> \ ...^ t / • v> ^ 1 rY ' ^ 

A; \± >*\ . 
^ vr>< .^-4 

> > {> /.vw v 

t - 1  V f ^  V - i T  ' /  ^ - V  '  ^  
? v c  A V '  ^  y ' "  
'v • '< 'v y />• •> ^'^v-

«*V ^-y1 ̂  ^ > i 
v -  C f  v  A - C . t ^ - K  ^ ^ T T -  ^  

^£''ik y-j-

,f «vs-; 



GUNNING 

2 
D 
33 

J.H£LINNIN£J.H 

\ V VJ R-/ /. > 

^ibi etAmi/iis 

ü£RIT£5üëRfaR 

• I 



•Swr--:9-.̂ rr̂  







iic *- £*-&s• '' . /é 

__ . ^ *- ' i^* /''/^^/3 / 

Ju^s/<uA^-~^- 7 -Z&ZL 

/u^u  ̂  ̂

/L A ĵs/y x —  ̂ z 

^aUcc Ly,. '/{l- I . 

L -&• Ud. k 

" /y 

n 
") XY— IT ' / 

.//<_ A. t̂ uu*̂  , / <f cP 2-/t,-^Lf' ^ 

Mm^U. ^ , 
 ̂Ŷ 3 / J'  ̂

*~ yr*a<i~or*cs*~"<y* - / JJJ_ 



z/ 1. u 

/ƒ fsCW n̂-k--̂  , t̂ r klsh- LU. fy/J. /fiJJ&.JiH. 

ŷ lU llrf̂ - ' 

^ jl .̂fTL k^̂ L̂ ft̂ -

lL Ilc. U* i f - - ^  

yyf J, tfrUt. / 

JiMyC JruJit̂ 1! 

if iiu.ir.JLU. Ik. Li.jJfM^A -̂liL-

U tr^l. kyL^L^tKc. 'A ^-ik:. 

rj ' j 

•2-/,. Ijl. ItiA 
'A -M.4 

A A 

X A j  

J' •L  ̂

Oi 



I. r ^ ^^£££' 
^  - —  / /  / / 7 / - ^  Z / J T r  

[%U. (A ' [ {W ï .  



»E HEERIIJKIIEID GODS 1» DEN MEISCH. 



I 

1 

U I T G E G E V E N  D O O R  D E  V E R E E N I C I N G  

T E R  B E V O R D E R I N G  V A N  C H R I S T E L I J K E  L E C T U U R .  

I | 

# 

RIJKSUNIVERSITEIT UTRECHT 

0958 8850 

1 



Gl I- N O 
yf 

V 

DE 

RLIJKHEID GODS IN DEN MENSCH. 

"VOOPIIDE^CKCT , 

43en Augustus 1808 te BARMEN gehouden, 

Dr. RICHARD L O B E R, 

Predikant Ie Tlemmingea hij AUenbuTu. 

et «ene Voon-ede van H. G U N N I N (i .In. 

H. n Ö Y E K E R 

1869. 

BIBLIOTHEEK DER 
RIJKSUNIVERSITEIT 

U T R E C H T ,  

UIT HET HOOGDUITSCH, 

AMSTERDAM 



Snelpersdruk van ROELOFFZEN & HÜBSEK, te Amsterdam. 



V O O R R E D E .  

en heerlijken zomer die nu reeds weder voor 

titer plaats heeft gemaakt, werd het mij ver­

ia feestweek te Barmen bij te wonen. Eene 

an rijk en verheffend genot. Ik leerde er de 

he zending, bij eigen inwoning in het zen-

ds, nader kennen en werd overtuigd van het 

gewicht dat die zending ook voor onze over-

bezittingen heeft, en van de aanspraken die 

o, ofschoon zij zich bijna nooit bij ons aan-

op onze ondersteuning en broederlijke belang-

kan doen gelden. Ik zag en hoorde veel dat 

dchtige herinnering blijft. Maar het hoogste 

m het geestelijk genot dier dagen was mij, 

Ier twijfel zeer velen met mij, de voordracht 

LÖBER, herder en leeraar te Flemmingen bij 



VI 

Altenburg, die meer dan twee uren lang, doch zon­

der dat de aandacht van het talrijk gehoor vermin­

derde, sprak over de heerlijkheid Gods in den 

niensch. Deze voordracht verschijnt hier in holland-

sche vertaling, overgebracht door een geoefende 

hand die overigens meer op het gebied der historie 

dan op dat der theologie gearbeid heeft. ^Wellicht 

zal men dit, niettegenstaande mijn herzien van de 

vertaling, hier en daar aan deze kunnen merken; 

maar ik vlei mij toch dat, mocht ev nog het een 

of ander duisters in zijn overgebleven, zulks meer 

aan de diepte van den inhoud der voordracht zelve, 

dan wel aan de vertaling zal te wijten zijn. Wat 

zal ik Van dien inhoud zeggen ? De hier volgende 

bladzijden mogen voor zichzelve spreken. Van harte 

stem ik in met de woorden waarmede de Neue 

Evangelische Kirchenzeitung van 12 Sept. 1.1. den 

morgen van deze voordracht beschrijft: ,/De bij allen 

eenvoud rijke glans, de bij alle klaarheid diepe 

schrift-behandeling, de wonderbare kunst om de 

golvende verschijnselen van het | zieleleven in hun 

zedelijken aard te begrijpen en te ontleden, boeiden 



godgeleerden en gemeente in gelijke mate." Trou­

wens, van den schrijver eener studie als: „das inn ere 

Leben," een hoek dat ik hiermede dringend aan 

ieder, die het nog niet kennen mocht, als een waar­

lijk gewijde beschrijving des geestelijken levens aan-

bevele; en van een vroeger, in omvang kleiner 

maar van inhoud even voortreffelijk geschrift: „die 

Lehre mm (rebel" —• van zulk een schrijver is niets 

dan uitstekends te wachten. 

Doch het is niet enkel om dit geschrift over de 

heerlijkheid Gods in den mensch in te leiden en 

•ia» te bevelen, dat ik deze regelen schrijf. Ik heb 

nog een ander doel. Er werden te Barmen behalve 

ille andere samenkomsten die ik hier voorbijga, 

'tree conferentiën gehouden van welke ik zoo gaarne, 

mocht het zijn, navolging bij ons te lande wenschte. 

De eene, over de Moraal-Slalisliek, ofschoon in be-

angrijkheid 'van de hoofd voordracht verre door die 

'an Dr. LOBER overtroffen, was mij echter in hooge 

mate sympathetisch door de geregelde, grondige 

3n daarbij aangenaam-beleefde polemiek die op de 

voordracht volgde: een kritiek die inderdaad voor 



VIII 

den spreker zeer leerrijk geweest is, en hem dieper 

dan zijn eigen voorafgegane studie in zyn onder­

werp heeft ingeleid. Deze voordracht was echter tot 

een kleiner kring bepaald. Behalve een vrij aan­

zienlijk getal leeraren en hoogleeraren die tot de 

feestweek waren te samen gekomen, zag men daar 

slechts enkele gemeenteleden tegenwoordig. Anders 

was het bij de voordracht van Dr. LÖBER. Deze 

werd gehouden in de kerk te TJnterbarmen, van 

een lager gestoelte vóór den predikstoel af. Rondom 

den spreker waren de leeraren, enz. gezeten, die 

na de voordracht hun bedenkingen tegen het een 

of ander van den inhoud inbrachten of de hoofd­

zaak voor de gemeente nog nader verklaarden en 

toelichtten. Want, wat mij bij die samenkomst bo­

venal aangenaam trof, was de tegenwoordigheid van 

een talrijke schare, mannen en vrouwen uit de ge­

meente, die met de grootste belangstelling de voor­

dracht en de daaraan geknoopte gedachtenwisseling 

volgden. Ik kon niet nalaten te denken: ware het 

niet mogelijk, op gelijke wijze in eene der groote 

steden van ons land jaarlijks een dergelijke voor­



I X  

dracht te houden in lerjenwoordifjheid der gemeente, 

in de kerk, zoodat alzoo gewichtige godgeleerde 

vragen, in geschikten vorm, aan het hart en de be­

langstelling der gemeente nader gebracht werden? 

Het is vooral om deze gedachte op te werpen, 

en haar aan de ovenveging van meerbevoegden aan 

te bevelen, dat ik deze voorrede schrijf. Weinige 

weken geleden is dezelfde indruk bij mij weder, in 

de aangename en belangrijke conferentie te Wesel 

verlevendigd. ') 

') Bij deze gelegenheid stip ik even aan, dat het bericht, in 

de Kerkelijke Courant onlangs opgenomen, als zou te Wesel 

slechts aan personen van ééne bepaalde overtuiging het woord 

vergund en ieder ander daarvan uitgesloten geweest zijn, geheel 

onjuist is. Aan niemand wie hij ook ware, is daar de allerge­

ringste belemmering in den weg gelegd. Ik zou deze courant-

mededeeling, gelijk ik bij dergelijke beschuldigingen tegen het 

standpunt waarop ik mede sta, altoos doe, met stilzwijgen zijn 

voorbijgegaan, zoo het hier niet de eere gold der broeders die 

ons te Wesel ontvangen hebben met een gulle gastvrijheid welke 

waarlijk een betere erkenning verdiend had dan haar door deze, 

letterlijk door niets gemotiveerde, beschuldiging ten deel valt. 



X  

Mocliten eenige manneuj door positie, leeftijd en 

in de gemeente erkende geestelijke gaven daartoe 

bevoegd, tot dat doel de handen willen ineenslaan, 

er zou zeker voor ons die er gaarne aan zouden 

deelnemen, en voor de gemeente een zegen uit 

kunnen volgen. Ik veroorloof mij, van hen die dit 

met instemming mochten lezen, een kort woord ter 

betuiging van sympathie met dit plan te verzoeken, 

ten einde gelegenheid te hebben, hen die deze 

sympathie kenbaar gemaakt zullen hebben, met el­

kander in persoonlijke betrekking te stellen en zóó 

de zaak, indien de Heer wil, voor te bereiden. (*) 

J. H. GUNNING JK. 

'.<t Hoge, Nov. 1868. 

(*) Zoo even verschijnt by den Uitgever dezes: De Heerlijkheid 

Gods in het Nieuwe Testament, door Ph. Fr. Keerl; uit liet Hoog-

duitscli door Mr. M. J. van Lennep. Op dit uitnemend geseliril'., 

hetwelk ik Ijij dezen met aandrang dor opmerkzaamheid mijner 

lezers aanbevele, kan Leber's verhandeling, die men hier ont­

vangt, als bet ware tot praktische toelichting dienen, al stommen 

beide mannen ook niet in alles met elkaar overeen. 



Geëerde Heeren, waarde Broeders 

en (Moofsgenooteii! 

De heerlijkheid Gods in den mensch. Dit vreed­

zame thema raakt de kern van het christelijk leven, 

en komt met geene der strijdvragen van den dag-

in aanraking. Dit thema moet hier ook niet, gelijk 

men zon kunnen meenen, tot inleiding dienen voor 

gewaagde theosophische bespiegelingen, die niet altijd 
de doordringende taal van het geweten doen hooren. 

Veeleer wensch ik eenige algemeene gezichtspunten 

aan te wijzen, die veel ouds en bekends in een nieuw, 

weldadig licht stellen, en andere dingen, tusschen 

welke het bespiegelend denken dikwerf geen verband 

ziet, in vollen harmonischen samenhang te aan­
schouwen geven. 



12 

De heerlijkheid Gods is, naar den oorspronke-

lijken hebreeuwschen en griekschen tekst der Heilige 

Schrift, de uitwendige openbaring van Zijn innerlijk 

Wezen of — om met een schriftgeleerde der oud­

heid te spreken — de ontplooide volheid der godde­

lijke krachten. Door deze laatste bepaling wdrdt 

tevens de misvatting voorkomen, alsof de heerlijk­

heid Gods van het innerlijke Wezen van God zou 

te scheiden zijn. Integendeel, in den stralenden 

lichtglans der heerlijkheid openbaart God zich zelf 

als het licht, waarin geene duisternis is. 

nHeilig is onze God, de Heere Zebaoth, alle 

landen zijn vol van Zijne heerlijkheid." Dit woord, 

dat eens uit de hoogere wereld tot den profeet door­

drong, doet ons den juisten zin kennen. Heiligheid 

en heerlijkheid, hier naast elkander gesteld, betee-

kenen Gods één en ondeelbaar Wezen in onder­

scheiden verhouding, namelijk in Zijne betrekking 

tot zich zeiven en tot de wereld. De heiligheid is 

niet ééne der eigenschappen Gods nevens andere, 

maar zij omvat alle eigenschappen van Gods Wezen, 

ethisch beschouwd in tegenoverstelling van het on­

goddelijke wezen, dat in de wereld drong. De hei­

ligheid is het Wezen Gods in zoo ver het van de 

wereld verschilt, en in betrekking tot zichzelf wordt 

beschouwd. De heerlijkheid echter beteekent de 

openbaring van dit in zichzelf verborgen Wezen in 



13 

de werkelijkheid; zij is meer bepaald de naar het 

geschapene gerichtte afspiegeling van het goddelijk 

Wezen, zij is de geopenbaarde heiligheid. Onder 

het gezichtspunt der heerlijkheid valt alzoo alle god­

delijke openbaring. 
Het gansche samenstel der Schepping is de dui­

zendvoudige uitstraling van de goddelijke heerlijk­

heid; de verschillende deelen van het geschapene 

brengen op eigendommelijke wijze de goddelijke 

heerlijkheid aan den dag. Zon, maan en sterren 

hebben, gelijk Paulus (T Cor. XV, 41) zegt, hunne 

bijzondere, eigene heerlijkheid. Maar de heerlijk­

heid der onbewuste Schepping is het meest verwij­

derde afschijnsel der goddelijke heerlijkheid. Zij 

komt tot bewustzijn van zichzelve in den mensch, 

die, daar zijn wezen met God verwant is, ook eener 

bij uitnemendheid naar Gods beeld gevormde heer­

lijkheid deelachtig is. 

Doch ook de mensch moet, als hij zichzelven en 

zijne heerlijkheid wil verstaan, den blik van zich af 

en omhoog richten. Eerst in den Godmensch, die 

het oorspronkelijk beeld is des menschen, komt de 

mensch tot zijne ware, volle heerlijkheid en tot de 

kennis daarvan. De Zoon is in volstrekten zin het 

afschijnsel van de heerlijkheid des Vaders, en het 

uitgedrukte beeld zijner zelfstandigheid (Hebr. I, 3). 

De hemel met zijne heirscharen is de woonstede 



14 

der heerlijkheid, der openbaring van het goddelijke 

Wezen hoven de wereld. Op zeer onderscheiden 

wijze alzoo treedt de heerlijkheid Gods te voorschijn, 

zoo dat elke lagere trap van heerlijkheid steeds het 

afschijnsel van den hoogere is. Dit geldt mede van 

de heerlijkheid in de menschenwereld zelve, want 

Paulus zegt (I Cor. XI, 7) dat de vrouw de heer­

lijkheid des mans, en deze de heerlijkheid Gods 

is. Alle heerlijkheid in den hemel en op de aarde 

staat in onderling dynamisch verhand. Indien wij 

dus thans slechts een schakel uit den keten nemen 

en de heerlijkheid Gods in den mensch beschou­

wen, zal het blijken, dat hare storingen en hare 

ontwikkeling zich over alle ander levensgebied uit­

strekken. Daar de mensch, van Gods geslachte, 

in den lichtkring der heerlijkheden het middenpunt 

inneemt, duidt de Heilige Schrift de geschiedenis 

des menschen aan als, de geschiedenis des hemels 
en der aarde. 

Het ideale, godverwante wezen van den mensch 

is reeds uit de onverbrekelijke wetten zijns levens 

duidelijk. „Weest heilig, want Ik ben heilig/' — 

deze eisch omvat het gansche leven des menschen, 

in zoover het naar God is gekeerd, even als de 

heiligheid het gansche Wezen van God, in betrek­

king tot zichzelf beteekent. Maar de geschapen 

mensch is heilig, indien hij niet tot zijn ongeheiligd 



I k ,  m a a r  t o t  G o d ,  a l s  g r o n d  e n  o o r s p r o n g  v a n  z i j n  

leven, teruggaat, indien liij aan de innerlijke ver­

binding met God zijn leven ontleent. Hij is bij 

zichzelven als liij in God geborgen is. Zoo geeft 

dan ook de wet der tien Geboden in enkele, krach­

tige trekken de liclit te kennen, sprekende beeld-

tenis van een met God verbonden, heilig mensclien-

leven, en dus ook liet vooruitgeteekende beeld van 

den Zoon des menschen, die de wet in volheid van 

leven voorstelde, in wien openbaar werd, dat de 

voorschriften der wet geen willekeurige voorschriften, 

maar de uitdrukking zijn der eigenschappen van het 

goddelijke wezen, in de vormen van het mensche-
lijke leven. 

Gelijk nu de mensch Gode verwant, in zijn wezen 

tot heiligheid geroepen is, zoo ook heeft hij eene 

heerlijkheid naar Gods beeld. Terwijl echter in 

God de heiligheid, het wezen dat in zichzelf ver­

borgen is, als eeuwige grond der uitwendig verschij­

nende heerlijkheid is aan te merken, zoo ziet de 

mensch zich in het heden een overvloed van gaven 

en krachten toebedeeld, die eerst later, indien hij 

door vrije keuze tot God komt, door een levenden 

adem wordt bezield. Deze heerlijkheid, in velerlei 

kracht, den mensch eigendommelijk behoorende, 

welke hij niet langs den weg van eigen ontwikke­

ling uit zichzelven voortgebracht, maar ontvangen 



16 

heeft, kan men de heerlijkheicl Gods in den mensch 

noemen in den zin waarin al het geschapene Godes 

is. De heerlijkheid, welke Gode zeiven behoort, kan 

eerst dan uit den mensch te voorschijn blinken, wan­

neer het goddelijke, heilige wezen eene vaste woon­

plaats in liem gevonden heeft. 

Daar het wezen en de heerlijkheid in den natuur­

lijken mensch niet één zijn als in God, kan het 

gebeuren, dat hij zijne ware, innerlijke verhouding 

tot God laat varen, en naar buiten nog eenbedrie-

gelijk licht verspreidt. Dat is dan het volharden in 

onwaarheid. De heiligheid van den mcnsch betee-

kent, dat hij in God als zijn ware middenpunt is. 

Wanneer nu deze ware betrekking tot God door 

zelfzucht verbroken is, zal de mensch ook het doel 

der hem door God verleende heerlijkheid miskennen, 

en haar dienstbaar maken om zijn van God geschei­

den Ik te verheerlijken. Dan, zoodanige heerlijkheid 

moge rijk en prachtig schijnen, zij is niet meer dan 

een spookachtig leven, en de waarheid is weg, als 

de van God gescheiden mensch zelf tot leugen ge­
worden is. 

De mensch heeft in de wijsbegeerte eene krachtige 

poging gedaan, om door den uiterlijken schijn dei din­

gen heen te dringen en hun wezen, hunne wetten 

te leeren kennen. Hij heeft echter slechts ideën en 

begrippen gevonden, welke nooit een wezenlijk leven 



17 

vervangen, maar alleen de aanduiding daarvan zijn 

kunnen. God heeft, in zijn eeuwigen rijkdom, den 

mensch uit de wereld der verschijnselen tot de waar­

heid geleid. Hij heeft zijn eigen goddelijk wezen, 

door de mensehwording zijns Zoons, met de wereld 

verbonden om haar tot zich op te heffen, om haar 

in de innigste verbinding welke denkbaar is, met 

zich heilig en juist daardoor ook heerlijk temaken. 

"Wij onderscheiden in het goddelijke wezen zijne 

heiligheid en heerlijkheid, zijne verborgenheid in 

zichzelven en zijne openbaring naar buiten. De 

( b e w e g e n d e  m a c h t  n u ,  w a a r d o o r  h e t  i n n e r l i j k e ,  h e i l i g e  
wezen Gods naar buiten wordt gedrongen, in het 

algemeen het bewegende, bepalende beginsel van 

alle goddelijke kracht is de liefde. Dat is ons 

niet door logische sluitredenen kenbaar, maar dooi­

de grootste en machtigste openbaring Gods, in „den 

Heer der heerlijkheid," in Christus. De openbaring 

van het in zich verborgen goddelijke wezen is heer­

lijkheid. Daar echter het innerlijke bestaan, de 
ziel van dat Wezen de liefde is, zal ook de hoogste 

heerlijkheid geene schittering en glans, maar den 

milden gloed der liefde van zich doen uitstralen. 

In dezen zin zeggen de discipelen van Jezus, dat 

zij ook in zijne vernedering zijne heerlijkheid ge­

zien hebben. Er was in het historische leven van 

Jezus voorzeker eene diepe kloof tussöhen de wer-

2 

* 



18 

kelijkheid en de uiterlijke verschijning, daar hij 

zich met de van hare ware heerlijkheid beroofde 

menschheid verbonden had, en de perken der traps­

gewijze ontwikkeling was binnen getreden. Wel werd 

zijn aardsche leven door stralen van bovennatuurlijke 

heerlijkheid verlicht; maar de in ijdeleu schijn verlo­

ren mensch moest het wezen van God, dat hem vreemd 

geworden was,, nu het aldus te voorschijn kwam, als 

nietig en gering verachten. Israël, in een droom 

van verblindende zinsbegoocheling verzonken, kon 

den Heer der heerlijkheid en het wezenlijke licht 

niet erkennen, dat God in den nacht eener ver­

donkerde schijnwereld ontstoken had. 

De onevenredigheid tusschen wezen en verschij­

ning in het leven des Heilands duidt aan, dat het 

wezen zich gansch en ongebroken tot heerlijkheid 

zal ontwikkelen. De oude strijd over den persoon 

van Christus kan niet vóór den dag zijner heerlijk­

heid worden ten einde gebracht. Bij de mensch wor­

ding kwam de Godheid feitelijk in deze wereld; bij 

de wederkomst van Christus in heerlijkheid zal de 

Godheid onbelemmerd te voorschijn treden. 

Hetgeen van Christus geldt, geldt ook van hen 

die Christus toebehooren. Christus is voor deze we­

reld de geopende levensbron, waaruit het wezen 

Gods in het leven der menschheid stroomt. Gelijk 

Christus niet slechts een hooger trap van het men-



19 

schelijke leven, maar Gods bovennatuurlijk wezen 

in de werkelijkheid voorstelt, zoo worden wij, als 
s~ schepselen Gods, door hem de goddelijke heiligheid 

en ongeschapen heerlijkheid deelachtig. Deze is de 

heerlijkheid Gods in den mensch, van welke wij 

spreken. 

Het doel van 's menschen streven kan niet aller­

eerst de heerlijkheid zijn, daar deze slechts de open­

baring is van iets dat, in zich zelf voltooid, aan 

haar ten grondslag ligt, en daar ook in God de 

heiligheid als eeuwige grond zijner heerlijkheid is 

aan te merken. De eigenlijke taak van den mensch is 

alzoo heiliging, dat is innerlijke verbinding met God, 

vereeniging van zijn leven met Gods leven in alle 

richtingen. Wordt op die wijze naar heiligheid ge­

streefd, dan zal de heerlijkheid niet uitblijven, maar 

van zelf volgen. 

Wanneer nu reeds iu den Zoon des menschen de 

heiligheid naar de wetten en perken van voortgaande 

ontwikkeling zich tot heerlijkheid vormde, geldt dit 

nog veel meer van den christen. Ontwikkeling ech­

ter gaat van binnen naar buiten. Alleen dan is de 

heerlijkheid volledige of althans der waarheid na­

derende uitdrukking van innerlijke levenskracht. 

Den natuurlijken mensch behoort, gelijk wij zagen, 

eene zekere heerlijkheid, een samenstel van gaven 
eu krachten, welke nog eerst door een levend be-

•2* 



20 

giusel moet worden bezield. Het leveu des christens, 

als ontwikkeling van innerlijke krachten, beweegt 

zich in omgekeerde richting. Terwijl hij in Gods hei­

lig wezen zoekt in te dringen, komt hij tot heer­

lijkheid. Is er inwoning van God , dan kan de heer­

lijkheid ook niet uitblijven, gelijk het licht door 

afstraling zichtbaar wordt. Van daar dat Gods be­

loften in bet Oude Verbond ook altijd eerst op de 

inwoning en dan in de tweede plaats op de heer-
lijkheid Gods in den mensch doelen. 

De weg , welke van de heiliging tot de heerlijk­

heid leidt , is des menschen innerlijke verlichting. 

Deze begint in het binnenste van den mensch, in 

den geest, om zich van daar uit over het gansche 

gebied des levens te verbreiden. Daarom wordt de 

Geest Gods, waar die het eerst den geest des men­

schen omhoog heft in de heilige Schrift de geest der 

heerlijkheid genoemd. Verheerlijking is het door­

dringen van de stof in die volheid, dat de geest te 

voorschijn komt. De op heerlijkheid uitloopende ver­

heerlijking is het doel van alle schepsel, terwijl wij 

Gode eene heerlijkbeid boven alle ontwikkeling ver­

heven toekennen. 

Gelijk de heerlijkheid Gods de openbaring vau 

zijn innerlijk, in zich voltooid Wezen is tegenover 

de wereld, zoo heeft ook de ons tegenwoordig reeds 

eigene heerlijkheid haar doel in onze verhouding tot 



21 

de wereld. De liefde , die het levende en bepalende 

beginsel is der goddelijke openbaring, en waarin 

God zich zeiven mededeelt , moet ook de ziel onzer 

heerlijkheid en zelfopenbaring zijn. Wanneer wij in 

God, het van de wereld onderscheiden, heilig in 

zich zeiven verborgen Wezen, ingaan, zoo vinden 

wij in Hem tegelijk voor ons eene macht dor liefde, 

die ons dringt van ons zelveu vrij te worden en de 

wereld lief te hebben. Maar wie in de liefde blijft, 

die blijft in zich zeiven en in God, en heeft een 

schat, welke niet door de wereld begrensd, in zich 

zeiven besloten, maakt dat het de moeite loont, 

zich mede te deelen. Die in zijn leven het godde­

lijke handelend voor oogen stelt, die den indruk 

geeft dat Gods schatkamer voor hem geopend is, 

die heeft ook macht tot God terug te brengen , diens 

omgeving zal als door een onwederstaaubareu drang 

medegesleept en tot het besluit gebracht worden: 

wij willen opstaan en tot onzen Vader gaan. 

Het doel der verheerlijking is de volkomen, in 

alle richtingen voleindigde heerlijkheid. Moge nu 

ook deze heerlijkheid zich met toenemende kracht 

ontwikkelen, altijd blijft voor het tegenwoordige 

strijd bestaan tusschen het wezen en de uiterlijke 

verschijning. Deze onderlinge strijdigheid is tevens 

onwaarheid, want de waarheid staat zoowel tegen­

over hetgeen innerlijk met het wezen in tegenspraak 



22 

is, de leugen, als tegenover de onvolkomen voor­

stelling van het Wezen. Maar het wezen dat er is, 

moet, zoo zeker als het goddelijken oorsprong heeft, 

tot de waarheid komen. Het is nog niet geopen­

baard, wat wij zijn znllen. Daarin ligt opgeslo­

ten, dat niet slechts de heerlijkheid welke van het 

wezen afstraalt, maar ook de mensch zelf, tot vol­

making zal komen doordien hij onbeperkter tot het 

bovenmenschelijke, heilige Wezen van God wordt 

opgeheven. 

God alleen heeft in zijne groote liefde de heili­

ging en den voortgang van verheerlijking tot heer­
lijkheid in den mensch aangevangen. Kan nu ook 

de mensch alleen dan iu de waarheid blijven en het 

doel der volkomenheid bereiken, wanneer hij vast 

besloten voortstreeft, zoo zal toch God, die den 

eersten grond legde, ook alleen de volmaking kun­

nen geven, nadat de ontwikkeling in den dood af­

gesneden is. Deze volmaking is ons gewaarborgd 

in den Zoon des menschen, die alreeds tot god­

delijke heerlijkheid is verheven, en in den aan­

vang van een nieuw leven, hetwelk hij in ons heeft 

gewerkt dat den weg tot volmaking opent. 

De heerlijkheid des geestes moet aan het eind 

hare volheid daarin vinden dat het stoffelijk bestaan 

geheel van den geest is verlicht. Maar volkomen 

heerlijkheid zal den enkelen mensch niet geworden, 



23 

tenzij God haar voor allen algemeen bereikbaar 
maakt. Want de gesamenlijke eenheid der met God 

verbonden menschen geeft eerst het ware, volledige 

begrip van den mensch. Uit de menschheidj, als 

midden van al het geschapene, verspreidt zich dan 

het licht der heerlijkheid Gods door de gansche 

wereld. De nieuwe aarde zal de verheerlijking dei' 

oude zijn, de zuivere afspiegeling van die hoogere 

wereld, welke aan Cliristas toebehoort gelijk de aarde 

den mensch. 

Ik heb getracht n hier de heerlijkheid Gods in 

den mensch met eenige vluchtige trekken te schet­

sen. Veroorlooft mij thans deze teekening althans 

op eenige punten verder uit te werken. 
In den Zoon, den Eeuwige, die het uitgedrukte 

beeld des Vaders, en het oorspronkelijke beeld des 

menschen is, aanschouwen wij de maat, de bron eu 

het doel der menschelijke heerlijkheid. Gods eeuwige 

Zoou wordt in de Schrift als het afschijnsel van de 

heerlijkheid des Vaders beschreven (Hebr. 1, 3). 

In het Grieksch beteekent ,/afschijnsel" zoowel de 

lichtende volheid der heerlijkheid, welke God op 

den Zoon uitstort om voor zich zeiven openbaar te 

worden, als het terugschijnen dezer heerlijkheid op 

hem, van wien zij is uitgegaan. Wij zouden alzoo 

de heerlijkheid Gods in eene active en passive kun­

nen onderscheiden, zoo niet de eeuwige Zoon 



21 

zelf in de volle beteekenis des woords, God ware. 

Hetgeen in de hoogere wereld des lichts leeft, 

is feitelijk op aarde verschenen. De Zoon is in ge­

stalte des menschen en met een bovennatuurlijke 

heerlijkheid gekomen, wier stralen, schoon dikwerf 

verdonkerd, telkens met nieuwe kracht van hem 

uitgingen. Christus heeft deze zijne heerlijkheid 

dankend tot den Vader teruggebracht, en gelijk de 
liefde het bewegende en bepalende beginsel van alle 

goddelijke kracht is, xoo was zij ook de innerlijke 
kracht zijner heerlijkheid. 

De wederkeerige terugwerking der innerlijke krach­

ten van het goddelijke Wezen heeft in de schep­

ping haar afbeeldsel gevonden in den mensch. 'sMen­

schen eigendommelijke, in goddelijke gaven en 

krachten bestaande heerlijkheid is de heerlijkheid 

Gods in den menseh, daar hij haar niet uit zich 

zeiven heeft voortgebracht. De menseh na, die in 

zijne heerlijkheid eene uiting der eeuwige liefde heeft 

erkend, doet de heerlijkheid Gods niet bloot van 

zich terugschijnen als het overige geschapene, maar 

geeft haar als een levende, zich weerkaatsende licht­

straal , Gode met lof en dank terug, zeggende: U 

is de kracht en de heerlijkheid. En gelijk de liefde 
zoowel de bron als de bewegende kracht der heer­

lijkheid Gods is, zoo weet zij ook den menseh te 

dringen zich met haar doel te vereenigen. Alleen 



an is de mensch het afbeeldsel van deu Zoon, 

anneer hij de heerlijkheid niet voor zich zeiven 

ezitten wil, wanneer hij gedachtig blijft aan hare 

ron en aan haar doel. Geschiedt d:t niet, dan is 

le innerlijke kern der heerlijkheid weg, dan is zij 

edig en niet door God bezield. 

God heeft in zijne liefde den mensch en diens 

heerlijkheid zich tot doel gesteld, alsof Hij daaraan 

behoefte had. De mensch daarentegen stelt nu zich 

zeiven tot doel buiten God, alsof hij zich zelven 

genoeg ware; verkeerdelijk zijn rustpunt zoekende 

m zich zelven, sluit hij zich van God af zoowel 

als van de menscheu, tot wie hij toch wezenlijk 

behoort. In plaats van het licht zijner heerlijkheid 
van God te ontleenen, en even als eene planeet 

zich naar de Zon des heils te keeren, waagt de 

mensch het in zijne zelfverheerlijking, zelf eene 

zon met eigen licht te zijn, en voor zijne willekeu­

rig verspilde heerlijkheid wettige erkenning te 

eischen. Maar deze heerlijkheid is slechts de spook­

achtige glans van het phosphorlicht der ontbinding. 

Het van den Schepper gescheiden schepsel is in 

weerwil van allen glans, één groote_ leugen. 

Eigen heerlijkheid, zelfverheerlijking is een ruimer, 

algemeener begrip dan zelfzucht, welke laatste uit­

drukking, schoon zij in eenvoudigheid, omvang en 

rekbaarheid alle andere aanduidingen van het booze 



•zo 

overtreft, niettemin formeel te onbepaald is, en 

noch de middelen noch liet doel eener van God ge­

scheiden werkzaamheid genoegzaam doet kennen. 

Men zou kunnen tegenwerpen, dat het begrip van 

eigen heerlijkheid en zelfverheerlijking juist te eng is 

om het gansche gebied van het booze te omvatten, 

dat daardoor het booze enkel in den vorm der zelf­

verheffing wordt gekenmerkt. Maar ook de heilige 

Schrift karakteriseert het booze in zijne algemeen­

heid als zelfverheffing, zoowel waar het de eerste 

bron , alsook waar het de laatste, openlijke verschij­

ning geldt van het booze aan het einde der dagen, 

wanneer het tot bewustzijn van zijn doel zal zijn 

gekomen. De krachten, gaven en heerlijkheden, 

welke den mensch verleend zijn, omvatten het gan­

sche gebied van den geest en de zinnen. Wanneer 
hi.i nu in dat alles niet naar de maat en den regel, 
welken God wil, maar naar eigen willekeur tewerk 

gaat, plaatst hij zich boven Gods wil, en gedraagt 

zich, schoon op zinnelijk gebied zich vaak niet 

bewust geworden en daarbij op onoverkomelijke hin­

derpalen stuitende, als een wezen, dat zijn levens-

grond in zich zei ven heeft. Van daar dat de heilige 

Schrift alle overtreding van het goddelijk gebod, 

zonder onderscheid, als afgoderij brandmerkt. Ook 

de fijngevormde geest van den heidenschen Griek 

geeft dezer waarheid getuigenis, waar hij den wor­



tel des kwaads in den overmoed vindt, als welke 

ie zedelijke maat en regel, die den menseh gege­

ven is, veracht en overschrijdt. Da heiden van het 

oude Rome schijnt, wel is waar, van eene juist 

tegenovergestelde opvatting uit te gaan, wanneer hij 

het booze uit de traagheid zoekt af te leiden. Doch 

ook de traagheid is in zoover met den overmoed en 

de eigen heerlijkheid verwant, als zij de geestelijke 

eischen, welken den mensch gesteld zijn, halsstarrig 

afwijst. Een edel Romein klaagt, dat de in zelfver-

heerlijkende traagheid verzonken mensch wel de voor­

schriften der wet laat gelden, maar slechts in zoover 

zij hem voor krenking van buiten beschermen, en 

dat hij de overtreding der wet veroordeelt, maaral­

leen als de overtreder hem schade berokkend heeft. 

Deze getuigenis der klassieke heidenwereld wordt 

door die der heilige Schrift toelichtend bevestigd. 

Zonder zich door het godsdienstvertoon daarvan te 

laten verblinden, kenteekent de Schrift hetheiden-

dendom als zelfverheerlijking, gepaard met verloo­

chening van de bron en het doel der menschelijke 

heerlijkheid. Want, gelijk de heidenen (volgens 

Paulus Rom. I, 21 vv.), ondankbaar de heerlijk­

heid van het schepsel in hare bron miskend en haar 

zelfstandigheid toegekend hebben, zoo hebben zij 

| die heerlijkheid ook, in plaats van haar naar Gods 
beeld door heilige liefde tot werkelijkheid te bren-



2S 

gen, door willekeurig misbruik verdorven en te 

schande gemaakt. Beide, bron en doel, staan in eng 

verband, zoo gewis als God in één persoon de alpha 

en de omega, de God der scheppende en der vol­

tooiende liefde is. Omgekeerd zal een ondankbare, die 

niet ernstig aan vrije liefde welke dankbaarheid 

verdient, gelooft, noch geneigd noch in staat zijn, 

zoodanige liefde te betrachten en aan den dag te 

leggen. Niet lang nadat de held van Marathon, 

met ondank beloond, in den kerker gestorven was, 

verliet Aeschylus zijn vaderland in diepe smart over 

het zedelijk verval zijn volks. 

Zelfverheerlijking en liefde staan lijnrecht tegen 

elkander over, en gelijk gene de moeder van alle 

kwaad is, zoo is deze de moeder van alle deugd in 

oneindige verscheidenheid. Gene heeft haren oor­

sprong in den zich zeiven verheerlijkenden duivel, 

die, onmachtig ecne wereld van heerlijkheid te schep­

pen, enkel de heerlijkheid, welke God schiep, misbrui­

ken, omkeeren en verwoesten kan; de liefde heeft haar 

hemelsche vreugde in God, die voor zich zeiven geene 

heerlijkheid zoekt anders dan die, welke de door Hem 

verloste mensch Hem in dankbare wederliefde geeft. 

Zien wij de denkbeeldige schatten der eigen heer­

lijkheid uit de diepte te voorschijn komen! Daar zij 

zich meest dicht bedekt vertoonen, zullen wij ze 

ontblooten moeten. 



29 

's Menschen eigeiidoramelijke heerlijkheid draagt, 

daar zij door de hoogste Liefde gegeven is, in haar 

ganschen omvang de strekking in zich om tot een met 
don God der liefde verhonden leven iu staat te stel­

len. Aan deze strekking kan de zelfverheerlijkende 

meusch zich zoo weinig onttrekken, dat hij genoopt 

is, haar althans schijnbaar te volgen. Maar de van 

Grod gescheiden mensch kan zich van zijn kleine 

Ik niet losmaken, en ook wanneer hij, in den vorm 

der liefde, ten dienste van anderen werkzaam is, 

sluipt altijd de zelfverheerlijking weder heimelijk als 

doel hij hem binnen, al zoekt hij dit met zijn ge­

slepen en behendig verstand voor zich zeiven te 

loochenen. 
Op welke wijze de aan den mensch verleende heer­

lijkheid van hare bron en haar doel wordt vervreemd 

en daardoor de eigenverheerlijking dient, is gemak­

kelijk na te gaan in de stoffelijke goederen en de 
vermogens des geestes, welke tot die heerlijkheid 

behooren. Want het ingebeelde bewustzijn tot het 

bezit en de vermeerdering dier bezittingen zelf het 

meeste te hebben bijgedragen, maakt niet alleen den 

mensch opgeblazen, zoodat hij hen, wien zulks niet 

gelukt is, veracht, en ophoudt God oprecht te dan­

ken ; maar die inbeelding verduistert tevens zijn oog 

zoodat hij het doel niet ziet waartoe het bezit hem 

verleend is. Het bezit van die stoffelijke en on­



30 

stoffelijke goederen wordt óf eenvoudig onzinnige 

zelfzucht, óf het gebruik daarvan ten bate van an­

deren strekt in den grond der zaak alleen om de 

zelfverheerlijking te dienen. 

Ook de veelheid der ambten is heerlijkheid. Zij 

zijn door de alles ordenende Liefde ingesteld, opdat 

de geestelijke gaven organisch geordend en voor 

afzondering bewaard zouden worden. Maar de amb­

ten zijn dikwijls slechts de schitterende kroon van 

een ledig brein, schoon de zoodanige in de ver­

bijstering zijner eigen heerlijkheid, om zijne wezen­

lijke begeerte te bedekken en zijne vermeend per­

soonlijk gewicht, zijne persoonlijke waardij te doen 

uitkomen, eene zekere verachting van ambt en 

titel, van adel en eereteeken aan den dag legt. 

Verlaten wij deze poppenkraam van het klein, 

bekrompen leven, om tot ruimer levensgebied terug 
te keeren! Liefde is verruiming van het Ik. Hoe 

wijder de kring van belangen is, waarin de mensch 

zich beweegt, des te meer nadert hij de liefde. 

Maar losgerukt van God, die van zich zeiven is 

uitgegaan om in de wereld in te gaan, kan nie­

mand in waarheid los worden van zich zei ven. 

De heerlijkheid Gods wil niet slechts in den en­

kelen mensch, maar ook in groepen van meerderen 

te voorschijn treden derwijze, dat deze door de liefde 

verbonden worden. Het gezin, de natie, de mensch-



3i 

I lieid is een voller begrip dan de enkele mensch. 

I Maar de aard van het raenschelijk samenzijn 

i brengt mede dat die vereenigingen, elke naar ka­

ren aardj de eigen-heerlijkheid van den enkelen zoo-

| wel beperken alsook prikkelen en sterken. Zoo zijn 

er gezinnen, welker leden in de dagen der heerlijk­

heid elkander aanhangen en onderling trotsch zijn 

op elkander, zonder werkelijk elkaar lief te hebben. 

Hoe geringe zedelijke waarde aau zoodanige samen­

voeging kan worden toegekend is daaruit te zien, 
dat teregtwijzing en blaam, waardoor één der fami­

lieleden is getroifen, door de anderen met gelijke 

verontwaardiging worden van zich geworpen alsof 

de eigene, onverbeterlijke, persoonlijkheid in hare. 

eigen heerlijkheid beleedigd ware. Edel is het voor­

zeker, aan de groote taak, aan de wereldroeping 

der mensehheid met zelfopoffering deel te nemen, 

maar wfj weten ook dat in dit algemeene streven 

de eigen heerlijkheid van den enkelen mensch altijd 

weder voor den dag komt. In de vereering van het 

genie verheft de mensch zich zeiven, ook dan als 

hij anderen eert. En zoo sterk is dikwerf deze ver­

keerde zucht, dat hij de voorwerpen zijner aanbid­

ding, de in zijn oog verhevenste toonbeelden van 

waren menschenadel in den naasten engen kring 

van hem toevallig bekende personen zoekt. De van 

God gescheiden mensch verstaat uitnemend de kunst, 



o 2 

zich niet de heerlijkheid van eeu grooter geheel te 

tooien, en aldus aan het gevoel zijner persoonlijke 

nietigheid te ontgaan. Hij weet zich den schijn te 

geven, als ware het hem niet om zijn ])ijzonder 

belang maar om eene algemeene zaak te doen, om 

het welzijn van zijn gezin, den roem van zijn volk. 

Deze ingebeelde edelaardigheid verzacht bovendien 

het bewustzijn van schuld met opzicht tot de midde­

len, die hij ter bereiking van zijn doel heeft gebe­

zigd, en houdt den voortgang in zelfkennis legen. 

Paulus leert ons, dat men voor algemeene doelein­

den groote offers brengen, ja zelfs zijn leven geven 

kan, zonder dc liefde te hebben en zonder in we­

zenlijkheid los te worden van zich zeiven. 

De ware, door liefde bezielde heerlijkheid Gods 

in den mensch wil erkend zijn en dankbare weder­

liefde ontmoeten. Hetzelfde doel, schoon zonderling 

misvormd, zweeft den mensch voor oogen ook in 

zijne door liefde niet bezielde zelfverheerlijking. 

Deze laatste toch treedt slechts zelden met die trot-

sche zelfgenoegzaamheid op, dat zij voor innerlijke 

erkenning onverschillig, onder het kleed van zedi-

gen eenvoud zich in gestadige droomerijen van zelf­

bespiegeling veriustigt. Hoe minder de zelfverheer 

lijkende mensch weet Gode welbehagelijk te zijn, 

des te ijveriger moet hij erkenning bij de menscheu 

zoeken. Maar even als hij geen liefde zaait, wil hij 



ook geen liefde oogsten; liefde heeft tooi- hem, 

daar hij glans en schittering zoekt, te weinig nit-

wendigen schijn. Liever wil hij op zijne ijskoude 

hoogte met verbazing aanschouwd, bewonderd , be­

nijd zijn. Hij voelt zich miskend als hij met an­

deren op eene lijn wordt geplaatst. Hij wil in zijne 

heerlijkheid voor- een prachtexemplaar gelden, dat 

niet maar eenvoudig met andere in de rij mag wor­

den gesteld. 

Zoozeer is intusschen onder den invloed van het 

Christendom de geest van ware zedelijkheid in de 

wereld doorgedrongen, dat open zelfverheerlijking on­

zedelijk en belachelijk wordt geacht. Het voor­

beeld der Grieksche aanvoerders, die na den slag 

bij Salainis zich zeiven den hoogsten prijs toekenden, 

zon thans wel niet meer worden gevolgd. Het booze 

brengt onwillekeurig hulde aan het goede, in zoover 
het zich lafhartig verbergt. Menigeen, om den 

schijn van nederigheid en bescheidenheid te redden, 

wacht, als de spin in haar net, of hij eenig voedsel 
voor zijne zelfverheerlijking zal krijgen. Maar het 

streven om zich zeiven als groot en gewichtig te ver-

toonen, komt toch in alles uit , ook in de vele woor­

den van den armen ongelukkige, die bij het kwel­

lende bewustzijn zijner nietigheid zich tracht op te 

blazen, of onder de knaging van een kwaad gewe­

ten anderen tot zijne eigene laagte en nog lager 



34 

zoekt neer te trekken. Op de hoogten van het leven 

der menschheid ontmoeten wij de zelfverheerlijking 

dikwijls in het belangwekkend gewaad der beschrij­

vingen van eigen leven, met en zonder godzalige 

woorden. Om het heimelijke streven te bedekken, 

toont men zijne heerlijkheid als in de weerkaatsing 

van een gebroken stralenglans, door te laten door­

schemeren, hoeveel men reeds bij anderen geldt; 

als nienweren kring van aanbidders neemt men 

dan ook nog wel genoegen met onmondigen en 
ij dele dwazen, die men overigens veracht, maar 

aan wier oordeel men nu groot gewicht hecht, daar 

het de afspiegeling is van eigen, ingebeelde heer­

lijkheid. 
Moge het hier aangeduide streven ook kunstig 

bedekt worden, het treedt steeds te voorschijn, waar 

het tegenstand ontmoet. Bij gebrekkige zelfkennis 

kan de mensch in zijne verblinding niet begrijpen, 

dat anderen iets in hem te laken vinden; daardoor 

pleegt hij elke ondervonden terugzetting, met ge­

wone boosaardigheid uit de ergste en schandelijkste 

beweegredenen af te leiden. Het Ik, dat in Zijne 

Majesteit beleedigd is, werpt zich met woede op 

zijne vermeende vijanden. Uit de verbittering, waar­

mede de verachting wordt opgenomen, kan men tot 
de mate van overmoed besluiten, die er was in de 

dagen der eere; hoe meer zelftevredenheid des te 



35 

meer ontevredenheid over gemis aan erkenning, 

over het slechte loon dezes levens. 

Maar de mensch pleegt in zijne verblinding ook 

lienj die zich niet aan zijne heerlijkheid lieoben 

vergrepen, laag te stellen. In plaats van zich met 

deelnemende liefde in de heerlijkheid van anderen 

te verheugen, beschouwt hij hunne heerlijkheid als 

een hinderpaal voor zijne eigene, en meent verkeer­

delijk, dat naar gelang het hem gelukt anderen te 

vernederen, te verkleinen, hij zelf in hun oog zal 

rijzen. Hij kan anderen niet oprecht waarderen, ten­

zij hij ook hierin stof tot zelfverheerlijking mocht 

vinden. Hij kan anderen niet hoeren prijzen, zon­

der hen te benijden. Terwijl de mensch alleen in 

de volle vereeniging met zijn geslacht, in de ge­

meenschap van aller krachten, welke de zijne aan­

vallen en verbeteren, tot ware heerlijkheid komt, 

keurt hij het in zijne zelfverheerlijking beter, zich 

met zijne „begaafde persoonlijkheid" af te zonderen, 

als ware het onmogelijk zijn talent ook eene partij 

in het groote orchest van aller samenwerking aan 

te wijzen. In plaats daarvan verteert hij zich zei­

ven in onrustig, eigenzinnig tegenstreven, en wel 

verre van de dooden van het verleden, in «ie God 

iets onvergankelijks heeft gewerkt, over hemzelven, 

in het heden levende, te laten heerschen, onttrekt 

hij zich, als hij niet zelf onvoorwaardelijk durft 

3* 



36 

heerschen, ook aan de „mislukte vindingen'''' der 

levenden, terwijl liij zijne traagheid, bekrompen­

heid, zelfzucht en eigenheerlijkheid schijnheilig met 

de plichten zijner bijzondere roeping en taak zoekt 

te bemantelen. 

De zelfverheerlijking des menschen is theoretisch 

in de leer van het pantheïsme ontwikkeld. Terwijl 

het materialisme enkel aan het stoffelijk licliaam 

der wereld zelfstandigheid toekent, omvat het pan­

theïsme het gansche gebied van de heerlijkheid des 

raenschelij ken levens met de rijke volheid van de 

betrekkingen, waarin de geest zich vertoont; zelfs 

aan de godsdienst wordt daar eene plaats ingeruimd, 

als ten minste het bewustzijn der afhankelijkheid 

van het groote geheel dien naam verdient. Wanneer 

de wet van het Heelal den enkelen mensch tot ze­

delijk richtsnoer gegeven wordt, is dat slechts eene 

andere uitdrukking van hetzelfde denkbeeld, een 

woordenspel. Altijd is de mensch losgerukt en ge­
scheiden van den levenden God der liefde, en wel 

verre, dat het algemeene geheel den mensch van 

zich zeiven zou kunnen afbrengen en omhoog hef­

fen, is het iii zijn bedriegelijken vorm juist ge­

schikt den mensch in zijne afzondering te bevestigen. 

Alleen in den levenden God wordt de mensch in 

waarheid van zich zeiven vrij. Maar de pantheist, 

die den van de wereld onderscheiden, heiligen God 



37 

niet kan vinden, kan juist daardoor ook Gods liefde 

en heerlijkheid, welke in de wereld is geopenbaard, 

en de hooge, boven de wereld reikende bestemming 

van den raensch, die met een heilig God verbonden 

is, niet verstaan, gelijk ik straks zal aantoon en. 

Alle verheffing van den mensch nevens God is 

eeti leugen, door de verbeelding voortgebracht; in 

die verheffing zinkt de mensch van zijne ware hoogte 

neder. En zoo brengt dan ook de pantheistische leer 

in hare grondslagen mede, dat de mensch als on­

zelfstandig lid van het geheel, zijne eeuwige, boven 

dit leven reikende bestemming loochent, en zich 

alzoo tot het dier verlaagt. Want waar de liefde 

jegens den eeuwigen, persoonlijken God ontbreekt, 

daar is ook geen geloof mogelijk aan de onsterfe­

lijkheid en de eeuwigheid der liefde. Den mensch 

aldus van zijne verhevene bestemming te berooven, 

is zelfverlaging, en vindt zijn grond in 's menscheu 

traagheid, schoon men getracht heeft, het als ne­

derigheid te doen voorkomen tegenover het hoog­

moedig egoïsme van hen, die ganschelijk niet ster­

ven willen. Maar juist in die trage zelfverlaging 

ligt de meest drieste zelfverheffing opgesloten. Men 

wil geen aanspraak maken een wezen te zijn dat 

voor de eeuwigheid bestemd is, om zich te bevrij­

den van eenc lastige gehoorzaamheid aan de wet­

ten, welke ons tot eene hoogere bestemming moe­



38 

ten opleiden. De wet der zonden in onze leden wordt 

trotsch tegen de wet des geestes opgeheven, waar 

de dichter zingt: „De aardsche deelgenoot des levens 

houdt den uit God geboren geest in engen kerker 

gevangen; belet hij mij den engelen gelijk te wor­

den, zoo wil 'k hem volgen mensch te zijn." Neen, 

neen, zoodanig streven om mensch te zijn, wordt 

door de heilige Schrift als dierlijke verzonkenbeid en 

duivelachtige zelfverheffing tegelijk gebrandmerkt. De 

heilige Schrift beschouwt den mensch op tallooze 

plaatsen als dier, en schijnt hiermede met diegenen 

in te stemmen, die 's menschen eeuwige bestemming 

loochenen. Maar die Schrift wijst deze dierlijke 

verzonkenbeid juist als een afwijkenden toestand 

aan, waaruit de mensch moet worden opgeheven. 

In Christus, den Godmensch, wordt de mensch 

reeds thans tot heerlijkheid, Gode gelijk, verbeven. 

"Want toen voormaals de Cananesche vrouw, smart­

vol over hare dierlijke verlaging klagende, met ver­

langen tot hem opzag, bejegende bij haar als eene 

godin, en sprak dat groote woord: „U geschiede ge­

lijk gij wilt." 

Van God vervreemd in zelfverheerlijking en zelf-

verlaging wordt de mensch onvatbaar, zijne ware, 

godegelijkende heerlijkheid te verstaan. Het leven des 

menschen is zeker het afschijnsel van hemelsche 

levensvormen; maar wanneer dat leven zelf in zijne 



rordt 

waar 
;vens 
ïrker 

wor-

een, 

ordt 

d en 

De 

ooze 

men 

verzonkenheid tot richtsnoer verheven wordt, moet 

omgekeerd het oorspronkelijke hemelsche beeld een 

bedriegelijke, spookachtige schaduw worden. Geen 

vorm van het menschelijke leven vindt zoo diepen 

grond in Gods innerlijk wezen als de verbinding dei-

geslachten. Het vijfde gebod staat in het schitte­

rende middenpunt tnsschen het eerste en het zevende, 

en heeft onmiskenbaar met deze beiden zoowel in 

goeden als in slechten zin den ingrijpendsten samen­

hang. Die geen heilig vaderschap op aarde kent, 

en dat begrip door hartstochtelijke willekeur be­

dorven heeft, zal nooit oprecht aan een Vader en 

Zoon in den hemel gelooven. Is de eenvoud der 

oogen zoo uitgedoofd, dat zij voor liet goddelijke in 

zijn eenvoudigsten en liefelijksten vorm gesloten zijn, 

dan zal het hart weldra ophouden God biddend te 

zoeken en in kuischheid den tijd af te wachten, 

dat het zelf vaderhart worde. Een volk, dat in 

den wortel van zijn bestaan, in het familieleven, 

krank is, zal niet lang bestaan op aarde; een volk, 

dat geen heiligdom noch de hemelsche heerlijkheid 

des gezins kent, kent ook geenerlei ander heilig­

dom, en kan, in weerwil van zijne kunstvlijt en 

re, schitterende beschaving , onmogelijk bestemd zijn, 

(Jes andere volken te leiden en te beheerschen. 

;he De zelfverheerlijking van den mensch moet in 

jue strijd geraken met den heiligen God, die niet ge-

P lijke 
:and 
ren. : 

isch 

'en. 

art-

,'er-

ene 

ge-

•: 

slf-



40 

doogen kan dat de heerlijkheid , welke den mensch 

verleend werd, misbruikt eu tegen de door Hem 

gegeven bestemming worde besteed. De mensch, 

die zich van de hemelsche heerlijkheid Gods heeft 

losgerukt, moet haar dreigend en bloedig zieu op­

rijzen aan den gezichteinder van zijn nachtelijk don­

ker leven; hij voelt de lichtstraal, welke van die 

heerlijkheid op hem nederschiet, als een brandend 

vuur in zijn geweten dringen. Het kwade geweten 

is de goddelijke band, waardoor de geschapen geest 

ook in diepte van val nog aan zijn oorsprong blijft 

vastgehecht. Het gestolen vuur der eigenheerlijkheid 

knaagt als een gier aan hart en lever, den zetel 
van het gevoel en het zieleleven. Velen droomen 

wel hun leven lang een ingebeelden, onwaren droom 

van zich zeiven, van God en de wereld, zonder zich 

te laten wekken. Maar er komen tijden, waarineen 

gevoel van onzekerheid den verblinden mensch waar­

schuwt dat de bodem onder zij ne voeten ondermijnd 

is. Als door bliksemlicht wordt het hem helder 

dat de zonde bedrog is, in zoover zij den mensch 

een onware heerlijkheid voorspiegelt, welke nog 

niemand duurzame bevrediging gegeven heeft noch 

geven zal, daar zij tegen 's menschen bestemming 

eu tegen de waarheid ingaat. 

Maar deze eenvoudige waarheid wordt verzwakt 

en de vraag verkeerd gesteld, als men de heerlijk-



•tl 

lieid des mensclien wegens liare eindigheid als nie-

ig verklaart, en wellicht zich op deze erkenning 

zijner nietigheid nog laat voorstaan. De met God 

verbonden geest des menschen, die jnist in vergan­

kelijke vormen zijn kracht moet toonen, gaat zelfs 

teniet, als hij in eene van God vervreemde heer­

lijkheid ondergaat, als hij in werkzaamheid zonder 

wezenlijk doel vluchtige schaduwbeelden najaagt. 

Klein en gering is inderdaad de heerlijkheid, aan 

welke de mensch zijne onsterfelijke ziel ten ofler 

brengt, en de glanzende paerlen, welke het leven 

kosten, zijn dikwerf niet dan een blinkend glazen 

tooisel der verbeelding. Menigeen zal zich verwon­

deren, hoe weinig ware achting hij genoten heeft. 

Veel, waarvoor men God en Christus, zijn leven 

en zijne zaligheid heeft opgeofferd, zal aan het 

einde, als het oog nuchter en helderziende gewor­

den en de groote roes der wereld uitgeslapen is, 

niet meer waard schijnen dan een nietig linzenge^ 

recht. Maar de waarheid is, gelijk Johannes zegt, 

niet in ons, wanneer wij de zelfverheerlijking slechts 

als nietig aanmerken, en alzoo het eigenlijke wezen 

der zonde loochenen. De zelfverheerlijking is beroo-

ving van God, en doet alzoo schuld geboren wor­

den, die als een onuitwischbaar brandmerk op het 

geweten drukt, ook wanneer de middelen tot zelf­

verheerlijking verdwenen zijn. De mensch, die zich 



met alles wat hij is, van zijn Schepper heeft afge­

scheiden , moet voor Gods aangezicht worden verwor­

pen. De innerlijke gemeenschap met God houdt op, 

ook al wordt hij zich daarvan aanvankelijk niet be­

wust. De verblinde mensch heeft meestal niet eens 

voorgevoel, gelijk het dier in zijn instinct, van het 

naderende ouweder, en hoort zonder angst het dof 

gerommel van het dreigende gericht. "Wanneer ech­

ter dat bewustzijn ontwaakt, is het de terugwerking 

van den ernst waarmede God den mensch aanziet. 

Geheel vergeefs is het, na de volbrachte scheiding 

van God nog van eene verkeerde opvatting der be­

trekking van God tot de wereld, van monisme en 

dualisme te spreken. Schijnvrede is erger dan oorlog. 

Maar de heerlijkheid Gods openbaart zich ook 

daarin, dat zij de heerlijkheid, welke door den 

mensch misbruikt, en alzoo doelloos geworden is, 

zichtbaar te gronde rigt. De zelfverheerlijking eindigt 

in zelfontbinding en geheel verval, dewijl de onder­

houdende kracht van boven ontbreekt. Gelijk de 

Grieken, nadat zij de heerlijkheid van hun opge­

wekt, jeugdig leven verbruikt hadden, in dor proza 

ondergingen, zoo zal alle zelfverheerlijking, ook 

wanneer zij te harer tijd nog in jeugdige frischheid 

schittert, haar zeker einde niet ontgaan. Alleen hij 

die aan het hart der eeuwige liefde zich blijft hech­

ten, blijft aan de bron van kracht en steeds nieuw 



; afge-

srwor-

dt op, 

et be-

: eens 

m het 

t dof I 
;• ech-

rking 

aziet. 

iding 

!r be­

te en 

•rlog, 

ook 

den 

43 

toestroomende heerlijkheid. Daarentegen moet de 

heerlijkheid Gods op datgene, wat zich van Hem 

afzondert, met vernielende macht nederkomen. Zoo 

hoog de mensch zich boven de maat verhief, even 

ver wordt hij naar de wet der beweging beneden 

het oorspronkelijke peil teruggeworpen. Nood en 
dood —• dus klinkt spottend de echo voor hem, 

die wil worden als God. Op de puinhoopen van 

menschelijke heerlijkheid verschijnt het stralende 

licht van de heerlijkheid Gods. De bewegende 

kracht van Zijne heerlijkheid is niet alleen de liefde, 

maar ook de heiligheid, welke tegen de wereld op­

treedt. Daarom is ook op die merkwaardige plaats 

van Jesaja, waar het komende gericht wordt aange­

kondigd, de heiligheid op gelijke lijn gesteld met 

de heerlijkheid. ^Heilig is onze God de Heere Ze-

baoth, alle landen zijn vol van zijne heerlijkheid." 

De heerlijkheid Gods zal overal haar recht verkrij­

gen, zij het in gerichte of genade, onverschillig of 

£ de I zij erkend worde of niet. Trouwens schijnt reeds 

pge- de onverbiddelijke dood genoegzaam om den mensch 

roza van de droombeelden zijner zelfverheerlijking te be-

ook vrijden, en hem tot inzicht te brengen. Er is inder-

iieid daad eene groote opgewondenheid van geest noodig, 

hij om in dit arme leven zich zeiven schijnbeelden van 

!ch- heerlijkheid op de enge kerkermuren te teek en en. 
3mV | ^ -aal' 111 ct de uiterlijke heerlijkheid wordt de gezind-

a is, 

idigt 

ider-



14 

held nog niet vernietigd, welke daarin leeft. Juist 

dan, als liaar de middelen ter liarer verwezenlijking! 

ontrukt worden, doet zij haar vermeend eigendoms­

recht in onverholen trots gelden, en terwijl zij zich 

verbitterd in zich zelve terugtrekt, vindt zij gele­

genheid tot zelfbespiegeling, ook in overgebleven 

scherven van het gebroken pronkstuk. Daarbij komt 

dat de verblinde mensch in de straf, welke hem treft, 

allerlei werking en tusschenkomst van menschen 

ziet, alleen niet de heerlijkheid Gods. De ijdelheid 

der zelfverheerlijking was in Griekenland op haar 

hoogst in den tijd van het verval; hetgeen nog 

overig was van zedelijke kracht werd destijds de stof 

voor nietige redetwist in de scholen, en ook Israël, 

nadat het van zijn God was afgevallen, hoopte nog bij 

de rookende puinhoopen zijner heerlijkheid op dien 

God, die het uit naar zijne meening onverdiende 

ellende zou verlossen. Alle straf mist haar doel, als 

de mensch niet tot zelfkennis komt en zich zelveu 

oordeelt. Maar Gods heerlijkheid moet de valsche 

heerlijkheid onverbiddelijk vernietigen, het moge 

den mensch dan baten of niet. 

De strijd tusschen de heerlijkheid Gods en de 

heerlijkheid des mensehen heeft zijne eigene ge­

schiedenis. Vele torens van Babel zijn in de wereld 

gebouwd en weder vernield. Maar te midden van 

deze vernielende straffen is God van den beginne 



45 

Juist 

ijking 

Joms-

ij zich 

gele-

leven 

komt 

treft, 

ichen 

liieid 

Haar | 

nog 

• stof 

r a  e l ,  

? bij 
dien 
üide 

als 
veu 

iclie 

oge 

de 

ge-

)edaclit geweest, de ware heerlijkheid van den 

mensch weder op te houwen. Met dat doel heeft 

hij zijne liefde jegens de menschen aan het licht 

doen komen op eene wijze, die alle zelfbedrog van 

den mensch overwint. Die liefde nu is, gelijk wij 

zagen, het innerlijke wezen der goddelijke heerlijk­

heid. Maar naardien zij zich te midden der strafge-

richten blijvend betoond , en zich in naam en tot heil 

van den mensch met die gerichten verbonden heeft, 

is haar eene nieuwe uiting van zich zelve en eeue 

nieuwe heerlijkheid geworden , waarvan het weldadig 

licht boven allen hemelschen stralenglans schittert. 

In het volk van Israël heeft God zijn naam „bo­

ven alles heerlijk gemaakt" , om het vuur der heer­

lijkheid, op enge ruimte ontstoken, ééns voor alle 

volken te doen lichten. De Heilige is in Israël ver­

schenen, opdat Israël heerlijk zou worden. Maar 

uit die onmiskenbare betooning van heerlijkheid is 

ook te verklaren, dat de zelfverheerlijkende, van 

God vervreemde gezindheid in Israël, op veel meer 

bewuste, verderfelijke wijze dan bij de Heidenen 

zich openbaren en daarom ook veel strenger gestraft 

worden moest. Ook diegenen onder Israël, die de 

geopenbaarde heerlijkheid Gods erkenden, waren 

eid niet beveiligd, dat de betooning der goddelijke ge-

'au nade bij hen niet weder een prikkel voor hunne 

ine zelfverheerlijking werd. Ik spreek hier niet van 



46 

een David, een Hiskia, die in ij dele zelfbespiegeling 

op geheel uiterlijke goederen roemden, eu deswege th 

door zware straffen werden getroffen. Veel gevaar- iw 

lijker was de zelfverheffing op grond van godsdienstige nü 

voorrechten eu gunsten, dewijl hun bezit eene zoo ' n( 

krachtige, onmiddellijke aansporing tot nederigheid P" 

is. Die groote daden Gods, welke bestemd wareni 

om Israël van zijne zelfverheerlijking te verlossen, ; 

moesten juist aan dat zoo stoffelijk gezinde volk ' 

grond tot zelfverheerlijking geven. Gelijk de gaven des. , 

geestes voor de Grieken, zoo waren de godsdienstig-

zedelijke voorrechten voor Israël aanleiding om zich te 

verheffen en anderen te verachten. Onder den schijn 

van Gods naam te verheerlijken, verheerlijkten zij zich 

zelve; de tempel van Salomo werd gaandeweg on- j 

merkbaar tot een trotschen toren van Babel, en het 

einde dezer gansche schijnheerlijkheid was, dat geen 

steen op den andere bleef. 

De grootste botsing tusschen God en den mensch 

was juist daar, toen de liefde, welke 's menschen 

ware heerlijkheid zoekt, vol van den schoonsten 

lichtglans in Christus te voorschijn trad. De hemel 

sche heerlijkheid in Jezus Christus, in stralen van 

gebroken licht verschijnende, voldeed ganschelijk niet 

aan den rijkgekleurden droom van uiterlijke, stoffe­

lijke heerlijkheid, waarnaar Israël zoo verlangend 
uitzag. Al wie de eerste voornaamste behoeften van 



47 

jcling 

swege 
ïvaar-

stig-

•Ii te 

iet mensclielijke leven erkend had, erkende ook in 

Christus de vastigheid der hulp, schoon die niet 

wam op het strijdros van den wereldveroveraar, 

istige Jnafir gezeten op het veulen eener ezelin. Dan de 

s zoo Inensch, die zich welbehagelijk in zijne zelfverheer-

jheidsSijking gevoelt , kan niet verdragen dat de heerlij k-

raren Ijlieid van Christus hem bestraalt, want hij gevoelt, 

ssen, flat wie de heerlijkheid van Christus aanneemt, zijne 

volk Éigene heerlijkheid moet laten varen. Er blijft alzoo 

i des |Mleclits over, óf het licht uit te dooven, óf als de 

uien in donkere muurspleten, zich in de bouwval-

en der zelfverheerlijking verbergen, waar de heldere 

;hi]'n alik van het daglicht ten laatste verloren gaat. 

zich -j Israël, ' t  welk het eerste koos, is tegenover den 

on- ^ tweeden Adam evenzoo de vertegenwoordiger van 

het de menschheid aller tijden, als de eerste Adam het 

:een in 't algemeen is. De zelfverheerlijking eindigde in 

de volheid der tijden met zelfvernietiging. Want 

daar Christus het oorspronkelijk beeld en de ver­

tegenwoordiger, alzoo het ware Ik der menschheid 

is, moet zijn dood in den hoogsten zin als de zelf­

moord der menschheid worden beschouwd. In deze 

zelfvernietiging wordt Gods oordeel voltrokken, in 

Hzoover God zijn Zoon in de handen der verblinde 

Imenschen overgeeft, opdat zij hun eigen heil ver­

is woesten. Maar de zending cn de overgave des Zoons 

|is bovenal als eene daad dier couwige liefde aan te 



48 

merken, welke liet middenpunt is v<in (iods bestaan 

en te midden van Gods straffen zich werkzaam en 

doeltreffend betoond beeft. 

In den Godmensch zien wij eene heerlijkheid 

Gods, welke voor den raenscli bestemd is. De 

liefde, als de innerlijk bewegende kracht van Chris­

tus' heerlijkheid , is niet slechts in zijne afzonder­

lijke werken , maar in 't algemeen in zijn menschelijk 

bestaan zigtbaar. Door de kracht zijner liefde wilde 

hij mensch worden. Mitsdien heeft hij niet een 

aanvang, welke buiten zijne medewerking gesteld 

was, tot zijne levensdaad gemaakt, maar hij beeft 

den aanvang zelf gesteld. Van daar dat hij ons reeds 

als stamelend kind te Bethlehem zijne liefde ver­

kondigt. Zijne liefde deed hij verder kennen door 

daden der liefde, doordien hij liet verdoolde bijeen 

zocht, om het te redden; en zijne magt, welke die 

des Boozen overtrof, openbaarde hij daarin dat 

hij weder oprigtte die door den duivel waren over­

weldigd. Schoon in Christus, den tweeden Adam, 

de oorspronkelijke heerlijkheid des menschen, welke 

is: in de kracht der liefde magt te betoonen —) 

hersteld was, gebruikte hij echter deze heerlijkheid 

niet voor zich zeiven. Ja zelfs, terwijl de menschen 

de hun geleende heerlijkheid als roof zich toeeigen­

den, deed hij afstand van de hem toekomende he-

melsche heerlijkheid, om in afhankelijkheid en de 



gestalte van den dienstbare te leven. Zelfs daarin 

erkenden zijne discipelen nog zijne liecrlijkheid. 

Maar hij daalde dieper neer. Want hij deed zijne 

liefde ook nog daardoor kennen , dat hij zich mede 

onderwierp aan het gericht, dat over de menschel ijke 

zelfverheerlijking wordt voltrokken. Dat hij het 
daaraan verhonden lijden niet uit stoffelijke nood­

wendigheid maar uit vrije liefde aanvaardde, kan 

uit de wonderbare hulp blijken, die hij nog opzijn 

atervensweg anderen verleende. Door zijne onbe­

grensd deelnemende, alles omvattende liefde on­

dervond hij ook het gausche gewicht van het lijden 

en dc straf, welke met de zelfverheerlijking der 

wereld zijn verbonden. Al het booze dat de mensch-

heid jegens haren God heeft gedaan, heeft hij, de 

vertegenwoordiger van het menschelijk geslacht, in 

terugwerking van heilige strafgerichteu, op zich ge­

laden. Hij werd uitgeworpen, alsof hij zich zeiven 

verheerlijkt had; hij werd gebonden als een, die 

zijne vrijheid misbruikte. Hij heeft den uit het para­

dijs gebannene opgezocht op den weg des vloeks, 

om hem weder in het paradijs te leiden. Hij, die 

in den schoot des Vaders was , heeft zich aan de 

scheiding van God, aan die verwijdering, vol van 

lijden, onderworpen, om de menschen weder met 

God te verbinden. Op de uiterste grens van het 

menschelijk aanzijn, daar waar de laatste band tus-

4 



50 

schen God eu den schuldigen mensch staat verbroken 

te worden, en waar 't hem dreigt van Godverlaten 

te zijn, daar heeft hij zich gesteld, om van daar 

uit allen, die zich aan hem vasthouden, tot hemel-

sche heerlijkheid op te heffen. Dewijl Christus in 

het diepste van zijn lijden in de liefde tot God en 

men schen is gebleven, daarom kan hij beiden ver­

binden en uit de verste verwijdering steeds weder 

samenbrengen. 

De uiterlijke verschijning van Jezus' lijden zooals 
wij die hebben beschreven, vormt Zijne hoogste 

heerlijkheid. Men pleegt wel eens het lijden tegen­

over de heerlijkheid te stellen (b. vb. Tlorn. YIII: 18). 

Wij moeten ons echter herinneren, dat de heerlijk­

heid de ontwikkeling is der goddelijke krachten. De 

grond dier krachten nu is de liefde. Zijne vrije liefde 

kon zich geen meer verheven uitdrukking geven, 

dan in deze, vrijwillig aanvaardde, lijdensgestalte. 

Zoo is clan het lijden, dat den mensch tot schande 

strekt en hem onteert als het openbaar worden 

zijner zonden, voor Christus de hoogste heerlijkheid. 

Deze heerlijkheid zijner lijdensgestalte wordt 

echter ook gekenrl en hem wedergegeven door hen, 

die in hem gelooven. Zij hebben het gezien, dat 

zijne doornenkroon schooner is dan alle andere 

kroonen der heerlijkheid met haar bedriegelijken 

glans, ja zelfs schooner dan de hemelkroon. Zijn 



51 

kruishout is ons zegeteeken; het is ons uneer waard 

dan de rozen, die men nieuwelings in zijne plaats 

stellen wilde. De grootste heerlijkheid van Christus 

is, dat hij de zondaren aanneemt om hen heilig, 

zalig te maken en tot heerlijkheid te brengen. 

Daarom heeft de christelijke kerk alle spotternij, 

welke tegen de lijdensfiguur van Jezus gericht werd, 

in lofliederen zijner heerlijkheid veranderd. 

Christus had, terwijl hij stervend zijnen geest 

den Vader beval, ook de voortzetting van zijn werk 

in de handen gelegd van Dengenen, die hem had 

gezonden. Deze voortzetting begon op het pascha, 

toen Christus uit het graf, ten tweede male gebo­

ren , in hemelsche heerlijkheid werd gesteld. Ver­

heerlijking en vernedering, die op zich zelve, gelijk 

wij zagen, geen tegenstelling vormen, wisselden 

elkander in Jezus' leven af, totdat eindelijk op de 

diepste vernedering de hoogste heerlijkheid volgde. 

Want het licht dat met den dood was uitgedoofd, 

brak met het paaschfeest in vollen glans door. Die 

wisseling en kamp hebben tot achtergrond een groo­

teren kamp, namelijk tusschen de in zich verborgen 

heiligheid, die zich van de zelfverheerlijkende wereld 

afscheidt, en de liefde welke zich zelve overgeeft, 

een strijd, welke zich tot in het harte Gods, in 

zijn meest innerlijk wezen uitstrekt. Maar de liefde, 

welke het beginsel der goddelijke kracht is, heeft 

1* 



56 

was ook in de onzaligheid. „Daardoor juist heeft 

hij voor tijd en eeuwigheid de macht, welke alle 

geweld des doods overwint." Zoo hebben wij nu 

te midden van het strafgericht een vaste burgt, ge­

lijk reeds in het Oude Verbond God, als een per­

soonlijk wezen optredende, „eene schutsmuur voor 

het onweder," wordt genoemd. Wij hebben niet 

alleen vrede in ons geweten, maar Christus is onze 

vrede op den hoogsten hemeltroon. Wij zien ons 

eerst dan waarlijk met Gods oog, wanneer wij ons 

met Christus verbonden zien. God ziet Christus 

als één zijnde met den mensch, alleen wij niet, de­

wijl wij alles scheiden en splitsen, en niet bedenken 

dat Christus de vertegenwoordiger der menschheid 

is. Niet wat ons vreemd is wordt ons toegerekend, 

want Christus is ons eigendom. Maar het oog voor 

de in hem verborgen heerlijkheid, het geloof moet 

eerst in ons geschapen worden; en dit geloof, waar­

door het zwaartepunt van den mensch in God ver­

plaatst en Hem de eere gegeven wordt, heeft in 

zichzelf de kracht, het trotsche leugengeboöw van 

menschelijke zelfverheerlijking omver te werpen. 

Gelijk de zelfverheerlijking hare geschiedenis heeft 

gehad, zoo ook de ware heerlijkheid en het geloof. 

Nadat de mensch zijne oorspronkelijke heerlijkheid 

had verloren, hadden alle gebod, belofte en heils­

beschikking Gods ten doel om weder tot die heerlijk-



57 

"heid terug te brengen. Juist daarom moesten die 

middelen dan ook zeer ver buiten de begrippen van 

heerlijkheid gaan, welke in den gewonen mensch 

leven, en moest onvoorwaardelijke gehoorzaamheid 

worden geëischt. Abraham gelooide aan den God, 

die van uit het tegenwoordige in het onbekende 

land der heerlijkheid leidt, den God die de dooden 

opwekt. In zoover hij op goddelijke belofte steu­

nende, zich van tegenwoordige goederen losrukte, 

was zijne gehoorzaamheid in het geloof met zware 

offers verbonden. Hij waagde alles om alles te win­

nen. Dat was geloof. Tegenover de zelfverheerlij-

kende ongehoorzaamheid van Adam, waarop de vloek 

volgde, staat de geloofsgehoorzaamheid van Abra­

ham , den vader der geloovigen, welke den zegen 

met zich voert. Abraham geloofde aan eene heer­

lijkheid die God den mensch zou geven, en alles 

van Hem verwachtende gaf hij Hem de eere. 

Doch ook bij ieder christen in het bijzonder, die in 

den tijd der vervulling leeft, moeten bekeering en 

geloof zich ontwikkelen, moet de scheiding van het 

booze en de verbinding met God worden volbracht. 

Even als in de geschiedenis der heilsbedeeling som­

mige feiten als beslissende hoofdpunten uitkomen, 

zoo ook in het leven van ieder christen. Maar 

ook het grootste vervalt, zonder levenden wasdom, 

m dén dood. Altijd moet onze vraag weer wezen: 



58 

wat zijn wij in onze zelfverheerlijking? om na tel­

kens vernieuwde ervaring van de genade van Chris­

tus vol bewondering uit te roepen: Wie is deze, dat 

hem de wind en de zee gehoorzaam zijn, dat alle 

harten tot hem zich keeren! Is de schat des heils 

eenmaal gevonden, dan is nog onze volle kracht 

noodig om hem te voorschijn te brengen. Door tot 

diepere kennis voort te dringen krijgen wij den schat 

in ons bezit. Christus echter in wien alle schatten 

der wijsheid en der kennis verborgen zijn, wordt 

slechts door persoonlijke overgave gekend; naar de 

mate dat wij hem lief krijgen, verstaan wij hem. 

Ook een edel mensch is slechts voor diegenen ken­

baar, die hem hunne liefde geven, niet voor hen 

die trachten hem als een natuurvoortbrengsel, eeue 

plant of een steen na te vorschen. — De we­

tenschap, dat God ons tot hemelsche heerlijkheid 

heeft verheven, verdrijft op de zekerste wijze alle 

visioenen der zelfverheerlijking; maar die vreugde­

volle kennis wordt door ootmoedigen dank op den 

rechten weg gehouden. Alle natuurlijke heerlijkheid 

wordt reeds daardoor, dat men haar dankbaar in 

volheid van leven weder aan God opdraagt, van 

hare verleidelijke bekoorlijkheid ontdaan. De dank 

baai-heid is ons thans nog meer ten plicht dan den 

eerstgeschapen mensch. Want ons is, in weerwil 

van onze onwaardigheid, meer dan hem gegeveu. 



59 

Wij erkennen de milde hand, die ons boven bid­

den en denken lieeft geschonken. Bij zulk eene 

erkentenis valt het dan ook niet zwaar, offers te 

brengen; en evenwel is het niet j uist te zeggen dat 

wij slechts ons zeiven die offers brengen. Want 

de God der heerlijkheid heeft recht op ons, schoon 

wij wel weten, dat Hij ons heil beoogt 
Velen beschouwen de heerlijkheid der wereld ook 

thans nog als eene zelfstandige macht tegenover de 

geopenbaarde heerlijkheid van Gods liefde. De 

heerlijkheid der wereld met hare verscheidenheid 

van levensdoel vervreemdt ons niet van het hoogste 

doel, wanneer wij de eerste door het laatste laten 

verlichten en door het gezag daarvan laten beheer-

schen. Tn zoover wij .alle heerlijkheid der wereld 

in dank weder aan den God des heils opdragen, 

worden wij juist in de liefde tot God den gever van 

al het goede versterkt. Maar wanneer de dank­

baarheid achterwege wordt gelaten, wijkt God als 

een dor stelsel van denkbeelden en voorschriften 

in dezelfde mate weg als de heerlijkheid der wereld 

tot zelfstandigheid verheven, in den glans van schoone 

beloften schittert. Om aan de heerlijkheid der we­

reld haar verleidelijken schijn te ontnemen, en de 

veel verdeelde krachten die zich naar haar heen 

wenden, op het hoogste levensdoel te richten, pleegt 

God lijden te beschikken. De kreupelen, lammen 



«0 

en blinden, die volgens het Evangelie tot liet groote 

avondmaal genoodigd werden, konden toch voor­

waar noch vrouwen ten huwelijk nemen, noch over 

kudden en akkers hun oog laten weiden. Maar er 

is wel hooger levensdoel dan rechtstreeksche algeheele 

toeëigening der wereld. En wanneer ook op zich­

zelf beschouwd, dat hoogere levensdoel zich rnet 

het laatste laat verbinden, pleegt niettemin door 

opheffing van lagere doeleinden eene verhooging 

van kracht geboren te worden, welke voor dat ver­

lies schadeloos stelt en van hooger standpunt uit 

later ook nog de wereld gewint. TTit den dood van 

Christus kwam een nieuw, weder opgestaan leven' 

voort, aan hetwelk alle macht gegeven werd in den 

hemel en op aarde. 

Hoe schitterender 's menschen ingebeelde heer­

lijkheid zich aan het oog voordoet, des te geringer 

schijnt de heerlijkheid Gods in Christus, welke in 

geloof moet worden gezien. Dit verband duidt Chris­

tus aan, waar hij (Joh. V; 41) zegt; „Hoe kunt 

gij gelooven, gij die heerlijkheid aanneemt van el­

kander, en de heerlijkheid die uit God is, zoekt 

gij niet/' Naarmate men den mensch verheft, moet 

de lichtglans van Christus tanen. Die zich zeiven 

bewondert, kan met zijn verblind oog de heerlijk­

heid van Christus niet zien. Daar in den zelfver-

heerlijkenden mensch het wezen en de uiterlijke 



t i j  

verschijning strijdig tegen elkander overstaan, be­

weegt hij zich in de leugen. God is de waarheid, 

dewijl bij Hem wezen en openbaring in onderlinge 

overeenstemming zijn. Dengenen die in de leugen 

is, moet echter ten laatste alle waarheid een onding, 

een spooksel, een schijubeeld worden, zoodat hij 

ook de majesteit der goddelijke waarheid niet meer 

gevoelt. De leugenmensch brengt de tweespalt, 

waardoor zijn leven verscheurd wordt, ook op God 

over, en scheidt den God der waarheid van zijne 

openbaring. De zelfverheerlijkende leugenaar is bui­

ten staat, met duidelijkheid van inzk-ht bovenna­

tuurlijke dingen te onderkennen Hij ziet de heer­

lijkheid van den menschgeworden Zoon niet, maar 

zoekt in hem, zoowel als in zijne woorden, met 

grooten ijver de menschelijke zijde op. Daar God 

Zijn licht te midden van de duisternis des men-

schelijken levens heeft doen opgaan, beschouwt hij 

de duisternis als de moeder des lichts. Schoon hij 

alzoo nooit van de verschijning tot het wezen door­

dringt, verlangt hij niettemin telkens schitterender 

openbaringen van het goddelijke, als bewijs der 

waarheid, als voorwaarde van zijn geloof en zijne 

bekeering. Hij wil zijn leven, dat door de leugen 

verteerd wordt, slechts dan laten varen als de 

dooden voor zijne oogen opstaan, om hem van het 

hiernamaals bericht te geven, en wel verre van 



62 

als Jereraia elk koord, ook van lompen, aan te 

grijpen, waarmede liij zich uit de diepte omhoog 

zou kunnen laten trekken, is hij aanmatigend ge­

noeg te verlangen, dat hij uit zijn modderpoel met 

een gouden koord worde omhoog gebracht. De zelf-

verlieerlijkende mensch wil tegenover de waarheid 

in zijne spitsvondige begrippen niet gehinderd zijn. 

Buiten machte, de overweldigende feitelijke getuigenis 

der waarheid in zijn binnenste op te nemen, laat 

hij slechts datgene als waarheid gelden, waarop hij 

het zegel zijner bekrompen denkbeelden gedrukt 

heeft. 
Al wie de heerlijkheid Gods niet in Christus ziet, 

zal haar nog minder in den christen vinden; daar 

dezen, in weerwil van zijn verjongd leven, nog stof 

en aarde uit het graf van den ouden mensch aankle­

ven, is het gemakkelijk, zijn weder opgewekt, van 
Gods heerlijkheid omstraald leven voor schijnver-

toon te verklaren. Die de ware heerlijkheid des 

menschen niet kent, meet haar ongeveer naar zijn 

uiterlijken levenstoestand af, schoon deze tot zijne 

wezenlijke waardeniets afdoet. Hetgeen uiterlijk hoog 

staat is, dewijl het meestal ook vol innerlijke 

zelfverheffing is, dikwijls een gruwel voor God, 

gelijk omgekeerd hetgeen de menschen gering schat­

ten , dikwerf groot en gewichtig is in Gods oog. 

Desniettemin veracht men zich zeiven en anderen , 



63 

zonder den mensch als zoodanig lief te hebben, 

alles ter wille van den uiterlijken levenstoestand, 

indien men al niet bij verkiezing elkander weder-

keerig door vergoding zoekt te verderven. 

Die de ware heerlijkheid des mensehen in Chris­

tus heeft erkend, beschouwt alle christenen als één 

groot, in Hem besloten geheel, om zich over de 

eigendommelijke heerlijkheid, aan ieder bijzonder 

eigen, zonder wangunst te verheugen. Hij ziet in 

de christenen de zeer verschillend uitgedrukte, zich 

onderling aanvullende trekken van hnn Hoofd. De 

natuurlijke, oprechte waardering welke aldus moge­

lijk wordt gemaakt, bewaart voor de droomerijen 

der zelfbespiegeling, waardoor men gebrekkige er­

kenning meent te moeten goed maken. 

Om de goddelijke heerlijkheid in hare velerlei 

vormen te erkennen, is eenvoud van blik noodig. 

Gelijk het oog, door stof verontreinigd, het licht 

der zon niet meer ziet, zoo kan ook de geest des 

mensehen, die door het aardsche stof zijn eenvoud 

en vermogen om te zien verloren heeft, niets god­

delijks buiten zich ontdekken. Wie echter het godde­

lijke in zijne betooverende schoonheid recht heeft 

leeren kennen, kent geen sterker aandrift en geen 

hooger doel dan daartoe bij te dragen, dat alle 

landen vol vervuld worden van Gods heerlijkheid. 

Die heerlijkheid heeft zich volmaakt en metterdaad 



(U 

in den godiuensch Christus geopenbaard. Chris­

tus nu wil niet slechts boven en voor ons zijn, maar 

hij wil ook in ons gestalte verkrijgen, om uit ons 

zichtbaar te worden en aan het licht te treden. Die 

Christus in zijn leven toont, doet grooter werk dan 

hij, die de halve wereld beheerseht ; want de liefde, 

welke het midden der kracht Gods is, is ook het 

beginsel van zijn werken. Waar de liefde als ver­

borgen beweegkracht optreedt, daar zien wij de 

heerlijkheid Gods in den meusch. Terwijl ik hier 

de verschillende vormen aanduid, waaronder de heer­

lijkheid Gods in den mensch te voorschijn treedt, 

zal het noodig zijn deze vormen scherp te heoor-

deelen, opdat wij niet met hoogdravende, vermetele 

woorden ij dele schaduwen loven en ons daarin ver­

heugen. Om de heerlijkheid Gods voor te stellen 

behoeven wij bovenmenschelijke krachten. 

Voorafschaduwing van Christus zien wij reeds in 

het Oude Testament. Abraham, de vader der geloo-

vigeu, vertoonde ook tevens in zijn persoon dengene, 

die de kracht en de inhoud van zijn geloof was. 

Gelijk Abraham in vrije gehoorzaamheid des geloofs 

uit het huis zijns vaders en den kring zijner vrien­

den naar het schoone land der belofte trok, zoo 

ging Christus uit de hemelsche gemeenschap zijns 

Vaders en uit het land der heerlijkheid naar het 

land der tranen en des doods. Meer ingewikkeld 



dan het leven van Abraham was dat van David. 

Maar als nakomeling van Abraham was hij ook 

tevens de stamvader van Jezus Christus, die, zonder 

verdere aanwijzing, de psalmen, welke uit de lot­

gevallen van David ontsproten waren, op zich toe­

passen kon de. 

Zoo wordt dan Christus ook na zijnen dood in 

het leven voorgesteld door hen, die hem toebe-

hooren. Alle ware christenen doen Let licht van 

Christus' heerlijkheid in verscheidenheid van stra­

lenglans schitteren. Gelijk Gods liefde , in Christus 

geopenbaard, alle vormen van het menschelijke 

leven, man, vrouw en dienstbare, omvat, zoo wril 

zij ook in al deze verscheidenheid van vorm, op 

eigendommelijke wijze als de gemeenschappelijk be­

wegende kracht te voorschijn treden. Bij God is 

geen aanzien des persoons, d. i. Hij ziet niet op 

den uiterlijk verheven of lagen levenstoestand, maar 

Hij proeft veeleer harten en nieren, en vraagt of 

ieder in ruimer of enger levenskring goddelijk leven 

verwezenlijkt. „Persoon" , beteekent in het Grieksch, 

het masker der tooneelspelers, en Paulus kan (1 Cor. 

IA': 9), zonder misverstand te vreezen, ons leven 

een schouwspel noemen voor Engelen en menschen. 

De moeielijkste en gewichtigste rol wordt in het 

schouwspel dikwerf aan een dienstbare opgedragen; ook 

hier beslissen niet de uiterlijke waardij en het mas-

5 



fi I 

in den gochuenseh Christus geopenbaard. Chris­

tus nu wil niet slechts hoven en voor ons zijn, maar 

hij wil ook in ons gestalte verkrijgen, om uit ons 

zichtbaar te worden en aan het licht te treden. Die 

Christus in zijn leven toont, doet grooter werk dan 

hij, die de halve wereld beheerscht: want de liefde, 

welke het midden der kracht Gods is, is ook het 

beginsel van zijn werken. Waar de liefde als ver­

borgen beweegkracht optreedt, daar zien wij de 

heerlijkheid Gods in den mensch. Terwijl ik hier 

de verschillende vormen aanduid, waaronder de heer­

lijkheid Gods in den mensch te voorschijn treedt, 

zal het noodig zijn deze vormen scherp te beoor-

deelen, opdat wij niet met hoogdravende, vermetele 

woorden ij dele schaduweu loven en ons daarin ver­

heugen. Om de heerlijkheid Gods voor te stellen 

behoeven wij bovenmenschelijke krachten. 

Voorafschaduwing van Christus zien wij reeds in 

het Oude Testament. Abraham, de vader der geloo-

vigen , vertoonde ook tevens in zijn persoon dengene, 

die de kracht en de inhoud van zijn geloof was. 

Gelijk Abraham in vrije gehoorzaamheid des geloofs 

uit het huis zijns vaders en den kring zijner vrien­
den naar het schoone laud der belofte trok, zoo 

ging Christus uit de hemelsche gemeenschap zijns 

Vaders en uit het land der heerlijkheid naar het 

land der tranen en des doods. Meer ingewikkeld 



dan liet leven van Abraham was dat van David. 

Maar als nakomeling van Abraham was hij ook 

tevens de stamvader van Jezus Christus, die, zonder 

verdere aanwijzing, de psalmen, welke uit de lot­

gevallen van David ontsproten waren , op zich toe­

passen kon de. 

Zoo wordt dan Christus ook na zijnen dood in 

het leven voorgesteld door hen, die hem toebe-

hooren. Alle ware christenen doen het licht van 

Christus' heerlijkheid in verscheidenheid van stra­

lenglans schitteren. Gelijk Gods liefde , in Christus 

geopenbaard, alle vormen van het menschelijke 

leven, man, vrouw en dienstbare, omvat, zoo wil 

zij ook in al deze verscheidenheid van vorm, op 

eigendommelijke wijze als de gemeenschappelijk be­

wegende kracht te voorschijn treden. Bij God is 

geen aanzien des persoons, d. i. Hij ziet niet op 

den uiterlijk verheven of lagen levenstoestand, maar 

Hij proeft veeleer harten en nieren, en vraagt of 

ieder in ruimer of enger levenskring goddelijk leven 

verwezenlijkt. „Persoon" , beteekent in het Grieksch, 

het masker der tooneelspelers, en Paulus kan (1 Cor. 

I V: 9), zonder misverstand te vreezen, ons leven 

een schouwspel noemen voor Engelen en menschen. 

De moeielijkste en gewichtigste rol wordt in het 

schouwspel dikwerf aan een dienstbare opgedragen; ook 

hier beslissen niet de uiterlijke waardij en het mas-

5 



66 

ker, maar alleen de geest die zich kenbaar maakt. 

De innerlijke beweegkracht der heerlijkheid Gods, 

die in den christen verschijnt, moet de liefde. Gods 

zijn, door Christus in ''s menschen leven te voor­

schijn geroepen. Die liefde is vrij, en juist daarom 

onbegrensd. Want zij vindt haar grond niet in hem , 

die geliefd wordt, maar in dengene die lief heeft. 

De liefde des christens is vrij; want zoo hij haar 

al niet uit zich zeiven voortgebracht, maar van God 

geleerd heeft, is zij niettemin zijn eigendom in 

betrekkelijken zin, evenals in het algemeen het 

leven. De christen toont in de liefde dat zijn Tk 

met Christus verbonden is. Even als nu de liefde 

van Christus zich naar God en de wereld uitstrekt, 

zoo is ook het innerlijk leven des christens vervuld 

van de liefde tot God, die zich in liefde jegens den 

mensch openbaart. 

De christen, die door een straal der vrije, alles 

omvattende liefde Gods is verlicht, laat nu ook 

zijn aanschijn als een zon lichten over boozen en 

goeden, in plaats van zich alleen tot den engen 

kring der „goeden" te bepalen. De christen zoekt 

de verlorenen met eene kracht en volharding, als 

konde hij zonder hen niet leven, — verlorenen, die, 

daar zij zich zeiven niet als verloren beschouwen, 

in het geheel niet gezocht willen zijn. De hoog­

verheven wijze dezer wereld wil er gaarne in be-



67 

rusten, dat de v.ijsheid altijd slechts in de minder­

heid kan zijn, en evenzeer als hij de dwazen min­

acht, verheerlijkt hij de ingewijde broeders van liet 

gild. Maar de heerlijkheid der liefde toont zich 

juist in liet zoeken der verlorenen, in de waarde­

ring van den enkelen mensch als zoodanig. De 

barmhartige liefde omvat verder niet alleen de on-

gelukkigeu en armen, die ook in een bekrompen 

gemoed deelneming wekken kunnen , maar evenzeer 

degene die in vreugde ziju, die hunne verborgen 

smart niet kennen en meeuen geene barmhartigheid 

noodig te hebben. Zij gunt hun hunue vreugde, 

in plaats van haar, naar den engen maatstaf van 

eigen . leven, als te welig groeiende rank onbarm­

hartig af te snijden. De barmhartige liefde omvat 

eindelijk ook de zelfverheerlijkende, onbehagelijke, 

ijdele leeghoofden, welke overigens niemand lief 

heeft. Die met een deelnemend hart anderen nadert, 

ontdekt niet alleen iu hen veel, wat zijne barm­

hartige liefde aantrekt, maar hij vindt ook ver­

borgen paerelen, welker aanblik dengene ontgaat, 

die in eene zwartgallige, den mensch vijandige een­

zaamheid zonder hoop leeft. Een verscherpt geweten 

is zeker wel geschikt mensehenkennis te bevorderen, 

maar het oog van 't geweten is meer doordringend 

dan zielvol, wanneer de star der barmhartigheid 

daarin niet gloort. kSlechts hij, die den mensch met 



68 

Gods oog aanschouwt en in Gods kracht tot hem komt, 

kan hem ten leven leiden. Met bloote menschen-

kennis is niets te verrichten. De liefde houdt, in 

het bewustzijn van hare goddeliike kracht, haar 

doel in hope vast, ook waar niets te hopen is, 

gelijk Christus aan Petrus, juist toen deze op het 

punt stond van hem te verloochenen, voorspelde 

dat hij hem later zou volgen. De barmhartige liefde 

laat zich daarom ook niet door koele afwijzing neer­

slaan. Zij verandert dan slechts hare gedragslijn; 

zij betoont zich in zachtmoedigheid en fijne geest­

beschaving, in plaats van indringend en lastig te 

worden, en door ontijdige betoogzucht tegenzin te 

wekken en alles te bederven. Zij put hare kracht 

uit de liefde Gods, die na den Goeden Vrijdag, 

een Paschen en Pinksteren gaf. Waar de verstor­

ven liefde niet op zoodanige wijze in Gods kracht 

weder opstaat, daiir is de voortzetting van het lief­

dewerk slechts schijn; zij is dan, ook bij den meest 

edelen ijver, niet dan het mismoedig slaan op de 

rots, 't geen den dienaar van Jezus Christus, gelijk 

eenmaal Mozes, voor God onwaardig maakt, het 

volk in het land der belofte te leiden. De heer­

lijkheid van ware, ongekrenkte liefde, is schooner 

dan alle uiterlijke glans en schittering. 

Maar deze vrije liefde geniet eerst dan ware le­

vensvreugde, wanneer zij haar doel bereikt heeft. 



fi» 

Zij wil vreugde bereiden, liet gevoel des levens ver­

sterken, verhoogen, zij wil verstaan, begrepen en 

ook dankbaar erkend zijn. Evenwel is zij huiverig 

door plompen lof van menschen liare reinheid te 

verliezen, en ontvliedt zij openlijk vertoon als het 

booze. Ook de verzoenende liefde komt tegenover 

den onbillijken tegenstrijder eerst dan tot rechte 

vreugde, als deze laatste zich van zijne boosheid 

verlossen en winnen laat. Maar zij wacht met ge­

duld op den oogst, in de zekerheid, dat vele ver­

borgen zaadkorrels ontkiemen en door distelen been, 

opwassen zullen in menig menschenhart, dat on­

vruchtbaar en verhard schijnt. Zij wordt ook niet 

moede tot liefde te wekken, 't geen voorzeker moeie-

lijker is, dan toorn gaande te maken. 

De liefde, welke in Christus geopenbaard is, heeft, 

daar zij dooi- de boosheid der wereld niet uitge-

bluscht kan worden, haren bovenaardschen, godde-

lijken oorsprong bewezen. Zij verschijnt als de heer­

lijkheid Gods ook in den christen. Johannes zegt: 

Wij zijn uit den dood tot het leven ingegaan, want 

wij hebben de broeders lief. "N an God gescheiden, 

heeft de mensch noch leven, noch liefde, maar met 

God verbonden , wordt hij beide deelachtig. Hetgeen 

men overigens gemeenlijk liefde pleegt te noemen, 

is dien naam niet waard en kan noch minder als 

eene heerlijkheid Gods in den mensch gelden. De 



70 

zelfverlieerlijkende mensch, wel verre van zijn leven 

voor zijne broederen te geven, staat op de graf­

heuvels van vertreden menschenlevens. Menig oog 

heeft zich gesloten, nadat het lang te vergeefs in 

stilte om liefde gebeden had, en niemand kan de 

vraag ontgaan, welken van boven tot hem gericht 

wordt: Waar is uw broeder Abel ? De van God ge­

schelde schijnliefde moet bij ons reeds daardoor 

veroordeeld zijn, dat zij ons zelve levenslang ge­

kweld en zich ook aan Hem vergrepen heeft, die de 

bron van alle waarachtige liefde is. Die niet lief 

heeft in God, kan in hef algemeen niet waarachtig 

lief hebben; hij vertoont de heerlijkheid van Christus' 

liefde niet in de volheid des levens, maar in de 

trekken van een koud, breekbaar steenen beeld. 

De aardsche liefde trekt zich waar zij weerstand 

ontmoet, wantrouwend, innerlijk bedekt en liopeloos 

in zich zelve terug; zij wordt licht doodelijk gewond, 

en is onmachtig, uit den doode weder op te staan. 

Tegenover dit alles, zeggen wij: de liefde, die' 

zich in den christen openbaart, is de heerlijkheid 

Gods in den mensch. Het is onmogelijk deze liefde 

van hare bovenaardsche bron te scheiden. Somwijlen 

geschiedt dit enkel door misverstand. Want die wer -

kelijk in oprechte zelfverloochening voor anderen 

leeft, die leeft in God, hoe weinig ontwikkeld en 

hoe onvolkomen zijn godsdienstig bewustzijn wezen 



71 

moge. Daarentegen kan men aan de liefde, welke 

wij als de aardsche hebben aangeduid, en waardoor 

de van God vervreemde menseli zicb zeiven zoekt 

te verheerlijken, zonder bedenken toegeven, dat zij, 

gelijk zij beweert, van „dogmatische geloofsbegrippen'' 

vrij is. De liefde, welke zich christelijk noemt, 

heeft dikwerf met de zedelijke kracht van het chris­

telijk leven geen merkbaar verband. Vele christenen 

herinneren aan de wilde dramatische karakters vau 

Shakspeare, waarin de oude, vreesselijke reuzen-

wenschen uit de oud-germaansche sagen zich weder 

schijnen te vertoonen. Zij hebben spreken geleerd, 

zij zijn christenen geworden, maar zij gelijken nog 

de eens zoo geduchte natuurkrachten en zijn in den 

grond van hun hart onverbeterlijke heidenen. Wij 

moeten allen den dood sterven , daar wij het Kaïns-

teeken op het voorhoofd dragen; maar in den naam 

van Jezus, wiens bloed niet als dat van Abel om 

wraak roept, zeggen wij ook in het gericht van Gods 

toorn; Wanneer Gij mij ook doodt, wil ik niette­

min op U hopen. Men zou kunnen vragen, of de 

heerlijkheid Gods niet ook in toorn en het heilige 

vuur van den ijver door den mensch is te betoonen. 

Dit is echter, althans in het tijdperk des heils, 

geen rechtstreeksche tegenstelling, gelijk wij b. v. in 

Elia zien, die, hoe ook in toorn en ijver, slechts 

Gods eer en de redding van zijn volk zocht. Toen 



de heilige man Gods liet Ivuis der weduwe binnen­

trad, werd wel „haar misdaad herinnerd"; maar 

tegelijk met de rechtende heiligheid, ondervond zij 

ook de heerlijkheid van God, die door Elia uit den 

dood redde. (1 Kon. XVI] : 17 volgg.) 

Daar de liefde het bewegende en bepalende be­

ginsel is van alle Goddelijke kracht, is zij als machtige 

wil aan te merken, en ook van eiken stelligen wil 

des menschen kan men zeggen, dat hij alle verbor­

gen krachten, welke hem ten dienste staan, te werk 

stelt, om tot zijn doel te geraken. Bet leven des 

christens nu is in de eeuwige liefde en in 1 aar 

bedoelen, dat zich ver buiten het streven van het 

gewone leven des menschen uitstrekt, als ingeweven. 

Daarom behoeft de christen ook boveumenschelijke 

goddelijke kracht, om die doeleinden der eeuwige 

liefde te bereiken. Niet daarin alleen bestaat zilue 

taak, binnen de perken dernatunrlijke heerlijkheid, 

welke den menscli verleend is, eene nieuwe plaats 

in te nemen, en de verdeelde of misbruikte krach­

ten tot edeler doel aan te wenden; veeleer is het 

noodig, zal hij niet machteloos trachten tot de ver­

heven taak zijn levens zich op te heffen, dat de bo-

venaardsche heerlijkheid Gods zich zóó geheel met 

hem verbinde, dat zij krachtvol iu hem te voor­

schijn treedt. De liefde, met de kracht verbonden 

heeft het verlossingswerk aangevangen, en ook 



78 

alleen in de liefde kan het worden voortgezet. Gelijk 

Christus, door de macht zijner liefde, aan onze machte­

loosheid deelnam, zoo hebben wij deel aan zijne kracht. 

Het leven in den Cfod der kracht en der liefde 

gewordt den mensch door gebed. In het gebed, 

dat een onmiddelijk ingaan is in God, wast de 

mensch op in de groote denkbeelden van het gods-

rijk en van de liefde Gods, zoodat zij meer en meer 

het bewegende beginsel zijns levens worden. Ter­

wijl hij bidt, omschijnt hem het groote licht 

van het goddelijk leven, dat in machtsbetoon en 

gebedsverhooring zijne stralen naar buiten werpt. 

Deze openbaring van de innerlijke betrekking tot 

God, zoo als zij zich naar buiten vertoont, is de 

heerlijkheid van Gods kracht in den mensch. In 

dezelfde mate nu als de mensch, biddende, in het 

hart der eeuwige liefde opwast, heeft hij deel aan 

Gods kracht. En moge de liefde zich ook onmachtig 

gevoelen tegenover hare groote taak, toch is met 

haar de kracht verbonden van Hem, bij wien alle 

dingen mogelijk zijn, en die zeggen kan; If geschiede 

gelijk gij wilt. De kracht van Gods liefde wordt in den 

naam van Jezus ingeroepen, in den naam der mensch 

geworden liefde, welke God als eene zelfstandige op 

meuschelijke wijze gevoelende kracht buiten zich ge­

steld heeft, om met haar in wederkeerige levenswer­

king naar het ééne groote doel voort te streven. Wij 



74-

hebben alzoo onzen Vertegenwoordiger op den hoog-

sten troon des hemels, en hoe meer onverdeeld 

wij in hem leven, des te stelliger uitzicht hebben 

wij, dat onze in het gebed uitgesproken wil zal ge­
schieden. 

Dat het gebed een teeken van de krachteloosheid 

en traagheid des menschen zou zijn in zoover hij, in 

plaats van de door God verleende kracht moedig 

te gebruiken, rustig op wonderen- wacht, — die 

dat beweren weten niet wat zij zeggen. Veeleer 

wordt tot het ware bidden inspanning van alle men-

schelijke krachten gevorderd. Vele groote dingen zijn 

ongetwijfeld met de aan den mensch eigene kracht te 

volbrengen. Maar er zijn ook verheven doeleinden, 

welke ver buiten den gezichtseinder van den gewonen 

menscli liggen, en daarom slechts met bovenmensche-

lijke krachten te bereiken zijn. l)ie krachten worden 

door den biddenden mensch ingeroepen, nadat hij zijne 

kracht beproefd en ongenoegzaam bevonden heeft. 

Wij verheerlijken daardoor God, en evenzoo wan­

neer wij na de feitelijke verhooring van ons gebed 

Hem danken. De kracht, door middel van het ge­

bed betoond, naderhand anders te verklaren, en 

zichzelven daarmede te verheerlijken, is den chris­

ten niet mogelijk, daar hij vooraf zijne kracht te­

genover het hooge doel beproefd en hare ongenoeg­

zaamheid erkend heeft. Dit besef wordt door de 



ondervonden werking van kracht niet verzwakt, 

maar jaist versterkt, en de christen zegt dan; Wie 

ben ik ? Ik ben niets en Gij zijt alles ! Die zelfs 

het schijnbaar geringe met God en het hoogste le­

vensdoel in betrekking brengt, die ondervindt ook 

in het kleine Gods macht, terwijl het een teeken is 

van een kwaad geweten en van ruwen, van God 

vervreemden zin, het schijnbaar kleine van Gods 

leiding uit te sluiten. Wanneer dat mogelijk ware, 

zou God ook op de zoogenaamde kleine zonden geen 

acht slaan. Christus Arekt ons op ook voor het kleinste 

ernst te hebben, als hij ons verzekert, dat God de 

haren van ons hoofd heeft geteld. God kan als 

de levende Geest alle toestanden van ons leven 

doordringen, om zich den God te betoonen van de 

liefde en de kracht, dien wij inroepen. 

In de heilige Schrift zien wij, dat de Godsman­

nen van liet Oude en het Nieuwe Verbond, op de 

machtigste wijze Gods kracht in verheven gebedsver-

hooring deelachtig waren. En ook thans ontbreken 

geen voorbeelden. De kerk met haar groote streven 

van liefde en barmhartigheid is nog tegenwoordig 

op grootsche schaal deelgenoote der Goddelijke kracht. 

Den barmhartige, die in den naam van Jezus, van 

de mensch geworden liefde bidt, wordt niets ge­

weigerd. Dat menige op zich zelf goede en edele 

taak heden ten dage zeer onvoldoende wordt volbracht. 



7« 

vindt wellicht daarin zijn grond, dat men niet zoo 

onvoorwaardelijk en zelfverloocliend als ten tijde der 

Apostelen zoekt, wat Godes en zijn koningrijks is. 

Streven naar zelfverheerlijking, dat men niet wil 

erkennen en zonder berouw pleegt, rooft Gods ze­

gen ook aan edele ondernemingen. Er is tegen­

woordig een vaak tragische strijd tusschen de ken­

nis en de kracht orii die kennis in het leven te 

brengen. Op elk gebied der kerk wil men alles 

grootscher opgevat, uit meer verheven oogpunt be­

handeld hebben. Maar het blijft dikwijls slechts bij 

de schoone plannen van bouwwerk en veldtocht, 

daar de kracht, de bouwstoffen en manschappen 

ontbreken. Onder deze omstandigheden is het niet 

te verwonderen, dat ook de ware kennis als eene her­

senschim veracht wordt. Maar de erkende waarheid 

wordt daardoor nog geenszins tot eere gebracht, dat 

men haar eenzijdig op het gebied van 't verstand 

overbrengt, en als goddelijke dwaasheid zegevierend 

stelt tegenover de menschelijkc wijsheid. Men-is 

dan ook nog geenszins een Tertullianus, wanneer 

men, zich tot een gevoel van ingebeelde meerderheid 

opwindende, zegt: Credo quia absurdum, evenmin 

als men in waarheid een wereldwijze is, wanneer 

men een bekrompen, machteloos, treurig leven met 

groote denkbeelden bedekt. Veeleer komt het er 

op aan eene bovenmenschelijke kracht van liefde 



77 

te betoonen, daarin kenbaar dat zij zonder zieh te 

bekommeren, of men haar al dan niet aanstonds 

verstaat, zegerijk baren weg vervolgt en rustig zegt; 

„Wat ik thans doe, weet gij nog niet, maar zult 

gij hierna verstaan." Dat is de heerlijkheid van 

Gods kracht in den mensch. Juist dan, wanneer 

de mensch slechts Gods eere en de verheerlijking 

van Zijnen naam zoekt, pleegt hij door zoodanig 

krachtbetoon zelf verheerlijkt te worden. Toen Chris­

tus sprak: „Ik zoek niet mijne heerlijkheid," toeu 

werd zij hem gegeven. 

Hoe onmiskenbaarder de heerlijkheid der godde­

lijke kracht in den mensch verschijnt , des te minder 

is eene valsche verheerlijking hem mogelijk. Om 

deze te -weren, is het meermalen Gods welbehagen, 

deugene, in welken Hij de heerlijkheid Zijner macht 

openbaren wil, te gelijkertijd te vernederen en met 

zwakheid te slaan. Het zij genoeg, hier aan Paulus 

te herinneren, in wiens zwakheid en gebrekkigheid 

de kracht Gods zich wonderbaar openbaarde. Ook 

een Paulus, die slechts door ijver voor God en Zijn 

koningrijk gedreven werd, moest vernederd worden, 

opdat zijn ijver gelouterd en de iu hem werkzame 

heerlijkheid der goddelijke kracht, recht gekend en 

geprezen wierd. Juist dan, als de Heer ons 

lichaam nederwerpt en ons natuurlijk leven tot niet 

maakt, verheerlijkt Hij ons Ik, dat met Hem ver­



bonden is, en maakt ons, zonder dat wij het zelve 

beseffen, openbaar voor liet geweten van hen, óp 

wie wij geroepen zijn invloed te oefenen; gelijk 

Christus juist op dat oogenblik voor Johannes den 

Dooper, nadat deze gevangen genomen was, opkwam 

en hem den grootste aller menschen noemde, toen 

Johannes, voor zich zeiven in schande gebracht en 

van zijne levensroeping afgedwaald, door de veran­

derlijke volksgunst verlaten, en een lichtbewogen 

riet, eene ongestadige windvaan werd gelijk geacht. 

Even als in het dagelijksche leven vaak juist hun 

hooge waardering ten deel valt, die haar het rrinst 

zoeken en verwachten, zoo pleegt God de zijnen, 

wanneer Hij hen vernederd en tot niets gemaakt 

heeft, met eene heerlijkheid te kroonen, welke ook 

met de ijverigste zelfverheerlijking niet te verkrij­

gen is. Want gelijk Hij den zijnen geene heerlijk­

heid toegedacht heeft, aan welke zij innerlijk ten 

gronde zonden gaan, zoo wil Hij ook geene groote 

dingen door hen uitvoeren; terwijl zij zelve daarbij 

schade zouden lijden aan hunne ziel. 

Alle scheppende kracht Gods is in Zijn woord 

vervat. Daar Hij de waarheid en het leven is, kan 

Zijn woord niet gescheiden worden van Zijne kracht, 

maar is het veeleer het innerlijk werkende, .schep­

pende beginsel Zijner daden. Woord en daad zijn 

één, elke daad is een belichaamd woord, elk woord 



79 

wil daad worden, gelijk de eeuwige ideeën woorden 

en daden voortbrengen. Slechts de mensch, die 

zich aan ijdel vertoon van macht vergaapt, kan in 

het woord Gods heerlijkheid miskennen. God zelf 

wordt het woord genoemd, daar het woord 't meest 

onmiddelijke afschijnsel van zijn Wezen is. Alles 

wat overigens in deze wereld te aanschouwen is, 

is slechts een schaduw van het woord. Christus is 

het eeuwige Woord, dat zich telkens op nieuw tot 

daad maakt, en overal waar zijn woord verkondigd 

wordt, is hij werkzaam , hetgeen hij eens gewerkt heeft 

in ons te hernieuwen. Wij schamen ons dan ook 

niet tot de kerk van het woord te behooren in plaats 

van tot cene kerk van uiterlijke praal en schijn. 

Ook de geringste geloovige, tot wien God slechts 

eenmaal gesproken heeft, weet zoo goed als de er-

varendste leeraar in het kerkelijk recht, dat slechts 

daar, waar het machtige, tot hart en geweten gaande 

Godswoord gevonden wordt, de woonstede is der 

openbaring en de kerke Gods, zij moge dan een naam 

dragen hoe onaanzienlijk ook, — en omgekeerd. 

liet woord nu is met den glans van Gods heer­

lijkheid lichtend in den mensch, wanneer hij het 

uit zijnen met God verbonden geest vrij weder voort­

brengt. Als Paulus zegt; Ons evangelie is bij TT 

geweest niet alleen in woorden, maar ook in kracht 

en in den Heiligen Geest, — dan geeft hij daar­



so 

mede te verstaan: het Evangelie werd dus verkon­

digd, dat men kon zien, dat in den leeraar eene 

van hem onafhankelijke kracht, heil en vrede ge­

werkt had. Wanneer de mensch het woord verkon­

digt in betooning van geest en kracht, schijnt Gods 

heerlijkheid van hem at'; hij is als de adelaar, ge­

dragen door Jehova's hand. Juist dan, als de leeraar 

in de hoogste spanning zijner innerlijke kracht spreekt, 

steunt hem de machtige hand Gods, die geen doode 

werktuigen in Zijn koningrijk wil. De getuigenis der 

waarheid wordt zelfs tot leugen, wanneer zij niet 

rechtstreeks uit 's menschen diepste wezen voortkomt. 

Hier moeten wij ons nog eens herinneren: God 

is de waarheid, daar in Hem het innerlijke wezen 

en de uiterlijke verschijning in volkomen harmoni­

sche eenheid zijn. Gods gedachten zijn het wezen 

Zijner openbaring, en Zijne heiligheid'vertoont aich 

in heerlijkheid. Maar van den mensch kan men niet 

onbepaald zeggen, dat hij in de waarheid leeft, 

wanneer bij hem het innerlijke en het uitwendige, 

wezen en schijn overeenstemmen. Veeleer moet de 

eenheid en harmonie, het kenteeken der waarheid, 

hier nader bepaald en omschreven worden. Want 

een van God vervreemd werken kan wel, zeer wel 

met een van God vervreemd hart, waaruit het voort­

spruit, overeenstemmen; maar, hoewel schijnbaar 

één met zich zeiven, is de mensch diin evenwel 



8 J 

niet in de waarheid, want li ij is in tegenspraak met 

zijn leven, dat voor God is geschapen, evenzeer als 

met zijne bestemmiiig. Het schepsel dat van God 

gescheiden leeft, is eene groote leugen. Alleen 

in de vereeniging met God kan de mensch zich in 

de eenheid met zichzelven en in de waarheid staande 

honden. Terwijl hij door de heiliging zich niet 

Gods heilig wezen verbindt , heeft hij ook deel aan 

Gods heerlijkheid als de openbaring zijner heiligheid. 

Maar ook op dit hooge standpunt van Christelijk 

leven kan de mensch, als hij niet ernstig waakt en bidt, 

op nieuw onder de toovermacht der onwaarheid ge­

raken. Het is toch denkbaar, en helaas ook dooi­

de ervaring bewezen, dat de mensch, nadat hij zich 

in heiliging met God verbonden en tot zelfopenba­

ring kracht en heerlijkheid ontvangen heeft, die 

verbinding gaandeweg weder laat varen, terwijl de 

heerlijkheid van beter dagen hem nog als het licht 

der ondergaande zon omstraalt. Moge hij dan steeds 

nog in zeker krachtbetoon de goddelijke heerlijkheid 

openbaren : God zelf en diens innerlijk wezen ver­

toont zich in hem niet meer. De gaven van de 

heerlijkheid der kracht hebben, gelijk wij zagen, 

de strekking om tot heil van anderen te werken. Dat 

men echter aan de bovennatuurlijke kracht der 

heerlijkheid, welke in eene kerkelijke gemeente werk­

zaam is, kan deelnemen zonder het doel daarvan 

6 



so 

mede te verstaan : het Evangelie werd dus verkon­

digd, dat men kon zien, dat in den leeraar eene 

van hem onafhankelijke kracht, heil en vrede ge­

werkt had. Wanneer de mensch het woord verkon­

digt in betooning van geest en kracht, schijnt Gods 

heerlijkheid van hem af; hij is als de adelaar, ge­

dragen door Jehova's hand. Juist dan, als de leeraar 

in de hoogste spanning zijner innerlijke kracht spreekt, 

steunt hem de machtige hand Gods, die geen doode 

werktuigen in Zijn koningrijk wil. De getuigenis der 

waarheid wordt zelfs tot leugen, wanneer zij niet 

rechtstreeks uit 's menschen diepste wezen voortkomt. 

Hier moeten wij ons nog eens herinneren; God 

is de waarheid, daar in Hem het innerlijke wezen 

en de uiterlijke verscTüjning in volkomen harmoni­

sche eenheid zijn. Gods gedachten zijn het wezen 

Zijner openbaring, en Zijne heiligheid'vertoont zich 

in heerlijkheid. Maar van den mensch kan men niet 

onbepaald zeggen, dat hij in de waarheid leeft, 

wanneer bij hem het innerlijke en het uitwendige, 

wezen en schijn overeenstemmen. Veeleer moet de 

eenheid en harmonie, het kenteeken der waarheid, 

hier nader bepaald en omschreven worden. Want 

een van God vervreemd werken kan wel, zeer wel 

met een van God vervreemd hart, waaruit het voort­

spruit, overeenstemmen; maar, hoewel schijnbaar 

één met zich zeiven, is de mensch dan evenwel 



81 

niet in de waarheid, want Lij is in tegenspraak met 

zijn leven, dat voor God is geschapen, evenzeer als 

met zijne bestemming. Het schepsel dat van God 

gescheiden leeft , is ééne groote leugen. Alleen 

in de vereeniging met God kan de mensch zich in 

de eenheid met zichzelven en in de waarheid staande 

honden. Terwijl hij door de heiliging zich met 

Gods heilig wezen verbindt, heeft hij ook deel aan 

Gods heerlijkheid als de openbaring zijner heiligheid. 

Maar ook op dit hooge standpunt van Christelijk 

leven kan de mensch, als hij niet ernstig waakt en bidt, 

op nieuw onder de toovcrmaeht der onwaarheid ge­

raken. Het is toch denkbaar, eu helaas ook dooi­

de ervaring bewezen, dat de mensch, nadat hij zich 

in heiliging met God verbonden en tot zelfopenba­

ring kracht en heerlijkheid ontvangen heeft, die 

verbinding gaandeweg weder laat varen , terwijl de 

heerlijkheid van beter dagen hem nog als het licht 

der ondergaande zon omstraalt. Moge hij dan steeds 

nog in zeker krachtbetoon de goddelijke heerlijkheid 

openbaren ; God zelf en diens innerlijk wezen ver­

toont zich in hem niet meer. De gaven van de 

heerlijkheid der kracht hebben, gelijk wij zagen, 

de strekking om tot heil van anderen te werken. Dat 

men echter aan de bovennatuurlijke kracht der 

heerlijkheid, welke in eene kerkelijke gemeente werk­

zaam is, kan deelnemen zonder het doel daarvan 

fi 

J 

It ils 



met ernst na te jagen, is in liet voorbeeld dier 

groote profeten te zien, van wie de Heer zegt, dat 

zij in den dag des oordeels zullen worden verwor­

pen, daar zij met hun krachtbetoon slechts zich-

zelven gezocht hebben. Bij de zoodanigen is te 

midden hunner grootsche, van liefde bezielde werk­

zaamheid, onbewust de zelfverheerlijking weder als 

doel binnengeslopen. In deze levensrichting zoekt 

men zondaren te bekeeren, verdoolden te recht te 

brengen, is „nederig" in het geringe en kleine 

werkzaam, ten einde zichzelven te verheerlijken en 

te roemen. In die groote profeten, die , gelijk de 

Heer zegt, tot hunne groote ontzetting op den dag 

des oordeels zullen worden verworpen, kunnen wij 

zien dat men bij diepte van profetische wijsheid 

niettemin omtrent zichzelven in het duister blijven, 

en ook dan wanneer de zelfverheerlijking nog niet 

tot bewustzijn is gekomen, tegelijk met zijn „geloof" 

verworpen worden kan. 
De mensch staat niet meer in de waarheid, wan­

neer de eenheid van het levensdoel zich heeft op­

gelost derwijze, dat hij in plaats van de heerlijk­

heid Gods te zoeken slechts naar eigen verheerlij­

king streeft. Op zichzelven beschouwd valt het 

eene doel met het andere te samen. De heerlijk­

heid des menschen is toch Gods eigen doel, en 

wanneer de mensch in de dienst van God zijne eigene 



S;3 

heerlijkheid vergeet, zal zij liem vau zelf ten deel val­

len. Terwijl de menscli tot God bidt, geeft hij te ken­

nen, dat hij Hem zeiven zoekt, en niet alleen Zijne 

heerlijkheid. Maar deze door het gebed verkregen 

innerlijke verbinding met God wordt onwaar, als 

zij in een blooten vorm, zonder leven en geest, 

ontaardt, wanneer zij zonder innerlijke aandrift en 

zonder kracht wordt volbracht. Men tracht het ge­

mis te vergoeden, door de onderscheiding, die Pau-

lus maakt tusschen bidden met het verstand en 

met den geest aan te voeren. Maar die onderschei­

ding beteekent slechts, dat in het ware bidden eigen 

werkzaamheid en lijdelijke geestvervoering met elkan­

der afwisselen. Beide deze staan tegenover het on­

ware bidden, hetwelk door onreine zelfverheerlijking 

alle kracht verloren heeft. 

Evenzoo is het met de kennis des heils. Ook 

zij is dikwerf slechts een lichtglans uit betere dagen 

der heerlijkheid, waaraan de kern eener levende 

betrekking tot God ontbreekt. Evenwel is eene 

kennis, welke den niensch aldus bijbleef, voldoende 

hem omtrent zijn waren toestand te misleiden. Waai­

de kennis des heils enkel door studie is verkregen 

maakt zij den bezitter dermate opgeblazen, dat hij 

in zijn weten de waarheid zelve meent te hebben, 

en anderen, die minder weten, wegens hun gebrekkig 

Christendom veracht. Doch wij moeten de waarheid 

Ji* 



84 

niet bloot weten , maar die zelf werkzaam in volheid 

van leven verwezenlijken. Een gebouw van leerstel­

lingen dat niet door onmiddelijken omgang met 

God van geestelijk leven vervuld wordt is naakt en 

ledig, en zal bij alle praal van wetenscbappelijke heer-

lijkbeid, den bewoner eindelijk een akelig verblijf van 

spookachtige begrippen worden, welke hem aan 
alle waarheid doen twijfelen. 

Lichtstralen van heerlijkheid schitteren ook daar, 

waar de kennis des heils door des Geestes werkzaam­

heid wordt medegedeeld. Het is echter een ver­

grijp tegen een vond en waarheid, in de gedachten 

Gods door het spel der verbeelding te willen door­

dringen, Groote, klinkende woorden, waarmede de 

innerlijke toestand van het hart niet overeenstemt;, 

het vurige woord der waarheid op de lippen en de 

koude berekening in bet hart. ziet daar niet dan 

valschheid en vermetelheid. Dezulken gelijken 

niet Johannes den dooper, in wiens licht en ijver­

vuur Israël zich verlustigde, maar den glimworm 

(Johannes-worm) die anderen licht schijnt maar 

zichzelven door zijn gloed niet verwarmt. Ook hier 

is de macht van het zelfbedrog groot. Terwijl men 

met welsprekende, treffende woorden tegen de on­

waarheid ijvert, spiegelt men zichzelven en anderen 

voor dat men in de waarheid is. Bij alle diepte 

van menschenkennis blijft men omtrent zichzelven 



85 

in het duister en niettemin moet deze ijdele ken­

nis strekken om zichzelveu te verheerlijken. 

De heerlijkheid Gods in den mensch toont zich 

ook daarin, dat zij tot eene zegenrijke, veel om­

vattende, de menschelijke krachten schier te boven 

gaande werkzaamheid in staat stelt. De daartoe 

noodige gaven en vermogens zijn den mensch in 

hetere dagen, toen hij nog oprecht voor God stond, 

ten deel gevallen. Indien nu de innerlijke toestand 

tegenover God veranderd is, wordt dat samenstel 

van gaven en krachten niet meer door de liefde tot 

God en door het streven om Hem te verheerlijken, 

in werking gebracht. Men beweegt zich dan in 

den gewonen kring eener werkzaamheid uit plicht­

gevoel, terwijl de eigenlijk bewegende kracht des 

levens zich onbemerkt eene geheel andere richting 

heeft genomen. Alleen wat uit een met God ver­

bonden leven ontspruit, is waard eene levensvrucht 

genoemd te worden; en wanneer zoodanige vrucht 

ook al aanvankelijk niet rijp is, gaat zij echter in 

ware levenskracht boven die rijpe druiven, welke 

aan doornen hangen. Met de onwaarheid van zoo­

danige levensrichting gaat samen, dat bij ingespan­
nen, veelomvattenden arbeid, die hemelsche doel­

einden tegenstreeft, de mensch innerlijk door 

traagheid en verdrietigheid of door een streven naar 

z elfv erh e e rl ij king beheerscht wordt. 



86 

De onware, op zelfverheerlijking berekende werk­

zaamheid in het Godsrijk openbaart zich daardoor, 

dat men aan de heilrijke uitwerking van dien arbeid 

niet in elk geval, maar slechts dan waarde hecht, 

wanneer men daartoe zelf heeft bijgedragen. Dat 

anderen iets groots gewerkt hebben, is den zelfver-

heerlijkenden mensch öf onverschillig of wekt zijn 

nijd op. Omgekeerd betreurt hij de vruchteloosheid 

van den arbeid slechts dan, wanneer zijne eigene 

werkzaamheid in het spel is, terwijl hij de vruch-

telooze pogingen van anderen met onverschilligheid 

of zelfs met heimelijke vreugde aanschouwt. Som­

wijlen kan eene groote, schijnbaar gezegende uit­

komst van den arbeid den mensch omtrent zijn 

toestand en zijne werkelijke verhouding tot God 

misleiden. Indien het echter niet gelukt, de zelf­

verheerlijking door groote uitkomsten te streelen, 

zoekt de mensch, bij zijn iunerlijken tweestrijd, on­

dergeschikte, bijzondere doeleinden, welke aan de 

werkzaamheid, waartoe hij geroepen is, tijd en kracht 

onttrekken. De kring van de werkelijke belangen 

des menschen wordt nu steeds enger, schoon hij 

dit daardoor voor zich zeiven tracht te bedekken, 

dat hij uiterlijk nog voor de meest algemeene waag­

stukken des levens eene schijnbare belangstelling 

toont. 
Gelijk de mensch zich door eene schijnbare ge-



87 

meenschaj) met God kan misleiden, kan hij ook 

anderen in dwaling brengen, wanneer hij uit betere 

dagen den scliijn van gemeenschappelijk streven zoekt 

te redden terwijl hij innerlijk reeds lang een ander 

is geworden. Maar het wezen en de schijn scheiden 

zich, trots alle voorzorg, steeds weder van elkander 

af, zoodat de onware mensch in een pijnlijk, vrees­

achtig gevoel van onzekerheid de handen vol heeft, 

om de scheuren te bedekken en hetgeen ontbreekt 

aan te vullen. Schoon de onwaarheid naar de wet 

der ontwikkeling vroeger of later in een vasten toe­

stand overgaat, zijn hierbij echter betere opwellingen 

niet uitgesloten. Maar deze opwellingen, wanneer 

daaraan geen ernstig gehoor wordt gegeven, strekken 

slechts om den mensch omtrent zijn waren toestand 

in dwaling te brengen. De. onwaarheid bestaat toch 

niet alleen in de tegenstrijdigheid tnsschcii het in­

nerlijke wezen en de uiterlijke verschijning, maar 

ook in de ongelijkmatigheid der levensontwikkeling, 

in het kortstondig opkomen van edele opwellingen, 

die op het eigenlijke, blijvende wezen van den mensch 

hare werking missen. Karakterloosheid is ookeene 

levensrichting, welke zicli trapsgewijze ontwikkelt als 

alle kwaad. Slechts zelden vermag de leugen een 

dubbel zieleleven te doen ontstaan. Wel is waar 

wordt de eenmaal aangenomen leugen zoo over­

machtig, dat zij, die oorspronkelijk uit het streven 



88 

der zelfzucht geboren werd, bij verderen voortgang-

ook daar wordt aangetroffen, waar zij met geen zelf­

zuchtig belang meer in verband staat, en waar 

slechts de booze lust om anderen te misleiden haar 

voortbrengen kon. Maar veel menigvuldigèr ver­

toont de leugen zich in den vorm van zelfbedrog, 

en het is als een godsgericht aan te merken dat hij, 

die allen in zijne listen meende te kunnen ver­

strikken, eindelijk zich zeiven moet bedriegen. Velen 

ook, die nog in aanzien en in de heerlijkheid van 

een degelijk christelijk leven zijn, maar niettemin 

innerlijk meer en meer versterven, bedriegen zich 

zelve met ijdele woorden j zij geven aan die verstor­

venheid van geest den naam van rijpe ontwikkeling, 

zonder te bedenken dat zij met dergelijk woorden­

spel de kwaal niet genezen, maar integendeel ver­
ergeren. 

In eene gausch andere richting en naar eeue andere 

wet ontwikkelt zich de onwaarheid , wanneer een 

in God geborgen, oprecht christelijk leven niet tot 

de uiterlijke heerlijkheid komen kan welke met zijn 

wezen overeenkomt. Terwijl zij die met uiterlijke 

heerlijkheid bekleed- zijn, beter schijnen dan zij zijn, 

is van den oprechten christen het omgekeerde te 

zeggen. Maar deze tegenstrijdigheid tusschen wezen 

en schijn is eene onwaarheid, waarin zelfs Gods 

Zoon heeft gedeeld, nadat hij door zijne mensch-



89 

wording zich aan de wet der menschelijke ontwik­

keling had onderworpen. Men kan ook niet zeggen 

dat het een teeken van krachteloos, zwak christelijk 

leven is, over die tegenstrijdigheid te klagen en te 

zuchten. Want zelfs een Paulus zegt, dat alle schep­

sel met ons verlangend uitziet naar de heerlijkheid 

van de kinderen Gods, en Johannes zegt: het is 

nog niet geopenbaard wat wij zijn zullen. Juist de 

meest krachtvolle geest, die reeds in het morgen­

rood eener hovenaardsche heerlijkheid staat, gevoelt 

die tegenstrijdigheid het diepst, en een man die 

groot was in scheppend vermogen, heeft eenmaal 

gezegd: „Mijn geest is van groote dingen zwanger; 

hetgeen zijn arbeid werkt, is echter nietig en klein." 

Het ligt in den aard der leugen dat zij zicii aan 

de waarheid aansluit, om er kracht uit te trekken. 

Indien toch die noodwendige tegenstrijdigheid tus-

hchen wezen en schijn derwijze op den voorgrond 

wordt gesteld, dat men nalaat, door het inwendige 
naar het uitwendige te streven, de hoogste gaven 

der heerlijkheid na te jagen en de onvolkomen open­

baringen van het wezen te weren, dan komt in de 

plaats der levensontwikkeling de dood. Wel is de 

Godmensch, in wien wij voor Gods oog rechtvaardig 

geworden zijn, door zijn leven het gebrekkige vau 

de uiterlijke verschijning der zijnen thans bedek­

kende, in zoover hij in zijn persoon, als hoofd van 



ijl 

90 

het mensclielijk geslacht borg is, dat 's menschen 

bereids herstelde heiligheid, zijne innerlijke verbin­

ding met God zich zal openbaren in heerlijkheid. 

Christus is de waarheid, dewijl in Hem wezen en 

verschijning. God en meusch één zijn. Maar die 

eenheid moet, als doel des christelijken levens, ook 

thans het bewegend beginsel van dat leven zijn, 

moet met toenemenden wasdom te voorschijn treden, 

anders is de rechtvaardiging onwaar. De profeet 

Ezechiël (XXXIII: 13) kondigt den rechtvaardige, 

die „zich op zijne rechtvaardigheid verlaat", den 

dood aan. Niet de rechtvaardiging kan misbruikt 

worden; (die dat beweren, kennen noch de Schrift, 

noch de kracht Gods; want die waarlijk gerecht­

vaardigd is en Christus toebehoort, heeft daarin 

wasdom van leven); maar de leer der rechtvaardig-

making staat aan misbruik bloot van de zijde van 

hen, die slechts oppervlakkige kennis hebben. 

Gevaarlijker is de onwaarheid, waarin diegenen 

vervallen kunnen in wie de ontwikkeling des levens 

tot waarheid en heerlijkheid reeds is aangevangen. 

Telen willen, in plaats van in eenvoud en geduld 

de vruchten huns levens te laten rijpen, zoo spoedig 

mogelijk aan de rechterhand des Heeren zitten in 

heerlijkheid, zonder dat de innerlijke betrekking 

tot hem degelijker en inniger wordt. In plaats dus 

dat zij de heerlijkheid als langzaam rijpende levens­



91 

vrucht uit Gods hand aannemen, zoeken zij aan hun 

uitwendige verschijning een glans en eene volkomen-

heid te geven, waarmede het innerlijke levensbeginsel 

geen gelijken tred houdt. Bijzonder vindt men deze 

onwaarheid in het streven naar wetenschappelijken 

roem en schitterend vertoon van kennis. Ten einde 

zich zeiven zoodra mogelijk hoog te zien stijgen, 

gaat men navolgen, in plaats van in zich zeiven 

de scheppende kracht te versterken en het innerlijk 

zieleleven zijn vrijen loop te laten; en in plaats van 

in de kracht der liefde, die voor anderen leeft, 

steeds nieuwe vormen van uiting te zoeken, leent 

men heerlijkheid van kennis bij anderen, om zelf 

alleen daarmede te schitteren. Maar deze onware 

heerlijkheid, waarvan de zelfverloochenende liefde 

verre blijft, is bij nadere beschouwing enkel schijn, 

zij leeft meer van overdenking dan van ingeving; 

de groote kunst bestaat in een geestelooze vaar­

digheid om den geest der menschen aan te grijpen, 

in vaste, zoogenaamd hartroerende woorden en uit­

drukkingen , die ook al een weinig door het gebruik 

leden, en eindelijk in een blinkenden tooi van beeld­

spraak, welke men nutteloos, als vuurpijlen by vol 

daglicht, ten beste geeft. Heerlijkheid van kennis 

zonder waarheid en liefde moge menigeen verblin­

den, Paulus zegt ons dat zij niets is. 

Eene heerlijkheid daarentegen, die langs zede­



92 

lijken weg moet worden nagejaagd, zoekt meji niet, 

wanneer zij niet aanstonds een uiterlijk vertoon van 

aanzien geeft. Ik heb hier slechts te herinneren 

dat het ons tot taak gesteld is, het aardsche be­

staan met de kracht der heerlijkheid te doordringen. 

De wedergeboren geest moet daardoor zijne kracht 

bewijzen, dat hij ook het stoffelijk bestaan met 

zij ti licht doordringt. De lichamelijke zinnen zijn, 

gelijk men weet, het afschijnsel van de zinnen van 

den geest; de zenuwen, in bare beide hoofdgroepen, 

zijn naar verschillende zijden werktuigen van den 

geest. Volgens de Heilige Schrift, is het inwendige 

des lichaams de woonstede van het lijden en wer­

ken van ziel en geest. Het gevoel en het licht des 

geestes moet door de zenuwen van het lichaam 

als een electrische stroom overgebracht worden. Maar 

de kracht van gevoel, wil of verstand, de kracht 

van den geest in het lichaam is niets, tenzij ze 

door de vormende kracht van een met God 

verbonden leven volheid en werking erlangt. Vele, 

overigens oprechte christenen, schijnen weinig geneigd 

hun leven in alle richtingen en in onderlinge samen-

stemming der deelen te ontwikkelen. Het Godsrijk 

bestaat echter in kracht. Is dan slechts het booze 

in staat, ons tot een gansch vervoerenden harts­

tocht te verheffen? Niet altijd zijn de tijden waarin 

de hartstochten slapen, tijden van geestelijke kracht 



93 

en verlioogde stemming. De machteloosheid in het 

kwaad vindt trouwens dikwijls hare verklaring in 

uitgedoofde en verspilde kracht, die tot goed even­

zeer als tot kwaad onbekwaam is. Maar een leven 

zonder voortbrengende kracht is op zich zelf boos, 

en in den dag des oordeels en van den grooten 

oogst staat den boom, die slechts bladeren draagt, 

niets goeds te wachten. 

De waarheid, als de verbinding van macht en 

liefde, als openbaring der goddelijke heiligheid, en 

als de verschijning in heerlijkheid van een met (rod 

verbonden heilig leven in den mensch, moet in 

deze wereld der leugen en der zinnen noodwendig 

tegenstand vinden en dien uitlokken. Wel is 

waar wordt door liefde, in haar wezen en op zich 

zelf, geen tegenstand gewekt. Als schoonheid, adel, 

liefelijkheid en licht — liet kleed der heerlijkheid 

Gods — het kleed des Christens geworden zijn, 

als zijn gansche wezen de uitdrukking is van har­

monische overeenstemming, moet de wereld aanstoot 

zoeken, wanneer zij aan den christen aanstoot 

hebben wil. Deugd, ontheven van allen strijd, ook 

in dien zin dat wij niet meer met ons zeiven te 



94 

strijden hebben, is een verheven levensdoel. Maar 

de heerlijkheid Gods in den mensch is eene kracht 

die, schoon met liefelijkheid en zachtheid ook be­

kleed, niettemin aanvallender wijze werkt, en hoe 

schitterender haar licht schijnt, des te hinderlijker 

wordt voor diegenen die in nacht en duisternis, in 

cene wereld van uiterlijken schijn zonder wakker te 

worden, willen voortslapen en droomen. Hoe moe­

diger men naar het doel voortstreeft, hoe ijveriger 

men in deze zich zelf verheerlijkende wereld de 

heerlijkheid Gods tot eere wil brengen, des te meer 

weerstand ontmoet men, en het gansehe leven schijnt 

daartegen samen te spannen. De geest, welke de 

getuigenis der waarheid werkt, werkt middellijk op 

de tegenovergestelde getuigenis der leugen. De 

gansehe verhouding tot de wereld wordt nu gespan­

nen, en men heeft vijanden, bekend en onbekend, 

meer dan haren op zijn hoofd. Het is een roerend 

schouwspel te zien dat de christenen juist daarom 

leed en schande te dragen hebben, dewijl zij van leed 

verlossen en tot ware heerlijkheid brengen willen; — 

tewijl zij de hoogste kracht ontvouwen, arbeiden 

zij aan hun eigen ondergang. Maar gelijk de heer­

lijkheid van Gods kracht in den mensch zich daarin 

openbaart dat zij op aarde wederstand ondervindt 

en nederlagen lijdt, zoo zeker en gewis is zij ook 

van de zege, zij het ook in dien zin slechts dat 



zij te midden van hare vijanden haar pascha vieren 

zal. Christus zelf toont zijne levenskracht, in zoover 

hij ook thans de menschen noodzaakt hun verhou­

ding jegens hem te bepalen, en hetzij vrede of 

grimmigen toorn en vijandschap tot hun deel te 

krijgen. Dat het Evangelie nog een reuk, hetzij 

ten leven of ten ondergang, zelfs voor hen is die 

zich onder rozen willen verbergen, is een teeken 

zijner ongeschonden kracht. 'Wa.s Christus reeds 

toen hij op aarde wandelde velen een raadsel, 

thans is hij het nog veel meer. Maar de vraag, 

wat dunkt u van den Christus ? wordt steeds weder 

aan de zuiver historische behandeling onttrokken, 

zij wordt de telkens hernieuwde, pijnigende gewe­

tensvraag van het oogenblik, daar Christus zelf per­

soonlijk door zijnen geest in zijne discipelen, die 

thans leven, werkt. 

Het is licht in te zien dat de onwil der men­

schep in hunne zelfverheerlijking zich tegen de te­

genwoordige discipelen van Jezus keert, want slechs 

in menschelijke gestalte vertoont zich de heerlijkheid 

des Ileeren allereerst aan hun oog. Aldus is het te ver­

klaren dat Jezus'discipelen om zijnentwille lijden, dat 

zij het lijden van Jezus in hun vleesch aanvullen 

en hernieuwen moeten. Nu zagen wij, dat het uit 

vrije liefde aanvaardde lijden den schoonsten licht­

glans vormt van de heerlijkheid van onzen Heer. 



96 . 

Ook de christen, die ter wille van de gemeenschap 

van Christus stil en zachtmoedig lijdt, is met eene 

heerlijkheid bekleed, schooner dan alle hemelsch 

licht. De ketenen der martelaren zijn eereteeke-

nen en de ware christen acht het eene hooge heer­

lijkheid , om Christus' wil door de wereld vernederd, 

gekrenkt te worden. Maar zoo diep is de verdorven­

heid der menschel ij ke natuur zelfs in den reeds bekeer­

den christen, die de wereld tot strijd uittart, dat hij ge­

vaar loopt deze heerliikheid des lijdens, welke zoo 

krachtig mogelijk toont dat hij den Heere toebehoort, 

tot een blinkend kleed van aardsche zelfverheerlijking 

te maken. Het zij hier genoeg, aan de martelaren 

en andere geloofsgetuigen van de eerste tijden dei-

Kerk te herinneren die, eenmaal aan het doods­

gevaar ontkomen j als uit de dooden verrezen hei­

ligen wilden heerschen en gebieden, maar inderdaad 

tot niets anders kwamen dan met stuitende aanma­

tiging en zelfverheerlijking anderen te kwellen. 

De volle kracht der waarheid, welke den mensch 

uit de verbinding met God gewordt, zal in het 

eind ook hare tegenstelling, de zelfverheerlijking, 

dwingen zich in al hare naaktheid en haren ge-

heelen omvang te toonen. Het heeft eene diepe 

beteekenis, dat de Antichrist met zijn rijk uit de 
christenheid opstaan, en alzoo de zelfverheerlijking 

in de woonstede der openbaring van Gods heerlijk­



97 

heid op de grootste hoogte stellen zal. De katholieke 

kerk heeft in haar pelagianisme, in hare Mariadienst 

en vereering der heiligen, reeds alle bouwstoffen 

van antichristelijke zelfverheerlijking op groote schaal 

verzameld; daar ligt alles voor de geheele voltooiing 
van het gebouw gereed; de geheimenis der boosheid 

behoeft slechts van het godsdienstige omhulsel, dat 

thans reeds zeer doorzigtig is, ontdaan te worden. 

Dewijl men dit van protestantsche zijde voorbij zag, 
kon men wagen katholieke dwalingen als onschuldig 

speelgoed in te voeren, en uit den beker te drinken 

der vrouw die dronken is van het bloed der hei­

ligen. Het betrekkelijk onschadelijke , doch onvol­

tooid gelaten bouwplan van den toren van Babel 

staat, nadat het door elk volk bij voortgang van 

ontwikkeling op eigen wijze weder opgevat is, ein­

delijk in de meest grootsche afmetingen uitgevoerd 

te worden. Het reusachtige, tot den hemel reikende 

praalgebouw zal ook met eenige kerkelijke versier­

selen getooid worden, ten einde men den tempel 

des Heeren des te beter kunne missen. 

Het is eene dwaling de tegenstellingen, welke 

zich in het menschelijke leven vertoonen, thans 

reeds als onveranderlijk vaststaande aan te merken. 

Bij oppervlakkige beschouwing onzer naaste omge­

ving zijn wij licht gewoon slechten en goeden, even 

als licht en duisternis, te scheiden en beide voor 

7 



Ü* m 

96 -

Ook de christen, die ter wille van de gemeenscliap 

van Christus stil en zachtmoedig lijdt, is met eene 

heerlijkheid bekleed, schooner dan alle heraelsch 

licht. De ketenen der martelaren zijn eereteeke-

nen en de ware christen acht het eene hooge heer­

lijkheid , om Christus' wil door de wereld vernederd, 

gekrenkt te worden. Maar zoo diep is de verdorven­

heid der menschelijke natuur zelfs in den reeds hekeer­

den christen , die de wereld tot strijd uittart, dat hij ge­

vaar loopt deze heerlijkheid des lijdens, welke zoo 

krachtig mogelijk toont dat hij den Heere toebehoort, 

tot een blinkend kleed van aardsche zelfverheerlijking 

te maken. Het zij hier genoeg, aan de martelaren 

en andere geloofsgetuigen van dc eerste tijden dei-

Kerk te herinneren die, eenmaal aan het doods­

gevaar ontkomen, als uit de dooden verrezen hei­

ligen wilden heerschen en gebieden, maar inderdaad 

tot niets anders kwamen dan met stuitende aanma­

tiging en zelfverheerlijking anderen te kwellen. 

De volle kracht der waarheid, welke den mensch 

uit de verbinding met God gewordt , zal in het 

eind ook hare tegenstelling, de zelfverheerlijking, 

dwingen zich in al hare naaktheid en haren ge-

heelen omvang te toonen. Het heeft eene diepe 

beteekenis, dat de Antichrist met zijn rijk uit de 

christenheid opstaan, en alzoo de zelfverheerlijking 

in de woonstede der openbaring van Gods heerlijk­



97 

heid op de grootste hoogte stellen zal. De katholieke 

kerk heeft in haar pelagianistne, in hare Mariarlienst 

en vereering der heiligen, reeds alle bouwstoffen 

van antichristelijke zelfverheerlijking op groote schaal 

verzameld; daar ligt alles voor de geheele voltooiing 
van het gebouw gereed: de geheimenis der boosheid 

behoeft slechts van het godsdienstige omhulsel, dat 

thans reeds zeer doorzigtig is, ontdaan te worden. 

Dewijl men dit van protestantsche zijde voorbij zag, 

kon men wagen katholieke dwalingen als onschuldig 

speelgoed in te voeren, en uit den beker te drinken 

der vrouw die dronken is van het bloed der hei­

ligen. Het betrekkelijk onschadelijke, doch onvol­

tooid gelaten bouwplan van den toren van Babel 

staat, nadat het door elk volk bij voortgang van 

ontwikkeling op eigen wijze weder opgevat is, ein­

delijk in de meest grootsche afmetingen uitgevoerd 

te worden. Het reusachtige, tot den hemel reikende 

praalgebouw zal ook met eenige kerkelijke versier­

selen getooid worden, ten einde men den tempel 

des Heeren des te beter kunne missen. 

Het is eene dwaling de tegenstellingen, welke 

zich in het menschelijke leven vertoonen, thans 

reeds als onveranderlijk vaststaande aan te merken. 

Bij oppervlakkige beschouwing onzer naaste omge­

ving zijn wij licht gewoon slechten en goeden, even 

als licht en duisternis, te scheiden en beide voor 

7 



98 

onveranderlijk te houden. Dan somwijlen gaat, langs 

onnaspeurbaren weg, rechtvaardigheid die uit ge­

woonte is, in eene wellicht lang verborgen vervreem­

ding van God over en omgekeerd. De ontknooping 

van dit inwendig bedrijf zal nog bij vele menschen, 

ten goede zoowel als ten kwade, moeten geschieden. 

In elk zoodanig geval betoonen zich echter de macht 

en heerlijkheid van Jezus Christus. Zij dringen 

velen ook onwillens zich thans tot de groote vra­

gen der heilleer te bepalen, en brengen hun geest, 

schoon men zich bestendig onverschillig voordoet, 

in de eene of andere richting in beweging. De van 

God vervreemdde zelfverheerlijking brengt het trou­

wens bij gebrek aan moed vaak niet verder dan 

dat zij, in plaats van handelend op te treden, in 

stilte hare vreugde zoekt in al hetgeen Gode en 

z i j n  k o n i n g r i j k  w e e r s t r e e f t .  A n d e r e n  z i e t  m e n ,  

in hunne vijandschap tegen de „orthodoxe'' kinderen 

Gods, met waanzinnige woede uitvaren en lasteren, 

zoodat zij zelfs geen besef meer hebben, dat zij den 

God des heils zeiven haten en tegen Zijne open­

baring in opstand zijn. Doch naardien aan het 

groote eindperk der wereld en der kerk de laatste 

uitkomst van alle ontwikkeling aan den dag komen 

en de arbeid van alle voorafgaande tijden openoaar 

worden zal, zoo zal ook ieder mensch, waar hij 

zijne keuze heeft bepaald, de vrucht der geh.eele. 



99 

door hem gevolgde levensontwikkeling in volle rijp­

heid te genieten krijgen. 
De heerlijkheid Gods openbaart zich in den mensch 

e i n d e l i j k  o o k  i n  d i e  v r e u g d e  e n  z a l i g h e i d ,  

welke zich van haar doel verzekerd weet, in die 

innerlijke rust en kracht van overtuiging, welke 

een afschijnsel is van de zalige rust Gods in het 

verheiden van den afloop der algemeene wereldont­

wikkeling. De vreugde van den natuurlijken mensch 

is slechts de weêrschijn van de heerlijkheid des ge-

schapenen en flikkert als een spookachtig schijnsel 

boven de verwoesting van een zieleleven, dat onder 

zorg, zingenot en kleingeestig bedrijf als vergruisd 

i s .  T e n  l a a t s t e  h o u d t  d i e  v r e u g d e  g e h e e l  o p ,  e n  

als de school des levens en des lijdens geëindigd 

is, heeft men daarin niets geleerd dan vreugdelooze 

berusting en hatelijk spotzieke verbittering. 

Daarentegen is die vreugde een afschijnsel van de 

goddelijke heerlijkheid in den mensch, wanneer zij 

zich staande houdt ook te midden van zoodanige 

gebeurtenissen als anders alle vreugde dooden. In 

de stormen des levens vallen de rijpste vruchten 

af, en de met geweld gebroken vaas van het 

leven des christens doet edelen, krachtigen wijn 

in plaats van bitteren alsem stroomen. Onder het 

aardsche lijden geniet de christen zijn erfdeel, dat 

van alle bekoorlijkheid der wereld en allen glans 

7* 



100 

der heerlijkheid is ontbloot, maar, wel verre van 

daardoor in schittering te verliezen, nu eerst recht 

een hemelsch licht van zich werpt. De christen is 

zalig in zijn doen. Alle waarheid en innerlijke 

overeenstemming des levens uiten zich in vreugde 

en zaligheid. Bepaaldelijk geldt dit van den arbeid 

der liefde. Even als ware, vrije, verzoenende liefde 

slechts in de verbinding met God kan worden be­

toond , zoo brengt zij ook eene zaligheid mede, die 

niet van deze wereld is. Liefde en vreugde staan 

in even nauw verband als haat en treurigheid. En 

gelijk vroolijke liefde, ook vreugde, zaligheid tin 

geluk om zich heen verspreidt, zoo kan de zwarte 

haat in het verkeer met anderen slechts onbehage­

lijkheid en beklemdheid des harten te weeg brengea. 

Maar de christen is zalig ook in zijn 1 ij d e n en 

daardoor betoont zich de zaligheid allermeest als 

eene goddelijke kracht der heerlijkheid. De Apostel 

schrijft: Ook indien gij lijdt om der gerechtigheids-

wil, zijt gij zalig. Een leven in Christus moet met 

lijden vermengd zijn, maar dat lijden zelf bevestigt 

eu versterkt, blijkens de ervaring, de gemeenschap 

met Hem in die mate, dat het lijden onze lust 

wordt. 

Wij zeiden: de vreugde en de zaligheid des chris­

tens ontspruiten uit de zekerheid des geloofs, dat 

het doel, 'twelk door de eeuwige liefde is gesteld. 



101 

bereikt zal worden. Deze wil nu der liefde omvat 

niet slechts eiken christen in het bijzonder, maar 

het gansche groote gebied van dat koningrijk, waar­

van de grenzen in de eeuwigheid uitloopen. De chris­

ten echter is met zijne levensbelangen zoozeer aan 

dat Rijk der eeuwigheid verbonden, dat al zijn lijden 

en al zijne vreugde met de rampen en den bloei 

van het geheel samengaan. Daaruit volgt, dat de 

vreugde kan voortduren ook wanneer de christen 

als bijzonder persoon te niet gaat en het rijk tegen­

spoed lijdt. Niets geeft zoodanige zaligheid en is 

eene zoo veilige beschutting tegen levensmatheid, 

als een groot, algemeen doel na te jagen, en uit 

een onvergankelijk, hemel en aarde omvattend ge­

heel kracht en leven te putten. Wat niet in den 

tijd is geboren, kan ook niet in den tijd verloren 

gaan. Wie daarentegen zich aan i.ijne enge, per­

soonlijke belangen blijft hechten zonder de groote 

eenheid voor oogen te houden, wie geen doel kent 

dat verder reikt dan dit leven, dien is het einde 

der dingen gekomen, hij wordt moedeloos en krijgt 

verdriet in 't leven, wanneer zijne vermeende goede 

bedoelingen tegenstand ontmoeten. 

Herinneren wij ons hierbij enkele der krachtvolle 

persoonlijkheden uit de Heilige Schrift! Stephanus 

aag stervende de heerlijkheid Gods en ontsliep als 

de zuigeling aan de borst der moeder, terwijl de 



Wh- -

102 

steenen zijn lichaam verpletterden. Die vreugde­

volle rust werd ook niet beschaamd. De gebeden 

van den stervenden Stephanus en van de gemeente 

werden boven bidden en denken verhoord. Uit den 

drom van vijanden welke den biddende omringde, 

moest een Paulus optreden om Stephanus tweevou­

dig te vervangen. En Paulus zelf loofde eenmaal 

God in de gevangenis te Philippi in de zekerheid 

der overwinning, terwijl de gevangenbewaarder, 

wegens vermeende afwijking van zijn bekrompen 

levensdoel, zich het leven benemen wilde. 

De hope des christens steunt op den Heer, die 

eenmaal het leven des dooden weder opwekte, die 

het sterven onder hoongelach van ellendigen slapen 

noemde. In zijne nabijheid vertoonen zich zelfs 

rampzaligheid en vertwijfeling in een zachter licht. 

Hij, die alles in grooter volheid kan teruggeven, 

is waard dat men hem alles met vreugde ten offer 

brengt, ook het leven. En boven den Menschen-

zoon zetelt de Vader, die hem nit de dooden op­

wekte, die alle leven, dat in hem onderging, in 

heerlijkheid weder opwekken, en alle menschelijke 

zelfverheerlijking, hoe hoog zij zich stelle en hoe­

veel angst zij ons doe lijden, neervellen en vernie­

tigen zal. In den naam van dien God mogen wij 

met volle zekerheid ons gunnen het leven var. de 

lichtzijde te beschouwen. Die den Zoon Gods heeft. 



103 

heeft het eeuwige leven en de eeuwige vreugde. 

Die tlians niet zalig is zal liet nooit worden. Hij 

doet ons reeds nu uit het graf van een leven zonder 

hoop en vreugde verrijzen, om ons van het stof 

der aarde te reinigen en met lichtend aanschijn 

w e d e r  i n  h e t  l e v e n  t e  z e n d e n .  H i j  z e g t  h e d e n  

tot ons: „Wilt gij in mijn hemel met mij zijn, 

zoodra gij komt staat hij voor n open. 
Doch wij moeten herinneren, dat men deze vreugde 

niet als cene schoone, goddelijke vonk kan rooven, 

om een van God vervreemd, verstorven leven daar­

mede als door een electrischeu invloed te herstel­

len, maar dat het hier de vrucht geldt van een le­

ven, dat in de liefde tot God opwast. Liefde, 

gelijk wij zagen, kweekt vreugde. Stelliger zegt 

Johannes; vrees (alzoo ook vreugdeloosheid) is niet 

in de liefde. Die liefde is echter algeheele over­

gave aan God zonder nevengedachten. Waar deze 

liefde niet is, daar is ook steeds de vrees, dat God 

om onnaspeurbare redenen de vreugde zal vernie­

tigen. Gelijk echter de vreugde als afschijnsel der 

goddelijke heerlijkheid uit de liefde ontspruit, zoo 

heeft zi] ook ten doel de ware, zelfopofferende 

liefde te sterken, geenszins enkel een van God 

vervreemd, en van liefde ontbloot bestaan in voor­

bijgaande oogenblikken te vertroosten. De kracht 

der toekomende wereld wordt ons gegeven, opdat 



104. 

wij de macht deze wereld overwinnen zullen. 

De heerlijkheid Gods in den mensch heeft in 

zichzelve de zekerheid harer voleinding. Gelijk 

de heerlijkheid Gods in Christus niet slechts het 

beeld eener toekomstige, in volheid verschijnende 

heerlijkheid is, maar haar wezenlijk begin, zoo is 

ook de thans in den christen verschijnende heer­

lijkheid het begin, en alzoo de zekerheid harer 

voleinding. Want wat de bovenmenschelijke, hoogste 

macht, wat God heeft aangevangen, kan niet terhal-

verwegc blijven steken. Het is daarmede gelegen 

als met de rust, welke aan het volk Gods is toe­

gezegd. De rust, welke Israël na den tocht 

door de woestijn in Kanaan vond, was naar den 

brief aan de Hebreen slechts het zeer onvolko­

men beeld van den Godsvrede, welken wij in Chris­

tus vinden. Deze is echter geen beeld, gecne voor­

stelling alleen van vrede, maar de aanvang zelf 

van den eeuwigen vrede in het rijk der heerlijkheid. 

Indien in den christen wezenlijke inwoning Gods 

te erkennen is, kan deze er reeds thans niet zijn 

zonder dat de heerlijkheid harer verschijning, zij 

het ook in enkele zwakke stralen, haar licht ver­

spreide. Wel bezitten wij thans onze nieuwe god­

delijke waardij in den vorm van het oude aardsche 

leven, die nog niet verbroken en afgeworpen is. 

Maar door de scheuren van het oude kleed schit­



105 

tert ons de nieuwe heerlijkheid tegen. In den 

menschgeworden Christus hebben wij reeds nu het 

eeuwige leven. Dit is echter niet denkbaar zonder 

daarmede overeenstemmende heerlijkheid. 'Daarom 

zegt Paulus: Dien God geregtvaardigd, alzoo één 

lichaam met Christus gemaakt heeft, dien heeft Hij 

ook verheerlijkt. (Rom. VUT). Thans geldt het 

bovenal, de goddelijke inwoning als voorwaarde der 

heerlijkheid steeds meer tot waarheid te maken. Want 

die inwoning is slechts inzoover waar als het on­

goddelijke wezen wordt uitgedaan. De heerlijkheid 

Gods kan slechts dan van ons lichten, wanneer de 

zelfverheerlijking is te niet gedaan. Terwijl God 

ons de schuld die op haar rust vergeeft, neemt 

hij den vloek en het oordeel, welke haar treffen, van 

ons weg. 
De Geest, door welken de inwoning Gods wordt 

gewerkt, zweeft als scheppend, ordenend beginsel 

boven de ledige woestenij, boven de duistere diepte 

onzes levens, om nieuwe vormen voort te brengen. 

Alles wat in ons uit den Geest geboren wordt, is 

ons waarachtig eigendom, terwijl al het andere, ons 

niet behoorende, gelijk een schaduw voorbijgaat. 

(Luk. XVI, 12.) Daarom zeggen wij: mocht ook 

alles van ons worden weggenomen, neem toch uwen 

Heiligen Geest niet van ons weg. Het is de Geest 

van den uit de dooden Verrezene, en gelijk deze 



106 

ons lichaam mede in heerlijkheid heeft verheven, 

zoo heeft hij ons zijn Geest, den Geest van het 

verrezen leven gegeven, opdat hij alle bestanddee-

len van ons leven zegerijk zou doordringen. Door 

den Zoon des menschen, die in den hemel ver­

hoogd is, en door zijn Geest op aarde is de vol­

einding verzekerd. Meer nog dan wij dringt de 

Heer zelf tot deze voleinding , want onze heerlijkheid 

is tegelijkertijd zijne eigene, en hij heeft den Va­

der gebeden hem in de zijnen te verheerlijken. 

De brug welke hemel en aarde, den tijd en de 

eeuwigheid zal verbinden, is in bouw. Uit het 

wedcrzijdsche beloop van den onvoltooiden brug­

boog, hier en daar ginds, is het hoogste punt te 

berekenen waar beide zullen samenkomen, waar 

hemel en aarde. God en de mensch in eene zelfde 

heerlijkheid zullen schitteren De christelijke kerk 

is het hemelrijk, waarin niet alleen de engelen, 

maar alle krachten des hemels en der aarde op­

klimmen en nederdalen; de hemel komt tot de 

aarde, en deze gaat den hemel te gemoet tot dat 

beide één zijn geworden. En de Vader van alle 

eeuwigheid, de oorspronkelijke grond van alle leven, 

van wien het menschelijke leven in zijn rijkdom en 

veelheid van vormen, van wien ook de Zoon des men­

schen en bovenaardschc vreugde zijn uitgegaan, houdt 

nog vele kracht en heerlijkheid in zich verborgen. 



107 

Abraham de vader der geloovigen, als hij in later 
leven, bij het keeren der omstandigheden, ten einde 

raad en machteloos was, sprak: de Heer, de God des 

hemels, die mij uit mijns Vaders huis geleid en gezwo­

ren heeft, zal voorzien. Evenzoo komt bij hot volk van 

Israël onder alle rampen welke het treffen steeds de 

gedachte weder boven : De God die ons uit Egypte 
uit het land der dienstbaarheid weggevoerd heeft, 

zal ons leiden. Uit den aanvang, welken God ge­

maakt had, mochten zij alzoo tot den verderen voort­

gang en de voleinding besluiten. Ook den God 

van het nieuwe Verbond kenmerken wij naar die 

daad welke aan de heilsbeschikking des nieuwen 

testaments tot grondslag strekt, waar wij Hem den 

God noemen die Christus uit de dooden heeft op­

gewekt. Maar die daad Gods, welke in het ver-

ledeue den grondslag legde, is ons te gelijkertijd 

de aanvang en het einddoel onzer voleinding en 

heerlijkheid. Want wij moeten het beeld van den 

verrezen, verhoogden Adam in ons dragen. Hij 

strekt zijne hand van daar ginds tot ons uit, en 

geeft ons als boodschapper uit eene hoogere wereld 

reeds hier den overvloed van het land Kauaün, de 

zaligheid eener hemelsche heerlijkheid te genieten. 

God alleen heeft in den mensch den aanvang 

üijner heerlijkheid gewerkt. Maar deze zal niet 

zonder en buiten den mensch voleindigd worden. 



108 

Hij moet als een levend. Godverwant wezen liet 

hem gestelde doel met inspanning van al zijne 

kracliten nastreven. Daar nu de heerlijheid van 

den enkelen mensch alleen voleindigd kan worden 

in zoover hij een deel vormt van het gansche, in 

Christus vereende menschdom, volgt daaruit, dat 

hij aan zichzelven arbeidende ook anderen nader 

tot het doel brengt, en omgekeerd. Daarom breekt 

ook het morgenrood der heerlijkheid voor den en­

kelen mensch niet aan met den dood, maar met 

de wederkomst van Christus in heerlijkheid, en met 

de opstanding van allen welke in Christus ontslapen 

zijn. Wij gaan alzoo niet den dood, maar den Heer 

te gemoet, met wien ook wij geopenbaard zullen, 
worden in heerlijkheid. Intusschen behoudt de dood, 

die het leven van den enkelen mensch afsnijdt, 

steeds zijne hooge beteekenis als het einde van den 

tijd, die den mensch gegund is om Christus te kie­

zen en één met hem te worden. Wee dengene 

wien de Heer of, 't geen hier hetzelfde is, de dood, 

slapende, in een droom van zelfverheerlijkende be­

goocheling zal vinden. Te midden van den arbeid, 

de geest vervuld van grootsche ontwerpen, zal menig­

een het gebod hooren zijn werk te staken. Hoe 

voller de levensvlam brandt, des te spoediger is zij 

verteerd, en niemand is het gegeven aan het einde 

des levens uit te roepen: het is volbracht. Maar 



109 

Gods Zoon, die ons toebehoort, vult door zijn leven 

de onvolkomen openbaring der zijnen aan. Leven 

wij thans in het vleesch, door zonde en dood ver­

teerd, wij leven toch ook in het geloof aan Gods 

Zoon, die zonde en dood te niet doet. Abraham, 

de vader der geloovigen, merkte, gelijk Paulus (Rom. 

IY) zegt, zijn verstorven lichaam niet aan, maar gaf 

God de eere, in de zekerheid dat God hetgeen Hij 

had toegezegd ook zoude volvoeren. Thans geldt 

het voor ons niet, stamvaders van een volk te wor­

den, maar kinderen Gods die door deu Geest Gods 

gedreven worden. "Wij merken daarom onzen ver­

storven geest niet aan, en zijn, zonder ons omtrent 

eigen kracht te misleiden, zeker dat God, die de 

dooden opwekt, door den Geest der heerlijldieid ook 

in ons nog iets nieuws zal scheppen. Niemand kan 

zijne eigen schadnw voorbij snellen. Gelijk God 

buiten ons den aanvang van het nieuwe heeft ge­

werkt, zoo zal Hij ook, wanneer wij machteloos in 

het graf liggen, hetgeen wij hebben nagestreefd tot 

een heerlijk einde brengen. 
De voleinding zal niet naar de wet der trapsge­

wijze ontwikkeling komen, maar in een pvmt des 

tijds zijn. De God van heerlijkheid en van het 

eeuwige wezen zal in deze wereld van schijn en 

zelfverheerlijking met plotselinge macht verschijnen. 

Dan is het Oordeel. Door het oordeel zal de kern. 



110 

het innerlijk bestaan, liet wezenlijk gehalte des men-

schen aan den dag komen. Geen liefelijk aanschijn, 

geen glans of aanzien van het natuurlijke leven zal 

den Rechter kunnen bewegen, 's Menschen geest 

zal, met al zijne geheime drijfveeren, naakt en 

bloot voor den Alwetende staan. Dan zal echter 

ook al het verborgen, Codvenvante wezen van den 

mensch in heerlijkheid aan het licht komen, gelijk 

op een zoelen voorjaarsdag duizende bloemen en 

bloemknoppen zich op eenmaal openen. Dan is de 

mensch tot zijne eigene waarheid gekomen, tot de 

volkomen overeenstemming van het innerlijk wezen 

en de uiterlijke verschijning. Want de waarheid 

staat niet alleen tegenover de rechtstreeksche leugen, 

maar ook tegenover de onvolkomen voorstelling van 

het waarachtige wezen. Maar de heerlijkheid welke 

dan te voorschijn treedt zal altijd eene heerlijkheid 

Gods in den mensch zijn. Gode gelijk te willen 

worden, is niet eene „anticipatie", of eene „over­

ijling" , gelijk velen verzachtend de zonde willen 

noemen, maar eene leugenachtig verzonnen spot­

ternij op de bestemming, die den mensch door God 

is gegeven. 

De geheele menschheid te samen zal dan niet 

alleen de heerlijkheid Gods volkomen zien, gelijk 

•Christus dit voor de Zijnen heeft gebeden, maar 

de kinderen Gods zullen de Goddelijke heerlijkheid 



I l l  

ook op velerlei wijze, met bovenaardschen glans, 

als de starren des hemels, vertoonen. Al wat naar 

heiliging streefde, zal allereerst in het verheerlijkt 

lichaam der kinderen Gods , en wat de kunst met 

hare ideale beelden zocht, in de vernieuwde natuur 

waaruit de heerlijkheid der kinderen Gods allerwege 

te voorschijn zal blinken, zijne volmaakte uitdruk­

king vinden. 
Maar ook God zelf zal dan in Zijne volmaakte 

heerlijkheid zijn ingegaan. Heeft Hij zich thans 

een vader van zondaren betoond, zoo zal bij die 

door Hem geschapen levensbetrekking alsdan voor 

zichzelven, voor den hemel en de aarde rechtvaar­

digen, wanneer hij de zondaren tot volmaakte hei­

ligheid heeft gebracht. Hij spreekt: Gij zult erva­

ren, dat Ik de Heer ben. Gods heerlijkheid zal 

dan ook verschijnen aan hen, die verloren zijn. 

Hebben zij, ijzer en steen gelijk, de stralen der 

eeuwige liefde niet in zich opgenomen, zij zullen, 

evenals van onvergankelijk steen en ijzer voor de 

eeuwigheid geschapen, die stralen weder tot God 

doen keeren met de gedwongen erkentenis : Gij hebt 

het aan niets laten ontbreken. De heerlijkheid 

Gods zal dan, gelijk ik in den aanvang dezer voor­

dracht zeide, zich toonen als de ontplooide volheid 

der goddelijke kracht, als de geopenbaarde heilig­

heid en liefde, en de stralen dezer liefde zullen 



112 

onder de lofgezangen der kinderen Gods wederkeeren 

tot Hem, van Wien zij zijn uitgegaan. U, ó God, 

is de kracht en heerlijkheid, en alle landen zijn 

vol van Uwe heerlijkheid. Gij hebt ons veel toe­

bedeeld , en wij zullen nog grootere dingen beërven. 

Aller oogen zijn naar IJ gericht, ook de oogender­

genen, die verblind U en uwe heerlijkheid niet 

meer vermogen te zien. Weenend, van vreugde 

stralend ziet het oog, ook terwijl het breekt, tot 

U op. Gij hebt ons uit niets geschapen, wij zijn 

niet dan levend geworden stof, dat zich onderwindt 

tot U te spreken en IJ te loven; maar dat stof 

zal eeuwig leven, dewijl Gij, o God, daarover Uw 

aanschijn doet lichten! 



Ui4-i 

/^ /Y.  

kiïï 
r. r ' ^ 

BIBLIOGRAPHISCH ALBUM. 

^e 

B i j b e l s t u d  i ë n ,  d o o r  D r .  W .  G .  B r i l l ,  H o o g ­

leeraar te Utrecht. le Aflev. le Stuk. Leiden 

E. J. Brill, 1874. 

Zeventien jaar geleden schreef de Hoogleeraar Brill zijn 

onvergeten „Israël en Aegypte", waarin hij aantoont hoe de 

tegenstelling tusschen Israël en Aegypte de geheele geschie­

denis doorwandelt. In Aegypte is alles aardsch, zelfgenoeg­

zaam, van beneden. In Israël alles daarentegen uit God af­

geleid, van zijn zegen afhankelijk, tot zijn dienst gericht. Deze 

tegenstelling spreidt een treffend licht op tal van geschie­

denissen, uitspraken en beschouwingen, die in de Heilige 

Schriften voorkomen. 

Dezellde gedachte bezielt ook deze Bijbelstudiën, schoon 

zij hier doorgaans in meer algemeenen vorm, als de tegen­

stelling tusschen het hémelsche en het aardsche, wordt uit- i 

gesproken. Israël was Gods volk, d. i. het volk dat in jji 

Gods gemeenschap zoo hoog klom, dat het eenvoudig natuur­

lijk kon worden, en „dag en nacht" leeren onderscheiden. 

Wie een geschrift van dezen auteur ter hand neemt, weet 

1 • 
jvii 



112 

onder de lofgezangen der kinderen Gods wederkeeren 

tot Hem, van Wien zij zijn uitgegaan. U, ó God, 

is de kracht en heerlijkheid, en alle landen zijn 

vol van Uwe heerlijkheid. Gij heht ons veel toe­

bedeeld , en wij zullen nog grootere dingen beërven. 

Aller oogen zijn naar U gericht, ook de oogender­

genen, die verblind U en uwe heerlijkheid niet 

meer vermogen te zien. Weenend, van vreugde 

stralend ziet het oog, ook terwijl het breekt, tot 

U op. Gij hebt ons uit niets geschapen, wij zijn 

niet dan levend geworden stof, dat zich onderwindt 

tot U te spreken en U te loven; maar dat stof 

zal eeuwig leven, dewijl Gij, 6 God, daarover Uw 

aanschijn doet lichten! 



t  i i k i ï j -

• !  ITI  1  '  

BIBLIOGEAPHISCH ALBUM. 

"" ?^r 

B i j b e l s t u d i ë n ,  d o o r  D r .  W .  G .  B r i l l ,  H o o g ­

leeraar te Utrecht. le Aflev. le Stuk. Leiden 

E. J. Brill, 1874. 

Zeventien jaar geleden schreef de Hoogleeraar Brill zijn 

onvergeten „Israël en Aegypte", waarin hij aantoont hoe de 

tegenstelling tusschen Israël en Aegypte de geheele geschie­

denis doorwandelt. In Aegypte is alles aardsch, zelfgenoeg­

zaam, van beneden. In Israël alles daarentegen uit God af­

geleid, van zijn zegen afhankelijk, tot zijn dienst gericht. Deze 

tegenstelling spreidt een treffend licht op tal van geschie­

denissen, uitspraken en beschouwingen, die in de Heilige 

Schriften voorkomen. 

Dezelfde gedachte bezielt ook deze Bijbelstudiën, schoon 

zij hier doorgaans in meer algemeenen vorm, als de tegen­

stelling tusschen het hdmelsche en het aardsche, wordt uit- ; 

gesproken. Israël was Gods volk, d. i. het volk dat in }j| 

Gods gemeenschap zoo hoog klom, dat het eenvoudig natuur­

lijk kon worden, en „dag en nacht" leeren onderscheiden. 

Wie een geschrift van dezen auteur ter hand neemt, weet 



1092 BIBLIOGRAPHISCH ALBUM. 

vooraf, dat hij tal van schoone en diepe gedachten, vooral 

ook opwekking tot eigen verder nadenken, ontvangen zal. 

Ook deze Bijbelstudiën bevestigen het. Ze zijn ons een hoogst 

welkome gave, een arbeid wiens voortzetting en voltooiing 

wij met verlangen te gemoet zien. 

Het is moeielijk alle bijzonderheden, of ook maar de voor­

naamste, hier na te gaan en te kenschetsen. Noemen wij 

enkele die kenmerkend zijn. 

Prof. Brill handhaaft bij de beschouwing van de schep­

pingsoorkonde de waarheid van een „eeuwige schepping"; 

schoon hij dit woord niet uitdrukkelijk noemt. Wij doen 

het met hem. Er is geen spraak van pantheïstische verklei­

ning der absolute vrijheid Gods. Wij bedoelen alleen, dat 

de schepping met zedelijke noodzakelijkheid, met de noodzake­

lijkheid der liefde, der vrijheid, in God gegrond is. Er is 

een begin/ er is geen eeuwige stof; maar de schepping is 

geen willekeurige, alleen een vrije daad Gods. En „vrij" be-

teekent in God niet anders dan „zedelijk noodwendig." Hier­

omtrent juist te denken is niet slechts voor de beschouwing 

van de scheppingsdaad, maar ook voor die van de wereld 

als bestaanden kosmos, van het hoogste belang. Wij komen 

daarop terug, als wij ten slotte de grondgedachte van dit 

geschrift bespreken. 
Op bladz. 2 hadden wij gehoopt bij een schrijver, die zoo 

bepaald aan het bestaan van een daemonische macht, van 

een Satan vasthoudt, ook de dusgenaamde restitutie-hypothese 

te zullen vinden ter verklaring van het Tohwoabohu van Gen. 

1, 2. Nu wordt, daar prof. Brill de heerlijke waarheid van 

de „schepping aller dingen in den Zoon" erkent, maar de 

eeuwige persoonlijkheid van den Zoon niet uitdrukkelijk leert, 

eenigszins de voorstelling gevoed, alsof „de Zoon'" zich als 

het ware in eene goede — of rechterhand, en in eene kwade 



BIBLIOC.RAPHISCH ALBUM. 1093 

splitste. De schrijver zelf is natuurlijk boven dergelijke Gnos­

tiek en Arianisme verheven, maar vermijdt niet genoeg, dunkt 

ons, den schijn er van. 
Bladz. 11. „Bij het woord „hemel" denke men zich even-

niin dat wat wij gemeenlijk den hemel noemen, te weten de 

grens voor ons oog bij het opwaarts zien. Die hemel is 

ledig," enz. Wij voor ons zeggen niet: „evenmin" maar; 

„evenmin alléén.'1 Namelijk in de Schrift draagt het zichtbare, 

naar zijn van God gegeven bestemming, het onzichtbare ty­

pisch in zich. De sfeer van het zichtbare en die van het on-

• zichtbare zijn in het van den Zoon der liefde gedragen schep-

pings-systeem niet in strakke i oleering van elkaar gehouden, 

maar grijpen organisch in elkaar; of liever in het zichtbare 

openbaart zich steeds het onzichtbare, geestelijke. En op de 

vraag, hoe het komt dat juist van den hemel, evenals van 

de duisternis, niet gezegd wordt, dat God zag, dat het goed 

was, geven wij dan ook niet met den schrijver dit antwoord : 

„immers is die hemel onzichtbaar" — maar liever zeggen 

wij met den ouden Kaschi, dat het scheppingswerk van den 

tweeden dag eerst met den derden tot volledige afsluiting komt. 

Omtrent de veelbesproken huwelijken tusschen de zonen 

Gods en de dochteren der menschen (Gen. 6) ontwikkelt de 

schrijver uitvoerig, dat het doel hier is, in het licht te stel­

len, wat de liefde tusschen den man en de maagd, rein en 

hoog opgevat, van ouds in de menschelijke maatschappij be­

werkt heeft. Ofschoon dankbaar voor de schoone beschouwing 

van het karakter der liefde, op bladz. 41 bij deze gelegen­

heid gegeven, hebben wij ons ook na aandachtige herlezing 

van den tekst niet kunnen overtuigen van het recht der 

hier ontvouwde, zonder twijfel hoogst oorspronkelijke opvat­

ting. De vertaling van vs. 3, door prof. B. voorgestaan, 

schoon taalkundig mogelijk, werpt echter op deze geheele 



1094, BIBLIOGEAPHISCH ALBUM. 

geschiedenis een licht, bij hetwelk de zondvloed niet genoeg 

gemotiveerd zou wezen. Ook ontvangt de tegenstelling tus-

schen de „zonen Gods" en de dochteren „der menschen" hier 

niet haar vollen eisch. En wanneer de naam „zonen Gods,r 

hier bedoeld was als eene eerende beschrijving, dan moest 

hier, naar de analogie der gansche Schrift, niet van B'ne 

Elohim, (den naam, waarmede in Job en sommige Psalmen de 

Engelen worden aangeduid) maar van Jfne Jhvh gesproken zijn. 

Zoo zouden wij nog eenige bladzijden kunnen noemen in 

welke de gegeven uitlegging ons niet bevredigde, b. v. die 

van Gen. 15 over Malki-Tsedek en anderen; en daarentegen 

een groot getal, waarin oorspronkelijke, schoone, heilige denlc-

beelden ons boeiden. Om b. v. in een enkel voorbeeld te 

zien, welke teere fijnheid en wijding van gedachten het geloof 

boven een zich onvooringenomen achtend kritiek bij de uit­

legging der Schrift vooruit heeft, behoeft men slechts de be­

handeling der geschiedenis van Ritzpa en hare zonen in dit 

geschiift met die in de Bijbel-uitlegging van de HH. Oort 

en Hooijkaas te vergelijken. 

Meermalen speet het ons dat ware gedachten hier zoc 

kort, en daardoor zoo onvoldoende gemotiveerd, te zien uitr 

gedrukt. B. v. dat de hemellichamen, naar de voorstelling 

der oude wereld, inderdaad dieren zijn, Zoa, (blad. 14 1V1 

is eene schoone waarheid, maar zóó met een enkel woont 

los daarheen geworpen, is zij voor het meerendeel der leze 

niet verstaanbaar genoeg, en voor den stompen kwaadwillig-

eene welkome aanleiding om zich vroolijk te maken. Do", 

g e l i j k s  d e  o p m e r k i n g ,  d a t  „ b i j  e i k e n  m e n s c h ,  d i e  d o o r - (  

liefde waarlijk getroffen wordt, wanneer de Heere God h ' 

') Men zie over die overtuiging b. v. het schoone boekje van A 
Lutterbeck, Baader's Lthre votn Weltgebaude, Franhf. 1866., 



BIBLIOGRAPUISCn ALBUM. 1095 

zijne Eva tegemoet zal voeren, aan de erkentenis van het 

geliefd voorwerp een tijdstip van bedwelming voorafgaat." Ja, 

wie Dante's „Vita nuova'' verstaat, en zijn „Ecce Deusfortior 

me veniens dominabitur mihi" als Beatrice verschijnt, die dankt 

den schrijver voor deze regelen. Maar het groote publiek trekt 

de schouders op, en de „kritiek" maakt er eene aardigheid bij. 

Welke is nu echter de eigenlijke hoofdgedachte, de reden 

van bestaan dezer Bijbelstudiën? Om die vraag te beantwoor­

den komen wij tot het opgemerkte omtrent de „eeuwige 

schepping" terug. Uit deze waarheid volgt, dat de historische 

werkelijkheid in alles, en op elk punt, van gedachte vervuld 

is. Prof. Brill heeft een weerzin tegen het gewone, gedachte-

looze, grove der dagelijks ons omringende werkelijkheid: in 

alles zoekt hij het ideale, de hoogere beteekenis. Haar be­

schrijft hij zelfs door de bewoordingen, waarin hij het ver­

haal van de feiten kleedt, en laat haar den lezer raden. 

Deze waarheid echter „staat op het scherp van een scheer­

mes." Zij zelve is de heerlijkste realiteit, gegrond in de 

vleeschwording des Woords, ontwijfelbaar voor elk die deze 

vljeschwording gelooft. Dus ook voor prof. Brill, die haar 

b. v. bij de geschiedenis van Ismaël en Izaak aldus uitdrukt: 

„Het standpunt van Israël wraakt als ongewijd, wie niet be-

"gd is het natuurlijke in het wonderlijkste. God in het 

^ mschelijkste, het wonder in het natuurlijkste, te erkennen." 

"• Maar hier kan men ook onwillekeurig, zoo men de vleesch-

ording niet onwrikbaar bij alles, en ook van den aanvang 

I • als dreven, als noodzakelijkheid der liefde in God, vast-

• mdt, tot idealisme, tot docethme ') komen. Naar aanlei-
:fd" 

Het verklaren van de stoffelijke werkelijkheid voor schijn: de 

' jfung, dat het feitelijke min of meer eene verdonkering van de 
•n plaats van hare openbaring. 



1096 BIBLIOGKAPHISCH ALBUM. 

ding van Abrahams offerande wordt gezegd: „Niet op de 

feitelijke uitvoering komt het aan. Wat God ziet en doet zien, 

is werkelijkheid : niet wat wij uitrichten. Dit laatste is slechts 

eene sehijnvertooning. Op het geloof, op de gezindheid van 

het hart, en de daardoor tot stand komende betrekking met 

God komt het aan. Dat ideale is de eenige werkelijkheid : 

wat wij werkelijkheid achten en noemen, ons werken, zooals 

de Apostel Paulus zoo nadrukkelijk leert, is iets onwezen­

lijks, is de dood." 

Deze beschouwing, ook elders doorschemerend, helt onzes 

inziens tot eenzijdigheid over. 

Wat wij uitrichten, zou het slechts eene sehijnvertooning zijn? 

Neen, antwoorden wij: het is wel slechts een verschijnsel, 

maar dat is niet hetzelfde als schijn. 

Met recht onderscheidt Kant tusschen het verschijnsel en 

de waarheid die er achter is: tusschen het phaenomenon en 

hot noumenon. Maar hierin dwaalt hij, dat hij dezen staat 

van zaken voor normaal houdt. Neen, het is zoo geworden 

van wege den val in de zonde; ééns was het zoo niet, en 

ook céns weder zal het zoo niet meer zijn. Dat wij niet de 

wezenlijkheid, maar slechts het verschijnsel zien, is niet con­

stitutief, maar alleen accidenteel. 
Het Woord werd vleesch. En die werking gaat voort, 

onder Hem die het Hoofd is. Het verschijnsel is niet ee 

schijn, die weggeworpen, maar juist een verschijnsel, dat va; 

het licht, van het wezenlijke, doordrongen moet worden. De 

geschiedenis is niet slechts (bladz. 134) „inkleeding v.-ïn 

eeuwige waarheid, maar zij verwerkelijkt die waarheid. 

Niet eene zekere afgetrokken „waarheid" is het oorspron­

kelijke, eeuwige, waar dan het feitelijke als een tijdelijk oa 

min of meer hinderlijk omkleedsel aan zou toegevoegd zijn: 

zoodat men bij de historische feiten zou moeten vragen: „welke 



BIBLIOGIiAPHISCH ALBUM. 1097 

is iiu de algeraeene idee, die hierin verborgen ligt?" om 

dan, na deze geraden te hebben, het feit onverschillig weg 

te -werpen, gelijk de schaal als de vrucht, de kern, bereikt 

is. Neen, de betrekking tusschen idee en feit is veel in­

niger. Niet „de waarheid" is het hoogste, of, met andere 

woorden. God: maar omgekeerd, God is de waarheid, de le­

vende, d. i. de in zijne daden en woorden geopenbaarde, 

God. Tot de „rede", die den mensch noodig is, om de 

hoogste „waarheid" te vatten, komt de mensch eerst door 

overgave aan de objectieve Kede, die uit de historie spreekt. 

Want nog eens; het Woord werd vleesch, niet: heeft zich 

met vleesch omkleed, maar: is vleesch geworden. De Heilige 

Geest, de hoogste Waarheid in ons, zou, naar de belofte des 

Heilands, als Hij kwam, „alles uit Christus nemen," geen 

afgetrokken waarheid kennen, die buiten den historischen 

persoon des vleeschgeworden Woords zou omgaan. 

„God is liefde." Dat is: de diepste achtergrond van alle 

.'ngen, datgene waar ons nadenken ten slotte in rust, als 

het aller-algemeenste en hoogste wat het bereiken kan, 

niet eene kalme, beweginglooze, kristalheldere Eede-waar-

,id, maar het hoogste Leven, feitelijke zelfraededeeling, eeuwige 

weging van den ondoorgrondelijken grond uit, welke in 

;>ze menschelijke taal Liefde, d. i. vrije scheppingskracht, 

.jet. God is dus niet alleen de hoogste Waarheid, maar 

>ok het hoogste, eeuwige Feit, waarin al wat voorts feit zal 

«zen, bepaaldelijk de meest-eigenlijke, d. i. de heilige, 

. fi«hiedenis, gegrond is. Dit te miskennen, tusschen idéé 

r.) feit eene zekere scheiding ten gunste van den eerste 

iixbeide termen te maken, is een kiem van idealisme, waar-

doi# elke historie, maar allereerst de hoogste, d. i. de 

heilige historie, onwillekeurig in hare beteekenis verkort 

• ordt. 



1098 BIELIOGKAPHISCH ALBUM. 

Niets zou ons aangenamer zijn dan wanneer ons uit de 

lezing van de volgende stukken dezer Bijbelstudiën, welke 

wij met ongeduld wachten, bleek dat wij ons bedrogen heb­

ben, als wij den geëerden schrijver eene neiging tot dit ide­

alisme toekenden. Zijne schoone, stichtelijke aanwijzingen van 

de in de feiten liggende symboliek, zijn te voorschijn brengen 

van „het lied, dat in alle dingen slaapt," zouden wij er des 

te meer door genieten, In elk geval late niemand, wien het 

om dieper inzicht in den geestelijken achtergrond der heilige 

geschiedenis te doen is, deze bladzijden ongelezen. 

's Rage. J. H. GDNNING JR. 

O n s  e i g e n  b o e k ,  d o o r  H. KOORDERS-BOEKE, Amstef 

dam, P. N. van Kampen & Zoon. Eerste stukje. 

Door de goede en trouwe zorgen van een ijverige stad 

noote bestaat alhier een school, waar fabrieksmeisjes in nut . 

dingen en in goeden geest onderwezen worden. Tot de da­

mes, die een gedeelte van 't onderricht op zich genomen 

hebben, behoort ook mevr. Koorders-Boeke, in de lezende 've-

reld niet onbekend en niet onbemind. De gedachte is bij ha.., 

opgekomen; „Iemand moest eens voor onze fabrieks-kindt/er 

een boek schrijven, waar ze met genoegen in lazen, waar ie 

thuis wat uit navertellen konden, en dat hen aangenaam be­

zig hield, en — dit is toch het allerhoogste — dat meehielp 

om hen tot hunne ware bestemming te brengen." — Bij den­

ken echter liet zij 't niet. Zij vertaalde enkele vërhalen uit 

het engelsch, schommelde in laden en portefeuilles, diepte 



K R O N I E K .  437 

t 

'Was niet Paulus de eerste Ariaan ? Col. 1:15, vergel. vs. 
13; »de Zoon van Gods liefde, het beeld des onzienlijken 
Gods — de eerstgeborene van alle creaturen.'''' 

Ademt het waarheid, van de iverlcelijhlieid der ver­
zoening van God en mensch te spreken ? Was dan God 
niet in Christus de wereld met zichzelven verzoenende, 
2 Oor. 5 : 19. Of verzoende hij ook zich met de wereld ? 
Panlus zegt, Paulns kent dat niet. 

>Set wonder hij uitnemendheid." Is dat iets anders, dan 
de mensehivording van Gods Zoon? Moet men, om aan 
deze te gelooven, aan de waarachtige GODHEID van J. C. 
'elooven ? Spreekt men ivaarheid, als men dit verzekert ? 

God heeft zijn Zoon gezonden, geworden uit een vrouw. 
Dit s waarheid, Gal. 4 : 4. 

, '.ie aan de waarachtige Godheid van J. G. niet ge-
> — — — loochent hef- feit, dat het Christendom maakt 

;  , / i n  e e n i g  w a r e n  g o d s d i e n s t .  I s  d i t  w a a r h e i d  ?  I s  
! iets anders, daii een magtspreuk, een holle klank, die 

min waarheid als vrede ademt, daar hij ook tot niets 

P, ,. strekt, dan tot verdachtmaking van allen, die aan 
>arachtige Godheid van J. 0." niet gelooven?" 

N. 

«c antwoord op niet een van deze vragen. N is voor 
nr mand, en wie spreekt er nu tot niemand? 
pn vriend zeide mij, toen ik hem de aankondiging van 
' ioodvonnis liet lezen, dat men er zeker mijn naaste be-

fKkingen door had willen voorbereiden op den slag, die 
treffen zou. Het spijt me, dat zij zich noodeloos hebben 

pmtrust. Gij kunt er uw voordeel mee doen, mijn lezer. 

Haarlem, 
2G Maart 1878. A- W- Brons™-



1098 BIELIOGEAPIIISCn ALBUM. 

Niets zou ons aangenamer zijn dan wanneer ons uit de 

lezing van de volgende stukken dezer Bijbelstudiën, welke 

wij met ongeduld wachten, bleek dat wij ons bedrogen heb­

ben, als wij den geëerden schrijver eene neiging tot dit ide­

alisme toekenden. Zijne schoone, stichtelijke aanwijzingen van 

de in de feiten liggende symboliek, zijn te voorschijn brengen 

van „het lied, dat in alle dingen slaapt," zouden wij er des 

te meer door genieten. In elk geval late niemand, wien het 

om dieper inzicht in den geestelijken achtergrond der heiligt' 

geschiedenis te doen is, deze bladzijden ongelezen. 

',s Rage. J. H. GUNNING JR. 

O n s  e i g e n  b o e k ,  d o o r  H .  KOOKDERS-BOSKE, Amstei' 

dam, P. N. van Kampen & Zoon. Eerste stukje. 
? •! 

Door de goede en trouwe zorgen van een ijverige stad 

noote bestaat alhier een school, waar fabrieksmeisjes in nut. 

dingen en in goeden geest onderwezen worden. Tot de da­

mes, die een gedeelte van 't onderricht op zich genomen 

hebben, behoort ook mevr. Koorders-Boeke, in de lezende 've-

reld niet onbekend en niet onbemind. De gedachte is bij ha;.. 

opgekomen: „Iemand moest eens voor onze fabrieks-k'.ndc.'ev 

een boek schrijven, waar ze met genoegen in lazen, waar !e 

thuis wat uit navertellen konden, en dat hen aangenaam be­

zig hield, en — dit is toch het allerhoogste — dat meehielp 

om hen tot hunne ware bestemming te brengen." — Bij den­

ken echter liet zij 't niet. Zij vertaalde enkele vérhalen uit 

het engelsch, schommelde in laden en portefeuilles, diepte 



U -̂ IZ-uA*-

S80J K R O N I E K .  437 

15, vergel. vs. Was niet Paulus de eerste Ariaan ? Col. 1 
13: »de Zoon van Gods liefde, het beeld des ouzienlijken 

• Gods — de eerstgeborene van alle creaturen.^ 
Ademt het waarheid, van de werhélijhheid der ver­

zoening van God en mensch te spreken? Was dau God 
;niet in Christus de wereld niet zichzelven verzoenende, 
|2 Cor. 5 : 19. Of verzoende hij ook zich met de wereld? 
Paulus zegt, Paulus kent dat niet. 

filet wonder hij uitnemendheid." Is dat iets anders, dan 
de Kienselaoording van Gods Zoon? Moet men, om aan 
deze te gelooven, aan de waaraehlige GODHEID van J. C. 
gelooven ? Spreekt men waarheid, als men dit verzekert? 
God heeft zijn Zoon gezonden, geworden uit een vrouw. 
Dit s waarheid, Gal. 4 : 4. 

ie aan de waarachtige Godheid van J. G. niet ge-
> ~ — — loochent het feit, dat het Christendom maakl 

. * ;n eenig waren godsdienst. Is dit w a a r h e i d ? Is 
. iets anders, dau een magtspreuk, een holle klank, die 

•uin waarheid als vrede ademt, daar hij ook tot niets 
I strekt, dan tot verdachtmaking van allen, die aau 

larachtige Godheid van J. C." niet gelooven?" 
5' 1 

I  K 

i & antwoord op uiet een van deze vragen. N is voor 
j mand, en wie spreelit er nu tot niemand? 

on vriend zeide mij, toen ik hem de aankondiging van 
hÉ! doodvonnis liet lezen, dat men er zeker mijn naaste he-
tpkingen door had willen voorbereiden op den slag, die 
m treffen zou. Het spijt me, dat zij zich noodeloos hebben 
%-mtrust. Gij kunt er uw voordeel mee doen, mijn lezer. 

Haarlem, 
26 Maart 1878. A. W. BRONSVELD. 



BIBLIOGRAFISCH ALBUM. 

Z u r  E i n f ü h r u n g  S h a k e s p e a r e ' s  i n  d i e  c h r i s t -
liche E1amilie. Eine populare Erlauterung der vor-
züglichsteu Dramen desselben, von MORITZ PETRI, | 

Pastor zu Dungelbeck bei Hannover. [Zvveite ver-
mehrte Auflage mit Shakespeare's Portrait in Stahl-
stich. Hannover, Carl Meyer 1877. KI. 8°. 292 1' . 

Toen de geschiedenis van de geestelijke ontwikkel, 
der menschheid, door mij aan de leerlingen van een g;;,-
nasiam verhaald, mij tot Shakespeare bracht, heb ik af/ 
derlijk zijn voornaamste drama's met hen besproken, 
die gelegenheid heb ik ook dit werk van Petri ger 
pleegd, en beveel het gaarne met warmte aan. Deze schr ̂ 
geeft niet, zooals sommige anderen, slechts een opgave 
treffende plaatsen, die dan Shakespeare's christelijkheid 
meer of minder juistheid bewijzen. Maar hij geeft bi) 
drama de hoofdgezichtspunten aan, uit welk het m 
worden beschouwd. Behalve de voornaamste historisc 
stukken behandelt hij na een zeer goede inleiding, > 
Hamlet, Macbeth, Othello, Romeo en Julia, den koop 
van Venetië, koning Lear en Julius Caesar. Het doei 
hij zich voorstelt, bepaalt ook den inhoud. Eenige de 

besch 
en il 
niet 
idee, 
kan 
draag 
veel 
gesel 
dicht 
woon 
»De 
is al 
dram 
(door 
en z( 
getof 
w:sk 

K 
"idl 
' A t  
•» 

k 
d 

me] 
vie 

P i 

1 
VL. 

If 
li 

"Ve 



BIBLIOGRAFISCH ALBUM. 439 

beschouwingen stonden vroeger in de Ev. Kirchenzeitung, 
en ik zal niet zeggen dat sommige, b.v. die over Hamlet, 
niet nog dieper zouden hebben kunnen ingaan in de hoofd­
idee, — een groote gedachte, die niet tot daad worden 
kan en daarom hem, die haar met te geringe krachten 
draagt, schier overstelpt. Maar over het geheel is hier zeer 
veel te leeren, en voor zijn doel is het boekje uitstekend 
geschikt. Shakespeare staat hier vóór ons als een christelijk 
dichter, die het heidensche fatum door de eigen verand-
woordelijkheid en zedelijke vrijheid des meuscuen vervangt. 
»De zonde is bij hem altijd afval van God, de verzoening 
is altijd het zoeken naar genade." In zijn historische 
dramen is bovenal merkwaardig de getrouwheid, met welke 
(doorgaands en in de hoofdzaken) de geschiedenis gevolgd, 
en zoo de poëzij in de werkelijkheid, het ideale in het reëele 
getoeld wordt. Ook den voortgang in Shakespeare's ont-
w;£keling ziet men duidelijk, wanneer meu b.v. den Hen-

it VI met den Hendrik VIII vergelijkt. Hiermede echter 
idt onze schrijver zich minder op, en bepaalt ons meer 
"de historische gerichten Gods, door welke de schuld ook 
' op het derde en vierde lid thuis wordt gezocht. 

hoop van harte, dat dit geschrift er toe zal bijdragen 
den grooten Shakespeare in christelijke familiën in te 

jen en de heerlijkheid Gods ook in dit allesomvattend 
vie te doen bewonderen. J. H. GUNNING JE. 

P a s s i o n s s c h u l e ,  v o n  G. A. SÜSKIND, evangel. Pfarrer 
1 ito Bissingen unter Teek in Wurttemberg. Witten-

&
r ' berg, Verlag von Herm. Koelling, 1878. 

'Iet de meer gebruikelijke indeeling: het Voorhof, het 
lige en het Heilige der heiligen, geeft de schrijver een 

Werking van de lijdensgeschiedenis voor geestelijken en 



440 BIBLIOGRAFISCH ALBUM. 

leeraars niet alleen, maar ook voor gewone ehristeneu die 
stichting zoeken in den waren zin des woords, d. i. ook 
door uitbreiding van huune kennis en verruiming van hun 
gezichtskring door een blik op het rijke veld der wereld, 
die rondom dit middelpunt ligt. Wij aarzelen niet dit boek 
voortreffelijk te noemen. De heer Siiskind toont groote 
belezenheid op allerlei gebied, vooral ook archeologische 
en historische kennis. In eene menigte hoofdstukken wordt 
woord voor woord verklaard en uitvoerig toegelicht. De 
menigte dingen, die wij te lezen ontvangen, is wel eenigs-
zins bout, gelijk een blik op drie uitvoerige registers, die 
elk der afdeelingen van het werk besluiten, ons daarvan 
terstond een voorstelling geeft; en soms gaat de eenheid 
der geschiedenis, de groepeering der byzonderheden rondom 
een hoofdgedachte, er min of meer bij te loor. Doch het 
zijn dan ook geen overdenkingen (zooals b.v. bij Krum-
macher, Besser en vele anderen), die ons hier aangeboden 
worden, maar slechts aanmerkingen, toelichtingen van 
allerlei aard. Daardoor is dit werk een der boeken, die niet 
zoo zeer alleen waarde hebben om de gedachten, welke zij 
geven, als wel om die welke zij in ons opwekken. Niet 
dat wij geene aanmerkingen hebben. Er is onzes inziens 
hier en daar aan valsch vernuft en min doelmatige zucht 
naar eene menigte van historische parallelen en anti-
parallelen toegegeven. Ook zouden wij de aangehaalde 
plaatsen uit het Oude Testament nauwkeuriger verklaard 
willen zien in haar historisch verband en daaruit voort­
vloeiende beteekenis. Maar dit ontneemt weinigf aan de 
waarde van het geheele werk, dat in Duitschland reeds 
met veel welverdienden lof aangekondigd is. Nu de pre­
diking der lijdensgeschiedenis weder aangevangen is in de 
gemeente, haasten wij ons op dit schoone nuttige boek de 
aandacht te vestigen. J. H. GUNNING JR. 



. 


