Utrecht University Library

Mythen en allegorieén in Plato's kennis- en zijnsleer

https://hdl.handle.net/1874/308460



https://hdl.handle.net/1874/308460

- f : I
- ifﬁ;‘ |

MWHEN ENALLBGORIEEN
IN PLATO'S
IKKENNIS- EN ZIJNSLEER

DOOR

]. R. BUISMAN







'ﬂr!h,&* ﬁ 3 ”-‘; i

H_ |Jq







MYTHEN EN ALLEGORIEEN
IN PLATO’S KENNIS- EN ZIJNSLEER






MYTHEN EN ALLEGORIBEN
IN PLATO'S KENNIS- EN ZIJNSLEER

PROEFSCHRIFT TER VERKRIJGING VAN DEN
GRAAD VAN DOCTOR IN DE LETTEREN EN WIJS-
BEGEERTE AAN DE RIJKS-UNIVERSITEIT TE
UTRECHT OP GEZAG VAN DEN RECTOR MAGNI-
FICUS Dr L. S. ORNSTEIN, HOOGLEERAAR IN
DE FACULTEIT DER WIS- EN NATUURKUNDE
VOLGENS BESLUIT VAN DEN SENAAT DER UNI-
VERSITEIT TE VERDEDIGEN TEGEN DE BEDEN-
KINGEN VAN DE FACULTEIT DER LETTEREN
EN WIJSBEGEERTE OP VRIJDAG 8 JULI 1932, DES
NAMIDDAGS TE 3 UUR

DOOR

JAN REINOUD BUISMAN
GEBOREN TE AMBT-OMMEN

H.J.PARIS
AMSTERDAM MCMXXXII



1
H, it
ol ¥ . Y 1 3 -
e . s
- y =4 e - 1
. AR o G 7 T8 < R Y I Ll 1
iy ] 1 ..m._ “ . ﬂﬂ M_ P mﬂ .| K __: _._
2l | gt 52 & 1E b 8l Pl g RS L ERRR Y RS
w. N Bl el by e e A 2" o mm e
e Tl B & o -R 0GR
s by o0 =T iy P
» bt ', .\cd_ ! rm r ﬂlm . s .4 5 J 5. W&.
pbia QN U - B
> w 2 T L 7 T | SV e e
b - s I rd sa'ial- O ke
e ﬂ.J... ey & . i : %M r ) » )
B A .n. M- Y T XL -
b | B .59 s Y - =
- RS <L TR R e D
Ins s N b by - 2 ' !
uw..u J Ak o B R ol IEE
T = v Y 57" 4 S B30 n
% Tliv. ¥ J ! - h4 X & ml.u -..u s mﬂ Sy
'ﬂl.. - R P = BT B o | =5 .l-g v
o e R A - L o m = m.v S iRl
BOEU R Y B O R S A
pE Ll “a. = W [ p8- 3 i ﬂ “nr J .. g L
e . iy % 3t A Ry -« 14
& [ R 1 A < ) B ﬁ.o. ] -
ey . 180 m,,._..,_.. . i BT e
L4 b Ml i Cvll 5 RY «! 184 B $
. B Ml @ hoe B RIpE
ot - (2 % ‘PR M e P mq.m 135 e :
" ..U n.v_ " | m_ .T_ ....HH e Al - - m..w ) m
ud 3 _\.\U =3 mu ..rnk D ol = “.\z n“ o I.—v
5 oo S G
1 . ] _ﬁo ¥ TR = AH . 1 1
T ) e e— &< e .._.h ks ok 3 By = - -
— o =% L ad 1 Y 8| ¥ =3 | um A m\l.w
l _(..f Y | W}. - | m B vm Sy -y tr .ﬁ.
b o TR L .
_w...-. .“ﬂw % -J__‘ s o 10l B AR e ..ﬂ. £t
% ! R SRS - < B vkl
M —d , ' & bod ..,1 S ST

e

bl
il

ia
Uy

i

‘__-_ i Lt

ol

el
'.ir—
7

S i d!

i

La4i

e

1 1 ‘__.
L}
“4 -L-




B ¥ - 1Is L : { . 1 ~ b ‘-"
N . » 54 s o
| B - ,. i —y T . s = YL R ) ¥
- . - . - - s -
2 - i
) - TR o= .
s g " ) ]
B ¥ RER B ATl - St Siry ¥ v P R - e e R
- i - — . L . L. . ! < W 1 - - I v CH

'_-1-1" 3 !-‘!"'!";I'-f -’:_L’ :- .Ivli!-l-[: ;\]' ﬁ,- [ 'l.-l Tl-ll"_n -"__ .__‘..I R et sl ! : '-I
pemoe '—'jf—_"'f‘ ""_i""'-i" e N I e : ‘ |
T i et e e R e 2ot 1T e T - 7
T e AR EENDR T [P e N e S L = G B - e
ST SR el 28

- - wd 4 (1] i —_ L. N
: o _ Ay - Sl s o e G |

A Bl e e 2 Al e o e : :

-

. L 'I'. y 4
| oy

s v ist

L ~J 1 v BTN TS

(] b
- e d i - = Bt - asll
el *mad ™ - LD, - ;I 1 Rt M = L | LFCT B T A lil.

_u::""“" el Gl B ey e e d g 'ﬁ i by,
-_-.‘ ety O3 'l‘vr" DS =i ik Uy Ha-nir:l.t. -
. __-'hﬁm:s‘ e, Ben ll e "-rs sRAtE K o s e luTies -
mm.ﬂ'niiﬂ ST, o B o 1 tnd-rl o
-l'mmm. VOl WL W W S sn i Tnigwns e fie

- ot et e '--l--rw'*w"h".r- et pUadTsSaTitic.
"'ﬁ'-"ﬁ" = = *im-ﬁl women Adaewd hisehl Au
E A i oo o e e B, it 6 T ekt

O M'!U-l leﬁlh’iﬁ-ﬁ’tﬂt‘!m
hﬁ‘.‘&i m-mr-!l:i}_q- -_lhl'-n:*riimk




- ___ﬂl"z.t,i
i
N
i
v
o
L
'
Ll
"
-
v

b et e e

4

E h‘l-_l _ :N I;I‘;F

k

|:'|l

|.\-1.
T
ST

~%ld,
=L




Het is mij een behoefte bij het voltooien van mijn Academische
studie, allen, die daartoe hebben medegewerkt, mijn oprechten
dank te betuigen,

Dat ik allereerst daarbij denk aan U Hooggeleerde leden der
Theologische faculteit vindt zijn oorzaak niet alleen in een chrono-
logische volgorde. Daar ik niet van U allen een leerling mocht zijn,
zij het mij vergund slechts enkelen uwer met name te noemen.

Zeer in het bijzonder de eigenaardige samenstelling der Utrechtsche
faculteit heeft aan het probleem, dat mijn bijzondere belangstelling
heeft n.l. dat van Christendom en cultuur, een ongekende scherpte
gegeven,

Hooggeleerde Visscher en Noordtzij. Zonder uw onderwijs zou
de indrukwekkende traditie van het Calvinistisch Christendom
slechts zeer onduidelijk tot mij gesproken hebben. Dat ik Uw ant-
woord evenwel niet tot het mijne kon maken zult g1j billijken.

Hooggeleerde Obbink. Niet gemakkelijk zal ik Uw bezielend
onderwijs vergeten, zoomin de vele uren, die ik op Uw studeerkamer
mocht doorbrengen. Door Uw critiek hebt gij voor het eerst mijn
oogen geopend voor het vraagstuk van vorm en inhoud binnen het
Christendom, maar ook hebt gij mij gedreven tot consequenties,
die gij stellig niet voor uw rekening zult nemen. Aanvaard hierbij
de verzekering dat ik steeds meer ook het positieve in Uw onderwijs
ben gaan waardeeren. En mocht ik niet in het bijzonder Uw leerling
geworden zijn, dit proefschrift zij een bewijs, dat de problemen der
godsdienstwetenschap nog voortdurend mijn aandacht hebben.

Hooggeleerde Slotemaker de Bruine en van den Bergh van Eysinga,
ook U ben ik veel verschuldigd. Met weemoed gedenk ik mijn leer-
meesters Daubanton en van Leeuwen.

Hooggeleerde leden der Litterarische faculteit, wier onderwijs ik
genoten heb. Toen ik uw leerling werd had ik reeds een studie
achter den rug, en werd ik gedwongen een schrede achterwaarts
te gaan. Gij weet dat dit voor mij niet gemakkelijk was. Zeer dank ik
U voor Uw voortdurende belangstelling en welwillendheid, Uw



VIII

scherpe methode en grondige kennis, Hooggeleerde Damsté, Voll-
graff, Bolkestein, Schrijnen en van Hoorn, hebben mij geleerd niet
al te spoedig tevreden te zijn met slechts formeele probleemstellingen.
Ook aan U dank ik mijn liefde voor de classieke oudheid.

Hooggeleerde Ovink, Hooggeschatte Promotor, dat ik U het laatst
noem heeft zijn bijzondere reden. Gij waart meer dan een leermeester
voor mij. Niet dan met ontroering denk ik aan het feit, dat 1k thans
als laatste Uwer leerlingen de Academie verlaat. Toen ik Uw leerling
werd miste ik alle vastheid. Gij hebt mij geleerd dat het probleem
van den vorm slechts op te lossen is door nauwgezette en geduldige
ook zichzelf in niets ontziende begripsanalyse. De beteekenis die
de aanraking met Uw persoon voor mijn leven heeft gehad en nog
heeft, laat zich niet in woorden uitdrukken. Voor alles wat gij voor
mij waart, niet het minst voor uw raad en bijstand tijdens het vol-
tooien van dit proefschrift, mijn hartgrondigen dank. '

Mijn laatste woord van dank geldt haar zonder wier hulp en
toewijding dit werk niet zou zijn volbracht.



INHOUD

INLEIDING
METHODEVRAAG - PLATO-KANT — HET MYTHEPROBLEEM . . .

Methode van onderzoek. Probleem van de geschiedenis der wijs-
begeerte. . — PrLATO slechts vanuit een moderne probleemstelling
te benaderen. 2. — Overeenkomst en onderscheid tusschen PLATO
en KANT. 3.

Actualiteit van het mytheprobleem. 6. — Waarheid en werkelijkheid
van de mythe. 8, — Conflict tusschen wijsgeerige en religieuze waar-
heid ook in PLATO's mythen. 10.

HOOFDSTUK I

DE VERHOUDING TUSSCHEN WOORD EN BEGRIP — DE IDEE EN HET
APRIORT, SUUVOCENNOOC OURE e i 10 sl s S s nsp Ryl

Critische philosophie is onderzoek van begrippen. Botsing met
het spontane woord. 12. — PLATO meer denker dan dichter. 13. — De
idee vraagt een ordening door begrippen, categorieén. 14. — Eisch
van den vorm (apriori). 16. — Problematiek van apriorienidee. 17. —
Probleem van denken-leven. Beperktheid van de rede, de spontane
zekerheid in 8dfa en moinais. 20. — De zekerheid van de godsdienstige
aanschouwing. Functie van de mythe. 22.

HOOFDSTUK II

PLATO'S BEGRIP DER REDE NADER ONDERZOCHT — RUIMTE EN
TIJD - AANSCHOUWING - CAUSALITEIT - NATUUR-VRIJHEID .

Noodzaak van een critiek der rede. 23. — Bij PLATO nog onklaar-
heid, inzonderheid betreffende de ,natuur’. 24. — Eerst bij KANT
een scherpe probleemstelling; vraag naar de mogelijkheid van wis-
kunde en natuurwetenschap. Aanschouwing in ruimte en tijd. 25, —
Verstandscategorieén (causaliteit). 26. — PrLaTo heeft ruimte en tijd
niet opgevat als vorm der zinnelijkheid. 28. — PLATO worstelt met
het probleem van het bewustzijn. Het ¢faidvys. 29.

De zinnelijke aanschouwing in het gedrang. PLATO wil de directe
aanschouwing van het waarlijk zijnde. 30. — In dwdpinais en pas
het zedelijk leven gered. 31.



X

Het zedelijk leven eerst recht te handhaven als er geen mwerkelijk-
heid"” naast of tegenover het »bewustzijn' aangenomen wordt. Pro-
bleem van een ,,gegeven’ werkelijkheid door PLATO niet opgelost. 32, —
Het zedelijk-goede beoordeeld naar analogie van het technisch-goede.
Doel = oorzaak. Het ethische ten koste van het theoretische gehand-
haafd. De natuur zedelijk gewaardeerd. De vrijheid van het (zedelijk)
bewustzijn door PLATO niet verstaan. 33. — Het ,,Reich der Zwecke”,
Bij PLATO wereld niet ten volle arbeidsveld. Noodlottig voor begrip-
pen: verantwoordelijkheid, schuld, verlossing. 35.

HOOFDSTUK III

PLATO'S WAARDEERING VAN DEN BESTAANDEN GODSDIENST EN
DE OVERGELEVERDE MYTHEN . , ., . .

. + * . + - . - . .

Conflict tusschen godsdienst en rede. 36. — PraTO kan Grieksche
religie voor een groot deel niet accepteeren. God is één, alwetend,
goed. 38. — God onderworpen aan de rede. Doch ook: rede geschenk
Gods, God voor rede niet toegankelijk. 39. — Probleem van het
onuitsprekelijke. 41.

Onklaarheid evenwel bij Prato aangaande het psychisch-feitelijke
en de religieuze ervaring. 43. Religieuze ervaring geen geloof, 44. —
Vrijheid van de ziel niet veilig bij PLaTO. Rationaliseering en mate-
rialiseering van de ziel. 46.

Inviced van de Orphiek. 46. — Polytheisme niet overwonnen,
Zonde als besmetting. 49.

HOOFDSTUK 1V

HET MODERNE MYTHEPROBLEEM — PLATO’S WERKELIJKHEIDS-
BEGRIP — NAIEF-REALISME . . ., . . .

LR ded il Be - dait sl 2LEG 0 i A

Pretentie van de (primitieve) mythe. Waardeering van haar waar-
heid en beteekenis afhankelijk van wijsgeerig uitgangspunt (meta-
physica, positivisme). 51.

CASSIRER geeft critische behandeling van de mythe. Mythe een
functie van het kennend bewustzijn. 52. — Nog bevangen in naief-
realisme (zinnelijke gewaarwording). Mythe niet enkel »teeken'”
(symbool). 53.

Opvallend in mythe: a. substantialiteit, b, het nog nauw verbonden
zijn der (latere) onderscheiden objectiveeringsrichtingcn. 53. — Het
»Einmalige”. Het transcendente: tijd en ruimte, causaliteit. 55.

PLATO’s critisch werkelijkheidsbegrip, 57- — Naief-realisme niet
geheel overwonnen. Kringloop. Schepping. 59. — Probleem van het
nunbedingte Sollen”. 6o, — Naturalistische zielkunde. 61. — Niet

aannemelijk dat PrLaTo een primitief-mythische gedachtenwereld
geheel te boven was. 62.



XI

HOOFDSTUK V
PLATO'S MYTHEN EN ALLEGORIEEN

. - . - . . . . e *

Onnauwkeurigheid van de taal. PLATO's terminologie betreffende de
mythe onvast. 64.

Vergelijkingen (éwdves) als middel om een bepaalde waarheid aan-
schouwelijk te maken. 65. — Onderscheid tusschen vergelijking en
allegorie. 66.

De z.g. ,,mythe van de grot” een allegorie. 67. — Mythen van de
Krekels en Theuth. 69. — PLATO wees allegoriseering af, doch gaf

eigen allegorieén. 72. — Mythen van de Phaedrus en van het Sym-
posion als allegorieén. 78.

Mythe voorwerp van geloof. 81.
Mythe een noodwendige plaats in PLATO's philosophie. Drie groepen:
1° ontologische mythen (Phaedrus en Symposion), 2° ethische (Gor-

gias, Phaedo en Staat), 3° theologische (Staatsman, Timaeus, Wet-
ten). 81.

Verband tusschen dialoog en mythe. Charmides. PLATO wijst kennis
van het ,,al" af. De é\jfea van den mythos. 97.

Mythe ontwikkelt zich bij PLATO in de richting van het symbool en
gaat gemakkelijk over in vergelijking of allegorie. Vorm van de primi-
tieve mythe gedeeltelijk bewaard. Mythe als schildering van een
bovenempirische werkelijkheid. g8, — De sagen uit Timaeus, Critias

en Wetten. 99. — Z.g. mythen uit de Protagoras, 100, en van
Aristophanes en Agathon in het Symposion. 1or1.

HOOFDSTUK VI
CRITISCHE SAMENVATTING . . . .

- . . . . e .

De functie van het symbool voor de cultuur. De taal als sym-
bool. 104. — Sophistiek der zinnenwereld. 105. — Critische momen-
ten in PLATO's mythen. 108, — Het primitief-mythische ervan. 109. —
nHemel"” en ,,onderwereld”, 110, — Zielsverhuizing. 111. — Onge-
rustheid en deemoed bij PLaTO en SocraTes. Naturalistische psy-
chologie. 113. — PraTo heeft mythe niet als symbool kunnen
opvatten. 116, — Het probleem van een hoogste werkelijkheid en het
probleem der zonde. 118. — Persoon-zijn als genade. 119. — Noch
PLATO's kennistheorie noch zijn ethica en religic van dien aard dat
mythe voor hem symbool kon zijn. 121.



r B RS Al
*.rT'm'gi'Tf4>

v 1

-.—'-H H H.w:i :l;:rit_---jn-t‘ \|'|- - -h*_i:.-f m

_..'!-r.'!"" it -'-r-t ;- Y




INLEIDING

METHODE-VRAAG —PLATO-KANT — HET MYTHEPROBLEEM

Bezinning op een bepaalde methode van wetenschappelijk onder-
zoek heeft somtijds een nadeeligen invloed op de intensiteit van dat
onderzoek. Wanneer echter dat onderzoek de bezinning zelve op de
grondslagen van elke wetenschap en van het gansche menschelijke
geestesleven d.i. de cultuur betreft, is zij dringende eisch. Hier
wordt ons de weg immers niet door een bepaalde ,,stof'” of vaste
nrichting” geboden, doch wvallen bezinning en methode samen,
Onklaarheid bij de bezinning wreekt zich hier op de methode.

Wijsbegeerte beoogt cultuurbezinning. Geschiedenis van de wijs-
begeerte is geschiedenis van die bezinning. Door de verbinding van
historie en systematiek ontstaat echter een eigenaardige problema-
tiek. Rekenschap van die problematiek is noodzakelijke voorwaarde
voor den juisten gang van het historisch-wijsgeerig onderzoek. Twee
zeer heterogene elementen worden hier verbonden, de z.g. ,,starheid"
van begrippenen het ,,leven’ met zijn vervloeiingen en zijn onbe-
perkte mogelijkheden.

Elke wijsgeer 1s met duizend vezels vastgegroeid in het leven van
zijn tijd. Van hoeveel gewicht echter dat ,,leven’ ook moge zijn,
voor de geschiedenis der wijsbegeerte is het slechts vanindirect,
niet van direct belang.

De lotgevallen van PLATO, zijn ontwikkeling, zijn litteraire werk-
zaamheid zijn noodzakelijke vooronderstellingen, doch dienen op
den achtergrond te blijven bij de vraag naar den begripssamenhang ).

Wie over de Platonische poor en hun verhouding tot wat wij

1) ZELLER, Die Philosophie der Griechen II' S. 586, vgl. ook aanm. 1 S.
367vandentweedendruk(1859): ,,in der Darstellung des platonischen Systems
muss das Literarische hinter der Frage nach dem philosophischen Zusammen-

hang zuriicktreten'’,
1



2

zouden kunnen noemen het Platonische gedachtenstelsel tot meer-
dere klaarheid wil komen, verricht allereerst wijsgeerigen arbeid,
Praro zelf noemt zich bovenal giddoogos, ook al ziet hij de taak
van den guldoopoc als een bijna bovenmenschelijke taak. Aan den
Platonisch-Socratischen ernst zou te kort gedaan worden, indien
men bij het onderzoek omtrent dien piidoopos met de hooge eischen
die hij zelf zich stelt, transigeerde.

Ongetwijfeld heeft PLATO reeds de meeste der moderne Wijs-
geerige vraagstukken opgeworpen. De tegenwoordige scherpte en
klaarheid evenwel worden noodzakelijk gemist., Wij kunnen zonder
twijfel veel van PLATO leeren, doch slechts indien wij eerst elders
hebben leeren denken. Wijsgeerige scholing is niet anders mogelijk
dan aan de historische ontwikkeling van het denken en door de
moderne probleemstelling heen. En zooals men PLATO's jeugd-
dialogen niet kan verstaan zonder zijn later rijper werk, zoo PLATO
niet zonder de geoefendheid aan de latere vollediger ontwikkeld-
heid 1).

Stellen wij de vragen: wat zweefde PLATO voor den geest, welke
problemen had hij reeds en welke niet, welke begrippen waren hem
vertrouwden welke lagen nog buiten zijn gezichtskring, dan zijn het
onze vragen die wij stellen, bezien van uit onze probleemstelling, Wij
komen ten slotte altijd uit bij een ,,modernen’ PrATO.

Men heeft NATORP verweten dat hij ons PLATO voornamelijk als
logicus geeft, doch vergeet dat wij niet anders doen, doen kunnen,
dan van den levenden PrLATO abstraheeren %). Iedere abstractie
cvenwel heeft iets gewelddadigs. Ook indien wij slechts ,,vertalen'’,
forceeren wij. Overzetting van de eene taal in de andere is altijd ge-
deeltelijke rationaliseering ¥). PLATO omzetten in moderne begrippen
is volledige rationaliseering. Wij kunnen niet anders dan hem (ge-
welddadig) losmaken uit het onmiddellijke levensverband waarin hij
staat,

1) BartH, Die Seele S. 5, 6.

2) Men vergelijke de merkwaardige uitspraak van ANTON REICHLING, Het
Platonisch denken bij P. C. BOUTENS bl. g: ,,PAUL INATORP heeft, als wij alleen
beschouwen wat Plato schreef en niet hoé, wanneer we Plato's leer logisch
abstraheeren uit zijn werken, in hem den prae-Kantiaan te zien als anderen:
den voorlooper van Aristoteles’,

3) J. R, Buismar, Helikia. N. T. T, 1930, jrg. 19, afl. 2, blz, 143 sq.



3

De eerlijkheid waarmee NaTorp dit probleem onder de oogen
gezien heeft, bewijst zijn wijsgeerige meerderheid 1),

Geen introspectie 2), hoe scherpzinnig en diep ook, kan zich los-
maken van het ,,eigene’”. Dient z1j zich aan als de eenig juiste
methode, dan wordt zij licht zelfoverschatting., Het logische heeft
altijd de leiding boven het psychologische, objectiveering gaat
(methodisch) aan de subjectiveering vooraf 8)3

Voor NATORP was de aangewezen weg, het positieve in de over-
eenkomst tusschen modern en antiek denken (eenzijdig) naar voren
te brengen. Na hem kan men geheel in zijn geest voortgaande het
onderscheid belichten, om PLATO ook in zijn tekortkomingen recht
te doen ¢). De eerbied voor PLATO's eigen streven gebiedt echter
deze critiek vanuit het centrum der dialectiek te voltrekken.

De wijsgeer die de Platonische dialectiek bewust vervolgt, is
KanT. Het is dus ten volle geoorloofd,de ideeénleer als een voor-
stadium van KAnTs denken beschouwend, de meerdere klaarheid
bij KANT als uitgangspunt te nemen. Aan scherpte van formuleering
moet zich ongetwijfeld paren een innerlijk verstaan %), doch con-
genialiteit is slechts mogelijk als men zich deze bewust gemaakt d.i.
doordacht heeft. Doordenken veronderstelt het reeds-gedachte en
heeft zich zoo te schikken onder een objectiviteit, die het ,,vindt"”
onafhankelijk van het minnerlyjk”,

Naast veel overeenkomst is er tusschen KANT en PLATO een zeer
groot onderscheid. De overeenkomst is het frappantst tusschen de
bekende uitspraak in de Phaedo 75 AB ala uiv &y B ye o

1) Ideenlehre, S. 459 sq.

2) OLDEWELT, Introspectieve Platostudie, bl. 5 sq. OLDEWELT volgt de methode
van ERNST HowaLp, verg. o.a. diens »Platons Leben” en ,,Ethik des Alter-
tums'’,

3) Op de z.g. nreconstructieve methode kunnen wij hier uit den aard der
zaak niet nader ingaan. Men vergelijke NATORP, Psychologie in Leitsitzen,
S. 9 5q. en Allgemeine Psychologie S. 189 sq. De kritick door SNETHLAGE:
Kritische Philosophie, Theologie en Psychologie, bl. 14 op NATORPS recon-
structieve methode uitgeoefend, wordt zeer beslist afgewezen door J. C, Frax-
KEN, Kritische Philosophie S. 361 sq.

4) Een voortreffelijke kritiek geeft in dezen BoERsMA's Charmides (verg.
b.v. bl. 74 sq.).

5) Men leze hierover na Ovinks Meno und Hippias Minor S. 4 sq.



4

aigdjoewy O&l évvofjom Sn mavia ra v tais aloBfoeow xelvov e
ogéyerar ol O Zouv igoy, xal adrol &vdeforspd Zovv en het begin
van de ,,Kritik der reinen Vernunft” (Einleitung) ,,dass alle
unsere Erkenntnisse mit der Erfahrung anfange, daran ist gar kein
Zweifel. Wenn aber gleich alle unsere Erkenntnisse mit der Erfah-
rung anhebt, so entspringt sie darum noch nicht eben alle aus der
Erfahrung”,

Ongetwijfeld beoogden zoowel PLATO als KANT, de kloof tusschen
ideeen ervaring te overbruggen (Symp. 211C, Parm. 130B sq.);
slechts KaNT is dit in principe gelukt,

Reeds PraTo ontdekte dat de correlatie idee-ervaring het apriori
eischte, Doch de wereld der ,,ervaring”’ wordt niet consequent-nood-
wendig vanuit dat eenmaal ontdekte apriori gezien. PLATO is in de
eerste plaats een intuitief denker ), hetgeen vooral blijkt uit zijn
dialogen, die geen streng wijsgeerige betoogen zijn, doch veeleer
»,bekentenissen’’ ?). Plotseling bij hem opkomende gedachten (verg.
Symp. 175C D) legt hij vast zonder zich van de verstrekkende be-
teekenis ervan ten volle rekenschap te geven. Aan PLATO moet on-
getwijfeld met zijn dialectiek voorgezweefd hebben wat KANT
noemt ,,das System aller philosophischen Erkenntnis, ®) doch tot
het schrijven van een ,,Methodenlehre' zou hij nooit hebben kunnen
komen.

Meét PrLaTo ziet KANT in, de methodische beteekenis der mathe-
matica. Tegenover de ouderwetsche metaphysica, ,,geometrice de-
monstrata” (SpiNoza) legt hij in het bijzonder nadruk op de grond- -
slagen der wiskunde, om zoo haar grenzen te kunnen bepalen. Zco
heeft PLATO voor het eerst in de Menon op de beteekenis gewezen
van de meetkunde voor de fundeering van het apriori. Maar terwijl
het KANT erom te doen was een antwoord te geven op de vraag:
wat wil het zeggen dat ik pretendeer iets te kennen, kon PLATO niet
loskomen van de vraag: hoe kom ik aan mijn kenvermogen. Deze
psychologisch-metaphysische wending is KAnT vreemd. Als hij de

1) Nartore, Philosophie S. 96: ,,Ein Plato.... dessen ganze Philosophie
fast mehr noch ein Kunstwerk als ein Wissenschaftssystem ist. . , .".

2) WINDELBAND, Platon S. 42. OvINK, De Beteekenis van het Woord ,bl. 16:
»Plato wilde veeleer zijn geheele zieleleven als 't ware in woorden tegenover
zich stellen, objectiveeren’.

3) Kr. d. r. V. S. 6go.



5

functie van het apriori doet ontspringen uit den menschelijken
geest !), vindt hij wel bij PLATO een aanknoopingspunt (Menon 85 D
avalafaor abros & abrob wpy Ealovjuny), doch zijn uitspraak is
kencritisch gefundeerd, die van PLATO meer intuitief gevoeld,

Volgens KANT heeft de transcendentale kennis niet te maken met
»»Gegenstinde’’, ,,sondern nur mit unserer Erkenntnisart von
Gegenstinden, sofern diese apriori mdglich sein soll” 2), De vraag
naar de mogelijkheid is KANTs uitgangspunt geweest, vanwaaruit hij
streng en consequent een critisch systeem heeft uitgedacht, dat PLATO
niet begrepen zou hebben. De vraag naar de mogelijkheid kende
PraToO, doch het was meer de vraag naar de empirische mogelijkheid
van iets (b.v. van zijn staat), KANT vroeg naar de ideéele mogelijk-
heid van al ons kennen %), d.w.z. naar de ,,voorwaarden’’ van onze
cultuur (wetenschap, zedelijkheid, kunst). Onze cultuurvormen
wilde hij rechtvaardigen door hun fundeering in het apriori, om hen
zoo in onderlingen (ideéelen) samenhang te brengen.

PLATO’s blik richtte zich op de eene en eenige zekerheid gevende
werkelijkheid (70 dvrws dv) om een houvast in de eerste plaats voor
het persoonlijk leven (Phaedo 85 D). Doch als KANT de oude tegen-
stellingen werkelijk-mogelijk, voorwerp-begrip, zaak-idee, objectief-
subjectief heeft gewijzigd en dus opgeheven, doordat hij ons kennen
niet afhankelijk stelde van de dingen, doch de dingen zich laat
richten naar ons kennen %), heeft KANT ons cen veiliger weg gewezen
dan PLATO vermocht., PLaTo gaf vele »gezichtspunten', die vatbaar
zijn voor vruchtbare uitwerking, doch PLATO is een gids die het doel
van den weg niet altijd scherp voor oogen heeft.

KANT kon systematischer zijn, zijn methode is eerst mogelijk ge-
worden door de methode der natuurwetenschap in NEWTON's ge-
schriften neergelegd. En als PLAaTo blijft steken in een tegenstelling
die hij niet vermocht te overwinnen, n.l. die van natuur en geest,
dan is een van de voornaamste redenen het feit, dat PLATO KANTS
diepe inzichten in de verhouding ruimte en tijd, aanschouwing en
causaliteit, niet kon hebben,

1) Vgl. ConEn, Kants Theorie der Erfahrung S. 117.
2) Kr. d. r. V. S, 68.

3) Nic. HARTMANN, Logik S. 322 zegt, betr. der samenhang tusschen ideeén-
wereld en waarneembare wereld, dat de Swddeois-leer eenvoudig van den eisch

van samenhang uitging, ,.sie setzte also seine Moglichheit voraus'.
4) Kr. d. r. V. S. 28.




6

Om PrATO in dezen te begrijpen denke men zich in een wijsgeer,
die voor zijn beschouwingen slechts een vrij ontwikkelde mathematica
en diep ethische en godsdienstige intuities ter beschikking had, Het
machtig geheel der moderne natuurwetenschap bestond voor hem
niet, ja zelfs zou hij die in zooverre zij een afgesloten totaliteit be-
oogt goddeloos, immers het onderscheid tusschen mensch en God
opheffend (Tim. 68 D) gevonden hebben 1),

Waar het in onze bedoeling ligt een onderzoek in te stellen naar
de verhouding tusschen PrLaTo's mythen (en allegorieén) en zijn
overige wijsbegeerte belicht vanuit enkele centrale gezichtspunten,
spreekt het derhalve vanzelf, dat wij voortdurend veronderstellend,
somtijds bewust vergelijkend de Kantiaansche (moderne) probleem-
stelling mee doen spreken.

Met het mythevraagstuk grijpen wij een actueel probleem, Sinds
b.v. ArRTHUR Bonus’ romantisch geschrift ?) is de belangstelling
gaandeweg toegenomen, al benadert men het probleem ook van zeer
uiteenloopende, zelfs tegengestelde kanten £)3

De aandacht aan de Platonische mythen in den laatsten tijd ge-
schonken ligt geheel in deze lijn %), welke aandacht niet anders dan
winstgevend, immers eigen zoeken en vragen verhelderend, kan zijn,
hetzij men van historische, hetzij van aesthetische, hetzij van philo-
sophische zijde tot het vraagstuk komt.

1) Voor een diepere vergelijking tusschen Plato en Kant verwijzen wij naar
O. WicHMANN, Platon und Kant. Berlin 1920.

2) ARTHUR Boxus: Vom neuen Mythos, eine Prognose. Jena 1g11.

3) Dat men van verschillende kant de mythe naderend tot verschillende uit-
spraken komt, blijkt b.v. uit BoNus' bewering (Religitse Spannungen S. 240)s
»Wirlebenim Dunkel, und alles Licht das uns umstrahlt, ist mythischer Natur.
Wir haben uns Linien durch das Dunkel gezogen und bestimmen alle Dinge
darnach, dasnennenwir Wissenschaft . ... die Wissenschaft als Ganzes ist ein
Mythos und gleichen Geschlechts mit allen anderen Mythen”, en HuizingA's
uitspraak (Cultuurhist. Verkenningen bl. 63):,,De hedendaagsche mensch is
als hij mythen dicht en weet dat het mythen zijn, ontrouw aan den geest van
zijn eigen cultuur, De intellectueele wetensvorm van onze beschaving is
die der kritische wetenschap'’.

4) Wij noemen als de laatste werken: WALTER WiLLr, Versuch einer Grund-
legungder platonischen Mythopoiie 1925; KARL REINHARDT, Platons Mythen
1927; PERCEVAL FRUTIGER, Les mythes de Platon 1930, en in ons land: T.
GOEDEWAAGEN en E. SLIJPER, Plato de mythendichter 1930,




e,

Het ,,verleden’ toch is nooit een afgesloten beweginglooze groot-
heid. Het kan niet anders dan in onmiddellijk contact met het heden
levend en belangwekkend worden. Wij zien het altijd vanuit onzen
(meer of minder beperkten) gezichtskring en kleuren het met eigen
kleuren. Onze vragen projecteeren wij ver terug en onze antwoorden
toetsen wij aan door vroeger levenden verkregen antwoorden. Zco
is b.v. de toenemende belangstelling in de godsdienstige gebruiken
van Grieken en Romeinen slechts te begrijpen in verband met den
zwaren strijd op godsdienstig gebied in onze eigen dagen ).

Wij beperken ons tot het wijsgeerige, in de overtuiging problemen
aan te raken die van ingrijpende beteekenis zijn vcor onzen ont-
wortelden en naar zekerheid jagenden tijd 2).

De mythe toch pretendeert een zekerheid te geven van geheel
eenigen aard. Zij laat immers haar blik gaan over ,,alles" (& xai ndyr,
waarbij men kan voegen xai radid), over 4 (d.i. de ééne en eenige)
@vois, hierbij echter uitgaande van het empirisch voorhandene om
er de yéveois (het piar en het qieoda) van te verklaren. Evenals
de later ontstaande natuurphilosophie is zij empirische natuurweten-
schap en metaphysica tegelijk, de natuurbeschouwing evenwel aan
de ontologie ondergeschikt makend. Beide gaan op eenzelfde be-
langstelling in de wereldwording terug. Eerst als de mythologie zich
losmaakt van de deisidaimonia, wordt zij natuurphilosophie *). Zoo-
lang dit echter nog niet het geval is, blijft de mythe vasthouden aan
de vanzelfsprekendheid van haar zienswijze, de waarheid van haar
object: haar naieve pretentie is dat de werkelijkheid 75, d.w.z. waar
15, zooals zij door haar waargenomen wordt. Haar autoriteit is een
autoriteit gegrond op die naiveteit. Juist omdat de mythe staat buiten
de moderne denkwetten, heeft zij voor den nog-niet-diep-doorden-
kende een onmiddellijke zekerheid en gewisheid %) die de reflectee-
rende cultuurmensch noodzakelijk mist. Alle discussie of weerleg-
ging van tegenstanders is haar vreemd, niet omdat tegenstanders er

1) HermANN Usener, Mythologie. A. f. R. 7er Band 1904 S. 6.

2) NaTorp, Ideenlehre S. 464 zegt dat een ,allseitige Durchfiihrung des
philosophischen Idealismus auf Grund transzendentaler Methodik fiir unsere
Zeit einer gar nicht zu ermessenden Wichtigkeit ist". (curs. v. 0.)

3) Nic. HARTMANN, a. w. S. R

4) HErm. USENER a. w. S. 25.



8

niet mogen zijn maar omdat zij er niet kunnen zijn 1), Onvoorwaar-
delijke erkenning vraagt slechts het (christelijk) dogma. Voor de
mythe is de willekeur eener spelende fantasie even rijk als de bonte
werkelijkheid waarvan zij de indrukken wil weergeven %). Fantasie
1s een van haar levensfuncties die echter aan haar ,,waarheid” niet
te kort kan doen 3).

,»Waarheid" is voor haar immers ident met »»werkelijkheid", ook
met de meest fantastische werkelijkheid. Het ,,al’”’ is niet onder-
scheiden van ,,alles”. Dit ,,al” nu wil zij concreet grijpen en uit-
beelden. Zij kan dit doen doordat zij de ,,werkelijkheid’” ziet als een
ongedeelde en ongedifferenticerde eenheid waar alles samen- en
ineenvloeit. Er zijn voor haar niet verschillende ,,werkelijkheden™
vanuit verschillende gezichtspunten, doch er is één werkelijkheid
waarin het onderscheid tusschen natuur en bewustzijn, geest en stof
menschelijk en bovenmenschelijk, schuilgaat.

Toch gaat het ,,al” niet in het ,,alles” op en het één niet in het
»vele”. De mythe grijpt dieper. Er ligt in haar een vaag besef, dat
er een hoogste eenheid is die aan al het vele ten grondslag ligt en dat
het ,,al”" nergens gegeven is, terwijl toch dat al zich op geheim-
zinnige wijze manifesteertin de ,,ziel’’ en haar ontstaan eerst mogelijk
maakt, Als zoodanig is echter deze nog niet ontdekt, maar haar
werking is onmiskenbaar: niet evenwel in inidividueelen zin, doch
massaal. De mythe is, evenals de taal, het product van den volks-
geest, van de samenwerking van een ontelbare massa anonymi %),

1) ErNsT HowaLp, Mythos und Tragddie S. 6 zegt dat het er niet toe doet
of men de mythe gelooft of niet, en grondt deze bewering op de stelling ,,dass
der Mythos mit der Religion nichts zu tun hat’’. In hetgeen wij laten volgen
meenen wij voldoende te laten uitkomen hoe volkomen willekeurig een der-
gelijke bewering is. Waar is het moment aan te wijzen, dat de mythe zich gehee]
van den ,,cultus’” heeft losgemaakt? Waar is het oogenblik dat de scheiding
tusschen godsdienstige hymne en profanen zang zich voltrokken heeft?

2) MARTIN P, NiLssoN, Primitive Religion S. 105 zegt van de mythen: ,,Zu
den festgestellten Gebriuchen stehen sie in einem loseren Verhiltnis; sie sind
der Unzulinglichkeit des Gedichtnisses und der Willkiir der Phantasie preis-
gegeben. Schon deswegen miissen sie Verdnderungen ausgesetzt sein'’,

3) Preuss, Die geistige Kultur der Naturvlker S. roo: ,,Doch ist der Wahr-
heitsgehalt aller feststehenden mythischen Gebilde trotz der vielen Wider-
spriiche und Varianten fiir den Primitiven aiisserst gross'’.

4) HOWALD a. w. S. 7 verbreekt den band van de mythe met de cultuur en
het volk. Wij meenen dat dit zelfs niet geoorloofd is waar zeer duidelijk indivi-



9

De activiteit van dien volksgeest openbaart zich in haar eveneens in
een ongedifferentieerdheid waarbij het intellectueele, het emotioneele
en het volitioneele in elkaar overgaan en vervloeien, en waarbij zich
de geestelijke aanleg (potentialiteit) van een volk in bijzondere mate
doet gelden. De groote verscheidenheid der volken (Israél-Grieken-
land) komt hier zeer duidelijk uit. De ,,waarheid” wordt aan het
eene volk anders ,,geopenbaard” dan aan het andere volk.

Maakt de mythe derhalve op waarheid aanspraak, dan beroept zij
zich in laatste instantie niet op een waargenomen doch op een ,,ge-
openbaarde’” waarheid. Deze is niet door individuen ontdekt, zij
was er, voordat en zonderdat de latere individueele denkers er waren.
Het van ouds overgeleverde is de drager dier waarheid (Phil. 16 C
oi uiv maldawl xpeittoves fudy xal Eyyvtépm Jedv olxovvres). Het
verleden wordt gehuld in een sfeer van ongenaakbaarheid 1), die aan
de overgeleverde mythen een heilig karakter verleent. Historisch
materiaal, hoe zeer ook erin verwerkt, heeft als zoodanig voor haar
geen belang. Opgekomen uit de behoefte om verschillende voor-
vallen of verschijnselen te ,,verklaren’ (z.g. aitién) %), wordt zij om
het antwoord critiekloos geaccepteerd. Men gelooft haar en gelooft
van haar alle mogelijkheden en onmogelijkheden. Het mogelijke is
ook werkelijk. Wonderen zijn ontdaan van het wonderbaarlijke en
alledaagsch geworden.

De individueele denker of dichter die met het voortschrijden van
de cultuur zich op de mythische stof werpt, knoopt aan bij wat men
zou kunnen noemen het geloofskarakter van de mythe. Op de hoogte-
punten van PLATO’s denkersleven heeft de dichter in hem gegrepen
naar het beeld om de hem ontglippende ,,Waarheid” op bepaalde
wijze vast te leggen. De tegenstelling tusschen de verschillende
r,werkelijkheden” en ,,waarheden’’ is reeds een vertrouwd bezit.
Worden thans volksmythen erkend om hun diepere waarheid, dan
ontstaat eerst recht het probleem: wat is wel en wat is niet aanvaard-
baar.

dueele dichters aangewezen kunnen worden. Zijn bewering ,,dass also das Volk
nicht dichtet” is ondanks den schijn van oorspronkelijkheid zinloos.

1) PREUSS, a. w. S. 100: ,,Durch die Verlegung in die Vergangenheit wird
zugleich der Glaube daran gestirkt’,

2) Verg. M. P, NILSSON, a. w. S. 11T sq.



I0

Nu leeft er in de volksmythe ook een vaag besef van zekere (zich
vanzelf opdringende) tegenstellingen als bepalend en bepaald, boven-
menschelijk en menschelijk, boventijdelijk en tijdelijk, praehisto-
Tisch en historisch, Geheel zonder speculatie is geen enkele mythe 1),

Tot een scherper bepalen van deze vage tegenstellingen door
klare, ,,eindeutige” begrippen komt z1j evenwel niet. Nergens is een
spoor van deductie uit ,,begrippen”’, van betoogen, afleiden, fun-
deeren, bewijzen, nergens vinden wij in de mythe een bewuste aan-
wending van het (latere) begrip logische, physische, metaphysische
»,wetmatigheid"’,

Gemeten met den maatstaf van het philosophisch-wetenschappelijk
denken en haar methode is het met de mythische waarheid dan ook
droevig gesteld, Wie als ARISTOTELES uitgaat van en doordrongen is
van de macht (almacht) der Rede kortweg kan voor het bijzondere
van de mythologische wijsheid geen oog hebben 2),

PLATO had echter van het kenvermogen niet zulk een hooge ge-
dachte. Hij wist dat het abstracte (discursieve) begrip grenzen heeft
en dat de strenge dialectiek niet ,,alles’” (8 zal mav) kan bestrijken.
Indien het nu mogelijk is op nog andere wijze te staan tegenover dat
»buiten” de grenzen van het dialectisch denken liggende ,,alles”,
dan kan aan de mythe een eigen waarde en een eigen waarheid toege-
kend blijven, PLATO twijfelde er niet aan dat dat ,,buiten” (énéxeva)
voor ons diepste geestelijk leven van het allerhoogste gewicht is,
Daarom moest hij zich tegen een nuchtere vernietiging van de
mythe krachtig verzetten.

Doch aanvaarden zonder meer kon hij ook niet. Want de mythe
bevat veel dat niet geaccepteerd kan worden door een ethisch en
religieus diep en fijn voelend en aan theoretisch denken en begrijpen
gewoon cultuurmensch,

Dat stelde aan hem den eisch eener] zelfstandige mythendichting,
waarin hij zijn eigen worstelingen, overwinningen en nederlagen kon
nectleggen, doch die tevens van een innerlijk conflict in PLATO zelf
getuigt,

1) ARISTOTELES (Met. I 2 982b) maakt de fijne opmerking: ¢ ¢\duuvios $ids-
vohss mds (in zekeren zin) éonw. & yip pddos odyxerar éx davpaciwy (heeft tot
inhoud het wonderbare). En it #avudZew wordt ook de ¢uovodia geboren.

2) Voor Aristoteles verwijzen wij naar het jongste werk van J. C. FRANKEN,
Der Begriff der reinen Vernunft bei Aristoteles,



II

Tusschen het dedodar dat is het onmiddellijk (intuitief) grijpen
van het hoogste object (Symp. 211 D dcdodar udvor xal cuveivar
d.1. direct bezitten van dé werkelijkheid) en het Pewpety dat meer
gebruikt wordt voor het schrede voor schrede (discursief) zoeken
van het object, blijft een fundamenteel verschil.

Het dedoda van het & xai zdv is het waaruit de mythe leeft 1)
in het Jempeiv is de dialecticus in het bijzonder thuis. (Staat 511 C
10 U0 TS TOV dadéyeadar Emonijuns o Ovros TE xal voytot [op
het zijnde en het denken gericht] dewgoduevor).

Zoolang het Jewpeiv niet streng bepaald is naar eigen vermogen
en beperktheid, wordt het verschil tot een hinderlijk (ook het diepste
geestelijk leven erin betrekkend) conflict,

Bovendien: beide hebben het woord van noode. Als begrip maakt
dit aanspraak op algemeengeldigheid en ,,bewijsbaarheid”, als s ver-
haal” kan het slechts gelden voor den verhaler zelf en zijn geest-
verwanten. Slechts wie de paria van den deogidiic verstaat, ver-
staat haar taal, den uidos %), (Vgl. Staat 414 C 5q.).

1) REINHARDT a.w. S. 53: ,,Die mythische Form ist fertig in dem Augenblick
da die Idee geschaut wird".

2) GOEDEWAAGEN-SLIJPER, a. w. bl. 4. Verg. ook OvINE, De Beteekenis van
hetWoord bl. 17: ,,Mythen zijn alleen overtuigend voor hen die een zekere
diepe zielestrijd kennen’’.



HOOFDSTUK I

DE VERHOUDING TUSSCHEN BEGRIP EN WOORD — DE IDEE EN
EN HET APRIORI — MYO0I EN A0XAI

Elke wijsbegeerte die haar taak bescheiden opvat, is niets anders
dan een onderzoek van begrippen. Deze begrippen vormt zij zich
niet zelf, doch zij dringen zich aan haar op vanuit de partieele objec-
tiveeringen van de cultuur: wetenschap, zedelijkheid, kunst, gods-
dienst.

Zij kan deze taak echter op geen andere wijze volbrengen dan door
middel van begrippen: het object en het instrument van onderzoek
vallen in zekeren zin dus samen. Vandaar cen blijvende spanning en
nooit eindigende onvoldaanheid in elke critische wijsbegeerte, Wat
van geen andere wetenschap gezegd kan worden, kan men van haar
zeggen, dat zij n.l, zich haar eigen instrumenten uit de hand slaat,

Nu vragen begrippen steeds om woorden, doch zijn woorden
geenszins hetzelfde als begrippen.

Een begrip krijgt zijn inhoud door de plaats in een oordeel (ver-
binding van begrippen), dat op zijn beurt weer afhangt van een
Systeem van oordeelen. Dezen inhoud leest het niet af van een onaf-
hankelijk bestaande »werkelijkheid”, doch vormt het langs den weg
van scheiden en verbinden, door den straffen gang van het discur-
steve denken. Zijn ,,waarheid’ is dus nooit gegeven, doch oneindig
1deaal, Zoo gezien is aan ieder begrip eeuwige onzekerheid inhaerent.

Het woord en de verbinding van woorden, de taal, pretendeert
onmiddellijke evidentie. De taal leeft uit het geloof aan het samen-
vallen van ,,waarheid’” en ,,werkelijkheid’ op elk oogenblik van het
leven waarin de mensch zich tot een »daad” zet, Het begripmatige
denken, dat op zijn eigen wijze tot klaarheid wil komen, moet bij
de taal op hevig verzet stuiten.

Het is de tragiek van iederen wijsgeer die niet vervalt in een aesthe.
tische metaphysica (een zijnsleer die adaequaat meent te kunnen



13

denken én uitdrukken, b,v. die van HEGEL, en in phraseologie dreigt
te ontaarden), dat hij weet, dat hij nooit zal kunnen bereiken wat hij
wil bereiken: een volledige kennis en een volkomen uitdrukkings-
vorm,

PLATO’s wijsbegeerte is op zeer bijzondere wijze een worsteling
met begrip en woord. PLATO's dichterlijk genie aanvaardde dankbaar
het woord als uitgangspunt voor zijn beeldende fantasie. Wat de
dichter aangreep, moest evenwel de denker noodzakelijk afwijzen.
Zijn taak is het, aan de veelkleurige taal een nieuwe richting te geven
en het woord tot begrip te maken. Het genotvolle vertoeven in de
wereld van het beeld is den eeuwigen zoeker naar klaarheid van be-
grippen ten eenenmale vreemd. Dit conflict in de eene persoon
PraTo vond zijn oplossing niet en kon die niet vinden. Slechts hier
en daar in allegorieén en mythen vonden denken en dichten voor een
wijle een gezamelijken weg.

Wel is er op nog een andere wijze een samenkomen van denker en
dichter. Al PLATO's werken, het een meer, het ander minder, zijn
doortrokken van een spelende fantasie, die prikkelt en boeit, doch
zijn eigenlijke bedoeling met moeite doet raden.

In meerdere of mindere mate vond in dit spel met begrippen zijn
dichterlijke fantasie een uitweg zonder den denker al te zeer te
hinderen,

Hij sloot zich hierin aan bij den agoon der woorden 1), den antieken
mensch biyj uitstek lief. Doch hij vatte dezen agoon, deze dia-lectiek
oneindig veel dieper, oneindig veel rijker op.

Zin wijsbegeerte wordt gedragen door zijn visie op de idee. Zonder
die visie zijn noch zijn z.g. Fehlschliisse ?) noch b.v. de Parmenides
te begrijpen.

Hierin gaat Prato boven zijn leermeester SOCRATES uit, dat
SOCRATES de ontdekker was van het begrip, PLATO van de idee ®).

Dat wil echter voor PLATO zeggen, dat zijn taak veel zwaarder, zijn

1) JoEL, Geschichte I S, 848 e.a.

2) GoMPERZ, Gr. Denker I S, 344: ,,Wire die Bahn, die Prodikos betreten
hat, eifriger verfolgt worden, gar manche Fehlschliisse (curs. v. 0.) an den auch
die platonischen Schriften keineswegs arm sind, konnten vermieden werden'".

3) OvINK, Zekerheid bl. 83,



14

werkzaamheid veel omvangrijker was. SOCRATES’ begrippenonder-
zoek, zijn eindeloos vragen laat onvoldaan (Theaet. 150 ¢ ayovis eipi
ooplas). Terwijl SOCRATES bleef staan bij het beperkt-momenteele
in iedere begripsanalyse, zocht PLATO meer het positief verbindende
tusschen de begrippen onderling, en zoo moest hij wel grootere
waarde hechten aan samenhang, aan ,,systeem’.

PLATO en SOCRATES gingen in zooverre samen, dat zij de waarheid
die zij zochten, boven hun persocon stelden, doch PraTo heeft het
eerst ernst gemaakt met het begrip waarheid (en werkelijkheid).
PrATO leert inzien dat er voorloopige eenheden zijn, en dat op grond
der voorloopige eenheden een hoogste eenheid moet aangenomen
worden. De voorloopige eenheden zijn menschelijke eenheden (ge-
geven), de hoogste eenheid is niet gegeven en is niet menschelijk,
zij is énéxewa tijs odolas. Alle andere voorloopige eenheden kun-
nen zonder haar niet gedacht worden (Staat 509 B).

Dit stelde aan PLATO den geweldigen eisch, van uit dat eene ge-
zichtspunt der idee de gansche wereld der ervaring te ordenen, en
zoo ontdekt hij geleidelijk-aan een aantal hoofdbegrippen of cate-
gorieén als onmisbare voorwaarde voor die ordening.

Dergelijke problemen kende SoCRATES niet. Hij jaagde slechts
praktische doeleinden na (Phaedr. 230D), en wel onmiddellijk
(Apol. 38 A 39 D). Ook voor PLaTo was het zedelijke het hoogste,
zijn idee loopt uit op de #éa 0ty dyado (Staat 508 E), vanwaar uit
hij zelfs de wereld wilde hervormen (Syracuse, Staat, Academie),
doch hij ging een langeren objectieveren weg dan SOCRATES. (Staat
531 C sq. adunodv &oyov). De Socratische dia-loog verdiept zich tot
Platonische dia-lectiek V). De onmiddellijke waarheid wordt mid-
dellijk. Over SocRATES heen grijpt PLATO terug naar PARMENIDES en
diens zijnsleer. Het Socratisch criticisme krijgt in PLATO zijn ontolo-
gische wending, Men zou PLATO's wijsbegeerte misschien het meest
juist typeeren als een worsteling tusschen Eleatische ontologie en
Socratische critiek.

Daarom heeft ook PLATO den eisch van een zelfstandig wijs-
geerige taal, die niet belemmerd wordt door de vele ,,zinnelijke"
elementen, die iedere taal als zijnde ,,menschelijke” taal vanzelf

1) Nic. HARTMANN, a. w. S. 473 noemt het wezenlijke van de dialectiek ,,das
Hinausgehen iiber den Begriff".



15

aankleven, feller gevoeld. Hem moet wel zoo iets voor den geest
gezweefd hebben als een soort ,,ideale godentaal’” 1), diep door-
drongen als hij was van het ontoereikende van elke taal om het
hoogste uit te drukken (Phaedo 114 C offze $ddior onldoar). Er
ligt iets weemoedigs in zijn telkens herhaalde klacht dienaangaande.

Het feit dat PLATO stond aan het begin der wijsgeerige cultuur, kan
aan die klacht niet vreemd geweest zijn. Voor een deel kon PraTo
voortbouwen op wat anderen voor hem verworven hadden (Par-
MENIDES, Pythagoreérs) %), Voor een niet gering deel moest hij zelf
nieuwe begrippen vormen ®) en zoo telkens opnieuw stuiten op de
onhandelbaarheid van de taal. Heel PLATO's wijsbegeerte vertoont
duidelijk de teekenen van begin en overgang. Allerlei begrippen zijn
dan ook onvast en onklaar; voor andere, die door ons vaak als iets
vanzelfsprekends beschouwd worden, had PrATo nog geen of zoo
goed als geen uitdrukkingsvormen (bewustzijn, persoonlijkheid).

Het tragi-heroische in PLaT0’s klacht verstaan wij echter beter
als wij haar in onmiddellijk verband brengen met het karakter van
zyn ideaal.

PLATO's begrippenonderzoek is een heilige dienst. Indien één wijs-
geer waarachtig levensphiloscoph kan heeten, dan PraTo. Weinigen
hebben als hij den moed gehad met het leven ernst te maken. Weini-
genziyjn in staat geweest als hij door woord én begrip de tolk te zijn
van hun levensbeleving., Vandaar zijn felle afwijzing van ieder die
slechts vermag omovddiey énl voic dvdpaoty (Staatsm. 261 E). Hij
wist te goed hoe groot (en schadelijk) de invloed was van het dud

1) DErR Mouw, Absoluut Idealisme bl. 46.

2) Terecht verwerpt echter STENZEL, Metaphysik des Altertums II S. 128,
BURNET's meening in zijn Early Greek Philosophy, hoofdstuk The Pythago-
reans (p. 319 sq.) verdedigd, dat de ideeénleer stamt uit een Pythagoreische
doctrine.

3) Vox Wiramowitz, Platon T8, 4 zegts ,,er hat es sich auch nicht angelegen
sein lassen, ausser fiir die Mathematik eine feste Terminologie zu schaffen.
Das ist einerseits ein Mangel, dem ARISTOTELES abgeholfen hat", Het wil ons
voorkomen dat v, W. ARISTOTELES te hoog aanslaat: deze toch is in geen van zijn
wijsgeerige werken zonder PLATO te denken, en aan den anderen kant den wijs-
geerigen arbeid van PLATO onderschat. Von W., die uitdrukkelijk iedere aan-
spraak op een wijsgeerige behandeling afwijst, kon dit niet volhouden: ,,dass
es nicht moglich ist diesen Verzicht durch zu fithren, versteht sich von selbst”
(STENZEL, a. W. S. 105),



16

T@r drwy 10io Adyois yoyrebery (Soph. 234 C). En dit alles omdat hij
leefde uit een andere, diepere (hoogere) werkelijkheid dan de gewone
werkelijkheid van het ,,zoo zijn”".

De door zijn critisch denken geéischte houding tegenover woord
en begrip kon niet aanvaarden wat aan den anderen kant zijn wijs-
geerig denken niet wilde prijsgeven: een volledig samenhangend
systeem van alle kennis en een adaequaten uitdrukkingsvorm.

Steeds heeft PLATO een allesbeheerschende plaats ingeruimd aan
de wijsbegeerte als regenereerende kracht. Nog in zyn latere werken
heeft hij aan de souvereiniteit van het denken niet getornd (Wetten
875¢ D). Daarin was hij echter door en door Griek, dat hij dat denken
van het leven niet wilde losmaken ). Gedachten die aanvankelijk
telkens bij hem opflitsten, kregen langzaam-aan vaster vorm en
hechter samenhang, De beteekenis hiervan voor het leven in zyn
geheel is hem geleidelijk-aan steeds duidelijker geworden. Wat
SoCRATES vaagbewust voelde heeft PraTo hecht gefundeerd. Voor
hem is centraal geworden het begrip a priori of de vorm van al ons
kennen. Als philosooph van den vorm is hij eerst in waarheid levens-
philosooph. De onzekerheid van het menschelijk leven heeft hij in
het a priori willen verankeren.

Het geniale nu in PLATO is, dat hij heeft ingezien dat het kern-
probleem van alle philosophie is het probleem van het oordeel (als
verbinding van begrippen). In het oordeel openbaart zich 's menschen
superioriteit boven mensch en dier, in het oordeel voelt hij zich sterk
en veilig.

Elk begrip drukt een zijnde uit en kan onmogelijk in iets anders
overgaan (Phaedo 102 A Bsq.). Hoe kan ik dan van SOCRATES die
nu nog grooter dan THEAETETUS is, later zeggen dat hij kleiner is dan
TreAeTETUS (Theaet. 155 B), of van &bda of Aidor dat zij op het een
wel gelijken, op het ander niet, waardoor 4 is6tys dwodrys wordt?
(Phaedo 74 C). Het antwoord luidt: de gelijke dingen (zaioa) zijn
niet gelijk in strengen zin (a?r0 7o ioov) doch willen gelijk zijn
(dpéyeral). Wij pretendeeren wel in een oordeel S is P een zijnde
uit te drukken, doch dat blijft pretentie. De zekerheid van het cor-

1) OVINK, Zekerheid bl. 59: ,,Ongeveer alle Grieken zouden de opvatting
afgewezen hebben, dat de filosoof een onzedelijk en irreligieus mensch en om-
gekeerd een onzedelijk en irreligieus mensch filosoof zou kunnen zijn'".



17

deel is dus een waan, wij grijpen erin geen werkelijkheid, Vervallen
wij derhalve tot een noodlottig scepticisme? Wordt de identiteit
van het begrip opgeheven? Neen zegt PLATO, want: dvayxaior fuds
qpoetdévar 76 isov (Phaedo 74 E) d.w.z. het begrip ,,gelijk’” hadden
wij reeds voordat wij gelijke voorwerpen waarnamen, Er is een on-
veranderlijke eeuwige vorm, die alle toevallige oordeelen mogelijk
maakt, Gelijke voorwerpen zijn gelijk, omdat zij deel hebben aan
het gelijke op zichzelf (uédefic). Het strenge kennisbegrip dat
PraTo reeds in de Protagoras poneerde, wordt stevig gegrendvest
Ook de aiodnoic komt tot haar recht (in de Theaetetus is hierop
uitvoeriger ingegaan). De wereld van ruimte en tijd, waarmee wij
door de zinnelijke gewaarwording (waarneming) in contact komen,
is het ,,gegevene’ als ,,taak’” voor het denken. Dat denken geeft
vorm aan het ongevormde (&newoy — wépas Phil. 15—17).

Maar dan is tevens dat denken aan het ongevormde gebonden.
Hoe kan het dan nog souverein (vrijmachtig) zijn? Hoe kan de vorm
eeuwig (geestelijk) zijn als hij aan het vergankelijke van de stof (het
ongevormde, ongeestelijke) gebonden is?

Het wonderbaarlijke van ons praediceervermogen is dat de mensch
daarin reikt aan iets dat oneindig ver boven hem uitgaat en waarmee
hij toch in hooge mate vertrouwd is. Aan het apriori wordt duidelijk
hoe door en door afhankelijk wij zijn en blijven. Wij kunnen ons
van de veelheid der stof niet ontdoen (Phil. 15 D) .Maar wij moeten
(dvayxaiov Phaedo 74 E) het onveranderlijk eeuwige, de eene wer-
kelijkheid (Phil, 15 A) stellen.

De onzekerheid van begrip en woord (het oordeelen) ontkomen wij
slechts door de zekerheid van de richting. Het apriori helpt ons uit
boven de verwarring van een richtinglooze veelheid. Doch aan dit
apriori worden wij tevens gewaar, dat wij de eenheid (het zijnde)
niet hebben, Immers hadden wij de eenheid, dan zouden wij het
apriori niet van noode hebben, De mensch is een pueralé tusschen
Zijn en niet-zijn, weten en niet-weten.

Het zijnde, de hoogste eenheid of de idee wenkt, doch verblindt
tevens (Phaedo g9 E). Daarom hebben wij 46yt en dmodéoec noo-
dig. De ordening echter van deze Aéyor zal ons geven een téyyy
@y Abywy, een dadexuxy téyvy, door ons een ,,overzicht’ te geven
van alle pafhjuara (een bepaalde vereeniging van oordeelen), om aan
de nog-vaagheid der richting een vasten gang voor te schrijven

o |
-



18

(uédodos). Aldus zal zij ons met terzijdelating van de {motéoerc der
afzonderlijke wetenschappen voeren tot de dgyij zelf fva pefaidonra
(Staat 533 C). _

Door de zekerheid van dat hoogste en diepste beginsel wordt ons
oordeelen eerst recht mogelijk. Alle vermeende zekerheden verzinken
bij het licht van de idee. Onze gewone waardeeringen kunnen geen
stand houden (Gorgias 515 C sq.) 1), De gangbare moraal bljjkt alle
vastheid te missen (Euthyphron 8 D, vooral Phaedrus 263 A). De
zekerheid van gehoopt nut wordt problematisch (Charm. 164 B
lows off). Zelfs de hooge goederen der dichtkunst kunnen niet on-
voorwaardelijk geaccepteerd worden (Staat 595 A sq.). Het over-
geleverd godsdienstig geloof wordt in twijfel getrokken. De critiek
vanuit de idee 1s onbarmhartig (Theaet. 169 B C).

Is echter cen dergelijke be- en veroordeeling wel gecorloofd? Is
het houvast dat het apriori en de dia-lectiek biedt wel zoo hecht?
Heeft PLATO niet terecht gesproken van een devrepoc mdots (Phaedo
g9 D)? Van het zijnde, zegt hij (Soph. 243 C), zijn wij misschien
even onkundig als van het u5 dv, de hoogste idee gaat ) aindela en
70 Ov te boven (Staat 508 E, 509 B). De hoogste idee is de idee van
het goede, van welke een verterend licht uitstraalt (xai ndyis dododar
Staat 517 B). Ligt in het éxéxewa (transcendentaal)?) niet een
nauw te ontkomen moeilijkheid? De i1dee is de grond van ons kennen,
maar tevens het doel. Indien men evenwel het doel niet kent, kan
men dan zeker zijn van den weg? Maar dan ontgaat ons haar heil ook
(otdéy fjuiv Spelos Staat 505 A B).

Alle zelfverzekerdheid (= valsche zekerheid) kan slechts gebroken
worden door de bewustheid van den eisch. Hoe kan ik, hoe kan de
ziel zich den eisch echter bewust maken? De eisch is het objectieve,
algemeengeldige. Hoe kan dat objectieve, algemeene gelden (d.i.
met aanspraken komen) voor het subjectieve, bijzondere?

PraTO antwoordt: de denkende ziel (bewustzijn) spreekt tot zich-

1) OvINg, Gorgias bl. 167 zegt over dit gedeelte van den dialoog: ,, Tegen-
over de kritieklooze verzekerdheid waarmee de gewone menschen PERICLES een
groot staatsman plachten te noemen (niets beseffend van de ontzaglijke eischen
die de Idee juist aan de woAimikol stelt) is, zou men zeggen, PLATO geprikkeld
om deze beweringen in sterke bewoordingen en moedwillig met behulp van
gewaagde vergelijkingen in twijfel te trekken''.

2) Natorp, Ideenlehre S. 463.



19

zelf (Theaet. 189 E e.a.). De eenheid is een eenheid van en voor het
bewustzijn, het zijnde is het zijnde van het bewustzijn; in het oor-
deel stelt het bewustzijn iets aan zichzelf ident, waaraan het zijn zijn
ontstaan dankt. Het oordeel is slechts mogelijk door de betrekking
op de idee. De hoogste eenheid van het bewustzijn kan het empirisch
bewustzijn niet zijn (over de verscheurdheid van het emp. bew.
Staat 588 C sq.), doch is het ntranscendentaal” bewustzijn (xadaody
Staat 611 C). De eenheid, het zijnde of de idee vallen samen in dit
bewustzijn.

Maar laat de ziel dan een gedeeldheid toe: dat wat spreekt en dat
tot wat gesproken wordt, eenheid en niet-eenheid, zijn en niet-zijn,
het zuivere en het niet-zuivere?

Wij stooten hier op het onvergelijkelijk wonder van het zelfbe-
wustzijn, waarin de veelheid van de stof en het eeuwig-zijnde en
hoogste goed op onnaspeurbare wijze samengeweven zijn,

In de dvdprnoic- (en #ws-) leer hebben wij een samenvattende
uitdrukking van het irrationeele karakter van het bewustzijn, doch
niet zonder dogmatisch-metaphysische wending, waardoor het mys-
terie-zijn vernietigd dreigt te worden. In de Phaedrus laat PrLATO
de ziel het zijnde ,,schouwen’ voor dit leven, om het zich in dit
leven te herinneren. Het logische ,,voor’ wordt tijdelijk ,,voor’’
(vgl. ook Phaedo 74 E, mpoedévau ., . . . . 7Q0 Exelvov toi ypdvov) 1),
Deze opheffing van de correlatie bewustzijn-idee (immers het zijnde
losmakend van het bewust-zijn) ontneemt het wezenlijke aan de
ziel, haar xfyyoic (Phaedr. 245 C), haar ,,reflexiviteit’” 2).

Hetzijnde is wel een volkomen onafhankelijke (absolute) werkelijk-
heid, maar datzelfde zijnde wordt gegrepen in den fws, tegelijk een
zelfverterenden en zelfformeerenden drang, Het diepste verlangen
wordt diepste wezen van het bewustzijn 9).

In avdpynoi en Zpws geeft PLATO duidelijk uitdrukking aan
zijn besef van de precaire positie van den mensch, zijn afhankelijk-

1) CoHEN Zegt hiervan dat hetis ,,die Geburtstitte des Aprioris in der ganzen
NaivetitseinerKraftund ziigleich mit dem mythologischen Irrthum (curs. v, 0.)
der Kindheit dieses Begriffs". (Platons Ideenlehre und die Mathematik S. 11)
Men vergelijke hiermee Gomperz' (dogmatische) uvitspraak over de ideeénleer
in de Phaedo, dat nder letzte Rest von mythischer Umhiillung (curs. v. 0.) abge-
streift ist", (a. w. II S, 343).

2) NaTORP, Ideenlehre S, 46s.

3) BOERsMA, a. w. bl 47.



20

heid van God. Zoo krijgt het probleem van denken-leven zijn scherpe
omlijning in het probleem van het zelfbewustzijn.

Het leven is ten slotte door de rede (die immers altijd binnen zich-
zelf blijft) niet te peilen?). En als wij ons veilig wanen bij onze
spontane levensuitingen, rusten wij op een ander geloof dan dat der
wijsbegeerte, Wijleven onmiddellijk.Als de ziel ten slotte thuishoort
in het onvoorwaardelijk goede, schoone, ware (het ,,Unbedingte’’) 2),
bewijst zij dat niet het minst door het geloof aan de geestelijke wer-
king van het woord.

In onze défar en in onze moinows toonen wij de kracht van dat
geloof. Voor den Adyos van de émorijun echter houden deze ddééa
en deze woiows geen stand (Menon, Ion). In de Menon heeft
PrATO de d6far gesteld tegenover de &mworijun, door welke zij alleen
vastheid (deouds) konden krijgen, doch tevens gezien dat in het
nog-niet-redelijke een moment zat dat men als een onmiddellijke
werking van de godheid heeft op te vatten (99 E dela uoipa). Het-
zelfde geldt van de dichtkunst en haar bewoording (Jon 524 A).
Onder invloed van het ontwikkelend dialectisch inzicht wordt de
défe niet min of meer naast de &morijuy geplaatst als gevend een
eigen zekerheid, doch komt op een lagere trap te staan (Staat 477 B sq.
dofa als perali),

Duidelijk 1s PLATO niet. Het verklaarbare en het onverklaarbare
liggen bij hem nog door elkaar, Hun onderlinge verhouding heeft
hij nooit nauwkeurig kunnen bepalen. Het niet-begrepene en het
onbegrijpelijke liggen bij PLATO nog ongescheiden en onontwarbaar
dooreen. De principes mogen door hem juist aangevoeld zijn, ten
einde doordacht zijn zij niet, Wij missen bij hem de Kantiaansche
klaarheid; bij hem is ondenkbaar een uitspraak als van KANT over
den categorischen Imperatief: ,,Und so begreifen wir zwar nicht
die praktische unbedingte Notwendigkeit des moralischen Impe-
rativs, wir begreifen aber doch seine Unbegreiflichkeit; welches alles
ist, was billigermassen von einer Philosophie, die bis zur Grenze

1) FRANKEN, Kritische Philosophie S. 61: ,,In dem lautlosen Gesprich der
Seele herrscht die ergreifende Stille der Einsamkeit, erhaben, aber gerade so
erschiitternd wie die Stille des Universums'’,

2) Hierop legt KuTTER bij voortduring nadruk in zijn ,,Plato und wir”,
verg. 0. a. S. 147 sq.



2I

der menschlichen Vernunft in Prinzipien strebt, gefordert werden
kann'' 1),

Het voortgezette denken (&n zijn levenservaringen) heeft hem de
voorbarigheid van zijn triumf (indien hij hierin al geloofd moge
hebben) doen inzien. Was het aanvankelijk rede of openbaring, om
daarna aan de rede (zijn vertrouwen in de dialectiek in de srotaatis)
den voorrang te geven, ten slotte wordt het openbaring &0k in de
rede. In de Philebus (16 C) wordt alle geestesarbeid een gave Gods
(Pedy ddars).

Met de vernietiging van de ons gegeven (spontane) levenszeker-
heden kon hij zonder meer geen vrede hebben. Ongetwijfeld anti-
cipeeren wij in het woord (hetzij in de spreektaal, hetzij in de dicht-
kunst). In het woord liggen het irrationeele en rationeele dooreen
en de vanzelfsprekendheid van het aanvaarde woord doet alsof in
het woord een zijnde gegrepen is, en stelt zich zoo boven genoemde
tweeheid. Het later gescheidene ligt in het woord nog ongescheiden
naast en in elkaar. Buiten de cultuurcritiek gesteld geeft het woord
(zooals ook reeds het gebaar) ?) een besef van veiligheid, waarvan de
beteekenis niet gemakkelijk overschat kan worden. De voornaamste
kracht van het woord is de aanschouwelijkheid, die ons menschen
en dingen doet voorstellen als een ongedeeldheid.

Steeds meer is PLATO tot het inzicht gekomen dat het woord op
zichzelf toch geen vastheid kan geven (Ep. VII 343 B). Maar ook
de ware wijshzid, dz ware kennis komt alleen God toe (Symp.
203 E e.a.), die immers de cene ware werkelijkheid heeft, omdat hij
de eene ware werkelijkheid is. Hoezeer wij ons ook inspannen Gode
gelijk te worden, verder dan cen bepaalde grens komen wij niet
(Theaet. 176 B xard 10 dvrvardy ). Maar dat wil dan zeggen, dat wij
nog even ver van ons doel af zijn.

Zoo wordt ten slotte het laatste woord van den gerijpten PLATO:
de mensch is niets dan een speelbal in de hand van God (deoi
zaiyvior Wetten 803 C) en alles moeten wij in zijn licht bezien
(804 B zpis yao oy Jedv amddy),

God is de totaliteit waarnaar ons gescheiden en gedeeld leven
hunkert en die ten slotte alleen aan onze diffuusheid klaarheid kan
geven, omdat alleen in hem alle verwarde lijnen samenkomen,

1) Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, slot (ed. Vorlinder S. g5).
2) Vgl. PoxaGs: Das Bild in der Dichtung S. 25 sq.




22

Het zien van dit leven in het licht van die totaliteit is het schouwen
van den godsdienstigen mensch. Hierin grijpt de mensch vooruit op
de rust en zekerheid (= gelukzaligheid) van het ,,zijnde”’.

PLATO weet dat dat ,,zijnde” op geen enkele manier in zijn vol-
komenheid te grijpen is. Slechts bij God vallen woord —begrip —
oordeel samen. Bij ons vallen deze uiteen: het woord is aan-
schouwelijk, het begrip is algemeen, abstract, onaanschouwelijk.

De godsdienstige mensch wil de onmiddellijke en volkomen aan-
schouwing. De mensch, die overtuigd is van het bestaan eener ab-
solute werkelijkheid, kan zich niet tevreden stellen met een negatieve
houding. Hij voelt zijn tekort op alle terreinen en heeft een houvast
noodig. Wat nu een ontologische zijnsleer (of een streng begrips-
systeem) is voor den logisch denkenden mensch, is het voorstellings-
leven van den godsdienstigen mensch. Hij wil zich het hoogste zijn
denken (= voorstellen) als een hier en nu en hiervan gewagen.

Het aanschouwelijke woord krijgt hier een functie, het onaan-
schouwelijke begrip treedt terug.

PLATO ging bij zijn denken uit van de ons (door praktijk en gods-
dienstig leven) gegeven défar en pddor, Door de loutering der
critick (van den Logos, Staatsm. 261 E e.a.,) heen komt hij terug
tot die wvdor (én ddéfar), doch niet dan nadat de critiek (wijs-
geerige, ethische, religieuze) er zijn stempel op gezet heeft,

De Platonische pwor als ,,uitbeelding’” van het hoogste zijn
hebben derhalve een rationeele en een niet-rationeele zijde, die beide
nauw samenhangen met het overige Platonische begripssysteem,



HOOFDSTUK 1II

PLATO'’S BEGRIP DER REDE NADER ONDERZOCHT — RUIMTE EN
TIJD — AANSCHOUWING — CAUSALITEIT — NATUUR-VRIJHEID

Stuitte PLATO's critisch denken telkens op de grenzen van de rede,
is zijn idee nooit zuiver-redelijk bedoeld, doch evenzeer geschouwd
als gedacht '), brengen zijn erkenning van ,,zonde’ en zijn waar-
deering van de spontane levenszekerheid in dééa en noinois  een-
zelfde uitkomst, wij zoeken tevergeefs bij hem naar een klare om-
grenzing en afbakening van wat binnen het redelijke valt en wat
er in zekeren zin ,,buiten’” behoort te vallen.

Elk redelijk oordeel is een bepaling en begrenzing van het nog-
niet-begrensde en nog-niet-bepaalde. In het oordeel wordt de chaos
kosmos, Is niet alles tot dezen kosmos op te voeren, kan niet alles
object van een oordeel d.w.z. bepaalbaar zijn, dan moet ik het
karakter van het nog-niet-bepaalde doch bepaalbare scherp kunnen
onderscheiden van het nog-niet-bepaalde en ook niet-bepaalbare.
Hier is de correlatie met de »bepaling’ onverbrekelijk. Ik moet over
die ,,bepaling" een juist begrip hebben om het object dier bepaling
scherp te kunnen fixeeren,

Voor de juiste waardeering van het ,,Unbedingte’ is dit van de
grootste beteekenis. Immers als er geen klaarheid is over de , be-
paling”, hoe zou die er dan wel zijn over den grond dier bepaling,

Bovendien veronderstelt de pzetting”  (object) een ,,zetter”
(subject),

Voor het inzicht in het wezen van het bewustzijn (het probleem
van het mensch-zijn) is daarom dit alles niet minder van ingrijpende
beteekenis. Door de onnauwkeurige bepaling van bovenzelf (het
»Unbedingte”) en benedenzelf (het bepalende of het bepaalde) heeft
het problematisch karakter van het bewustzijn, dat zich toespitst in
het zelfbewustzijn, de diepte van bewust doorziene en aanvaarde pro-

1) BARTH, Die Seele S. 73,



24

blematiek verloren, waardoor evenmin de verhouding tot de mede-
zelfs tot haar recht komt.

Een gemis aan scherpe be- en omgrenzing, uiteraard eigen aan
de nog jonge Grieksche cultuur, doet zich noodzakelijk ook gelden
in de wijsbegeerte als bezinning op die cultuur. Het problematische
van het bewustzijn gaat bij PLATO over in onzekerheid, omdat het
PLATO zijns ondanks (Soph. 228 C aila uiy yuyiy ye topey dxoveay
naoay mdv dyvoovioav) niet gelukt is alles object van het bewustzijn
te maken. Het apriori als fundeering van het bewustzijn (en door het
bewustzijn van de cultuur) krijgt een beperkte plaats en verspeelt
zoo veel van haar beteekenis.

PLATO heeft n.l. de natuur in modernen zin (als object der natuu-
wetenschap) niet logisch gegrond. Bij hem wordt deze zelfs min of
meer anti-redelijk (d.w.z. tot het redelijke niet kiinnende behcoren:
dloyoy modyna. Gorg. 465 A dote iy alilay Exdorov uy Fyew dmely),
terwijl voor den modernen mensch de natuur bij uitstek het object
van wetenschap is. Zij blijft voor hem ,,vreemd"” ten opzichte van
het bewustzijn, wordt dit bewustzijn niet »eigen”, en kan het niet
eigen worden (Menon 77D yeveoBai i, Symp. 204 D, Hipp.
Min. 375 C &modar) ), maar dan boet dit bewustzijn van haar
vrijheid en vrijmachtigheid in.

Dit blijkt reeds onmiddellijk uit PLATO’s eigen waardeering voor
wat wij thans natuurwetenschap noemen. Zij mist bij PLaTo juist
wat volgens ons haar voornaamste kenmerken zijn: wetmatigheid en
noodwendigheid. Dit laatste (dvdy»n) wordt door PLATO onmiddellijk
met het duerrov (dus met het zedelijke) verbonden (Phaedo 97 E)
en strenge wetmatigheid kent hij alleen aan het waarlijk zijnde toe
(Phil. 59 A B). Hetonderzoek naar zov xdopor tévde Sny te yéyovey
xai Gmy) wdoyew ve xai Smp) mowt, noemt hij, daar het niet gaat mepl
w Gvra del, slechts elxds. Datzelfde begrip komt terug in de
Timaeus (29 B Ce.a.) ?) waar hij uitdrukkelijk scheidt tusschen het
goede als werking van de vois en dat wat 10 twydy draxror fxdorore
&eoydloviar (46 E). Wie ter verpoozing van zijn eigenlijke denk-
arbeid over het eeuwig zijnde in de beschouwing van het worden
genoegen heeft, vindt hier wérooy. ... & 1o Plo awdidy xai
@odriuov (59 D). Het onderzoek naar de natuur is hoogstens een

1) OvINK, Meno und Hippias Minor S. 78.
2) In de Tim. meer dan 30 maal.




25

,»spel”’, immers het waarschijnlijke en toevallige slechts betreffend.

Het wordende, vergankelijke, waarvan wij meenen stre nge weten-
schap te hebben, was voor PLATO hoogstens een object van # alors.
Het is dan ook geheel in PLATO's geest de natuur een d&loyor modyua
te noemen (d.i. irrationeel) en al te optimistisch is de meening dat
men in PLATO heeft te zien ,,ein Geistverwandter der Begriinder
unserer neuzeitlicher Naturwissenschaft’ 1), al valt het niet te ont-
kennen dat PLATO diep doordrongen was van de groote waarde van
de wiskunde ook voor ons natuurkennen, en vooral op astronomisch
gebied zijn tijd verre vooruit was.

Eerst na groote natuuronderzoekers als Copernicus, KEPLER,
GavriLel, NEWTON is een principieel wijsgeerige beschouwing van de
natuur mogelijk, Door hen zijn wij gaan inzien dat een ,,natuurwet-
matigheid” niet anders dan als mathematische formule denkbaar is
en dat de vraag naar de mogelijkheid der wiskunde onmiddellijk raakt
aan de vraag naar de mogelijkheid der natuurwetenschap.

KANT heeft uitgaande van deze ontdekkingen streng methodisch
eerstde vraag gesteld naar de mogelijkheid der zuivere mathematica.
Van de mathematische kennis zegt hij dat zij door en door apodic-
tisch is, ,,auf keinen Erfahrungsgriinden’” rustend 2). Haar oordeelen
zijn intuitief, niet discursief, en zij kan geen enkelen stap doen zonder
haar begrippen eerst in de aanschouwing gesteld te hebben. De
mathematische kennis is ,,Vernunfterkenntnis aus der Construction
der Begriffe.Einen Begriff aber construiren heisst: die ihm corres-
pondirende Anschauung a priori (curs. v. 0.) darstellen’” %),

Die zuivere aanschouwing is het die aan alle empirische aanschou-
wing ten grondslag ligt. Als men de empirische aanschouwing cri-
tisch analyseert d.w.z. haar van al wat tot de gewaarwording behoort
afzondert, blijven ruimte en tijd over; m.a.w. om de waarneming der
werkelijke voorwerpen mogelijk te maken, moeten ruimte en tijd als
vormen der zinnelifkheid voorafgaan (a priori). Zij zijn de formeele
voorwaarden van onze zinnelijkheid.

Daar het apriori altijd een apriori van en voor het bewustzijn is,
zijn wij het dus zelf die ons (a priori) den vorm der zinnelijke ver-

1) C. RiTTER, Platon II S, 383,

2) ,,Wie ist reine Mathematik méglich?’" Tranzendentale Hauptfrage I in
»Prolegomena’.

3) Kr, d. r. V. S. 590.




26

schijningen voorstellen: de zuivere aanschouwing, Hierdoor blijven
dus de zinnelijk-waarneembare voorwerpen niet iets op zichzelf, doch
zijn objecten voor ons d.i. ,,Erscheinungen’. Wijzelf hebben in
zekeren zin door de tijdruimtelijke aanschouwing het ,,gegevene” in
onze macht ). De natuur is altijd de natuur van een bewustzijn.

De aanschouwingsvormen ruimte en tijd zijn echter niet de eenige
voorwaarden der natuur. De gewaarwording en waarneming ver-
schaffen ons eerst objectiviteit door nog een andere ordening. Een
van de centraalste begrippen (categorieén) van die ordening is het
begrip causaliteit. Door haar wordt de zinnelijke aanschouwing
(waarneming) in staat gesteld te oordeelen (d.i. met aanspraken van
noodwendigheid te komen).

De vraag naar noodwendigheid en wetmatigheid is in het bijzonder
de vraag naar de mogelijkheid der (zuivere) natuurwetenschap 2).
Deze vraagt aangaande de natuurkennis die op ervaring gefundeerd
is, of deze a priori véér de ervaring mogelijk is. De empirische d.i.
op waarneming berustende oordeelen, eischen om algemeene (d.i.
voor iedereen en ten allen tijde) en objectieve geldigheid te hebben
boven de voorstelling der zinnelijke aanschouwing nog bijzondere
begrippen, die hun oorsprong a priori in het zuivere verstand hebben.

De gewone inductieve methode volgens welke men uit een bepaald
nu-gegeven tot een bepaald vroeger-gegeven pleegt te besluiten na
velerlei dergelijke gelijkschijnende waarnemingen, kan ons nooit het
inzicht geven in de algemeengeldigheid en noodwendigheid van zulk
een successie, Indien wij dus tot de noodzakelijkheid van een nu-zoo-
zijn uit een vroeger-zoo-zijn besluiten, geldt hiervan hetzelfde als
van de ruimte- en tijdvoorstellingen, ,,weil wir sie in die Erfahrung
gelegt (curs. v. 0.) haben, und diese daher durch jene allererst zu-
stande brachten” %),

Een bepaald gegeven is niet anders dan een na-elkaar (tijd) en
naast-elkaar (ruimte)-gegeven. Dat wij dit zoo en niet anders op-
vatten is onze geestesarbeid, onze activiteit, Onze voorstellingen als
tijdruimtelijke voorstellingen zijn onze voorstellingen als geestelijke

1) OVINK, Zekerheid bl. 506.

2) PROLEGOMENA, Trauzendentale Hauptfrage II »Wie ist reine Natur-
wissenschaft moglich?”

3R T, VoS 33T, 232,



27

werkzaamheid. De gedachte dat de zinnelijkheid iets van inferieure
qualiteit zou zijn, is voorgoed gebannen.

Hoezeer PLATO met verschillende vraagstukken die hiermee ver-
band houden geworsteld heeft, en de natuur niet zonder meer heeft
afgewezen, hij heeft dit vraagstuk niet tot voldoende klaarheid kun-
nen brengen. De natuur kan bij hem niet worden een objectiveering
van het bewustzijn,

Vooral in de Theaetetus heeft PLATO het probleem der gewaar-
wording en waarneming (aiodnais) tot een einddecisie willen bren-
gen. De zinnelijke waarneming kan ons nooit de zekerheid der
&uotquy verschaffen, slechts de wvy) kan de verschillende cate-
gorieén (uit zichzelf, krachtens eigen kracht) voortbrengen. De ziel
(= het bewustzijn) neemt waar door middel van het lichaam (en
haar zintuigen) (185 D E). Maar hoezeer hij in goede richting gaat,
het blijkt duidelijk dat PLATO de oplossing niet heeft kunnen geven.
Hij heeft moeilijkheden vermoed, zonder ze klaar te doorzien. Juist
waar hij op de problemen der tijdruimtelijke aanschouwing komt,
derailleert hij. In de Theaetetus wordt de ruimte slechts terloops
even genoemd (152 D). Uitvoeriger is Philebus 24 A—26 D (pro-
bleem van het dneipor) en Timaeus 35 A B. Uit geen van beide
plaatsen is evenwel te concludeeren dat PLATO de ruimte meer dan
als ruimtelijkheid, zij het geordende ruimtelijkheid, heeft opgevat.
Aan het dreoy wordt &dpa en ydpa toegekend, een »plaats” dus,
voor het moody (bepaalde quantiteit) en udidoy e xal #frrov (onbe-
paalde quantiteit). Indien NATORP meent dat aan het &mepor geen
eigen zelfstandige zijnswaarde door PLATO wordt gegeven, omdat de
plaats voor het te bepalene (= x) niet ,,voraus schon bestimmt'’ 1)
kan zijn, dan is ongetwijfeld hetgeen te bewijzen is reeds van te
voren als bewezen aangenomen. Evenmin kan men volhouden dat
PLATO aan 70 wplroy eldos in de Timaeus alle ,,zelfstandig zijn”
(een zekere stoffelijkheid dus) heeft ontzegd. Zelfs HARTMANN, die
vele moeilijkheden hier op buitengewoon scherpzinnige wijze heeft
trachten op te lossen, moet ten slotte erkennen dat wij hier staan
voor ,,ein ungeldstes Problem' 2), Juist de onklaarheid en verward-
heid nog bij PLATO aangaande dit centrale vraagstuk, verbiedt uit-

1) Ideenlehre S. 323, 324.
2) a. w. S. 445.




28

drukkingen als dmodoyy, &pa, ydpa, &xuayeior enz. louter meta-
phorische bedoeling toe te schrijven. PLATO benadert het vraagstuk
slechts van de zijde der logica (en metaphysica). Dit komt o. i.
duidelijk uit in Staat 529 D, waar van de absolute snelheid (6 v
tdy05) enz. gezegd wordt dat zij slechts zijn Adye xal diavoiq Anmrd,
dyer 8o, d.w.z. de (zinnelijke) aanschouwing speelt hier geen rol.

Nergens verbindt PLATO met het r. en t. probleem het probleem
van de totaliteit der aanschouwing. Wanneer hij in de Theaetetus
(204 A sq.) op subtiele wijze ,,alle’” en ,,al"” tracht te onderscheiden,
dan is de vraag naar de aanschouwing niet aan de orde. En toch
dringt zich de vraag naar het geheel der tijdruimtelijk aanschouwde
,,dingen’” terstond aan ons op. Aangezien wij dit beelden-continuum
niet in onze macht hebben en nooit in onze macht zullen krijgen,
moeten wij aannemen een ,,aanschouwing vooraf”’ (a priori) waardoor
wij met gerustheid het zich aan ons opdringende geheel van beelden
en voorstellingen als vanzelfsprekend kunnen (én mogen) be-
schouwen.

PLATO ontdekte het apriori aan de mathematische begrippen
(0 igor Phaedo 75 A). Dit apriori, eenzijdig gesteld, kan nooit
het apriori zijn der (zinnelijke) aanschouwing, Wij blijven hier
aan het ,,toeval” (waaraan PLATO juist wilde ontkomen) onderhevig,
In de wijze waarop hij het ruimte- (en tijd)-probleem stelt zien wij
duidelijk zijn worsteling met het probleem der ervaring. Doch hier
geldt wat KANT zegt: ,,Wire nicht die Raumvorstellung urspriing-
lich durch die Natur des Geistes (a priori) gegeben, . . ... so wiirde
der Gebrauch der Geometrie in der Naturwissenschaft nur sehr
unsicher (curs, v. 0.) sein; denn est bliebe zweifelhaft ob eben dieser
aus der Erfahrung entlehnte Begriff auch mit der Natur geniigend
tibereinstimme )",

De toepassing van de wiskunde op de n. w. heeft bij PLATO inder-
daad een onzeker (immers toevallig) karakter. PLATO heeft r. en t.
niet opgevat (kiinnen opvatten) als vorm der zinnelijkheid en zoo is
wetenschap in strengen zin der verschijnselen niet mogelijk 2). Van-
uit de mathematica alleen is de oplossing ook niet te geven; in de

1) Kant:Uber die Form und die Prinzipien der Sinnen und der Verstandes-
welt § 15 S. 113,

2) Ibidem § 12 S, 103, waartegen o. i, ten onrechte NATORP polemiseert in
Ideenlehre S. 208,



29

mathematica blijft het bewustzijn bij zichzelf, in de (zinnelijke) aan-
schouwing treedt het er in zekeren zin buiten. Eerst doordat de
(zuivere) mathematica den vorm van onze gansche zinnelijke (d.i.
ervarings-)kennis blootlegt, kan zij het orgaan worden van iedere
duidelijke kennis (KANT). Van een oplossing zelfs ,,in principe' 1)
kan bij PLATO geen sprake zijn. Tot een dergelijke uitspraak kan men
slechts komen als men het probleem der aanschouwing, ,,die Schwi-
che in der Grundlegung Kants’ %), op den achtergrond dringt en
het denken als ,,Gesetz” (,,das reine Denken’) op de spits voert.
Ook indien men in het irrationeele der natuur wil uitdrukken haar
niet bloote logiceerbaarheid (door de zinnelijke aanschouwing toch
wordt in zekeren zin een grens gesteld; in mathematica en techniek
hébben wij het object in het denken) dan kan dit pas verstaan worden
vanuit het ook het apriori der zinnelijke aanschouwing omvattend
(transcendentaal) bewustzijn.

De wijze waarop PLATO het tijd-probleem in de Parmenides stelt,
wijst in dezelfde richting, De ,,eenheid"’, aldus stelt PLATO het voor,
heeft deel aan het zijn, en heeft er geen deel aan (odofas perézen
A0t o, .. i) uerbyery ab mote odolas), hetgeen in den tijd plaats
heeft (155E *Ev dldo dpa yodve petéyge xal &y dAdp od peréyer).
Op deze manier wordt de tegenstelling zijn en niet-zijn toegespitst
op het probleem der xbmaws en ordots, waartusschen geen overgang
mogelijk is, Wij stooten hier op de tegenstelling tusschen het (logi-
sche) begrip en den (aanschouwelijken) tijd: streng logisch is ,,wor-
den” volstrekt heterogeen ten opzichte van ,,stilstand” en is hier
geen enkele brug. Maar ,,worden” en stilstand zijn niet bloot-
logisch; zij hebben deel aan den tijd. Wordt de tijd nu getrokken
binnen het logische, dan is er geen oplossing en moet PLATO zijn toe-
vlucht nemen tot het &aiprye, hetgeen buiten den tijd ligt (immers
elk tijdelijk moment zou de tegenstelling weer verdoezelen). De een-
heid van het bewustzijn drong tot een oplossing die PLATO niet kon
geven. Doch omdat PLATO doordrongen was van het a-logische in
alle tijdelijk gebeuren, kwam hij ertoe een begrip in te voeren, dat
meer om zijn intentie dan om zijn resultaat den denker siert, Ook dit

1) NaToRrp, Ideenlehre S. 105.

2) CoHEN, Logik der reinen Erkenntnis S. r1. Vgl. de critick van OvINg,
Zekerheid bl. 487 sq., die de zinnelijke aanschouwing als kenfunctie tegenover
het denken wil handhaven.



30

éaigyns zuiver logisch te interpreteeren, zooals HARTMANN doet 3)5
komt ons gewelddadig voor. PLATO kon aan de moeilijkheid niet
ontkomen, omdat hij in (ruimte en) tijd geen ,,Anschauungsformen’
dochsslechts »»Begriffe”” zag. In tijd (en ruimte) voelde hij iets ,,tegen-
over” het denken, doch kan dat »tegenover’” niet opnemen in het
kennend bewustzijn. Ongetwijfeld heeft hij in het &aipyye iets ge-
voeld van het ,,boven-rationeele” (@romds tic @ios) van het con-
crete moment ?), zonder dat bovenredelijke juist te hebben afge-
bakend tegenover het nog-niet-redelijke.

De eenheid van het bewustzijn steunend op de eenheid en den
samenhang van het apriori moet bij PLATO, omdat hij de zinnelijke
aanschouwing buiten het apriori heeft gelaten, verbrokkelen, PLATO's
methode moest noodzakelijk fragmentarisch blijven.

Zoo wordt het specifieke terrein van het theoretische ingekort en
van haar (eigen) methode beroofd en mede hierdoor van haar vrij heid,

PLATO’s hartstocht voor het zuivere kennen (het eenig juiste oor-
deel is immers het oordeel gericht op het absoluut zijnde: Phil. 59 A)
noodzaakt hem de zujvere aanschouwing, waarop alle émoriiun zich
richt,, te handhaven ten koste eener zinnelijke aanschouwing, daar
deze laatste in het apriori niet gefundeerd is, In de ondraaglijke span-
ning die voor den ontdekker van het apriori onafwendbaar was, heeft
PLATO de natuur (het object der zinnelijke aanschouwing) radicaal
van zich gestooten. PLATO verbrak de spanning en week uit naar de
onmiddellijke aanschouwing van het hoogste zijnde (en goede)
(Phaedo 66 E, Symp. 211 D Staat 611 D). Hier is een ongedeeld
genieten in de plaats gekomen van het gedeelde moeitevolle (men-
schelijke) denken, hier is weten, niet een trachten te weten te komen.
In dat aanschouwen is de zekerheid gegrepen, die alle wetenschap
beoogt. Alle kennen wil aanschouwen. De problematiek van de
kennis eener zinnelijk aanschouwde (in tijd en ruimte gegeven)
werkelijkheid wordt bij PLATO opgeheven door de (niet-zinnelijke)
directe aanschouwing van het waarlijk zijnde.

Zijns ondanks blijft de zinnelijkheid evenwel meespreken en ont-

1) a.w. S. 403 sq.

2) Vgl. NaTorp, Ideenlehre S. 494, 498. APELT vertaalt ,,das Augenblick’’.
Men vergelijke ook H. ScHMIDT DEGENER, Proeve eener vergelijkende studie
over PLATO en HusserL bl, 34.



3I

staat er een tweeheid, waaraan PLATO niet kon ontkomen. Tot op
het laatst houdt hij dat dualisme vast (Wetten 828 D, gob A), Wil
deyuvyy het hoogste zijn aanschouwen, dan moet z1j zich bevrijden
van alle (lichamelijke) zinnelijkheid. Deze wordt belemmering
(Phaedo 64 sq, Staat 611 D sq.) of de drager van het kwaad (Tim,
42 A, 86 D E). Hier kon Prato aanknoopen bij de wijdverbreide
Orphische mystiek1). En als volledige bevrijding niet mogelijk is,
omdat de zinnelijkheid altijd op nieuw haar eischen stelt, dan wordt
dit speculatief een aanschouwen vddr dit leven; in dit leven wil de
mensch (het menschelijk bewustzijn) die aanschouwing terug (dvd-
prnois). Zoo wordt de heete drang naar de hoogste waarheid, schoon-
heid, goedheid, de #pws, die ons gansche leven doorgloeit, verstaan-
baar.

Het zedelijk leven dat in de aanschouwing van het hoogste zijn
dreigde onder te gaan, wordt nog gered. Het menschelijk gemeen-
schapsleven wordt niet opgeofferd aan die hoogste aanschouwing,
zooals dat b.v. bij Parmenides het geval was 2).

Dat het zedelijke bij PLATO in een gevaarlijken hoek gedrongen
werd, doordat de natuur als middel feitelijk geen dienst kon doen,
enaan het streven veel van zijn kracht ontnomen werd doordat het
een stof miste waarin het zich kon realiseeren, wordt ook nog langs
anderen weg duidelijk.

Door KANT weten wij, zooals wij zagen, dat gewaarwording en
waarneming niet meer een op zich zelf bestaande onafhankelijke (dus
absolute) werkelijkheid betreffen. De vorm is het die heerscht, de
stof (inhoud) wordt volkomen afhankelijk, ja de stof zou geen stof
kinnen zijn zonder den vorm, die haar tot stof maakt ). Vorm is
het hoogste en heerlijkste dat zich denken laat. Door den vorm
heerscht de mensch, vorm is geest, en door dien geest komt de stof
tot leven %).

De activiteit van den geest, die wij eenvoudig aannemen moeten
omdat het begrip geest het eischt, kan eerst gehandhaafd blijven als

1) BArTH, Die Seele S. 65: ,,...innige Verwachtenheit des platonischen
Denkens mit der ihm vorliegenden geschichtlichen Geisteslage , ...

2) Een critiek op P. geeflt OvINK zekerheid bl 402 s5q.

3) OVINK, Zekerheid bl, 512.

4) KurTer, Im Anfang S. 103: ,,Alles ist Geist, nichts tote Masse"'.



32

wij niet meer een werkelijkheid ,,buiten’ ons bewustzijn aannemen,
die zich afdrukt in dat bewustzijn, of op onverklaarbare wijze be-
lemmerend naast dat bewustzijn staat. De geest zou dan immers op
een of andere wijze passief, d.i. afhankelijk gedacht moeten worden.
Afhankelijkheid is echter iets wat de menschelijke geest qua geest
niet dulden mag. Geest impliceert noodwendig heerschappij.

Nu kan men een theoretisch bewustzijn dat afhankelijk is van iets
dat het te ordenen heeft, in zekeren zin nog denken. Het ethisch
bewustzijn verdraagt dit niet.

De geschiedenis der wijsbegeerte laat voortdurend pogingen
zien 1) het ethisch bewustzijn afhankelijk te maken (d.i. te verlagen)
van hetzij het theoretisch, hetzij het aesthetisch bewustzijn (en cok
het religieus bewustzijn), Vooral de afhankelijkheid van het theore-
tisch bewustzijn baart onoplosbare moeilijkheden en onontkcombare
conflicten. Men denke slechts aan het probleem van het deter-
minisme en aan het physisch-psychisch parallelisme, waar het
fundamenteele begrip dat der causaliteit is.

Nu kan zich het ethisch (d.i. het goede willende) bewustzijn slechts
handhaven in volle vrijheid, en duldt het niet dat het bewustzijn in
eenig opzicht hoe gering ook afhankelijk gedacht moet worden.

Bestaat er een op zichzelf bestaande werkelijkheid in ruimte en
tijd, die een eigenaardige wetmatigheid doet zien n.l. die van oor-
zaak en gevolg en heeft het menschelijk bewustzijn die wetmatigheid
slechts te constateeren, dan is een stap verder, dat men aanneemt dat
dat menschelijk bewustzijn behoort tot die eene onafhankelijke wer-
kelijkheid en zelf dus aan die keten van oorzaak en gevolg onder-
worpenis. Is het bewustzijn nu causaal bepaald, dan is er voor eenige
doelstelling (de bij uitstek zelfstandige werkzaamheid van het bewust-
zijn) geen plaats.

Het diepe natuurbegrip, zooals wij dat bij KANT aantreffen, was
PrATO volkomen onbekend. Maar gedreven door zijn afkeer van het
materialisme, en zijn uitgangspunt nemend in het absoluut-zijnde
en absoluut goede heeft hij (geheel in de lijn van zijn dvduynoic - en

1) W. HERRMANK, Ethik S. 7:,,Dabei kann man so verfahren dass man die
sittlichen Gedanken aus einem andern Besitz des Geistes (curs. v. 0.) ableitet
und dadurch zugleich die Frage nach ihrer Wahrheit zu erledigen sucht™,



33

Zpwe-leer) de zedelijke doelstelling kunnen handhaven, zij het ook
ten koste van een zuivere natuuropvatting.

Voor de beoordeeling van het zedelijk oordeelen knoopte PLATO
aan bij het technisch-goede. Het begrip goed kon zoo streng formeel
gedacht worden, ontdaan van alle psychologische en religieuze ver-
vaging. Doch doordat in de techniek het middel gebonden is aan het
doel (edos Gorg. 503 E e.a.), wordt het doel tot oorzaak d.w.z. het
,,verwekt'" het object. Oorzaak en doel zijn niet te scheiden, de &dog
van de xilyy is ook de alria ervan: daar airia oorzaak en grond
beteekent, wordt het in deze laatste beteekenis gelijk aan 70 eldos als
causa formalis (Staat 596 B sq., Crat. 389 B).

Zoo wordt het aan het technisch kunnen ontleende doelbegrip be-
palend voor het corzaakbegrip (b.v. Phaedo g9 A). Zoomin als PLATO
de zinnelijke aanschouwing (waarneming op grond van gewaar-
wording in ruimte en tijd) in het apriori heeft kunnen opnemen,
evenmin heeft hij de categorie van de op waarneming (gewaarwor-
ding) berustende ervaring (causaliteit) blijvend kunnen vrijwaren
van een teleologische visie. Het ethisch bewustzijn en zijn doelstelling
wordt gehandhaafd ten koste van de theoretische functie. De natuur
wordt, doordat binnen het technisch kunnen het goede altijd ge-
bonden is aan de stof (een goed huis, een goed aanligbed) gedeeltelijk
gehandhaafd, doch voorzoover zij aan de eischen van het zedelijk-
doelmatige (10 duewor) niet voldoet (Phaedo g7 C sq., critick op
Anaxagoras), buiten beschouwing gelaten.

Het ontging PLATO, dat het bewustzijn zich op geheel andere wijze
verhoudt tot de ,,natuur’ dan tot de menschelijke (eigen) strevingen
en toch binnen dat bewustzijn (dien menschelijken geest) blijft
(immers het oorzaak en gevolg zijn is niet anders dan een vraag en
antwoord van dat bewustzijn), Van een formeele opvatting van het
oorzaakbegrip kan geen sprake zijn. Bij hem vulde dit zich met
zedelijken inhoud. Haar natuurlijk gebied vond de idee in de ethica
en zoo moest dit op metaphysica uitloopen '). De wijze waarop hij
(zooals wij zagen) de mathematica isoleerde, versterkte zijn zedelijke
waardeering van de natuur. Slechts voorzoover de zinnelijkheid aan
het duawvor beantwoordde werd zij geaccepteerd.

1) CoueN, Logik d. r. E. S. 12, vgl, ook Ovink, Filosofie als bloote kennis-
kritiek, De Gids, jrg. 04 1030, bl. 180.

3



34

Tusschen het subjectief karakter van het doelbegrip en het objec-
tief karakter van het oorzaakbegrip heeft PLATO niet (als KANT)
kunnen onderscheiden. Hij kon de natuur niet zien als een mecha-
nisme; het spook eener gesloten natuurcausaliteit moest hem blijven
vervolgen omdat hij de oorzakelijkheid buiten het apriori heeft ge-
houden. Er blijft een conflict tusschen teleologie en natuurmecha-
nisme.

Daarom heeft PLATO ook den diepsten zin der menschelijke vrij-
heid (als idee) niet verstaan. Is in de techniek het middel gebonden
aan het doel, de zedelijk-willende mensch staat vrij tegenover zijn
»stof”, hij ,,erzeugt” zelf in zekeren zin die stof. Elk materiaal kan
dienstbaar gemaakt worden aan het hoogste doel (= hoogste goed).
Beiden ,,middel"” (,,stof'’) en ,,doel” zijn in zekeren zin objectivee-
ringsrichtingen van hetzelfde bewustzijn, Is er een werkelijkheid die
op een of andere wijze ,,tegenover’ het bewustzijn staat, dan is de
zelfwerkzaamheid van dat bewustzijn onmogelijk en werkelijke vrij-
heid ondenkbaar.

De felle overtuiging, dat het waarlijk zijnde (0 dvrws d») de eenige
ware werkelijkheid (ncodwendigheid en wetmatigheid) is heeft PLaTo
veel juiste intuities gegeven over de verhouding van het bewustzijn
(pvyg) tot de idee. PLATO's zieleleven wordt gedragen door het
pathos van de idee (Phaedo 79 Bsq., g2 D E e.a.) '). Doch de geheel
eenige causale kracht van dat hoogste zijn, dat ,,Unbedingte' als
grond en doel van alle menschelijke strevingen, heeft hij niet juist
doorzien. Daar hij de causaliteit niet als categorie in het natuur-
kennen heeft opgevat, kon hij de oorzakelijkheid in het zedelijke niet
begrijpen als ,,eine Kausalitit von besonderer (curs. v. 0.) Art'". 2)
Doordat het theoretisch en het ethisch bewustzijn samengestrengeld
zijn, worden beiden in hun eigen vrijheid (d.i. causaliteit) geknot.

Maar dan kan hij ook niet verstaan, ondanks vele uitspraken die
op iets anders wijzen, wat het zeggen wil dat de mensch (op onver-
klaarbare wijze) onmiddellijk gesteld wordt tegenover het hoogste
goed. Vanuit een ,,bedingter Zweck' kan men tot het »»unbedingter
Zweck'" niet komen, Wel zit in al het beperkte, relatieve het absolute,
doch slechts middellijk. Het onvoorwaardelijke, volstrekte goed

1) BARTH, Die Seele S, 65.
2) KanTt, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten S. 74.




35

appelleert echter aan den geheelen mensch. De mensch ,,zelf"” hoort
thuisin een ,,Reich der Zwecke' 1) en ziet zoo in ieder zelf een mede-
zelf (gilos, oixcios). Het onmiddellijke duldt geen middel; de
mensch (in ide€elen zin) kin nooit een beperkt doel zijn (dat altijd
middel kan worden) doch moet ,,doel op zichzelf” zijn, en alle
medezelfs als zoodanig beschouwen. Ware vriendschap wijst boven
zichzelf uit (Lysis 222 A). ?) Vrijheid is dan ook niet gegeven, doch
taak., Bewustzijn en idee vallen idealiter samen.

Het feit dat ,,de wereld" ten slotte niet in vollen omvang volledig
aanvaard kon worden, maakte het onmogelijk haar tot arbeidsveld
van onze taak te maken, en dit was noodlottig voor enkele centrale
ethisch-religieuze begrippen. Doordat de natuur ten slotte buiten
het gebied van het zedelijke wordt gesteld, wordt het zedelijke en
godsdienstige leven verengd. Verenging beteekent evenwel verar-
ming. Het ,,dinghafte’” van natuur en bewustzijn die duister tegen-
over elkaar blijven staan, doet zijn invloed gelden op de begrippen:
verantwoordelijkheid, schuld, verlossing. Hoe kan het ,,zelf"” verant-
woordelijk zijn voor dat wat niet dat ,,zelf” is (b.v. lichamelijke
lusten) en op geen manier ermee in correlatie staat? Hoe kan ,,zonde”
in dezen het ,,zelf" aangerekend worden als schuld of hoe zou het
verlost behoeven te worden van dat wat ten slotte geheel ,,buiten”
het zelf staat?

De activiteit en spontaneiteit van den zedelijk-strevenden mensch
loopt te pletter. De vrijheid wordt tot een onklaar (Orphisch be-
invloed) begrip bevrijding (Phaedo 83 A); de natuur, het zinnelijke
kan niet overwonnen worden.

1) Ibidem S. 59 sq.
2) Zie KuTTER, Plato und wir S, 108.



HOOFDSTUK III

PLATO'S WAARDEERING VAN DEN BESTAANDEN GODSDIENST
EN DE OVERGELEVERDE MYTHEN

Dat PLATO's opvattingen aansloten bij de bestaande godsdienstige
gebruiken en voorstellingen, mag als vanzelfsprekend beschouwd
worden, Doch even vanzelfsprekend is het, dat hij deze voorstellin-
gen en gebruiken niet critiekloos aanvaardde. Er dringen zich hier
een reeks vragen aan ons op, waarop het antwoord niet gemakkelijk
gegeven kan worden.

Niet psychologisch noch historisch, doch zuiver wijsgeerig gesteld
kan men het probleem aldus formuleeren. Als de wijsbegeerte met
haar zin voor orde en streven naar eenheid zich werpt ook op het
voorwerp van het godsdienstig geloof, ontstaat er een eigenaardig
conflict: het redelijke is het menschelijke, het goddelijke datgene
wat al het menschelijke ver te boven gaat, en vanuit dat menschelijke
nooit op menschelijke (redelijke) wijze te benaderen is. En toch is
de eisch der rede voor een zuivere opvatting van het goddelijke
onafwendbaar.

Twee factoren zijn hier zoo in het spel: het Platonische denken en
de Grieksche religie.

Nu is de Grieksche religie een niet minder gecompliceerd ver-
schijnsel dan het Platonisch denken bleek te zijn, gebonden aan tijd
en persoon als het is,

Bij de Grieksche religie dienen wij in elk geval te onderscheiden
de religie van de dichters, die van de denkers, den volksgodsdienst
en de belangrijke strooming van de Orphick. Het belangrijkst in
den zin van omvangrijkst is de volksreligie.

In het oudste stadium waarvan gegevens tot ons gekomen zijn
vereerde men boomen, steenen, rivieren. Hieruit ontwikkelden zich,
mede wellicht onder invloed der vooroudervereering, de persoonlijk
(individueel) gedachte goden. Het kenmerk blijft cok dan nog de



37

natuurgebondenheid. Het anthropomorphisme dat stoelt op de zinne-
lijke waarneming, staat een volledige bevrijding uit de banden van
de natuur in den weg. Het onderscheid tusschen goden en menschen
blijit langen tijd van weinig principieelen aard; de goden zijn mach-
tiger dan de menschen, niet beter of heiliger. Hun macht komt het
duidelijkst uit in hun onsterfelijkheid, terwijl de mensch zijn zwak-
heid en beperktheid in het bijzonder door den dood ervaart.

De goden zijn er vooral om den mensch een grens te stellen en
hem, mocht zijn ¥8pic hem verleiden die grens te overschrijden, te
straffen: in zooverre zit in het onzedelijk principe van den gdéros
een belangrijk zedelijk element (Herod. I 32, VII 10, 5). Voor het
overige: de mensch passe op voor de grillige godheid. En mocht hij
zich al verheugen in de bescherming van één bepaalde godheid,
altijd blijft een andere ,,booze” godheid op de loer liggen. De rijke
en uiteenloopende verscheidenheid der natuur (ook de ,,natuur”
van de menschenwereld) wordt in de godenwereld geprojecteerd en
staat zoo een verhevener (zedelijke) godsopvatting in den weg. On-
getwijfeld schuilt echter achter die overdadigheid in de wereld der
goden een schemer van het besef van het ,,totaal-andere’’, doch het
1s getrokken binnen de sfeer van het al te menschelijke. Slechts daar
waar het geloof in de godenwereld plaats maakt voor de noodlots-
gedachte (Herod. 191 wjy aergwpéryy polgay adtvard font dmogpuyeir
xal dep) en willekeur door orde vervangen wordt, iets waarbij de
wijsbegeerte kan aansluiten '), heeft dat besef een vasteren inhoud
gekregen: er is een boven alles verheven macht, waaraan de mensch
niets veranderen kan (door geen enkele magische handeling, offer,
noch gebed) en die hij slechts te aanvaarden heeft.

Krachtiger nog is de zin voor orde, geboren uit den eisch der
eenheid zooals de wijsbegeerte die kent.

Door niemand onder de Voorsocratici is die eisch sterker gevoeld
en consequenter toegepast dan door XENOPHANES. Als leerling ten
deele der Eleatische school heeft PLATO XENOPHANES' geestelijk bezit
overgenomen. God is de hoogste eenheid en hoogste werkelijkheid

-

1) M. P, NiLsson, Die Griechen S. 352: ,,Der Glaube an die Macht, die das
ersetzen musste was den Gottern fehlte, wurde in den Glauben an das Schicksal

umgebildet, der folgerichtig entwickelt, die Gétter von ihren Thronen stiirzen
sollte’ (curs. v. 0.).



38

naast wien feitelijk niets anders denkbaar is. En omdat het goddelijke
weten het weten is van het op zichzelf zijnde (Phil. 62 A B), kan men
van God zeggen dat hij alleen waarachtig weten heeft (Parm. 134 E,
Tim. 51 E) en werkelijk wijs is (Phaedr. 278 D, Symp. 203 E). Niets
is PLATO dan ook een grooter gruwel dan het klein-menschelijke der
goden en hun onderling gekrakeel. Met nadruk zegt hij in de Euthy-
phron (6 A) dat alle strijd den goden vreemd moet zijn: hoe zou men
anders kunnen weten wat goed of kwaad is. PLATO's wijsgeerige
beoordeeling is een zedelijke beoordeeling. De eenheid in het zede-
lijke veronderstelt consequentie. Daarom is een tegenspraak der goden
onderling niet slechts onmogelijk, doch evenzeer is het in strijd met
een juiste godsopvatting dat de godheid zich zelf tegenspreekt;
iedere leugen moet hij afwijzen (Staat 382 C). God is altijd hetzelfde
en dezelfde (Symp. 208 A) en verandert niet (Staat 380 D). Hij is
volkomen en in alle opzichten volmaakt, menschelijke tekortko-
mingen mogen hem niet toegekend worden, hij is zichzelf volkomen
genoeg, zoodat hij ook schoonheid of deugd niet (zooals wij men-
schen) van noode heeft (Staat 381 C).

Op deze reine hoogten des denkens aangeland komt PLATO nood-
wendig tot de identificeering van zedelijkheid en godsdienst, geheel
in Socratische lijn (Apol. 29 A, 35 D). Wij moeten aannemen, dat
de godheid goed is én gelukzalig (Symp. 200 C), immers de hoogste
werkelijkheid 1s tevens de volledige eenheid als schoonheid en goed-
heid. Niet minder noodzakelijk is de consequentie dat al wat de god-
heid maakt (hij is immers de oorzaak van alles, Soph. 265 D) goed
en volmaakt is (Staat 380 C ainwov, ... 1@y ayaddr), zoodat de
wereld waarvan hij de schepper is, niet slecht zijn kan (Tim. 30 A),
en als onze ervaring ons voortdurend weer doet stuiten op de onvol-
maaktheid en gebrekkigheid van het maaksel, dan is het onze men-
schelijke beperktheid die de tegenstrijdigheden in de zinnelijke wer-
kelijkheden en het zinnelijk gebeuren veroorzaakt (Tim, 29 C e.a.).

Blijvend binnen deze redelijke beschouwing van de godheid moet
PLATO, zooals hij tegenover de traditie critisch stond (Staatsm,
296 5q.), ook de voorstellingen van den volksgodsdienst verwerpen.
Tot op het laatst toe heeft hij deze critick behouden (Soph. 265 C,
Wetten 821 A), De volksgodsdienst accepteert wat voor den redelijk
denkenden PLATO onaannemelijk is (veelheid, tegenstrijdigheid, ver-
anderlijkheid). Bij PLoT0o moet de @#évos buiten de rij der goden



39

staan (Phaedr. 247 A) en is Gods goedheid noodzakelijk zonder
afgunst (Tim. 29 E).

De rede is ongetwijfeld het koninklijke in den mensch waardoor
hij zelfs de godheid de wet meent te kunnen voorschrijven. In zekeren
zin kan men haar zoo den schepper Gods noemen. De hartstochtelijk
begeerde continuiteit tusschen mensch en God wordt met één slag
verworven, de mensch behoeft niet op God te wachten, doch nadert
hem krachtens eigen vermogen.

Dat PrLATO naar deze zienswijze drong kan niet ontkend worden,
doch niet minder duidelijk zijn uitspraken van anderen aard b.v.
dat de rede een geschenk Gods is en deze dus boven de rede staat,
ja de grond der rede is (Staat 406 E). Het ideaal van den philosophos
is de duolwois Jep (Theaet. 176 B), doch de mogelijkheid der een-
wording wordt verzwakt door de toevoeging xard 10 dvvardr. On-
omwonden spreekt hij het elders uit, dat de rede niet het laatste
woord kan hebben:sj idéa 100 dyadod is &méxewa tijc odolac, zoodat
de mensch in zijn rede zich een halt ziet toegeroepen. Zijn critiek
der rede en zijn levenservaring gaan hier hand aan hand. Tot deze
meest krasse uiting van Gods transcendentie (Staat 509 B) 1) zou
PLATO vanuit de rede alleen niet gekomen zijn. Voortdurend legt
hij op 's menschen zwakheid den nadruk en voelt de tegenstelling
tusschen God en mensch als het ware aan den lijve (Theaet, 176 A,
Crat. 408 C).

De mensch Prato leefde te diep, dan dat een louter rationeele
zienswijze van God, wereld, mensch hem kon bevredigen. Zijn
eigen ervaringen hebben hem door de diepste diepten van vertwij-
feling en ongeloof gevoerd %), en de tijd waarin hij leefde was niet
geschikt voor krachtig optimisme.

De zekerheid die hij wenscht kan hem ten slotte zijn redelijke

1) RITTER, a. w. II S. 750 sq., zegt van deze plaats:,,das istderallerentschie-
denste Ausdruck der Transzendenz'. Door RENE MUGNIER, Le sens du mot
OEIOX chez Platon, wordt zij uiteraard niet genoemd (verg. vooral p. 56 5q.),
waarmede duidelijk de beperktheid eener louter philologische methode gede-
monstreerd wordt, Hetzelfde kan men zeggen van Bover, Le Dieude Platon,
P. 55 sq., die voor de problematick van de émorjuy in Platonischen zin geen
oog heeft.

2) BarTH, Eidos und Psyche S. 11 ,,Von der Gefahr des Untergangs . .. ist
wie das Leben, so auch die Lehre Platons tiberschattet’’.



40

godsdienst niet geven. Zelfs SOCRATES, in zekeren zin de incorpo-
ratie der rede, kon bij de rede alleen niet leven. Een van de meest
in het oog vallende bewijzen dat hij zijn eigen zieleleven wel trachtte,
doch niet kon rationaliseeren is zijn dawudrior1). Ook de verschij-
ning in den droom van een vrouw, ,,schoon en welgevormd, met
witte kleederen gekleed” (Crito 44 A) aan den vooravond van zijn
terechtstelling, leert ons een mystieke kant van SOCRATES kennen,
die wij in den SOCRATES van de Phaedo, bij wien iedere zweem van
huivering voor het mysterie van den dood afwezig is, wellicht niet
vermoedden #).

Scepsis geeft geen positieve houding, verwerping is geloof. Als
SocraTES (Apol. 29 B, 40 C, 41 A) zich twijfelend uit over de volks-
voorstellingen aangaande de Hades, ligt daarin stellig meer wil tot
zekerheid, dan de koude vorm eener hooghartige reserveering op het
eerste oog aannemelijk maakt. Een schitterende aanvulling van deze
schijnbare negatie is de eenvoudige aanvaarding in de Crito (54 B).

Ook hierin is PLATO een waardig leerling van SocrATES *). Vooral
de wondere invloed van de persoon SOCRATES (Symp. 215 sq.) zal
hem een wereld geopend hebben van een totaal andere orde dan de
wereld van het denken. En zoo heeft hij den volksgodsdienst met

1) Hierop is ook gewezen door C. RITTER, a. w. IT S. 739. Verg. ook BURNET,
PLATO's Euthyphro, Apology of SocraTes and Crito, notes p. 16, 17: ,,It
belonged to the ,irrational part” of his soul even more than dreams (cf. Crito
44 A B) which sometimes did give positive instructions (Phaedo 60 E sq.) as
the ,,divine sign’ never did (Ap. 31 D)".

2) Leo Scuestow heeft in zijn Potestas Clavium S. 43 sq. en vooral het
hoofdstulk ,,SocRATES und AucusTINUS” S. 284 sq. te weinig met deze trekken,
zoo0als PLATO ons hem doet zien, rekening gehouden. SCHESTOW staat te zeer
onder invloed van zijn eenzijdige bestrijding van de rede om hiervoor oog te
kunnen hebben. Men vergelijke J. Suys, ,, LEo ScHESTOW'S protest tegen de
rede”, vooral bl. 130 sq., en de bespreking hiervan door J. HulzZINGA: ,De
Immoralist die God vond", De Gids, jrg. 95 (1931) bl. 124 sq.

3) Hierom meenen wij dat b.v. HOWALD de tegenstelling al te breed heeft
uitgemeten. Men vergelijke ook de critiek hierop van OLDEWELT ,,Introspec-
tieve Platobeschouwing, bl. 3 sq. Een open oog voor het z.g. irrationeele in
SocrATEs had Zerrer, II' S. 180: ,,SOCRATES habe die Fortdauer der Seele
nach dem Tode zwar fiir wahrscheinlich gehalten aber ohne auf ein sicheres
Wissen (curs. v. 0.) iiber diesen Gegenstand Anspruch zu machen; es war fiir
ihn ein Glaubensartikel (curs. v. 0.), dessen wissenschaftliche Erforschung er
ohne Zweifel zu den Aufgaben rechnete, welche die Krifte des Menschen
iibersteigen'’.



41

haar voorstellingen en gebruiken niet geheel kunnen afwijzen. Voor
veel hiervan kon hij geen waardeering hebben (b.v. voor de waarzeg-
kunst Tim, 71 E), doch het geloof in de majesteit Gods en de erken-
ning van de kleinheid van den mensch heeft hij door al de schomme-
lingen van zijn ontvankelijk gemoed heen ongeschokt bewaard. Het
maakt de kern uit van SocrATES' geloof (Apol. 23 A). En voorzoover
in de praktische religie uitdrukking gegeven wordt hieraan, vindt zij
PLATO aan haar kant.

De den mensch aangeboren schroom voor het heilige, kenmerk
van alle godsdienst, kent ook PLATO. Als SOCRATES ,,bij den hond”
(vi) tov wbva) zweert (Apol. 22 A e.a.), vermijdt hij hierin opzettelijk
het noemen van den naam van de godheid, een meer bekend gebruik,
dat misschien onder Orphischen invlced staat?!), en dat ook bij
andere religies voorkomt. Meer uitdrukkelijk spreekt PLATO dit uit
in de Cratylus (406 D é&yd dédoxa mepl avrdvy (scil. dedy) diaiéyeodar),
De huiver voor het ,,totaal andere” vindt steun bij zijn critiek der
rede, die de almacht van de Rede kortweg gebroken heeft. In de ge-
dachte van het middelaarschap van den eros (Symp. 203 A) ligt een
vaag vermoeden dier gebrokenheid, een erkenning (die ook in
SOCRATES' datudmov ligt opgesloten) dat het den mensch ontzegd
is God te kennen, indien deze zich niet geeft. Onze menschelijke
rede is ontoereikend (Crat. 400 D azpi dedy ovdév louey) =),

Onze begrippen en onze woorden zijn niet in staat over wat de
grond is van ons denken en spreken ook maar iets te zeggen. Over
dz dwawodyy zegt ADIMANTUS dat niemand haar nog bezongen
heeft, nochin een gewone rede heeft uiteengezet, darddrvor deoic
e xal avdodnovs ¥) (Staat 366 E), een merkwaardige overcenkomst
met PLATO's bewering in de Phaedrus (247 C), dat de dxepovpdrios
rémoc ndch waardig bezongen is, noch ooit bezongen zal worden,
Gaat ook niet de ware schoonheid alle begrip te boven? (Symp.
218 E) %), Wij blijven voor het mysterie staan.

1) BUrNET, PLATO's Euthyphro, enz., notes p 93.

2) BoveT, a. w. p. 77 5q., die tegenover elkaar stelt ,,le domaine de la con-
naissance dialectique et celui de la crovance religieuse'’, miskent ook hier,
zooals door zijn geheele werk heen, de problematiek van de émomjun in Plato-
nischen zin, het verschil met scepsis niet ziende.

3) D.w.z. ,,volkomen’ verborgen, verg. Gorg. 508 A 1) ladrys 7 yewperpuy)
xai &y Deois kal év avdpdmors péya Stvarar.

4) duifyavor xdldos door APELT vertaald met ,eine Schonheit iiber alle



42

Nu zijn het mysterie Gods en het mysterie onzer ,,ziel’”’ twee
kanten van dezelfde zaak, Tusschen God en de ,,Ziel’’ is een onlos-
makelijke band. Zonder het bovenzelf is het zelf (benedenzelf) niets,
en toch kan dat zelf, dat aan den eenen kant (in de rede) het boven-
zelf in zijn macht meende te hebben, tot dat bovenzelf niet naderen,
Wij peilen noch het wonder Gods noch het wonder onzer ziel
(Phaedrus 246 A). Het allerhoogste en allerdiepste gaat ons bevat-
tingsvermogen ver te boven, Datgene waarom het in het diepst der
ziel te doen is.... is onuitsprekelijk (nzoy yao ovdauds Ep. VII
341 C). Wij blijven met leege handen staan, en ons vurig verlangen
naar dat groote heil (uéya dpelog) verteert zichzelf.

En toch meenen wij in deze uitspraken nog meer een stem der
vertwijfeling te mogen beluisteren, dan bewuste doordenking en
aanvaarding, 2

Ongetwijfeld liggen in PLATO's philosophie de principes tot wat
wij kunnen noemen de vrijmaking van de ziel d.w.z. vrij van alle
rationaliseering of materialiscering. Over zijn feitelijke bedoeling
Iaat hij ons niet in het onzekere. Het tragische van dit willen is even-
wel dat hij, omdat hij, zooals reeds gebleken is (vgl. ons tweede hoofd-
stuk) het probleem van het (transcendentaal) bewustzijn niet vol-
doende scherp heeft kunnen stellen, ook het begrip van het feitelijke
zieleleven (het empirisch bewustzijn) niet boven de gewone vaagheid
heeft kunnen verheffen,

In diepste wezen heeft PLATO de rationaliseering van de verhou-
ding tusschen de ziel en haar grond (God-mensch) niet doorbroken
en z0o aan het empirisch zieleleven geen recht gedaan. Terwijl n.l,
aan den eenen kant de redelijkheid de eenige weg is om de ziel op
te klaren, is deze redelijkheid ook weer het middel om den grond
der ziel te verduisteren. Alle objectiveering toch is als verbijzonde-
ring altijd gedeeld en heeft voor de ziel iets gewelddadigs, immers
haar (het zelf) losmakend van den diepsten levensgrond. Daarom
kan de ziel van de innerlijke verscheurdheid waaraan zij ten prooi
is, langs redelijken weg nooit verlost worden, Veeleer wordt die ver-
scheurdheid door de rede in de hand gewerkt,

Het onbegrijpelijke blijft een zelf dat tegen zichzelf verdeeld is

Begriffe hinaus”. Verg, ook Wetten 676 B dnderdv re kal dpijyavor dv eln,
waar A. vertaalt ,eine endlose und unausdenkbare Zeitdauer".



43

(zijn eigen grond afwijst = zonde). Dit kan noch uit iets uitwendigs
(»,stof"’) noch uit iets redelijks (,,fout’”) verklaard worden. Het diepe
raadsel van de ziel is dat zij tegenover zichzelf radeloos staat: zij
kan zichzelf niet verlossen. Het onverklaarbare (en verbijsterende)
in de ,,ziel” is juist het feit dat zij zichzelf alleen kan leeren kennen
bij zichzelf en toch niet uit zichzelf.

Slechts een consequent doorgevoerd critisch denken dat regelrecht
aanstuurt op de erkenning der gebrokenheid, het inzicht in het pro-
blematische van alle menschelijke #motjun kan de erkenning van
de onmogelijkheid der zelfverlossing steunen.

PLATO dringt (wij wezen er in ons vorig hoofdstuk op) zinnelijke
gewaarwording en aanschouwing weg en komt zoo vanzelf tot een
identificeering van zelf en bovenzelf, geheel in aansluiting bij de
idealistische tendens van Grieksche wijsbegeerte en Grieksche religie.
Godsverwantschap wordt de grond der Godsvereering (Prot.
322 A) 1), iets wat juist bij den ouderen PLATO meer op den voor-
grond treedt (vgl. Wetten 888 A B e.a.). De mensch is nooit zoover
van God verwijderd of er is nog iets van een goddelijke vonk over.

Het kan niet ontkend worden dat hierachter een historisch-psycho-
logisch probleem schuilt, dat zonder PLATO's eigen ontwikkeling
niet te verstaan is, doch de wezenlijke diepte ontgaat ons, indien wij
er geen wijsgeerig vraagstuk in zien. Zijn eigen felle levensstrijd weer-
hield hem van een goedkoop en gemakkelijk antwoord. Zijn kamp
om de waarheid hangt te nauw samen met zijn eigen zieleleven, dan
dat zij enkel als vorm belang kan inboezemen. Is er niet ook dat
waarvan de vorm vorm 1s?

Maar de vraag naar het ,,toevallige’ en ,,einmalige’” (d.i. per-
soonlijke) van 's menschen zieleleven voert vanzelf tot de vraag naar
de verhouding tusschen het algemeene en het bijzondere. Het alge-
meene is nooit los te maken van het bijzondere, het bijzondere is
altijd het bijzondere voor het algemeene, maar het bijzondere is niet
het enkele dat als ,einmalig” en ,,toevallig” ten eeuwigen dage
buiten het algemeene en buiten het denken blijft.

Endit,,Einmalige" (= persoonlijke) isjuisthetterrein dergodsdien-
stigeervaringvanzonde-enschuldbesef, verlossingsbehcefte engenade.

1) PAuL FRIEDLANDER, Platon I S. 204 noot, noemt dit 0.i. terecht een niet-
Protagoreischen trek in de mythe van Protagoras.



44

Bedacht dient hier te worden dat religieuze ervaring niet hetzelfde
is als geloof ). Het is het onderscheid tusschen onbepaalde subjec-
tiviteit en objectieve bepaaldheid. Geloof is ordening der ervaring.
Alle psychische feitelijkheid is als zoodanig verward en onzeker.
T heoretische orde schept de wetenschap inzonderheid der psycho-
logie. Praktische ordening is slechts mogelijk door de persoonlijke
daad. Als feitelijk is alle zieleleven onzeker en toevallig, ten prooi
aan de hevigste emoties. Daarom komt de wijsgeer in zijn eenzijdig-
heid tot het ideaal der volledige affectieloosheid, een dndideia waarin
alle wady versmoren. Deze titanische houding miskent echter de
wezenlijke krachten van de ziel. Deze eischt haar rechten telkens
weer op: onmacht en onkunde zijn spontane belijdenissen, die op
den duur door geen denken verdrongen kunnen worden. Slechts
oppervlakkigheid vermag voor radeloosheid en vertwijfeling te be-
hoeden, of de erkenning van een allen te boven gaande maatstaf, een
bewustzijn van een hoogste eenheid of idee als grond van het bewust-
zijn, waardoor dit alleen bewustzijn zijn kan. Radeloosheid verdiept
zich slechts onder werking van het ,,Unbedingte’’ tot geslagenheid.
Onmachtsgevoel is geen zonde-besef en een bekentenis van zwak-
heid geen belijdenis van schuld, en wordt dit niet, indien niet de
hoogste (eenige) objectiviteit (totaliteit) als eisch en oordeel (per-
soonlijk) aanvaard is.

Dit persoonlijke allerintiemste nu is ontoegankelijk voor iedere
speculatie. En toch dreigt het denken hier telkens weer met opzij-
zetting van allen schroom binnen te dringen, De wapens der specu-
latie zijn fijn gesmeed.

Ook PLATO heeft het geheim niet ongeschonden bewaard, Dat het
evenwel PLATO's bedoeling was dat geheim niet prijs te geven en de
individueele ziel te redden is zonder twijfel. Dit moet als de kern te
beschouwen zijn van zijn leer van Gods voorzienigheid (Apol. 40 C,
Tim. 30 B, Phaedo 98 slot e.a., vooral Wetten 8gg D), doch dit
bepaalt evenzeer zijn argumenteeren met het begrip wvyy in alge-
meenen zin (Phaedo 108 sq.) ter handhaving van een persoonlijke
(individueele) onsterfelijkheid. De individueele ziel als een soort
substantie wil PLATO niet prijsgeven, doch hij kan haar (wijsgeerig)

1) Vgl. E. BRUNNER, Erlebnis, Erkenntnis und Glaube S. 87 sq.



45

niet handhaven. Alleen wie dit over het hoofd ziet, komt tot de mee-
ning dat zijn argumenten niet gemeend zijn 1).

Alle speculatie immers zich stellende op het standpunt van het
gegevene van het absolute verdringt iedere vraag naar de mogelijk-
heid hiervan, De vanzelfsprekende aanvaarding van het kennen
eener werkelijkheid (in casu absolute werkelijkheid) maakt, omdat
nu eenmaal ons kennen niet dan een kennen van een relatieve werke-
lijkheid is, die (absolute) werkelijkheid in diepste wezen afhankelijk
van de relatieve [meta-physical]

Ook het bewustzijn wordt meegenomen in den stroom van het
absolute. Het altijd weer zich opdringende raadsel-zijn van den
mensch wordt teruggedrongen achter de spiegelgladde effenheid
van het volstrekte zijn. Het denken verdraagt geen mysterie.

In de hierdoor ontstane spanning volhardt slechts wie én mensch
en denker 1s in even groote intensiteit en waarbij het een niet voor
het ander wijkt. PLATO staat midden in het conflict en de schaal
dreigt telkens meer over te slaan naar het denken.

Had PrATO weg geweten met de zinnelijke gewaarwording en aan-
schouwing, hij zou tot een dieper inzicht in den waren aard zijn
gekomen van het menschelijke werkelijkheidsbewustzijn, dat voort-
durend in hooge mate beperkt (aan het zinnelijke gebonden) is, en
tevens zou het hem behoed hebben voor een materialiseering van
dat bewustzijn: de materie zZou eveneens een beperkte afhankelijke
plaats gekregen hebben en de ,,ziel” (bewustzijn) haar heerschers-
positie behouden.

Thans vervalt hij soms tot een naturalistische en materialistische
opvatting van het bewustzijn (,,de ziel”"), die bij hem geen banaliteit,
doch tragische ernst is. Als noodzakelijke tegenhanger van een specu-
latieve beschouwingswijze vinden wij zijn staat (hierarchisch) opge-
bouwd uit geheel natuurlijk gedachte zielen 2). Ziel — wereld — God
liggen in elkaars verlengde. Het zou geen zin hebben (met het Oude
Test.) den mensch het evenbeeld van God te noemen, de kosmos is
het immers (Tim, slot). Aan dien kosmos wordt ten slotte de ziel
opgeofferd (wereldziel Phil. 30 A, Tim. 35 A) en een schakel in het
geheel der natuurobjecten (Tim, 41 D, Wetten go3 C).

1) Dat deze argumenten voor PLATO ,,keine gewesen’" zijn, kunnen wij KuT-
TER, Plato und wir S. 168 niet toegeven.
2) BarTH, Die Seele S. 135.



46

Nu reikt stellig PLATO's feitelijke bedoeling verder en peilt hij
dieper. Er ligt iets onaanvaardbaars in het feit dat wij altijd blijken
te kort te schieten. Hier wees PLATO's intuitie hem den weg: de erva-
ring toch dwong tot erkenning eener verdorvenheid waarvoor in de
theoretische speculatie geen plaats is 1). Bovendien viel de ,,natuur”
of de ,,materie’’ bij PLATO buiten het denken. En zoo moest hij wel,
omdat hij het begrip ,,zonde’” evenmin langs redelijken weg ver-
staanbaar kon maken, vanzelf tot de verbinding van beide komen:
de zonde ligt in de materie.

Dit had een zeer belangrijk voordeel: de ziel is van goddelijken
oorsprong, en moet goed zijn, PLATO kan dit handhaven. Het ideaal
der duoiwais istegelijk de bevrijding uit de stof (Theaet. 176 Asq.).
Voor iederen strijd is de overwinning verzekerd.

Aan den anderen kant leidde de levenservaring evenwel tot een
inconsequentie die de wijsgeerige ziel (die perse goed moet zijn)
feitelijk niet mocht toelaten: zonde is besmetting, de ziel wordt jam-
merlijk aangetast, (Doordat PLATO de »doos als een xaxdy zag [Lysis
217 A, Soph. 228 A sq.], kwam hij er misschien toe het xaxér — ook
van de ziel — als een vdoos te waardeeren). Doch de zege is toch in
het zicht. Het idealisme wordt niet te niet gedaan; benedenzelf en
bovenzelf zijn een!

Hier schuilt nu echter het groote gevaar. PLATO's leer van ,,zijn"’
en ,,bewust”-zijn, ingegeven door zijn zuiverste intuities, leidt tot
een aantasten van het zuiverste geheim van de persoon. Noch aan
een rationaliseering (van God of den grond der ziel) noch aan een
materialiseering van de ,,ziel”’ (zonde = besmetting) ontkwam
PLraTo.

Zijn aansluiting bij de Orphiek werkte dit alles nog meer in de
hand. Voor het tweeérlei: de mensch zondig en de mensch aan God
verwant, vond PLATO een passende aanknooping bij deze strooming.
Zijn, ondanks critiek, gedeeltelijke aanvaarding van volksvoorstel-
lingen sluit ongetwijfeld juist hierbij aan, Het kan niet toevallig zijn
dat hij over ,,verschijningen” (uit den volksgodsdienst) spreekt in
nauw verband met Orphische en Pythagoreische opvattingen van de
,,z1el” (Phaedo 81 sq.).

Aan drieérlei in PLATO komt de Orphiek tegemoet: 1° aan zijn

1) OviNk, Meno und Hippias Minor S. 128.



47

dichterlijke fantasie; 2° zijn speculatieven zin en-3° aan zijn reli-
gieus-ethische behoeften.

Het lijdt geen twijfel dat PLATO's mythen meerendeels orphisch
zyjn. Nergens nu gaan dichter en denker meer samen dan juist in de
mythen ). Hier is een oneffenheid die opvalt %), een willekeur die
men als ongeoorloofd zou kunnen brandmerken, doch het is de
dichter die haar stempelt. De durf der genialiteit komt nergens beter
uit dan hier. Omdat er geen ,,voorgeschreven leer’ ?) bestaat, kan
het dichterlijk genie naar welgevallen de aetiologische en eschatolo-
gische mythen die onder orphischen invloed staan, omwerken en
vervormen,

Toch zijn de mythen vooral van belang én in religieus-ethischen
én in speculatieven zin.

Als ,,verklaring”” van deze door en door ongoddelijke volkomen
onbegrijpelijke wereld en van den even gecompliceerden en onver-
staanbaren mensch in deze wereld voldeed de Orphick min of meer %),

Dat het PLATO evenwel in de allereerste plaats te doen was om de
zekerheid in het zedelijk oordeel vervat blijkt afdoende uit zijn critiek
(Staat 391 B e.a.). Deze treft niet enkel de dichters om hun onzede-
lijke mythen en zelfs niet voornamelijk de ,,orpheotelesten’ die de
ernstige Orphiek in opspraak brachten (Staat 364 B) %) doch even-
zeer het centrale in deze strooming: de inwijding (Staat 366 A).

Prato’s critiek op de mythen van Homerus en Hesiopus, die
toch meer literatuur ®) dan godsdienst zijn, laat zich vooral verklaren
door de paedagogische bedoelingen die hem drijven. De jeugd moet
in de dpevj onderwezen worden, en al wat daar tegenin gaat, afge-
wezen (Staat 377 C). Omdat vooral HomeRrus de leiddraad bij het
onderwijs was, moest zijn critiek tegen het conventioneele onderwijs
fel zijn, De dichters vallen onder het strenge oordeel van de dialec-
tieck (Apol. 22 C igaot 6¢ obdty dv Aéyovary), doch dit loopt ten

1) Vgl. K. KuipEr, Vier PLATO-voordrachten o.a. bl. 76.

2) WINDELBAND, a. w. 5. 135.

3) RHoDE, Psyche II S. 113.

4) Ook in ander opzicht valt het speculatief karakter van de Orphiek op:
Goden zijn b.v. gepersonifieerde begrippen, verg. RHODE, a.w. II S. 114 Q.

5) Verg. BouLANGER, Orphée p. 48 sq.

6) Men vergelijke hierover het reeds eerder genoemde werkje van HowALp,
Mythos und Tragoedie, vooral S. 15 sq.



48

slotte uit op een oordeel gemeten aan het hoogste doel d.i. het hoogste
goed (Staat 599 D).

Zijn houding tegenover de volksreligie wordt vooral in later tijd
geheel door dit gezichtspunt beheerscht. Terwijl hij telkens de volks-
religie of de Orphiek blijkt te symboliseeren (zco spreekt hij Symp.
210 A van een ,,inwijding”’ in een hooger weten, Phaedo 8o D over
de ware Hades!), heeft hij deze toch vooral willen verdiepen. De ge-
zindheid van den offeraar is beslissend (Wetten 716 D e.a.), het
gebed moet rein zijn (Wetten 8o1 B), een opvallende verheffing
boven de gewone magische opvatting van offer en gebed.Een prak-
tisch voorbeeld geeft SOCRATES aan het slot van de Phaedrus (279BC).
De gewone voorstellingen worden niet zonder meer aanvaard, doch
wat PLATO voor den geest zweeft blijft een redelijke (d.i. zedelijk te
accepteeren) godsdienst (Wetten go3 C sq. verdediging van het gods-
geloof). Aan dit streven komt ten slotte de Orphiek meer tegemoet
dan de volksreligie,

In PLATO's wil tot eigen stevig gefundeerd oordeel ook in religiosis
ligt iets heroisch. Ondanks gewaardeerde zelfstandigheid echter
blijkt deze zoowel van den denker als den dichter gebonden te zijn.

Had bij PLATO's algemeene beschouwing ten slotte toch het idea-
lisme den boventoon, van zijn godsdienstige beschouwing kan dit
feitelijk niet gezegd worden. Elke religie leeft van de (aanschouwe-
lijke) voorstelling, niet van het (onaanschouwelijke, abstracte) begrip,
Zij gaat altijd uit van een werkelijkheid als verondersteld gegeven,
Daarom geeft de bond met de Orphische strooming een merkwaar-
dige zwoelheid aan PLATO's werk. Telkens opnieuw verdringen zijn
godsdienstige voorstellingen zijn machtige wijsgeerige visies.

PLATO’s eerbied voor de overlevering en zijn diep godsdienstig
gemoed dwingen tot een verbinding die zal blijken geforceerd te zijn,
en die zijn aanvankelijken critischen opzet geheel te niet doet.
Dan als het logische op den achtergrond komt (in de Wetten), voert
een wijze resignatie tot een godsdienstphilosophie, die meer gods-
dienst dan philosophie is. Zijn oncritisch denken krijgt grooten in-
vloed op zijn godsdienstige voorstellingen: a. op zijn godsbegrip;
b. op zijn menschbegrip.

Zijn niet doorgedachte natuurbeschouwing heeft zijn ziel-begrip
zeer geschaad, niet het minst doordat deze dcor hem gekoppeld



49

werd aan de stof, ondanks zijn afkeer van de stof. En dit heeft op
zijn begrip van het hoogste zijn als idee van het bewustzijn (ziel)
een grooten invloed gehad.,

De eenheid van het absolute (de absolute werkelijkheid), de uit-
eindelijke steun van een aan zichzelf overgelaten verwarde ziel wordt
naar beneden gehaald tot die ziel (en de haar omgevende werkelijk-
heid) en prijsgegeven aan een veelheid van zieledeelen, of een veel-
heid der natuur. Tot een volkomen breken met het polytheisme is
PLATO niet gekomen 1).

Tot zelfs in de Wetten vinden wij het geloof aan daemonen en
godenzonen uitgesproken. Ook is de volksvoorstelling van een
daemon als ,,tweede ik (Phaedo 113 D) niet afgewezen. Geheel in
deze lijn is de gewone ontwikkeling van polytheisme tot pantheisme
(Wetten 899 B dedr elvar wlijpn mdvra). In beide gevallen is PLATO
een naturalistische opvatting van de godheid niet te boven.

Zijn onklare zielsbeschouwing heeft nog een andere zijde. De
»nbesmetting” van de ziel door de ,,stof” moet ongedaan gemaakt:
de ziel moet een langen tocht doormaken (zielsverhuizing) aleer het
volmaakte bereikt is (Elyseesche velden) [Menon 81 A sq. e.a.].

Zoowel door deze Godsopvatting nu als door deze zielsbescho-
wing wordt het diepste geheim d.i. de vrijheid bij den eigen levens-
grond ruw geschonden. .

In de ,,wederkeer” is van wezenlijke ,,verlossing” geen sprake.
Deze ,,wetenschap der ziel’” miskent het raadsel volkomen. Het
zelf wordt immers aansprakelijk gesteld voor wat het niet gedaan
heeft. De diepe ernst van vergelding en gericht wordt te niet gedaan
door het volkomen onpersoonlijke van deze leer, En omdat PLATO
altijd weer stuit op een zinnelijkheid die hij niet overwinnen kan,
moet vrijheid noodzakelijk bevrijding worden, verlossing vlucht. De
ziel blijft immers tegenover de stof staan, en het lichaam is als een
kerker, Zoo kent ook de verantwoordelijkheid geen werkelijke schuld
(Wetten goq B C), want zij is geen verantwoordelijkheid voor iets
(vgl. ook het slot van ons tweede hoofdstuk).

Zoo hebben PLATO's verheven en critische gedachten zich niet
doorgezet en is zijn idealisme gestrand op een zeer vaag naturalisme,

Des te klemmender is de'vraag, welke beteekenis zijn mythen hier
hebben.

1) Sam WIDE, Griechische Religion S, 224: Sowohl Platon, wie Aristoteles
und die Stoiker lehren keinen klaren Monotheismus.

4



HOOFDSTUK IV

HETMODERNE MYTHEPROBLEEM—PLATO'S WERKELIJKHEIDS-
BEGRIP — NAIEF REALISME

Zooals wij PLATO’s wijsbegeerte niet ten volle konden verstaan en
waardeeren buiten verband met de historische ontwikkeling van het
denken tot op heden, zoo zullen wij ook, om een antwoord te krijgen
op de vraag naar de werkelijke beteekenis van zijn mythe, hiertoe
niet in staat zijn indien wij ons tot PLATO zelf beperken,

De mythe toch is geboren in de duistere gangen der ,,ziel’” doch
wil tevens in die donkerheid licht verspreiden. Zij dwingt ons dus
haar terstond te brengen voor de rechtbank der wijsgeerige critiek
en haar op haar intentie te toetsen. Als in elk wijsgeerig oordeel stijgt
ook in de mythe in zekeren zin het bewustzijn uit boven eigen en
anderer ziele-inhoud en verdwijnt de verwarring om plaats te maken
voor de klaarder omlijndheid van het begrip.

De vraag naar de mythe is derhalve de vraag naar de mogelijkheid
harer pretentie. Zij brengt ons onmiddellijk voor de moeilijkste
vragen van het denken. In onze inleiding wezen wij er reeds op dat
de mythe er aanspraak op maakt ons een zekerheid te kunnen geven
over de alomvattende werkelijkheid. Willen wij derhalve ons een
oordeel vormen over de beteekenis der mythe, dan hangt dat oordeel
af van onze inzichten in het zelf en de werkelijkheid en het kennen
van die werkelijkheid door het zelf.

Wij zagen (in ons tweede hoofdstuk) dat PLATO, om de hoogste
allesschragende werkelijkheid niet prijs te geven, de zinnelijk waar-
neembare wereld losliet. Maar kon hem dan zoo het zelfbewustzijn
de gewenschte zekerheid geven? Openbaart die hoogste werkelijkheid
zich in het bewustzijn? Hoe dan? Is het bewustzijn zonder de zinne-
lijke aanschouwing ook maar eenigermate denkbaar? Is zedelijk
leven denkbaar zonder het natuurlijke?

Zoo blijkt voldoende dat de vraag naar de aljdaa (waarheid én



5I

werkelijkheid) van de mythe bij PLATO ons tot het hart der wijsbe-
geerte voert en slechts beantwoordbaar is in wijder verband, waarin
ook PLATO’s grondgedachten critisch onderzocht worden.

In den loop der tijden is de waardeering der mythe zeer verschil-
lend geweest, Men heeft er in willen zien de adaequate uitbeelding
eener bovenzinnelijke absolute werkelijkheid, of slechts een wille-
keurige fantasie waaraan iedere realiteit ontbrak, Het standpunt dat
men innam tegenover die allerlaatste van niets afhangende op zich-
zelf rustende werkelijkheid, besliste over de waarheid van de mythe.

Een classiek voorbeeld van de metaphysische interpretatie der
mythe is SCHELLINGS identiteitsphilosophie, die de mythische ge-
dachtenwereld als het wezen van het absolute verklaren wil, als een
noodzakelijk element in de zelfontplooiing van het absolute proces ?).
Na SCHLELING, in de geheel op de natuurwetenschap gerichte positi-
vistische, voor een ,,hoogere’” waarheid en werkelijkheid geen oog
hebbende negentiende eeuw, is de waardeering der mythe sterk ge-
daald, en als men thans algemeen van een terugkeer tot de mythe
spreekt en deze weer met SCHELLING in verband brengt ?), is een
»eritische” beschouwing als ,,trait d'union” tusschen metaphysica
en positivisme dringende eisch. Reeds PLATO heeft met nadruk be-
toogd, dat in de mythe stellig niet de volledige waarheid uitgedrukt
werd, doch dat zij evenmin geheel en al onwaar te noemen was
(Staat 377 A & 8¢ xal dAndi).

Van een critische d.i. vragende houding tegenover de werkelijk-
heid uitgaande willen wij, evenals wij PLATO's leer van ruimte en
tijd en causaliteit vergeleken met moderne uitkomsten, ook de functie
die de mythe in zijn philosophie heeft, teekenen tegen den achter-
grond eener moderne (Kantiaansche) probleemstelling, hierbij op
enkele gedachten uit onze inleiding dieper ingaande.

KANT had zij het terloops de aandacht gericht op het probleem
van de mythe. CoHEN en NATORP hebben zich eveneens met het

vraagstuk bezig gehouden, doch het niet aan een afzonderlijk onder-
zoek onderworpen,

1) Een helder overzicht geeft ApoLr Arrwonn, Der Mythos bei Schelling,
1927.
2) Zoo GERBRAND DEKKER, Riickwendung zum Mythos, 1930,



52

Voortbouwend op de grondslagen der Marburgsche Kant-inter-
pretatie heeft ERNST CASSIRER zich aan deze zware taak gezet 1). In
zekeren zin zich kantend tegen CoOHEN's kennisbegrip, dat nog al
te Zeer zijn uitgaan van de math. physica verraadt 2), heeft CASSIRER
de critische methode ook willen toepassen op de z.g. geestesweten-
schappen, hiermede zich plaatsend in de hedendaagsche vraagstelling,
waarvan het beperkt Marburgsche standpunt dreigde los te raken.

In zooverre geeft nu CASSIRER het empirisch psychologische be-
oordeelen van de mythe (positivisme) en SCHELLINGS metaphy-
sische verklaring toe, dat hij aanneemt dat het subjectum agens der
mythe nergens anders te zoeken is dan in het menschelijk bewustzijn,
dat n.l. de mythe teruggaat op mythisch denken 3).

In de mythe toch treedt het bewustzijn in zekeren zin buiten zich-
zelf en heeft zich een eigen ,,wereld” verwekt. De mythe is een be-
paalde wijze van objectiveering, zij uit zich volgens een eigen imma-
nenten regel, een eigen ,,noodwendigheid”’.

Stellen wij het proces van den opbouw der mythische gedachten-
wereld tegenover de genesis van het wetenschappelijk natuurbegrip,
dan zien wij echter hoe in de mythe de verschillende objectiveerings-
richtingen nog niet scherp gescheiden zijn, hoe zij hierin zeer dicht
de gewone wereld der onmiddellijke ervaring naderen.

Voor het wetenschappelijk bewustzijn is het z.g. ,,gegevene’ der
werkelijkheid een bewustzijnswerkzaamheid gefundeerd in het oor-
deel. De ordening der waarnemingswereld berust op identificeeren,
onderscheiden, vergelijken. De constantheid der dingen en hun
eigenschappen, die het naieve denken in de werkelijkheid meent te
moeten constateeren, lost zich op in constante verhoudingen (b.v.
maat of getal). Dat constante is niet volstrekt doch relatief, en de

“objectiviteit staat niet eens en voorgoed vast doch is een blijvende
geestesactie. Objectiveeren is afzonderen, abstraheeren: het bij-
komstige moet onderscheiden worden van het blijvende, het toe-
vallige van het noodwendige. De verschillende zinnelijke indrukken

1) Die Begriffsform im mythischen Denken 1922, Sprache und Mythos 1925,
Das mythische Denken 1925.

2) Die Begriffsform S. 2.

3) Een kort overzicht geeft SNETHLAGE in een opstel: Het mythische en het
wetenschappelijke bewustzijn, in diens: Kritische Philosophie, Theologie en
Psychologie bl. 47 sq.



53

moeten zorgvuldig becritiseerd, geselecteerd worden om in begrip
en oordeel tot kennis gefixeerd te kunnen worden.

Nu is de mythe een bepaald ,,gezichtspunt”” van het bewustzijn,
dat de natuur of de ,,ziel”’, het uiterlijk en het innerlijk op eigen
wijze ziet. De xploic van het empirisch-begripmatig weten ont-
breekt hier. Het mythisch bewustzijn is bevangen in de bloote over-
gave aan denindruk zelf en haar praesentia. Hierin gaat alle ,,zijn"",
alle ,,waarheid”, alle ,,werkelijkheid"" op. Dit wordt noch aan het
verleden, noch aan de toekomst gemeten. Tusschen de ,svoorgestelde’’
en de ,,werkelijke’’ waarneming is geen onderscheid, evenmin tus-
schen waken en droomen, dood en leven 1), schaduw en dat wat
schaduw geeft.

Dat najeve werkelijkheidsbegrip, dat boven de zinnelijke gewaar-
wording slechts amper zich verheft, blijkt overal het mythisch be-
wustzijn te doordringen. De mythe die (evenals de taal, de kunst en
het theoretisch kennen) de actieve scheppende kracht van het ,,tee-
ken'" openbaart, blijft ook hier steken in een stoffelijke substantieele
opvatting waarbij naam en persoon, beeld en zaak samenvallen, Het
»teeken” duidt niet iets anders aan, doch is werkelijk (b.v. een
tooverformule of gebedshymne). CAssirer heeft als eigenaardige
wet in het mythisch denken ontdekt ,»der Konkreszenz oder Koinzi-
denz der Relationsglieder” ®), waardoor ,,beteckenis” en ,,ding”,
»Zin'" en ,,zijn”’ samenvallen, concresceeren. Op de laagste trap van
ontwikkeling is de mythe in zijn geheel (immers nauw verbonden
met den cultus) magisch: woordbeeld, klankbeeld, schriftbeeld
hebben alle een eigen dvvaus.,

Tweeérlei moet ons opvallen wanneer wij het werkelijkheidsbe-
grip van het mythisch bewustzijn analyseeren: 1° de substantiali-
teit; 2° het nog-nauw-verbonden-zijn der (latere) onderscheiden
objectiveeringsrichtingen. De mythe is materialistisch doordat zij
opgaat in het concreet-aanschouwelijke, En doordat zij die concrete
aanschouwing niet principieel doorbroken heeft, hebben de ver-
schillende objectiveeringen die het cultuurscheppend bewustzijn
steeds zuiverder voltrekt, hun eigen methode niet gevonden,

Objectiveeren is zoeken van eenheid en wetmatigheid, hetzij die

1) Vgl. SNETHLAGE, Het mythische en wetensch. bew. bl. 52 en 53,
2) Das mythische Denken S, 83.




54

eenheid gevat wordt in het begrip goed, schoon of waar. Een oordeel
,»deze mensch is goed, deze bloem is mooi, het oordeel twee maal
twee 1is vier is waar’’, is slechts mogelijk gemeten aan de volstrekte
eenheid: het goede, hét schoone, hét ware. De hoogste eenheid is
dus een blijvende taak van het bewustzijn, dat als transcendentaal
bewustzijn slechts denkbaar is, Het empirisch bewustzijn moet om
bewustzijn te zijn ,,deel hebben aan’’ het transcendentaal bewustzijn
(de idee). De empirische oordeelen: deze mensch is goed enz. zijn
slechts mogelijk als gerichtheden op die hoogste eenheid. In het
empirisch bewustzijn zijn die onderscheidingen (goed, waar, schoon)
nooit ten volle voltrokken. Alle objectiveering is een voortgang door
de eeuwen of een terugwinnen van het eens verlorene. Hier is blij-
vende strijd en onvermijdelijke teleurstelling.

De mythe (= het mythisch bewustzijn) kent geen strijd en even-
min teleurstelling, en slechts met het voortschrijdend cultuurproces
gaat zij haar eigen banden voelen.

De eenheid die alle objectiveering nastreeft is voor haar geen
,,taak” doch is haar zonder meer gegeven. Alle theoretisch, ethisch,
religieus kennen is ondergeschikt gemaakt aan de onmiddellijkheid
der zinnelijke aanschouwing. Ook als het scheidingsproces reeds ver
gevorderd is, blijft voor het mythisch denken op het oogenblik der
aanschouwing een bepaald voorwerp, een bepaalde periode, of een
formule, volstrekt d.w.z. alle betrekkingen met een ander voorwerp
e.d. worden verbroken. De veelheid wordt opgeofferd aan de een-
heid van het oogenblik (een tooverstaf, een dies nefastus). Dat is het
karakter van het z.g. ,,einmalige". ,,Statt in das Schema einer Regel
eines notwendigen Gesetzes gebannt zu sein, erscheint jedes Objekt
sofern es das mythische Bewusstsein ergreift und erfiillt wie etwas
nur sich selbst Angehoriges, wie etwas Unvergleichliches und Eigenes
(curs. v. 0.) !). De hoogste slechts van zichzelf afhangende werke-
lijkheid wordt zoo gevat in een hier en nu, en dat is mogelijk omdat
nog niet wordt ingezien dat verschillende objectiveeringsrichtingen
vanuit verschillende gezichtpunten in één ,,object” samenkomen,
en ieder voorwerp dus opgelost wordt in een veelheid van relaties.
Een ,,ding" is ten slotte niets anders dan een knooppunt van mathe-
matische verhoudingen en wetten, die op hun beurt niets anders

1) Das mythische Denken S. gb.



55

zijn dan functies der oneindigheid!). Het Unbedingte werkt in
ieder ,,bedingt’’ object,

Het besef van deze oneindigheid, dat Unbedingte, kan evenwel
niet ontbreken. Er dringt iets door van een hoogste eenheid en wer-
kelijkheid die toch niet gegrepen en begrepen is. De huiver voor een
bepaald voorwerp of voor een bepaalde plaats (tabce) wordt begrijpe-
lijker.

Het wil ons voorkomen dat CASSIRER te weinig de aandacht gericht
heeft op dezen ,,Zug zur Transzendenz %), die de mythe te allen
tijde in hooge mate kenmerkt.

Het mythisch bewustzijn wil bereiken wat het toch niet kan be-
reiken, en omdat het het onmogelijke van zijn kennen (= kunnen)
niet heeft ingezien, stelt het zich tevreden met een surrogaat: magie
en mantiek. Door deze beide toch wordt het transcendente binnen
de waarnemingswereld getrokken en eraan dienstbaar gemaakt, het
Unbedingte tot het bepaalde neergehaald en zelf bepaald, En hier ligt
nu juist het voornaamste kenmerk van de mythe: het neerhalen van
het bovenzelf tot het benedenzelf.

Dit komt duidelijk aan het licht in de mythische waardeering van
tijd en ruimte en causaljteit.

Voor KANT zijn zooals wij reeds zagen (men zie ons tweede hoofd-
stuk), ruimte en tijd vormen die de ervaring mogelijk maken. Naast
de categorieén moet hij deze aanschouwingsvormen aannemen om
onze waarneming te fundeeren. De mythe gaat aanvankelijk op in
het geheel der concrete aanschouwing, waar ruimte en ruimtelijk-
heid, tijd en tijdelijk gebeuren samenvallen. Evenwel vullen hier
»ruimte” (= een bepaalde ruimte) en ,,tijd"” (= een bepaalde tijd)
zich met een geheel eigenaardigen inhoud: het mythisch bewustzijn
onderscheidt tusschen heilige en profane plaatsen, tusschen heilige
en onheilige tijden. De beteekenis die een bepaalde plaats of een be-
paald gebeuren krijgt voor het mythisch denken, verabsoluteert
zoo'n plaats of zoo'n gebeuren. Alle werkelijke door het denken
gezette relaties worden verbroken, de grenzen die getrokken worden
zijn geen scherpe mathematische grenzen (groot, klein, ver, nabij),
doch worden op grond van een bijzonder (mythisch) belang bepaald.
Wanneer derhalve ruimte en tijd (evenals het getal) wel trappen zijn

1) KUurTER, Im Anfang S. 133.
2) Das mythische Denken S, g7.




56

in het proces der objectiveering ,,wesentliche Hauptphasen im
Prozess der mythischen Apperzeption” 1), dan zijn zij het op een
andere wijze dan in het theoretische kennen. Tijd en ruimte zijn niet
ideeéle doch empirische voorwaarden voor wat in zekeren zin natuur-
wetenschap te noemen is.

Het empirisch karakter van den tijd komt nog scherper naar voren
in de noodlotsgedachte, (ontstaan uit de gedachte van den eeuwigen
kringloop), waarin de mythe zich geheel losmaakt uit het momenteele
zinnelijke affekt. In beiden ligt de gedachte besloten eener univer-
seele wereldorde. Deze orde krijgt echter een (in de lijn van het
mythische interesse) bijzondere waarde; het wordt een macht die
goden en menschen bindt. Ook hier wijkt de quantificeering voor de
qualificeering, met een eigenaardig materieelen inslag,

Dat in de mythe het geestelijke geheel aan het stoffelijke onder-
worpen #) 1s, komt vooral scherp uit bij het causaliteitsbegrip.

Volgens KANT is causale verbinding een »»synthetischer Grund-
satz”. Synthese veronderstelt analyse. De verschillende elementen
van een organisme worden uit elkaar genomen en volgens verschil-
lende gezichtspunten gescheiden of verbonden d.w.z. onder een
bepaalde wet gebracht. Wat naast elkaar voorkomt kan gescheiden
worden, het ver-verwijderde verbonden.

Een dergelijke analyse kent de mythe niet. Voor haar is alles »in
elkaar”: elk lichamelijk deel van een mensch (haar, nagels) s die
mensch, Tusschen deel en geheel wordt niet gescheiden: het deel
is het geheel: pars pro toto. Wat, zij het ook nog zoo uiterlijk, in
ruimte of tijd met elkaar in verband staat, wordt causaal verbonden.
Gelijktijdigheid en oorzakelijkheid zijn ident: juxta of post hoc
wordt propter hoc (de zwaluw brengt den zomer). Terwijl het weten-
schappelijk bewustzijn bepaalde ,,00rzaken’ verbindt met bepaalde
»gevolgen™, kan voor het mythisch denken ailes oorzaak worden,
omdat alles met alles tijdelijk of ruimtelijk in aanraking komen kan,
Oorzaak is altijd een ,,ding", nooit een zekere bepalende omstandig-
heid. Elk proces, alle werking of verandering wordt teruggebracht
tot afwisseling tusschen concreet-individueele bestaansvormen. De
vraag naar het ,,waarom” is dan ook niet beantwoord door het bij-
zondere onder een algemeene wet te brengen, doch het bijzondere

1) Das m. D. S. 106,
2) Zoo o.a. CassIrRer, Das m, D, S. 77.




57

individueele gebeuren wordt ,,verklaard’ door een persoonlijke wils-
handeling. Ziekte of dood zijn b.v. te wijten aan den invloed van een
of anderen boozen geest. In zekeren zin dringt dus het mythisch
denken verder dan het theoretische: het wil ook het ,,toevallige”,
»einmalige’” verklaren. De mythe kent het begrip foeval als zoodanig
niet. Het begrip toeval ontstaat eerst aan en door het begrip nood-
wendigheid, Het bijzondere wordt onder een algemeene wet gebracht,
waardoor het eene verschijnsel in noodwenig verband met het
andere komt te staan, b.v. de physiologische voorwaarden voor den
dood moeten als zij aanwezig zijn altijd den dood ten gevolge hebben,
Waarom evenwel in een bepaald geval die voorwaarden aanwezig
zijn wordt niet verklaard. Het mythisch bewustzijn wil ook dit
,,einmalige’’ begrijpen en laat het voortkomen uit een bewuste doel-
stelling. Het begrip ,,0orzaak” wordt ondergeschikt aan het begrip
,,telos”. Een mechanische verklaring treedt terug voor een teleolo-
gische. Tevens verliest het doel zijn eigen karakter. Oorzaak en doel,
zij het ook bewust gewild, worden in hun werking stoffelijk opgevat
(b.v. magische manipulaties).

Nu ontbreekt aan de mythe de voortgang niet: geleidelijk-aan
wordt het zelf van het niet- of benedenzelf onderscheiden juist door
een nauwere begrenzing van het bovenzelf (personifieering der god-
heid) 1). Het zelfbewustzijn is door de mythe evenwel niet ontdekt.
Dat 1s slechts mogelijk door de wijsbegeerte, waarin de enkeling zich
losmaakt uit het geheel. De mythe vraagt niet, doch weet. De wijs-
begeerte is het die steeds weer opnicuw tot vragen zet, Eerst door
haar worden de verschillende objectiveerings-richtingen ieder in hun
eigen methode d.i. vrijheid doorzien, en is ook de vrijheid van het
bewustzijn (= zelfbewustzijn) verstaanbaar. Voor de mythe blijft
die vrijheid een gesloten boek 2).

In de Grieksche wijsbegeerte is het vooral PLATO die met grooten
durf en klaarheid het probleem van de veelheid der verschijnselen
en de hoogste eenheid die het mogelijk maakt die veelheid, zij het
ook steeds weer voorloopig, tot een bepaalde (beperkte) eenheid
samen te voegen, gesteld heeft. Het hoogste zijn of de hoogste wer-
kelijkheid kan niet gegeven zijn in een tastbare en zichtbare wereld,

1) Vgl. hierover Das m. D. S, 216 sq.
2) Das m. D, S. 105.



58

noch in een dzepovpdrios 1émos onttrokken aan alle menschelijk be-
wustzijn. Met verachting wees PLATO de gedachte van de hand als
zou dat hoogste zijn stoffelijk zijn (Soph. 246 A B). Wij kunnen haar
op geen wijze waarnemen doch ten allen tijde veronderstellen wij
haar (door den vorm van veelheid-eenheid) in onze oordeelen (Phil.
15 D xa¥ &xasrwy 1@y Aeyouévav). PLATO's werkelijkheidsbegrip is,
zoo gezien, noch positivistisch noch metaphysisch doch critisch: de
hoogste eenheid, het hoogste zijn, de werkelijkheid blijft taak, en
wel voor een bewustzijn. En ook dit (menschelijk) bewustzijn is
slechts denkbaar als taak d.i. idee.

En toch zou de slotsom al te voorbarig zijn, als zou PLATO een
mythische gedachtenwereld zooals CASSIRER ons die geteekend
heeft, geheel vreemd zijn.

In ons tweede hoofdstuk wezen wij erop dat PLATO ruimte en tijd
niet ontdekte als vormen der zinnelijkheid, noch de causaliteit als
verstandscategorie, en dat hij dus niet zag dat de gewaarwordings-
inhoud eerst door de causale ordening in ruimte en tijd waar-ge-
nomen kan worden. In het eene begrip aiodmoic gaat dan ook de
onderscheiding tusschen gewaarwording en waarneming onder. De
stand der wetenschap in zijn dagen, een systematische aanwending
van de wiskunde op de natuur niet kennend, bood hem geen hel-
pende hand.

Noodlottige gevolgen vloeien hieruit voort in het bijzonder voor
het ethisch en godsdienstig bewustzijn. Vooral in ons derde hoofd-
stuk hebben wij trachten aan te toonen dat wij bij PLATO een idealis-
tische beschouwing over de verhouding van het zelf tot het boven-
zelf (metaphysica) naast een naturalistische psychologie aantroffen,
tengevolge waarvan wij bij hem niet kunnen spreken van een radicaal
en consequent breken met het polytheisme,

Nu is er geen twijfel mogelijk, dat PLATO in vele en velerlei op-
zichten het mythisch realisme te boven is, hetgeen ook in bijzonder-
heden blijkt. Zijn opvatting van gelijicheid heeft niet veel meer van
een stoffelijke ,,overeenkomst’. Zijn uitspraken over waken en
droomen, leven en dood zijn allesbehalve primitief.

Omdat PrATO evenwel de neiging heeft de zich brutaal aan ons
opdringende werkelijkheid der zinnelijke aanschouwing tot ,,schijn”’
te verklaren (vraagt hij niet in de Gorgias 492 E of niet misschien



59

dit leven een dood-zijn is?), wordt hij de dupe van zijn eigen zuivere
begeerten. Overal doet de zinnelijke aanschouwing zich weer gelden
en blijft een ,,mythische” beschouwing der werkelijkheid mogelijk.
De zinnelijkheid krijgt zoo geen ,,eigen’ plaats en ongemerkt een
te groote.

Voor wij tot een in bijzonderheden gaande conclusie komen
willen wij dit nog van een andere zijde toelichten.

Ook uit zeer positieve uitspraken van PLaTo blijkt het dat hij het
naief-realisme nog niet geheel overwonnen heeft. Met de voor-
stelling van een van ons geheel onafhankelijke tijd-ruimtelijke wereld
was hij zeer vertrouwd. De organische natuur met haar worden en
vergaan, zomer en winter kon hij moeilijk loochenen, Haar overtui-
gingskracht is onweerstaanbaar. De kringloop (xt¥xios) van gebeuren
(een mythische categorie!) dringt zich vanzelf op (Phaedo 72 A B).
De tijd wordt eeuwigheid (Phaedo 107 C einep 4 woyy daddraros
Epedeiac On Oeirar ody Gmip tol ypdvov tovrov ubvor v § xalovuey
10 {7y, all’ dndp To¥ marros (scil. yodvov). Zoo wordt deze een alles
omvattende alles overheerschende macht; in de classieke plaats over
het apriori wordt het logische aan het tijdelijke ondergeschikt ge-
maakt (Phaedo 74 E 71pd #xelvov 100 ypdvov), zonderdat PLATO iets
van een tegenstrijdigheid voelt. Hij kon die niet voelen omdat de
functie van tijd en ruimte voor ons kennen hem ontging. Daarom
is de tijdruimtelijke wereld v66r onze geboorte en véér de schepping
(Tim. 52A 10 wjs ydpas del) ') en zal er hiernamaals zijn. Doordat
PLATO niet critisch (d.i. vragend, n.l naar de mogelijkheid en de
voorwaarden) tegenover de waarneembare werkelijkheid heeft ge-
staan, heeft hij zich deze voorgesteld als een (vanzelfsprekend) afge-
sloten geheel in r. en t., deze ongemerkt identificeerend met de
absolute werkelijkcheid. De kostelijke vondsten door hem gedaan
maakt hij zoo weer ongedaan.

Niet enkel uit zijn aanvaarding van den kringloop, doch evenzeer
uit zijn scheppingsgedachte en het daarmede verbonden oorzaak-
begrip spreekt PLATO’s naief realisme.

De schepping is niets dan een binnen het terrein der tijdruimtelijke
wereld zich voltrekkend, opvallend feit in den tijd. Een absoluut
begin (feitelijk een contradictio in adjectis) is even onmogelijk als een

1) RITTER, a. w. I1 S, 264 neemt de/ bij het voorafgaande rplrov 82 ad yévos
vé, APELT vertaalt echter: das ewige Reich des Raumes.




60

absoluut einde. Scheppen is slechts een bijzonder ingrijpen van den
dnmovpyds (Tim. 28 A). Deze verricht, zijn blik richtend op de
¢idos, den hoogsten vorm, het zijnde, zijn bijzondere werkzaamheid,
slechts het goede formeerend, en wordt zoo de oorzaak van deze
(goede) wereld. Alles heeft immers, volgens PLATO, een oorzaak,
derhalve moet ook deze wereld een oorzaak hebben, en die corzaak
is de dnuovpyds. Ook hier laat PLaTo zich leiden door de onmid-
dellijke evidentie der zinnelijke aanschouwing, die geen andere dan
waarneembare, concrete persoonlijke (d.i. individueele) oorzaken
kan kennen.

De vraag der oorzakelijkheid boeide PLATO in hooge mate (Phaedo
96 A sq.), doch hij was niet in staat eenerzijds het oorzaak-en-gevolg-
zijn te zien als een mechanische reeks zonder eenig vast punt (begin
of eind) door het menschelijk bewustzijn zelf gezet, anderzijds de
oorzakelijke werking van den wil (b.v. van den dnuioveyds), te ver-
staan als een bewustzijns-werkzaamheid binnen het gebied der
natuurcausaliteit, die door die causaliteit niet gehinderd wordt.

Nu 1s het bewustzijn altijd het bewustzijn van iets, van een werke-
lijkheid, De zinnelijk-waarneembare werkelijkheid, als zou deze zich
als 't ware in het bewustzijn afdrukken, en het bewustzijn dus het
rustig vlak zijn waarop de beelden der werkelijkheid zich vertoonen,
kan dit niet zijn, Die werkelijkheid is hoogstens één gezichtspunt
van het bewustzijn, één werkzaamheid, zelf afhankelijk. Het ware
karakter van het bewustzijn manifesteert zich echter vooral in die
activiteit die onder den drang van het ,,Sollen” ontstaat, Eerst in
het zedelijke wordt het bewustzijn richtingnemend, strevend, d.i.
levend '). De hoogste werkelijkheid van het hoogste goed vindt het
bewustzijn zelf, uit zichzelf. Van die werkelijkheid is het zich dus
bij uitstek bewust. Hierdoor komt het boven zichzelf uit en boven
het niet-zelf. In het ,,Sollen” verstaan wij eerst recht de eigenaardig-
heid van actief en passief tegelijk zijn van het bewustzijn. Ook aan
het theoretische kennen ontbreekt de werking van het ,,Sollen”
niet. Maar het mysterie van het bewustzijn peilen wij niet indien
wij het theoretische en het zedelijke kennen niet streng scheiden en
onderscheiden.

Dat zedelijke wilsuiting, zedelijke vrijheid ten slotte alleen op

1) NaTorp, Philosophie S. 74.



61

zichzelf rust, alleen uit zich zelf vrij d.i zichzelf kan zijn onder de
werking van het ,,unbedingte Sollen"’, verstond PLATO niet. Hij wordt
er telkens weer toe gedreven het ,,behooren’ te verankeren in een
hoogste alles te boven gaande werkelijkheid, die toch weer naar
analogie van deze (natuurlijke) werkelijkheid beoordeeld wordt.
Doordat PLATO de natuur-causaliteit niet als een categorie begrepen
heeft die slechts een principe is voor de kennis der waarnemingswer-
kelijkheid (natuur), heeft hij het oorzaak-en-gevolg-zijn vanzelf uit-
gebreid ook over de niet-waarneembare, niet-relatieve, absolute wer-
kelijkheid, waartoe ons natuurkennen zich niet kdn uitstrekken,

Een absolute tijdruimtelijke werkelijkheid verbonden met een
eeuwige oorzakelijkheid levert als resultante noodzakelijk de gedachte
op van den kringloop. Past men deze gedachte toe op het (myste-
rieuze) bestaan van individueele zielen, dan krijgen wij de leer der
zielsverhuizing, waarin een bewijs te vinden is dat een materialis-
tische zijnsleer correlaat is aan een naturalistische zielkunde.

Bij PraTo kleeft de zinnelijkheid dan ook aan de ziel (=het zelf)
in haar voor-aardsch bestaan (Phaedrus) en in het hiernamaals
(Phaedo). De ziel moet als thuishoorend in de reine velden der
goddelijke werkelijkheid, goed zijn en kan toch bevlekt worden
(Phaedo 81 B). Terwijl er dus feitelijk alleen van de ,,ziel’” als goed
zou mogen gesproken worden (correlatie met de idee Phaedo 80A s5q.),
spreekt hij toch van goede én slechte (= bevlekte) zielen (Phaedo
107 D).

Als deel der ééne (absolute) tijdruimtelijke werkelijkheid is de
ziel bij PLATO een soort ,,ding op zichzelf”’, een voorwerp als andere
voorwerpen, of een vage kracht, waartoe wij besluiten moeten op
grond van de waarneming van haar uitwerking (vgl. b,v. Phaedo
98 C). Aan de pretentie der zinnelijke aanschouwing kan PLATO ook
hier niet ontkomen. De ziel wordt voortdurend beschouwd naar
analogie van het menschelijk lichaam 1), Uitgaande van de zinnelijke
waarneming kan de ziel niet zijn: een, ondeelbaar, geestelijk, eeuwig,
doch moet blijven een vluchtig, vervloeiend levensbeginsel, dat geheel
gebannen is in den kring van het stoffelijk zijn, waarbij voelen, ge-
waarworden, willen een ongescheiden ongedifferenticerd geheel

1) RITTER, a. w. II S. 429: ,,Besonders hiufig werden aber da (d.i. in de
vroegste Platonische dialogen) Analogieschliisse gezogen, die das am Korper
Beobachtete (curs. v. 0.) auf das geistige Gebiet {ibertragen wollen™.



62

vormen, De ziel denkt men zich zoo nu eens in het lichaam, dan weer
er buiten (geestverschijningen!) Nergens blijkt duidelijker dan hier,
hoe bij PLATo de grenzen tusschen natuur en bewustzijn, ziel en
lichaam, geest en stof vervloeien. PLATO gebruikt yuysj in den zin
van: levensprincipe, bewustzijn, en (onsterfelijke) ziel. Vandaar dat
z1j nu eens waarneemt door middel van het lichaam (Theaet. 185 E)
dan weer dit bondgenootschap hooghartig negeerend enkel in het
hoogste zijn leeft, terwijl het lichaam zich slechts inlaat met het ver-
gankelijke, wordende (Soph. 248 A B). Nu eens staat de yuvy7 onder
invloed van het lichaam (Phaedo 81 B), dan weer beheerscht zij dat
lichaam (Phaedo 8o A). Geen wonder dat PLATO worstelt met een
veelheid van ,,zieledeclen’” (Phaedrus), die sterk aan een mythische
beschouwingswijze herinneren ).

PLATO's nog-niet-critische waardeering van ruimte en tijd, en zijn
substantieele opvatting van oorzakelijkheid maakt een naief-realis-
tische beschouwingswijze ook van de feitelijk niet waarneembare
werkelijkheid (,,ziel” en ,,God", ,,zelf” en ,,bovenzelf") verklaarbaar.
Dit gevoegd bij een nog eenigermate materialistische psychologie en
als noodzakelijk uitvloeisel daarvan een naturalistische godsop-
vatting, maakt een overwinning van het mythische werkelijkheids-
begrip hoogst onwaarschijnlijk. Hoewel PLATO als individueel denker
en dichter aan de gevonden mythestof een anderen vorm gaf, liggen
in zijn wijsbegeerte niet de mogelijkheden de mythe louter te zien
als een ,,teeken’’ van een niet-benaderbare werkelijkheid Ook zijn
onmiddellijke uitspraken die erop wijzen dat hij aan de zinnelijke
aanschouwing een al te groote plaats (moest) toekennen, wettigen
deze conclusie.

In zekeren zin is PLATO's wijsbegeerte een zegegang van mythos
naar ethos, doch de zege werd niet behaald, het doel niet bereikt.
PLATO's overwinning van de stof was een Pyrrhusoverwinning.

Bij Prato vloeit het geestelijke menigmaal samen met het mate-
rieele, het psychische met het ethische, het menschelijke met het
goddelijke, het bepaalde met het onbepaalde, het tijdelijke met het
eeuwige 2).

Het is de tragiek van zijn denken dat hij, na een vlucht naar de

1) Men vergelijke CassiRer, Das mythische Denken S. 202 e.a.
2) OvINk, Der Meno und Hippias Minor S, 8s.



63

hoogste hoogten der abstractie, terecht schijnt te méeten komen bij
een zinnelijkheid die hij met angstige schuwheid meed.

Daarom is het bij hem, als hij aan den p#dos een bepaalde alijdaa
toeschrijft (Gorg. 523 A), niet allereerst de vraag wat volgens hem
onder alijdea is te verstaan, doch of hij aan wat hem daarbij voor
den geest zweefde trouw is kunnen blijven,

Voordat wij evenwel de eindrekening opmaken, willen wij PLATO
zelf eerst uit zijn mythen tot ons laten spreken.



HOOFDSTUK V

PLATO'S MYTHEN EN (OF) ALLEGORIEEN?)

De woorden van de taal missen (zooals wij reeds opmerkten)
vasten inhoud. Eerst de wijsbegeerte tracht het logisch nog te weinig
bepaalde woord volgens haar speciale bedoelingen te bepalen, het
tot begrip te maken. De spreektaal onderscheidt niet streng tusschen
beeld, allegorie en symbool, zoomin als tusschen mythe, sprookje
sage en legende. Eerst vanuit een doelbewust gekozen gezichtspunt
is een scherpe afgrenzing mogelijk.

Hoe PLATO in het bijzonder over mythe, allegorie en symbool
denkt is niet te zeggen. Een strenge begripsbepaling zoeken wij bij
hem tevergeefs. Hij sluit zich eenvoudig aan bij het spraakgebruik.

Het woord uidos is bij hem dan ook niet streng begrensd, het
beteekent immers én verhaal én godenverhaal ), Bovendien gebruikt
hij het woord soms afwisselend met idyos (Wetten 713 Asq.),
soms in tegenstelling ermee (Prot. 320 C, Gorg. 523 A). Ook noemt
hij niet iedere ,,mythe’” 1dyos of uidos. Phaedrus 259 B wordt
de ,,mythe’” van de krekels ingeleid met het gebruikelijke 2éyerar,
Phaedrus 274 C wordt van de ,,mythe” van THEUTH gezegd:
*Axofy ¥° B Myav tdv mporépwy o 8 dindis adrol loaow.
Van de zeer betrekkelijke waarde van een woord is PLATO diep door-
drongen (Symp. 212 C du xai Gy yaipes dvoudiwy, Tovto dvéuale).
De visie overheerscht bij hem het systeem. Hij in woordkunst
door weinigen geévenaard beschikt van uit de reine hoogten

1) Wij kunnen er niet aan denken PLATO's mythen naar hun vollen rijkdom
tot hun recht te doen komen. Wij stippen slechts aan wat in onmiddellijk ver-
band staat met onze probleemstelling. Daarom beperkten wij ons ook zeer in
het behandelen van literatuur.

2) Verg. ook PERCEVAL FRUTIGER, Les Mythes de Platon p. 36: ,,Ce récit
— ou ce mythe — n’est pas rigoureusement enchainé’. Voor een uitvoerige
behandeling van de verschillende plaatsen waar het woord pidos of een aequi-
valent voorkomt verwijzen wij naar L. CouTuraT, De Platonicis mythis p. 3 sq.



65

van zijn kunstenaarschap vrijmachtig over het woord, De behoefte
aan aanschouwelijkheid gaat hem somtijds boven de noodzaak van
het klare begrip,

Het conflict tusschen (zinnelijke) aanschouwing en abstracte
zijnsvisie (verg. ons tweede hoofdstuk)—waarmee PLATO geheel stond
op den bodem der toenmalige cultuur 1), — dat wij in anderen vorm
in zijn godsopvatting en menschbegrip terugvonden (verg. ons derde
en vierde hoofdstuk), treedt zoo binnen zijn mythen in ver-
scherpten vorm naar voren.

Uit den drang naar aanschouwelijkheid komen allereerst voort
zijn vele uitgewerkte vergelijkingen (efxdvec). Al zegt SOCRATES
ook (ironisch) dat het hem moeite kost (Staat 488 A yiloypwe
eixd{w), hij betoont zich een meester in het maken van vergelij-
kingen. De kunstenaar PLATO bewerkt hiermee een veel onmid-
dellijker effect dan met een abstract logisch betoog.

En toch is het niet alleen de onweerstaanbare drang van den
kunstenaar, de klaarheid van het begrip terug te dringen achter
de rust van het beeld. Indien het onmiddellijke felle zonlicht ons
verblindt, trachten wij het in het water te Zzien (PuAEDO gg D).
Het denken stoot telkens op vragen die niet enkel moeilijk zijn
in uitleg (dus mede afhankelijk van de vatbaarheid van den
leerling), doch die qua tales het begrip niet of ter nauwernood
verdragen.

De menschelijke ziel met haar lusten en onlusten, haar zucht
naar genot en haar vele begeerten, ontglipt indien men haar volledig
in een begrip zou willen vastleggen. Wil Plato nu toch iets van de
onvoorwaardelijke noodzaak dat lustenleven aan banden te leggen
(ow@eoatvn) laten zien, dan bedient hij zich van een vergelijking
die stellig van orphischen oorsprong is (Gorg. 493 A sq.). Dat deel
van de ziel dat louter aan zijn begeerten toegeeft is als een bodemloos
vat, Maar dit beeld dringt dan ook onafwijsbaar de gedachte op,

_ 1) J. STENZEL, a.w.S. 100 5q: ,,Dieser Gegensatz einer lebendigen, noch in
lhrer Anschaulichkeit gemeinten Weltsicht und einer weniger scheinbar, enger
Formeln und ,,Prinzipien’” wird sich am Schlusse der Betrachtung der plato-
nischen Metaphysik mit gesteigerter Stiirke wieder aufdringen; wir haben in
ihm ein Grundphinomen griechischer Philosophie zu erkennen, das auf einen
Wesenszug des griechischen Geistes tiberhaupt zuriickweist'’.



66

dat men beter doet zich niet uit te leven. Zelfs CALLICLES moet het
beste deel kiezen.

Hier komt de kunstenaar den denker te stade. Het is niet het
genot van het beeld op zichzelf dat PLATO beoogt, doch het zijn
wijsgeerige vragen die een antwoord verlangen. Zeer bewust gebruikt
PLATO zijn vergelijkingen: het allerhoogste kan men door het denken
toch niet naderen, een veiliger weg is die van het beeld (Wetten
897 E mpos 0t eixdva 108 fowrmpévov flémovias dopaléiaregor Spav).

Een uitgewerkt beeld, waarbij PLATO ons zelf den sleutel tot
verstaan aan de hand doet, is dat van den stuurman die zijn taak
gedwongen over moet geven aan onervaren matrozen (Staat 488
A sq.). Prato krijgt hier de gelegenheid op voor iedereen begrijpbare
wijze de democratie te geeselen en haar fouten bloot te leggen.

De reden van dit omstandig verhaal is echter bovenal het hachelijke
van PLATO's bewijsvoering: de philosophen moeten regeerders
zijn én de philosophen zijn praktisch onbruikbare lieden, twee
oogenschijnlijk geheel onverzoenlijke beweringen.

Door een vergelijking maakt PLATO nu aannemelijk dat deze twee
stellingen toch vereenigbaar zijn. De schepelingen immers vragen niet
naar de vakkennis van den stuurman doch willen slechts hun eigen
zin gedaan hebben. Iederen stuurman die blijken mocht op de hoogte
te zijn van den stand der sterren enz., schelden zij voor een onnutten
weerprofeet.

Aan dit uitvoerige verhaal heeft PLATO een bijzondere beteekenis
toegekend: het scheepsvolk vertegenwoordigt de politieke macht-
hebbers en de voor onbruikbaar verklaarde stuurman den waren
regeerder (philosophos) [48g A sq.]. De vergelijking was tot allegorie
geworden en had een verklaring noodig,

Met JULICHER ') verstaan wij n.l, onder allegorie die redefiguur, die
een samenhangende rij begrippen (zin of verbinding van zinnen)
nverklaart” door middel van cen samenhangende rij van begrippen
uit een ander gebied. Wij moeten haar van een vergelijking onder-
sclxcic{en, in zooverre deze laatste slechts op één gedachte den nadruk
legt die in het z.g. ,,tertium” vervat is, waarbij dus de beide deelen

1) JiLicHer ,Gleichnisreden Jesu I (ate Aufl, 1899) S. 75,_80’ 81.

2) Tusschen allegorie en mythe zien GOEDEWAAGEN-SLIJPER blijkbaar geen

verschil. Op bl. 5 van ,,Prato de mythendichter” wordt gesproken over de
mythe van de grot en op bl. 37 over de gelijkenis,




67

van de vergelijking ieder hun eigen beteekenis en karakter behoudend
naast elkaar blijven bestaan, zonder dat de eene ,,zin’* boven den
anderen bevoorrecht wordt, terwijl juist de allegorie niet rust véor
dat de ,,beelden’ uit deneenen,,zin’ tot in bijzonderheden in een
anderen ,,zin"’ zijn overgebracht. Mogelijk blijft het echter dat de
vergelijking, althans ten deele, in allegorie overgaat, In de praktijk
vervloeien de grenzen.

Het is vooral de intuitief gegrepen waarheid die in beeld of ver-
gelijking gestalte krijgt. Wie de waarheid bezit wordt er persoonlijk
door aangesproken. Er kan een onweerstaanbare overtuigingskracht
uitgaan van een beeld. Die kracht lijdt evenwel onder al te groote
uitvoerigheid. Dan wordt de uitleg onmisbaar. De onmiddellijk-
heid wordt door de abstractie verbroken.

Een geheel aparte plaats neemt de z.g. ,,mythe van de grot” in
(Staat 514 A sq.), die geen mythe is en het cok niet zijn wil (uere
waita . . . dneixacoy 1ot mdde vy Guerépay gloy nadelac e
négr xal dnadevolag), Het is het meest zuivere voorbeeld van
een wijsgeerige allegorie. Wij hebben hier zonder twijfel een schep-
ping van PLATO zelf, verschillende beelden en vergelijkingen worden
tot een schoon geheel vervormd (Vgl. Staat 488 A 3¢ % moMan
avrd Evvayayely clxdlovra),

In deze z.g. ,,mythe’”” wordt het moeilijk demonstrabele van het
problematische der menschelijke kennis (émorijun) aanschouwelijk
gemaakt. Niet alles heeft een eigen beteekenis gekregen, reden te
meer om om uitleg te vragen.

In één opzicht kan men deze gelijkenis van de grot eerder een
allegorie noemen dan die van den stuurman. Het voorbeeld is niet
aan het gewone leven ontleend, doch heeft een ,»mythisch” karakter,.
zeer stellig onder invloed van PrLATO'S aansluiting bij de Orphiek.
De menschen zitten immers als in een grot (kerker deoparijpior
515 B) en dit leven is een schijnleven, er is een tegenstelling tusschen
ideeénwereld en zinnenwereld (Phaedo).

SOCRATES vergelijkt ons menschelijk leven en onze kennis met het
leven en de kennis van menschen die onbeweeglijk vastgebonden
zitten in een grot, Ver achter hen brandt een groot vuur, tusschen
hen en het vuur is een laag muurtje waarlangs figuren zich bewegen
met allerlei voorwerpen in hun handen. De menschenin de grot zien
echter van die figuren en voorwerpen, zoo mede van zichzelf, slechts



68

de schaduw, en zij zouden zelfs niet eens onmiddellijk de felheid
van het licht kunnen verdragen. De schaduwen hebben veor hen
een grootere werkelijkheid dan de werkelijkheid zelve. Eerst na
lange oefening en voetje voor voetje is het mogelijkide werkelijkheid
te leeren kennen.

Wanneern.l.een van hen van zijn boeien bevrijd werd en plotseling
om moest kijken in het licht, dan zou hij dit niet verdragen kunnen
en niet in staat zijn de voorwerpen te zien wier schaduwen hij
véordien zag. Zelfs zou hij het niet willen gelooven indien men
hem zeide dat hij zich tot op dat oogenblik vergist had, schaduw
voor werkelijkheid houdende. Sleept men hem nu de grot uit en
dwingt hem zoo het licht der zon zelf te zien, dan zal hij zichverzetten
en geheel verblind niets als werkelijk kunnen erkennen. Geleidelijk
aan zal hij echter eerst de schaduwen, dan de figuren in het water
en ten slotte deze zelf gaan onderscheiden. Daarna pas zal hij de
hemellichamen en den hemel kunnen aanschouwen, aanvankelijk
bij nacht, ten slotte ook overdag, om ten leste ook de zon in volle
werkelijkheid te kunnen waarnemen,ontdekkend dat deze het bestaan
geeft aan alle jaargetijden enz., en dus ookaan de verschijnselen
van de grot.

Heeft hij eenmaal dat inzicht bereikt dan zal hij zelf zich gelukkig
prijzen om zijn bevrijding, en zijn vroegere medegevangenen be-
klagen. Hij zal dan liever alles ondergaan dan weer een prooi te
worden van zijn vroegere schijnweten. Zou trouwens zoo iemand
weer afdalen in de grot, dan zal zijn oog de duisternis niet kunnen
verdragen en hij zich belachelijk maken omdat hij de schaduwbeelden
niet meer thuis kan brengen. Men zal zijn tocht naar boven de
oorzaak dezer beperktheid noemen en wie het opnieuw mocht willen
probeeren, ombrengen.

Wij krijgen hierna PLATO's eigen verklaring: De ons omringende
ruimtewereld is met de grot gelijk te stellen, de kracht van de zon
is het vuur van de grot. De tocht naar boven is de verheffing van
de ziel in het gebied van den geest (het denken, dmosc wonuds).
Ten slotte toont zich hier de idee van het goede, die zal blijken te
zijn de oorzaak van al het goede (dpd@»y te xai xaldy airia 517 C).
In de zinnelijke wereld verwekt zij de zon, in de ideéele wereld waar-
heid en rede.

Ook als PrLaTo zijn betoog over den philosophos verder voort-



69
zet, grijpt hij nog telkens terug op deze ,,allegorie’ (b.v., 521 C).

Wij kunnen de ,,mythe van de grot” zien als een bijzondere
praestatie van PLATO's kant, waardoor hij wil toonen dat hij bij het
mythe-dichten ook geheel zelfstandig te werk kan gaan, Wij zouden
kunnen spreken van een verbinding van mythe en gelijkenis, waar-
aan een diepere inhoud wordt gegeven, De allegoriseering van mythen
wijst PLaTo af (Phaedr. 229 E en Staat 378 D); zelf een allegorie
te dichten vindt hij allesbehalve nutteloos en noodeloos 1).

Als zoodanig kan men ook beschouwen de ,,mythen” (of ,,sprook-
jes’) van de krekels en van THEUTH in de Phaedrus (258 C sq.en
274 Csq.). De mythe van de krekels is een metamorphose in den
trant van Ovip1us: menschen die, in krekels veranderd, het bijzondere
voorrecht gekregen hebben zonder spijs of drank tot aan hun dood te
zingen en tevens aan de Muzen over te brengen wie van de menschen
haar geéerd heeft (met name door de beoefening der philosophie).

De zin moet zijn: het is niet onverschillig hoe wij onzen tijd door-
brengen; de krekels zullen onze geheime doeningen verklappen.
Dichtkunst immers en philosophie zijn een geschenk der goden,
wie zich daaraan overgeeft staat in hun dienst. Uit zichzelf toch kan
de mensch niets (o0 ydp mov Fywye téyrns nvos tob Aty péroyos
Phaedr, 262 D), het is de godheid (of de muze) die in hem werkt.
Dit sluit nauw aan bij de fpwrixy pavia, een centraal begrip van de
Phaedrus (265 B).

Dit laatste geldt in mindere mate van de mythe van THEUTH, den
daemon die het getal en het rekenen enz. uitvond en ook het schrift.
Dit laatste prijst hij aan koning THAMUS van Egypte aan als middel
voor versterking van het geheugen en ter verkrijging van wijsheid.
THAMUS wijst het evenwel af, omdat z.i. juist het schrift de menschen
te zeer zal laten vertrouwen op het geschrevene, en vergeetachtig
en achteloos zal maken; geen wijsheid brengt het dus, doch slechts
een schijn van wijsheid (oogliac . .. ddkay 275 A).

Duidelijk blijkt PLATO's bedoeling om grooten nadruk te leggen op
de verlammende, narcotiseerende werking van het geschreven woord.,

1) STEWART, The Myths of PraTo p. 16 zegt dat het verallegoriseeren van
bestaande mythen de ocorzaak is geweest dat men ook zelf allegorieén ging

maken, en wijst op BUNYAN's Pelgrimsreize (dat geen wijsgeerige doch theolo-
gische allegorie is).



70

In beide mythen wordt dus een belangrijke waarheid aangeduid.
Hoe zou men door middel van het begripmatig betoog de goddelijk-
heid van de Zpwnxy pavia of de geheimzinnige macht van het
persoonlijke (ongeschreven) woord kunnen uiteenzetten?

Van anderen aard 1s de mythe van de ynyeveic in de ,,Staat”
(414 C sq.). SocrATES noemt dit een Phoenicisch verhaal dat thans
niet meer geloofd wordt, en gaat eerst na groote aanzeling ertoe
over het te vertellen, Het beschavings- en opvoedingswerk aan de
burgers verricht heeft in werkelijkheid plaats gehad in den schoot
der aarde, waaruit zij volledig met geestelijke en stoffelijke gaven
toegerust zijn voortgekomen. Daarom moeten zij voor hun land,
hun moeder en opvoedster, ten allen tijde gereed staan en een
broederlijke gezindheid toonen voor hun medeburgers, die met hen
uit dezelfde aarde zijn gesproten. Dat dit evenwel een weiidos is,
staat ook voor GLAUKON vast. Het begin van de mythe onderscheidt
SOCRATES echter nadrukkelijk van het vervolg (415 A did’ Suws dxove
xal 10 lowwdy vov uddov), dat het belangrijkste deel is. In drie
standen (der regeerders, der helpers en der akkerbouwers en hand-
werkslieden) heeft de godheid die hen formeerde (6 Yeds widriwy)
bij hun geboorte respectievelijk goud, zilver of ijzer en brons
(xadxds) bijgemengd. Aan de regeerders droeg de godheid op er
zorgvuldig voor te waken dat iedere klasse overeenkomstig de ver-
menging met goud enz. zijn taak volbrengt, Ook kan iemand, indien
b.v. mocht blijken dat in hem goud aanwezig is, overgeplaatst
worden in een anderen stand dan waarin hij thuishoorde.

Is het eerste gedeelte van deze mythe volgens Socrates feitelijk
te verwerpen, het tweede gedeelte heeft de kracht van een beeld
of vergelijking. Ook GLAUKON maakt de splitsing. Als SOCRATES hem
vraagt of hij deze mythe geloof kan doen vinden, dan antwoordt
hij: wel wat betreft het nageslacht, niet wat de eersten aangazg
(o¥dauds ., .. Gnws y’ av avrol olror scil. ymyeveis), De mys-
terieuze oorsprong van het menschelijk geslacht plaatst ons voor
een onoplosbaar raadsel, er kan hoogstens over gesproken worden
door middel van een ,noodleugen”, Dat begrip ,,noodleugen’
komt in eenigszins anderen vorm terug in Wetten 663 D (&7 dyad®
yevdeadar), waar de bewering dat onrecht doen niet enkel schandelijk
en slecht, doch ook onaangenaam is, een leugen is, die de wetgever



71

echter ingang moet doen vinden. Ingang vond immers ook de mythe
van de gewapende mannen, die voortgekomen zijn uit de gezaaide
tanden, en toch was dit verhaal wel zeer ongeloofwaardig,

Verwantschap tusschen beide mythen (of sprookjes) is duidelijk
(vgl. Ovipius Metam. III 1—137). In de Wetten is de bedoeling
op het ongerijmde en tegennatuurlijke te wijzen, dat onrecht lijden
beter is dan onrecht doen. In de Staat grijpt SOCRATES dieper.
Het gansche menschelijk leven zooals dat zich aan ons voordoet
(dus niet enkel haar oorsprong in de onnaspeurlijke diepten
van de aarde) onttrekt zich aan onze analyse. Wij verstaan de ver-
scheidenheid van begaafdheden niet. Een godheid schonk ze. En
omdat nu de regeerders het goddelijk goud in hun ziel hebben,
hebben zij menschelijk goud of zilver niet van noode (416 E). Zoo
eindigt deze mythe in een beeld of vergelijking: het zuivere onge-
repte van de ziel 1s als het goud dat God gegeven heeft, waarbij alle
aardsche heerlijkheden in het niet verzinken.

Een vergelijking zonder dieperen achtergrond is de mythe van
GyGEs (Staat 395 D—360 B), die door de ontdekking van den
onzichtbaarmakenden ring in staat was den koning van Lydié van
den troon te stooten en het rijk aan zich te trekken. Zulk een vrij heid,
zegt GLAUKON, zou iedereen zich wel wenschen, ook hij die zich voor
rechtvaardig uitgeeft. Dan zou blijken dat deze laatste even harts-
tochtelijk zou rooven, moorden enz, als de onrechtvaardige, waardcor
bewezen zou worden dat niemand uit vrije verkiezing rechtvaardig
is, doch slechts onder druk van buiten, en dat de gerechtigheid geen
goed is (Staat 360 C).

Terwijl de mythen van de krekels, van THEUTH en van de ynyeveis
meer dan louter litteraire illustraties zijn, is de vergelijking met de vrij-
heid zooals die van GyGEes wordt overgeleverd (gdow 359 D), een ver-
gelijking-zonder-meer, (het was dan ook niet SOCRATES die haar uit-
sprak) waarbijslechts de stof aan een bekendsagenmotiefisontleend?).

Tot.nog toe ons beperkende tot Platonische vergelijkingen en
allegorieén, zagen wij dat deze soms geheel, soms gedeeltelijk,
den vorm van een mythe aannamen,

.1] COUTURAT a. w. p. 44 noot: Fabulam de Gygis annulo ... . inter Plato-
nicos mythos numerandam esse non censeo; neque enim Platonis propria est,
neque cum Platonica doctrina cohaeret.



72

Wij verstaan wellicht nu reeds, waarom PLATO de gewone alle-
goriseering, zoo geliefd in zijn tijd, afwees. Zijn gehechtheid aan
beeld en vergelijking werkte zich uit tot eigen allegorieén. Ook de
,mythen’ van de krekels en van THEUTH zijn stellig PLATO's eigen
vinding 1). Oneffenheden die weggewerkt moeten worden door
,,omduiding”, treffen wij hier niet aan: het ,,mythische” kleed is
doorzichtig genoeg en behoeft geen verdediging. Het speelsch en
,,toevallig’’ karakter van beide is onmiskenbaar. Doch ook als Plato
zich aansluit bij bestaande motieven (mythe van de ypyereic en
van GvGEs), dan is zijn uitspraak ondubbelzinnig. Het blijft een
kostelijk samengaan van ernst en scherts dat den meester verraadt.
Nooit heeft Plato zich afhankelijk gevoeld van bestaande mythestof
en zich laten noodzaken tot ,,verklaringen’ die slechts binnen een
beperkten gezichtskring mogelijk zijn. Uit het bestaande doet hij een
keus, geleid door wijsgeerige overwegingen.

De invloed van zijn denken is in het byzonder bij de z.g. ,,mythe
van de grot”” merkbaar, Deze brengt ons in het hart van PLATO's
zijnsleer 2) en geeft een wezenlijke bijdrage daartoe. ,,Wezen" en
,,uitbeelding”’ zijn hier niet te scheiden, Samenhang met de Orphiek
valt niet te ontkennen. Als PLATO's eigen dichting evenwel, geknecht
door het denken, is zij klaar en doorzichtig.

Dit kan men niet zeggen van de mythen over den eros van de
Phaedrus (246 A sq.) en het Symposion (203 A—204 C). De stof
stamt hier uit de Orphische en Pythagoreische voorstellingswereld,
de interpretatie is van PLATO zelf. Het lijdt geen twijfel of de duide-
lijkheid heeft hieronder geleden.

Wij willen hier wat uitvoeriger bij stilstaan.

De mythe in de Phaedrus valt allereerst op door de plaatsing.
Zij staat niet aan het einde van den dialoog, zooals zoo vaak, doch
aan het begin. Wellicht hangt ook deze plaatsing samen met den
inhoud, Niet het gericht in het hiernamaals is het voornaamste van
deze mythe,doch het oorspronkelijke leven van de ziel inhet hiervoor-
maals, hetbezitten,indeonmiddellijke aanschouwing, van het waarlijk
zijnde. Geen pessimisme, doch optimisme is hier de grondtcon ).

1) FRUTIGER a. W. pP. 233. 2) Vgl. BarTH, Die Seele S. 72.

3) VoN WiILAMOWITZ, a. W. I S. 445 sq. spreekt over de Phaedrus enz. als
over ,,ein gliicklicher Sommertag’’, en Kurter, Plato und wir S. 112 spreekt
van ,,Sonnenaufgang”’.



73

Dat er nauwe samenhang is met het overige van den dialoog, is
ondanks den schijn van het tegendeel niet te ontkennen 1),

Bewust van het gebrekkige van zijn schildering, niet zonder
een tikje ironie, teekent PLATO ons door de vergelijking met het
gevleugelde span en zijn menner het wonderlijk gecompliceerde
wezen van de menschelijke ziel, die goddelijk en menschelijk tegelijk
is (245 C).

Hij stelt het voor alsof ook bij de goden paarden en menners zijn;
allen evenwel edelen van edelen stam, Bij de menschen echter levert
het mennen groote moeilijkheden op, omdat daar het tweespan
bestaat uit één edel en één onedel paard. De verwardheid van de ziel
is als het geknot zijn van de vleugels. De ziel met ongebroken
vleugels doortrekt de gansche wereld en begeeft zich op verheven
banen. De ziel evenwel wier vleugels gebroken zijn, zwerft doelloos
rond tot zij in een of ander lichaam terechtkomt, waarmee zij dan
een levend wezen vormt.

Waarom echter hebben de zielen hun vleugels verloren? (246 D).

De natuurlijke kracht der vleugels heft het lichaam (z0 2ufoudés)
omhoog naar de woning der goden, waarlde vleugels der ziel voedsel
en kracht ontvangen.

In den hemel gaat ZEus voorop, zijn gevleugelden wagen besturend,
en een heir van goden en van daemonen volgen. EIf goden, elk zijn
bijzondere taak uitvoerend, rijden hun span &1ds ofpavod, terwijl
HEsTIA als twaalfde godheid achterblijft 2). Ongestoord kunnen zij
genieten van het schouwen van wat binnen den hemel is. Voor de
anderen (menschen) is deze tocht evenwel niet zoo gemakkelijk.
Want de menschelijke paarden zijn onharmonisch; het goede wil
samen met de goden omhoog, het slechte omlaag. Vandaar dat binnen
den hemel alleen de goden komen (247 B).

De bovenhemelsche streek (Smegovodvios wémos) heeft dan ook
nooit iemand beschreven en zal het ook niet kunnen %). Alleen de

1) Vgl. NaTorp, Ideenlehre S, 53 sq. en ook PoHLENZ, Aus Platos Werdezeit
S. 341.

. 2) Hiervoor verwijzen wij naar de aanmerking bij de vertaling van APELT
. 123.

3) NaTORP, Ideenlehre S. 62 zegt van deze uitspraak 247 C: ,,wie sollte man
das verstehen, wenn die ausfiihrlichen Darstellungen der Ideenlehre im Phaedo,
Gastmahl und Staat bereits vorausgegangen waren”. Het blijkt duidelijk dat N.




74

goddelijke geest (Ye00 dudvoia) woont in dit oord van het zuivere
zijn, waar zij zich voedt met het ware weten. Iedere ziel (der goden)
wordt het telkens vergund zich te laven aan den aanblik van deze
heerlijkheid.

Met de menschelijke zielen is het anders gesteld en met de eene ziel
‘weer anders dan met de andere. Die ziel die het best een god volgt
en zich bij hem aansluit, heft zich met het hoofd van haar stuurman
in de bovenaardsche ruimte en maakt zoo den rondgang der goden
mee, Met moeite schouwt zij evenwel het zijnde en slechts gebrekkig.
De meeste zielen bereiken echter dit niet eens: zij blijven beneden
de oppervlakte van den hemel (107 dvw Zmoviar 248 A), doordat
z1j) elkander verdringend door de schuld van den stuurman verlamd
worden en aan hun vleugels beschadigd. Deze moeten zich met de
tpopy dofaoty tevreden stellen, aan de schouwing van het zijnde
geen deel hebbende (dreleic tijs o dvroc Péas). En toch zouden
de vleugels slechts kunnen groeien gevoed door het voedsel op de
velden der waarheid. Wie eenmaal iets van de waarheid geschouwd
heeft, blijft tot den volgenden rondgang vrij van het leed. Wie niets
gezien heeft wordt vervuld van vergetelheid en slechtheid en zijn
vleugels vallen ter aarde.

De ziel die het meest gezien heeft, komt in het lichaam van een
vriend der wijsheid en schoonheid en een dienaar der Muzen en van
Eros. Op hemvolgt die wordt een wetsgetrouwe krijgs- en heersch-
zuchtige koning. Als derde een goede staatsman, temand die goed
zijn huishouden bestuurt of een goed handelsman. Als vierde een
turner of iets van dien aard, als vijfde die het leven zal gaan leiden
van een ziener of priesteres.De zesde zal een dichter of ander kunste-
naar worden, de zevende een handwerksman of boer, de achtste
een sophist of volksbedrieger, de negende een tyran,

Voor allen geldt dat wie rechtvaardig leeft tot het einde, dien-
overeenkomstig zijn lot ontvangt, De ziel keert binnen den tijd van
tienduizend jaren terug vanwaar zij gekomen is. Slechts die zielen
die zonder eenige egoistische bijgedachte (ddéiws 249 A) zichop de

PI.A‘I.O'S diepe inzicht in het problematische van woord en begrip niet heeft
gepeild. Terecht heeft PoHLENZ, a.w. S. 334 gewezen op de uitdrukkingen

oUTe moTé bumioer en xar' dflav, waarmee ook N, geen rekening heeft gehouden.
Vgl. ook 255 D.



75

wijsbegeerte hebben toegelegd, krijgen reeds na het derde duizendtal
jaren hun vleugels, terwijl de anderen zich aan een gericht moeten
onderwerpen. Deels gaan dezen dan naar de strafplaats in de onder-
wereld om te boeten voor hun zonden, deels komen zij in een plaats
des hemels en leven daar naar verdienste geheel overeenkomstig hun
menschelijk leven.

Na duizend jaren kiezen beide groepen volgens lot en keuze het
tweede leven naar ieder wil. Men kan zelfs in een dierenlichaam
terechtkomen en omgekeerd. Wie echter nooit de waarheid heeft
gezien, komt niet in een menschenlichaam.

Het logische samenvatten van de vele zinnelijke indrukken tot
een eenheid is de herinnering (dvdurnois) aan dat wat de ziel eens
zag. Dat is het groeien van de vleugels, en slechts bij hen die waarlijk
wijsheid zoeken is dat mogelijk.

De erkenning dat de mythe voorloopig hier eindigt is noodig om
zich een juist begrip te kunnen vormen van de verhouding tusschen
mythe en allegorie bij PLaTo. Waar het eindpunt valt blijkt o.i.
duidelijk uit de wijze waarop Socrates voortgaat: ,,dat is nu onze
schildering (16yos) van de vierde soort waanzin” (249 D), waarmee
hij aanknoopt bij het betoog dat aan de mythe voorafgaat (245 A sq).
Wat nu volgt is stellig geen voortzetting van de mythe doch ,,ver-
klaring’’; allereerst van de »-herinnering”’ (249 D sq.), en vervolgens
van de ,,schoonheid” (250 C sq.). De verschillende beelden en meta-
phoren van de mythe worden als zoodanig aangemerkt, geheel in
aansluiting bij 246 A, waar het begrip ,,vergelijking” ingevoerd
15 (¢ 0¢ Zowxer).

Het menschelijk leven, inzonderheid dat van een waarachtig
philosooph die vol heimwee is naar het volstrekt schoone waar hij
thuis hoort, wordt verstaanbaar door den dieperen geestelijken achter-
grond, d.w.z. zijn waanzin wordt begrijpelijk. Die waanzin is de
allerbeste, n.l. de liefde tot het schoone. Tedere menschenziel moet
het zijnde geschouwd hebben. Tochis het om allerlei oorzaken voor
de ziel moeilijk zich dat zijnde, al dat heilige (ra izpd), te herinneren,
Slechts van enkelen is de herinnering sterk genoeg., De gerechtigheid
en de zelfbeheersching e.d. zijn hierbeneden zoo zwak, en slechts
afbeeldingen van de ware gerechtigheid enz. Dat nu wat afgebeeld
1s, is zeer moeilijk te zien. Met volle kracht straalde die ware schoon-



76

heid toen wij ons met ZEUS en de andere goden op de rondvaart
bevonden 1), Dat was de volmaaktste wijding die denkbaar is,
onbevlekt en vrij van wat wij het lichaam noemen (250BC). ).

Slechts het verlangen naar wat toen geschouwd is, heeft Socrates
nu zoo lang over de herinnering (urfjun) doen uitweiden (wédq@
1@y tére viv paxpérepa epnrar 250 C). Thans is de beurt aan de
schoonheid zelf.

Zijn wij op aarde gekomen (Jefigo), dan vatten wij haar met het
scherpste onzer organen, n.l. het gezichtsvermogen. Het 1s de schoon-
heid die gezien kan worden, niet de rede, en de schoonheid wordt
gezien in de zinnelijke dingen, en wel door hem die het laatste de
wijding heeft ondergaan en indertijd veel geschouwd heeft. Wanneer
deze een goddelijk gezicht dat de schoonheid goed weergeeft, ziet,
dan doorvaart hem een huivering en hij wil het als een god vereeren.
Door de uitstraling der schoonheid worden de vleugels bevochtigd
en de verdorring wijkt, Zij groeien weer aan 2). Het gevoel is als van
de prikkeling van het tandvleesch als de tanden komen. Zonder de
nabijheid van het zinnelijk schoone treedt terstond de verdorring
weer in en verdrogen de vleugels.

Naast pijnigende smart over het verlorene blijft er in de ziel een
vreugde achter door de herinnering aan het schoone. Nadat SOCRATES
nog deze hunkering naar het schoone in verheven waardige woorden
geteekend heeft zegt hij: ,,Dien toestand noemen nu de menschen
eros” (252 B).

Ook de diepere zin van Zeus’ gevolg (verg. 249 A sq.) wordt ten-
slotte verklaard: die godheid welke de ziel bij haar eersten rondgang
gevolgd heeft, bepaalt haar later karakter. Zoo zijn b.v. de volgelingen
van ARES de moordlustigen, n.l, als later de Eros zich van hen meester
maakt. En altijd zal men zoolang de ziel nog niet verdorven is, dien
god na willen volgen in dit leven en dienovereenkomstig ook het
voorwerp van zijn liefde zoeken. Zij die Zeus gevolgd hebben, kiezen
een geliefde die de mogelijkheid in zich heeft tot wijsgeer en heerscher.
Heeft men zoo iemand gevonden dan zal men alles er voor in het werk
stellen, dat ook deze werkelijk wordt wat als mogelijkheid in hem

1) Dit is duidelijk de uitleg van het beeld van den tocht uit de mythe.
2) Beeld van de inwijdingook aan het einde van de mythe 249 C.
3) APELT vertaalt (251 A): ,,wie Regen fillt es auf das sprossende Gefieder”.



77

schuilt. Ziende op de godheid zoekt men den God in zichzelf en
hem vindendstreeft men ernaar dat ook de geliefde hem vindt en
hem zooveel mogelijk (xa¥ Sooy dvvardy) gelijk wordt. Zoo valt ook
den geliefde de ,,inwijding” ten deel door den in liefdesrazernij
verkeerenden vriend.

Ook de wijze waarop men de geliefde tracht te winnen wordt
daarna in beeld gebracht. Uitvoerig grijpt PLATO terug op het eerste
deel der mythe (253 C sq.): de beschrijving van het tweespan waarvan
het eene paard goed en het andere slecht was (248 A). Die was nog
niet af (xal »iv &u juiv 1avre pevétw), er bleef nog over de vraag
naar den aard van de dgery) van het eene paard en van de xaxia
van het andere.

Het goede paard nu is schoon van bouw, met hoogen nek, gebogen
neus, wit van kleur en met zwarte oogen, een minnaar van bezonnen-
heid (cwpgoaivy) en eerbied en vertrouwd met,,de ware voorstelling'’
(adnthvijs d6Ene éraigos)). Het slechte is kort van hals, met stompen
neus, zwart van kleur met roodbeloopen oogen, brutaal en overmoedig,
slechts luisterend naar de ZWeep.

Wanneer nu de ,,menner” het aangezicht van den geliefde gezien
heeft en zijn ziel door den aanblik daarvan doorgloeid is, dan weet
het edele paard zich te beheerschen, het onedele wil er evenwel
onmiddellijk op af, zich niet aan prikkels of zweep storend, en dwingt
het andere paard en den menner zich naar den geliefde te begeven
ter wille van het zingenot. Eindelijk geven deze toe en komen zij
plotseling te staan voor het lichtende aangezicht van den geliefde,

Maar op dat oogenblik komt den wagenmenner de absolute
schoonheid die hij eens heeft aanschouwd voor den geest, met schaam-
te wordt hij vervuld en houdt plotseling de teugels in. De paarden
vallen, en het onedele paard ontsteekt in woede en scheldt zijn span-
genoot en den menneren beschuldigt hen van lafheid enwoordbreuk.
Met moeite is hij tot uitstel te brengen. Doch later zal hij hetzelfde
weer doen, Eerst als dit vele malen heeft plaats gehad is het onedele
paard tot rede te brengen en nadert men den geliefde in schaamte
en met eerbied,

1) APELT vert. S. 130 (opm. 81) merkt hierbij op: ,,Hier fillt Platon aus dem
Bild heraus. Dem dupoedis pépos der menschlichen Seele aber nicht dem
Ross ist dieser Zug zu zuschreiben'’.



78

Dit is het einde van de mythe 1). Tot slot komt nog een verklaring
en nog een uiteenzetting van den toestand van den waren geliefde
en de ware liefde (255 A sq.), waarbij in het bijzonder bij het groeien
van de vleugels en bij den strijd der paarden stilgestaan wordt
(255 CD en 256 A) en Prato dus zeer duidelijk het allegorisch
karakter van de mythe aangeeft 2). De liefde in zijn verschillende
uitingen is in beeld gebracht: de werkelijkheid gaat iedere adaequate
beschrijving te boven (xail of &u aémovder oider 08 et gpdoar
255 D). _

Een geordend en philosophisch leven is een gelukkig leven.
Alle slechtheid van de ziel wordt onderdrukt en zoo is bereikt het
hoogste wat menschelijke bezonnenheid en goddelijke waanzin
een mensch vermag te schenken (256 B). Wie evenwel een onwijs-
geerig leven leidt, zal nooit dit hoogste deelachtig worden. Wie
eenmaal den hemelschen tocht (¥megovgarios nogela 256 D) is begon-
nen, zal echter niet meer in duisternis geraken, doch in volmaakt
geluk zijn leven voortzetten. Wie zich echter met menschelijke
bezonnenheid inlaat en karig in de liefde is en den geliefde niet tot
ware vrijheid voert, zal negenduizend jaren zonder geest (dvoug)
over en onder de aarde rondzweven.

Na deze door SocraTes dichterlijk (vois dvépaoy . .. mompuxois
uowr (257 A) genoemde mythe gaat de gewone dialoog weer voort.

Tusschen de mythe van de Phaedrus en die van het Symposion
is naar inhoud en vorm overeenkomst. Beiden concentreeren zich
om het begrip eros en beide zijn volgens PLAT0's duidelijke bedoeling
allegorieén.

De mythe van den Eros uit den mond van D1oTImA opgevangen
en door SOCRATES doorgegeven, is de eenige mythe van het Sym-
posion die in directen samenhang met PLATO's wijsbegeerte staat,
Noch de mythe van ARISTOPHANES noch de hymne van AGATHON
komen hiervoor in aanmerking, Wat AcaTHon zelf zegt, getuigt
daarvan. Hij verwerpt zijn mythe: »Wat ik toen zeide schijn ik
gezegd te hebben zonder dat ik wist wat ik zeide’ (201 B)

.

1) STEWART a. w. p- 334 eindigt pas 257 A, zonder van de zeer in het oog
springende onderscheidingen tusschen »mythe' en uitleg gewag te maken.

2) STEWART blijkt (a. w. p. 330) wel deze onderscheiding te maken:,,Butfi
the chariot itself is allegorical, its Path through the Heavens is mythic',



79

Nadrukkelijk maakte SoCRATES scheiding tusschen het wezen
van den Eros en zijn werkingen. Zijn wezen is het ueragv-zijn, een
midden tusschen God en mensch, sterflijk en onsterflijk, die de
eenheid bewerkt van het al. De Eros is een daemon, want al het
»daemonische" is een midden tusschen God en mensch.

Zijn vader en moeder te noemen is niet gemakkelijk, dat zou een
langere uiteenzetting vergen (203 B). De mythische inkleeding luidt
aldus: op een feest ter eere van de geboorte van APHRODITE was ook
Poros. Aan het einde van het feest kwam ook PENIA een gave smeeken,
Op listige wijze weet zij van haar en Poros een kind te krijgen n.l.
ERros. Daarom is ERros de begeleider van APHRODITE en haar dienaar
en minnaar van het schoone. Als kind van PEnIA is hij steeds arm
en ruw en barvoets en dakloos, door zijn vader Poros is hij een listig
zoeker van het schoone en goede, dapper, vermetel, onvermoeid,
vol van het levendigste streven naar kennis der waarheid, een ge-
weldig toovenaar, giftmenger en sophist. Hij is nooit geheel ver-
stoken van rijkdom en nooit volledig rijk, hij houdt het midden tus-
schen wijsheid en onwetendheid.

Met &e ydp dde begint feitelijk reeds de uitlegging, en is de
mythe in engeren zin ten einde 1),

Duidelijk blijkt hier de verwantschap met de mythe van de Phae-
drus %), Men kan hier terecht de vraag opwerpen of PLATO er niet
een volledige allegorie mee beoogt. De plaatsing in het geheel van
DioTiMA’s rede, overwoekerd door een diepzinnig en moeilijk
te begrijpen betoog over den Eros, maakt dit zeer waarschijnlijk,
temeer daar de mythe-vorm buitengewoon weinig opvalt. De Eros
heeft weinig van de orphische voorstelling behouden ), de oor-
sprong uit het ei wordt niet genoemd, en zelfs de vleugels die in de

1) FRUTIGER a. w. p. 30 noot 1 maakt terecht de opmerking dat JowgrT
(Dialogues of Prato II p. 316 sq) ten onrechte deze mythe niet noemt, en
dat STEWART (a.w. p. 414 en 428—430) de mythe verkeerdelijk voortzet tot
212 A, het slot van SOCRATES' betoog (GOEDEWAAGEN-SLIJPER beginnen 201 D
en eindigen 206 A), maar FRUTIGER zelf eindigt ook te laat (204 C).

2) ZELLER, a.w. II* S. 610 5q. heeft terecht dit verband gelegd onder het
gezichtspunt van de »philosophischer Trieb"”, Ook ZELLER'S verklaring van
de mythe (2e Aufl. S. 386 noot), die de ver-doorgevoerde allegoriseering van
SUSEMIHL e.a. afwijst, komt ons principieel niet onjuist voor.

3) Men vergelijke hiervoor HARRISON, Prolegomena p. 624 sq. over ,,Orphic
cosmogony'’,



8o

Phaedrus (nog) de stof boden voor zeer uitvoerige allegoriseering,
worden hier gemist. In het Symposion is de Eros de scheppingsdrang
van den mensch in de meest verschillende vormen. In de rede van
DioTima doet de mythe dienst om het bovenmenschelijk karakter
van den oorsprong van den Eros naar voren te brengen, en den
nauwen samenhang tusschen zijn oorpsrong en ziyn karakter. De
gansche menschelijke cultuur rust niet op zichzelf en kan nooit uit
zichzelf verstaan worden: dezelfde gedachte die ook in de Phaedrus-
mythe in het centrum staat, die (niet toevallig) juist de arvduvnaw
in het middelpunt plaatst, Beide dvdurnois en &ws zijn de sym-
bolische uitdrukkingen van ’s menschen afhankelijkheid. Dat blijkt
ook uit de manier waarop nadruk gelegd wordt op het feit dat zieners-
gave noodig is om te verstaan dat liefde is de verwekking en voort-
brenging van het schoone ter wille van het blijvende bezit van het
coede (206 B). Hier schiet SOCRATES' eigen discursieve denken te
kort en heeft hij een leermeester noodig (207 C). De grond van alle
verlangen van den Eros is onbegrijpelijk! Het doel is het goede en
de onsterfelijkheid, doch wie verstaat dit?

Er is graadverschil, de liefde voor het lichamelijk schoon zal
blijken van minder waarde te zijn dan de geestelijke liefde. De
hoogste trap isslechts bereikt in de eenige wetenschap gericht op het
bijzondere schoon van het eeuwige op-zich-zelf-zijnde zijn. Om dit
te verstaan moet men zich zeer inspannen: een laatste en hoogste
wijding is daarbij noodig (210 A).

Het menschelijk leven wordt dan eerst waardevol als de mensch
dat oer-schoon aanschouwt, en dan eerst zal hij in waarheid deugd-
zaam kunnen zijn.Wien dat ten deel valt wordt een gode-welgevallige
en krijgt de onsterfelijkheid.

SocraTEs zelf noemt dit een loflied op Eros, doch laat vrij, het
anders te noemen. Een p@¥éc noemt hij het niet, Trouwens de voort-
gezette rede van D1oTiMA geeft ons een uitwerking van wat in de
,»mythe’ opgesloten ligt, er tevens ver bovenuit gaande. De mythe
is een allegorie geworden en de allegorie verloopt in een uiterst
subtiel en abstract betoog, waarvan de ®addeas evenwel in het
oncontroleerbare eeuwige zijn zich oplost,

Wie PLATO's mythen allen op een en dezelfde wijze wil beschou-
wen, stuit af op den rijkdom van PrLATO's uitbundige fantasie. En



31

toch kan men met recht zeggen dat de meesten een noodkreet zijn,
voortgekomen uit de crisis van het denken. Het denken gaf volgens
PLATO tenslotte de zoo vurig begeerde uiteindelijke vastheid niet.
Het wijst evenwel heen naar een gebied van andere orde, dat ons
slechts tot steun kan zijn indien wij erin gelooven.

Dat geloof echter is in zijn zuiverheid en volstrektheid niet gegeven,
en nergens voorhanden. Voortdurend dreigt het te ontglippen. Hoe
uiterst precair het menschelijk geestelijk leven feitelijk is, blijkt wel
het meest uit het feit, dat wat juist de eenige vastheid kan geven,
de hulp inroept van wat het ver beneden zich moet achten: het
denken en de taal. Geloof vraagt om beeld en symbool, waarin
begrip en woord op bijzondere wijze samenvallen. De menschelijke
zwakheid spitst zich toe in de gebrokenheid van zijn religie.

PLATO’s grootheid wordt niet het minst merkbaar in de bewustheid
van zijn tekort. Hier is de gevoelige PLATO sterker dan de onbewogen
ARISTOTELES.

Zoo krijgen de door ons genoemde mythen een geheel noodwendige
plaats in PLATO’s philosophie,

En toch is die plaats telkens weer anders. Men zou drie groepen
kunnen onderscheiden: 1e de ontologische (Phaedrus en Symposion),
2¢ de ethische (Gorgias, Phaedo en Staat) en 3e de theologische
(Staatsman, Timaeus en Wetten).

De mythen uit Phaedrus en Symposion leggen in het bijzonder
den nadruk op het eeuwige onveranderlijk zijnde en de problemen
van de menschelijke cultuur. Zij zijn mythen ,,van den hemel uit",
Ook de rede van DioTima verheft zich ver boven het menschelijk
standpunt. Door de wondere verbinding van inspiratie en reflexie
ontstaan allegoriseeringen zooals wij elders niet aantreffen bij
PLATO.

Het besef echter van ’s menschen tekortkomingen verbreekt
de blijde stemming eener harmonieuze genieting.Het schuldbesef
en het komende gericht zijn de centrale gedachten van de mythen
uit Gorgias, Phaedo en Staat. De correlatie idee-verschijning
wordt ten slotte ethisch gewaardeerd. Scherts heeft plaats gemaakt
voor ernst. Deze mythen mogen in PLATO's bewustzijn geen adae-
quate uitdrukkingen zijn van de bovenzinnelijke werkelijkheid,
allegorieén, als door PLATO zelf gewild, zijn de hierbedoelde ook niet.

Dat kan men evenmin zeggen van de mythen uit Staatsman,

6



82

Timaéus en Wetten. Het ethische had een aanvulling noodig in het
godsdienstige, geheel in aansluiting aan PLATO's toenemende gods-
dienstigheid.

In de Gorgiasmythe wordt ons het gericht geteekend, in samenhang
met den inhoud van den dialoog. Deze is geheel gericht op de vraag
naar het praktische handelen (onder werking van o dyaddv) en
de beteekenis hiervan voor het menschelijkeleven ). Het beste isin
leven zoowel als in sterven, aldus besluit de dialoog, de gerech-
tigheid en elke andere deugd te beoefenen (527 E). Het grootste
van alle rampen is, dat de ziel behept met allerlei kwaad in den
Hades komt (522 E).

De mythe, van welker &daa SOCRATES overtuigd is, heeft
ongeveer den volgenden inhoud. Onder KRONOS was er een wet voor
de menschen, die ook nu nog geldt onder de goden (523 A #»
oty vouos Gde mepl avdodmwy Eni Kpdvov xai del xal yiv Eouy &v
¥eois) 2), dat hij die zijn leven in gerechtigheid en vroomheid door-
gebracht had naar het eiland der gelukzaligen verplaatst werd, om
daar in volle zaligheid te wonen, wie een goddeloos leven geleid
heeft in den Tartarus boete en straf moet lijden. De rechters
evenwel waren levenden over levenden. Daarom kan het oordeel
niet juist zijn: de menschen zijn nog bekleed met schoone lichamen,
met adel en rijkdom en hun gerechtigheid is veelal schijn. Ook
de rechters zijn niet onbevangen, doch worden belemmerd door
de zinnelijkheid (oogen, ooren, lichaam). Daarom mogen de men-
schen voortaan hun dood niet meer vooruit weten en zoowel rechters
als zij die berecht worden, moeten naakt zijn. Tot rechters worden
gemaakt RHADAMANTUS, AEACUS en Minos. Minos zal het eerambt
krijgen, te beslissen als de beide anderen in twijfel zijn, opdat het
oordeel zoo rechtvaardig mogelijk zij (fva dc duxatordry 7 xplos

1) GOEDEWAAGEN-SLIJPER, a. w. bl. 7 hebben dit te weinig naar voren
gebracht, als wij lezen: ,,in beide Mythen (ook van de Phaedo) zien wij een
zich afwenden van het leven....”.

2) CroN-DEvscHLE, Platons Ausgewihlte Schriften, Gorgias, merkt bij deze
plaats op: ,,Dieses Gesetz wird durch den Beisatz é=i Kpdvov als anfangslos,
durch die Bestimmung xal del bis &7 als endlos, somit als ewig, durch die
Worte év deois als jeder menschlichen Willkiir entriickt, als defos, und durch
die scharfe Fassung seines Inhalts (rov pév — 7évd¢) als ausnahmslos hinge-
stellt.”’



83

I mzpl wijs mopetus [of zij naar de eilanden der gelukzaligen of naar
den Tartarus zullen gaan )] voic dv@pdnois).

Met de woorden radr’ Zowv... & iy axnxods moreto dindi
evac (524 A) breekt de mythe af 2) en krijgen wij een uitvoerigen
uitleg van de beteekenis van den dood (524 B) en van de straf (525 B).
Het feit dat de mythe hier uit is, is voor een juiste waardeering
van veel gewicht.

PrATOgeeft dus zelf aan hoe hij de mythe opgevat en haar dieperen
zin verstaan wil hebben.

Zooals het lichaam na den dood nog alle kenteekenen vertoont
van grootheid, mismaaktheid enz., die het bij het leven had, zoo ook
de ziel. Overeenkomstig haar leelijkheid, tuchteloosheid, overmoed
enz, zal zij geoordeeld worden, De dood is de groote ontdekier.

De straf is er om tweeérlei: a. om zelf beter te worden, b. om
anderen door het afschrikwekkend voorbeeld beter te maken. Het
ecerste geldt van hen die geneeslijke zonden begaan hebben, het
tweede van hen die ongeneeslijk (dviaros) misdaan hebben (Ar-
CHELAUS, naast TANTALUS, SISYPHUS en TiTyus).

Wie, als een philosooph, overeenkomstig het behooren geleefd
heeft en niemand in zijn rechten aangetast, komt op het eiland der
gelukzaligen,

Omdat SocRATES overtuigd 1s van de waarheid van deze mythe,
zal hij al wat de groote hoop eervol vindt opgeven en slechts zijn
eenige doel vinden in het zoeken der waarheid (526 D). Dit is ook
de eenige weg voor gelukkig zijn in leven en sterven (527 C).

De mythe is duidelijk, SocRATES' conclusies (ovppfalverr 524 A)

wijzen het uit, geen gewone mythe meer, Doch allegorie is zij ook
niet,

Onmiddellijk na de Gorgias-mythe behoort o.1. die uit de Phaedo
gesteld te worden %), De overeenkomst is hier veel grooter dan die

1) OvINK, Plato’s Gorgias bl. 9o,

2) GOEDEWAAGEN-SLIJPER geven o.i. ten onrechte de voortzetting tot aan het
einde van den dialoog (a. w. bl. 30 sq.) STEWART 2. w. p. 114 5q. eindigt midden
in 527 C en FRUTIGER a. w. P- 30 rekent het slot er nog bij.

3) PauL FRIEDLANDER, a. w., I S, 21 3 toont den nauwen samenhang (en het
onderscheid) aan, Wat den samenhang betreft wees hij er o.i. terecht op dat
Von ARNIM's meening dat de Gorgias geen zielsverhuizing kent (Jugenddialoge
S. 163) onjuist is, daar in de gedachte van het ,,voorbeeld” dat de dvlaror voor
anderen moeten zijn, de zielsverhuizing verondersteld moet zijn.




84

tusschen de Phaedrus- en Phaedo-mythe. Tusschen deze laatste twee
een overeenkomst te zoeken komt ons eenigszins gezocht voor 1),

De Puaepo wil langs dialectischen weg aantoonen dat de vraag
naar den zin van ons leven niet zonder antwoord behoeft te blijven.
En toch verlaat PLATO het vertrouwen in zijn eigen betoog, de midde-
len schieten tekort. Dat de ziel onsterfelijk is is zijn vaste overtuiging
(Phaedo 63 BC), maar in gewone bewoordingen kan er niet over ge-
sproken worden, De mythe wordt een belijdenis, ingegeven dcor de
hoop (68 A). Als het menschelijk denken zijn eindpunt bereikt heeft
(107 A B), is het woord aan de mythe. Daarom is ook het uitgangs-
punt van de mythische schildering niet critisch doch metaphysisch:
,,van den hemel uit”’ (110 B & tic dvawdey Bero) 2).

De eisch der onsterfelijkheid is gegrond op de behoefte der ver-
gelding (107 C D), in nauwe aansluiting bij orphische en algemeen
gangbare volks voorstellingen. Men rekentbovenbedoelde ,,inleiding”
gewoonlijk reeds tot de mythe, ®) doch SOCRATES' woorden wijzen
uit dat deze pas in 110 B begint met het bekende Aéyerar. Er wordt
duidelijk onderscheiden tusschen de utidos en het voorafgaande: de
zielsverhuizingsleer en de fantastische uiteenzetting over den toe-
stand der aarde, die op geen waarheid aanspraak maakt (108 D).

De mythe begint met de schildering-van-bovenaf (dvawder)
van de ,,eigenlijke aarde’ (7 yij a?w), die door haar kleurenpracht,
haar rijkdom van planten en edelsteenen een schitterend schouwspel
levert (Yapa eddapdvay Yeardv 111 A). Er wonen menschen in
een zeer gunstig klimaat, vrij van ziekten, die veel langer leven dan
op onze aarde, opvallen door scherpte van gezicht, verstand en
gehoor, en in reinheid even ver van ons afstaan als de lucht van het
water en de aether van de lucht. Ook is de afstand tusschen goden
en menschen niet groot, er is tusschen hen onderling een blijvend
en intiem verkeer (111 B).

Diep onder deze yij xatdapd (109 B) ligt onze aarde als een van

1) POHLENZ,a. W. S. 334 legt hier stellig te veel nadruk op. Ook zijn wij niet
overtuigd dat juist is: ,,vom Mythos des Phaidon fiihrt ohne weiteres eine
psychologische Assoziation hiniiber zu dem Phaidros, wihrend man das Um-
gekehrte schwerlich behaupten kann."”

2) APELT vertaalt ola 7vyxdvee 7da éml rijs yijs 7$ olpavd dvra, ,wie die
Dinge oben auf der Erde sich vom Himmel aus ausséhen".

3) Z0o STEWART a. w. p. 78, die begint met 107 C, Verg. ook APELT vertaling
Aanm, 115 S, 150,



85

haar vele inzinkingen, verbonden met andere inzinkingen (aarden)
door talloos vele kleinere en grootere kanalen, Er is veel water en
veel vuur onder de aarde, dat in voortdurende schommelbeweging is.
Eén kloof, door de dichters Tartarus genoemd, grooter dan welke
kloof ook, is het middelpunt van die beweging. Doordat de Tartarus
geen grond of bodem heeft, stroomen allerlei rivieren onafgebroken
af en aan, Met het water raakt ook de wind in beweging, zoodat er
geweldige stormen ontstaan. Ook vormen zich op deze wijze zeeén,
rivieren, moerassen.

Vier stroomen munten in het bijzonder boven anderen uit (z12
E sq.), de Okeanos, de Acheron, de Periphlegeton en de Stygische
rivier, de Kokytos. Geen van deze mengt zijn water met het water
van een ander.

De Acheron voert naar het Acherusische meer, waar de zielen van
de meeste gestorvenen samenkomen (113 A) om daar een bepaalden
tijd te vertoeven en vervolgens weer opnieuw geboren te worden in
een dieren- of menschenlichaam. Na aankomst der zielen wordt n.l.
eerst geoordeeld welke een goed en welke een slecht leven geleid
hebben. Zij die noch goed noch slecht geleefd hebben (uéowc
Pefroxévar 113 D) verblijven een tijd bij het meer om zich te
reinigen. Men boet er zijn schuld en wordt beloond of gestraft al
naar de daden die men gedaan heeft. Zij die onheelbare zonden
begingen (tempelroof e.d.) komen in den Tartarus, ,,vanwaar geen
terugkeer is’’. Anderen vertoeven er een tijd, doch worden er na
een jaar weer uitgeworpen, de gewone moordenaars in den Kokytos,
die zich vergrepen aan Vader of Moeder in den Pyriphlegethon, en
worden door die stroomen weer gebracht bij het Acherusische meer,
Worden zij op hun smeeken daar gehoord door de door hen gedooden
of mishandelden, dan worden zij verlost, zoo niet, dan begint de
rondgang door den Tatarus opnicuw,

Zij die een godewelgevallig leven leidden komen in die onder-
aardsche streken niet, doch gaan direct naar reine woonplaatsen
(#adaga obyoic 114 C). In de schoonste komen zij die door de
philosophie gelouterd zijn, Een beschrijving van deze streken is niet
gemakkelijk en zou te veel tijd kosten,

Maar, zegt SOCRATES, dit alles moet een prikkel zijn om in deugd
en met inzicht te leven (doetije xal pooynotws v 1@ Pl ueraoyeiy).
Want schitterend is de prijs en de verwachting niet gering.



86

In onderscheiding met de Phaedrus-mythe valt in deze mythe
onmiddellijk het meer wetenschappelijk karakter op. De ,,inleiding”’
omvat a. Orphisch-Pythagoreische voorstellingen over het leven
na den dood, b. natuurphilosophische beschouwingen over hemel
en aarde in hun onderlinge verhoudingen, welke beide uiteenzettingen
ten slotte tot een eenheid gebracht worden, onder het gezichtspunt
van de tegenstelling zinnenwereld en ideéele wereld (109 E). In
de mythe zelf worden deze beide gegevens verwerkt zonderdat wij,
zooals bij de Phaedrus-mythe, een ,,verklaring’’ vanonderdeelen krij-
gen. Ditis ookoverbodig, beelden komen er weiniginvoor, Wij hebben
hier dan ook zeer duidelijk niet met een allegorie te doen. Voordeon-
betwistbare waarheid van zijn natuurbeschouwingen kan Socrates
niet instaan, doch hij is ervan overtuigd dat het zoo is (wémeonar
108 E, 109 A), en als het niet precies zoo is, dan toch ongeveer zoo
(114 D). En deze uitspraak geldt natuurlijk niet enkel zijn natuur-
wetenschappelijke theorieén (die in de Timaéus veel meer zijn uit-
gewerkt), doch in niet mindere mate zijn orphische opvattingen.
Men kan het er daarom wel op wagen, zegt hij, (xaldos yap & xivdvyos)
alle lichamelijke lusten en genietingen vaarwel te zeggen en zich enkel
op gwppootyy enz. toe te leggen.

De mythe aan het slot van de Staat is ook naar den vorm aan die
van de Gorgias en de Phaedo verwant. De achtergrond is ook hier:
het probleem van de onsterfelijkheid, of de eeuwige grond van ons
wezen, In de Gorgias was het behandeld naar zijn negatieve zijde,
in de Phaedo (zoo mede in de Phaedrus en het Symposion) naar zijn
positieven kant, In de Phaedo was het vooral de individueele ziel
die PLATO niet wilde loslaten, in het Symposion de eeuwigheid
van de cultuur, in de Phaedrus werd de goddelijke oorsprong van
de menschelijke ziel vastgehouden, in de Staat wordt PLATO vooral
gemarteld door de vraag hoe het toch mogelijk is dat in de eeuwige
onverwoestbare ziel zoo iets woont als de haar verwoestende, van
haar eeuwigheid beroovende ongerechtigheid (6og B sq.). Ook hier
een gericht. Doch terwijl dit in de Gorgias nog zonder uitzicht was,
1s hier de mogelijkheid van een nieuw begin. Dit staat voor hemvast:
door de goden wordt niemand in den steek gelaten die met ernstigen
wil erop uit is rechtvaardig te leven en zooveel hem mogelijk is
Gode gelijk te worden (613 A). Groot zijn de belooningen die hem



87

na dit leven wachten, waarbij vergeleken de belooningen in dit
leven niets zijn.

Dit schildert PLATO in het merkwaardig verhaal van ERr, zoon van
ARMENIOS, die, gesneuveld en reeds op den brandstapel gebracht,
ten slotte weer in het leven terugkeert en dan vertelt wat hij gezien
heeft.

De kennis van het leven hiernamaals, van de boete en schuld
na den dood is geen gewone menschelijke kennis: wij zouden er
niets van weten indien deze ons niet op bijzondere wijze (een soort
openbaring) geschonken werd. ,,ER” is de bode (&yyedos) tusschen
de goden en de menschen (614 D).

Wat ,,ER"" meedeelt is zeer merkwaardig, fantastisch en beeldrijk
in hooge mate!), terwijl wij niet uit elkaar kunnen houden waar voor
PrLATO de fantasie eindigt en de werkelijkheid begint. Ziet PLATO
het heelal als in den droom, de droom is hem toch meer dan louter
droom.

»»ER" kwam op een wonderlijke plaats waar de zielen samen-
komen, hetzij uit den hemel hetzij van de aarde, om daarna geoot-
deeld te worden en of naar boven of naar beneden te gaan. Wat hem
vooral trof was de straf voor het begane kwaad: voor iedere daad
boet men tot in het tienvoudige. In het bijzonder worden erge mis-
dadigers als Arp1a10s getuchtigd, die na allerlei pijnigingen in den
Tartaros worden geworpen, vanwaar zij niet terug mogen.

Hij heeft dan tevens gelegenheid den wereldbouw in oogen-
schouw te nemen en wij krijgen een uitvoerige tot in finesses gaande
beschrijving van de samenbinding van hemel en aarde en de spheren-
harmonie,ongetwijfeld door Pythagoreische voorstellingen beinvloed.
Het middelpunt der geheele wereldbeweging is het ,,spinrokken der
noodwendigheid" (' Ardyxys drpaxros 616 C). De dochters der nood-
wendigheid zitten er omheen, de MOIREN, Lacugsis, KrLoTHo,
Atroros, die verleden heden en toekomst omvatten =13

Is de wereld gebouwd op de noodwendigheid, de mensch steunt
op de eeuwigheid. Des menschen ziel keert telkens opnieuw terug
in een ander bestaan. Dit is het waarop ER in het vervolg van zijn
verhaal in 't bijzonder den nadruk legt. Doch telkens heeft de ziel
zelf de keus en heeft hij dus zelf in de hand een goed of een slecht

1) Vgl. ApELT, Vertaling, aanm. 61 van boek X S. 539 sq.
2) Verg. ¢ vdpos in de Gorgiasmythe,




88

leven te gaan leiden, de godheid gaat bij die keus vrij uit (aitiaélouévov:
Peoc dvaitios 617 E). De ziel moet met groote bedachtzaam-
heid te werk gaan als hij uit de vele mogelijkheden die hem geboden
worden kiezen mag. De juiste bedrevenheid hierin krijgt menslechts
dan als in dit leven de mensch zich op een wijsgeerig en rechtvaardig
handelen toelegt. Daarom, zegt SOCRATES, moet men reeds hier
scherp onderscheiden tusschen een goede en slechte leefwijze om
met dit vermogen als afweermiddel den tocht naar den Hades te
beginnen.

Nadat SoCRATES aldus het verhaal van ER onderbroken heeft
gaat hij daarna weer met ER’s bevindingen voort. Deze vertelt
dat hij zag, hoe de meesten ondoordacht hun keus deden, waarvan
zij dan onmiddellijk daarna berouw hadden. Dit overkomt vaak hen
die vroeger wel deugdzaam waren, doch uit gewoonte, niet uit
wijsgeerige overweging. Gebrek aan ervaring én het toeval (dud
wpy 1ot xhijoov wiyyy 619 D) zijn oorzaak van zulk een ondoor-
dachte keus.

Gewoonlijk kiest men overeenkomstig de vroegere leefwijze.
ER vertelt van vele bekende personen wier zielen hij een keus zag
doen. Men kiest ook vaak een dierenlichaam.

Hoe ERr weer tot het leven teruggekeerd is weet hij niet (621 B),
doch hij zag zich plotseling liggen op den brandstapel.De Waarheid
van het verhaal (utos) van Er is niet langs menschelijken weg te
verkrijgen, doch berust op een wonderdaad. Wij moeten het evenwel,
aldus SocRrATES, als een richtsnoer nemen. De ziel is onsterflijk, en
derhalve moeten wij op grond van juistinzicht gerechtigheidoefenen,
opdat wij met ons zelf en met de goden in vrede en vriendschap
leven.

De ernst van ons menschenleven rust op den ernst van den dood.
Aan de waarheid van deze mythe ligt een aangrijpende werkelijkheid
ten grondslag. Hier is geen speelsche allegorie, doch een leer met
dwingend karakter.

Het eeuwig zijnde heet in de religie God. Wordt dit min of meer
persoonlijk gedacht, dan ontstaan vragen die niet zouden opkomen
zoolang er slechts van een onbewogen en een onbeweeglijk zijnde
sprake is. De reactie van den mensch hierop is vaak of onverschillig
of berustend. Een persoonlijk God zet tot vragen én opstandigheid.



89

Heeft God werkelijk deze wereld geschapen, hoe dan, en moet alle
zonde en ellende op zijn rekening gezet worden? Ziet God, indien
hij al deze wereld en de menschheid in het aanschijn geroepen heeft,
daarna niet in koele onverschilligheid op hen neer?

De mythen uit de Staatsman, de Timaeus en de Wetten hooren
ten opzichte van deze vragen bij elkaar.

De mythe uit de Staatsman (268 D sq.) heeft een aparte plaats.
Aangeduid als spel (waidia) is zij allesbehalve van ernst ontbloot.
Men moet er naar luisteren met de opmerkzaamheid (en onbevangen-
heid) van kinderen. De diepe bedoeling van het: wordt geljk de
kinderen, heeft ook PLATO verstaan, En ondanks het voor het verstand
onaannemelijke van den inhoud (omkeer van onder- en opgang van
de zon en andere hemellichamen), moeten wij toch niet wat het
voorgeslacht heeft overgeleverd, in onze waanwijsheid wegwerpen
(271 B). Voor Plato heeft de wijsbegeerte ,,voorbeelden’ noodig,
want wij schijnen alles als in een droom te weten en in werkelijkheid
niets te weten (277 D).

Zooals de ideeén als ,,voorbeelden” houvast geven in het louter
betrekkelijke van doen en denken, wil onze mythe ook zulk een voor-
beeld (mapddeiyua) zijn. Zij kan het zijn, omdat wij (immers als
kinderen) er een waarheid in beluisteren mogen van hoogere orde
(onze voorouders toch, die dichter bij de goden woonden, reiken
ons die over.)

Zoekende naar het begrip staatsman was men (de vreemdeling
en SOCRATES de jongere ')) op moeilijkheden gestuit. Een zuiver
logische (aan de wiskunde georienteerde) begripsindeeling zal het
juiste inzicht niet geven (268 B C). Er moet een andere weg inge-
slagen en een uidos aangewend worden (ovyy@. .. ufpe det peyddov
uiidov pooypioasitar 268 D), geheel in aansluiting bij een bekend
motief,

In de mythe moet samengenomen wat in den loop der jaren ge-
welddadig gescheiden is: het wonder van de omkeering van den

1) De vreemdeling is wellicht degene die PLATO's gedachten weergeeft. In
elk geval is de opvatting van STEWART (a. w. p. 172) en van FRIEDLANDER (a. W.
I S. 205, 206) dat er zeer groote overeenkomst is tusschen de mythe van de
Staatsman en die van de Protagoras, af te wijzen. Uitwendige overeenkomstig-
heid kan nooit den doorslag geven. Hoezeer de inhoud verschillend is kan men
zien na wat wij over de mythe van de Protagoras hopen te zeggen.



90

ondergang en opgang van de zon en andere hemellichamen, én het
feit dat de vroegere menschheid niet zichzelf voortbracht, doch
uit de aarde voortkwam,

Hierna steekt PLATO onmiddellijk af naar de diepte. Den dieperen
grond (10 aimov) van deze mythische fantasieén te verstaan, is
voor de juiste bepaling van den pfasgileds onmisbaar.

De godheid n.l. leidt somtijds de wereldbeweging en somtijds
laat zij haar (na een bepaalden tijd) aan zichzelf over. Dan wentelt
het heelal wetmatig terug. Dit heeft een redelijken zin:

Onbewogen en onveranderlijk is slechts het goddelijke, verander-
lijkheid komt het lichaam toe. En hieraan hebben ook de hemel en
de wereld deel en daarom bewegen zij. Doch de beweging van deze
laatsten, n.l. de kringloop (évaxixinois 269-E) is van alle bewe-
gingen de volmaaktste. Deze immers toont de geringste afwijking
van haar eigen beweging; zij is één en heeft altijd in dezelfde richting
plaats. Een aan zichzelf overgelaten eeuwige beweging is evenwel
onmogelijk, Een buiten haar liggende goddelijke kracht moet den
stoot geven, Trekt deze, de demiurg, zijn handen ervan af, dan is
de beweging aan zichzelf overgelaten en wentelt in ontelbaar vele
wentelingen terug.

Bij zulk een terugwenteling wentelt ook de tijd mee terug, en de
menschen die behouden zijn tijdens de verandering, houden op oud
te zijn en worden ook wat het uiterlijk betreft weer jong, tot zij heel
jonge kinderen geworden, geheel verdwijnen.

Hier krijgt de mythe van de ynyeveic beteekenis (10 ydp dvrevday
olpar yp7} ovwvoeir 271 B). Want door de terugwenteling nemen
ook de vroeger gestorvenen in den schoot der aarde weer gestalte
aan en keeren 1n het leven terug. Ook de wijze van geboren worden
is n.l. omgekeerd en zoo ontstaan de ,,uit de aarde geborenen’.

Zulk een tijd toen er geen bezit van vrouwen of kinderen was en
allen uit de aarde tot leven kwamen, was de tijd van KRronos.
Goden waren de herders der menschen, Staten hadden zich nog niet
gevormd, behoeften kenden de menschen niet.

In hoeverre deze tijd gelukkig genoemd mag worden hangt evenwel
af van de vraag of er begeerte was naar wetenschap en dialectiek.
Deze vraag moet onbeantwoord blijven omdat wij er geen betrouw-
bare gegevens over hebben (272 D). De reden waarom deze mythe
(utos) verteld werd, is een andere,



g1

Na afloop van den door het lot vastgestelden tijd (272 D
Zneidy ... yodvos Zreledddn) liet de stuurman van het heelal de
wereld aan zichzelf over. Aanvankelijk kon men in herinnering aan
de voorafgaande periode zich nog houden aan de leer van den for-
meerder en Vader (zij» roi dypuoveydd xai 7arpds dropuyyuovevwy di-
dayiy 273 B). Geleidelijk aan verzwakte die herinnering en kreeg
het kwade de overhand, zoodat er zelfs groot gevaar ontstond dat de
wereld zichzelf zou te gronde richten. Dan grijpt de god uit louter
erbarmen weder in en geeft haar onsterfelijkheid en eeuwige kracht.

Hiermede is PLATO (6 &évog) aan het einde van wat hij van de
mythe wil meedeelen (roiro v olv télos andrviwy cignyraw 273 E).

Dan wordt nog eens naar voren gebracht wat nu feitelijk voor een
juist begrip van den staatsman van belang is. Heeft n.l. de godheid
zich teruggetrokken dan is de wereld geheel aan zichzelf overgelaten.
Zonder haar zorg (dmuedeia 274 B) toch werden de menschen een
prooi van alle mogelijke dieren, daar zij zwak en onbeschermd
waren. Het vuur en de techniek zijn den menschen nugegeven om
zichzelf te kunnen helpen.

Bruikbaar is de mythe (ygfjoiuor 274 E) om de fout bij de vroegere
onderzoeking gemaakt aan 't licht te brengen.,

De groote fout was (dumnodv maonvéydnuey 275 A) dat wij den
koning en staatsman gelijkstelden met een godheid. Tusschen den
goddelijken herder (iios vouets) en den menschelijken verzorger
(avdodbmvos EmueAnmjc) moet onderscheiden worden (276 B),
Hadden wij dit bij de indeeling in het ocog gehouden, dan zouden wij
de fout niet begaan hebben.

En dan duikt in 277 B plotseling het probleem van de &uonjuy
op. De mythe trad dus daar op waar het denken ons voerde tot dat
wat het denken te boven gaat, Het menschelijke verheft ons nooit
boven het menschelijke (278 D E).

Mocht nu al van een ,,wetenschap van het al”’ in PLATO's mythen
geen sprake meer zijn, dat de mythe enkel een ,,fabel” zou zijn is
PLATO's zienswijze niet. In zooverre staat de mythe van de Staats-
man op €én lijn met andere mythen, Er is ook nog andere verwant-
schap, vooral met de Phaedrusmythe, Evenals daar geeft de staats-
man geen doorloopend verhaal. Het mythische gegeven wordt
voortdurend doorbroken door PraTo (de vreemdeling)’s eigen ver-



92

klaringen (269 B C, 274 B), die dus een bron vormen om zijn
inzichten (b.v. over den kringloop?l)) te leeren kennen. In de
Staatsman is evenwel nergens sprake van beelden (als het tweespan,
of de vleugels) die toelichting noodig hebben. Een allegorie in
strengen zin is de mythe van de Staatsman dus niet. Evenmin zijn
haar gegevens aan de Orphiekontleend. Daaromwaardeert PLATO deze
mythe stellig anders dan een die een beschrijving beoogt van de fun-
damenteelste werkelijkheid en de lotgevallen van de ziel schildert.

De mythe van de Staatsman is hem een voorbeeld d.w.z. een
prikkel of een aanleiding tot bepaalde diepe gedachten die hij vanuit
een bloot formeele begripsindeeling niet benaderen kan. Bovendien
spreekt er groote eerbeid uit voor de traditie, waardoor PLATO te meer
blijk geeft een geest van ongemeene proporties te zijn. Telkens
op andere wijze worstelt hij met de overgeleverde mythestof. Veel
vande bekende mythen is voor hem niet bruikbaar. Gretig echter
speurthijergenseendieperen zin. Geheel beheerscht door zijn ethisch-
religieus gezichtspunt, is hij de man niet om wat buiten de orphische
voorstellingswereld valt zonder méer te verwerpen. De mythe uit
de Staatsman is hiervan een waardig voorbeeld,

De TimaAeus, die doorgaans een »waarschijnlijkheids’’-betoog
(6 éixvs Abyoc) geeft ?), lascht plotseling een mythe in over een
onderwerp waarbij alle bewijzen (dmodeiéers) ontbreken (40 D sq.).
Wie over de goden (datudves) en hun ontstaan spreken wil, staat
geen ander middel ten dienste. De kennis dienaangaande kan slechts
langs een bijzonderen weg tot ons komen. Het is ons voorgeslacht dat,
zelf gesproten uit de goden (éxydvor de@v), ons die heeft overgeleverd.

Wat het ontstaan der goden nu betreft: uit de aarde en den hemel
kwamen OCEANUS en TETHYS voort en uit hen andere goden.

1) Reeds hierom is WiLLI's meening (Versuch einer Grundlegung der pla-
tonischen Mythopoiie S. 42) dat deze mythe met de ideeénleer enz. niets uit
te staan heeft, op zijn zachtst gesproken oppervlakkig. Men vergelijke ook
PAuL FRIEDLANDER a.w. I S. 238,

2) Men noemt de geheele Timaeus doorgaans mythisch, vgl. L. COUTURAT
d. W. p. 32: ,, Timaeus ipse totus mythicus est'; STEWART a. w. p. 210: ,, The
Timaeusis a myth,not a scientific treatise”. Hierbij verwaarloost men evenwel
het ,,wetenschappelijk’ karakter van den Eixds Myos (vgl. ook de z.g.,in-
leiding” bij de mythe van de Phaedo), al weet PLaTo dan ook geen weg met
dit soort wetenschap (vgl. ons tweede hoofdstuk).



93

Aan die goden draagt nu de schepper van het heelal (6 éde 10
may yevvjoas 41 A) de zorg op voor de verdere schepping der
menschen, want deed hij het zelf, dan zouden deze schepselen aan
de goden gelijk zijn. Zij moeten evenwel sterflijk zijn en tevens
aan het onsterfelijke deel hebben. Het onsterflijke komt van den
demiurg, het sterfelijke van de lagere goden (41 C D), die zelf niet
onsterfelijk zonder meer zijn en toch niet, door hun schepper daarin
verhinderd, een prooi van den dood worden (41 B).

Nadat de zielen geschapen zijn en een blik op het ,,al’’ gekregen
en de onveranderlijke wetten van het noodlot (vduor elpapuévor)
geleerd hebben, worden zij in de lichamen geplant, en onderworpen
aan alle mogelijke zinnelijkheid. Hun taak is die zinnelijkheid te
beheerschen en een rechtvaardig leven te leiden. Wie dit doet komt
na den gezetten tijd in de bij haar hoorende ster en zal een gelukzalig
leven hebben (ebdaiuwr fios 42B ). Wie het niet doet, staat bloot
aan alle mogelijke ,,verhuizingen'". Slechts door te luisteren naar den
Adyos 1n zich kan men verlost worden van dezen fatalen cirkelgang.

De scheppergod, die niet de oorzaak kan zijn van het kwaad
(avaluios 42 D), blijft zelf in onbewogen rust en de mindere goden
voltooien de schepping. Even plotseling als de mythe begon, even
ongemerkt gaat zij weer over in het geheel van het betoog van
T1mAIOS.

De mythe begint dus blijkbaar bij het beroep op het voorgeslacht.
Het is opmerkelijk dat STEWART deze zeer belangrijke passage bij het
weergeven van wat zi. tot de mythe behoort heeft weggelaten 1),
En hij eindigt 43 A met de laatste werkzaamheid van de goden in
onderscheiding van den onbewogen scheppergod. Hoe ongemerkt
ook, de overgang is toch duidelijk: met al &eic moraudy évdedeioar
gaat het betoog verder over de zielen 2) en knoopt dit onmiddellijk
weer aan bij de zes bewegingen, waarover vlak voor het begin van de
mythe gesproken was (40 A B).

Voor het karakter van de mythe als ,,godenverhaal” is de begren-
zing van de mythe hoogst gewichtig, Zij is geen wetenschappelijke
bewijsvoering, noch een op ,,waarschijnlijke”” gronden berustend
betoog. De kennis der godenwereld gaat onze krachten te boven

1) a. W. p. 272.
2) GOEDEWAAGEN-SLIJPER a.w. bl. 29 eindigen terecht hier. STEWART (p. 278)
begint zelfs geen nieuwe alinea,



94

(ueilor 7 xad¥ fuac 40 D). De mythe is de mogelijkheid van het
onmogelijke.

Het gaat om de vraag, hoe deze tochdoor volmaakte en onsterfelijke
wezens geformeerde wereld onvolmaakt en sterflijk kan zijn (41 C),
entevens hoe de schepper die deze wereld feitelijk gewild heeft,
geen schuld heeft aan haar zondigheid (42 D). Het probleem van
het buiten zichzelf treden(van den schepper),wat een onmogelijkheid
bevat en voor werkelijke volmaaktheid toch noodig is (41 B C),
is het mysterie van de schepping. Het sterflijke moet er zijn ter wille
van het onsterfelijke, doch dit laatste moet zich van het sterflijke
verre houden. Daarom moeten de andere (afhankelijke) goden hun
eigen door den schepper verrichte schepping nabootsen (41 C).
God (de scheppergod) kan niet de schuld dragen van alle latere
naxia, hij is dvainioc (42 D, verg. Staat 617 E). Ook de mogelijk-
heid dat de mensch zelf de oorzaak van zijn eigen kwaad zou zijn,
moest verondersteld (42 E 61i ui) waxdy adrd Zavig yiyyvouro aitoy).

Een mythische werkelijkheid in naief-realistischen zin wordt
beslist afgewezen. Dit moet de zin zijn van de sceptisch-klinkende
uitspraak: wij moeten nu eenmaal den »éuos volgen (40 E). Doch
dit wil nog niet zeggen dat deze mythe beeld of allegorie is.

De eigen waardeering van de mythe doet denken aan die uit de
Staatsman, ook al werd daar van een mapddeayua gesproken.
Tusschen de beide mythen is ook wat den inhoud betreft verband
te leggen 1), Het gaat in beide om de verhouding van God tot deze
menschenwereld, en bij beide wordt de waarheid in het verleden
(bij het voorgeslacht) gezocht.

In de Staatsman stond in het middelpunt vooral het onderscheid
tusschen God en den mensch naar zijn natuurlijke zijde, het physische
kwaad (het verderf in deze wereld), in de Timaeus ging het vooral
om God en 's menschen zonde en schuld, in de Wetten haalt PLATO
het probleem nog dieper op: is het mogelijk dat God zich desondanks
toch liefdevol inlaat met deze wereld? Dit laatste staat voor hem
onomstootelijk vast, doch een volkomen bevredigend en afdocend
bewijs is niet te geven. Daarom neemt hij nogmaals zijn toevlucht
tot een mythe, als ware dit een tooverspreuk, d.w.z. als kon zij deen

1) PAuL FRIEDLANDER, a.w. I S. 205 sq.



95

wat gewoon menschelijke inspanning [redeneering] niet vermag
(903 B) 7).

Nog meer dan bij de Timaeus, en zeker dan bij de Staatsman,
wordt deze mythe een deel van het gesprek 1.c. tusschen ,,de Athe-
ner” en Krinias. De mythevorm wijkt terug, de betoogtrant over-
heerscht.

Maar podor zijn het, omdat wij hier niet met een onderwerp te
doen hebben dat toegankelijk is voor een op &m0ty gericht,
noodwendige gronden aanvoerend bewijs (46yos), doch met een
object dat (slechts) ,,geloofd” kan worden (weiwper 10v veaviay 1ois
Ayois go3 B). Juist omdat de oorspronkelijke vorm verdrongen
is, komt de noodzaak eener ,,mythische” ,,grenszetting’’ eerst recht
uit.- PLATO kent de kracht én de bepertheid van het denken als geen
ander. Als deze ,,mythische’’ argumenteering, waarbij de ,,ideeén-
leer’” in dienst treedt der volksvoorstellingen (zielsverhuizing), ten
einde is, zegt ,,de Athener’’ dat indien de overtuiging bewerkt is dat
over de goden slechts in onwetendheid kan worden gesproken, de
godheid zelf haar reddende hand zal uitstrekken (xaids dv oot t£0c
adids ovllapufirvor gos C). Alle kennis in dezen komt van ,,boven”.

Vast staat dat de schepper (6 1od mavrds Empelouévos QO3 B)
zich inlaat met het geheel der dingen (de schepping) en dat
zelfs het kleinste aan zijn blik niet ontgaat. Ook de mensch rekent
hieronder. Doch het geheel is er niet voor het deel maar het deel
voor het geheel (9o3 C) *). Om echter ieder deel, ook het geringste,
de toekomende zorg te kunnen geven, wordt de scheppergod bijge-
staan door andere (lagere) goden die ieder voor een bepaald deel
zorgen (dpyoves).

Het goede is de harmonie met het geheel, het slechte dat wat daar
tegen ingaat. Daar de ziel slecht én goed is, wordt haar plaats in het
geheel bepaald door den aard van goed- of slecht-zijn, Het oneindig
aantal mogelijke veranderingen waaraan de ziel onderworpen is
is het werk der tusschen-goden, die zoo de moeilijke taak van het
onderhoud van alle dingen vergemakkelijken.

De feitelijke oorzaak echter van 's menschen zondigheid ligt

1) STEWART heeft aan deze ,,mythe'’ geen aandacht geschonken en FRUTIGER
haar ook niet juist gewaardeerd (a. w. p. 31).

2) Verg. ARISTOTELES Politica 1253 A 20 70 ydp dlov mpdrepoy dvayxaior elvac
To0 pépovs.



g6

bij hem zelf (& éavroic xextnuéva vy vijs werafoldis airiay go4 C)
en overeenkomstig eigen begeerten en neigingen wordt hem
zijn plaats (2pa) gegeven. Behalve de wil (Boddnow) van het zelf
is ook de omgang met de mede-zelfs (6udia) een bron van ver-
dorvenheid. En al naar den graad der verdorvenheid zal de straf
der goden den mensch treffen en is de aard van den tocht dien de
ziel te makenheeft. Descheppergod immers ziet het als zijnbijzondere
taak de deugd aan de overwinning te helpen (go4 B).

Zoo lost het beangstigend probleem van de theodicee zich op in
het vaste vertrouwen dat alleen vanuit het geheel ’s menschen
leed en ellende te verstaan is,

Met een afwijzing van de gewone gedachte dat de goden door
geschenken te verbidden zouden zijn, eindigt deze ,,mythische
uiteenzetting”’, waar wij een samenvatting aantreffen van gedachten
uit de mythen van Gorgias, Phaedo en Staat (zielsverhuizing en
gericht) met het geloof in een schepper-god bijgestaan door andere
goden, gesteld onder het gezichtspunt der voorzienigheid.

Zuiver litteraire bedoelingen heeft PLATO met zijn mythen zeker
niet gehad 1), Zijn waardeering laat hierover geen twijfel toe,

Men kan n.l. den nadruk leggen op het verhaalkarakter der mythe
en haar fantasie-element exploiteeren, Het gebruik is dan toevallig,
ingegeven door een voorbijgaande gril,

Men kan evenwel ook meer het accent leggen op het openbarings-
karakter (zieinleiding) en vooral haar bijzondere waarheid op het oog
hebben. De mythe wordt dan vanzelf gevoeld als menschelijke
benadering van het niet-benaderbare, en komt noodwendig in een
bepaalde verhouding tot het algemeen benaderbare.

In onmiddellijken samenhang met PLATO’s zijnsleer zijn zijn
eschatologische en aetiologische mythen, die van orphische origine
zijn, Was er niet tusschen PLATO’s wijsbegeerte en de Orphiek
een zeer groote overeenkomst in waardeering van God, wereld,
mensch? (Men vergelijke ons derde hoofdstuk).

Daarom is er tusschen het bepaalde onderwerp van een dialoog

I) STEWART a.w. p. I zegt: ,, That myth is an organic part of the Platonic
Drama, not an added ornament (cuss. v. 0.) is a point about which the experien-
ced reader of PLATO can have no doubt.”



97

en PLATO’s voornaamste mythen een nauw verband. Het simpelste
voorbeeld van zoo'n ,,mythe’” is het beroep op ZALmoOXIs in de
Charmides !) (156 C sq), waarin reeds gezinspeeld wordt op het
probleem van de owegoodyy, dat straks in den dialoog zal behandeld
worden, Combinatie van ernst en scherts, zal dit voorname spel
zich in latere dialogen ontwikkelen tot grandioze kunst.

De primitieve directe kennis echter van ,,het al’’ wees PLATO af.
Het godsdienstig verhaal kan niet adaequaat zijn, Willen wij nu toch
van die hoogste alomvattende werkelijkheid spreken, dan weten wij
dat de waarheid niet uitgedrukt wordt (Staat 414 B rd yévdy 1a
&y déovu). De adfdea van den mythosis van geheel eenigen aard.
Zij kan niet de ,,waarheid”’ zijn van wiskunde of natuurwetenschap,
doch evenmin kan PLATO, zooals reeds bleek, de mythe allegorisch in
den gewonen zin opgevat hebben. Als hijin GORGI1As 528 A den ndog
een A6yos noemt en van hun éldaa spreekt, dan moet dat iets
anders beduiden.

Voor een antwoord op deze vraag wijst hij zelf den weg. Mythe
noemt PLATO ook de metaphysische theorieén (kennis van het
,,al’” of ,,het eene’) van tijdgencoten en voorgangers (XENOPHANES,
HERACLITUS), die volgens hem de grenzen aan het discursieve denken
gesteld te buiten gaand, fantastisch en onzeker zijn (Soph. 241
Csq. Theaet. 156 C). Hijzelf kent slechts één doel: zelfkennis
(Phaedrus 229 E sq.) Deze eischt een geheel menschenleven openiste
gewichtig dan dat men zich daarnaast nog met didrgia zou kunnen
inlaten. Ook de vorming van het zelf (madela) vraagt iets anders:
Staat 378 D eouayias doas “Ounpos menoinxey od magadextéoy &is
iy wédy otr’ &y dmovolms memowmuévag olre dvev dmovoidy®) In
PLATO's staat mogen slechts uepuvidoloyyuéva mpds dperrjy toegelaten
worden,

Naast het begrip van het zijnde (6 &» en zijn tegendeel 1a @odid)
is derhalve het centrale begrip van de mythe # dpersj (het alge-
meene) met haar verbijzonderingen swggooiry enz., en in beide
gevallen gaat het om het zelf.

1) REINHARDT, a. w. S. 28 sq. P. FRIEDLANDER, die veel oog had voor ,,my-
then' waar nog geen feitelijke mythen aanwezig zijn (a. w. S. 202, 203 over
slot Apologie), heeft hier geen aandacht aan geschonken.

2) APELT vertaalt: ,,Mogen nun die Erzihlungen allegorisch gemeint sein
oder nicht".

7/



98

Kan evenwel de mythe geen godenverhaal in primitieven zin zijn,
gedeeltelijk is toch de vorm van de oude mythe bewaard. In deze
richting wijst het beroep op het verleden, dat in enkele mythen
den inhoud moet sanctioneeren (Staatsman, Timaeus), en de aan-
sluiting bij de overlevering (1éyerar).

Omdat echter PLATO boven een louter naieve mythe-opvatting
uit is, ontwikkelen zijn mythen zich in de richting van het symbool
of gaan gemakkelijk over in gelijkenissen of allegorieén., Wat bij PrATo
echter samengeweven is moeten wij begripmatig ontleden, het
onscheidbare moet onderscheiden worden. Hoe moeilijk een der-
gelijke scheiding is, blijkt b.v. uit FRUTIGER'S poging alle mythische
deelen van PLATO’s dialogen te vereenigen. Zijn wijsgeerig gezichts-
punt beslist hier; ten slotte wordt al wat niet-dialectisch is tot
mythe '), een verwaarloozing van den oorspronkelijken vorm, die o.1
ongeoorloofd is. Bij FRUTIGER vallen op deze wijze talloos vele
oordeelen over God en goden hieronder. Een dergelijke vaagheid
echter verdient geen aanbeveling voor een juist inzicht in PrLaTo’s
mythevorming,

Bij die mythen die in noodwendige relatie staan tot PLATo's overige
wijsbegeerte, treffen wij noodzakelijk aan een schildering van een
bovenaardsche, niet empirische werkelijkheid (een hierna- of voor-
maals, een hemel, of een onderwereld), en een beschrijving van de
lotgevallen van de ziel. Er zijn ,,mythen’” die evengoed gemist
kunnen worden, wier toevallig karakter in het oog springt, waarbij
somtyjds meer aan een sprookje dan aan een mythe te denken is
(mythe van de krekels of van TueuTH), Doch de mythen in Gorgias,
Phaedrus, Phaedo, Symposion, Staat, Staatsman, Timaeus en Wetten
zijn onmisbare aanvullingen van PLATO's theorieén over God en go-
den en hun relatie tot de menschen, Nadrukkelijk zegt hij dit in de
Wetten (903 B Zrqddr ye uipy mpoodeioda pot doxel puvdwy Fu
nwvaw), Zijn wijsbegeerte vraagt erom, de nood is hem opgelegd.

Zoo gesteld is het duidelijk, dat de sagen (Tim. 20 Csq., Critias,
Wetten 713 sq.) voor onze beschouwing vrijwel niet in aanmerking
komen. Zij beschrijven een idealen tijd van het menschdom (Attica)

I) a.w. p. 36 geeft zijn weinigzeggend criterium. Dat ook vé6r FRUTIGER
velen (p. 37) het begrip mythe zeer ruim stelden, kan men uit de vele literatuur
die hij noemt duidelijk opma ken,



g9

en zin verval; de goden komen er slechts terloops ter spake (b.v.
CRiTIAS 109 B), Het goddelijke wordt hier met nadruk verre gehouden
van het sterfelijke (za dvyra CriTiAS 107 E), over welk laatste slechts
gesproken wordt. Het historische blijft voortdurend de inslag1),
en over de problemen van ,,zijn"’ of ,,bewustzijn", ,,ziel” of ,,God"
wordt hier bijna niet gerept. Slechts het slot van de Critias (121
B deoc 62 6 Jedv Zevs enz,) maakt den indruk, het begin van een
mythe te zijn.

Geheel zonder verband met Prato’s zedelijk-godsdienstige
idealen is echter de sage uit de Critias niet (120 E sq.). Zoolang de
menschen uit den oertijd zich bewust bleven van hun verwantschap
met de godheid, bleven zij ook gehoorzaam aan de wetten en ver-
loochenden die verwantschap niet. Het ,,goede’ had in hun oogen,
alleen waarde, alle aardsche ,,goederen’ achtten zij niet. Doch het
verderf is ingetreden door steeds voortgaande vermenging met het
sterflijke en hun gelukzaligheid ging te loor. Met pijnigend ver-
langen kan de menschheid terugzien naar dien tijd.

Ook de ,,mythe” in Wetten 713 A beschrijft dien tijd, toen nog
daipoves over de menschen heerschten, toen niets aan de geluk-
zaligheid ontbrak. Wij moeten dien ,,tijd van KroNos' zien na te
volgen (713 E pupciodar detv fuds . . . ndoy unyavy vov émi Kpdvov
Aeybuevoy fiov). De idee verkeert hier in een ,,historisch” ideaal,
de ethiek wordt sociaal. Het historische gaat over in het voorhistori-
sche, zoodat ook het mythische, (immers ook goden worden in de
beschrijving opgenomen), niet geheel afwezig is.

Nog enkele andere mythen vallen min of meer buiten den opzet
van ons werk. Een enkele maal legt PLATO een mythe niet aan
SOCRATES maar aan een ander in den mond. Zulk een mythe houdt
dan niet direct, positief, maar indirect, negatief verband met PLATO's
philosophie.

De personen in een dialoog hebben allen een juistgekozen plaats
en een bewust-bedoelde taak. Zij zijn vaak de vertolkers van PLATO's
aarzeling en scepsis. De twijfelingen van PLATO zijn de twijfelingen
van zijn tijd. In de personen van den dialoog (vooral van den jeugd-
dialoog) schept hij zijn twijfel om tot drama, waarin voor hem een
bevrijding moet gelegen hebben,

1) P, FRIEDLANDER spreekt van , historischer Roman”, a.w. S. 233.



I00

Als PROTOGORAS (Prot. 320 C sq.) de mythe van PROMETHEUS
debiteert, geeft hij de keus tusschen een Adyos of een uidos. PROTA-
GORAS vertegenwoordigt hier in PLATO's oogen het frivole type van
den sophist, die voor de waarlijke diepte van de ethische problematiek
geen oog heeft, De vraag naar het ,,goede’ pijnigt hem niet, het is
voor hem een natuurlijk gegeven (naturalisme). Daarom is het
hem om het even of hij door middel van een uiidos of een idyos zijn
betoog zal toelichten. Van eenige huivering voor het wonder van
's menschen ziel geen spoor. Prot. weet alles en alles even goed.
Verwaten ijdelheid spreekt uit zijn woorden. En als hij ten slotte
toch den u#dos kiest, zet PLATO hem fijntjes in het zonnetje: abstract
denken is toch het ambacht niet van dezen sophist.

Er was een tijd, aldus PROTAGORAS, dat er wel goden waren,
doch, nog geen stervelingen, Zoodra deze laatsten tot het daglicht
gekomen zijn, krijgen PROMETHEUS en EPIMETHEUS de opdracht hen
toe te rusten met de benoodigde begaafdheden. ErpimmeTHEUS krijgt
op zijn bede alleen dit werk en geeft nu het eene wezen snelheid,
het andere kracht enz, en bij alles is hij erop bedacht dat geen geslacht
zou ondergaan. Allerlei afweermiddelen krijgen zij (tegen een
vijand, tegen de winterkoude enz.). EPIMETHEUS echter (od mdwv
gopos dw) had alle vermogens (dvvdues) verbruikt en den mensch
vergeten. Nu komt PROMETHEUS en weet een uitweg, hij neemt hei-
melijk van HEPHAISTOS en ATHENE weg de technische kennis en het
vuur (wpy &reypov ooplav oby mwpl 321 D) en geeft het den
mensch, Nu kan de mensch echter wel zijn persoonlijk leven beschez-
men, doch hem ontbreekt nog de woliuxs) vogia,

De mensch richt nu door de verwantschap met de goden, den
cultus in, weet zich van de taal te bedienen en bouwt huizen. Steden
kennen zij evenwel nog niet en tegen wilde dieren zijn zij niet opge
wassen. Zij gaan dus nu die steden bouwen, doch ook nu zZijn zij
niet voldoende beveiligd, zij worden een prooi van wederzijdsche
adixie, omdat zij de wodizizeg) téyvy niet hebben (322 B).

Zeus wil echter den ondergang van het menschelijk geslacht
voorkomen en zendt daarom HERMEs als brenger van ‘pieteit en
recht (322 C “Epuijy atume dyovia cic avitpdbmove  aldd te xai
dixny), en aan allen (niet de een wel de ander niet) zal H. die
uitdeelen, en allen zullen er deel aan hebben. Wie dit niet kan mcet
als een pest geweerd worden, want hoe zou anders een mdlic be-



I0I1

staanbaar zijn? In tegenstelling nu tot gewone vakkennis (schepen-
bouw e.d.) weet ieder derhalve over zaken die met gerechtigheid
en bezonnenheid verband houden, een cordeel uit te spreken,

Om nu een bewijs te geven dat hij ook anders kan redeneeren,
argumenteert PROTAGORAS ook nog met een bewijs uit de praktijk.
Van niemand duldt men n.l. dat hij (over zichzelf de waarheid zeg-
gend) zich voor onrechtvaardig uitgeeft: zonder uitzondering moet
ieder aan de gerechtigheid deel hebben (323 B C).

Dit laatste behoort evenwel niet meer tot de feitelijke mythe 1),
Door de woorden 10de av Aafié zexpijproy (323 A) maakt PROTAGO-
rAS zelf het onderscheid.

Een natuurlijke gave zonder meer is de dpery) evenwel niet:
zij is leerbaar en met ijver kan men er zich op toeleggen. Van de
geweldige moeilijkheden die het begrip &morjuny met zich brengt
heeft PROTAGORAS geen flauw vermoeden, en van het onderscheid
tusschen ddaxtéy en doxnrdy weet hij niets; zijn bewering dat de
;»deugd’” niet bloot natuurlijk is, is een onbegrepen concessie 2).

Ook in het Symposion geeft PLATO ons door den mond van twee
medesprekenden een soort mythe, n.l. een van ARISTOPHANES
(180 D sq.) en een van AcaTHON (194 E sq.).

ARISTOPHANES teekent teruggaande naar den oertijd en de eerste
menschen de macht der natuurlijke liefde. Toen waren er niet twee
sexen zooals nu, doch drie n.l, een manlijke, een vrouwlijke, en een
man-vrouwlijke. Bovendien waren de menschen toen kogelvormig.
Zij hadden vier handen en vier voeten en twee volkomen gelijke
gezichten, vier ooren enz. Zij bewogen zich met hun acht ledematen
kringvormig voort. Zij waren van een geweldige kracht en kenmerkten
zich door een bijzonder zelfgevoel, zoo dat zij zich zelfs aan de
goden durfden vergrijpen en zich een weg ten heme! baanden.

ZEus en de overige goden hielden nu raad en besloten de menschen
in twee helften te snijden en lieten ApoLLO het gezicht en de eene
helft van den hals omdraaien naar de doorgesneden zijde. Nadat alles

1) GOEDEWAAGEN-SLIJPER nemen ten onrechte dit laatste gedeelte er nog bij.

2) OviNk, Meno und Hippias Minor S, 18 zegt terecht ,,dass das menschliche
Gutsein (dperj) wie in der psychischen Wirklichkeit (dem faktischen Seelen-
leben) gleichsam ,,vorhanden’ sein kann, sondern gedacht werden muss als
eine Aufgabe, die der Menschheit ewig gestellt bleiben wird".



I02

geheeld is zijn de twee helften vervuld van verlangen naar elkaar en
elkaar omhelzend sterven zij van honger, omdat aan hun begeerte
niet voldaan wordt. Zeus erbarmt zich over hen en zet ook hun
schaamdeelen naar de andere kant,waardoor hij bewerkte datvoortaan
het menschelijk geslacht zich kan voortplanten en de goden het
eerbetoon en de offers van de menschen niet behoeven te missen
(9o C)., Al naar hun oorspronkelijken toestand van man-zijn,
vrouw-zijn of man-vrouw-zijn wordt het later verlangen verklaard
van vrouwen tot vrouwen en mannen tot mannen, doch ook van
mannen tot vrouwen en omgekeerd, d.w.z, alle natuurlijke en tegen-
natuurlijke liefde. Liefde is streven naar de eenheid die wij vroeger
hadden (108 lov ofy tjj dmdvuia xal didée dows dvoma 192 E).
Wij moeten nauwgezet eerbied aan de goden bewijzen opdat onze
verscheurdheid en verdeeldheid niet nog grooter wordt. Ons ge-
slacht zal dan pas in waarheid gelukkig zijn, als wij de liefde tot haar
volste recht laten komen.

Ondanks de hooggestemde lofrede op de liefde, de diepe tonen
die er onderdoor klinken (192 CD 4 wuyy . . . uaviederar 6 fovldera,
xar aivivrerar) ') en het godsdienstig slot, heeft ARISTOPHANES
hier toch niet het verborgenste heiligdom der liefde betreden. Hij
blijft de comicus, wien het uiterlijk effect boven alles gaat (merk-
waardig is de woordspeling 190 D E . . . dameo 0i 1d da téuvovies xai
uElhovies tapuyedery, i) dongo of 1a @a taic Pokiy), Bekoord door
rhythme en woordovereenkomst vergat hij verder te luisteren en
bleef voor den drempel staan.

Wat van ARriSTOPHANES' mythe geldt, geldt in meerdere mate
van AGATHON's hymne, die moeilijk meer een mythe gencemd kan
worden *). Het hoogdravende slot (door ApeLT meesterlijk vertaald)
grijpt ver uit boven het mysterieuze wezen van den Eros. Zijn

1) APELT: ,,...etwas anderes ist es offenbar, worauf die Seele beider voll
Verlangen hingerichtet ist, etwas Unsagbares, nur in Ahnungen und Ritseln
Andeutbares’’.

2) De hymne van KLEANTHES op Zeus kan men immers evenmin een mythe
noemen. GOEDEWAAGEN-SLIJPER hebben o.i. ten onrechte de hymne van AGA-
THON als een mythe opgenomen (a. w. bl. 10 sq.). Juister zijn STEWART (a. w-
P- 207 sq.) en FRUTIGER a. w. p. 30, die slechts de mythen van ARISTOPHANES
en van SOCRATES opnietnen,



103

oorspronkelijke kracht is ontaard in een ziellooze en ontzielende
bombast.

Voor SOCRATES is het weggelegd om het veelomvattende van de
liefde naar volle waarde te schatten. Als hij alle vorige redevoeringen
over den Eros afwijst, geeft hij een duidelijk richtsnoer voor de
beoordeeling van zijn eigen en anderer mythe, Hij zal immers de
waarheid zeggen op eigen manier, niet op den toon van PHAEDRUS
en de zijnen, om zich niet belachelijk te maken (199 A B) ). Slechts
SocRATES’ mythe van de geboorte van Eros behoort tot de mythen
in engeren Zzin.

1) Verg. REINHARDT, a. W. S. 55.



HOOFDSTUK VI

CRITISCHE SAMENVATTING

Ons leven eischt, om niet in den chaos onder te gaan, orde. Het
denken in zijn verschillende theoretische uitingen is een manier om
die orde, dien kosmos te vormen. Doch het beperkte uitgangspunt
geeft een beperkt resultaat, Naast het theoretische staat het practi-
sche. De vormen van dat practische zijn vele en velerlei. Ook van
deze is het doel, het persoonlijk leven voor deraillement te bewaren.

Het uiteindelijk houvast evenwel wordt ons noch in wetenschap,
noch in zedelijk leven (praktisch handelen), zelfs niet in kunst of
religie gegeven. Wij jagen ernaar, of wij het ook grijpen mogen. De
hoogste zaligheid, d. i. de hoogste zekerheid wordt ons deel ,,slechts’’
in hope. Alle menschelijk streven is een ,,heenwijzen’ en zijn midde-
len zijn ,teekens”, ,,symbolen”. Onze menschelijke orde is sym-
bolische orde.

De vraag naar den zin van het symbool is de vraag naar den zin
van de cultuur en als zoodanig de wijsgeerige vraag bij uitstek. Cas-
SIRER vooral heeft ons de oogen ervoor geopend, dat alle cultuurver-
richtingen (wetenschap, kunst, enz.) zich van het symbool (het
teeken) bedienen. De noten in de muziek, de lijnen in de meetkunde
enz. wijzen heen naar iets anders waarvan zij de uitdrukking zijn.
Ook de taal 1s symbool, en aangezien de taal het voertuig der ge-
dachte is voor nagenoeg alle cultureele werkzaamheden, is de functie
van de taal als symbool ingewikkelder en strekt zich uit over wijder
gebied dan welk ander symbool ook.

Nu ontspringt de taal aan de tijdruimtelijke aanschouwing, en staat
krachtens haar wezen in directe relatie tot de ,,gewone’” werkelijkheid.
En omdat zij haar oorsprong nooit verloochenen kan, wordt deze
haar noodlottig zoodra zij de uitdrukkingsvorm wordt voor dat wat
niet in de zinnelijke aanschouwing gegeven is. Er is geen overdracht
zonder de duidelijke nawerking van dien oorsprong.



105

Door haar beelden en metaphoren tracht de taal zich los te maken
van de zinnelijke aanschouwing doch juist door die beelden heeft zij
er een nauw verbond mee gesloten *). En hee lager de cultuurtrap,
hoe inniger dat verbond; bij den voortgang der cultuur tracht de
toenemende abstractie de banden met dezen oorsprong steeds meer
te verbreken. Dit treedt nog scherper naar voren bij de uitgewerkte
beelden of vergelijkingen. Aan den aard der vergelijkingen kan men
het geestelijk karakter eener cultuur demonstreeren 2). Het zinnelijke
dat iedere taal aankleeft, kan evenwel nooit ten volle overwonnen
worden.

Daarom is alle wetenschap, alle kunst en alle zedelijkheid een on-
cindige en eindelooze strijd met de taal. Het symbolisch karakter
van de taal kan niet dan met de grootste inspanning dcorzien worden.
Telkens opnieuw dreigt het gevaar dat men meent met het woord
ook de zaak gegrepen te hebben,

Vooral op ,,primitieven’ trap, waar men nog leeft uit de onmid-
dellijkheid van den zinnelijken indruk, vallen woord en zaak samen %).
In de eene ongedeelde waarnemingswerkelijkheid, waar nog geen
,,insnijdingen’ gemaakt zijn, zijn het bewustzijn en de natuur, de
geest en de stof nog ononderscheiden één. Daar moet de naam het
wezen uitdrukken.

Waar nu niet erkend wordt dat het ,,teeken’ (i.c. het woord) iets
anders is dan de werkelijkheid, het door het teeken aangeduide, daar
is volgens CASSIRER (verg. ons vierde hoofdstuk) plaats voor de
mythe. Voor den ,,primitief” is dan ook de taal mythisch ) en is
het inzicht in het symbolisch karakter ervan niet mogelijk. Ook de
meest moderne echter komt dat primitieve, mythische ncoit ten volle
te boven. Met name voor de religie brengt dit eigenaardige moeilijk-
heden mee.

Door het woord willen wij ons beschermen tegen de willekeur van
een samenhanglooze zinlooze omgeving %). In de religie bij uitstek

1) Over den noodlottigen invloed van vele metaphoren op het denken han-
delt uitvoerig OVINE, Zekerheid, bl. 25 sq. Vgl. ook diens ,Verkeerde Meta-
fysika', De Gids, jrg. 74 (1910) II bl. 32 sq.

2) Verg. J. R. BuismaN, HoMERUs als primitief dichter. Hermeneus 4e jrg.
1032 , afl. 5 bl. 72 sq.

3) Zoo beteekent het Hebreeuwsche dabar ,woord” en ,zaak’.

4) Verg. hierover CASSIRER, Sprache und Mythos, b.v. S. 8. e.a.

5) Vgl. PONGS a. w. S. 44 over het geometrisch ornament.



106

is het woord afweermiddel (dogma!) In samenwerking nu met den
den mensch ingeschapen drang naar het absolute, waardoor hij aan
al het relatieve directe absolute beteekenis toekent?), is het gevaal
dus groot dat de religie mythisch blijft of telkens opnieuw tot het
mythische vervalt.

Bedenken wij dit alles en tevens dat PLATO een kunstenaar was
als geen ander, dan verstaan wij hoe moeilijk het voor hem geweest
moet zijn zich van het mythische in primitieven zin los te maken.

Zijn pogingen in die richting verdienen daarom des te meer onzen
aandacht, omdat juist PLATO's kunstenaarschap aan het probleem
een ongekende scherpte heeft gegeven.

In de gewone taal toch is het beeld altijd min of meer ,,toevallig"”,
vrucht van de speling van het lot. Eerst in de dichtkunst worden de
beelden (en vergelijkingen) geordend naar harmonie van klank en
rythme. Uit de ongrijpbare diepten van des kunstenaars ziel rijzen de
beelden op als levende werkelijkheden, waar zin en zijn noodwendig
samenhangen met hun geboorte.

De wijsbegeerte echter ontneemt door haar meedogenlooze be-
oripsanalyse aan het beeld zijn leven d. i. zijn aanschouwelijkheid.
Terwijl in de dichtkunst het beeld zijn wezenlijke plaats krijgt, wordt
het door de wijsbegeerte van die wezenlijkheid ontdaan. In de dicht-
kunst krijgt het beeld graag den vorm van een uitgewerkte vergelij-
king, de wijsbegeerte dient zich angstvallig te hoeden voor een der-
gelijk gebruik.

Indien echter toch de wijsbegeerte de vergelijking aanwendt om
haar gedachten te verduidelijken, doet zij dit vaak aan de hand van
bekende beelden of voorstellingen. De behoefte hieraan is feitelijk
dan pas groot, indien de wijsbegeerte niet autonoom te werk gaat,
doch haar eigen terrein verlatend, ander terrein wil annexeeren en
onder haar zeggenschap brengen, of indien omgekeerd de reflexie
op godsdienstig terrein in beteekenis toeneemt 2),

Dit geschiedt (en geschiedde) dan vooral als er naar verzoening
gestreefd wordt tusschen godsdienst en wijsbegeerte. Dan wordt b.v.

1) ARTHUR LIEBERT grondt juist op dezen trek zijn stelling, dat onze geheele
cultuur mythisch gedrenkt is, Verg. ,,Mythus und Kultur”’, KANT Studien Bd.
XXVII (1922) Heft 3—4 S. 399 sq.

2) Theologische allegorieén (vooral uit O. en N. T.) kunnen wij verder
buiten bespreking laten.



107

Zeus de hemel en Poseidon het water en daarmee al het voor de
philosophie aanstootelijke in een positieve religie weggenomen.

Het is de allegorie, waar een zinrijke verbintenis wordt aangegaan
tusschen dichter, denker en schouwer, waar religie, philosophie en
kunst een tijdelijk bondgenootschap aangaan. Bij PLATO wordt dit
bondgenootschap de oorzaak van veel troebelheid en duisterheid,
waarvan vooral de Phaedrusmythe een onweerlegbaar bewijs geeft,

Dat Prato de allegorie gekend heeft en bewust toegepast is ge-
bleken. Allegorieén in gewonen zin, als zou daarin een bepaalde

,,redelijke’” waarheid omhuld zijn, wijst hij echter af. Een deigeh)kb
rat1onahstxsche ,,uitleg’” vindt hij onbelangrijk (Phaedr. 229 E uol
Ot mpos adrd oddauds fow ool verg. Staat 378 D). Wij wezen er
reeds op (vgl. ons vijfde hoofdstuk) dat voor PraTo zelfkennis de
voorkeur heeft boven alle andere kennis., Wij komen hiermee tot de
kern van iedere werkelijk critische philosophie: kunnen wij ons zelf
kennen en hoe kunnen wij het kennen? Kan het zelf (wij) zich stellen
tegenover dat zelf, het in zekeren zin aan zich dienstbaar maken,
zoo dat het zelf de mindere van het zelf is? Maar als het het zelf is
dat het zelf objectiveert, dan staat het zelf er toch ook weer heer-
schend tegenover en is de meerdere van het zelf, enz.

In de allegorie is allereerst het denken aan het woord, doch niet
dit critische denken. De extatische schouw (%) is alle vermoeienis
van aardsche vragen te boven. En deze mystische schouw is schoon-
heidsschouw. Daarom kan het niet toevallig zijn dat PLATO's bijzon-
dere allegoriseeringen in zijn meest dichterlijke werken (Phaedrus en
Symposion) voorkomen en evenmin dat juist de Phaedrus- en Sym-
posionmythen sterk ontologische trekken vertoonen.

Eerst in de ethische (Gorgias, Phaedo, Staat) en theologische
mythen (Staatsman, Timaeus, Wetten), waar het element der ,,schil-
dering” d.i. ,,aanschouwelijkmaking’’ veel minder groot is, treedt
dat ontologische op den achtergrond. In alle mythen komen bijna
dezelfde motieven voor (dualisme van lichaam en ziel, zielsverhui-
zing, gericht), doch niet altijd in even sterke mate. In Phaedrus en
Symposion wordt wel zeer in het bijzonder den nadruk gelegd op het
eeuwig onveranderlijk zijnde, dat als kenbaar verondersteld wordt,
hoezeer ook in de begrippen dvdumnoic en Zpws een niet te onder-
schatten critisch (d. 1. vragend) moment schuilt (verg. ons eerste
hoofdstuk).



108

Wij vinden in PLATO's allegoriseeringen in Phaedrus en Symposion
dezelfde tweeheid terug tusschen ontologie en criticisme die zijn
heele philosophie kenmerkt, een tweeheid die vooral doordat het
niet bloot-allegoriein zijn (zelfs van de grot-allegorie in de Staat
kon men dat immers niet eens zeggen), des te minder verwaarloosd
mag worden, Deze mythen zijn als een onontwarbaar kluwen waar-
van de einden niet gevonden kunnen worden.

Critische momenten zijn er ongetwijfeld vele en belangrijke. Juist
door de verschillende ,,verklaringen’” is met vrij groote stelligheid
hierover een en ander te zeggen.

In de Phaedrus wordt de zinnelijkheid de ,,aanleiding’’ of prikkel
om zich uit te strekken tot de hoogste werkelijkheid (249 D), die dus
nog niet gegeven is, doch als taak opgegeven voor (ten behoeve van)
déze wereld. De vorm van den goddelijken waanzin is ecen glijden,
zweven, storten, zich verheffen, inspannen om tot die hoogste werke-
lijkheid te komen 1); wij hebben die hoogste werkelijkheid niet, doch
blijven als vragers staan. Geen van de vier pavia: van den égws geven
den vrager het onmiddellijke antwoord. Zij doen diep gevoelen,
omdat zij ons brengen boven de onechte schijnbare werkelijkheid
in de echte werkelijkheid 2), dat deze laatste den mensch zelf van uit
zichzelf en zijn denken niet gegeven is, doch als eeuwige taak (idee)
»opgegeven'”. Dit blijkt ook de bedoeling te zijn van de Erosmythe
in het Symposion (vgl. 211 C). In de «dpos-nevia-mythe wordt in
wonderzuivere bewoordingen vertolkt de problematiek van het
mensch-zijn (het peraév-zijn, 202 D, 204 A.) Eros is geen liefde
direct tot het schoone, doch indirect: liefde tot geboorte en verwek-
king in het schoone. De Eros is streven, geen bezit. Door de ver-
nieuwing der geboorte krijgt dit streven inhoud als streven naar
onsterfelijkheid. Alle denken en dichten, streven en vinden is afstoo-
ting en eeuwige ondergang, d. i. de ontdekking van eeuwige leegheid.
Het eindige wordt eerst problematisch door het oneindige. De pro-
blematiek van het menschzijn is eeuwigheidsproblematiek. De idee
blijft idee, zonder welke niets denkbaar, en geen geestelijk leven
mogelijk is, doch zelf kan zij niet gedacht worden.

Dit laatste wordt nog toegespitst in de merkwaardige mythe van
de Staatsman, waar de wereldschepper zelfs met den (anders eeuwi-

1) Verg, REINHARDT a.w. S. 04.
2) OviNk, De Beteekenis van het woord, bl. 30.




109

gen) tijd zijn spel drijft. Door de ,,omkeering van den tijd"" wordt de
tijdsorde min of meer afhankelijk. En zooals in de Phaedo het boven
en beneden verschoof (1og D sq.), zoo verschuift hier het na elkaar
in den tijd 1), Ruimte en tijd zijn hier niet louter meer in naief-
realistischen zin opgevat, geheel in overeenstemming met de critische
»Ansdtze' in PLATO's overige philosophie, zooals ook in de Timaeus
van den geschapen tijd gesproken wordt (38 B yo6vdc 8’0oty uer 0Doavod
yéyovey vgl. ook 39 E).

Doch meer dan een critische aanloop blijkt dit laatste niet te zijn
Vastgehouden is dit critisch gezichtspunt niet, En noch de remmende
werking die er van het woord kan uitgaan, noch PLATO’S artistieke
behoefte ten aanzien van de taal zouden hier een rol van beteekenis
hebben kunnen spelen, indien zijn denken over ,,zijn’’ en ,,bewust-
zijn’" bestand geweest was tegen de sophistiek der zinnenwereld.

Volgens PraTo blijfter echtereenin ruimte en tijd causaal geordend
zijnde ,,buiten”, d.i.,,onafhankelijk van”, het bewustzijn. En hiervan
moet dan het bewustzijn toch altijd min of meer afhankelijk worden.

Aan het bewustzijn als iets volkomen onherleidbaars, onverklaar-
baars, dat juist aan dat zijnde het leven geeft, heeft PLATO niet den
vereischten vorm kunnen geven. Hij verwisselt voortdurend den
grond van het bewustzijn (het ,,Unbedingte””) met het door het
bewustzijn gestelde, het ,,Bedingte" (d.w.z. door dien ,,grond’’ eerst
mogelijk gemaakt ,,gedragen’). Zoowel het ,,Unbedingte'” als het
,,bewustzijn' of de ,,ziel” blijven onderworpen aan een min of meer
zinnelijke aanschouwing (vgl. ook ons vierde hoofdstuk).

En nu is er juist over dat ,,Unbedingte’’ en over dat ,,bewustzijn”
slechts in (de aanschouwelijkheid reeds verbroken hebbende) beelden
te spreken 2). Wat evenwel een diepte van inzicht vereischt die wij
bij PrATO te vergeefs zoeken,

Doordat n.l. de ,,omkeering’’ (in de Staatsman) een telkens her-
haalde omkeering is, wordt ook het tijdbegrip onderworpen aan de
kringloopgedachte. PLATO blijkt dit te beseffen (Staatsm. 269 E

1) Vgl. REINHARDT a.w. S. 114,

2) NaTtorp, Psychologie in Leitsdtzen S. 4: Jeder Ausdruck, der das Ich
selbst wie einen eigenen Inhalt des Bewustseins hinstellt oder die Beziehung
auf es durch eine Beziehung, wie sie unter Bewusstseinsinhalten stattfindet,
deutlich zu machen versucht, kann allenfalls nur der Wert einer bildlichen
{curs. v. 0.) Bezeichnung haben.



II0

270 A). De eeuwige wederkeer is een vorm voor de gedachte van de
eeuwige geslotenheid van den tijd. Er is geen beweging denkbaar
die meer aan zichzelf gelijk zijn zou dan deze, Daarom is de demiurg
gebonden bij de keus der beweging en gedwongen deze te kiezen. Niet
de tijd wordt ten slotte zoo afhankelijk van de godheid, maar de god-
heid afhankelijk van de ééne tijd-beweging in de eene zelfde ruimte.

In de wederkeer-gedachte kan men een verzet zien tegen de dui-
zeling die den mensch overvalt bij het denkbeeld van een ,,uitge-
strekten’ tijd, in de ,,bol”’gedachte vinden wij de uitdrukking voor
de ongebroken eenheid van de absolute ruimte. De eeuwige vol-
maaktheid eischt, wil zij ,,aanschouwelijk’’ gemaakt worden, deze
voorstelling op (Tim. 33 B 10 opaigoedés . . . . advrar rededrarov).')
De mensch staat stevig op zijn beenen en behoeft niet meer verplet-
terd te worden door een onvoorstelbare (onaanschouwelijke) absolute
werkelijkheid.

Daarom wordt de ,,mythe”, ondanks het feit dat PLATO zeer cri-
tisch stond tegenover de absolute hoogste eenheid en het ,,al’" (verg
ons vierde hoofdstuk) en dat hij juist de mythe wil zien als de ,,taal-
van het onuitsprekelijke’” 2) (verg. vooral ons vijfde hoofdstuk), toch
bij hem min of meer een ,,schildering’” als van een ,,gegeven’’ werke-
lijkheid.

Dat PLATO's voorstelling van een ,,hemel’ dus in zeer reéelen zin
op te vatten is, mogen wij wel concludeeren. Moge het begrip
s»»hemel” al hier en daar den indruk maken van een beeld, nooit is
precies aan te toonen waar het beeld begint en de werkelijkheid op-
houdt: het beeld is bij PLATO schuilgegaan achter een reéele (astro-
nomische) hemelvoorstelling. Invloed van het Pythagoreisme moet
hier aangenomen worden. In bijzonderheden heeft PLATO stellig
niet alle gangbare theorieén geaccepteerd, doch verworpen heeft hij
ze evenmin, In de Timaeus noemt hij zijn natuurwetenschappelijke
denkbeelden een elxms Adyos, dezelfde gedachte die wij ook aan-
treffen in de ,,inleiding’’ op de mythe in de Phaedo. Dat PLATO deze
of dergelijke (volks)voorstellingen overwonnen zou hebben is on-
denkbaar 2).

1) Men vergelijke ook PARMENIDES fragm. 8, 43 (DIELs).

2) Verg. BRUNNER, Das Symbolische S, 37.

3) Op den invloed van natuurwetenschappelijke inzichten van zijn tijd op
zijn mythen heeft RITTER gewezen a. w. II S. 350 sq. e.a.



Ll

Ook de ,,onderwereld” (Tartarus) wordt gelocaliseerd?). Dat
blijkt 0.a. in het bijzonder uit de genoemde ,,inleiding’’ op de Phaedo-
mythe. PLATO’s wetenschap van de natuur is niet meer dan een
,,waarschijnlijkheidsbetoog’’, van een critisch aanwenden van be-
paalde categorieén (causaliteit in ruimte en tijd) is geen spoor te
bekennen. Zijn kennis moge gebrekkig zijn en gemakkelijk door een
grondiger te vervangen, dat zijn natuuropvatting principieel gewijzigd
zou kunnen worden is niet aannemelijk. (Phaedo 114 D 7 Tatt fouly 7

towadt’ dria).

., Hemel” en ,,onderwereld” spelen een belangrijke rol in de ziels-
verhuizingsleer. Te meenen dat wij ook hier slechts met een ,,beeld”
te doen hebben, omdat PLATO niet consequent vasthoudt aan een en
dezelfde voorstelling ?), bewijst dat men de kracht van bepaalde
volksvoorstellingen, die zich in weerwil van de grofste tegenstrijdig-
heden handhaven, onderschat. In sommige mythen komt deze leer
meer verondersteld dan duidelijk-uitgesproken voor (Gorgias), doch
op grond van het feit dat zij én in nagenoeg alle mythen én ook
buiten de inkleeding van een mythe voorkomt (Meno 81 A—C Tim.
90 E sq.), mogen wij aannemen dat zij (geheel in aansluiting bij de
Orphisch-Pythagoreische voorstellingswereld), een inhaerent deel
van zijn wereldbeschouwing vormde.

Reeds hierom is onze conclusie niet voorbarig dat de Platonische
mythen het karakter van ,,schildering’ niet hebben afgelegd. Als wij
de mythe kunnen noemen een menschelijke (min of meer adaequate)
benadering van een bovenmenschelijke feitelijk niet benaderbare
werkelijkheid, die in noodzakelijk verband komt te staan met het
algemeen benaderbare, dan kunnen wij PLATO's mythen (althans
ten deele) nog ,,mythen’’ noemen. Moge de reinigingsomloop van de
ziel een poging zijn om door middel van een beeld het geloofsgeheim
te veraanschouwelijken, boven het aardsche leven komen wij hier
niet uit 3). Men heeft er op gewezen dat de antieke geloofsformu-

I) STEWART a.W. p- 05: , Tartarus and the True Surface of The Earth, or
Earthly Paradise are indeed real places to which there are real approaches for
the ghostly travellers from this olkoupéin™ (Verg. echter p. 110, waar deze moge-
lijkkheid door STEWART weer in twijfel wordt getrokken).

2) O. ApeLT, Vertaling Timaeus S. 164 (aanm. 101).

3) ErNsT FRIEDRICH APELT, Religionsphilosophie S. 192.



I12

leeringen geen teekens waren voor iets anders, wat daarachter ver-
borgen lag, doch de eenig juiste en volkomen adaequate uitdrukking
van de werkelijkheid die bedoeld was ). Nu is de »kringloop” een
bij uitstek mythische categorie (CASSIRER). PLATO stond dan ook nog
met beide beenen op antieken bodem, niet het minst door zijn leer
der ,,wederkeer’’. :

Maar PLATO rammelt aan de ketenen. Om aan de ,,werkelijkheid”
van de mythen te ontkomen, vormde hij haar gedeeltelijk om tot
allegorie (in het bijzonder in de Phaedrus- en de Symposionmythe),
of wendt haar aan tot ,,prediking” of ,,leering’” (verg. vooral de toe-
passing bij de mythe in de Staat): haar waarde is de waarde van een
roepstem 2).

Wat evenwel verbonden blijft met een metaphysische zijnsleer (die
praetendeert het zijnde adaequaat te kennen) .Ethische waarde krijgt
het ,,zijnde” in het begrip »duoc uit de Gorgiasmythe (523 A); een
ethisch-godsdienstigen vorm neemt het aan in den Jeouss ’Adpaorsias
(Phaedrus 248 C), de leer van de Avdyxy (Staat 617 B. e.a.) of van de
cipapuévy (Staatsman 272 E, Tim. 41 E, Wetten gog C).

Gezien PLATO's overige wijsbegeerte en zijn ernstig gemeende
aansluiting bij de Orphicek, is het volkomen uitgesloten dat deze be-
grippen bij PLATO enkel symbolen zouden zijn. Zij drukken een-
voudig ,,werkelijkheden’ uit die voor ons niet dan met de grootste
moeite eenigszins nagevoeld kunnen worden. Hoe hijzelf het be-
schouwd heeft weten wij niet. In diepste wezen zal PLATO’s zieleleven
altijd een gesloten boek blijven ).

Onze taak bescheiden opgevat is niets anders dan PLATO'S nog vaak
duistere theoretische inzichten toetsen aan klaardere. Het blijkt dan
dat zijn leer van kringloop en noodlot een fatalen invloed moet
hebben op zijn ethiek en psychologie (die met het ideale en feitelijke
zieleleven zich inlaten).

1) W. B. KRISTENSEN, Symbool en Werkelijkheid. De Gids irg. 95 (1931)
bl, 79,

2) FRIEDLANDER a.w. S. 219: ,,Nur wenn er zu Aktivitit aufruft hat der
Mythos Wert"".

3) De reeds eerder genoemde methode van ErxsT HOWALD loopt o0.i. al te
lichtvaardig over de moeilijke vragen die zich hier veordoen, heen. Men ver-
gelijke vooral de voortreffelijke critiek van J. C. BRUYN op het nieuwe boek
van OLDEWELT (PLATO, den Haag 1031) in Hermeneus (4de jrg. 1932, afl. 6
bl. 94 sq.), waar b.v. op bl. g6 gesproken wordt van »overijlde zelfprojectie’’.



113

Nu vinden wij zeer nadrukkelijke uitspraken in PLATO’s mythen,
die getuigen van inzicht in de waarde van het critische denken ook
voor het praktische leven, Deemoed en ongerustheid kennen Socra-
TES en PLATO beide 1), Spreekt hij niet in de Theaetetus van 's men-
schen naaktheid voor de critiek vanuit de idee (169 BC) 2 De Gor-
giasmythe brengt ons dezelfde gedachte (523 E). Alle aardsche goe-
deren (schoonheid, gezondheid, rijkdom, geboorte, typisch Griek-
sche deugden) vallen in het niet bij de heerlijkheid van de idee,
1s Werelds uiterlijk is onecht. In het bijzonder is het gericht de smelt-
kroes waartegen alleen het echte bestand is. Niet enkel in de Gorgias-
mythe, doch niet het minstin de mythe van de Phaedo en de Staat is
het gericht centraal. Ook in de Phaedrusmythe is het niet vergeten.

Wij raken hier het probleem van de zedelijke vrijheid, van 's men-
schen schuld en verantwoordelijkheid. Deze zijn slechts houdbaar
vanuit de idee als taak. PLATO wil 's menschen vrijheid niet prijs-
geven (Staat 617 E dgevypy 0 ddéonorov e.a.), zoomin als hij (wij
wezen er bij het vraagstuk der onsterfelijkheid in ons derde hoofdstuk
op) zijn pogingen kan staken, de individueele menschenziel te redden
uit den greep van het alverbrijzelende noodlot, De meest merk-
waardige uitspraak is wel zijn beroep op het toeval (Staat 617 E e.a.).

Doch ook hier is PLATO in zijn opzet blijven steken. Zijn mythen
zijn doortrokken van een noodlotsgedachte geheel in aansluiting bij
zijn leer van den eeuwigen wederkeer en de absolute ruimte. Als
vraagstuk kende PLATO het begrip der ,,gesloten causaliteit” niet, hij
ging eenvoudig van haar werkelijkheid uit. Ook zijn mythen spreken
ervan. Zijn materialistische psychologie (zie ons derde en vierde
hoofdstuk), in samenwerking met zijn leer van den voortdurenden
terugkeer der zielen binnen eenzelfde ruimtelijkheid, leidt nood-
zakelijk tot het aannemen van een eens voorgoed vaststaand aantal
zielen (Staat 611 A). Bovendien geldt wat KANT zegt van de natuur-
wetenschappelijke ervaring bij PLaTo — dat deze n.l. een hecht
fundament miste omdat hij in zijn vlucht naar de wereld der ideeén
de zinnenwereld verliet *) — in niet mindere mate van diens zedelijke

1) Vooral in zijn artikel ,Filosofie als bloote kenniscritiek heeft Oving
hierop gewezen (bl. 182 sq.). Verg. ook J. C. FRANKEN, Der Begriff der reinen
Vernunft bei ARISTOTELES. S. 10.

2) Kr. d. r. V. Einleitung § 3 S. 54. (Ten onrechte polemiseert STEWART
a.w. p. 72 hiertegen.)

8



114

ervaring, Door de verantwoordelijkheid in een (oncontroleerbaar)
voormaals te verleggen, wordt juist dat waarvoor men verantwoota
delijk is, van ondergeschikte beteekenis. Maar hoe zou dan nog van
»ware’’ verantwoordelijkheid en ,,ware’’ vergelding gesproken kun-
nen worden, nu het ,,zelf’’ gedacht wordt zichzelf te handhaven door
een eindelooze reeks van telkens weer ,,andere’” wijzen van bestaan 1).
De spontane opbloei uit het onnaspeurbare mysterie van het leven
is onmogelijk geworden. De schroom voortkomende uit de erkenning
dat aan ons inzicht grenzen gesteld zijn heeft aan kracht grooten-
deels ingeboet.

Het is evenwel zijns ondanks. Dit blijkt wellicht het meest over-
tuigend uit zijn meer theologische mythen, waar het vraagstuk van
de schepping, de zonde en de wereldregeering aan de orde zijn
(Staatsman, Timaeus, Wetten).

Scheppen is daad van vrijheid en goedheid. Volkomen mysterie
wegens de volkomen afwezigheid van iedere noodzaak. Scheppen is
de eenige waarachtige zedelijke (en dus godsdienstige) handeling
die denkbaar is. Alle overige handelingen zijn gebonden. Scheppen
is de absolute onherhaalbaarheid, de meest volmaakte en feitelijk
eenige ,,eenmaligheid” %), grond van de onherhaalbaarheid van het
(telkens weer in individueele menschenzielen ,,verschijnende’) be-
wustzijn.

. PraTo heeft de schepping van den demiurg zoo niet gezien. Deze
1s gebonden (Staatsman 269 E, Tim. 28 A B) en deelt zijn scheppings-
werkzaamheid met anderen (Tim. 41 A, Staatsman 271 D E, Wetten
go3 B). Zijn vurige begeerte om Gods majesteit te vrijwaren voor
schennis van den kant der menschenwereld, heeft hem niet kunnen
weerhouden Gods verhevenheid aan te randen. Polytheisme sluit

1) Over de zielsverhuizingsleer zegt OBBINK, Godsdienstwetenschap bl. 235:
»Het zwakke punt der Reinkarnatieleer is wel dat zij den enkeling isoleert,
dat ze door alles, ook het zedelijk leven, mechanisch-noodwendig op te vatten,
de persoonlijkheid en den wil doodt, geen plaats heeft voor barmhartigheid
met misdeelden en ongelukkigen, (die immers zijn wat ze ,,verdienen') en het
verantwoordelijkheidsgevoel onderdrukt (het kin immers niet anders gaan
dan het gaat), en het goede alleen aandringt door egoistische motieven (het
goede doen om zelf verlost te worden)'’.

2) Men vergelijke hierover het voortreffelijke opstel van EmMIL BRUNKER in
Blitter fiir deutsche Philosophie Band 3 (1929) Heft 3 S. 265 sq.: ,,Das Ein-
malige und der Existenzcharakter”.



115

schepping uit. Wij wezen er reeds eerder op (1n ons derde hoofdstuk),
dat PLATO's monotheisme nog onvast is. Dat blijkt ook in zijn mythen,
De leer van een soort tweede ik (daiu@y) in de Phaedomythe en de
mythe van de Staat (620 D) zijn rudimenten uit een mythisch sta-
dium, die hun kracht nog niet ingeboet hebben ). Hierin gaan een
onklare psychologie (veelheid van zieledeelen) en een vage (natura-
listische) godsopvatting (veelheid van goden) hand in hand.

Dat PrLaTO al deze voorstellingen in zijn mythen zou hebben opge-
nomen zonder ze ernstig te bedoelen, is volkomen onaannemelijk.

Wij moeten ons hier een oordeel vormen volgens de methode van
HartmANN %), die bij de vraag naar het metaphorisch karakter van
10 tplroy yévoc (Tim, 52 A, verg. ook ons tweede hoofdstuk) en wat
in verband daarmee over ,,goud” en ,,olie’’ gezegd werd, zich liet
leiden door de gedachte dat indien de zuiver geometrische beoor-
deeling van o zoiror pévos juist is, men gerechtigd is ook ,,goud’’ en
»olie” of 1o &xmaysioy als gelijkenis te verstaan. Hadden wij in
PLATO's overige philosophie onafwijsbaar het zuiverste geluid meenen
te moeten hooren van onvervalscht monotheisme, zijn daemonoclogie
enz. zou niet meer geweest zijn dan dichterlijke inkleeding van diep-
zinnige gedachten. Thans is dat evenwel niet zoo. Hier kan men van
allegorie noch van beelden spreken 39).

De grens der beeldmogelijkheid heeft PLATO ook overschreden,
Had hij een zuiver omschreven begrip gehad van ziel en bewustzijn,
hij zou den grond van het bewustzijn (die moet aangenomen, doch
niet kan gedacht worden) nooit verward hebben met het bewustzijn
zelf. Thans loopen zij voortdurend dooreen. Alle bewustzijns-
categorieén (ruimte, tijd, causaliteit) worden zonder bezwaar aan-
gewend op den grond van het bewustzijn. Dit neemt zulk een om-
vang aan, dat de verscheurdheid van het bewustzijn (zedelijke ver-
dorvenheid) zich niet beperkt tot het menschelijke, doch zich uit.
strekt ook in het bovenmenschelijke, Hoe kan hij anders spreken van
een ziel die de waarheid niet heeft gezien (Phaedrus 249 B), en van

1) Men vergelijke hierover CASSIRER, das Mpythische Denken S. 165 sq.,
die te ver gaat in zijn conclusie dat in de Mythe van de Staat ,,der sittliche
Wille Zeit und Schicksal iiberwunden' heeft (S. 166).

2) a. w. S. 430, 433.

3) GOEDEWAAGEN-SLIJPER vertalen Staat 617 E 8aluwy daarom ten onrechte
door ,,lot", verg. ook Staat 620 D,



116

een op den hemelschen tocht zelve mogelijk verzet? 1), De correlatie
bewustzijn-idee wordt plotseling verbroken, het bewustzijn wordt
losgemaakt van zijn grond. Indien wij hier met een beeld te doen
zouden hebben, dan is het een troebel beeld, welks troebelheid voort-
komt uit troebelheid van denken. Een beeld moet, om werkelijk
beeld te zijn, zuiver zijn d.w.z. zijn eigen beeldkarakter doorzichtig
maken. Bij PLATO is hiervan geen sprake.

De samenhang tusschen PLATO’s mythen en zijn kennis- en zijns-
leer moet aangenomen worden omdat wat de logos leert in zekeren
zin de mythe openbaart, er is een gemeenschappelijke bron waaruit
beide stroomen 2). De uitspraken evenwel die wijzen in de richting
van een opvatting als zou de mythe slechts een ,,grensstelling” zijn
(verg. ons vijfde hoofdstuk), zijn ten slotte meer mystische vermoe-
dens dan critisch gefundeerde oordeelen. Vandaar dat zijn denken
zich toch voortzet waar het feitelijk op moest houden.

Een psychologisch-aesthetische beoordeeling van PLATO's my-
then ®) moeten wij uiteraard afwijzen. Doch evenzeer is het oordeel
dat zij een bewijs ervan zijn dat PLATO nog niet geheel philosooph
zijn kan omdat er nog te veel van den dichter in hem is %), te eenzijdig.
‘Omdat hij bewust de aan het methodisch denken gestelde grenzen
heeft erkend en geaccepteerd, moest zijn godsdienstig geloof komen
met een ,,eigen taal”’. Maar hij was te veel door zijn tijd en door zijn
persoonlijken aanleg ,,bedingt”’, om in staat te zijn ons zuivere gods-
dienstige symbolen te geven. Zou PLATO gekund hebben waar onze
eigen tijd niet eens toe in staat is? ?)

1) POHLENZ, a. w. S. 330 wees 0.a. op het feit dat de drie-indeeling van de
ziel reeds voor de mpdry yéveous gedacht is, en zegt o.i. terecht: ,,Man kann
«das auch nicht einfach als mythischen Zug ansprechen’.

2) REINHARDT a.w. S. 112.

3) OLpEWELT, Instrospectieve Platostudie bl. 108.

4) ZELLER, a.w. Il 1 S. 581, 582.

5) Bij GOEDEWAAGEN-SLIJPER a.W. bl. 3 vinden wij de bewering: ,,Hij
(PLATO) herschept de mythe tot symbool. Want al lijken de platonische mythen
-op het eerste gezicht op godenverhalen, ... zij treden niet meer op als weer-
gaven van in tijd en ruimte voorgevallen gebeurtenissen (curs. v. 0.), doch fun-
-geeren slechts als religieuse symbolen.” Na het bovenstaande zal het onnoodig
zijn op het al te simplistische hiervan te wijzen.

Ook RuODE'S oordeel (a. w. II S. 280) dat PraTO ,keine andere als sym-



117

Het is zelfs zeer onwaarschijnlijk dat PLATO ons probleem gekend
heeft, Een stap in die richting kan men zijn allegoriseeringen noemen.
Hierbij liet hij zich niet door een van te voren gegeven stof leiden,
doch leidde door zijn denken zelf de keuze van zijn stof. Juist het
karakter van willekeur van de allegorie tegenover het noodwendig
karakter van het symbool 1) onderscheidt allegorie van symbool. Het
symbool heeft een objectief karakter afhangende van een bepaalde
objectiveeringsrichting (wetenschap, kunst, zedelijkheid) en het
wordt gedragen door een bepaalde cultureele groep (beleefdheids-
symbolen!) Men kan een symbool niet ongestraft verwaarloozen. De
allegorie evenwel hangt af van de persoonlijke visie van den denker
of dichter, en haar begrijpbaarheid is niet (zo0als bij het symbool)
vanzelfsprekend. Zij vraagt niet om erkenning en aanvaardt het ver-
waarloosd te worden. Vooral de godsdienstige allegorieén zijn een
poging tot verzoening tusschen traditie en wijsbegeerte, geinspireerd
door den wil van een enkeling. Zij worden slechts verstaan door
volkomen gelijkgestemden en handhaven zich slechts door het
stoeval” langer dan hun schepper.

Het objectief karakter van PrLATO's allegorieén leeren wij kennen
uit zijn uitleg en door zijn bewuste keus. Doch het karakter van
symbolen hebben zij niet gekregen. Allereerst zou Prato dan zich
daarbij niet voornamelijk beperkt hebben tot de Phaedrus- en de
Symposionmythe. Wat echter vooral ertegen getuigt, is heel het
duistere apparaat van zijn mythen — combinatie van ,,beelden’’ en
,sbeschrijvingen’ —: hij zou, indien hij begrepen had wat het gods-
dienstig symbool vraagt, deze achterwege hebben gelaten.

Het religieuze symbool ,hoe men er verder ook over moge denken,
eischt allercerst eenvoud en samenhang. Bij PLATO missen wij die
maar al te zeer. Het religieuze symbool kan als zoodanig pas ontdekt
worden na een lange diepgaande critiek van alle bewustzijnsfuncties
(gericht op de verhouding »»Unbedingt-bedingt”) en het feitelijke
zieleleven (zedel. verdorvenheid).

bolische Wahrheit in Anspruch” neemt, houdt te weinig rekening met het
systematische probleem. Hetzelfde geldt van WINDELBAND, die met zijn ,,bild-
licher Einkleidung” (a. w. S. 135) de kern niet raakt.

1) BRUNNER heeft te veel de ,,willekeur” in het symbool naar voren gebracht ,
vgl. Das Symbolische S. 22 over het teeken =.



118

#
ES ES

Twee problemen (hinderpalen voor alle denken) hebben PLATO
blijvend gemarteld: 1° dat van een hoogste, niets en niemand noodig
hebbende en van niets en niemand afhangende werkelijkheid; 2° dat
van een bewust zich tegen die werkelijkheid als eisch verzettende
(zondige) wil 1).

Wij moeten om te kunnen denken, denken wat wij toch niet denken
kunnen, wij zijn als onttroonde koningen die altijd koningen blijven
en het nooit meer worden zullen. Onze eros theoretikos is zonder de
hoogste idee ondenkbaar en kan die idee toch niet denken (laat staan
voorstellen). Het suprarationeele blijft omdat het bovenredelijk 1s
altijd voor de rede ontoegankelijk, maar blijft tevens als boven-
redelijk met het redelijke nauw verbonden.

De diepe problematiek van die alles te boven gaande werkelijk-
heid, die den mensch met huiver vervult, heeft PLATO somtijds bijna
tot op den grond doorvoeld, om haar terstond daarna (echt mensch
als hij was) weer los te laten. Intuitief gegrepen waarheden verstuiven
als het zand der zee. De glorie van den mensch werd bijna een blaam
voor den denker, die vast moet houden, omdat hij uit-een-zetten
moet. é

Wat hij had kunnen vast-houden, het infra-rationeele of de stof
voor het denken, ontviel hem en werd als wezenloos prijsgegeven, en
het voor het denken wezen-looze (immers onverklaarbare) tot waarlijk
wezen-lijk verheven.

Het probleem van het zelf dat tegen het zelf (het hoogste zelf)
zonder hetwelk het geen zelf kan zijn, zich verzet, wordt verklaard
(en daardoor verduisterd) door een identificeering met het niet-zelf
dat als anti-redelijk verworpen was.

De verschrikking van de zonde, die veel van haar afschuwelijkheid
verliest door haar ,,buiten’’ het zelf te plaatsen, verkrijgt haar wezen-
lijk karakter (van diepste problematiek) eerst door haar volkomen
wezen-loosheid (d.i. onverklaarbaarheid) te kunnen inzien. Mocht
PraTo al diep doordrongen geweest zijn van de weerbarstigheid der
zonde tegen de rede, de zin d.i. de noodzakelijkheid ervan moest
hem ontgaan, omdat hij den vorm der rede niet aan zichzelf in zijn
ver-strekkendheid ontdekt heeft.

De eros theoreticos leeft in zekeren zin bij de gratie Gods. De

1) Vgl. Ovinks Der Meno und Hippias Minor. S. 129 sq. en 190 sq.



119

grenzen die zij zelf stelt, zijn aan haar gestelde grenzen, zij is actief
en passief tegelijk, doch de aanvaarding van haar afhankelijkheid
kan haar roem worden, in haar zwakheid ligt haar kracht mits door
haar zelf erkend.

Dat de redelijk-denkende mensch beperkt is, wij moeten het wel
aannemen, Doch een zondig, in strikten zin, zichzelf vernietigend
zelf is onaannemelijk. En toch stooten wij door onze ,ervaring”
altijd weer op deze absurditeit.

Alle aposteriori (,,ervaring”’) is een aposteriori voor een apriori, de
inhoud is inhoud van een vorm. Nu heeft het apriori altijd slechts
met het bereikte (of nog-niet-bereikte) te maken, wat nooit anders
dan ,,goed’’ kan zijn (of nog-niet-goed). Een opzettelijk verkeerde
booze wil 1) kan in het apriori niet gegrond (d.i, verklaard) worden.
Het individueel concrete zieleleven plaatst ons voor een volslagen
mysterie.

Het empirisch bewustzijn is bewustzijn krachtens het transcen-
dentaal bewustzijn (of de idee), doch het blijft empirisch d. 1, be-
perkt (door de veelheid voor de eenheid), gebonden (door de ,,zinne-
lijke’” aanschouwing), tegen zichzelf verdeeld (door een ,,zondige"”
wil). Dit bedenkend zien wij in dat persoon-zijn tot de onmogelijk-
heden behoort. Persoon-zijn veronderstelt eenheid, den eisch dier
eenheid mogen wij niet opgeven, doch zij is noch in de ,,idee” noch
in de ,,ervaring’’ gegeven.

Zijn wij dan toch ,,personen’’ dan is het genade, willen wij ,,per-
sonen’’ zijn dan is het geloofsdaad *). De eenheid die bij alle kultuur-
Streven ,,slechts’ idee blijft, wordt hier ineens gegrepen. De functie
van het ,,Unbedingte’’ wordt hier van geheel eenigen aard.

Over het waardevolle van de persoonlijkheid heeft PLATO diepe
gedachten neergeschreven (Phaedrus 276 A sq., Staatsman 297 A,
300 A sq.). De ware staatsman leeft uit het ideaal van goedheid,
schoonheid, waarheid. Maar een onomwonden erkenning van het
bovenmenschelijke hiervan vinden wij bij hem ter nauwernood, De
duoiwais de is toch altijd nog mogelijk. Hier heeft PLATO den om-
vang en diepte van het ,,radical Bése'’ niet gepeild.

1) W. HERRMANN a.w. S. 85: , Die vermeintlich tiefgrabende Spekulation,
die das Bose zu erkliren unternimmt l6st in Wahrheit das Bose auf.”’
2) Slechts in correlatie met geloof is ,,openbaring'’ mogelijk.



120

Ook daarom is zijn spreken meer dan stamelen, zijn ,»symbool’
meer dan louter symbool.

De symbolen, die spreken van de ,,ziel” of ,,God” zijn op geheel
andere wijze ,,teekens’” dan de symbolen der theoretische, ethische
en aesthetische kennis. Wij blijven hier altijd nog binnen het ,,Be-
dingte”” 1). Het geloof ,,kent’’ een onmiddellijke aanschouwing ®) (van
het ,,Unbedingte’”) waar het onmogelijke mogelijk is geworden. Het
doel van alle denken is hier bereikt 3). De godsdienstige mensch
juicht in een bezit.

Hier naderen mythe en symbool elkaar, want beiden ,,weten'’s
Doch de mythe weet te veel, haar overladenheid vertroebelt de zui-
verheid van het aanschouwde. Het symbool kent haar grenzen én
haar onmisbaarheid. Met nadruk heeft CASSIRER terecht vooropge-
steld dat het teeken niet is een toevallig omhulsel van onze gedachten,
doch haar noodwendig en wezenlijk orgaan %). Dit geldt ook van het
godsdienstig symbool. Het is beeldordening (van de dichtkunst kan
dit ook gezegd worden) haar ,,begrippen’ (die feitelijk geen begrip-
pen zijn) zijn even streng als die der natuurwetenschap. Doch haar
problematiek is dieper, de onmiddellijkheid der hoogste werkelijk-
heid, die haar ,,0orsprong’ is, geeft ,,slechts”” houvast in het geloof.

Bij de mythe vallen ,,teeken’ en het ,,door het teeken aange-
duide” samen, het teeken is werkelijkheid. Het symbool doorziet
haar eigen wezen-loosheid, en durft het hiermee aan. Bij de mythe
is de steun een onbegrepen (immers de verschillende objectiveeringen
niet analyseerend) concreet-,,einmaliges” %), Ook het symbool heeft
in het ,einmalige”” haar voedingsbodem, d.w.z. in het als genade
aanvaarde concrete leven., Onze spontane levenszekerheid gaat er van

1) Apert, Metaphysik S. 694: ,,In aller profanen Dichtung steht die Sache
Selbst zur Vergleichung neben dem Bilde. Die religiose Dichtung aber zeigt
die Sache nur im Bilde.”’

2) BRUNNER, Die Mystik und das Wort S. 150: Der Glaube ist. .. .auf Gott
hinschauen.

3) OviNk, Zekerheid bl. 503.

4) Die Sprache S. 18.

5) Over het ,einmalige” in tweeérlei zin (als »persoon’” en‘als het ,,indivi-
dueel-natuurlijke’’, het enkele concrete), vgl. BRUNNER, Der Mittler S. 339
noot 2. Over dit ,tweeérlei’” is SNETHLAGE in zijn ,Een nieuw Pleidooi voor
mythische Religie”, N. T. T. jrg. 18 afl. 1 bl. 33 sq. al te luchthartig heen
geloopen.



I21

uit dat het ,,Unbedingte’’ aanwezig is in al ons doen en laten (in ons
gebrekkig theoretisch, ethisch, aesthetisch kennen, dat in ieder con-
creet moment samenvalt). Inderdaad is ons woord een roof. Wij
mogen anticipeeren omdat wij gelooven. Het concreet-aanschouwelijke
lost zich op in het concreet-persoonlijke.

Ook het symbool is ideaal. Het dreigt altijd weer een prooi te
worden van de zinnelijke aanschouwing. Haar beelden zijn beelden
ontleend aan die zinnelijke aanschouwing, en er is een krachtig zelf-
bewustzijn, een diepe zelfkennis voor noodig om het beeldkarakter
als zoodanig te onderkennen.

Langs twee wegen is dit mogelijk: 1° langs kennistheoretischen
(in strengen zin methodischen) weg en 2° langs den weg van diepe
ethische en godsdienstige intuitie.

Hoever PrLaTo ook reeds op weg was, hij is onderweg geblevens
Hij moet het zelf min of meer gevoeld hebben. Zou hij anders van
de alfdeaa van den pidos hebben behoeven te spreken? Het klinkt
als een excuus.

Men kan PrATO’s mythen het karakter van willekeur niet ont-
zeggen. Zijn voorzichtigheid (Phaedo 108 D) is niet voldoende. Wat
hij wilde (Phaedrus 246 A) ') is hem in strengen zin niet gelukt.

Om de pretentie der metaphysica (naturalistische of ethische, en
bij PLATO is het beide en nog wel vermengd) altijd weer af te wijzens
ook in het criticisme, is de religie de wake, die wijst op diepere pro-
blemen dan door de metaphysica verstaan kunnen worden. De gods-
dienst is volgens HEINRICH BARTH ?) de roepstem om de diepte der
psychologische vraagstukken niet over het hoofd te zien. Roepen
veronderstelt echter hooren, en hooren is een gave.

Al is Prato ook rijk begenadigd geweest met de gave van het
luisteren, noch zijn ethica en religie, noch zijn kennistheorie hebben
hem in staat gesteld het symbool zuiver te houden.

1) APELT vertaalt: ,.eine bildliche Verauschaulichung jedoch mag Menschen
in Kiirzerer Ausfiihrung gelingen”,
2) Die Seele S. 106.



LITERATUURLIJST Y

Aporr ALLwoHN, Der Mythos bei Schelling 1927. Kant-studien, Erginzungs-
heft 61.

ErnsT FrRIEDRICH APELT, Metaphysik. Leipzig 1857,

ErnsT FR. APELT, Religionsphilosophie. Leipzig 1860.

OrTo APELT, Platons Dialoge iibersetzt und erliutert. Philosophische Biblio-
thek, Leipzig 1906—1923.

Hars von ArriM, Platos Jugenddialoge und die Entstehungszeit des Phaidros.
Leipzig-Berlin 1914. (geciteerd als: Jugenddialoge).

HEeinricH BARrTH, Die Seele in der Philosophie Platons. Tiibingen 1921 (geci-
teerd als: Die Seele).

HEINR. BArTH, Eidos und Psyche in der Lebensphilosophie Platons. Tiibingen
1932 (geciteerd als: Eidos und Psyche).

J. L. BoErsma, Wijsgeerige Studie over PLaTo’s Charmides. Utr diss. 1920.
(geciteerd als: Charmides).

ArTHUR Bonus, Religidse Spannungen. Die religitse Krisis Bd. III. Jena 1911.

A. Bonus, Vom neuen Mythos. Die religiose Krisis Bd, IV.

ANDRE BOULANGER, Orphée, rapports de l"orphisme et du christianisme. Serie
,»Christianisme’’, Paris 1925.

P. BoveT, Le Dieu de Platon. Thése de Genéve 1goz.

EmiL BRUNNER, Das Symbolische in der religisen Erkenntnis, Beitrige zu
einer Theorie des religidsen Erkennens. Tiibingen 1914 (geciteerd als:
Das Symbolische).

EmiL BRUNNER, Erlebnis, Erkenntnis, Glaube. Tiibingen 1921.

EmiL BruNNER, Die Mystik und das Wort, der Gegensatz zwischen moderner
Religions auffassung und christlichen Glauben dargestellt an der Theologie
Schleiermachers. Tiibingen 1924.

EmiL BRUNNER, Der Mittler, zur Besinnung {iiber den Christusglauben.
Tibingen 1927,

EmiL BRUNNER, Das Einmalige und der Existenzcharakter. Blitter fiir deutsche
Philosophie. Bd. 3 Heft 3 1929. S. 265—=282.

J. C. BruyR, Plato van Dr. H. Oldewelt. Hermeneus 4de jrg. 1932, afl. 6,
bl. g4 sq.

J. R. Buisman, Helikia. Nieuw Theolog. Tijdschrift (geciteerd als: N, T. T.)
1930, 1g9de jrg. afl, 2, bl. 139 sq.

1) Aangezien wij den laatsten druk van werken van BRUNNER, GOMPERZ,
CoHEN e. a. moeilijk konden machtig worden, citeerden wij naar den druk
die in ons bezit is.



123

J. R. Buisman, Homerus als primitief dichter. Hermeneus 4de jrg. 1932,
afl. 5, bl. 71 sq.

Joun BuURrNET, Early Greek Philosophy. 2nd ed. London 1918.

JouN BURNET, Plato’s Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, with notes.
Oxford 1924.

ERNST CASSIRER, Die Begriffsform im mythischen Denken. Studien der Bi-
bliothek Warburg, Leipzig 1922.

ERNST CASSIRER, Die Sprache. Philosophie der symbolischen Formen. Erster
Teil. Berlin 1923.

E. CAsSIRER, Sprache und Mythos. Studien der Bibliothek Warburg. Leipzig
1925.

E. CAQSSISRER, Das mythische Denken. Philosophie der symbolischen Formen.
Zweiter Teil. Berlin 1925.

HermaNs CoHEN, Plato’s Ideenlehre und die Mathematik. Marburg 1878.

H. Comen, Kants Theorie der Erfahrung. 2e Aufl. Berlin 188s.

H. ComEn, Logik der reinen Erkenntnis. System der Philosophie I. Teil.
Berlin 1go2—1912.

Lupovicus CouTuraT, De Platonicis Mythis. Thése de Paris, 1896.

CroN-DEUSCHLE, Platons ausgewihlte Schriften. Zweiter Teil. Gorgias. 5e Aufl.
von Wilhelm Nestle, Berlin 1900.

GERBRAND DEKKER, Die Riickwendung zum Mythos. Miinchen und Berlin
1030,

J. C. FrankeN, Kritische Philosophie und dialektische Theologie. Utr.diss.
Amsterdam 1932.

J. C. FrANKEN, Der Begriff der reinen Vernunft bei Aristoteles. Amsterdam
1932.

PauL FRIEDLANDER, Platon I: Eidos, Paideia, Dialogos. Berlin 1928.

PeRcEVAL FRUTIGER, Les Mythes de Platon. Paris 1930.

TrroporR GOMPERZ, Griechische Denker, eine Geschichte der antiken Philo-
sophie. 2 Bde Leipzig 1896 en 1902.

T. GOEDEWAAGEN en E. SLIJPER, Plato de mythendichter. Groningen-den Haag
1930.

JANE HARRISON, Prolegomena to the study of Greek Religion. Third edition
Cambridge 1922 (geciteerd als: Prolegomena).

Nicorar HARTMANN, Platos Logik des Seins. Giessen 1909 (geciteerd als:
Logik).

wirgeLM HermANN, Ethik. se Aufl. Tiibingen 1921.

Ernst HowaLp, Platons Leben. Ziirich 1923.

E. HowaLp, Ethik des Altertums. Handbuch der Philosophie herausgegeben
von A. Biumler und U. Schréter, Abt. III Beitrag B. Miinchen-Berlin
1926.

E. HowarLp, Mythos und Tragddie. Serie ,Philosophie und Geschichte".
Tiibingen 1927.

J. Huizinca, Cultuurhistorische Verkenningen. Haarlem 1929.

J. Huizixga, De Immoralist die God vond. De Gids, jrg. 95 (1931) bl. 124 sq.



124

KARL JoeL, Geschichte der antiken Philosophie I. Tiibingen 1921 (geciteerd
als: Geschichte).

B. JowerT, The Dialogues of Plato, translated into English with analyses and
introductions IIId ed., Oxford 18g2 Vol. II.

ADOLF JULICHER, Gleichnisreden Jesu. Sammlung Theol. Lehrbiicher, Frei-
burg-Leipzig 2e aufl. 189g.

ImMANUEL KaNT’s Simtliche Werke, herausgegeben von Karl Vorlinder.
Philosophische Bibliothek, Leipzig 1913—1922 (,,Kritik der reinen Ver-
nunft” nog geciteerd naar den (roden) druk van Valentiner).

W. B. KRrisTENSEN, Symboliek en Werkelijkheid. De Gids, jrg. 95 (1931) bl.
79 sq.

HerMANN KuTTER, Im Aufang war die Tat. Basel 1924. (geciteerd als: Im
Anfang).

HeErRMANN KUTTER, Plato und Wir, Miinchen 1927.

K. Kurper, Vier Voordrachten over Plato. Haarlem 1919,

ARTHUR LIEBERT, Mythus und Kultur. Kantstudien Bd, XXVII (1922) Heft
3—4, S. 399 sq.

RENE MUGNIER, Le sens du mot @EIOZ chez Platon. Paris 1930.

J. A. pEr Mouw, Absoluut Idealisme. Leiden 1905,

PauL Natore, Allgemeine Psychologie in Leitsitzen zu akademischen Vor-
lesungen. Zweite verbesserte Auflage, Marburg 1910 (geciteerd als: Psy~
chologie in Leitsitzen).

PauL Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, Erstes Buch:
Objekt und Methode der Psychologie. Tiibingen 1912 (geciteerd als:
Allgemeine Psychologie).

PauL Natore, Philosophie, ihr Problem und ihre Probleme, Einfithrung in
den Kritischen Idealismus. Dritte verbesserte Aufl. Gottingen 1921 (Wege
zur Philosophie) (geciteerd als: Philosophie).

Paur Natorp, Plato's Ideenlehre, eine Einfithrung in den Idealismus. Zweite
durchgesehene und um einen metakritischen Anhang vermehrte Ausgabe.
Leipzig 1921. (geciteerd als: Ideenlehre).

MARTIN P. NiLssoN, Primitive Religion. Tiibingen 1911. (Religionsgeschicht-
liche Volksbiicher).

M. P. NiLsson, Die Griechen, Lehrbuch der Religionsgeschichte, begriindet
von Chantepie de la Saussaye, vierte vollstindig neubearbeitete Auflage
Bd, II S. 280 sq. Tiibingen 1925,

H. M. J. OLDEWELT, Proeve eener introspectieve Plato-studie. Leidsche diss.
10927 (geciteerd als: Introspectieve Plato-studie).

H. M. J. OLDEWELT, Plato (Serie: Helden van den Geest). Den Haag 1931.

B. J. H. Ovink, Wijsgeerige en Taalkundige Verklaring van Plato’s Gorgias.
Leiden 1909 (geciteerd als: Gorgias).

B. J. H. Ovink, Verkeerde Metaphysika, De Gids jrg. 74 (1910) II bl. 32 sq.

B. J. H. Oving, De Beteckenis van het Woord voor het Geestesleven, Rec-
torale rede, Amsterdam 1928 (geciteerd als: De Beteekenis van het Woord).

B. J. H. Oving, De Zekerheid der menschelijke kennis. Zutphen 1928 (geci-
teerd als: Zekerheid).



125

B. J. H. Oving, Filosofie als bloote kenniskritiek. De Gids, jrg. 94 (1930)
bl. 177 sq.

B. J. H. OvinNg, Philosophische Erklirung der Platonischen Dialoge Meno
und Hippias Minor, Amsterdam 1931.  (geciteerd als: Meno und Hippias
Minor).

H. Tu. OBBINE, Godsdienstwetenschap. Bijbelsch-Kerkelijk Woordenboek
deel IV, Groningen-den Haag 1920.

MaX PourLenz, Aus Platos Werdezeit, philologische Untersuchungen. Berlin
1913.

HerMaANN Poncs, Das Bild in der Dichtung. Band I: Versuch einer Mor-
phologie der metaphorischen Formen. Marburg 1927.

K. Tu. Preuss, Die geistige Kultur der Naturvélker (Aus Natur und Geistes-
welt). Zweite Aufl. Leipzig-Berlin 1923.

ANTON REICHLING, S. J., Het platonische denken bij P. C. Boutens, poging
tot verklaring van Boutens’ wijsgeerig dichten. Maastricht 1925.

KARL REINHARDT, Platons Mythen. Bonn 1927.

ErwIN RoHDE, Psyche; Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen.
II Bde 7e und 8e Aufl. Tiibingen 1921. (geciteerd als: Psyche).

CONSTANTIN RITTER, Platon, sein Leben, seine Schriften, seine Lehre. Zweiter
Band, Miinchen 1923.

LEeo Scuestow, Potestas Clavium oder die Schliisselgewalt. Miinchen 1926.

H. ScumipT DEGENER, Proeve eener vergelijkende studie over Plato en Husserl.
Utr. diss. 1924. '

J. L. SneTHLAGE, Kritische Philosophie, Theologie en Psychologie. Arnhem,
1927.

J. L. SNETHLAGE, Een nieuw Pleidooi voor mythische Religie. Nieuw Theol.
Tijdschr. (geciteerd als: N. T. T.) jrg. 18 (1929) afl. 1 blz. 33 sq.

Jurius StEnzeL, Metaphysik des Altertums. Handbuch der Philosophie
herausgeg. von A. Biumler und M. Schréter I1I, Miinchen-Berlin 1929.

J. A. StEwart, The Myths of Plato. London 1905.

J. Suvs, Leo Schestow's protest tegen de rede. Leidsche diss. 1931.

HerMANN USeNER, Mythologie. Archiv fiir Religionswissenschaft (geciteerd
als A. f. R.) 7ter Band (1904) S. 6 sq.

Sam Wipg, Griechische Religion. Einleitung in die Altertumswissenschaft,
herausgeg. von Alfred Gercke und Eduward Norden Bd. II S. 214 sq.
Leipzig-Berlin 1922.

OtroMAR WicHMANN,Platon und Kant; eine vergleichende Studie. Berlin 1920.

ULRICH vON WiLAMOWITZ MOELLENDORFF, Platon I: Leben und Werke.
Berlin 1919,

WaLTER WiLLI, Versuch einer Grundlegung der platonischen Mythopoiie.
Ziirich-Leipzig-Berlin 1925.

WiILHELM WINDELBAND, Platon, 6te Aufl., Stuttgart 1920.(Frommans Klassiker
der Philosophie).

Epuarp ZeLLER, Die Philosophie der Griechen, zweiter Teil, erste Abteilung,
4e Aufl, Leipzig 1889.



@f‘:".:r: D S et potiA vt naleohE Al Sl el R T S s

= ——~ : -' : L) - “ : -—:—"J - I-_.
L » b5 O g RS e e e Tk
s mreedhl somermyi o3 -*1...::‘5*:,3 AL 0 W 3 o .#;?ff!:"ﬁnﬁ"‘“' s eal o
Zdaiay s r:‘-'wnmug..w& e "m:.ah;"rﬁ}_- ugf} ;‘Tt..'.!".'.'-‘-"x el “‘Jg"u b
L : ) - o
Ly s, Ttk B ¥ T M = w1 0L\ <D i i
' 'a’?""-"ﬁ"r“'r";;. ér--=-vw¢-* el :-ulm-;:mmm m w: -H o 2
o ; 5 DR R A T R e !"f"‘“.h"?’ et L R = R
b= n
s =T g "ﬂ"_j“"’h'x.,.- T‘ '-""L,-j-f?hm_ml"a S —W PR 1"'" -‘5"5"“'5 F‘E!- - =
=y 'lrl:-le"'I‘ o T N - N~ e oy = =54 ! ~ "l N

T I M ST o o i b ik .,_,.;c,"' L “pteetin - 5 T A0y oy o
o L XERF mthe  Agrie] sedarbhadoaad By '_r:.':.g..q b=
-..mlh u“ A..:..rn auida el e and s beis asrilato "‘“'J""“ g _'*"'f.,-‘:i!., ,.,ﬁ,. _j &
¥ Aat g o pegr st aticist Ned aw’ e 1 ' :
e 'ihgwurl-z:_‘!-'-r‘-} B T e L o w_._,‘:;:jﬁ""‘? e M Sl e ﬂ. ' -

O K :-ia;slmc AR H i ﬂ‘ﬂm.:j-“r’_!*'”,*ﬁ o
: "'r‘**"“rﬁ. Cogrps, g S e xaet aint et S A ) Juall - (g

5 'ﬂiﬂ&h’) auls pdalmeiivli ol siar i) Dive RyszetesZ .x’f‘:iﬂ .;.:mgz.«i SR I -
: aﬁwﬂmpasm.m%w?-ﬁw&zﬁ bogr RS 2 "-?._

=—h —~—-.

ﬁwwﬂeuw-m R e T S ArTD
I S, AP e < .l,mmﬂmﬁmm 2

#wtﬂ Iﬁ -0'1-&- P lﬂn"rl-:ﬂﬂ:

‘ avdtq.mi‘ p“lh_-r*fv ﬂwm.mﬂ bprmptvanp ey ptitrngaM |
et bl wiﬂnﬂmﬁ&m&f b



- s 1 =Y

L

I
I_;













STELLINGEN

I

BURNETS bewering (PLATO’s Phaedo Oxford 1931 notes p. 18)
dat het onderscheid tusschen ptdos en 1éyoc ,,is almost the same
as ours between ,,fiction” and ,,fact”’” is onjuist,

IT

Wie met WiINDELBAND (Geschichte der abendlindischen Phi-
losophie im Altertum 4e Aufl. bearbeitet von ALBERT GOEDECKE
MEYER S. 129 aanm. 3) den term ueréyery noemt een ,,ganz trivialen
Ausdruck”, heeft de spanning tusschen begrip en Idee inPLATO’S
wijsbegeerte niet verstaan. |

I1I

STENZELS waardeering van PLATO's leven, zooals dat tot uiting
komt in zijn bewering ,,Dass der Gute zugleich gliicklich ist hat
PLATON durch Lehre und Leben (curs. v.o.) bewiesen” (Metaph. des
Altertums 1929 S. 122), is in strijd met de feiten.

v

Ten onrechte beweert FRIEDRICH KuntzE (Erkenntnistheorie,
Handbuch der Philosophie I, B. 1927 S. 31): ,,Das scharfe Ausein-
anderriicken von PLATON und ARrisToTELES diirfte nach den For-
schungen Jdgers und Stenzels nicht mehr statthaft sein.”

\Y

Wanneer KARL VORLANDER (Geschichte der Philosophie Bd, I
Altcrtum 7e f}uﬂ. 1927 S. 36) spreekt van een ,,kritische oder gar
skeptische Stimmung” bij XenopuANES, dan miskent hij hierin

XENOPHANES' wijsgeerige en godsdienstige overtuiging.
J. R. Buisnan



1I
VI

CASSIRERS waardeering van de mythe staat nog te zeer onder
invloed van zijn zuiver intellectualistische kennistheorie.

VII

HusSERLS phaenomenologie is een terugval in de Aristotelische
ontologie (scholastiek).

VIII

Eine personalistische Philosophie kann es nicht geben, ohne dass
der Personbegriff so weit gedehnt wird, dass er seinen eigentlichen
Sinn verliert (Fr. DELEKAT, Von Sinn und Grenzen bewusster Er-
ziehung, Leipzig 1927 S. 106).

IX

Het is onjuist om met ADOLF DEISSMANN (Licht vom Osten 4e
Aufl, 1923 S. 51) aan te nemen dat,,griechische Sprache und griechi-
sche Kultur herrschten bis hinab in die unteren Schichten be-
sonders der Stidte”.

X

Het onsterfelijkheidsgeloof is vermoedelijk in den tijd van PLATO
beperkt geweest tot enkele (Orphisch-Pythagoreische) groepen.

XI

Ten onrechte wordt TaAc. Hist. IV 71, 23 dum missilia hostium
praevehuntur door HERAEUS vertaald met: ,,Wihrend sie die feind-
liche Schusslinie im Trabe passieren’’,

XII

TAc. Ann. II cap. 37 en 38 zijn te beschouwen als een tendentieus
bericht van Tacitus, waardoor hij blijkbaar opzettelijk TIBERIUS
in een ongunstig daglicht wil stellen,



II1

XIII1

Horatius Oden I, carm. 38 is te beschouwen als een allegorisch
slot van het eerste boek.

XIV

Sandre Yvuds dvwye didxew 8ol uy Eydye
Qd. 18, 400.
wordt ten onrechte door voN Wiramowitz (Hom. Untersuchungen
1884 S. 37 aanm. 6) voor onecht gehouden.

XV

De lezing der handschriften HEROD. IV, 111 £ddxe0v & adras elvar
dvdoas ujy avuyy fhixiny Eovias dient hersteld te worden,

XVI

APELT's vertaling van PLaTO, Policita 448 A & #u udaldor ips os
ylloyows eindlew door ,,damit du doch besser erkennst, wie gierig
ich nach Gleichnisse bin"" is onjuist.

XVII

Het is zoowel uit didactisch als uit paedagogisch oogpunt wen-
schelijk het huiswerk voor oude talen (in het bijzonder op de Lycea)
tot een minimum te beperken.



B
1 ) SR PR









http://www.tcpdf.org

