
H .  P I E R S  O N  

'8 GEAVESHAGE 

i-Xi-

V • 

nm WÊ i 



GUNNING 
7 c 
49 

JHFIÜNNINZIJJL 

ibi etAmic.is 
J** 

"ir w4<r «itf» w 

üxmm 



JU 





GELIJKENISSEN DES HEEREN 





G U N N» N y (?i/. 

7 

GELIJKENISSEN DES HEEREN 

H. p i E R s o N. 

I PiiBUOTHcEK DER 
f R i J K S U NiVE R 31T £ IT 

ü T i v E C H ï. 

's-GRAVENHAGE 

W. A. B E S C H O O R 

R/< 



SNELPERSDRUK VAN H. C. A. THIEME TE NIJMEGEN. 



V O O R R E D E .  

De Gelijkenissen des Heeren zijn vaak behandeld, en door 

iedereen op zijne ivijze. Het is geen ivonder, dat de een er iets 

anders in vindt dan de ander. Zij zijn zoo rijk, zoo diepzinnig, 

dat er meer dan één beteekenis in kan liggen. Gegrepen uit het 

leven, hebben zij al de veelzijdigheid van het leven en maken 

zij noodzakelijk een verschillenden indruk, naarmate er een ander 

licht op valt. 

Het zij mij vergund van sommige gelijkenissen mijne opvatting 

te geven. Ik heb die niet gezocht; zij kwam tot mij en werd 

mij vaak door de omstandigheden des levens aangebracht. Op 

volledigheid maak ik geen aanspraak. Te midden van allerlei 

arbeid heb ik ze saamgevoegd, gedeeltelijk uit de Bode der 

Hcldringgestichten, gedeeltelijk uit aanteekeningen. 

Men leze en oordeele. 

Mocht hier of daar een verklaring te vreemd schijnen, men 



veroordeele ze daarom nog niet, maar overwege en toetsc haar 

aan de gelijkenis zelve. 

„Nooit heeft een mensch gesproken gelijk deze mensch , is de 

indruk, dien elk nauwgezet lezer van de gelijkenissen noodzakelijk 

ontvangt. Indien ik daarom den indruk weergeef, zooals ik 

dien ontving, is het vooral om tot dieper nadenken aan te 

sporen, gedachtig aan het vermanende woord: ivte ooren heeft 

cm te hooren, die hoore. 

ZETTEN, 30 October 1891. 



I N H O U D .  

Bladz. 

1. VERZOENENDE BETEEKENIS DER GELIJKENISSEN . I 

II. EEN HEERLIJKE VERKLARING EN EENE TROOSTE-

LIJKE TOEPASSING 6 

III. EEN SCHRIFTVERKLARING OP DE GESTICHTEN 

GELEERD 12 

IV. NOG EEN SCHRIFTVERKLARING OP DE GESTICHTEN 

GELEERD ig 

V. HET KONINKRIJK DER HEMELEN EN DE MAMMON. 24 

VI. DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER 30 

VII. LAZARUS EN DE RIJKE MAN 37 

VIII. HET ZAAD DAT ONMERKBAAR OPKOMT 43 

IX. ZAAIER, GEEN PLOEGER OF PLANTER 48 

X. HET MOSTAARDZAAD 51 

XI. DE ZUURDEESEM 57 

XII. DE SCHAT IN DEN AKKER EN DE PAREL VAN 

GROOTE WAARDE Ó4 

XIII. HET VISCHNET 70 

XIV. BIDDEN ZONDER OPHOUDEN 75 



VIII INHOUD. 

Bladz. 

XV. DE ONRECHTVAARDIGE RECHTER 8o 

XVI. BEKEERING ZONDER STRIJD 86 

XVII. ONNUTTE DIENSTKNECHTEN 91 

XVIII. DE BARMHARTIGE SAMARITAAN 0 

XIX. TER ELFDER URE 101 

XX. ZANDGROND EN STEENROTS lOJ 

XXI. DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN 112 



DE VERZOENENDE BETEEKENIS DER 
GELIJKENISSEN. 

Er zijn vele christenen, die met de gelijkenissen 
min of meer verlegen zitten. Zij passen niet goed in 
hun stelsel en zij beschouwen ze daarom als zeer nut­
tig, om een waarheid duidelijk te maken, maar voorts 
min of meer als bijzaak. 

Als zij den brief aan de Romeinen lezen, gaat hun 
hart open voor de heerlijke en diepe waarheden daarin 
vervat, bij de gelijkenissen overkomt hun dit niet 
licht. Zij spreken het niet uit, want de eerbied voor 
het woord des Heeren verbiedt hun dit, maar in hun 
hart voelen zij er niet veel voor. Die gelijkenissen 
zijn hun eigenlijk te algemeen menschelijk, te gewoon. 
Een moderne voelt zich — zoo meenen zij — in die 
gelijkenissen ook thuis en dit verkoelt hun liefde 
daarvoor. 

Geen moderne zal ooit vrede hebben met den brief 
aan de Romeinen of aan de Galaten; die taal is hem 
vreemd, maar bij de gelijkenissen is het wat anders, 
en ernstige modernen zullen vaak den orthodoxen die 
gelijkenissen voorhouden als een wapen, om hun cate­
chismus of hun formulieren te bestrijden. 



2 DE VERZOENENDE BETEEKENIS 

„Zie," zal de moderne zeggen, „gij die altijd den 
mond vol hebt van het verzoenend bloed des kruises, 
waar blijft gij met die leer, als gij de gelijkenis van 
den verloren zoon leest? De zoon komt immers 
terecht, zonder dat er eenige andere verzoening noodig 
is dan de liefde van zijn vader. Kon de verloren zoon 
er komen zonder bloedstorting, waarom dan wij niet?" 

Op die vraag hebben vele Christenen geen ant­
woord; zij maken er zich zoo wat van af, of wel zij 
trachten de gelijkenis, in hun stelsel te wringen. 

Dit is geen bewijs, dat wij de waarheid kennen. 
Laat ons trachten het beter te doen. 
Vooreerst, indien ernstige modernen zich in de 

gelijkenissen thuis gevoelen, dan is dit ten deele een 
reden van blijdschap, ten deele een reden van smart. 
Van blijdschap, omdat wij ons steeds hebben te ver­
heugen, wanneer Christus verkondigd wordt, zij het 
onder een deksel en hij die de gelijkenissen eenvoudig 
vertelt, zooals zij daar liggen, verkondigt Christus. 
Niemand zal ook door de gelijkenissen een kracht 
doen in Christus naam en openlijk van Hem kwalijk 
spreken. Maar een reden van smart is het ook, want 
als een moderne de gelijkenissen gebruikt, waar hij 
Paulus niet genieten kan, is het een bewijs, dat hij de 
gelijkenissen slechts oppervlakkig neemt en hun dieper 
zin hem ontgaat. De schuld ligt daarvan gewis bij hem 
ook, maar niet minder bij de orthodoxen, die hem 
hiertoe aanleiding geven. 

Immers de leer der verzoening, wel verre van 
vreemd te staan naast de gelijkenissen, gaat geheel 
van dezelfde gedachte uit en spruit uit denzelfden 
bodem voort. Laat mij dit aantoonen. 

Dat de gelijkenissen niet bedoelen de waarheid dui­
delijk te maken, bewijst reeds het feit dat zij zelve 



DER GELIJKENISSEN. 3 

verklaring noodig hebben. Zij zijn alles behalve dui­
delijk, telkens komen de apostelen den Heere Jezus 
om verklaring vragen en Hij zelf noemt ze „verbor­
genheden van het Koninkrijk der hemelen" of m. a. w. 
geheim en is sen. 

De schijn bedriegt ons vaak en nergens meer dan 
in de gelijkenissen. Zij schijnen glashelder, omdat de 
taal zeer eenvoudig en het verhaal zelf gemakkelijk 
te volgen is. 

Maar juist hunne helderheid brengt ons op een 
dwaalspoor. Wij denken dat het water ondiep is, als 
het, bijzonder klaar en helder, ons vergunt tot den 
bodem te zien. Baad er u in en gij zult bespeuren, 
hoeveel gevaar gij loopt te verdrinken. 

De bedoeling der gelijkenissen is: verhalen te geven, 
aan de natuur en de menschenwereld ontleend, die 
gemakkelijk zijn te onthouden, maar moeielijk om te 
verstaan. 

Waartoe dienen zij dan? Zij bedoelen ons te leeren, 
dat onze oogen, door de zonde beneveld, overal Gods 
beeld voorbijzien, terwijl het aan alle zijden, hoe bezoe­
deld ook, ons tegenstraalt. 

De Zoon Gods moest op aarde komen, om ons met 
God te verzoenen, en daarvoor was allereerst noodig, 
dat Hij ons gelijkenissen leerde. De gelijkenissen zijn 
bij uitstek Zijn eigendom. Niemand heeft ooit zoo 
gesproken als deze mensch en wie ooit beproefd 
heeft een gelijkenis te maken zal zelf inzien, welk 
een volheid van het leven Gods Hij in zich moest 
hebben, om zooveel gelijkenissen met kwistige hand 
om zich heen te strooien. Alleen Hij, die in den schoot 
des Vaders was kon dit, omdat Hij overal God zag. 

Immers deze zondige wereld is evenals een oude 
versleten schoonheid. Gelijk wij van een tachtigjarige 



4 DE VERZOENENDE BETEEKENIS 

vrouw vaak zegden: „men kan wel zien, dat zij schoon 
moet geweest zijn in haar jeugd" — zoo oordeelt 
onze Heiland over deze zondige wereld. 

Hij daalt in die wereld af en ziet scherp al het 
slechte, bezoedelde, onreine, diep verdorvene van haar 
toestand, maar met Zijn goddelijke oogen ziet Hij 
overal de oude trekken van haar goddelijke afkomst. 
Hij ziet niet alleen haar schoonheid — die zien wij 
allen — Hij ziet haar goddelijkheid en die zien wij 
niet, tenzij Hij er ons de oogen voor opent. 

Evenals een schilder, voor een oud, bedorven,, 
bezoedeld schilderij staande, daarin misschien het werk 
van een meester in het vak zal herkennen, terwijl wij 
het voor een prul aanzagen, zoo ook heeft Christus, 
met deze wereld gedaan. 

Dit is het verzoenende in de gelijkenissen, dat Hij 
ons leert zien, en waar een moderne dus spreekt over 
den Verloren Zoon, zooals ik hierboven beschreef, 
maakt hij zich schuldig aan den grofsten ondank, nL 
te vergeten; wie deze gelijkenis heeft gegeven. 

Zoo is het wel beschouwd met al de gelijkenissen. 
Niet alleen wat verhaald wordt, maar wie het ons. 
verhaalt, moet daarbij worden bedacht en hij, die 
gelijkenissen schoon vindt, maar den gever daarbij 
vergeet, mist juist het hoogste, nl. de erkenning, dat 
wij ze Hem danken, die op aarde kwam om onze 
Profeet te zijn, maar ook onze Koning en Hooge-
priester. 

Ja ik ga verder. Stel u de vraag; waarom Christus, 
nooit fabelen, maar altijd gelijkenissen gaf, — en gij 
zult Zijn doel nog beter vatten. 

Een fabel is aan de verbeelding ontleend, een gelij­
kenis aan het werkelijke leven. Indien de Zoon Gods 
ons fabelen had verhaald, zooals menigeen er heeft 



DER GELIJKENISSEN. 5 

gemaakt, Hij zou ons den indruk hebben gegeven, 
alsof het goddelijke buiten de wereld stond en alleen 
door woorden der verbeelding kon worden weerge­
geven. 

Hij doet dit niet. Hij toont ons, dat het beeld Gods 
verduisterd is door de zonde, zoowel in ons, als in de 
natuur rondom ons. Zoo verduisterd, dat wij het niet 
weten weer te vinden en daarom onze toevlucht nemen 
tot fabelen en redeneeringen. Maar daarin blijkt te 
meer onze verdorvenheid; wij zien niet meer, wat vlak 
voor de hand ligt. 

Hij komt om ons de oogen te openen. Hij daalt 
neer midden in deze wereld en nu ontspringt voor 
Zijn voeten overal het leven Gods. Waar Hij Zijn tre­
den zet, daar druipt het alles van vettigheid, zooals 
Psalm 65 het uitdrukt. Uit duisternis komt licht, uit 
dood leven, uit deze zondige wereld het beeld Gods 
te voorschijn. 

Wanneer Hij straks nog dieper afdaalt en zelfs tot 
in den dood, ja den dood des kruises zich vernedert, 
de zonden dragende en uit het graf herrezen het 
nieuwe leven aanbrengt, wordt de lijn eenvoudig door­
getrokken. Hij verzoent deze wereld met God, door 
in woord en wandel, in leven en sterven, tot de diepte 
afdalende, overal het eeuwige leven en de onverder-
felijkheid aan het licht te brengen. Daarom is Hij in 
alles de Middelaar Gods en der menschen. 



EEN HEERLIJKE VERKLARING EN EENE 
TROOSTELIJKE TOEPASSING. 

Hebt gij, mijn lezer, al kennis gemaakt met het 
schoone opstel door ds. Adama van Scheltema, den 
welbekenden schrijver van den „Bijbelschen Almanak" 
voor 1888, ons ten beste gegeven over mej. vonFin-
kelstein en hare voordrachten over Palestina ? Zoo 
niet, koop er dan een en lees het; gij zult er in klein 
bestek heel wat nieuws vinden, dat u boeien en leeren 
en stichten zal. 

Mej. von F. is een Engelsche dame, maar in 
Palestina geboren en grootgebracht en zij kent, beter 
dan de meeste reizigers, het huiselijk leven aldaar 
omdat zij als vrouw in veel nauwer aanraking daar­
mede kwam, dan eenigen man ooit vergund wordt. 

Zij hield allerwege voordrachten, in Amerika en 
Engeland en gaf een schat van kleine bijzonderheden, 
die voor de kennis der Schrift van groot belang zijn. 

Een daarvan wil ik u meedeelen ; zij is voor onzen 
arbeid van de hoogste beteekenis en heeft mij diep 
getroffen. 

Het is de gelijkenis van den verloren penning, 
welke ik bedoel. Zie hier, wat zij er van meedeelt. 



EEN HEERLIJKE VERKLARING ENZ. 7 

„De zilveren penning door de vrouw verloren, was 
één der tien van het halssieraad, dat haar als een 
gehuwde vrouw doet kennen. In Palestina geeft de 
man bij het trouwen niet, zooals hier, een eenvoudigen 
gouden ring, maar een zilveren halssieraad. Dit is het 
teeken der afgelegde huwelijksbelofte en elke ge­
trouwde vrouw draagt er de uiterste zorg voor, dat 
niet één van deze tien stukken verloren raakt, want dit 
zou haar tot een groote schande worden aangerekend, 
als een bewijs van de uiterste zorgeloosheid. Hare 
geburen zouden haar met argwaan, misschien met 
onverholen minachting gadeslaan en gewis zou haar 
echtgenoot haar scherpelijk over de luttele zorg voor 
zijne huwelijksgave berispen. De beteekenis schuilt niet 
in de geldswaarde van het stuk zilver, maar in de 
bijzonderheid, dat het een beteekenisvol geschenk van 
haren echtgenoot is." 

Welk een verrassend licht werpt deze mededeeling 
op de gelijkenis. Dat zij juist is, wordt bovendien be­
vestigd door hetgeen mej. Rogers, die 30 jaar geleden 
geruimen tijd in Palestina verkeerde, in haar schoon 
geschrift over het huiselijk leven aldaar meedeelt. 1) 
Deze woonde te Haifa een trouwplechtigheid bij en 
zag de bruid versierd met een halssnoer van gouden 
munten, dat de jonge vrouw werkelijk goed stond. 
Mej. Rogers maakt echter de toepassing niet, die wij 
bij mej. v. F. vinden, al kan men ook van haar boek 
verzekeren, dat het ons meer leert tot verklaring van 
de schrift dan menig godgeleerd werk. Vrouwen letten 
veel meer dan mannen op zulke kleinigheden, die vaak 
van de hoogste waardij zijn voor het rechte verstand 
van de schrift. 

1) Domestic life in Palestine, Londen, Bell and Daldy, tweede 
editie 1863, p. 92 en verv. 



8 EEN HEERLIJKE VERKLARING EN 

Doch nu wij dezen sleutel hebben tot de gelijkenis, 
gaan wij nog een stap verder dan de schrijfster en 
zien in de drie gelijkenissen van het verloren schaap, 
den verloren penning en den verloren zoon, niet alleen 
een opklimming, gelijk zij die aanwijst, maar tevens 
een teekening van de roeping der gemeente tegenover 
het verlorene, die niet mag versmaad worden. 

Mej. von Finkalstein toch zegt wel zeer juist: „hoe 
groot de betrekking van een herder op zijn schaap zij, 
van nog meer waarde is voor de brave gehuwde 
vrouw het liefdepand. .. terwijl boven hare waard-
schatting weder de liefde eens vaders voor zijn zoon 
gaat;" — maar er ligt naar het mij voorkomt nog 
meer in. 

In de gelijkenis van den herder herkent ieder geloo-
vige het beeld van den Zoon Gods; in de gelijkenis 
van den verloren zoon het beeld des Vaders. Mij dunkt, 
indien aan den herder en aan den vader een bepaalde 
beteekenis moet worden toegekend, dan volgt daaruit 
van zelf, dat de gelijkenis van den penning niet begre­
pen is, tenzij ook het beeld der vrouw is verklaard. 

Nu weten wij, dat de Heere Jezus gedurig zijne 
gemeente bij Zijn bruid of bij Zijn vrouw vergeleken 
heeft, ja zelfs in de gelijkenis van den onrechtvaardigen 
rechter bij eene weduwe, die, de bescherming van haren 
man missende, aan schandelijke behandeling is bloot­
gesteld. Het ligt voor de hand ook hier, tusschen den 
herder en den vader in, aan de vrouw met hare hals­
keten van tien penningen zulk een beteekenis toe te 
kennen. 

De christelijke gemeente heeft van haren echtgenoot 
een schoon sieraad ontvangen en zij mag daarvan niets 
laten verloren gaan. 

Toch heeft zij er een schakel van verloren en hare 



EENE TROOSTELIJKE TOEPASSING. 9 

schande is openbaar geworden. Is het zorgeloosheid, 
is het ruwheid, is het lichtzinnigheid, hoe het zij, zij 
mag niet rusten tot zij dat verlorene terug heeft. 

Nu doorzoekt zij alle hoeken, keert het gansche huis 
met bezemen, tot zij het verlorene vindt. Wat anders 
kan dit beteekenen, dan dat men heel wat stof en 
ontuig en zonde moet trotseeren, om dien éénen pen­
ning, waarom het te doen is, te ontdekken. 

Inderdaad, dat is ons werk hier eiken dag. Men 
vraagt ons dikwijls; „hebt gij veel zegen op uw arbeid?" 
Vaak moeten wij met schouderophalen antwoorden en 
erkennen, dat wij soms veel stof en ongerechtigheid 
zien op walmen en het ons soms toeschijnt, alsof wij 
nutteloos werk deden. Maar ieder, die zoekt, moet zich 
dat getroosten. Om dat stof is het ons niet te doen, 
maar wie zal zeggen, waar de penning ligt, die aan 
het halssnoer ontbreekt? Wie zal zeggen, hoe menig­
maal de bezem vergeefs werkt, eer het edele geldstuk 
wordt gevonden? Zoeken is vervelend en langwijlig; 
men is telkens gereed het op te geven; men bedenkt 
de zonderlingste plekjes en de onwaarschijnlijkste moge­
lijkheden. Doch gewoonlijk vindt men het verlorene 
nog op een plaats, die het allerminst deed hopen, het 
daar juist te ontdekken. Aan verrassingen ontbreekt 
het nooit bij het zoeken, evenmin als aan teleurstel­
lingen. 

Dit geeft ons goeden moed voor de toekomst. Gods 
kinderen schuilen overal; Gods uitverkorenen zijn vaak 
onder een laag van stof in een verborgen hoek te vin­
den. Laat dus menigeen tot ons worden gebracht, van 
wie men niet de minste verwachting kan hebben; laat 
er menige ziel vergeefs tot ons komen; laat men zich 
telkens en telkens weer vergissen in het opsporen — 
het deert ons niet, om dien éénen penning, om dat 



IO EEN HEERLIJKE VERKLARING EN 

ééne geldstuk, om dien éénen schakel in het halssnoer 
is het toch te doen en wij zoeken overal om die ééne 
ziel, en naar die ééne ziel, zonder te weten, waar zij 
zich verscholen houdt. 

Zonder die ééne is de gansche keten niets waard 
in ons oog, want de goddelijke bruidegom eischt terecht, 
dat zijn huwelijksgave in haar geheel blijve. 

Schande en smaad voor de christelijke gemeente, 
indien zij uit Gods uitverkorenen eenen enkelen zou 
missen. Hoe zal zij voor haren Heer verschijnen zonder 
sieraad of met een geschonden sieraad? Wat den stem­
pel van Gods beeld draagt, wat het teeken is van 
Christus huwelijkstrouw, mag niet verloren gaan. Het 
moet gezocht, het koste wat het wil, ook door een 
eindeloos tal van teleurstellingen heen. 

Doch aan de andere zijde: welk een voorrecht voer 
de christelijke gemeente, om in deze gelijkenissen te 
worden opgenomen als de derde in het drievoudig 
verbond tot redding van verlorenen. 

De Eengeboren Zoon des Vaders, onder het beeld 
van den herder, de Vader zelf onder dat van een aard-
schen vader — zij deelen hunne liefde met de Gemeente 
van Christus, die door den Heiligen Geest bezield het 
verlorene zoekt. 

Zeer merkwaardig is het ook, dat juist de penning 
verloren ging door onachtzaamheid. Bij het schaap en 
bij den zoon kan men een verkeerden wil aannemen, 
maar bij den penning onmogelijk. Deze kan niet voor 
zich zeiven zorgen, deze kan niet verloren gaan door 
eigenzinnigheid, de oorzaak ligt altijd bij de vrouw, 
hetzij dan door schuldige of onwillekeurige achteloosheid. 
Helaas er zijn zoovele zondaars, die maar wegrollen 
in de zonde, doordat de gemeente des Heeren niet oplet. 

Maar terwijl de gelijkenis van den penning in dit 



EENE TROOSTELIJKE TOEPASSING. I i 

opzicht verschilt van de twee andere, komt zij in één 
punt weer overeen met die van den goeden herder 
en staat daarentegen die van den verloren zoon weer 
op zich zelve. 

De beide eerste gelijkenissen stellen het zoeken 
voorop, terwijl de vader niet zoekt, maar wacht tot 
zijn kind terugkeert. Zoeken is de taak des Zoons en 
ook de taak des Heiligen Geestes in Zijn gemeente; 
doch het goddelijk uitzien en wachten is de eigen­
aardige vorm van liefde bij den Vader. 

Met één verschil nochtans. De Vader zoekt zijn 
jongsten zoon niet, maar Hij gaat wel uit om den 
Farizeeuwschen oudsten zoon te bewegen binnen te 
treden. Is dit niet beschamend ? Is het geen onverge­
felijke zonde van de brave maar eigengerechtige lie­
den, dat zij den Vader dwingen tot hen te komen, 
om hun hoogmoed en liefdeloosheid te overwinnen? 

Kan er ooit scherper en tevens aandoenlijker ver­
wijt tot hen komen dan het woord: „Kind, gij zijt 
altijd bij mij." 

De oudste zoon keere tot zich zeiven in; hij eischt 
ten slotte nog meer geduld van zijn vader dan zijn 
verloren broeder. 



EEN SCHRIFTVERKLARING OP DE 
GESTICHTEN GELEERD. 

„Vergeef ons onze schulden gelijk ook wij verge­
ven onzen schuldenaren," is een bede, waar ik lang 
geen weg meê heb geweten. Een ontzettend woord 
door een diep gezonken vrouw gesproken, heeft er 
mij een oog op gegeven, zooals nimmer te voren. 
Wie eerlijk zijn meening uitspreekt, zal met mij erken­
nen, dat wij de bede stellig niet in dien vorm zouden 
hebben gegoten. Het klinkt ons vreemd in de ooren, 
tot God te zeggen: „vergeef Gij, gelijk ik vergeef." 
Gewoonlijk bedenkt men er wat op en legt er eerst 
iets anders in, om het er dan weer uit te leggen. 
Zoo vat de een het op alsof er stond; „vergeef ons 
onze schulden, opdat ook wij onze schuldenaren ver­
geven." Men is dan in eens gereed, maar vergeet dat 
men de zaak eenvoudig omdraait. De ander legt ze 
aldus uit: „vergeef ons onze schulden, want wij zijn, 
door Uwe genade, ook voornemens onzen schuldena­
ren te vergeven." Heel fraai, maar dat staat er niet 
en het laat zich allerminst rijmen met de woorden 
.zooals zij bij Lukas {XI: 4) voorkomen: „want ook 
wij vergeven," enz. 



EEN SCHRIFTVERKLARING ENZ. 15 

Trouwens de woorden, die er in Matth. VI: 14, 15 
op volgen, verbieden die uitleg-ging. Daar staat uit­
drukkelijk, dat Gods vergeving afhangt van ons ver­
geven, m. a. w. dat wij geen vergiffenis kunnen ont­
vangen, wanneer wij niet beginnen met vergeving te 
schenken. Dit is bovendien geheel in overeenstemming 
met de woorden van Matth. V: 23, 24, waar de zaak 
wel omgekeerd is, maar toch ook de vergiffenis der 
menschen moet vooraf gaan aan de vergiffenis, die wij 
van God hopen te ontvangen. 

Dit klinkt in onze Gereformeerde ooren zoo Roomsch, 
dat wij er niet aan willen, en hopelooze pogingen 
doen, om aan de beteekenis der woorden te ontko­
men. „Hoe," zegt menigeen in zijn hart, „wij zouden 
dan Gods genade moeten verdienen door genade te 
bewijzen? Wij zouden door onze vergevensgezindheid 
aanspraak hebben op Gods vergiffenis? Dat kan niet 
waar zijn en dus moet'er wat op gevonden worden." 

Doch dit is onze wijsheid boven Gods wijsheid 
plaatsen. Wij mogen des Heeren woorden niet plooien 
en wenden tot zij lijnrecht het tegendeel beduiden van 
hetgeen er staat. Dit is geen schriftverklaring maar 
schriftverdraaiing. 

Maar wat dan ? 
Allereerst de woorden aannemen, zooals zij er staan. 

De Heere Jezus weet het beter dan wij, maar Hij heeft 
ons niet in het duister gelaten en zelf een gelijkenis 
gegeven, die ons op den weg kan helpen. Ik bedoel 
de gelijkenis van den onbarmhartigen dienstknecht: 
Matth. 18: 21—35. Versta mij wel. Ik zeg niet, dat die 
gelijkenis volkomen past op onze bede, maar alleen 
dat zij ons helpen kan in onze verklaring. Die gelij­
kenis is veel gemakkelijker te begrijpen dan de bede. 
In die gelijkenis gaat alles geregeld; immers de 



14 EEN SCHRIFTVERKLARIXG 

Koning vergeeft en uit dankbaarheid voor die verge­
ving moet de dienstknecht ook vergeven; doch daar 
hij dit niet doet, wordt de schuld hem weder aange­
rekend. Dit is volkomen helder. Maar wat daar vooraf 
gaat (namelijk Gods vergeving) komt in de bede: 
„Vergeef ons" enz. juist achteraan. De mensch ver­
geeft eerst en vraagt dan aan God: vergeef mij nu 
ook, gelijk ik vergeef. Daar zit de moeilijkheid. 

Vaak had ik getracht dit te mogen verstaan, maar 
het was en bleef mij duister. Op Steenbeek heb ik er 
meer van geleerd dan de theologische handboeken 
mij duidelijk konden maken. 

Nog heugt mij jaren geleden een vrouw, die bij haar 
aankomst met heete tranen haar schuld scheen te be-
weenen, zoodat zij mij althans den indruk gaf van diep 
berouw, schoon wel wat hartstochtelijk. Zij had zich 
uit een slecht huis moeten loswringen, want men wilde 
haar niet laten gaan. In den aanvang ging het goed, 
maar van lieverlede kwam haar ware aard aan het 
licht. Driftig stoof zij op bij de minste aanmerkingen 
was een toonbeeld van de meest overdreven lichtge­
raaktheid. Eindelijk durfde zij zoo onbeschaamd moge­
lijk een der christelijke vrouwen, welke uit liefde voor 
den Heere zich aan dezen arbeid wijden, toevoegen; 
„Ik kom althans eerder in de wereld terecht dan gij, 
want gij zijt hier ook, omdat gij niet beter kunt." En 
vanwaar die woede ? Om niets, om een kleinigheid, 
der moeite niet waard te vertellen. Sedert heb ik 
bespeurd, dat bij de diepst gezonkenen lichtgeraaktheid 
een van de hoofdzonden is en ik heb er ontmoet, die 
moorden op het geweten hadden en jaren lang met 
alle geboden Gods den spot gedreven en wier kittel-
oorigheid aan krankzinnigheid grensde. 

Er ging mij een licht op. In zulke schelgekleurde 



OP DE GESTICHTEN GELEERD. 15 

karakters kunnen wij als in een spiegel ons eigen 
beeld herkennen. Wat dezulken in het overdrevene 
toonen, ziet God wellicht in ons hart op ditzelfde oogen-
blik en de slotsom, waartoe wij moeten komen, is 
deze: „de lichtgeraakte heeft geen berouw." 

Laat ons met deze gedachte gewapend èn de gelijke­
nis van Matth. 18 èn de bede: „Vergeef ons onze 
schulden" enz. van nabij bezien. 

In Matth. 18 vergelijkt de Heere Jezus onze schuld 
jegens God bij een som van 10000 talenten, dat is, 
als wij Hebreeuwsche talenten nemen, ongeveer 47 
millioen gulden, of als wij Grieksch rekenen: 27 mil-
lioen en de schuld van den naaste jegens ons bij 
100 penningen, d. i. ongeveer 40 gulden. De reden 
van die groote tegenstelling in de cijfers is duidelijk. 
De Heiland wil zeggen, dat onze schuld bij God on­
noemelijk groot is en er aan geen afdoen te denken 
valt, terwijl de schuld van den naaste daarbij in het 
niet verdwijnt. 

Past men dit toe op de bede: „Vergeef ons onze 
schulden, gelijk ook wij vergeven onzen schuldenaren" 
200 blijkt daaruit het volgende: God verlangt aller­
eerst, dat er waarachtig berouw zij. Hij vergeeft gaarne, 
mits de vergeving in oprechtheid en ootmoed 
gevraagd wordt. Maar waaruit zal nu blijken of er oot­
moed is ? Hieruit, dat wij onze zonden groot achten. 
En waaruit zal blijken of wij dit doen ? Hieruit dat 
wij de zonden van den naaste jegens ons gering 
schatten. De vraag is, of wij de zaken zien gelijk zij 
zijn. Het is niet meer dan de eenvoudige waarheid, 
dat onze zonden millioenen en millioenen bedragen tegen 
een 4otal van onzen naaste jegens ons. Erkennen wij 
die waarheid ? Het is gemakkelijk om ze te erkennen 
als een leerstuk, en zich zeiven te noemen: arm, ellen-



EEN SCHRIFT VERKLARING 

dig, verdoemelijk, enz. enz. maar dat zijn klanken. De 
zaak wordt veel spoediger beslist langs een anderen 
weg, wanneer men nl. als tweede vraag stelt: op hoe­
veel rekent gij uw zonde jegens God, op hoeveel de 
zonde van den naaste jegens u ? Is uw berekening 
overeenkomstig het bovengenoemde, dan is het toch 
wel heel zonderling om /40 meer te achten dan 47 
millioen. Wat zoudt gij oordeelen van den man, die 
47 millioen te betalen heeft en met angstige oogen 
zijn boeken zit na te cijferen, maar die, op eens be­
speurende, dat hij nog f \o heeft in te vorderen, van 
blijdschap opspringt ? Zijt gij dwaas — zullen allen 
hem toeroepen — wie krijgt het in het hoofd f 40 te 
gaan opeischen, als hij 47 millioen heeft te betalen! 

Ik ga nog verder. Hoe zou ons oordeel zijn over 
den man, die tot zijn schuldeischer sprak: „scheld mij 
de 47 millioen kwijt, want ik ben ook zoo braaf: ik 
scheld wel y40 kwijt." Zal niet ieder hem antwoor­
den : „dwaze mensch, durft gij daarvan nog een deugd 
maken, dat gij /40 kwijtscheldt, terwijl gij van 47 
millioen kwitantie vraagt? Staan die twee gevallen 
gelijk?" Heel wat anders wordt het echter, wanneer 
de schuldenaar spreekt: scheldt mij die 47 millioen 
kwijt gelijk ik de f i\o kwijtscheld, dat wil zeggen: 
ik weet wel dat, naar mijn schuld gemeten, f 40 
niets beteekent en der moeite niet waard is om over 
te denken, maar ik vraag slechts: doe gij met die 
ontzettende schuld, zooals ik met die kleine rekening 
doe, nl. ze vernietigen, er de pen doorhalen. Ik vraag 
niet, dat gij de gevallen gelijk stelt, maar ik vraag: 
geheele kwijtschelding, zonder akkoord, zonder er 
verder over te spreken, zooals men doet, als het 
kleine sommen geldt. 

Wanneer wij dus deze bede tot God richten, dan is. 



OP DE GESTICHTEN GELEERD. 17 

dit niet in Roomschen zin, alsof wij de genade ver­
dienden, want hoe ter wereld kan iemand ooit door 
ƒ40 kwijt te schelden verdienen, dat hem 47 millioen 
kwijt gescholden wordt? Wel verre van te willen ver­
dienen, zeggen zij dus veeleer: ik geef mij op genade 
over, ik kan alleen vragen: wees Gij in groote dingen 
zoo barmhartig, alsof het een kleinigheid betrof. Zijn 
wij evenwel lichtgeraakt, dan kunnen wij die bede 
niet bidden, want dan keeren wij de dingen om: dan 
is f 40 ons een onoverkomelijke som en 47 millioen 
niets hoegenaamd. 

De bede is dus ontzaggelijk ernstig. Die haar bidt, 
velt over zich zeiven een streng oordeel; hij slaat 
zijn eigen zonden zoo hoog aan, dat al de rest daarbij 
in het niet verdwijnt. Hij laat alle gedachte van ver­
dienen varen en haalt de schouders op, als gij er nog 
van spreekt. 

Is dit zoo, dan is de vraag, of ons berouw echt of 
valsch is, spoedig beantwoord. Geen tranen, geen 
aandoeningen, geen diepe bevindingen bewijzen iets 
voor ons schuldgevoel, zoolang wij de zonde geheel 
anders berekenen dan de Heere Jezus, m. a. w. zoo­
lang wij lichtgeraakt zijn. 

„Dat is een heerlijk evangelie voor goedige men-
schen," zegt deze of gene wellicht bij zich zeiven. 
Inderdaad? Hebt gij wel eens iemand ontmoet, die 
van nature niet lichtgeraakt was? Ik nooit. Wij zijn 
het allen, zelfs de onverschilligste, het is maar de 
vraag op welke punten. Indien gij u sommige dingen 
niet aantrekt, die ik mij wel aantrek, omgekeerd is 
dit evenzeer het geval. Wij hebben in dezen elkaar 
niets te verwijten. 

Doch hoe minder de zonde jegens God gevoeld 
is, hoe lichtgeraakter men' wordt en daarom is er 



18 EEN SCHRIFTVERKLARING ENZ. 

niets vreemds in gelegen, wanneer bij een diep 
gevallene die lichtgeraaktheid zich het duidelijkst 
openbaart. 

„Vergeef ons onze schulden" enz., kan dus dan 
alleen in waarheid gebeden worden, wanneer de 
mensch zijn eigen zonden aanziet voor hetgeen zij 
zijn. Als God ziet, hoe gij anderer zonden beschouwt, 
dan weet Hij ook, hoe zwaar uw eigen zonden u 
wegen. Lichtgeraakt en berouwvol gaat nooit samen. 



NOG EEN SCHRIFTVERKLARING OP DE 
. GESTICHTEN GELEERD. 

Twee texten uit Mattheus V en Mattheus VI wor­
den door iedereen, die de Bergrede leest en goed 
leest, onwillekeurig tegenover elkaar gesteld en zoo 
goed of kwaad men vermag in overeenstemming 
gebracht. 

Ik bedoel Mattheus V : 16: „Laat uw licht alzoo 
„schijnen voor de menschen, opdat zij uwe goede 
„werken mogen zien en uwen Vader, die in de hemelen 
„is verheerlijken" ; en daartegenover Matth. VI : 3, 4: 
„als gij aalmoes doet, zoo laat uw linkerhand niet 
„weten wat uw rechter doet, opdat uw aalmoes in 't 
„verborgen zij." 

Hoe moet ik die twee rijmen? , ,0 ,  zegt men, dat is 
doodeenvoudig; die twee texten strijden in het minst 
niet. In Matth. VI bedoelt de Heere Jezus, dat men 
met zijn goede werken niet te koop moet loopen, gelijk 
de Farizeën doen ; in Matth. V wil Hij, dat wij onze 
goede werken niet verborgen houden, en onze christe­
lijke wandel overal een getuigenis aflegge van de 
genade Gods, die ons geschonken is. Met andere 
woorden: wij behoeven onze goede werken niet ver­



20 NOG EEN SCHRIFTVERKLARING 

borgen te houden, maar wij moeten ze zoo betrachten 
dat, niet wij, maar de Vader, die in de hemelen is, 
verheerlijkt worde." 

Dat klinkt heel fraai, maar het baat mij niet veel, 
als het op de praktijk aankomt. Hoe moet ik het nu 
met mijn aalmoezen aanleggen : behoor ik ze verborgen 
te houden of niet ? Moet ik ze in stilte geven, ja dan 
neen ? 

„Zeer zeker," antwoordt men, en ik stem het van 
harte toe. Maar ik beweer op mijn beurt, dat, als gij 
wezenlijk u aan dit woord houdt, de wereld er ook 
niets van bespeuren zal en gij het zelf onmogelijk 
maakt uwe goede werken te zien. Ik kan toch niet 
te gelijker tijd verholen houden en openbaren. In 
Matth. V zegt Christus uitdrukkelijk: „laat uw licht 
schijnen." Nu zou ik wel eens willen weten, hoe men 
een lamp kan aansteken, zoodat iedereen het schijnsel 
ziet en toch die lamp zoo bedekken, dat het licht ver­
borgen blijft. 

Men versta mij wel. Jezus zegt: gij moet het er op 
aanleggen, dat men uwe goede werken ziet en zelfs 
begeert Hij, dat men er mee doe als met een kaars, 
die men opzettelijk op een kandelaar plaatst, doch in 
Matth. VI zegt Hij : „gij moet het er op aanleggen, 
dat men uwe goede werken niet ziet." 

Ik heb er veel boeken op nagelezen, maar geen 
schijnt die moeilijkheid goed te voelen, of een poging 
te doen ze op te lossen. Op de gestichten leerde ik 
beide texten eerst in hun volle waarheid erkennen, ja 
ik bespeurde, dat men beide zaken welbewust in het 
oog moet houden, zal de eere Gods daaruit voortko­
men. Hoe meer de Christen zijn werken opzettelijk 
verbergt, hoe meer hij opzettelijk het licht doet stralen. 
Omgekeerd; hoe meer hij in het openbaar het licht 



OP DE GESTICHTEN GELEERD. 2 1 

aansteekt en doet schijnen, hoe gemakkelijker het 
wordt, in stilte te doen wat zijn hand vindt om te 
doen. 

Dit schijnt vreemd en toch is het eenvoudig-. 
De eerste text Matth. V: 16 is tot de Christelijke 

gemeente, de tweede text tot ieder geloovige in het 
bijzonder gesproken. Dit is duidelijk uit Matth. V: 14: 
„gij zijt het licht der wereld; een stad boven op een 
berg liggende kan niet verborgen zijn." 

Wij moeten dus alles doen, wat wij kunnen, om de 
gemeente groot en heerlijk te maken; het hemelsche 
Jeruzalem, dat van boven is, moet hoog opgebouwd 
worden; het geestelijke Sion behoort niet maar van 
zelf uit de aarde te verrijzen, maar behoort als een 
tempel Gods door geregelden arbeid steeds verhevener 
te stralen. 

Ieder moet het zien, dat deze stad bestaat, dat zij 
zich uitbreidt, dat zij op een berg hoog boven de 
wereld is gegrondvest. Wij behooren haar alle eere te 
geven, alle sieraden daaraan toe te voegen, die in onze 
macht staan. Doch wat is het middel daartoe ? Dat elk 
in de meest mogelijke stilte doet, wat de Heere God 
hem oplegt. 

Zie dit leert men op de gestichten in stoffelijken en 
in geestelijken zin. 

Stoffelijk. Als een vreemdeling bij ons komt en hij 
wandelt de gestichten rond, dan zal het hem wel nim­
mer in het hoofd komen, den directeur er op aan te zien, 
wanneer overal de muren en de vloeren helder wit 
zijn, want hij weet, dat ik daar nooit een hand naar 
uitsteek. Hij begrijpt ook, dat niet één, maar een aan­
tal handen daaraan arbeiden; hij beseft voorts, dat 
wanneer niet in stilte door elke verpleegde gewerkt 
wordt, het geheel zulk een oog niet hebben zou. Zul­



22 NOG EEN SCHRIFTVERKLARING 

len de kannen en het vaatwerk, zullen de kleederen 
en de bedden er helder uitzien, zoo moeten allen opzet­
telijk meewerken om het zulk een uiterlijk te geven. 
Wanneer echter ieder liep te pronken met zijn werk, 
zag het geheel er zeker ellendig uit. Daarom hoe meer 
elk met opzet zijn aandeel in het werk verbergt, hoe 
meer hij opzettelijk het geheel kan doen stralen. 

Welnu men gevoelt zeer goed, dat dit van niemand 
afhangt, maar van den geest van orde en netheid die 
allen beheerscht. 

Geestelijk. Wij wezen er vroeger reeds op, dat wij 
hier niets kunnen uitrichten zonder geschikte christe­
lijke harten en handen, die ons bijstaan. Of hier zielen 
zullen gered worden, hangt voor een zeer groot deel 
af van de vraag of de Heilige Geest allen, die ons ter 
zijde staan, leert,' leidt, vermaant en bekrachtigt. Ik 
wenschte wel eens sommigen eenigen tijd naast mij te 
zien, om te bespeuren, hoe weinig men eigenlijk doen 
kan, wanneer men aan het hoofd van inrichtingen staat 
en hoe veel juist die naast ons arbeiden van beteeke-
nis zijn. Wanneer dezen in stilte arbeiden, zal het 
geheel te meer aan zijn doel beantwoorden. 

Leert men dit in het klein alzoo inzien, des te rijker 
van beteekenis worden beide texten, wanneer men die 
op de geheele gemeente toepast. 

Geheel de gemeente moet één stad zijn. Welnu, 
indien wij in een vreemde stad kwamen, waar wij 
niemand kenden en wij zagen alle straten schoon en 
rein; alle huizen keurig net, zelfs in de achterbuurten 
geen woning vervallen; geen kleeding haveloos; geen 
kroegen om de 10 huizen; geen rumoer over straat 
of bij het voorbij wandelen in de school, zoo zouden 
wij aanstonds weten: hier doet elk in stilte zijn plich':. 
Het kan niet anders of de overheid, de geestelijken. 



OP DE GESTICHTEN GELEERD. 2 3 

de onderwijzers, de huisvaders, de huismoeders doen 
hier in het verborgen wat hun hand vindt om te doen, 
want anders zou dit stadje er zoo net niet uitzien. 
Liepen allen uit bij onzen doortocht, wij zouden juist 
den tegenovergestelden indruk krijgen. 

Zoo behoort de gemeente te zijn. Alles moet ter 
eere Gods geschieden en daarom behoort alles in stilte 
te gebeuren en daardoor juist in het openbaar. Helaas, 
dat het zoo vaak andersom gaat! 



HET KONINKRIJK DER HEMELEN EN 
DE MAMMON. 

Voor onze gestichten is het een belangrijke vraag: 
hoe wij te oordeelen hebben over het geld en de 
beteekenis, die het hebben moet voor den Christen. 
Ik zeg; voor onze gestichten, omdat er in de besturen 
der gestichten naast verscheidenen, die geen geld heb­
ben, ook anderen zijn, die er lang niet van misdeeld 
zijn en over het geheel Heldring vele aanzienlijken in 
den lande geleerd heeft, hun tijd en hun geld aan de 
gestichten ten offer te brengen. De giften en contri­
buties, die wij jaarlijks ontvangen, komen van alle 
zijden; het penningske der weduwe is er, Gode zij 
dank, even goed te vinden als de groote giften van 
rijker met aardsche goederen bedeelden en indien de 
laatsten stoffelijk voordeel aanbrengen, aan het eerste 
is een zegen verbonden, dien wij aan de laatsten niet 
mogen toekennen. Geen rijke kan geven wat een arme 
geeft, om de eenvoudige reden, dat hij niet van zijn 
armoede geeft en hij niet veel meer doet, dan misschien 
eenig genot opofferen. 

Daarom heeft iedere rijke en aanzienlijke allereerst 
te bedenken, dat hij met diepen ootmoed behoort te 



HET KONINKRIJK DER HEMELEN ENZ. 25 

geven en hij dan eerst een zegen op zijn gaven mag 
afsmeeken, wanneer hij afstand doet van de gedachte: 
„ik doe het koninkrijk Gods een dienst." — Neen: 
het koninkrijk Gods, doet u, rijken, een dienst, door 
u de gelegenheid te geven uw geld den Heere te lee-
nen. De zaak staat niet alzoo, dat men zou mogen 
zeggen: het is een eer voor het koninkrijk Gods, dat 
ik er aan mee doe, maar veeleer: het is een eer voor 
mij, dat ik aan het koninkrijk Gods mag meewerken. 
Dat de Heere God de groote giften van rijker bedeel­
den wil aannemen, is een gunst aan hen bewezen, 
want wij weten, dat de penningskens der weduwen 
Hem veel aangenamer zijn. 

Wordt dit blijmoedig en dankbaar erkend, dan kun­
nen wij verder gaan. 

Immers, er is bij velen in de Christelijke Kerk een 
zonderlinge beschouwing van den Mammon. Men 
schippert en plooit zoowat met de woorden in Matth. 
VI : 19—21 en tracht er den zin uit weg- te nemen, 
omdat men de bedoeling des Heeren niet verstaat in 
verband met Zijne andere uitspraken. 

Christus heeft het geld den onrechtvaardigen Mam­
mon genoemd en blijft dat steeds zoo noemen. Toch 
heeft Hij nooit den rijkdom als zoodanig afgekeurd. 
Hij nam het geld aan van aanzienlijke vrouwen (Lukas 
8:3); Hij ging bij Martha en Maria aan huis, die 
stellig niet arm waren, want Maria kon f 120 betalen 
voor een flesch zalf; Hij zelf had een rentmeester aan­
gesteld in Judas, die dus bewaarde, wat er in kwam 
en uitgaf, wat er gegeven moest worden; Hij droeg 
een kostbaren mantel en keurde de aanmerkingen af, 
die op Maria vielen, toen zij die kostbare olie over 
Zijn hoofd uitgoot; Hij ging aan tafel bij aanzien­
lijken, al sprak Hij daar woorden, die zeker niet altijd 



26 HET KONINKRIJK DER HEMELEN 

naar hun zin mochten heeten (Lukas 14 : 12—14). 
Wat bedoelt de Heere dus? 
Geld is en blijft onrechtvaardig-; want als alles uit 

liefde gedaan werd, zooals in het koninkrijk Gods, 
zou geld een onding zijn. Iedere cent, dien men uit­
geeft is een bewijs, dat het koninkrijk Gods op aarde 
niet voltooid kan worden en' slechts als flauw begin 
aanwezig is. Een oogenblik heeft het koninkrijk Gods 
bestaan, nl. in den eersten christentijd, doch wij weten, 
hoe Ananias en Safiira het toen schandelijk en voor 
goed bedorven hebben, doordat zij den schijn in plaats 
van de waarheid gingen stellen en het vertrouwen 
onmogelijk maakten. 

Juist deze gebeurtenis doet ons echter de zaak hel­
der inzien en geeft ons den sleutel in de hand, om al 
die uitspraken over het geld goed te verstaan. Ana­
nias was vrij om te doen, wat hij goedvond. Niemand 
had het hem kwalijk genomen, als hij gezegd had: 
„ziedaar, ik heb mijn akker voor _/200 verkocht, / 100 
houd ik voor mij en /100 geef ik u." Het beginsel 
der liefde was dan zuiver gebleven, hij had uit chris­
telijke liefde en met een eenvoudig hart gegeven, 
niemand zou gezegd hebben: gij hadt wel meer kun­
nen doen, doch hij zou tevens hebben gevoeld, dat 
zijn daad juist zooveel beteekende, als de christelijke 
liefde in zijn hart waard was. Doch nu stelde hij den 
schijn voorop en daardoor was zijn gift een wettische 
daad, onzuiver, berekenend, onwaar, en miste zij den 
stempel des Heiligen Geestes. Een beker koud water 
uit christelijke liefde gegeven, heeft meer te beduiden 
dan al zijn goed aan de armen te geven (1 Corinthen 
13 = 3)-

Wat begeert de Heere dus? Dat wij ons geld 
zullen wegwerpen? Dat wij monniken zullen worden? 



EN DE MAMMON. 27 

Dat wij Franciscus van Assisi zullen navolgen, die de 
vrijwillige armoede predikte? Dat wij onszelven een 
dwang zullen opleggen en anderen eveneens? 

Volstrekt niet. Dat is alles Wet en geen Evangelie. 
Maar dit begeert Hij, dat wij letterlijk zullen opvatten 
het woord: „gij zult uwen naaste liefhebben als tt 
zeiven." Doe ik dat ? Helaas neen; ik erken eerlijk, dat 
ik veel meer van mijzelven houd dan van mijn naaste. 

Wat zal ik nu doen? Moet ik mij nu aanstellen, 
alsof ik van mijn naaste evenveel hield? Moet ik mij 
nu verbeelden, dat, als ik alles weggaf, de volmaakte 
liefde in het hart zou bestaan? In geenen deele. Veel­
eer dit: die waarachtig liefheeft, ziet niet op geld, 
denkt niet aan geld, maar daarom is het omgekeerde 
nog niet waar; daarom kan men nog niet zeggen: 
wie om geen geld denkt, heeft waarachtig lief. 

Indien ik nu overtuigd wil zijn, da,n zal ik dage­
lijks in de schuld vallen en gedurig zal mij duide­
lijker worden, dat ik verre, zeer verre sta van dat 
leven Gods, hetwelk louter liefde is. Ja het kan gebeu­
ren, dat juist het geld, dat ik geef, mij tot beschaming 
wordt, wanneer het niet gul, met blijdschap, in den 
Heiligen Geest, gegeven wordt. God wil niet het geld, 
maar het hart, en indien het hart er is, zal het geld 
wel komen; indien het hart er niet is, kan al het geld 
dat men geeft, dit niet maken. 

De geloovige en ootmoedige Christen zal dus dan 
alleen zich tegenover het geld zuiver gevoelen, wan­
neer hij de hoofdzaak in het oog houdt: gij zult lief­
hebben. Dat liefhebben is niet aan geld alleen ver­
bonden, maar aan allerlei zaken. Zeker is het even­
wel, dat de rijke zijne liefde nooit openbaren kan in 
de hoeveelheid zijner gaven, want al geeft hij nog 
zooveel, hij geeft altijd minder dan de weduwe. 



28 HET KONINKRIJK DER HEMELEN 

Maar de Heere Jezus heeft de rijke Alaria geprezen 
om hare kostbare olie en heeft haar zelfs verheven 
boven Martha, toen deze veel deed en veel gaf, ter­
wijl Maria alleen zat te luisteren naar zijn woord, doch 
niets voor Hem deed en niets aan Hem gaf. 

Wanneer dus iemand vraagt: hoeveel moet ik geven ? 
Dan is het antwoord: zoekt gij het in het geven, in 
het volbrengen van een plicht, dan is het eenige ant­
woord: alles, gelijk bij den rijken jongeling. 

Vraagt hij: hoe moet ik zijn? Dan is het antwoord: 
gij behoort lief te hebben en dan zal al wat gij doet, 
den stempel daarvan dragen. 

„Maar ik heb niet lief, zooals ik Hem moest lief­
hebben, die mij zoo uitnemend heeft liefgehad." Zeker, 
en daarom zult gij steeds toenemen in ootmoed, in 
kleinheid, in zelfkennis, en lederen keer, dat gij bespeurt, 
hoe Gods Heilige Geest in u een beginsel der eeuwige 
liefde legt, en u tot een daad van waarachtige liefde 
beweegt, zal het u niet verheffen, maar verootmoedigen, 
in de schuld doen vallen en doen smeeken om genade. 

Is hiermede het onderwerp uitgeput? 
In geenen deele. 
Wij zullen een volgende maal spreken over Lukas 

16 : i —14, waaruit voor rijk en arm heel wat te 
leeren valt. 

Dit staat intusschen vast: men behoort zich klein te 
gevoelen, om des Heeren woorden recht te verstaan. 

Zoo deden de apostelen, die arm waren, in Markus 
10 : 26—28. Zij voelden dat, als de rijke niet zalig 
kon worden, zij evenmin reden hadden om gerust te 
zijn, en toen Petrus vraagde, of hij nu op den rechten 
weg was, daar hij alles verlaten had, zei de Heere 
met andere woorden: gij behoeft aan dat verlaten 
zooveel waarde niet te hechten, want gij zult er vol­



EN DE MAMMON. 29 

strekt niet bij te kort komen, maar bedenk wel, dat 
de eerste nog- wel eens de laatste kan worden, wan­
neer hij het waarachtige beginsel niet gevat heeft. 

Petrus had weinig reden, om op die woorden trotsch 
te zijn, en de armen, die dit lezen, evenmin. 



DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 

In Lukas 16 : i —14 geeft de Heere Jezus een les 
die velen verkeerd verstaan, omdat zij het woord: 
„onrechtvaardige Mammon" niet begrijpen. 

Eerst moeten wij weten, wat dit woord beduidt; dan 
kunnen wij verder gaan. Er staat eigenlijk; Mammon 
der ongerechtigheid, en de rentmeester heet ook: een 
r e n t m e e s t e r  d e r  o n g e r e c h t i g h e i d ,  e v e n a l s  i n  L u k a s  1 8 : 6  
de rechter, daar bedoeld, een rechter der ongerechtig­
heid genoemd wordt. Daarmede bedoelt de Heere niet, 
dat die rentmeester oneerlijk handelt, of dat alle geld 
oneerlijk verkregen is. De beteekenis is veel dieper. 

Er is tweeërlei gerechtigheid: de gerechtigheid Gods, 
die in het koninkrijk der hemelen wordt gehuldigd en 
de gerechtigheid dezer wereld. Nu kan een en dezelfde 
zaak, naar de wereldsche gerechtigheid gerekend, 
volkomen zuiver en eerlijk zijn en toch naar Gods 
gerechtigheid gemeten: onzuiver, ongerechtig. Wanneer 
ik alleen de wereldsche gerechtigheid ken, dan is he: 
hoogste, waartoe ik komen kan, recht doen, met gelijke 
munt betalen en daarom is de leer; oog om oog en 
tand om tand, volkomen billijk. Slaat gij mij een tand 



DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 31 

uit, zoo hebt gij niets te klagen, als ik het u doe. Gij 
krijgt dan uw loon. 

Maar naar Gods gerechtigheid gerekend is dit 
onrecht. Men zou dus het woord onrechtvaardig kunnen 
opvatten als wereldsch. Lees Lukas 18 : 6 in dier 
voege en gij ziet, dat die woorden er veel duidelijker 
door worden ; daar zegt dan de Heere: „hoort, wat de 
wereldsche rechter zegt." Hij is een wereldsch man, 
hij vraagt alleen naar zijn eigen gemak en genoegen 
en al doet hij ten slotte recht, hij blijft door en door 
wereldsch, want de reden waarom hij de weduwe helpt 
is uitsluitend: opdat zij hem niet het hoofd breke. Hij 
is dus geen „onrechtvaardige" rechter in den gewonen 
zin, want hij doet recht; maar hij is een „rechter der 
ongerechtigheid"; en hij blijft dit, omdat hij naar Gods 
gerechtigheid niet vraagt. Hij doet dus goed, maar hij 
blijft even slecht als te voren. Als er morgen weer 
zoo iets voorkomt, zal hij eveneens doen: ziet hij er 
voordeel in om goed te doen, dan doet hij goed; maar 
zoo niet, dan laat hij het. Dat is door en door wereldsch, 
aardsch, gewoon, natuurlijk. Men zou dus kunnen 
zeggen : deze rechter deed recht maar ivas slecht; want 
hij deed recht tut een zondig hart. 

Is dit duidelijk, dan begrijpen wij de uitdrukkingen: 
Mammon der ongerechtigheid en rentmeester der onge­
rechtigheid beter. Men kan ze omzetten met de woor­
den: „de natuurlijke, wereldsche Mammon" en: „de 
natuurlijke, wereldsche rentmeester." Dat geld en die 
rentmeester behooren thuis in deze natuurlijke, wereld­
sche toestanden, waarin wij nu eenmaal door de zonde 
leven en die wij moeten dragen. 

Laat ons thans nog een ander punt verklaren. Een 
rentmeester bij ons en een rentmeester in het Oosten 
verschillen hemelsbreed. Bij ons krijgt een rentmeester 



32 DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 

óf een vast salaris óf een zeker aantal percenten. Hij 
is dus in alles gebonden. 

In het Oosten ging- het anders. Daar liet men een 
rentmeester volkomen vrij. Hij mocht met zijns meesters 
goed handelen, alsof het zijn eigen goed ware; mits hij 
zorgde altijd geld in kas te hebben, was zijn heer te­
vreden. Wij vinden daarvan voorbeelden genoeg in de 
Oostersche verhalen, die tot ons zijn gekomen. In den 
Bijbel hebben wij er twee voorbeelden van, maar daar 
zijn het koningen, die zulk een eersten dienaar aan­
stellen en naar hartelust laten regeeren. Jozef is de eene, 
Haman de andere. Jozef vraagt nooit naar des konings 
goedvinden, maar regeert, alsof hij de koning in eigen 
persoon ware. Haman krijgt den zegelring van Ahas-
véros en neemt besluiten van zeer gewichtigen aard, 
waarbij duizenden menschenlevens gemoeid zijn, zonder 
dat de koning er iets van weet. Zulk een manier van 
doen is ons geheel vreemd. Doch de zwarte kant van 
die vrijheid is in Haman's geschiedenis duidelijk 
genoeg. Zoodra de koning er achter komt, dat Haman 
misbruik maakt van zijn rechten, laat hij hem terstond, 
zonder verder onderzoek, ophangen. Een rentmeester 
van een koning had dus een gevaarlijken post, ieder 
oogenblik kon hij zonder eenige aanleiding worden 
afgezet en ter dood gebracht. Het zwaard hing aan 
een draad boven zijn hoofd en zijn vrijheid was dus 
alles behalve begeerlijk. Een rijk heer had natuurlijk 
zulke groote rechten niet, maar het is al erg genoeg, 
als men het ruim gewend is. op stel en sprong in de 
diepste armoede gedompeld te worden. 

Zie nu de gelijkenis aan en zij is niet duister meer. 
De rentmeester is een echt wereldsch man, die aan 
niemand denkt dan aan zichzelven. Hij zorgt voor zijn 
eigen genot en denkt aan geen verplichting. Hij is 



DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 

geen dief, want hij neemt niets, dan wat hij nemen 
mag en hij denkt er niet aan, iets van zijn heer mee 
te nemen. Maar hij handelt als een natuurlijk mensch, 
hij rekent naar zich toe zooveel hij kan. 

In zijn natuurlijke wijsheid blijft hij echter strikt 
eerlijk. Graven wil hij niet, te bedelen schaamt hij 
zich; welnu, zoo zal hij vrienden maken met het geld 
zijns heeren. Zoolang hij rentmeester is, mag hij doen 
wat hij wil. Daarom geeft hij al den pachters van zijn 
heer afslag, hij maakt daar geen geheim van, zijn heer 
ziet het dadelijk en roemt zijn slimheid, waar hij niets 
tegen zeggen kan, al lijdt hij er schade door. Doch 
een rijk man als hij kan daar wel tegen en zooveel 
kan het hem ook niet verschelen. 

Ziedaar de gelijkenis. En nu de toepassing. Juist 
zooals deze rentmeester is een ieder, die geld heeft: 
God is zijn heer en meester, die hem alles in handen 
laat. God heeft niemand eenigen regel gesteld aan­
gaande zijn manier van met geld om te gaan. Wij 
zijn zoo vrij daarin, als Jozef bij Farao, of Haman bij 
Ahasvéros. Doch daar staat tegenover, dat wij elk 
oogenhlik kunnen worden afgezet, wanneer onze Heer 
het goedvindt. Wij hebben niets in deze wereld ge­
bracht, wij kunnen daar ook niets uit meenemen. Doch 
des te gewichtiger is alle bezit, want alles wat wij 
hebben is Gods eigendom ; Hij en Hij alleen is de 
bezitter en wij zijn niets anders dan beheerders van 
hetgeen Hem geliefd heeft ons toe te vertrouwen. Dit 
behoort ieder te bedenken, dien God over Zijne goede­
ren heeft gesteld. 

Doch welk een verschil nu tusschen de kinderen der 
wereld en de kinderen Gods. Deze rentmeester, een 
echt kind dezer wereld, is slim genoeg, om als hij 
weet: ik word afgezet! nog bij tijds te zorgen, dat 



DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 

hij vrienden maakt met het geld zijns heeren, en hoe 
menig kind Gods vergeet dit. Terwijl God hem geld 
en goed heeft toevertrouwd en hij dus in de gelegen­
heid is met Gods geld zegeningen te verspreiden, het 
koninkrijk Gods te helpen stichten, de gemeente Gods 
te helpen bouwen, gebruikt hij het alleen om het te 
verteren, of tot zijn eigen genoegen te besteden. 

De Heere Jezus waarschuwt dezulken. „Maakt u 
vrienden, zegt Hij, uit den wereldschen Mammon, opdat, 
wanneer hij ti begeeft, (zoo schijnt mij de juiste ver­
taling te zijn), zij u mogen ontvangen in de eeuwige 
tabernakelen." De wereldsche Mammon, die in deze 
ongerechtige wereld vol zonde thuis hoort, kan en 
moet gebruikt worden voor het Koninkrijk Gods. Al 
is dat geld wereldsch, aardsch, natuurlijk, men kan er 
niet buiten, maar toch kan dat geld met een veel hooger 
doel, met een veel heerlijker bestemming worden 
gebruikt dan het genot dezer aarde. Zelfs die wereld­
sche rentmeester gebruikt het geld zijns heeren om 
een doel na te jagen, dat verder reikt dan zijn rent­
meesterschap. Zoo ook kan de geloovige dien mammon 
gebruiken, voor een doel, dat verder reikt dan die 
wereldsche belangen. 

Daarom laat de Heere er ook op volgen: „zoo gij 
in den onrechtvaardigen mammon niet getrouw zijt 
geweest, wie zal u het ware vertrouwen," een woord 
dat volkomen onverklaarbaar is, wanneer men „onrecht­
vaardig" verstaat als »goddeloos, oneerlijk, bedriege-
lijk." Zeer duidelijk wordt het als men daaronder ver­
staat: „den wereldschen, aardschen, natuurlijken 
mammon," zonder welken men nu eenmaal in dit 
koninkrijk der wereld niet leven kan. Getrouw zijn 
in „gestolen" geld is onzin, maar getrouw zijn in het 
»wereldsche" geld — dat geeft een verstaanbaren zin. 



DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 35 

Daaraan sluit zich dan ook het woord: »wie zal u het 
ware vertrouwen?" De mammon is »het onware," 
want geld hoort thuis in deze onware, zondig-e bedee­
ling, waar niets uit zuivere liefde geschiedt en het 
hoogste wat men bereiken kan is: billijk te zijn. „Het 
ware" is de Hemelsche bedeeling van het Koninkrijk 
Gods, waar alles uit liefde geschiedt en het geld dus 
niet meer noodig is. Doch juist dat aardsche, wereld-
-sche geld is een kostelijk middel om de kinderen 
Gods aan te beproeven. Dat geld is hun goed niet, 
het is „eens anders goed" namelijk Gods eigendom 
en nu geeft God dit aan wien Hij verkiest, doch 
opdat zij, die het ontvangen, als Zijn rentmeesters 
zouden handelen. Daarom volgt er ook: »indien gij 
in eens anders goed niet getrouw zijt geweest, wie 
zal u het uwe geven ?" dat is: indien gij niet begre­
pen hebt, dat al uw goed Gods goed was, indien gij 
het niet beheert als Zijn goed, dan zult gij nooit 
•eigendom bezitten, want gij weet het niet te gebrui­
ken tot Gods eer. 

, De toepassing van dezen text is dus ontzaggelijk 
ernstig. God stelt rentmeesters aan; Hij bepaalt niets; 
Hij zegt niet hoeveel Zijn rentmeesters mogen verte­
ren ; Hij laat hun de volle verantwoording, maar Hij 
is en blijft eigenaar, en daarom, weet wel wat gij 
doet, gij die een kind Gods meent te zijn, want als 
gij in het minste, dat is in dit wereldsche geld, niet 
eens trouw kunt zijn, hoe zult gij in het Koninkrijk 
Gods de eeuwige schatten der liefde weten te behee-
ren, die de Koning eenmaal aan Zijne dienaren in 
vollen eigendom wenscht te geven. 

Luther wandelde eens met zijn vriend Dr. Jonas in 
een nabij gelegen dorp, waar vele armen waren. Dr. 
Jonas begon onder de armen geld uit te deelen en 



36 DE ONRECHTVAARDIGE RENTMEESTER. 

zei zoo voor zich henen: „ik hoop dat God er mij voor 
loonen zal." Luther begon hartelijk te lachen en riep 
uit: „wel nu nog fraaier; gij deelt uit Gods beurs uit 
en wilt nog een belooning toe hebben, omdat gij zoo 
mild zijt met eens andermans geld. Gij moest er God 
liever voor danken, dat gij over Zijn goed moogt 
beschikken." 

Zeer juist gezien. Hoe kan ooit een rentmeester 
zich zeiven prijzen, omdat hij mild is van zijns heeren 
goed. Wie meent, dat zijn giften goede werken zijn, 
waardoor hij den hemel kan verdienen, vergeet geheel 
wiens eigendom hij beheert. 

Wel verre van trotsch te worden op zijn geld en 
op zijn giften, zal de geloovige met diepen ootmoed 
de zware verantwoording dragen van eiken cent, dien 
hij bezit en den Heere bidden; leer mij Uw goed en 
geld als een trouw rentmeester beheeren. 



LAZARUS EN DE RIJKE MAN. 

Gaarne beroept zich de Socialist op de gelijkenis 
van Lazarus en den Rijken man. Het schijnt trouwens 
ook wel, bij oppervlakkige lezing, dat die gelijkenis 
onverholen predikt, hoe hiernamaals alles juist andersom 
zal zijn dan op aarde. Hier is de arme, daar de rijke 
uitgestooten, en bovendien schijnt de gelijkenis een 
verheerlijking van de armoede, want Lazarus wordt 
niet anders dan als arme en omdat hij arm was in 
Abrahams schoot opgenomen. 

Bij nauwkeuriger beschouwing zien wij, dat hiervan 
geen woord waar is. 

Zonder twijfel, deze gelijkenis is allesbehalve naar 
den trant van vele bekrompen christenen, die altijd 
een toelichtende verklaring noodig achten bij elk woord, 
dat zij spreken. Indien dezen de gelijkenis hadden 
gemaakt, zij zouden er terdege voor gezorgd hebben, 
dat men hen niet misverstond en zij hadden gewis 
eerst goed doen uitkomen, dat Lazarus een kind Gods 
was en derhalve als zoodanig volkomen besefte, niet 
door zijn armoede, maar alleen door genade zalig te 
zullen worden. 

De Heere Jezus zou waarschijnlijk na het uitspreken 



38 LAZARUS EN DE RIJKE MAN. 

dier gelijkenis wel een aanmerking of althans een 
vraag van hunne zijde hebben moeten hooren en zij 
hadden gewis geoordeeld, dat de voorstelling door 
Hem gegeven voor het minst hoogst gevaarlijk moest 
heeten en den ontevredenen een wapen in de hand gaf. 

Wij hebben echter met deze bekrompen lieden niet 
te maken en buigen ons eerbiedig voor des Heeren 
wijsheid, wel wetende dat Hij het beter weet dan wij. 
Hij is zoo bevreesd niet om misverstaan te worden en 
heeft niet van noode, dat waanwijze christenen Zijn 
woorden komen verbeteren. 

Trouwens, de Heere Jezus heeft in Zijn gelijkenissen 
op goede hoorders gerekend, die hoorende hooren en 
ook verstaan, maar van de ongehoorzamen zegt Hij, 
dat hun hart dik is geworden en Hij oordeelt, dat zij 
Zijn woorden toch niet verstaan, al maakt men het 
hun zoo helder als de dag. Die bekrompen christenen, 
welke ik bedoelde, behoorden ook hun eigen wijsheid 
eens af te leeren en te bidden om de voorlichting des 
H. G., dan zouden zij niet in het hoofd krijgen des 
Heeren redenen te willen verbeteren. 

Wanneer ik de gelijkenis nauwkeurig lees, wat ver­
neem ik dan? 

Hier zit een rijke man, die geen oog hoegenaamd 
heeft voor de ellende van dien arme aan zijn poort 
en wiens eenigste bestaan is alle dagen vroolijk en 
prachtig te leven. Hij heeft zijn goed in dit leven en 
als dit leven- uit is, heeft hij niets meer, zijn ziel is 
geheel ledig. Neem hem zijn geld, zijn goud, zijn huis, 
zijn kleeding, zijn tafelvrienden af — en hij houdt niets 
over. Zijn alle rijken zoo ? Neen, hoe gevaarlijk de 
rijkdom zijn moge, de Heere Jezus heeft er voor 
gezorgd, dat wij billijk zouden oordeelen en Hij maakt 
het zoo duidelijk als men verlangen kan. In den hemel 



LAZARUS EN DE RIJKE MAN. 39 

is ook een rijke man, de schatrijke Abraham, die 
daar niet vroolijk en prachtig, maar voor eeuwig blijde 
en in de volle heerlijkheid zit aan den hemelschen 
maaltijd. De tegenstelling is zoo kras mogelijk. Maar 
Abraham was rijk in God, en had zijn goed niet gehad 
in deze wereld, hij zocht een toekomende. 

Buiten de poort ligt Lazarus en begeert verzadigd 
te worden met de kruimkens, die van de tafel des 
rijken vielen. Met dien eenen trek wordt zijn geheele 
bestaan geteekend. Zoo doet de Heere Jezus vaak. 
Als Hij de ellende van den verloren zoon schetst, vat 
Hij alles samen in dit weinige; hij begeerde zijn buik 
te vullen met den draf, dien de zwijnen aten. Als Hij 
straks de vreeselijke smart der hel beschrijft, is alles 
gezegd in dit weinige: de rijke man begeerde één 
druppel water, nog minder dus dan Lazarus. Welnu, 
ik vraag wederom: zijn alle armen zooals Lazarus? 
Deze mensch is gespeend aan alle jaloezie. Waar is de 
arme, die niet jaloersch is, die zich tevreden stelt met 
den afval des rijken? Hoe rijk moet die man vanbin­
nen zijn, om zoo hoog te staan! Kan men zoo hoog 
staan zonder geoefend te zijn en even als Paulus te 
zeggen: „ik heb geleerd vergenoegd te zijn in hetgeen 
ik ben." Bovendien: hij heeft de Engelen tot vrien­
den en wie zij zijn, over wie de Engelen zich ver­
heugen, weten wij genoeg uit de gelijkenissen van 
het verloren schaap en den verloren penning. In die 
weinige woorden is genoeg gezegd.. Lazarus behoeft 
niet luide te roepen, dat hij zijn schat in den hemel 
heeft, zijn geheele bestaan predikt dit. Veilig mogen 
wij verzekeren, dat elke arme, die zoo alle jaloezie 
heeft afgelegd en overwonnen, een kind Gods moet 
zijn. Of zou hij een hooghartige Stoïcijn zijn, die zich 
door zijn geestkracht weet te verheffen boven het 



4° LAZARUS EN DE RIJKE MAN. 

leed en zich verlustigt in zijn hoogmoed? Ook die 
gedachte is uitgesloten: hij lijdt geen gebrek voor 
zijn genoegen, hij houdt zich niet groot, maar is een­
voudig en nederig genoeg om de kruimkens te begee-
ren. Het Evangelie maakt geen hoogmoedige Stoïcij­
nen tot heiligen. Paulus voor Agrippa zegt ook: ik 
wenschte wel, dat allen waren gelijk ik ben, of m. a. w. 
gij moogt wel jaloersch zijn van mij, maar hij voegt 
er aan toe: „uitgenomen deze banden." Ik gun u 
mijn schat, maar ik gun u de ketenen niet, waar­
mede ik beladen ben en als ik ze kan afleggen, zal 
ik ze niet langer dragen dan noodig is. 

Met dat al: mag de les, die Lazarus geeft, voor den 
arme een hoog ernstige zijn, als hij zich afvraagt: ben 
ik zoo? niet minder is de vermaning tot alle rijken 
gericht van ontzettende beteekenis. De vloek van den 
rijkdom is, dat men dagelijks de ellende kan zien en 
er nooit over nadenken. Ik hoorde eens van een schat­
rijke dame, die in haar zondige onnoozelheid zich 
niet kon voorstellen, dat er wezenlijk menschen waren, 
die geen honderd gulden in huis hadden! Welk een 
oordeel velt zulk een ziel over zich zelve! Hoe leeg 
moet het van binnen zijn, als men zoo weinig de 
wereld kent! Wie geen hart heeft, merkt niets van al 
wat hem omringt; wie eenig hart heeft, vindt gedurig 
allerlei nooden op zijn levensweg; wie geleerd heeft 
waarlijk lief te hebben, ziet geen einde aan al de 
smarten en verootmoedigt zich, naarmate hij meer 
bezit, steeds dieper voor Gods aangezicht, biddende dat 
de Heere hem beware voor den vloek van het geld 
en hem leere waarachtig uit dankbaarheid voor de 
groote genade hem geschonken, het toevertrouwde met 
wijsheid en tot Gods eere te gebruiken. 

De gelijkenis is dus precies het tegendeel van wat 



LAZARUS EN DE RIJKE MAN. 41 

de socialisten prediken en spaart inderdaad niemand. 
Doch er is nog een punt, dat verklaring behoeft, 

omdat men bij gebrek aan menschenkennis zich allicht 
laat bedriegen door de listen der goddeloozen. 

Als de rijke man in de hel is, schijnt hij vrij wat 
beminnelijker te zijn dan Abraham. Hij heeft nog 
hart voor zijn broeders. Abraham antwoordt hem tot 
twee malen toe schijnbaar vrij bits; als zij Mozes en 
de profeten niet hooren, zal het niet baten, of Lazarus 
al uit de dooden terugkeert. 

Ook hier laat de Heiland aan ons over Zijn woor­
den recht te verstaan. Indien wij ons eigen hart 
kennen, dan zullen wij Hem niet misverstaan. Heb­
ben wij niet tallooze malen hetzelfde gedaan, als de 
rijke man in de hel. Het eenigste wat hem in zijn 
pijn overblijft is: een verontschuldiging te vinden. Als 
zijn plan gelukt, heeft hij een wapen in handen, 
ook tegenover God, hij kan dan immers zeggen: „God 
zelf, die Lazarus naar mijn broeders zendt, erkent 
daarmede, dat ik niet genoeg gewaarschuwd ben. Het 
is dus niet mijn schuld maar Gods schuld, dat ik ver­
loren ging." Zoo venijnig is het zondige menschenhart, 
dat het den schijn van liefde voor de broeders gebruikt, 
om eigen schuld uit te wisschen en tegen God zeiven 
als aanklager op te treden. Abraham laat zich niet 
bedriegen, hij antwoordt hem op zijn geweten af; gij 
hadt het kunnen weten! en wijst hem met heilig recht 
terug. God is niet onrechtvaardig. Gij hebt al Gods 
gaven misbruikt, ten slotte zoudt gij Gods recht wil­
len krenken. 

Tevens doet hij ons gevoelen, dat vrees voor de 
hel geen waarde heeft. Ik heb wel eens van predi­
kers gehoord, dat zij van rijke lieden in hun gemeente 
de beurs wisten los te maken door met het eeuwig 



42 LAZARUS EN DE RIJKE MAN. 

vuur te dreigen. Dat hielp, maar het middel was even 
onchristelijk als de uitkomst onbevredigend was. Al 
de donders van Sinaï kunnen niet bewerken, dat men 
één enkel gebod Gods lief krijgt. Gij hebt Mozes en 
de profeten, gij hebt uw Evangelie, hoort dat. Ziedaar 
de eerste en de laatste boodschap. 



HET ZAAD, DAT ONMERKBAAR OPKOMT. 

Dat de gelijkenissen nauwkeurig moeten gelezen 
a
7 or den, en elke trek in den regel beteekenis heeft, 

wordt gewoonlijk weinig beseft. Onze lezers zullen, 
hoop ik, daarvan overtuigd zijn, en om hen in die 
overtuiging te bevestigen, kiezen wij ditmaal oene, 
die niet moeielijk is om te verstaan, maar die juist 
daarom meestal oppervlakkig wordt gelezen, nl. de 
gelijkenis Markus 4 : 26—29: Alzoo is het koninkrijk 
Gods, alsof een mcnsch het zaad in de aarde wierp, 
en voorts sliep en opstond nacht en dag en het zaad 
uitsproot en lang werd, dat hij zelf niet wist hoe; want 
de aarde brengt van zelve vrucht voort, eerst het kruid, 
daarna de aar, daarna het volle koren in de aar. En 
als de vrucht zich voordoet, terstond zendt hij de sikkel 
daarin, omdat de oogst daar is. 

Allereerst heb ik een aanmerking op de vertaling, 
die juister had kunnen zijn. Het woord: „de aarde 
brengt van zelve vrucht voort," zou ik niet gaarne voor 
mijn rekening nemen, want de aarde doet dat niet, 
en het hart des menschen brengt ook van zelf geen 
goede vrucht voort. 

Wat de aarde van zelve doet en ons hart ook, is: 



44 HET ZAAD, DAT ONMERKBAAR OPKOMT. 

onkruid voortbrengen. Doch de Heere Jezus heeft dat 
ook niet gezegd; Hij zegt: „de aarde brengt werk­
tuigelijk vrucht voort," of wel onbewust, zonder besef; 
„automatisch" staat er letterlijk en wie weet, wat een 
automaat is, begrijpt die uitdrukking terstond. 

Voorts voor kruid leze men liever halm, dat op 
hetzelfde neerkomt, maar veel duidelijker is: „eerst 
de halm, dan de aar, daarna het volle koren in de aar." 

Eindelijk, in plaats van „als de vrucht zich voordoet" 
leze men liever: „als de vrucht het toelaat." Geen 
onkele landman zal het graan snijden, zoodra de vrucht 
zich voordoet, maar wel zoodra de vrucht het toelaat, 
en dan wacht hij ook geen oogenblik, maar doet het 
terstond, zooals de gelijkenis ook zegt. Ieder, die buiten 
woont, kan in den zomertijd dit alle dagen zien. 

Dat ik het woord van zelve verander en, naar een 
betere vertaling, lees: „de aarde brengt werktuigelijk 
-vrucht voort" heeft zijn goede reden. De aarde heeft: 
geen leven, alle leven ontstaat uit het zaad en zoo 
komt ook alle leven Gods in de ziel door het Woord 
Gods. Wel beteekent de aarde veel, maar zij doet niets 
anders dan het goede zaad in haren schoot ontvangen; 
dan werkt het zaad, ontkiemt, maakt wortels, trekt 
sappen uit den grond en groeit uit de aarde op. Zoo 
gaat het ook in het koninkrijk Gods. Er is in ons 
geen mogelijkheid, om het leven Gods deelachtig te 
worden, indien het Woord niet tot ons komt. Daarom 
heet het ook: „ontvangt met zachtmoedigheid hec 
Woord, dat in u geplant wordt, hetwelk uwe zielen 
kan zalig maken." (Jak. i : 21). De vraag is maar of 
de aarde, of het hart inderdaad lijdelijk is en in die 
lijdelijkheid het Woord Gods in zich laat werken. Wij 
kunnen niet te lijdelijk zijn en ik heb er daarom ook 
groot bezwaar in, wanneer men tegen lijdelijkheid 



HET ZAAD, DAT ONMERKBAAR OPKOMT. 

ijvert. Veeleer moeten wij hun, die de lijdelijkheid 
gaarne prediken, niet alleen gelijk geven, maar hun 
voorhouden, dat zij lang niet lijdelijk genoeg zijn. Op 
het oogenblik, dat zij de lijdelijkheid vooropstellen, 
verzetten zij zich vaak hevig tegen het werk Gods. 

Doch laat ons verder zien. De mensch, die het goede 
zaad in de aarde wierp, sliep en stond op, nacht en 
dag en het zaad sproot uit en werd lang, hij wist zelf 
niet hoe. Zoo is het in de natuur, zoo in het geestelijk 
leven. Alles gaat zijn ouden gang, men eet en drinkt 
en werkt en leeft voort van den eenen dag op den 
anderen, maar wie een goed zaad heeft opgenomen 
in zijn hart, voelt dat het werkt onder alles door. 
Over eenigen tijd staat hij zelf verbaasd, dat hij zoo 
geheel anders is geworden en hij begrijpt het volstrekt 
niet; hij is zich zeiven een raadsel. Hoe menige ziel 
heeft dit niet betuigd; ik denk anders, ik voel anders, 
ik leef anders, ik ben anders dan vroeger, en ik weet 
niet hoe het gekomen is. Dit is een heerlijke ervaring 
en een van de stelligste bewijzen, dat het werk een 
werk Gods is. Hij legde in mij het goede zaad en 
mijn hart bracht werktuigelijk vrucht voort. 

Doch daarbij blijft het niet. Er is in Gods natuur 
regelmaat en zoo ook in het geestelijk leven. Daarom 
heet het „eerst de halm, dan de aar, daarna het volle 
koren in de aar." 

Eerst de halm. Het is reeds veel als men ziet dat 
het zaad opschiet en naar boven gaat. Het eerste 
bewijs, dat het Woord Gods werkt, is dat er een zoe­
ken is van de dingen die boven zijn. Dat is nog niet 
veel en beteekent zelfs minder dan het in menig oog 
schijnt, maar het is de noodzakelijke voorbereiding 
voor hetgeen later komen moet. Jonge Christenen, 
pas bekeerde zielen zijn in den regel aan zulke halmen 



46 HET ZAAD, DAT ONMERKBAAR OPKOMT. 

gelijk. Zij gaan recht naar boven; zij schieten welig 
omhoog; zij hebben een gelukkigen, heerlijken tijd, 
vol vreugde in God, vol genot van de eerste geeste­
lijke ervaringen. Er is nog geen aar en nog veel 
minder koren in de aar. Het is bij hen alles nog dun 
•en schraal; bezwaren kennen zij niet; zorgen voelen 
zij niet; alles is opgewekt, vol levenslust en levens­
moed. Zelfs ziet menig volleerd Christen op dien eer­
sten tijd terug en verbeeldt zich vaak, dat hij toen 
hooger stond dan nu. Toch is dit een vergissing; de 
halm kan rechtop staan, juist omdat er nog niets aan 
is; hij buigt makkelijk voor den wind, hij schikt zich 
in alles en richt zich even spoedig weer op, als hij 
werd neergeslagen. Die toestand is voorbijgaande en 
moet voorbijgaande zijn. 

Daarna de aar. Zal er later vrucht komen, dan moet 
•er eerst een aar zijn. Eerst het omhulsel en dan wat 
er in groeien moet; eerst de vorm en dan de inhoud. 
Dit klinkt vreemd en toch is het doodeenvoudig en 
in volkomen overeenstemming met de gewone wegen, 
die God met zijne ware kinderen volgt. Het is een 
bewijs van ons gebrekkig Christendom, dat wij dit 
niet aanstonds inzien. 

De bekeering is en blijft een vrije, verrassende 
daad Gods; dat is het <7« van het zaad; daardoor 
daalt God in ons leven neer. Dit geschiedt op eens, 
in één oogenblik dat voor ons geheele leven beslist; 
het is een wonder der genade. Maar daarna gaat alles 
zonder sprongen, ordelijk en regelmatig. Als de halm 
door blijft groeien, komt de aar, dat wil zeggen: als 
ons geestelijk leven toeneemt, komt er behoefte aan 
geestelijke kennis, geestelijk inzicht in de waarheid, 
geestelijk verstand van de goddelijke dingen. Dit is 
de vorm, het omhulsel, het bekleedsel, waar nog weinig 



HET ZAAD, DAT ONMERKBAAR OPKOMT. 47  

in zit, maar waar later de vrucht in groeien kan. 
Als dit niet geschiedt, blijft ons leven dun en 

onvruchtbaar. Vandaar dat er zoovele fladdergeesten 
bestaan, die van den eenen leeraar naar den anderen, 
van het eene stelsel naar het andere overspringen; 
die geen half jaar bij hetzelfde kunnen blijven, omdat 
zij altijd wat prikkelends noodig hebben. Zij leven 
niet van de waarheid, maar van aandoeningen, indruk­
ken, gevoelens en blijven schraal in al wat zij voort­
brengen. 

Daarvoor wil de Heere Jezus ons bewaren. Er moet 
geestelijk onderwijs zijn, een flinke degelijke aar, een 
goed omhulsel en wie dat zoekt, toont het leven Gods 
in zich te hebben. 

Daarna het volle koren in de aar. Dit is na het 
voorafgaande duidelijk genoeg. De goed onderwezen 
geloovige, bij wien de aar reeds tot volle lengte ont­
wikkeld is, zal die aar voelen zwellen, zwaar worden 
en steeds toenemen in gewicht tot rijp worden toe. 

Zoodra zulk een leven rijp wordt, zoodra de vrucht 
het toelaat (niet eerder, maar ook geen oogenblik later) 
slaat de goddelijke landman de sikkel daarin. Terstond 
heet het daarom in onze gelijkenis, terstond doet hij 
dit. Dat wil zeggen: De Heere Grod zal geen oogen­
blik langer wachten dan noodig is en zoodra Zijn 
werk voltooid is. vergadert Hij de zijnen in Zijn hemelsch 
koninkrijk. 

Daarin ligt juist: het groote verschil tusschen hetgeen 
naar Zijnen wil rijpt en hetgeen verloren gaat. Wat 
ryp is blijft geen oogenblik langer staan dan het 
behoeft, wat rot is blijft hangen, zoolang tot alle kracht 
er uit is. Wat rijpt wordt terstond afgesneden, wat 
rot is valt eindelijk af. 



ZAAIER, GEEN PLOEGER OE PLANTER. 

In de gelijkenis van den zaaier geeft de Heere 
Jezus zich een zeer bescheiden naam. Hij noemt zich 
hier alleen zaaier. 

Dat is niet toevallig; dit blijkt uit het volgende, 
daar deze zaaier niets doet om den grond te bewerken. 
Hij zaait voort zonder er naar te vragen, waar het 
neerkomt. Het harde pad kon immers onmogelijk het 
zaad opnemen, evenmin was er van den steenachtigen 
bodem iets te verwachten en wanneer men midden 
onder doornen zaait, kan men vooraf berekenen, dat 
er niets van terecht komt, zoo er geen ijverige han­
den aan het werk worden gezet, om het onkruid te 
wieden. Het is duidelijk, dat de zaaier zich met niets 
van dit alles inlaat, hij is geroepen om te komen 
zaaien, hij vervult zijn taak, niets meer en ook niets 
minder. 

Elders heeft de Heiland zich anders uitgelaten. Hij 
spreekt o'ok van een hovenier, die den vijgeboom be­
werkt, den bodem los woelt, er mest in legt, maar dan 
heeft hij een plant op het oog. Als er van planten 
wordt gesproken in de Schrift, schijnt dit beeld meer 
de gemeente in haar geheel te beteekenen, terwijl zaaien 



ZAAIER, GEEN PLOEGER OF PLANTER. 49  

meer betrekking heeft op ieder persoon in het bijzonder. 
Reeds Jesaja (61 : 3) spreekt van de gemeente als 

„van eikenboomen der gerechtigheid, een planting des 
Heeren", en Paulus zegt van de gemeente te Corinthe; 
„ik heb geplant, Apollos heeft nat gemaakt." Christus 
stelt geheel Israël herhaaldelijk voor als een wijngaard, 
waarmede dus niet ieder Israeliet in het bijzonder ge­
meend is, en ook, als Hij zich zeiven den wijnstok 
noemt, doet Hij dit in verband met de gemeente, die 
als de rank uit den wijnstok, uit Hem en door Hem 
leeft. 

Als Hij dus zich zaaier noemt, heeft Hij niet de 
gemeente, maar de afzonderlijke hoorders, ieder voor 
zich, op het oog. Van dezen nu zegt Hij in de gelij­
kenis a. h. w.: »Ik kom wel zaaien, maar niet bewer­
ken. Het bewerken laat ik over aan den Geest Gods." 

Dit is geheel in overeenstemming met de gelijkenis 
van het zaad, dat onmerkbaar opkomt (Markus 
4 : 26—29), waar ook de zaaier, hoewel niet onver­
schillig, het zaad aan zijn lot overlaat en afwacht, wat 
er van zal komen. 

Zien wij daarin recht, dan verstaan wij ook veel 
beter des Heeren doen en laten. Hij is niet gewoon 
de harten te bewerken. De manieren van sommige 
christenen, die het woord wel zouden willen opdringen 
aan den mensch, en zijn hart dwingen het aan te nemen, 
zijn Hem ten eenenmale vreemd. Hij zendt den rijken 
jongeling heen en laat hem gaan, zonder iets te doen 
om hem tot terugkeer te bewegen. Menigeen zou heel 
anders hebben gedaan en den jongeling hebben achter-
nageloopen, om hem nog eens ernstig tot inkeer te 
bewegen en als het ware te smeeken zich te bekeeren. 
Zoo doet onze Heer en Meester niet. Hij zaait, maar 
bewerkt de harten niet. Valt het zaad in weltoebereide 

4  



5°  ZAAIER, GEEN PLOEGER OF PLANTER. 

aarde, het zal vruchten voortbrengen, zoo niet, de 
bewerking is de taak des Heiligen Geestes. 

Trouwens, wij behoeven den H. G. het werk niet uit 
de handen te nemen. Het is Hem wel toevertrouwd. 
Iemand maakte eens aanmerking op mijne prediking, 
omdat er te weinig toepassing aan was. Mijn antwoord 
was: „Gij gelooft niet aan den H. Geest." Indien het 
waar is, dat die Geest zelfs de wereld, de onbekeerde 
wereld bewerkt en overtuigt van zonde, gerechtigheid 
en oordeel, wat behoeven wij dan toepassingen te 
maken. Daar zorgt de H. G. voor en veel beter dan 
wij kunnen vermoeden. 

Maar indien het waar is, dat de Heere Jezus wel 
de plant bewerkt, m. a. w. de gemeente Gods, dan 
blijkt daaruit opnieuw hoe schromelijk vele Christenen 
mistasten, wanneer zij het bewerken van Gods kerk, 
het waken over de inrichting der kerk, van geen 
belang achten, maar er altijd op uit zijn zielen te 
bewerken. 

De Heer deed juist andersom en doet nu nog het­
zelfde. Hij waakt over zijne gemeente, wier Hoofd 
Hij is, wier koning Hij zijn wil en moet. 

Wat wij dus in dezen verzuimen, moesten wij doen 
en wat wij vaak doen, moesten wij nalaten. 



HET MOSTAARDZAAD. 

De verklaring van deze gelijkenis en die van den 
znurdeesem heeft zooals die gewoonlijk gegeven wordt, 
mij nooit voldaan en scheen mij te oppervlakkig toe. 
Het zij mij vergund eene andere voor te stellen en 
aan de belangstellende aandacht mijner lezers te onder­
werpen. Ik vlei mij, dat hun de moeite niet rouwen zal. 

Om de gelijkenissen goed te verstaan, behoort men 
zich ter dege te verdiepen in het Oude Testament. 
De Heere Jezus heeft zich daarmede gevoed en zich 
daarbij gedurig aangesloten. Bekend is het, hoe de 
gelijkenis van den wijngaard zich aansluit bij Jesaja 
en die van het verloren schaap doet althans eenigs-
zins denken aan Nathans gelijkenis, voor David uit­
gesproken. 

Zoo staat de gelijkenis van het mostaardzaad in 
verband met eene van Ezechiël in H. 17 van zijn 
profetiën en meer bepaald met Ezechiël 17 : 22—24. 

Ezechiël vertelt in dat hoofdstuk de volgende gelij­
kenis. Een arend plukte van den bovensten tak eens 
ceders op den Libanon een jonge loot af en nam die 
mede; daarop legde hij een ander zaad in den akker 
en daaruit sproot een wijnstok voort, die rustig had 



52 HET MOSTAARDZAAD. 

kunnen groeien, indien hij niet de dwaasheid had 
gehad zich te wenden tot een anderen arend, wiens 
bescherming hij inriep en die hem toch niet helpen 
kon. De wijnstok zou daarom verdorren door een 
Oostenwind en voor goed vergaan. Doch nu zou 
Jehovah zelf een veel heerlijker planting aanleggen, 
zooals in vs. 22—24 wordt beschreven in deze merk­
waardige woorden: Ik zal ook van dm oppersten tak 
des hoogen ceders nemen, dat Ik zetten zal; van het 
opperste zijner jonge takjes zal Ik een teederen afphtk-
ken, denwelken Ik op een hoogen en verheven berg 
planten zal. Op den berg der hoogte van Israël zal Ik 
hem planten; en hy zal takken voortbrengen en vrucht 
dragen en hij zal tot een heerlijken ceder worden, dat 
onder hem wonen zal alle gevogelte van allerlei vleu­
gel; in de schaduw zijner takken zullen zij wonen, enz. 

De bedoeling van die gelijkenis is niet moeielijk te 
vatten. De eerste arend is Nebukadnezar, die den 
.ongen koning Jojachin mee naar Babel nam en diens 
•'broeder Zedekia in de plaats stelde. Deze neigde zich 
tot den tweeden arend; Egypte, maar het zou hem 
niet baten, want Babel zou hem (als een Oostenwind 
den wijnstok) verschroeien en beletten te groeien. 
Doch nu zou de Heere zelf een nieuwe loot nemen 
uit den ouden ceder, dat is uit het oude geslacht van 
David, en die planten op zijn heerlijken berg Sion en 
haar laten wassen tot een boom, waaronder alle voge­
len des hemels, dat is alle volken der. aarde zich kon­
den nestelen. Nu, wie de laatste boom is, laat zich 
gemakkelijk raden, niemand anders dan de Messias. 

Met deze gelijkenis voor ons, wordt die van het 
mostaardzaad duidelijk en kan onder den boom, daar 
beschreven, geen ander dan de Messias bedoeld zijn. 

Doch gelijk onze Heer gewoonlijk doet, handelt Hij 



HET MOSTAARDZAAD. 53  

ook hier. Hij neemt de gelijkenis over, maar maakt 
er iets veel schooners van. 

De ceder is Hem een te hoog beeld. Hij daalt veel 
lager — ik zou haast zeggen veel meer tot het hui­
selijke af. Te recht is vaak opgemerkt, dat er geen 
akker, geen bouwland, maar een tuin bedoeld is. Deze 
zoowel als de volgende gelijkenis staan daarom in 
zeer nauw verband. De eerste doet ons in den moes­
tuin, de tweede in de woning binnentreden, waar een 
vrouw brood bereidt. 

Wat de eerste gelijkenis aangaat, het mostaardzaad 
hier bedoeld is een zeer klein zaad, maar dat zeer 
snel opschiet, indien het behoorlijk gekweekt wordt 
en als éénjarige plant vaak in Palestina een hoogte 
bereikt van 8 tot 12 voet. De kleine vruchten daar­
van zijn bijzonder in trek bij de vogels, die gewoonlijk 
met zwermen daarop neervallen en het wegpikken, 
als zij niet verhinderd worden. 

Laat ons nu de schoone gelijkenis van nabij 
beschouwen. 

r Het volk Israël, het geestelijk Israël wel te verstaan, 
is de moestuin vol moeskruiden. Heerlijke gaven heeft 
God aan dit zijn volk gegeven en het O. T. is vol 
van kostelijke spijze, goed van smaak en gezond van 
inhoud, waarmede de zielen zich voeden kunnen en 
waardoor Jehovah wordt verheerlijkt. Dat Israël bij een 
tuin vergeleken wordt, is zeer gewoon en het w^is bij 
de Farizeën zelfs een geliefkoosde uitdrukking, die wij 
trouwens ook bij den Heere Jezus zei ven terugvinden 
in de gelijkenis van den wijngaard en de landlieden. 
Onder al die moeskruiden zaait God de Heere (de 
mcnsch in de gelijkenis) een zeer onbeduidend zaad, 
geen ceder zooals bij Ezechiël maar een mostaardzaad. 
De Zoon des Menschen schijnt de minste onder de 



54  HET MOSTAARDZAAD. 

moeskruiden; de man van smarten, de onwaardigste . 
onder de menschen, voor wien een iegelijk was als 
verbergende het aangezicht, was waarlijk niet veel 
meer dan in deze gelijkenis beschreven wordt. Hij 
zelf heeft het gezegd: leert van Mij, dat ik zachtmoe­
dig ben en nederig van harte. De Zoon des Menschen 
heeft niets, waarop Hij het hoofd kan nederleggen. 

Wie hem volgen, zijn in het oog der wereld niet veel 
bijzonders. Armen, ellendigen, zondaressen, tollenaren, 
eenvoudigen des lands. Er was geene gedaante noch 
heerlijkheid, dat wij Hem zouden begeerd hebben. 

Doch Hij zal snellijk groeien en al de moeskruiden 
uit den tuin van Israël in heerlijkheid overtreffen. 
De anderen blijven moeskruiden, Hij echter wordt een 
boom, van verre zichtbaar; Hij krijgt een naam, die 
boven allen naam is, opdat in den naam van Christus 
zich zou buigen alle knie, en alle tong zou belijden, 
dat Jezus Christus de Heere zij, tot heerlijkheid Gods 
des Vaders. 

Weldra vertoonen zich zijne vruchten en hij lokt 
alle vogels uit, die gretig azen op die kleine vruch­
ten. Hoe wordt Israels moestuin in een oogenblik tot 
een aantrekking voor alle volken! Welk een beweging 
ontstaat allerwege! Welk een vraag onder de hei­
denen naar het woord Gods! Welk een verlangen, 
zich uitende in de woorden van den Macedonischen 
man^ kom over en help ons! 

En hoe waarachtig is hetgeen ons hier voorgesteld 
wordt, als wij gedenken aan al de kleine zaadkorrelen, 
die overal meegenomen worden door de gansche 
wereld heen. Ieder woord des Heeren is een spijze 
geworden. De boom is onuitputtelijk. Elk jaar groeit 
hij weder op en levert dezelfde en toch steeds nieuwe 
korrelen. Hoe menige zaadkorrel, hoe menig woord 



HET MOSTAARDZAAD. 55  

des Heeren is als gangbare munt van den een op den 
ander overgegaan! 

Het penningske der weduwe is duizenden armen 
ten goede gekomen. Het woord; „wie van u zonder 
zonde is, werpe eerst den steen op haar," heeft honderden 
beschermd tegen hooghartige Farizeën. De noodiging: 
„komt herwaarts tot Mij, die vermoeid en belast zijt," 
heeft een tal van moede en beladen zielen rust gege­
ven. Ja dat ééne heerlijke woord; „Alzoo lief heeft 
God de wereld gehad" enz. aan ziek- en sterfbedden, 
aan verlorenen en ellendigen gepredikt, is een spijs 
des eeuwigen levens voor allen, die het hooren. En 
nu spreek ik alleen van Zijne woorden. Maar gedenk 
eens aan Zijne wonderen van genade en liefde, aan 
Zijne wonden, aan Zijn geopenbaarde waarheden, aan 
Zijn werken, sedert Hij aan de rechterhand des Vaders 
verhoogd Zijne gemeente bestuurt! 

Hij heeft den ganschen moestuin van Israël tot 
heerlijkheid gebracht en aangelokt door het zaad van 
dezen boom, heeft geheel het O. T., met al wat het 
oplevert, dubbele beteekenis voor ons verkregen. 

Het was niet noodig, dat Hij prijkte als een ceder. 
Ezechiëls gelijkenis is verheven, is grootsch, is Zijner 
heerlijkheid waardig; doch onze Heer toont hier weder, 
dat Hij gekomen is, niet om gediend te worden, maar 
om te dienen en Hij wil liever met al de ontfermingen 
Zijner liefde alles tot zich trekken, wat op de takken 
zich wiegelen en van zijne vruchten genieten kan. 

Ziedaar de gelijkenis in hoofdtrekken verklaard. 
Verdiep er u in en gij zult de toepassing nog veel 
heerlijker maken. 

Zijt gij een kleine vogel, zwervende en dolende, 
zoekende naar spijze? Hebt gij dezen boom, uit het 
mostaardzaad gesproten, reeds opgemerkt? Veracht 



56 HET MOSTAARDZAAD. 

dien, gelijk velen in onze dagen? Zie dan de scharen 
van nederige, kleine vogelen, van kinderen, van ge­
vallenen, van bedroefden over de zonden, die tot Hem 
komen, en laat uw hart brandende worden van ver­
langen, om bij dien Messias rust, vergeving, verzoening 
en wedergeboorte te vinden. 

Straks bespreken wij de tweede gelijkenis, die ons 
in het huis verplaatst. Deze staat in nauw verband met 
de eerste. Daar wordt niet het werk van den Messias, 
maar de arbeid der Christelijke kerk bescnreven. 



DE ZUURDEESEM. 

Wat heeft men al niet geredeneerd over de drie 
maten meels, welke een vrouw nam om daarin het 
zuurdeeg te verbergen, waarmede zij het geheel door­
trekken wilde. De een maakte er van: Grieken, Joden 
en Samaritanen; de ander: Sem, Cham en Japhet of 
het geheele menschelijke geslacht; de derde zei, dat 
zij hart, ziel en verstand beduidden. 

Zulke verklaringen zijn niets dan spel. Men kan er 
van maken, wat men wil, en met recht heeft men er 
wel eens van gezegd: ,,gij legt het er eerst in, om 
het er later weer uit te leggen." 

Wij zullen dien weg niet inslaan. De gelijkenissen — 
ik ben er vast van overtuigd — zijn zeer rijk van 
inhoud, elk woord heeft beteekenis, en men mag daarom 
geen woord verwaarloozen, doch wanneer men niet op 
vasten bodem staat, is het beter te erkennen: ik begrijp 
dezen of dien trek in de gelijkenis niet, dan er op goed 
geluk af iets op te verzinnen. 

Wij zagen het reeds in de gelijkenis van het mostaard­
zaad, dat men in het Oude Testament moet leven, om de 
beteekenis der gelijkenissen te verstaan. Niet zoo echter, 
dat men overal zou kunnen aanwijzen, uit welken tekst 



DE ZUURDEESEM. 

dit of dat woord is genomen; maar in dien zin, dat 
men den geest des Ouden Testaments in zich moet 
opnemen om den zin te verstaan. Men zou kunnen zeggen; 
het Oude Testament is het gekleurde glas, waardoor 
men de gelijkenissen moet bezien. 

Door Ezechiël 17 te lezen werd ons het mostaardzaad 
duidelijk en zagen wij, dat de Heere Jezus daarin zich 
zeiven teekent. Hij is de kleine zaadkorrel, de verachte, 
in den schoonen moestuin van Israël gezaaid, die eindelijk 
alle moeskruiden overtreft en waar heirlegers van kleine 
vermoeide en hongerende zielen- uit alle volken der 
aarde op aanvallen, om de kostelijke vruchten te genieten. 

Van den moestuin brengt Christus ons nu naar de 
woning en zegt (Matth. 13 : 33): ,,Het koninkrijk der 
hemelen is gelijk een zuurdeesem, welken eene vrouw 
nam en verborg in drie maten meels, totdat het geheel 
gezuurd was." 

Wij hebben hier dus een duidelijke tegenstelling met 
de vorige van het mostaardzaad. Daar de moestuin, hier 
het huis: daar een mensch, (niet een man), hier een 
vrouw. De gedachte, dat onder dien mensch God moet 
verstaan worden en onder de vrouiv daarentegen de 
Christelijke kerk is niet nieuw en ligt trouwens vlak voor 
de hand; vooral ook omdat hetgeen de tuin oplevert 
veel meer aan Gods werkzaamheid doet denken, dan 
het huiswerk, wat onze taak is. 

Doch wat zijn de drie maten? Daarop komt het 
voornamelijk aan. 

De uitdrukking drie maten komt, behalve hier en in 
den gelijkluidenden tekst bij Lukas (13 : 21), nergens 
in de Schrift voor dan op één enkele plaats in het Oude 
Testament1) en wel Genesis 18:6. In deze plaats van 

i) Voor degenen, die eenigc kennis hebben van de geschiedenis, voeg 



DE ZUURDEESEM. 59  

Genesis komt de Engel des Verbonds met zijn twee 
medegenooten uit het hemelsche heirleger bij Abraham 
te gast. Het is een zeer gewichtig oogenblik, ja, eigen­
lijk het gewichtigste oogenblik in Abrahams en Sara's 
leven. Het oude echtpaar krijgt de aankondiging, dat 
zij vader en moeder zullen worden van den lang beloof­
den zoon, in wiens geslacht alle volken der aarde zullen 
gezegend worden. Nu zegt Abraham: haast u en kneed 
drie maten meels. Hij wil dus een rijkelijken maaltijd 
bereiden, om zijne goddelijke gasten waardig te ont­
vangen. Het moet, om het zoo eens uit te drukken, 
een goddelijke maaltijd zijn, overvloedig, ruim, vorste­
lijk. Deze opvatting is nog te meer waarschijnlijk, daar 
wij op goede gronden mogen aannemen, dat drie maten 
samen een Efa maken en Gideon (in Richteren 6: 
12) ook voor den Verbondsengel een Efa meel bereidt, 
terwijl Hanna aan den Hoogepriester Eli dezelfde hoe­
veelheid brengt, om Jehovah in zijn dienstknecht te 
danken voor hetgeen zij op haar vurig gebed ontvan­
gen heeft. 

Is dit alles juist, dan meen ik te mogen aannemen, 

ik er nog dit aan toe. Het Nieuwe Testament is, zooals wij weten, in 
het Grieksch, het Oude Testament in het Hebreeuwsch geschreven, ter­
wijl er een Grieksch Oud Testament bestaat in de vertaling der zeven­
tigen, of de Alexandrijnsche vertaling. Nu staat in Matth. 13 : 33 voor 
drie maten \ drie sata', maar sata (meervoud van saton) is geen 
Grieksch, het is een Hebreeuwsch woord Grieksch uitgesproken, want het 
Hebreeuwsch is s'ah. Het gebeurt nooit in het Nieuwe Testament, dat 
de Heer een Hebreeuwsch woord zoo wat vergriekscht. In de Alexandrijn­
sche vertalling (die bijna altijd in het N. T. wordt aangehaald staat 
voor het Hebreeuwsche s'ah nooit saton (meervoud sata) maar metron 
(meervoud metra.) In Genesis 18 : 6 staat er in het Grieksch: „Haast u 
en kneed drie metra meelbloem — maar in het Hebreeuwsch: kneed 
drie s'ah (meervoud s'im) evenals in Matth.: drie sata. [Aquila vertaalt 
Genesis 18: 6 ook met sata]. 



DE ZUURDEESEM. 

dat gelijk wij zeggen: „het gemeste kalf werd geslacht 
en daarbij denken aan den verloren zoon, zoo ook in 
Israël de uitdrukking: drie maten meels aanduidde: 
een maaltijd van de heerlijkste en heiligste soort, waar­
mede men Gods hoogste afgezanten mag ontmoeten. 
Het belangrijkste oogenblik in Saras leven, toen de 
belofte stond vervuld te worden, had zoo groote betee-
kenis, dat het waarlijk niet gewaagd is dit aan te 
nemen. 

Door deze opmerking geleid, bezien wij de gelijke­
nis nog eens en dan krijgen de drie maten een geheel 
anderen zin. Het getcil drie is dan de hoofdzaak niet, 
maar veeleer de gcdcichte, die door die uitdrukkingj-

wordt opgewekt. 
Sara bereidt den Engel des verbonds een maaltijd, 

haren hoogen gast waardig. Ook de Christelijke kerk 
heeft een hoogen gasr. te wachten en zij heeft Hem 
de toebereidselen te maken in overeenstemming met 
de heerlijkheid zijner Majesteit. 

Nog waarschijnlijker wordt deze opvatting, wanneer 
wij bedenken dat, behalve in onzen tekst, zuurdeesem 
altijd het beeld is van zonde en dood. Nooit mocht 
men iets gedeesemds offeren; ongezuurd moesten de 
Paaschbrooden zijn en de Heere zelf gebruikt het woord 
zuurdeesem in een slechten zin als Hij zegt: wacht u 
voor den zuurdeesem der Farizeën en der Sadduceën. 
Hier evenwel is de zuurdeesem iets goeds en heerlijks. 
De wereld moet met het Evangelie als met een zuur­
deesem doortrokken worden, opdat deze wereldzin 
Gods oog een smakelijk toebereide spijze moge zijn. 
Duidelijk is het dus, dat wij ons hier moeten losma-
maken van de gewone denkbeelden aangaande zuur­
deesem. Trouwens er was één feest in Israël, waarbij 
het uitdrukkelijk aan de priesters was voorgeschreven. 



DE ZUURDEESEM. 

om gedeesemd brood te gebruiken, nl. het Pinkster­
feest. In Levit. 23 : 17 heet het: „gedeesemd zullen 
zij gebakken worden, het zijn de eerstelingen des 
Heeren." Het eerste dus, hetgeen Gode wordt gehei­
ligd en toegewijd, op het Pinksterfeest — later het 
feest des Heiligen Geestes — moet geen gewoon offer 
zijn, maar een feestelijke, smakelijke, wel toebereide 
maaltijd en gelijk Sara aan het drietal gasten geen 
offer bracht, maar een welvoorzienen disch aanrechtte, 
zoo moet ook de gemeente van Jezus Christus in 
afwachting van Zijne komst Hem de heilige eerstelin­
gen van Pinkstervreugde en Pinkstervruchten aanbieden, 
smakelijk door den zuurdeesem die daarin gemengd is. 

Treffend is daarom ook de tegenstelling met de 
vorige gelijkenis, als wij bedenken, dat in het mos­
taardzaad de Heere zich zeiven voorstelt als den boom, 
waar alle vogelen, alle zielen, die over Gods wijden 
aardbodem zwerven, uitlokkende en smakelijke vruchten 
komen zoeken. Hij is de boom des levens, die voor 
allen een zegen heeft. Omgekeerd evenwel, moet de 
Christelijke kerk Hem een spijze, een maaltijd gereed 
maken, de gansche aarde en hare volheid moet des 
Heeren zijn, als Hij komt om onder ons te wonen. 

Nu wij de gelijkenis hebben verklaard, zal niemand 
ons euvel duiden, als wij de gedachte daarin vervat, 
wat breeder toepassen en met de herinnering aan 
Sara's maaltijd verrijken, als een liefelijke speling. 

Hoe lang had zij gewacht, de moeder van het groote 
volk, dat ontelbaar zijn zou als het zand aan den oever 
der zee en als de sterren aan den hemel, — hoe lang 
had zij gewacht, eer de belofte vervuld werd! Doch 
nu kwam ook de dag, en de Engel des Verbonds 
wil haar zelf meedeelen, dat de tijd is aangebroken, 
waarop hare lang vertraagde hope waarheid zal worden. 



6 2  DE ZUURDEESEM. 

Lachend mag zij het aanhooren — het oogenblik is 
nabij. De Heere vergeet Zijn toezeggingen. Zijn be­
zworen eeden niet. 

Ook de Christelijke kerk heeft lang te wachten. 
Maar het is niet zonder reden. Er valt veel te doen, 
eer de maaltijd gereed is. Het deeg heeft veel tijd 
noodig, eer het geheel is doortrokken van den zuur-
deesem des Geestes en, zoo lang dit niet is geschied, 
mag de maaltijd niet aangeboden worden. 

Intusschen gaat zij met haren stillen arbeid voort, 
als de trouwe huismoeder, die de spijzen gereed maakt 
in het afgelegen deel van de woning, waar zij haren 
arbeid verricht. 

„Waartoe al die arbeid, waar zijt gij mede bezig?" 
— vragen de kinderen des huizes aan de mosder. En 
haar antwoord luidt; „weet gij het niet? wij hebben 
een hoogen gast te wachten. Hebt gij het niet gehoord, 
dat Hij bij ons komt wonen, in onze tenten, onze 
eenvoudige, nederige woning? Dan zal Hij zijn be­
loften vervullen, dan worden de beden verhoord, dan 
gaat het gelooven over in aanschouwen." 

„Doch wij mogen Hem niet anders dan Pinkster­
brood, niets dan heilige eerstelingen, niets dan een 
goddelijken maaltijd voorzetten. Daaraan ben ik bezig. 
Houd mij niet op. De drie maten meels, de volle Efa 
moet geheel doortrokken zijn. Er mag geen onsmake­
lijk deel aan dezen maaltijd zijn." 

Ziedaar wat de Christelijke kerk als haar taak be­
schouwt. Ach, hoe vaak vergeet zij het in het gewoel 
dezer wereld! De kalme tenten van Abraham, bij de 
eikenbosschen van Mamre. waren een heerlijke rust­
plaats voor de Engelen, die daar kwamen. Waarom is 
dat beeld zoo zeer in tegenspraak met de treurige 
toestanden rondom ons? 



DE ZUURDEESESr. 63 

Is het niet hierom, dat wij vergeten, welk een 
hoogen gast wij te wachten hebben? Indien wij meer 
leefden in afwachting van Hem, die staat te komen, 
de Christelijke kerk zou met blijdschap en volharding 
haar nederige, stille, bescheiden taak volbrengen. 

Zegt het dan elkander aan: „Hebt gij het gehoord? 
„Wij hebben een hoogen gast te wachten! Kom, 
„Heere Jezus, ja kom haastelijk!" 



DE SCHAT IN DEN AKKER 
EN 

DE PAREL VAN GROOTE WAARDE. 

Deze twee gelijlcenissen (MiLttlious 13 • 44 4^) ver-
toonen ons tweeërlei soort van bekeering'. 

De eerste vindt toevallig, de tweede na lang zoeken. 
De eerste stelt een grove, de tweede een zeer fijne 

bekeering voor. 
De man, die in eens anders akker bezig is met spit­

ten, had niet de minste verwachting, daarin een schat 
te zullen vinden, en het zou ij del werk mogen heeten 
om er zich op te spitsen, vroeg of laat een verborgen 
schat te ontdekken. Hij is in alle opzichten het beeld 
van den zeer gewonen wereldling, die aan niets 
anders denkt, dan hoe hij de wereld zal doorkomen 
en die om zijn dagelijksch brood vragende, geen 
hooger behoefte kent dan dat. Zulken zielen over­
komt het echter door Gods genade, dat zij geheel 
onverwacht bespeuren, hoe er achter en onder den 
loop der wereldsche dingen een ander leven, een 
andere wereld bestaat van geestelijke dingen, die door 
een vreemde hand daarin gelegd, rijk maakt een ieder, 
die ze vindt. 



DE SCHAT IN DEN AKKER ENZ. 65 

Zij komen opeens daarmede in aanraking, zij stui­
ten op dien schat en beselfen terstond de waarde 
daarvan. Hun bekeering" is daarom ook van een grove 
soort. Ieder die gezond verstand heeft, kan, als hij een 
vat met geld ontdekt, al was het vreemd geld, wel 
bij benadering berekenen, wat de schat waard is, en 
is de schat zeer groot, dat die allicht meer bedraagt 
dan al wat hij tot heden bezat. 

Als de dronkaard, die zijn huisgezin verwoest; als 
de ontuchtige, die zijn lichaam vernielt; als de dief, 
die gedurig kennis maakte met de gevangenis; als de 
wereldling, verloopen en verzadigd van de laffe genie­
tingen dezer aarde; als de verloren zoon bij zijnzwij-
nentrog tot ontdekking komt van het ellendige van 
zijn bestaan, dan behoeft hij niet veel inzicht in geeste­
lijke dingen te hebben, om te beseffen, dat een 
leven overeenkomstig Gods wil, dat een leven van 
blijdschap in God, vol van den troost des Evangelies, 
met een heerlijk en rustig uitzicht in de eeuwigheid, 
heel wat meer waard is dan alles, waar hij te voren 
zijn lust in vond. 

Maar zelfs, al is het leven niet uitwendig zondig 
geweest, ook dan nog heeft de gelijkenis dezelfde 
beteekenis. Er is een leven van deze wereld en voor 
deze wereld, waarbij al de gedachten, al de inspan­
ning van den geest op niets anders gericht zijn dan 
op vooruitkomen, geld verdienen, naam maken, opklim­
men tot eer en aanzien. De mensch slooft zich af, tot­
dat hij plotseling, al wroetende in het stof, staat voor 
gansch andere dingen. Hij ontdekt een leven, zooals 
hij nooit had gekend, het leven in het koninkrijk Gods. 
Daar is alles anders. Daar is niet zelfzucht, maar zelf­
verloochening; niet het eigen ik, maar Gods eere het 
een en al en hij staat verbaasd, dat hij het tot heden 

5  



6 6  DE SCHAT IN DEN AKKER EN 

nooit had gezien, ja nooit had vermoed. De schellen 
vallen van de oogen en hij begeert niets liever dan 
dat leven deelachtig te worden. 

Geheel anders gaat het met den koopman in schoone 
parelen. Deze is waarlijk niet toevallig tot de ontdek­
king gekomen, dat er een parel van groote waarde 
bestond. Hij is een kenner. Hij doet in schoone pare­
len. En als hij eindelijk die eene parel heeft ontdekt, 
kan hij er de waarde van bepalen en er veel voor 
geven, omdat hij er verstand van heeft. 

Zulke zielen behooren tot de voortreffelijkste. Zij 
vinden niet toevallig; al mag ook het ontdekken zelf 
van de parel onverwacht wezen, zij weten dat er 
schoone parelen bestaan. Ook zijn zij reeds in het bezit 
van edele parelen. Hun bestaan staat dus reeds betrek­
kelijk hoog. Dezen zijn het, die wetenschap en kunst, 
die de kostelijke gaven Gods van nabij kennen en 
beoefenen. Wie zal loochenen, dat er een overvloed van 
schoone parelen bestaat, door God den menschen gege­
ven, om zich daarmee te verlustigen niet alleen, maar 
ook om er onzen geest mee te verrijken, onze krach­
ten mee te verdubbelen, ons leven mee te verhoogen, 
ja ook God zeiven daarin te aanbidden. Eens men­
schen leven kan in het zoeken en vermeerderen van 
zulke parelen opgaan, zonder dat hij een oogenblik 
behoeft te vragen naar iets beters. Maar deze koop­
man heeft meer dan dit te wachten. Zoekende naar 
parelen vindt hij er opeens een, die alles overtreft wat 
hij tot heden kende en al weet hij, dat de rest veel 
waard is, voor deze eene wijkt alles en hij biedt er 
alles voor. 

Dat begrijpt de wereld in de verste verte niet. Zij 
kan zich niet voorstellen, dat al de kleine parelen met 
elkaar niet zooveel waarde hebben als die eene alleen. 



DE PAREL VAN GROOTE WAARDE. 67 

Zij zou liever al die kleine bezitten en acht de eene 
parel, ja wel iets meer dan een der andere, maar niet 
evenveel waard als de andere te zamen. Het konink­
rijk Gods is in haar oog een heerlijke toegift bij al 
de rest, maar om er al het andere voor prijs te geven, 
dat is te veel gevergd. Tot dezulken behoort b. v. 
Paulus niet. Zeer treffend wordt het door hem gezegd: 
„hetgeen mij gczvi/i was heb ik om Christus wille 
schade geacht." Let wel op dat „gewin". Dit is het 
diep weemoedige van hetgeen den christen als eisch 
gesteld wordt, dat hij niet prijs heeft te geven hetgeen 
zijn ziel schadc doet, maar juist datgene wat haar voor-
deelig is. 

Een leven, in de edelste en voortreffelijkste aardsche 
dingen opgaande, schijnt niet alleen onschadelijk, maar 
zelfs verheffend, verhoogend, veredelend. En het is dit 
inderdaad. Wetenschap en kunst zijn geen schade maar 
gewin. God heeft ze den menschen gegeven en Hij 
wil er ook in verheerlijkt worden. Wanneer zij met 
al den ernst, die hun beoefening eischen, worden 
gezocht, uitgebreid en onderhouden, wie zal dan ont­
kennen, dat zij de ziel oefenen in zelfverloochening, 
geduld, eenvoud, zuiverheid van bedoelingen, in één 
woord in alles, wat den mensch tot mensch maken kan. 
Het is een oppervlakkig Christendom, dat in alle weten­
schap slechts ij delheid en in alle kunst louter vermaak 
en ontspanning ziet. Indien er niet meer van ons ge­
vraagd werd dan ij delheid en vermaak te laten varen, 
ter wille van de geestelijke goederen, zoo zou de taak 
voor ieder diep gemoed zoo moeilijk niet zijn. Elk 
degelijk man, elke fijngevoelige vrouw is volkomen 
bereid, om halve wetenschap en onbeduidende kunst 
prijs te geven en men staat nog zeer laag, als men er 
nog een oogenblik over aarzelt. Den lof van een wufte 



68 DE SCHAT IN DEN AKKER EN 

menigte, den tijdelijken roem prijs te geven, zich te 
verdiepen in zijn wetenschap en zijn kunst, de koop­
lieden in echte parelen begeeren niets liever. 

Maar als men komt te staan voor nog gewichtiger 
vragen; als Christus ons in al Zijn heerlijkheid is bekend 
geworden; als men heeft leeren gevoelen, wat het is 
te hongeren en dorsten naar gerechtigheid, dan wordt 
de levensvraag op aangrijpende wijze ons gesteld: of 
alles wat wij hoog schatten daarmee te vergelijken is? 

Die levensvraag gaat tot in het diepst der ziel en 
doet pijn. Oppervlakkige christenen kennen die pijn 
niet en voelen niet, wat de beteekenis daarvan is. Zij 
vinden de vraag zoo moeilijk niet, omdat zij nooit 
bezitters waren van edele parelen, zij begrijpen niet 
eens, dat het een vraag kan zijn. 

„Maar is het dan de roeping des christens om dom­
heid boven wetenschap en wansmaak boven kunst lief 
te hebben?" — zoo vraagt menigeen. Gewis niet. 
Gelukkig wordt de eisch ons nooit in dier voege door 
God gesteld. Zij, die wetenschap en kunst oprecht 
liefhebben, kunnen nooit domheid en wansmaak hul­
digen; maar zij zullen beseffen, dat ook de hoogste 
wetenschap en de edelste kunst ons kunnen afhouden • 
van het eene noodige; Gods gerechtigheid en Zijn 
koninkrijk te zoeken. Wanneer dit het geval zal zijn, 
laat zich niet bepalen. De een mag den ander daarin 
zelfs niets opleggen, ja, ter nauwernood kan men er raad 
in geven aan zijn beste vrienden. Wat de christen 
echter weet, is, dat hij met alle wetenschap en kunst 
nooit op de lijn der gerechtigheid komt en zoodra hij 
dus bespeurt, dat de weg der gerechtigheid van hem 
eischt verloochening ook van het alleredelste — mag 
zijn keus niet twijfelachtig zijn. Dit is de fijnste bekee­
ring, die niemand verstaat, tenzij hij in schoone pare­



DE PAREL VAN GROOTE WAARDE. 6 g  

len heeft gedaan en die eene parel heeft ontdekt. 
Wij leven in een wereld, bedorven door de zonde 

en waarin dus het beste nog bevlekt is. Wie dit heeft 
leeren inzien, weet dat het hoogste blijft: zalig zijn, 
die hongeren en dorsten naar de gerechtigheid, want 
zij zullen verzadigd worden. 



HET VISCHNET. 

Zoo ergens, dan vinden wij in de gelijkenis van het 
vischnet een echt voorbeeld van hetgeen een gelijkenis 
zijn moet. Makkelijk te onthouden en moeilijk te ver­
staan ; eenvoudig van vorm, diepzinnig van inhoud; 
kort in de woorden, maar breed en ruim van beteeke-
nis, ziedaar het kenmerk van de ware gelijkenis. 

Voorts hebben wij ééne hoofdgedachte, die met eiken 
trek duidelijker wordt. 

Vooral hebben wij te letten op de zee, het net, ie 
visch, den oever en het uitzoeken. 

De zee is niet zonder reden het beeld van deze wereld. 
„Deze zee — zooals het Ps. 104 : 25 heet — die groot 
en wijd van ruimte is, daarin is het wremelende gedierte 
en dat zonder getal, kleine gedierten met groote." 
Zoo is de wereld, woelend en gistend, licht bewogen, 
tot stormen soms opgezweept en straks weer zoo vrien­
delijk en kalm, dat men zich ternauwernood den storm 
herinnert; daarom altijd onveilig, onbetrouwelijk. In 
Ps. 65 : 8 wordt in één adem van God gezegd, dat 
Hij het bruisen der zeeën stilt en het rumoer der vol­
ken, en in Jes. 57 : 20 worden de goddeloozen verge­
leken bij een voortgedreven zee. Wat al diepten, wat 



HET VISCHNET. 71 

al geheimenissen bergt zij in haren schoot, hoeveel 
verborgen stil leven en hoeveel strijd, geweld, oproer! 
Welk een eenzaamheid hier en welk een dicht opeen­
gepakte bevolking daar, als een school visschen bij 
duizenden op één punt vergaderd, dat aan een stad 
gelijk schijnt te zijn. God de Heere echter beheerscht 
haar; daarin betoont Hij Zijn macht. Hij stelt haar 
perken, die zij nooit overschrijden zal; daartusschen 
mag zij bruisen zooveel zij wil, daarbuiten komt zij 
nimmer. 

Maar in deze gelijkenis is het niet om Gods macht 
te doen, maar om iets heerlijkers. Uit die zee van 
menschen vergadert Hij de Zijnen en daartoe heeft 
Hij Zijn dienaars uitgezonden met het net. 

Het net is de kerk, dat begrijpt ieder, maar waarom 
heeft men het woord niet nauwkeuriger vertaald? Er 
zijn vele soorten van netten: fuiken, werpnetten, kruis-
netten, sleepnetten, enz. Welk van die is hier bedoeld? 

Bepaald het sleepnet en geen ander. Toevallig is dat 
niet. Bij de vischvangst is dit wel het minst dichter­
lijke net, dat men kiezen kan. Bij andere netten, bij 
het visschen met den hengel, is veel kennis noodig, 
maar als men eenmaal de plaats heeft aangewezen, 
waar regelmatig met het sleepnet gewerkt moet wor­
den, is het een volkomen werktuigelijke arbeid daar­
mede om te gaan. Eenige krachtige mannen trekken 
het door het water, altijd maar weer van voren af aan, 
terwijl anderen met de boot, waarin het ligt, voort­
roeien en het uitwerpen. Vaak zijn er drie tegelijk in 
werking, één wordt opgehaald, één ligt er in, één 
wordt er juist ingebracht. 

Zoo is de doorgaande arbeid der Christelijke kerk. 
Als er geestelijke opwekkingen zijn, dan werkt men 
niet met het sleepnet, maar met werpnet of kruisneL 



7 2  HET VISCHNET. 

Toen Petrus op den Pinksterdag 3000 zielen tegelijk 
won, had hij zijn net uitgeworpen aan de zij de, die deHeere 
hem aanwees, maar het sleepnet bedoelt die regelmatige, 
week aan week terugkeerende prediking, catechisatie, 
huisbezoek, krankenbezoek, armenzorg, die vaak dreigt 
in de sleur te ontaarden. Doch sleur behoeft het niet 
te worden. Als de H. Geest ons bezielt, is ook dit 
werk een heerlijk en Gode welgevallig werk, ja, die 
daarin getrouw blijft jaar in jaar uit, zal rijken zegen 
verspreiden en zeker heel wat meer ophalen dan die 
nu eens hier, dan eens daar zijn net werpt, al willen 
wij dezen laatsten arbeid volstrekt niet gering schatten. 

Bij dezen arbeid met het sleepnet, wacht men niet 
op een gunstig oogenblik, men vischt altijd door, op 
het vaste getij, door eb en vloed aangegeven en is 
op het gegeven oogenblik op zijn post. Altijd door 
gaat de arbeid, zoodra het uur daar is. 

De visch bestaat uit een bonte menigte. Door heel 
de wereld heen wordt het sleepnet uitgeworpen en 
wat al soorten van hoorders worden er in de mazen 
gevangen! De Christelijke kerk behoeft niet nauw­
keurig te zijn in de behandeling van het net, haar toe-
betrouwd. Zij vischt maar, hoe meer er in 't net 
komen, hoe liever, 't Is er om te doen om veel, zeer 
veel visch te vangen, het uitzoeken zal later wel vol­
gen. »Gij moogt in de wereld niet blijven," zegt zij 
tot de zielen, die zij redden wil. „Ik zal zoo regel­
matig wTerken, dat mij bijna geen ziel ontsnapt." Gaaf 
en ongaaf mag de visch zijn, groot of klein, fijn of grof, 
keurig of onbruikbaar, zij verzamelt, zij haalt op, zij 
maakt haar mazen zoo nauw mogelijk. Eenmaal komt 
de tijd der scheiding. Wanneer? als het net op den 
oever getrokken wordt, als de tijden vervuld zijn. 

De oever is de eeuwigheid. Tegenover het wisse­



HET VISCnXET. 73  

lende der zee, het onveilige der wateren, staat de 
rust, de zekerheid, de vastheid van den oever. Als 
Johannes in zijn Openbaring (12 : 18) de eeuwigheid 
tegenover de wereld wil schetsen, zegt hij: »ik stond 
o p  h e t  z a n d  d e r  z e e "  e n  i n  O p e n b a r i n g  1 0 : 2 ,  5 ,  6  
staat de Engel, die hem Gods geheimen mededeelt 
met één voet op de zee en met één op de aarde. 
Aan het einde der tijden houdt de zee op; »de zee 
was niet meer." (Openbaring 21 ; 1.) Het zal niet 
altijd duren. De Heere Jezus stond op den oever, 
toen Hij een der laatste keeren tot zijn discipelen 
kwam en zij nog in het scheepke ronddobberden. 
Eenmaal nu, als de tijd voorbij is, als wij »uit den 
tijd" zijn, zooals het volk zeer schoon van een gestor­
vene zegt, zal de scheiding plaats hebben. Vestigen 
wij daarop nog het oog. 

Het uitzoeken der visschen wordt ons met een enkelen 
trek zeer aanschouwelijk voorgesteld. Er staat uitdruk­
kelijk: „en neder zittende, lezen het goede uit in hunne 
vaten." Zij doen het rustig; zij gaan er bij zitten. Men 
was in het Joodsche land zeer kieskeurig op het punt 
van visch en men is het er nog, maar onder de oude 
bedeeling kwamen daar de spijswetten bij, die de 
keurigheid nog verscherpten. Trouwens visch kan niet 
veel lijden, dat weten allen; er behoeft niet veel aan 
te ontbreken, of zij is ongenietbaar. 

Treffend is dat woord. Zoo zal het oordeel wezen. 
Er is geen haastig onderzoek in het groot. De Engelen 
zullen er den tijd voor nemen, want in de eeuwig­
heid is geen haast en zij zullen één voor één eiken 
visch door de handen laten gaan. 

Aan toevallig doorkomen valt niet te denken, aan 
onbillijk oordeelen evenmin. Niemand behoeft te meenen: 
als ik in het net ben, ben ik behouden, want daar staat 



74  HET VISCHNET. 

juist het woord tegenover: het kwade werpen zij weg. 
Het goede wordt in de vaten, in Gods koninkrijk ver­
zameld, als er geen kerk meer noodig zijn zal. Gods 
Engelen zijn talrijk genoeg om het werk te verrich­
ten en niemand, die in het net was gebracht, zal aan 
hun oog en hand ontsnappen ! 

Welk een rijkdom van gedachten ! welk een menigte 
van opmerkingen laat zich aan eiken trek der gelijke­
nis vastknoopen. 

Zegene Gods Geest de overdenkingen van deze 
gelijkenis voor menig hart en zeggen wij het Jacobus 
R e v i u s  n a :  

O Heere ! vangt my in het net. 
Van uwe dienaers uitgeset. 
En als ghy 't treclcet aen de strant, 
En werpt my niet meer van het lant; 
Behout my als een gave vis 
En brayckt my daer 't u eerlyck is. 



BIDDEN ZONDER OPHOUDEN. 

Deze gelijkenis, (Lukas 11 ; 5—8) is wel zeer huiselijk. 
„ Wie van u zal een vriend hebben en zal te midder­
nacht tot hem gaan en zeggen: vriend, leen mij drie 
broaden, over tails mijn vriend van de reis tot my geko­
men is en ik heb niet, dat ik hem voorzette, en dat 
die van binnen antwoordende zoitde zeggen: doe mij 
geen moeite aan, de deur is nu gesloten en mijne kin­
deren zijn met mif in de slaapkamer; ik kan niet 
opstaan om it, te geven. Ik zeg ulieden, hoewel hij niet 
zoude opstaan en hem geven, omdat hij zijn vriend is, 
nochtans om zijner onbeschaamdheid zuil zal hij opstaan 
en hem geven, zooveel als hij er behoeft." 

In weinig woorden is het tafereel geteekend, maar hoe 
werkt dan ook iedere trek mede, om het ons levendig 
voor den geest te stellen. Wij zien den man te mid­
dernacht uitgaan. Alles ligt in de rust, hij zelf echter 
heeft moeten opstaan, om zijn vriend in te laten en is 
vol ijver om hem te helpen. Hij heeft echter geen 
brood in huis. Dat is minder, meent hij, zijn vriend 
die nabij woont, heeft wel brood; de man heeft kinde­
ren, zoo wordt ons terloops even medegedeeld, en die 
kinderen heeft, zorgt gaarne wat voor den nacht in 



76 BIDDEN ZONDER OPHOUDEN. 

huis te hebben. Bovendien in een huishouden met kin­
deren is men wel gewoon in den slaap gestoord te 
worden. Het valt hem bitter tegen. Daar staat hij in 
den donkeren nacht, alles stil rondom, hij klopt haas­
tig aan —• de vriend wordt wakker, maar is zeer 
onvriendelijk. Hij heeft het wel, maar wil het niet 
geven. Welnu, als hij het heeft, dan is de vrager ook 
spoedig zeker van het te zullen krijgen. Kloppen, nog 
eens kloppen en weder kloppen, ziedaar het onfeilbare 
middel. Eindelijk staat de ander wrevelig op; aan 
slapen is toch niet te denken, en de aanhouder wint 
zijn pleidooi. 

Die gelijkenis moet ons leeren bidden en wel bid­
den om den Heiligen Geest, zooals vs. 13 ons aan­
wijst. Bidden om dien Geest, opdat wij dien zelf 
mogen bezitten en aan anderen de gaven Gods mee-
deelen. 

Hoe rijk aan beteekenis wordt nu dit nachtelijk en 
huiselijk tafereeltje! 

Het is in den nacht, dat de vriend van de reis komt. 
Nooit voelen wij onze geestelijke armoede meer dan 
als een onze hulp behoeft. Zwervelingen in deze 
wereld, zonder dak, moede van het leven, hongerig 
van een langen tocht, — zij kunnen ons overvallen, 
gansch onverwacht en in het donker. Wij hebben 
medelijden met hen, wij zouden hen gaarne helpen, 
en ach! wij staan zoo radeloos tegenover al de smar­
ten, de wonden, de zonden dezer wereld. Hoe gaarne 
hielpen wij hen, maar wij missen zelf hetgeen wij 
zouden willen geven, wij hebben niets over en hebben 
juist genoeg gehad, om zelf den dag door te komen. 
Wie heeft dit pijnlijk besef niet over zich voelen 
komen, als de afgematte vriend bij ons heul en troost 
zocht? De apostelen hadden wel degelijk dat besef; 



BIDDEN ZONDER OPHOUDEN. 77 

zij waren met de vraag gekomen: „Heere, leer ons 
bidden, gelijk ook Johannes zijne discipelen geleerd 
heeft." Zij hadden die vraag gedaan, toen zij den Heere 
Jezus hadden hooren bidden en waarvoor zou deze ai 
niet gebeden hebben ? Immers gewis bovenal voor 
zooveel nooden, als Hem op het hart wogen. Hun 
vraag is dus maar niet in het wilde weg, om te leeren 
bidden, maar om te leeren bidden zooals het apostelen, 
predikers des Evangelies betaamt voor den arbeid, 
hun ook bij aanvang toevertrouwd. Zij zien wel den 
rijkdom des Heeren, om aan anderen uit te deelen en 
begrijpen wel van waar Hij dien heeft, maar zelf voe­
len zij zich onmachtig. 

Daarom leert de Heere hen, dat zij het niet moeten 
zoeken in de schoonheid des gebeds, maar in den 
aandrang en Hij doet het zooals gewoonlijk met groote 
billijkheid. Wij, predikers, voorgangers, leidslieden van 
anderen, wij voelen ons arm maar meelijdend. Wij 
zouden gaarne de ongelukkige zwervelingen, die tot 
ons komen, helpen. Welnu, wij hebben met een rijken 
God te doen, wiens kinderen alles bij Hem hebben 
wat zij behoeven. Wij zullen het Hem vragen. Maar 
welk een teleurstelling! Hoe vaak bidden wij vergeefs! 
Hij antwoordt ons niet en indien er antwoord komt, 
dan schijnt het een weigering. Wij staan in den don­
keren nacht, alles is stil daar buiten, daar boven, daar 
binnen, behalve in ons hart. Ach! hoe is het mogelijk, 
dat God zijn vrienden, die hier op aarde met zooveel 
zorgen belast zijn, zoo aan hun lot overlaat. Hij heeft 
genoeg. Hij heeft meer dan dat; Hij zegt het zelf in 
Zijn woord dat Hij rijk is. De kinderen in het huis 
des Vaders, ja zelfs de huurlingen, hebben overvloed 
van brood en Hij geeft ons niet wat wij behoeven, om 
de arme zwervelingen te helpen. 



78 BIDDEN ZONDER OPHOUDEN. 

Welk een juiste voorstelling van hetgeen onsonge-
loovig hart telkens van God denkt. Inderdaad, vaak 
schijnt het ons, alsof wij meer mededoogen hebben 
dan Hij. Wij kunnen het leed niet aanzien; wij kun­
nen het niet over ons verkrijgen, den vriend, den 
broeder, die vermoeid van de reis tot ons in keert, te 
laten staan; — en de deur voor hem te sluiten, maar 
Hij, die ons alleen helpen kan, antwoordt; de deur is 
nu gesloten, ik kan niet opstaan om u te geven. 

Hoe kan Hij zoo handelen? en wat moet er dan 
geschieden als Hij niet wil ? 

Christus antwoordt ons op die vraag zeer eenvou­
dig; aanhouden. Meent gij, dat uw God op een onw il-
ligen vriend gelijkt; meent gij, dat Hij onbarmhartiger 
is dan gij, — welnu dan rest u niet anders dan zoo­
lang bidden tot gij uw doel bereikt. 

Hiermede ontwapent de Heere alle ongeloof en 
twijfel. Hij weerlegt niets. Hij zegt niet: „God is 
beter dan gij denkt"; of; „Gij moogt niet zoo ver­
keerd denken over uwen Schepper, die wijzer is dan 
gij"; Hij treedt geheel in onze bezwaren en klachten; 
Hij geeft alles gewonnen, om ons juist daardoor met 
dubbelen aandrang te drijven tot gebed. 

Toch, opdat wij niet onheilig over God zouden 
denken, voegt Hij er een woord aan toe, dat ons beter 
stemmen kan: „bidt en u zal gegeven worden; zoekt 
en gij zult vinden; klopt en u zal opengedaan wor­
den." Gods zwijgen, Gods weigering moet ons gelijk 
de Kananeesche vrouw tot dubbelen ernst bewegen. 

Bunyan stelt ons in Christiana's reize voor, hoe de 
arme dienstmaagd Mercy voor de kleine poort was 
blijven staan, terwijl de anderen binnengingen en hoe 
zij in zwijm viel, meenende buiten gesloten te blij­
ven. Maar opeens viel haar oog op het woord boven 



BIDDEN ZONDER OPHOUDEN. 79 

de poort geschreven: Klopt en u zal worden open­
gedaan. En zij begon te kloppen, te kloppen, zoodat 
Christiana, die aan de binnenzijde van de poort met 
den portier stond te spreken, er van schrikte. Later 
zegt Christiana tot haar: „maar wat kunt gij kloppen! 
Ik heb het nooit in mijn leven zoo gehoord." 

— „„Was hij (de portier) niet boos, toen ik het 
deed?"" vraagt Mercy. „Neen zeker niet, er trok een 
vriendelijke lach over zijn gelaat." 

Zoo is het in waarheid. Hij, die ons laat kloppen, 
weet wat Hij doet. Hij leert ons bidden door te wei­
geren. Hij wil er om gebeden zijn, krachtig, aanhou­
dend, onbeschaamd. Hij is niet bevreesd, dat wij 
Hem verkeerd zullen beoordeelen. Zoo alleen komt 
er antwoord op de vraag: leer ons bidden. 

Wij hebben het geleerd. 



DE ONRECHTVAARDIGE RECHTER. 

Van al de gelijkenissen des Heeren is deze uit Lu-
kas 18 : 1 — 8 zonder twijfel de stoutste, de meest forsche 
om het zoo uit te drukken. 

Nergens heeft onze Heiland God voorgesteld, zooals 
hier, zelfs niet in de gelijkenis, die hiermede de meeste 
overeenkomst heeft, die van den huisvader, wiens vriend 
te middernacht tot hem komt, om driebrooden telee-
nen. In dat zeer huiselijk tafereel wordt God verge­
leken bij een onwilligen vriend, maar dan toch altijd bij 
een vriend. Hier evenwel ziet men Gods beeld getee-
kend met trekken, die ons bijna doen vragen, of wij 
wel goed verstaan. Een rechter, die God niet vreest, 
en geen mensch ontziet, is dat, kctn dat zijn een even­
beeld van Hem, wiens lof de engelen verkondigen, 
met de woorden: heilig, heilig, heilig is de Heere der 
heirscharen, de gansche aarde is van zijn heerlijkheid 
vol ? 

Ja, het is zoo, en het is een troost dat het zoo is, 
want nergens heeft Christus het ontzettend raadsel 
van Gods wereldbestuur zoo scherp gesteld als juist 
hier. Het doet het harte van iederen denker goed te 
zien, dat het Evangelie de vraagstukken, die den mensch 



DE ONRECHTVAARDIGE RECHTER. Sl 

van alle eeuwen bezighouden, niet alleen onder de 
oog-en ziet, maar ze nog veel krasser uitspreekt, dan 
wij het zouden durven wagen en nochtans, desniette­
genstaande ons laat gelooven, dat God mag aangespro­
ken worden met den naam: „onze Vader, die in de 
hemelen zijt." 

Christus is billijk tegenover ons arme, onwetende 
zwervelingen. Hij kent den Vader en weet, dat al diens 
schijnbare hardheid enkel liefde is, maar Hij weet ook, 
dat God op ons een geheel anderen indruk maakt dan 
op Hem zeiven, omdat onze onreinheid ons oog bene­
velt. Afdalende tot onze onkunde wordt Hij dus den 
menschen een mensch, den onkundigen een onkundige, 
opdat Hij de onkundigen zou winnen. Hij neemt onze 
beschouwingen over en wanneer wij door het bezoedeld 
glas van onze zondige gedachten Gods beeld scheef 
en verward zien, dan duldt Hij dit niet alleen, maar gaat 
geheel met ons mede en legt Zijn gedachten, Zijh leering 
niet op; integendeel. Hij weet ook met onze verkeerde 
voorstellingen te woekeren voor Zijn Koninkrijk. 

Zoo heeft Hij ook gedaan in de gelijkenis van de 
talenten. Daar zegt de man, die zijn talent in de aarde 
had verborgen, zoo onbeschaamd mogelijk; „ik wist 
dat gij een hard mensch waart, maaiende waar gij niet 
gezaaid hebt," enz. Brutaler leugen kon er wel niet 
gezegd worden, want hij stond met een zak geld (een 
zilver talent was ongeveer 2700 gulden) in de hand en 
zulk een som iemand toevertrouwen, noemde hij te 
willen maaien zonder zaaien! Zijn heer spreekt hem 
echter niet tegen, maar neemt zijn woorden over en 
zegt: zoo gij dit wist, verbaast het mij, dat gij niet 
meer ontzag voor mij gehad hebt. 

Evenzoo, maar nog sterker drukt Hij het hier uit. 
Deze rechter is een door en door wereldsch man, 

6 



32 DE ONRECHTVAARDIGE RECHTER. 

indien hij recht doet, zoo is het niet omdat hij een 
geweten heeft, maar letterlijk omdat hij niet anders 
kan, zoo grillig mogelijk. Hij is een rechter der onge­
rechtigheid; dit wil niet zeggen, dat hij altijd onrecht­
vaardige vonnissen velt, maar dat men niet den minsten 
staat op hem kan maken, omdat hij van luimen, gril­
len, indrukken afhangt en eigenlijk maar één doel 
heeft: zoo veel mogelijk alles van zich af te schui\ en, 
ten einde niet in zijn rust te worden gestoord. 

Welnu, laat ons eerlijk zijn, gelijk Christus ons ver­
gunt het te wezen. Zulk een wereldsch rechter schijnt 
God ons immers ook. Wanneer wij jaren lang in de 
wereld hebben rondgezien en daarbij de lessen der 
geschiedenis opnemen, dan krijgen wij geen anderen 
indruk dan deze: het gaat in den hemel even zonder­
ling toe als hier op aarde. Ja, er wordt wel eens recht 
gedaan, maar zoo onregelmatig, zoo weinig afdoend, 
zoo traag, zoo zelden, dat wij ons telkens moeten 
afvragen: is dat nu recht? Is God inderdaad een rech­
ter in gerechtigheid? 

Dit is te smartelijker, omdat wij als gemeente van 
Jezus Christus sprekend gelijken op de arme weduwe, 
wier man haar niet meer kan voorspreken. O, indien 
haar man, haar voorspraak, haar voorbidder maar op 
aarde was gebleven, zij zou zoo hopeloos met zijn. 
Maar dit is haar lijden, zij staat er alleen voor en zij 
heeft met een Rechter te doen, die doof schijnt voor 
haar klachten. Haar echtgenoot had eens moeten weten, 
hoe ellendig zij achterbleef, hij zou niet zijn heenge­
gaan. Gewis, het is in menig opzicht haar eigen schuld, 
als de wederpartij, de Satan, het haar lastig maakt, 
maar zij is ook zoo onbeholpen, zoo gebrekkig, zoo 
alleen, zonder raadgever of voorstander, is het wonder 
dat zij bitter klaagt over zulk een Rechter .J 



DE ONR.ECHTVAARDIGE RECHTER. 83 

Inderdaad, daar gaat niets af; zulk een indruk maakt 
God op ons. Het is de oude kwestie van Job, van 
Asaf, het is de vraag, waar de Griek zich evenzeer 
over heeft afgetobt als de Jood : Wat is toch die God, 
wiens ooren heeten open te staan voor het gebed der 
rechtvaardigen en die eeuw in eeuw uit doof schijnt 
te zijn, ook als de goddeloozen hun zin willen door­
drijven ? 

Christus komt tegenover deze bittere ervaringen niet 
met fraaie redenen, gelijk zij doen, die den mond 
vol hebben van een liefderijken hemelschen vader. Hij 
laat zelfs niet eens den toon van profetie en vertroos­
ting hooren, waartoe Hij zonder twijfel recht had. 
Neen, ditmaal slaat hij een geheel anderen weg in en 
geeft a. h. w. ons alles gewonnen. God is dus — zoo 
neemt Hij aan —- God is dus, wat Hij u schijnt, een 
grillig, wereldsch rechter. Welnu, wat zult gij dan 
doen? Er is toch recht, als Hij het maar doen wil. 
Gij, gemeente van Christus, gij weet immers wat gij 
wilt; gij weet dat uw tegenpartij ongelijk heeft, en 
gij gelijk. Uw echtgenoot, uw hemelsche eega heeft 
u immers geleerd, wat gij weten moet. Welaan, doe 
dan gelijk die weduwe. Geen ander wapen hebt gij 
dan zij, maar dat wapen hebt gij toch zonder twijfel; 
blijf vragen, klagen, aanhouden, roepen, bidden, smee-
ken. Het recht triomfeert door aanhouden. Houdt God 
uw recht tegen, vertraagt Hij het — welaan, zoo ver­
bid Hem en gij zult door Hem triomfeeren. 

Men gevoelt het, wij staan hier op het toppunt van 
menschelijke stoutmoedigheid. Ook de Griek heeft soms 
gewaagd zoo hoog te stijgen en zijn Zeus, zijn opper­
sten God a. h. w. uitgedaagd om recht te doen; — 
maar zie hier het onderscheid: als de Griek zoo hooo-
stijgt, dan durft hij Zeus, zijnen God, aantasten gelijk 



84 DE ONRECHTVAARDIGE RECHTER. 

een oproerling het doet en hij eindigt met zijn God 
in het ongelijk te stellen, of diens bestaan in twijfel 
te trekken. 

Bij Christus niets van dat alles. Hij maakt de 
gemeente niet tot rechter, maar tot weduwe. Zij beoor­
deelt den rechter niet, zij vaart niet tegen hem uit, zij 
maakt geen oproer, — wat trouwens toch niet baat, 
want die rechter heeft alles in handen en doet wat 
hem behaagt — zij vraagt slechts en blijft vragen. 
Haar vragen is een protest tegen dien rechter, maar 
een protest, dat veel waardiger en veel meer waard is 
dan de hoovaardij van den godloochenaar. Waardiger, 
omdat wij zondige, zwakke, onkundige menschen zijn 
en meer waard, omdat dit protest is vol te houden, zoo­
lang men wil, terwijl alle opstand de kracht uitput. 

Maar daarom is het vooral van beteekenis, wat de 
Heere aan het einde van de gelijkenis zegt: „de Zoon 
des Menschen als Hij komt, zal Hij ook geloof vinden 
op de aarde?" 

Daarin ligt de oplossing. De Zoon des Menschen, 
de echtgenoot dezer weduwe, neemt de verantwoording 
op zich van Gods raadselachtige handelingen. Hij zegt 
tot de Zijnen; ik voorspel u, dat God vreemd zal doen; 
Ik verklaar u niet, waarom Hij zoo zal doen, maar Ik 
zeg u alleen; gij hebt te bidden, gij hebt te volharden 
tot het einde toe, totdat God u recht doet. Ik zal u 
laten roepen om u te leeren roepen; Ik zal wachten 
met Mijn wederkomst tot gij weet wat vurig bidden 
en verlangen is. Mij kent gij althans, gij weet Mijn 
gangen, gij zaagt Mijn wegen, gij hebt toch aan Mijne 
liefde niet getwijfeld — welnu, als Ik terug kom, zal 
Ik dan nog geloof vinden op de aarde? 

Wie zoo tot ons spreekt, spreekt meer dan eenig 
mensch. De oplossing van het raadsel ligt in 1 lem. 



DK ONRECHTVAARDIGE RECHTER. 85 

Hij stelt zich voor God aansprakelijk. Die in Hem 
gelooft heeft het eeuwige leven, omdat de toon van 
Zijn spreken, de diepte van Zijn woorden, de stoutheid 
van Zijn kennis ons de zekerheid geeft: Hij is dc 
waarheid. 



BEKEERING ZONDER STRIJD. 

Overal is namaak, zelfs van de meest verheven, 
de heiligste zaken. Ook het heerlijk werk der wederge­
boorte, geheimzinnig cn onnaspeurlijk in zijn begin, 
wordt helaas zoo treurig nagemaakt, dat men er van 
huivert als men het aanschouwt. 

Wat is er diepzinniger dan het woord van Joh. 3; 
8? Gelijk men het ontstaan van den wind niet kan 
nagaan, zoo is het ook niet na te gaan, hoe de Geest 
Gods in de ziel vaart en haar de kiem der wederge­
boorte meedeelt. Maar ook dit wordt soms nagemaakt 
en er zijn bekeeringen zoo onverwacht, zoo raadsel­
achtig, dat men ze daarom alleen voor echt zou hou­
den, terwijl zij blijken niets te zijn. 

De Heere Jezus geeft ons daarvan een beschrijving 
in de vreemdsoortige gelijkenis Matth. 12; 43—45. 
„ Wanneer de onreine geest van den menseh uitgegaan 
is, zoo gaat hij docr dorre -plaatsen, zoekende rust en 
vindt ze niet. Dan zegt hij: ik zal wederkeeren in mijn 
huis, van ivaar ik uitgegaan hen; en komende vindt 
hij het ledig, met bezemen gekeerd en versierd. Dan 
«aat hij heen en neemt met zich zeven andere geesten, 
boozer dan hij zelf, cn ingegaan zijnde, wonen zij aldaar; 



BEKEERING ZONDER STRIJD. 87 

en het laatste van dien mensch wordt erger dan het 
eerste." 

Hebt gij wel opgelet, dat in het begin der gelijkenis 
niet staat „wanneer de onreine geest van den mensch 
•iufgC7üorpen is" maar: wanneer hij uitgegaan is? Dit 
is van beteekenis. De genezing van den bezetene 
hier beschreven is even raadselachtig als het ontstaan 
van Gods werk bij den wedergeborene. Er zijn zielen, 
bij wie geheel onverwacht de onreine geest er uitgaat, 
men weet volstrekt niet waarom en, juist omdat men 
het niet weet, is men allicht geneigd er het werk des 
(rcostcs in te erkennen. Toch bedriegt men zich. De 
onreine geest is op den een of anderen dag verdwe­
nen, evenals een onwillige gast, die plotseling door 
een gril aangetast, het huis verlaat om misschien ande­
ren te gaan plagen, of omdat het hem verveelt. De 
bezetene is hem kwijt en weet zelf niet recht, hoe het 
in zijn werk ging. 

Zulk een goedkoope schijnbekeering treft men vaak 
aan, en zij is ternauwernood te onderkennen van de 
echte, omdat deze soms even onnaspeurlijk is in haar 
wording. Honderc.on malen hebben zij het Woord 
Gods gedachteloos aangehoord, zij leven in hun zonde 
voort, de booze geest port ze gedurig aan en heftige 
tooneelen volgen daar gewoonlijk op. Maar, terwijl 
gisteren alles nrg verkeerd was, is heden de geheele 
toestand anders geworden; de booze stemming is weg, 
de vurige oogen staan kalm, de hartstochtelijke geba­
ren zijn verzacht, de onwil is weggevaagd, de hard­
nekkigheid gebroken; zoo dit geen wonder Gods is.—• 
wat zal het dan zijn? 

Gij vergist u; de onreine geest is er maar uitgegaan 
en de bekeering is schijnbekeoring. De onreine geest 
zwerft rond, zoekende rust. ! fet kwaaddoen verveelt 



88 BEIvEERING ZONDER STRIJD. 

hem; hij zal het nu eens met wat anders beproeven; 
hij laat zijn oude streken varen; hij wordt den strijd 
moede. Voor zoolang als het duurt, want er is geen 
do minste verandering in het wezen der zaak. 

Zulke bekeeringen heb ik juist bij bezetenen, bij 
woeste hartstochtelijke, ongetemde naturen zeer dik­
wijls gezien. De storm heeft uitgeraasd, het vuur is 
bij gebrek aan brandstof vergaan en smeult nog slechts 
onder de asch. 

Maar niet alleen bij dezen komen zij voor. 
Weinigen zijn er, die zulk soort van bekeering niet 

vroeg of laat bij zich zeiven hebben waargenomen. 
Zij oordeelden, dat het toch anders met hen worden 
moest; die oude leelijke zonde, waaraan zij zich schul­
dig maakten, kon toch zoo niet blijven. Er was wel 
geen diepgaande strijd door den Geest Gods in hen 
gewekt, maar dat was ook niet noodig, het ging van 
zelf en zoo gemakkelijk, dat zij er verbaasd van ston­
den en niet begrepen, waarom zij niet vroeger reeds 
tot hetzelfde gekomen waren. 

Maar weldra keert het blad. De booze geest komt 
weder en vindt het huis, waar hij uitgegaan is, ledig, 
met bezemen gekeerd en versierd. Ziedaar al vast het 
bewijs, dat die bekeering schijn is: het huis is ledig. 
Voorwaar, dat is bij de echte wedergeboorte juist 
andersom. Als Gods Geest in ons afdaalt, dan is het 
hart niet ledig, integendeel dan wordt de belofte ver­
vuld: „wij zullen komen en woning bij hem maken." 
(Joh. 14 : 23). Met een ledig hart kan een mensch 
niet leven en zij, die tot heden van allerlei zonde leef­
den, moeten óf iets anders leeren kennen, óf zijn dc 
prooi van nog treuriger zonden. 

Intusschen de namaak gaat ver. Zelfs de vreugde 
en blijdschap over de verlossing wordt door die schijn-



BEKKERING ZONDER STRIJD 89 

bekeering-on nagedaan. Het huis is met bezemen gekeerd 
en versierd: het ledige hart is opgeruimd en blijde 
gestemd, wat kan men liefelijker wenschen? 

Ach! ook dat is geen wonder. In de gelijkenis van 
den zaaier, heeft de Heere het ook gezegd: hij die 
op de steenachtige plaatsen bezaaid is, is degene die 
het woord terstond met vreugde ontvangt. 

Die spoedige onmiddellijke blijdschap is verdacht; 
al wat diep gaat, wat onze ziel tot de hoogste en 
heerlijkste weldaad is, wordt eerst langzaam aan recht 
genoten. Men is niet terstond tot het volle besef van 
de zegeningen doorgedrongen, wanneer deze zege­
ningen het innigste van ons hart in ontroering bren­
gen. Verbazing over Gods onnaspeurlijke genade, een 
heilige beving bij het opengaan van Gods geschenken, 
een huiverend aannemen van zijn onverdiende gaven 
is wel zoo begrijpelijk. Eerst later komt de vreugde 
en zij is er te grooter om, als zij het harte stil maakt. 
Slechts bij oogenblikken komt zij uitbundig te voor­
schijn. 

Hier daarentegen, in dit ledige hart, is de blijd­
schap groot. Maar zij is van korten duur. Het gevaar­
lijkste oogenblik voor des menschen ziel is, als men 
meent van een zonde verlost te zijn, en wel met wei­
nig strijd. Dan komt de aanval met verdubbelde woede 
terug en het laatste van den mensch is erger dan 
het eerste. Hoe menigeen is 's morgens opgestaan met 
een hart vol van de schoonste plannen en met een 
blij gelaat, omdat hij meende nu eens in een omme­
zien reuzenschreden te doen — en eer de klok 12 uur 
sloeg, was er een val op gevolgd, veel grooter dan 
ooit te voren. En toch had men zich zulke heerlijke 
vooruitzichten gevormd en voorgespiegeld! 

Wat dan ? De booze onreine geest, die op een 



go BEKEERING ZONDER STRIJD. 

schooneu dag eens uitgaat van den mensch is en 
blijft een gevaarlijke tegenpartij der. Om een gril is 
hij vertrokken en bij de minste aanleiding komt hij 
terug. 

Er is een andere bekeering, de vrucht van waar­
achtige wedergeboorte. Daar komt de Heilige Geest, 
onzichtbaar in zijn werking, maar niettemin voelbaar ; 
onnaspeurlijk in Zijn gangen, maar niettemin vast in 
Zijn doen; vrijmachtig in genade maar blazende waar 
Hij ml en Zijn wil is zuiver en goed. Als die Geest 
den onreinen Geest uitwerpt, dan moet deze er uit, 
maar het hart is veroverd en in bezit genomen namens 
den Koning, die er recht op heeft en de poorten der 
hel zullen het niet overweldigen. 



ONNUTTE DIENSTKNECHTEN. 

Nog zie ik hem voor mij, rechts van den haard, met 
zijn oud, gerimpeld gelaat tegenover zijn schoonzoon, 
die het linksche hoekje gekozen had, terwijl mij in 
het midden vóór het knappend vuur een plaats was 
aangewezen. Hij had geen onaangenaam voorkomen, 
zijn grijze haren, zijn diepliggende oogen gaven hem 
iets eerwaardigs. Hij maakte gewis indruk, als hij zijn 
forsche, ja vervaarlijke stem tot het hoogste opvoerde 
bij het spreken over geestelijke dingen. Dan kwam er 
ook de eigenaardige klank in, die ons volk nog maar 
niet kan afleeren en die zoo onnatuurlijk is. Die klank 
is niet zoo onschuldig als men wel denkt, want als 
men een afzonderlijken toon aanneemt bij het bespreken 
der goddelijke dingen, loopt men groot gevaar in on­
waarheid te vervallen en een dubbel leven te leiden, 
waarbij men zich verbeeldt te bezitten, wat men niet 
bezit, en mistast in de eenvoudigste dingen. 

Dit toonde ook onze vriend maar al te duidelijk. 
Hij besprak de catechismus en liep de voornaamste 
punten daarvan door. Wij — zijn schoonzoon, die hem 
hoog vereerde en ik — hadden slechts te luisteren. 



9- ONNUTTE DIENSTKNECHTEN. 

Na over de ellende en de verlossing te hebben uit­
geweid, kwam hij tot de rechtvaardiging. 

Daarbij sprak hij: „En och! als hij dan al die heer­
lijke stukken heeft afgehandeld — zoo moet hij immers 
toch nog uitroepen: maar wat baat je dat nu nog of 
je dat al gelooft!" 

De toon, waarop dit gezegd werd, was dezelfde, 
die te pas zou komen, als men vraagde: „wat baat het 
een mensch of hij de geheele wereld gewon en zijner 
ziele schade leed ?" Men kan dit „ivat baat u ?" uit­
spreken, zoodat het antwoord wel luiden moet: niets. 

Hij was ook op het punt dit uit te spreken, toen ik 
hem in de rede viel met te zeggen; „Dit baat hem 
dan toch zooveel, dat hij in Christus voor God recht­
vaardig is en een erfgenaam van het eeuwige leven, — 
zooals de catechismus op vraag 59 zegt, dit is nog 
al geen kleinigheid!" 

Zijn schoonzoon, die met diepen eerbied de rede had 
aangehoord, schoot in een lach, want hij voelde zeer 
goed, dat het antwoord van de catechismus volstrekt 
niet sloeg op den toon van de vraag. De oude man 
schrikte min of meer van zich zeiven en zweeg bot 
stil. Hij was uit den koers geraakt. In zijn overgees-
telijkheid had hij zichzelven vastgewerkt. Hij wilde 
nog dieper, nog dieper in de ellende dalen en onver­
wachts bracht er hem de catechismus geheel en al uit. 
Hij mompelde echter nog iets van: „alsgij zult gedaan 
hebben al hetgeen ubevolen is, zoo zegt; wij zijn onnutte 
dienstknechten, want wij hebben maar gedaan, hetgeen 
wij schuldig waren te doen" — maar hij voelde zich 
toch geslagen en zag geen kans er zich uit te helpen. 

Trouwens deze text kon hem ook al weinig nut 
doen, want die bewijst geheel het tegenovergestelde 
van hetgeen men er soms in legt. 



< )XXUTTE DIENSTKNECHTEN. 93 

Wat is toch de bedoeling daarvan ? De Heere Jezus 
zegt: wanneer gij een dienstknecht hebt, die zijn dag­
werk heeft verricht en 's avonds thuis komt, behandelt 
gij hem dan als uw gelijke en noodigt gij hem aan uw 
tafel? Neen, ge laat hem u bedienen en daarna kan 
hij voor zichzelven zorgen. Bedankt gij hem daarvoor? 
Immers neen, hij moet het doen, het is zijn plicht. 

Zoo ook is het met uwe verhouding tot den Heere. 
Als gij alles doet wat gij moest, komt u niet de 
minste dank toe, gij blijft een onnutte dienstknecht. 

„Maar hoe, zegt iemand, als ik alles doe wat ik 
moest, dan nog onnut? Ik wenschte wel, dat ik het 
zoover brengen kon, maar als ik het zoover bracht, 
ben ik dan nog nïctsT 

Een tweede zegt er van: „ja maar de Heere kan uit 
genade nog loon toekennen, waartoe Hij niet verplicht is." 

Beide opmerkingen zijn van nul en geener waarde. 
De zaak staat heel anders. 

Wat de Heere Jezus verlangt, is juist, dat wij gp 
knechten, maar kiudcreu zijn. Zoolang wij knechten 
zijn, hebben wij niets te wachten; want stel het gun­
stigste geval, nl. dat iemand alles deed, wat hij 
moest, dan had hij nog geen aanspraak op eenigen 
dank. Wie in deze betrekking tot God staat, nl. die 
van knecht, slaaf, dienstbare, is en blijft voor het 
Koninkrijk Gods een onnut, want hij is een loondie-
naar, meer niet. 

God verlangt iets anders; Hij wil in een geheel 
nieuwe betrekking tot ons staan en eerst als die tot 
stand komt, is er liefde van weerszijden, en als er 
liefde is, wordt elke dienst gaarne volbracht zonder 
hoop op loon of dank, maar ook even gaarne beant­
woord met dank en liefde, — het hoogste, heerlijkste 
loon, — zoo men dien dank loon wil noemen. 



94 O X X UTTE Dl E XSÏ KXECHTEX. 

Nu is de fout van den mensch, dat hij altijd met 
God wil afrekenen. Hij onthoudt Zijnen God het hoog­
ste nl. liefde van geheel zijn hart en dan meent hij 
dit te kunnen vergoeden met diensten zonder hart. Dat 
baat hem niets. Hij blijft in een knechtelijken toe­
stand en terwijl hij dan juist veel verwacht, ontvangt 
hij niets, want hij kan zijn Heer niet bevredigen. 

Dat denkbeeld moet er dus uit. Vandaar dat de 
Heere Jezus deze gelijkenis ook terstond laat volgen 
op hetgeen Hij geantwoord had, toen de discipelen 
Hem vraagden; „Heere, vermeerder ons het geloof." 
Die vraag kwam ook al uit dezelfde verkeerde beschou­
wing voort. Immers men kan ook van zijn geloof een 
soort van verdienste maken en dat bij God in reke­
ning brengen. Zoo schenen het de discipelen te willen, 
en daarom wenschten zij ook meer geloof, ten einde 
daarin meer grond te vinden voor hun zielsrust. „Wat 
spreekt gij toch van meer geloof — is het antwoord 
— vraag liever naar echt geloof, waar leven in zit, al 
was het zoo klein als een mosterdzaad." 

Wat leeft, groeit en vermenigvuldigt zich in het 
oneindige. Hoeveel zaadkorrels kunnen er uit een zaad 
voortspruiten ? Een onnoembaar getal, als de bodem 
maar goed is. Nagemaakte korrels blijven alleen, maar 
korrels waar levenskiemen in zitten, vermeerderen zon­
der ophouden. 

Jezus oordeelt dus, dat èn geloof èn werken niets 
beteekenen, als de mensch altijd zoekt naar meer, 
meer — terwijl hij vragen moest naar echt, echt. 

God ziet liever één zaadje geloof met leven er in, 
dan duizend nagemaakte geloofsaandoeningen; liever 
één daad zooals een kind van God doet uit waarach­
tige liefde, en uit niets anders —• dan het sloven en 
zwoegen van een knecht, die in het zweet zijns aan-



ONNUTTE DIENSTKNECHTEN. 93 

schijns werkende, toch altijd knecht blijft en nooit als 
kind wordt behandeld. 

Indien dus mijn oude vriend uitriep: „Wat baat je 
dat alles nu ?" — had hij volkomen gelijk, als hij zelf 
nog in zulk een knechtelijk geloof of knechtelijk wer­
ken verdiept zat; met zulk een geloof kan men even­
min iets verder komen als met zulke werken. Door 
de werken zalig te worden is onmogelijk, door zulk 
een geloof zalig te worden is even onmogelijk, beide 
zijn niets waard. 

Maar wat echt is, is Gode altijd welkom, zoo wel­
kom, dat Hij aan het tollenaarsgebed genoeg heeft 
om een zondaar zalig te spreken; — zoo welkom, dat 
Hij de twee penningskens van een arme weduwe of 
de dure zalfolie van een rijke Maria beide hoogelijk 
roemt, al werd de eerste gave aan een tempel gegeven, 
die spoedig zou vergaan en de tweede aan de armen 
onthouden. 

Maar dat echte juist, - waar is het? Zoo lang wij 
ook nog eenige kracht zoeken in iets, — hetzij geloof, 
hetzij werken — dat niet ccht is voor God, zoolang 
wordt het nooit ons deel. Alleen het echte is het rechte. 



DE BARMHARTIGE SAMARITAAN. 

Er bestaat een verklaring van de gelijkenis van den 
Barmhartigen Samaritaan, die in de gemeente nog al 
opgang heeft gemaakt, maar waarvan men met recht 
kan zeggen: ingeniosius qiiam vernis, d. i. meer vcrimftig 
dan 7aaar. 

Volgens die verklaring moet alles in die gelijkenis 
vergeestelijkt worden. De ongelukkige, half vermoorde 
reiziger is de zondaar; de roovers zijn de satan en zijn 
dienaars; de Priester is de wet, die hem niet redden 
kan; de Leviet de uitwendige braafheid of maatschap­
pelijke deugd; de Barmhartige Samaritaan is Christus, 
die zich over den zondaar ontfermt; de wijn en de olie 
waarmede hij den gewonde behandelt Zijn bloed en 
Zijn Geest; over het beest, waarop de man gelegd wordt, 
is men het niet eens, daar niet duidelijk is, of het een 
ezel dan wel een paard was, en hiervan veel afhangt; 
des te beter meent men te weten, wat de herberg en 
de waard zijn; daaronder verstaat men dan de kerk 
en de opzieners van de kerk; de twee penningen ein­
delijk zijn volgens den een: de twee sacramenten, 
volgens den ander; oud en nieuw testament. 

Dit alles sluit fraai in elkander en is niet zonder 



DE BARMHARTIGE SAMARITAAN. 97 

vernuft uitgedacht. Eie verklaring heeft aan velen dan 
ook zooveel genot gegeven, dat mij wel eens gebrek 
aan geestelijke kennis werd verweten, omdat ik ze stil 
had laten liggen. 

Twee dingen zijn duidelijk: i0. dat deze verklaring 
niet deugt, en 2°. dat zij daarom zoo geliefd is, omdat 
vele Christenen bevreesd zijn den waren zin der woor­
den te erkennen, meenende den Heere Jezus daarmee 
te kettersche leeringen toe te dichten. 

Laat ons dit aantoonen. Dat die verklaring niet deugt, 
blijkt uit de toepassing: „ga heen en doe gij desgelijks", 
welke Christus er zelf aan toe heeft gevoegd. 

Indien de Samaritaan het beeld is van de reddende 
genade van onzen Heere en Zaligmaker Jezus Christus 
aan een ellendigen zondaar bewezen, zoo zou de toe­
passing al heel verkeerd zijn, want welk mensch kan 
Christus werk daarin navolgen? Zouden wij dan ook 
geroepen zijn de zonden te verzoenen en uit te delgen ? 

Bovendien, als men de gelijkenis zoo opvat, laat 
men den Heere een ketterij prediken, die in den mond 
van zulke vergeestelijkende vromen dubbel vreemd 
klinkt. Immers als de Samaritaan Christus' beeld is, 
dan is de gewonde het beeld des zondaars en dan 
volgt daaruit, dat de zondaar niet dood, maar slechts 
half dood is, wat zoo Remonstrantsch mogelijk moet 
heeten. 

Zonderling mag zulk een verklaring te meer heeten, 
omdat zij juist, gelijk ik in de tweede plaats ver­
meldde, uitgevonden is, omdat men vreesde Christus 
kettersche leeringen toe te dichten. 

Immers, wat is de reden waarom men deze verkla­
ring begeert? Alen vindt, eerlijk gezegd, Christus te 
werkheilig. Die Samaritaan wordt geprezen om zijne 
goede werken en hij is toch geen waar geloovige, 

7 



98 DE BARMHARTIGE SAMARITAAN. 

want; „de zaligheid is uit de Joden" (Joh. 4 : 22). Men 
vreest dus, dat de wereld uit deze gelijkenis het recht 
zal putten, om te zeggen: het doet er niet toe wat 
een mensch gelooft, als hij maar goed leeft. En om 
nu Christus' woorden van die leer vrij te houden, 
vindt men er wat op en vergeestelijkt de geheele 
gelijkenis. 

Die manier van doen is ongepast. Wij hebben den 
Heere de wet niet te stellen, en behooren gelijk 
Maria liever aan Zijne voeten te zitten. Wij behoeven 
niet bevreesd te zijn, dat Hij niet zuiver in de leer 
zou zijn, maar hebben zeer zeker ons zeiven af te 
vragen, of wij het wel zijn. 

Er is trouwens ook niet de minste reden om te 
vreezen, mits wij van één gedachte afstand leeren 
doen, die helaas in het hart van vele beminnelijke en 
goedgezinde Christenen veel te veel heeft post gevat. 
Die gedachte is deze, dat het noodzakelijk zou zijn om 
telkens, bij iedere gelegenheid den ganschen weg der 
zaligheid in een kort begrip tot den mensch te bren­
gen. Wie die meening is toegedaan, zal steeds tegen­
over Christus verlegen staan, want onze Meester geeft 
hem op iedere bladzijde van Zijn Evangelie ongelijk. 
Hij handelt nergens naar die manier. 

Hij zond den rijken Jongeling weg met een woord, 
waarvan menig orthodox geloovige zou gezegd heb­
ben: „moet die jongeling nu niet denken, dat hij door 
zijn goede werken zalig kan worden ? Daar had althans 
nog iets bij moeten komen, nog een enkel woord 
over zonde en genade." 

Aan zulke waanwijze discipelen stoort zich onze 
Heiland niet. Zijn manier van doen is een geheel 
andere. Hij raakt het geweten; Hij plaatst de ziel 
steeds onmiddellijk tegenover God: Hij dwingt haar 



DE BARMHARTIGE SAMARITAAN. 99 

tot zich zelve in te koeren: Hij brengt haar onder 
de leiding- des H. Geestes, die in alle waarheid onder­
richt. 

Hoor goed, neem op in uw hart, wat Hij zegt en 
pas het op u zeiven toe, dan zult gij geen ketterijen 
begaan en gij zult heel wat anders leeren, dan de 
wereld uit Christus woorden put. 

Immers wat is de zaak? De gelijkenis van den 
Barmhartigen Samaritaan is geen antwoord op de 
geheele vraag: wat doende zal ik het eeuwige leven 
beërven ? — maar slechts een antwoord op een onder­
deel van die vraag: wie is mijn naaste? 

De wetgeleerde, die gekomen was om met den Heerc 
te twisten en die Hem als het ware een examen wilde 
afnemen, had reeds zelf geantwoord op de vraag, die 
hij Christus deed. Hij kwam twisten, de Heere maakt 
het hem onmogelijk, en belet hem die ernstige vraag: 
„hoe moet ik zalig worden?" tot een twistvraag te maken. 
Hier kunnen wij al Christus manier van doen onder­
scheiden van die, welke wij menigmaal volgen. Hij 
behandelt de vragen des eeuwigen levens niet ver­
standelijk, maar richt zich terstond tot des menschen 
geweten. „Gij vraagt het Mij - zeg het zelf — hoe 
leest gij ?" 

De wetgeleerde leert al vast, dat men o zoo fraai 
kan theologiseeren en geen besef hebben van eigen 
zonde. Christus vernedert hem, en doet ons vragen: 
wat is beter, een helder inzicht te hebben in de leer 
der zonde, of ter dege te worden vernederd en klein 
gemaakt ? 

Maar voorts, hij tracht te ontsnappen. Hij voelt de 
pijn der vernedering en redt zich door een vraag, zeer 
geschikt om eens ter dege te twisten: „wie is mijn 
naaste ?" Op die vraag en op die vraag alleen geeft 



100 DE BARMHARTIGE SAMARITAAN. 

de Heere nu antwoord. Daarmede is niet te kort ge­
daan aan het geloof. Bovenaan staat: God lief te heb­
ben enz., maar dit is reeds tusschen beide partijen uit­
gemaakt. Of die Samaritaan God liefheeft boven 
alles, wordt niet besproken. Hij wordt tot beschaming 
voorgehouden aan den wetgeleerde. Er is menschen-
liefde mogelijk en zij wordt gedurig aangetroffen, ook 
zonder zuiverheid des geloofs. Moet men nu die men-
schenliefde gering schatten ? Zeer zeker niet, maar men 
mag ze evenmin hooger schatten dan zij waard is. 
God heeft de eerste eischen, dat mag de wereld 
loochenen, de wetgeleerde heeft dat niet ontkend maar 
bevestigd. En als de Samaritaan dit ontkent, wat 
Christus in het midden laat, dan onthoudt hij Gode, 
wat Hem toekomt. 

Maar dat is zijn zaak. Christus heeft nu niet met 
dien Samaritaan, maar met dien wetgeleerde te maken 
en die wetgeleerde mocht niet ontsnappen. Wie zal 
tegenspreken, dat zelfs ongeloovigen schoone daden 
van menschenliefde ten uitvoer brachten ? Zullen wij 
hen daarom zalig prijzen, wanneer zij Gode onthouden, 
waarop Hij recht heeft? Tegenover hen hebben wij 
een ander woord en eischen, dat zij God ook zullen 
liefhebben met hun verstand, dus wel zeer zeker de 
rechte kennis van Zijn woord en waarheid zoeken. 

Maar als wij, orthodoxe schriftgeleerden, zuiver 
in de leer, nauwkeurig in de dogmatiek, en streng op 
het geloof, weigeren ons zondaren te gevoelen; wei­
geren ons te buigen, als wij daden van liefde zien; 
weigeren de waarheid daarvan te erkennen en den 
indruk daarvan op te nemen in ons hart, zoo gaan 
wij met al onze zuiverheid verloren. 

Als wij ons nederig buigen, dan eerst zal onze leer zui­
ver zijn. Maar waar zijn de ootmoedige zielen te vinden? 



T E R  E L F D E R  U R E .  

„Met die gelijkenis weet ik geen weg," zoo zeide mij 
niet lang geleden een van mijn ambtgenooten, sprekende 
over de gelijkenis van „de arbeiders in den wijngaard" 
uit Mattheus 20 : 1 —16. 

Dit geloof ik gaarne. Meer dan 20 jaren van mijn 
ambsbediening heb ik doorgebracht, eer ik die gelij­
kenis aandurfde en ik vraag mij zeiven vaak af, of ik 
er achter ben. Geen beter bewijs voor de diepte der 
gelijkenissen en geen beter weerlegging voor de dwaze 
meening, alsof de gelijkenissen zouden gegeven zijn, 
om ons de zaken duidelijker te maken, dan de erken­
tenis van vele bijbelverklaarders, dat zij er mede ver­
legen staan. Het kan niet genoeg herhaald worden: de 
gelijkenissen en bepaaldelijk die, welke over het 
koninkrijk der hemelen handelen, zijn geheimenissen, 
verborgenheden en de bedoeling des Heeren is geweest 
ons verhalen te geven, zeer gemakkelijk om te onthouden, 
maar zeer moeielijk om te verstaan. 

Laat ons trachten deze gelijkenis te verstaan. De 
hoofdzaak daarin is, dat de Heer des wijngaards goede, 
ijverige, trouwe arbeiders zoekt. Maar wie zijn de ware 
arbeiders ? Zij, die hard werken ? Dit is nog lang niet 



I02 TER ELFDER URE. 

zeker. Men kan hard werken zonder ijverig te zijn, 
wanneer men namelijk geen lust in den arbeid heeft, 
en zeer gaarne niet zou werken, wanneer men niet 
moest. Iemand, die hard werkt voor zijn brood, zou 
wellicht niets uitvoeren en zijn dagen in ledigheid 
doorbrengen, wanneer hij een erfenis kreeg. Hij alleen 
is ijverig, die liefde heeft tot den arbeid, die nog liever 
geld zou toegeven, dan zijn tijd verdoen in luiheid. 
Op den duur zal men aan den besten loondienaar niet 
genoeg hebben, maar nauwkeurig toezien, of hij al 
dan niet hart heeft voor het werk. 

Nu wil deze heer des wijngaards de beste arbeiders 
verzamelen, die hij krijgen kan. Tweeërlei soort treft 
men aan. De eerste soort, die hij 's morgens vroeg 
ontmoet, schijnt de ijverigste te zijn. Schijnt, zeg ik, 
want het is nog lang niet zeker. Wanneer iemand loon 
bedingt en loon ontvangt, zal het altijd eenigen tijd 
vorderen, eer men er achter komt, of hij om loon 
werkt, dan wel, of hij door een hooger beginsel ge­
dreven wordt. 

De heer des wijngaards weet geen middel om dit 
aanstonds te onderscheiden. Hij wordt met hen eens 
voor een penning des daags, en eerst later zal hij er 
achter zien te komen, of zij inderdaad loondicnaars 
zijn. Voorloopig gaan zij aan het werk en hij laat hen 
den ganschen dag aan hun lot over. Hij schort zijn 
oordeel op. 

Nu gaat hij 3, 6, 9 uren later en eindelijk omstreeks 
de elfde ure, zoodat deze laatsten slechts één uur 
behoeven te werken. 

Dat deze lieden achterstaan bij de eersten, is duide­
lijk genoeg. Zij, die het laatst komen, zeggen wel, 
dat zij ledig staan, omdat niemand hen huurde, maar 
dit is niet waarschijnlijk, want de Heer is tot 4 malen 



TER ELFDER URE. 103 

toe reeds op de markt geweest en zij waren er niet. 
Doch daarom stelt de heer ook al deze nakomers 

op de proef. Terwijl hij met de eersten een afspraak 
heeft gemaakt, handelt hij met de anderen juist anders­
om. Let wel op het woord in vers 4: „Zoo wat recht 
is, zal ik u geven" en in vs. 7 : „Zoo wat recht is, 
zult gij ontvangen." 

Zij mogen niets eischen, hij beschouwt hen als lui­
aards en dus kan hij hen niet beter op de proef stellen, 
dan door hun te zeggen: „ik beloof u niets, gij moet 
het afwachten, wat ik u geven zal." Zijn zij nu inder­
daad aartsluiaards, zoo zullen zij daar geen genoegen 
mee nemen en met allerlei voorwaarden aankomen. 
Maar zij toonen een beteren geest. Die van de derde, 
zesde ure schamen zich, dat zij te laat op de markt 
zijn gekomen en durven geen eischen stellen, zij 
mogen nog dankbaar zijn, als iemand hen wil aan­
nemen. Die van de negende en vooral die van de 
elfde ure hebben nog minder reden daartoe. Zij staan 
echter allen de proef goed door. Zeer denkbaar zou 
het bij onverbeterlijke luiaards zijn geweest, als zij 
hadden geantwoord: „het is der moeite niet waard, 
wij kunnen nu toch niet veel loon meer verwachten 
en voor enkele centen ons in te spannen, trekt ons 
niet aan." Zij doen dit niet; zij cischen niet, zij ver­
trouwen en hopen, dat hun berouw in daden getoond 
den heer des wijngaards misschien zal bewegen, hen 
ook op de volgende dagen te zoeken. 

Nu komt de afrekening. Aan de mannen, die hem 
vertrouwen, schenkt hij ook vertrouwen en geeft hun 
niet naar verdienste maar naar zijn hart, want hij ver­
wacht voortaan in hen ijverige, trouwe dienaars te 
vinden. Hij staat in geheel andere betrekking tot hen 
dan die van heer en loondienaars. 



I04 TER ELFDER URE. 

Doch nu komt ook de beurt aan de eersten. Zij 
hebben ook nog- een proef te doorstaan. Willen zij 
hem ook vertrouwen geven, hebben zij hart voor hun 
werk, of zijn zij louter loondienaars en niets meer? 
Helaas, het is duidelijk, dat zij geen ander beginsel 
kennen dan dat van loon. Zij worden boos. Als zij dat 
geweten hadden, waren zij ook blijven ledig staan tot 
de elfde ure. Hadden zij de proef doorstaan, zij zouden 
gezegd hebben: „wij hebben veel liever arbeid dan 
ledigheid, en wij stellen vertrouwen in een man, die 
zoo ruim handelt. Bij zulk een mag men ook voor de 
toekomst meer verwachten." Nu zij echter van dit ver­
trouwen geven en vertrouwen genieten niets verstaan, 
kan de Heer hen niet gebruiken. Zij zijn in hun hart 
lui en werken alleen uit loonzucht. Hooger beginsel 
kennen zij niet. 

De toepassing is duidelijk genoeg. Loondienaars of 
luiaards •— ziedaar de twee soorten, waarover de Heere 
Jezus gedurig spreekt. Zoo in den oudsten zoon en 
den verloren zoon, zoo in den gewilligen en den 
on willigen zoon, zoo in de farizeërs en de tollenaars. 
Hij geeft ons aan de hand, hoe beiden op de proef 
moeten worden gesteld. 

Voor beiden moet de proef zijn, of zij weten wat 
vertrouwen is, of zij uit het geloof weten te leven. 

Luiaards, dat zijn de uitwendige zondaars, moet 
men op de proef stellen door hun niets te beloven. 
Hoe noodig die proef is, blijkt ons hier te Zetten eiken 
dag. Er zijn er vaak tot ons gekomen, die in de hoog­
ste mate veeleischend waren. Zij stelden allerlei voor­
waarden. Ja, brutaal wordt het soms uitgedrukt, als er 
een zegt: „geef mij maar 100.000 gulden en dan zult 
gij eens zien, hoe vroom ik word." Allen mogen het 
zoo kras niet uitdrukken, veeleischend te zijn is helaas 



TER FLFDER URE. 

een fout, die onder de diepst gezonkenen meermalen 
voorkomt. Van dezen komt ook niets terecht. Indien 
er echter onder hen een is, die zegt; „laat mij maar 
arbeiden, neem mij maar aan, ik ben moede van het 
leven der zonde," dan is het iets geheel anders en 
dan vergunt ons de Heer des wijngaards hun evenveel 
te geven als aan anderen. 

Maar de loondienaars, dat zijn zij, die uitwendig 
braaf leven, moeten ook op de proef gesteld worden. 
Dit vordert meer tijd, want zij werken misschien even 
hard als een vlijtig arbeider, maar hun beginsel deugt 
niet en dit komt eerst op den duur aan het licht. 

Zij worden op de proef gesteld, als zij met de ande­
ren op een lijn worden geplaatst. En dan bezwijken 
verreweg de meesten. Hoor maar eens in de wereld 
spreken over den arbeid onder gevallenen, over al 
het geld dat dezen kosten. Hoor hoe men b. v. het 
uitspreekt: „het is wel aangenaam, eerst eenige jaren 
zijn eigen lust volgen en dan nog geholpen worden 
toe." Dus, als gij wist; na eenige jaren zal ik mij nog 
kunnen bekeeren, zoudt gij liefst die jaren in de zonde 
doorbrengen ? — Ja ? — Dan hebt gij uw eigen vonnis 
gestreken, dan laat gij de zonde uit vrees, maar niet 
omdat het leven Gods u de hoogste schat is. 

Op de catechisatie vraag ik menigmaal; waarom 
moet men zijn bekeering niet tot morgen uitstellen ? 
Dan is het antwoord bijna altijd; „Omdat ik morgen 
dood kan zijn." Mijn wedervraag luidt dan ; „als ik 
een bankbiljet van 1000 gulden voor u neerleg en 
daarbij voeg; gij kunt het of nu of later meenemen — 
zegt gij dan ook; ik kan morgen wel dood zijn?" 
Immers neen. 

Wat bewijst dit? Dat men het leven Gods voorstelt 
als een verdriet, een ramp, een onwelkome plicht, in 



io6 TER ELFDER URE. 

plaats van een schat, dien men hoe eer hoe beter 
aanneemt. 

De loondienaar, de brave mensch, die de proef door­
staat en zijn zonde inziet, spreekt anders en zegt; ik 
schaam mij, dat ik het leven en werken in den wijn­
gaard als een plicht heb beschouwd; neen ik verblijd 
er mij over en beklaag degenen, die ter elfder ure 
komen. Het is heerlijk onder dezen Heer werkzaam 
te zijn, want Zijn juk is zacht en Zijn last is licht en 
het loon is in Zijn handen veilig, voor ons is het 
bijzaak. Onder Hem te staan, dat is de hoofdzaak. 



ZANDGROND EN STEENROTS. 

De toepassing van de Bergrede is zeker al bijzonder 
kort. Zij zou menigeen in onze dagen te kort zijn. 
Bovendien : niet onderscheiden genoeg ; slechts twee 
soorten van hoorders worden beschreven: die de woor­
den hooren en ze doen en die ze hooren en niet doen. 
De IIcere Christus kent geen tusschensoort tusschen 
echt en valsch, gelijk het menschelijk hart zoo gaarne 
tracht te ontdekken. 

Wel erkent Hij, dat er veel overeenkomst zijn kan 
tusschen het echte en het valsche en wie zal dit tegen­
spreken? Als het valsche den schijn van het echte 
niet kon aannemen, zou het spoedig ontmaskerd en 
weinig gevaarlijk zijn. 

Zelfs gaat de Heere Jezus in Mattheus 7 : 24—27 
zeer ver in het beschrijven van die overeenkomst. 
Beiden bouwen een /mis en gevoelen dus hoe noodig 
het is, niet maar met eenige aandoeningen zich tevreden 
te stellen, maar werkelijk in de waarheid, als in een 
deugdelijke woning, te leven. Beiden zijn bouwkun­
digen, zij kennen dus de waarheid goed en zetten 
haar ordelijk in elkander. Ook de dwaas weet er alles 
van. Zijn godsdienstige denkbeelden aangaande de 



to8 ZANDGROND EN STEENROTS. 

waarheid zitten werkelijk goed in elkander. De groote 
punten van ellende, verlossing en dankbaarheid, de 
kleine onderdeelen daarvan zijn hem lang niet vreemd. 
Gelijk Prater in Bunyan's pelgrimstocht, kan hij u 
alles behoorlijk, verklaren en op zijn plaats stellen. 
Beiden voltooien hun arbeid; het huis met dak en al 
is goed afgewerkt; het is zeer zeker bewoonbaar en 
de dwaas beseft even goed als de wijze, dat een deug­
delijk inzicht in de waarheid, een flink gebouwde 
woning inderdaad een rustig leven bezorgt. 

Tot zoover is alles hetzelfde en als de woning 
gereed is, kan niemand er eenig verschil in zien, dan 
dat de eene veel gauwer gereed is gemaakt dan de 
andere. De dwaas wint het daarin van den wijze. 

Doch ziedaar juist het verschil. Dat snelle bouwen 
bewijst niet veel goeds. De dwaas is daarom zoo 
spoedig gereed, omdat hij op zand en niet op de 
steenrots bouwt. De wijze had juist daarom zooveel 
tijd noodig, omdat hij, gelijk Lukas 6 : 48 zegt, groef, 
uitdiepte en een stevigen grondslag maakte. Het was 
hem niet genoeg op een steenrots te bouwen, die 
steenrots moest nog uitgegraven worden, tot hij op 
den vasten bodem stuitte. Terwijl dus de dwaas bouwt 
op den lossen grond van zijn gevoelens, zijn indrukken, 
zijn aandoeningen en pas bekeerd terstond in de hoogte 
werkt, heeft de wijze naar wat anders gezocht en 
beseft, dat hij stevigheid onder zijn gebouw behoeft. 
Die stevigheid is dan eerst gevonden, als hij tot het 
diepste van zijn hart uitgraaft. Bouwen kan men door 
te hoor en, die goed hoort en nadenkt kan gemakke­
lijk een stelsel in elkaar zetten, maar het fundeeren 
eischt meer; het vordert dat men den wil raakt en 
daarom doet wat de Heere zegt. 

Het verschil ligt dus juist beneden en niet boven 



ZANDGROND EN STEENROTS. 109 

den grond. Met andere woorden, de dwaze werkt 
voor der menschen oog, de wijze werkt eerst onder 
Gods oog en eerst daarna voor het uiterlijk. 

Met dat al, lang kan het duren, eer men het ver­
schil bemerkt. Zoolang er van buiten geen gevaar 
dreigt, woont men even goed in het huis des dwazen 
als in dat des wijzen. 

Maar de moeilijkheden kunnen niet uitblijven. Men 
bouwt geen huis voor den tijd van schoon en kalm 
weder, men bouwt om veilig te zijn, als de slechte 
tijden komen. 

Wat zijn die slechte tijden? Drie dingen worden 
opgenoemd : slagregen, waterstroomen en winden. Alle 
drie hebben een onderscheiden beteekenis en zijn niet 
zonder reden alzoo achter elkander genoemd. 

1. De slagregen. Wat dat is leert ons Ezechiël 
13 : 11 —13: „zeg tot degenen, die met loozen kalk 
pleisteren, dat hij omvallen zal, — er zal een over­
stelpende plasregen zijn." De plasregen overkomt ons 
van boven en wordt niemand gespaard. De smarten, 
de beproevingen, die God ons aandoet; het lijden 
aan het leven eigen; de diepe en pijnlijke wonden 
door allerlei verliezen ons geslagen, vallen in dichte 
slagregens op het dak en tegen de muren; nu eens 
heftig, dan weer zacht en aanhoudend. Maar al door-
vochtigen zij alles, al maken zij lek op lek, ze bren­
gen het huis nog niet ten val en ook het huis van 
den wijze heeft er evenveel van te verduren. Met veel 
inspanning, met allerlei hulpmiddelen komt men die 
slagregens te boven en als er niets anders te wachten 
ware, zou het huis nog lang standhouden. Menig onbe­
keerd man weet zich te wapenen tegen de tegenspoe­
den van het leven en ze af te weren met veel beleid 
en volharding. 



I I O ZANDGROND EN STEENROTS. 

2. Vreeselijker zijn de waterstroomen. Deze doen 
meer kwaad, zij ondermijnen het huis en bestormen 
het als het ware. Ps. 69 : 2, 15, 16 doen ons de be-
teekenis daarvan kennen, waar de psalmist zegt, dat 
de wateren hem tot de ziel raken en hij in het ver­
loop van den psalm ons doet gevoelen, dat het de 
vijandschap is der wereld, welke hem zoo bitter leed 
veroorzaakt. Maar ook de goddeloosheid der wereld 
wordt er mee aangeduid, als het in Ps. 32 : 6 heet: 
„in een overloop van groote wateren zullen zij hem 
niet aanraken; waarbij onze gedachten vanzelf tot 
Noach teruggaan en ons voelbaar wordt gemaakt, hoe 
de algemeene stroom van goddeloosheid en godsver­
achting slechts wordt tegengehouden door het krachtig 
vasthouden aan des Heeren eisch en recht. Dan begint 
menige ziel te wankelen, de stroom wordt te mach­
tig, de algemeene geest beukt ons geheele stelsel en 
slaat er overal gaten in. Dezelfde soort van lieden 
wordt dan kenbaar, als in den zaaier beschreven wor­
den, degenen nl. die wel hoog opgroeien, maar als 
verdrukking of vervolging komt om des woords wille, 
zoo worden zij terstond geërgerd. Toch houdt des 
dwazen huis nog stand, evenals dat des wijzen, maar 
waar hij niet tegen opgewassen is, het zijn de storm­
winden, die het ondermijnde huis met orkanenkracht 
aanvallen en ten val brengen. 

3. De stormwinden hebben een eigenaardige betee-
kenis. Zij komen onzichtbaar maar doordringend en 
onweerstaanbaar. Het zijn de beroeringen en twisten 
op allerlei gebied, zooals Spreuken 11 : 29 ons leert: 
„die zijn huis beroert, zal wind erven;" de verdeeld­
heden in den kring rondom ons, als de vader en de 
/,0011, de moeder en de dochter, de huisgenooten onder­
ling ondervinden, dat Jezus Christus is gekomen niet 



ZANDGROND EN STEENROTS. 1 I I 

om vrede maar het zwaard te brengen. Het is de 
ij delheid van al ons pogen, het pijnlijk besef van 
geen kracht van boven, geen kracht van binnen 
meer te hebben. Het zijn de hartstochten, de verbor­
gen zonden, die ons wegvoeren als de wind, gelijk 
Jesaja 57 : 13 wordt aangeduid. Maar bovenal zijn het 
de aanvechtingen, die geheimzinnige, vreeselijke krach­
ten, die zelfs de meest geoefende Christen over zich 
voelt komen en waardoor hij alles voelt wankelen, 
zoodat hij met den dichter van Ps. 55 ; 6 uitroept: 
„Vrees en beving greep mij aan en gruwen overdekt 
mij," — en wel zou wenschen duivenvleugelen te 
hebben om (zooals vs. 9 zegt) „aan den drijvenden 
wind, aan den storm" te ontkomen. Dat zijn de oogen-
blikken, waarin zelfs de fondamenten van ons geloof 
ons schijnen te begeven en wij gaan twijfelen aan 
alles, aan onze zaligheid, aan de waarheid, aan God 
zeiven. 

Maar juist in de oogenblikken van aanvechting 
blijkt het, of het huis inderdaad op een steenrots stond. 
De wijze ondervindt dan dat hij steviger staat dan hij 
zelf wist; de dwaas, dat heel zijn gebouw, hoe goed 
in elkaar gezet, verdwijnt. De val is groot, en als de 
wijze zijn huis, doorweekt van regen en waterstroom, 
weer begint te herstellen, is de ander verdwenen met 
al wat hij had. 

Waar het rechte fondament ontbrak, komt alle her­
stellen te laat. 

Zalig de man, bij wien de waarheid dieper ligt dan 
de oppervlakte. 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

Hebt ge ooit Mattheus 25 nauwkeurig bezien ? Ver­
gun mij dit met u te doen en hetgeen u wellicht 
vreemd schijnt bij den eersten oogopslag, zal u later 
zoo ik hoop duidelijk worden en met mijn opvatting 
verzoenen. 

In Mattheus 25 hebben wij drie beelden: 10 de wijze 
en de dwaze maagden, 20 de talenten en 30 het laatste 
oordeel. Alle drie hangen nauw met elkander samen. 

De Heere Jezus beschrijft er Zijn wederkomst in, ten 
tijde dat het koninkrijk Gods voltooid zal zijn. 

Eerst komt de Koning als Bruidegom, dan als Leen­
heer, eindelijk als Rechter. Als Bruidegom verwacht 
Hij dat Zijn Bruid — de gemeente — met haar lijf­
stoet, haar gevolg op Hem wachten zal en de olie in 
de lampen is het beeld der hoop. 

Als Leenheer zal Hij daarna in zijn raadsvergadering 
rekenschap vragen van zijn dienaren, wegens de talen­
ten, die Hij hun toevertrouwde, en de talenten zijn het 
beeld van de schatten des gcloo/s. 

Als Rechter zal Hij daarna op zijn troon zitten en 
zijn onderdanen voor zich doen komen, om te zien, wie-
al dan niet liefde voor Hem hebben betoond. 



URIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 1 1 3  

Wij vinden dus hoop, geloof en liefde in een andere 
volgorde dan 1 Cor. XIII: 13. 

Voor de eerste gelijkenis neemt Hij vrouwen, maag­
den; voor de tweede kiest Hij mannen en bij de voor­
stelling van het laatste oordeel valt het verschil tusschen 
mannen en vrouwen weg. 

De beide eersten staan hooger dan de laatsten gelijk 
wij straks zullen zien; geheel ten onrechte toch houdt 
men meestal degenen, die aan de rechterhand staan, 
voor de uitnemendsten, terwijl zij onder de geloovigen 
de geringsten zijn. 

Over alle drie gaat het oordeel. De maagden worden 
slechts voor de helft tot de bruiloft toegelaten. Van 
de 3 dienaars is er één, die buiten geworpen wordt, 
omdat hij met zijn talent niets had uitgericht, en in het 
laatste oordeel is er een breede schare, die aan de 
linkerzijde wordt geplaatst. 

Laat ons nu de drie gelijkenissen in bijzonderheden 
nagaan. Wij zullen slechts aanstippen en moeten aan 
den lezer overlaten de gedachten nader uit te werken. 

I. De wijze en de dwaze maagden. De olie is met 
recht het beeld der hoop, en dat de Heere Jezus juist 
maagden kiest, die niets behoeven te doen dan wach­
ten en waken, is in overeenstemming daarmede. Zij 
hebben echter de hoop levendig te houden en dit 
geschiedt door het gebed. 

„Dat is gemakkelijk werk" zegt deze of gene. Meent 
gij dat, zoo vergist gij u zeer. Van al wat het Chris­
telijk leven eischt is niets zwaarder dan bidden. Wel 
te verstaan; waarachtig bidden. Prevelen, woorden 
herhalen is niets waard. De Heidenen verstaan die 
ellendige kunst maar al te goed, doch in waarheid 
bidden, biddende de nooden en behoeften der gemeente 
op het hart dragen, er is geen zwaarder arbeid. In 

8 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

deze sombere, zondige wereld altijd de lamp der hoop 
brandende te houden en nooit te laten verflauwen, zie 
eens hoe weinig zielen daartoe in staat zijn. Petrus 
sliep, toen hij bidden moest en ook de wijze maagden 
sluimerden in. De zwaarte van die taak is juist daarin 
gelegen, dat niets en niemand van buiten den bidder 
wakker houdt, dat alles tot inslapen drijft en men 
alleen de hoop levendig kan bewaren door een zeer 
rijken voorraad van Gods Geest te bezitten. 

De Heere Jezus zelf acht die taak zoo zwaar, dat 
Hij de helft der biddende en wachtende vrouwen 
onvatbaar acht voor de bruiloft. 

Hopen en hopen is twee. Er is een opwinding, die 
een tijd lang de lamp branden doet, maar er is olie 
des H. G. noodig, om te aller ure bereid te zijn, hoe 
lang het ook duren moge. 

Toch brengen zulke bidders den hoogsten zegen 
aan. Even als de man in den vuurtoren menig schip 
voor stranden behoedt; even als een licht uit de woning 
in het donkere bosch den wandelaar den weg wijst; 
even als een ster in den nacht den stuurman zijn 
koers doet houden — even zoo zijn de innige, geloo-
vige, dierbare Mariazielen, die voor de eeuwige onzicht­
bare wereld leven en daarop geduldig wachten, voor 
allen, die met haar in aanraking komen, een heerlijke 
vertroosting. 

Daarom echter zijn de eischen voor haar veel stren­
ger dan voor anderen. De helft van haar wordt nog 
afgewezen, omdat zij juist de lampen lieten uitgaan, 
toen de bruidegom kwam. Zij mochten niet te kort 
komen, zij konden niets meer inhalen, want zij waren 
geroepen tot den lijfstoet, den bruidsstoet des Brui­
degoms, en Hij moest ten allen tijde op haar kunnen 
rekenen. 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. I 15 

Daarbij, haar slapen vertraagde des Heeren komst; 
de Hemelsche Bruidegom kan niet komen, zoo Hij 
niet biddend, ernstig, heilbegeerig verwacht wordt. 
»De Zoon des menschen als Hij komt, zal Hij ook 
geloof vinden op de aarde?" vraagt Hij elders met reden. 
Dubbel gelukkig echter die gereed zijn! Was haar 
olie het beeld der hoop, die hoop wordt bekroond 
door blijdschap, en haar loon is de iruiloft. 

II. Dc talenten. Hier staan de dienaars, die arbeiden 
tegenover de maagden, die wachten en waken moeten. 
De Heere heeft bij Zijn heengaan van de aarde aan 
Zijn Apostelen, leeraars en voorgangers Zijn goede­
ren, Zijn schatten nagelaten. Met talenten zijn niet 
bedoeld (zooals men gewoonlijk meent) des menschen 
gaven en aanleg, maar de geestelijke goederen, die 
Jezus Christus aan Zijn dienaars gaf, om die te gebrui­
ken, daarmede te werken en ze alzoo te vermeer­
deren. 

Paulus zegt daarom 1 Cor. 4:1, „Alzoo houde ons 
een iegelijk mensch als dienaars van Christus en tiit-
dcelcrs der verborgenheden Gods." 

De sleutel tot al die talenten is het geloof, en 
daarom wordt van de dienaars verlangd, dat zij met 
die geestelijke goederen vertrouwd zijn. 

Niet ieder krijgt evenveel. Het hangt af van onze 
geestelijke diepte, of wij over vele geestelijke goede­
ren, die J. C. naliet, te beschikken hebben. 

Doch alle voorgangers hebben wel te bedenken, dat 
zij geen eigenaars zijn van de goederen, die zij uit­
deden. Geen woord des levens, geen woord van ver­
troosting, geen werk of daad van waarlijk Christelijk 
gehalte kan door hen worden geput uit eigen schat, 
zij hebben zich alleen te gedragen als Christus' uit-
deelers. Daarom heeft Hij recht alles weer als Zijn 



I 16 DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

eigendom op te eischen, want zij hebben met Zijn 
geestelijk kapitaal gewerkt. 

Hun Heer en Meester is daarom zeer streng voor 
hen. Hij schonk hun veel vertrouwen, veel vraagt Hij 
van hen terug. Wat de luie, derde dienaar zegt; „ik 
wist dat Gij een hard mensch waart," mag overdreven 
zijn, Hij eischt toch niet weinig. 

Maar die getrouw is in zijn ambt en de geestelijke 
eigendommen zijns Heeren ten bate van Diens Konink­
rijk heeft beheerd, ontvangt aandeel in het bestuur 
van dat rijk. Voor hem is het loon: heerschappij oefe­
nen, met Christus regeeren: „over veel zal Ik u zet­
ten." Gelijk voor de biddende en hopende zielen het 
einde is een blijde bruiloft, zoo is voor de arbeiders 
in het geloof het einde: geestelijk bezit, geestelijk 
eigendom. 

III. Het laatste oordeel. Nadat de Koning als Brui­
degom in het inwendige van Zijn paleis Zijn bruiloft 
heeft gevierd, daarna raadsvergadering heeft gehouden 
met hen, aan wie Hij als Leenheer Zijn geld ter be­
schikking had gelaten, eer Hij nog het Koningschap 
bezat, zal Hij eindigen met een openbare zitting te 
houden vóór Zijn paleis, op den troon Zijner heerlijk­
heid, omstuwd van Zijne legerscharen. Dan heeft Hij 
te doen met de onderdanen van Zijn nieuw Koninkrijk 
en Hij zal beslissen, wie Hij daartoe al dan niet reke­
nen kan. 

Deze onderdanen zijn de minste van de drie. Zij 
heeten niet broeders of dienaren maar rechtvaardigen 
(vs. 46). Ja, zij worden nauwkeurig onderscheiden van 
de broeders in deze woorden: „voor zooveel gij dit 
aan een van deze Mijne minste broeders gedaan hebt, 
zoo hebt gij dat aan Mij gedaan." Zij zijn ook de 
groote menigte en behooren dus niet tot de edelen Zijns 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. I I 7 

Koninkrijks, immers in vs. 32 heet het: „voor hem 
zullen alle volkeren vergaderd worden." 

Zij worden niet aangesproken met den naam van 
„goede en getrouwe dienstknechten" maar met dien 
van „gezegenden des Vaders", een veel flauwer titel. 

Dat zij niet zoo hoog staan bewijst hun arbeid. Zij 
hadden zelf geen honger of dorst of gebrek of gevan­
genis geleden ter wille van Gods Koninkrijk, maar 
slechts geholpen en gesteund hen, die leden. Zeiven 
hadden zij dus brood, en kleederen en alles wat zij 
noodig hadden. 

En waarom worden zij nu zalig geprezen? Omhunno 
goede werken ? Hebben zij den Hemel verdiend door 
aan armen en ongelukkigen wel te doen ? 

Zoo denkt men vaak, maar daar staat geen woord 
van. De Heere Jezus bedoelt geen armen en ongeluk­
kigen in maar zeer bepaiald Zijn fo'öÊï&v'-v, 
nl. profeten en martelaars, die om Zijns naams wil 
lijden en strijden. 

De eenige vraag, die Christus beantwoord wil heb­
ben, is deze: bestaat er bij u geestelijk leven? Zijt 
gij vrienden van Mij ? Is uw oog open voor dehemel-
sche waarde van Mijn Koninkrijk ? Dit nu is bij hen 
gebleken alzoo te zijn uit hunne liefde voor Christus' 
broeders. 

Men kan veel doen aan armen en toch Gods kin­
deren haten. Dit is zoo vaak vertoond in dagen van 
vervolging, dat het geen bewijs van noode heeft. In 
onze dagen zal men er ook vinden, die veel liever 
armen zullen helpen dan Gods gemeente steunen. Komt 
gij voor een of anderen arme, zij zijn niet onwillig, 
maar vraag een gift voor arme ouders, die hunne 
kinderen een christelijke school willen laten bezoeken, 
zij bedanken er u hartelijk voor; wellicht zullen zij 



I IO ZANDGROND EN STEENROTS. 

2. Vreesdijker zijn de •watcrstroomen. Deze doen 
meer kwaad, zij ondermijnen het huis en bestormen 
het als het ware. Ps. 69 : 2, 15, 16 doen ons de be-
teekenis daarvan kennen, waar de psalmist zegt, dat 
de wateren hem tot de ziel raken en hij in het ver­
loop van den psalm ons doet gevoelen, dat het de 
vijandschap is der wereld, welke hem zoo bitter leed 
veroorzaakt. Maar ook de goddeloosheid der wereld 
wordt er mee aangeduid, als het in Ps. 32 : 6 heet; 
„in een overloop van groote wateren zullen zij hem 
niet aanraken; waarbij onze gedachten vanzelf tot 
Noach teruggaan en ons voelbaar wordt gemaakt, hoe 
de algemeene stroom van goddeloosheid en godsver­
achting slechts wordt tegengehouden door het krachtig 
vasthouden aan des Heeren eisch en recht. Dan begint 
menige ziel te wankelen, de stroom wordt te mach­
tig, de algemeene geest beukt ons geheele stelsel en 
slaat er overal gaten in. Dezelfde soort van lieden 
wordt dan kenbaar, als in den zaaier beschreven wor­
den, degenen nl. die wel hoog opgroeien, maar als 
verdrukking of vervolging komt om des woords wille, 
zoo worden zij terstond geërgerd. Toch houdt des 
dwazen huis nog stand, evenals dat des wijzen, maar 
waar hij niet tegen opgewassen is, het zijn de storm­
winden, die het ondermijnde huis met orkanenkracht 
aanvallen en ten val brengen. 

3. De stormnoinden hebben een eigenaardige bet.ee-
kenis. Zij komen onzichtbaar maar doordringend en 
onweerstaanbaar. Het zijn de beroeringen en twisten 
op allerlei gebied, zooals Spreuken 11 : 29 ons leert: 
„die zijn huis beroert, zal wind erven;" de verdeeld­
heden in den kring rondom ons, als de vader en de 
zoon, de moeder en de dochter, de huisgenooten onder­
ling ondervinden, dat Jezus Christus is gekomen niet 



ZANDGROND EN STEENROTS. I I I 

•om vrede maar het zwaard te brengen. Het is de 
ijdelheid van al ons pogen, het pijnlijk besef van 
geen kracht van boven, geen kracht van binnen 
meer te hebben. Het zijn de hartstochten, de verbor­
gen zonden, die ons wegvoeren als de wind, gelijk 
Jesaja 57 : 13 wordt aangeduid. Maar bovenal zijn het 
de aanvechtingen, die geheimzinnige, vreeselijke krach­
ten, die zelfs de meest geoefende Christen over zich 
voelt komen en waardoor hij alles voelt wankelen, 
zoodat hij met den dichter van Ps. 55 : 6 uitroept: 
„Vrees en beving greep mij aan en gruwen overdekt 
mij," — en wel zou wenschen duivenvleugelen te 
hebben om (zooals vs. g zegt) „aan den drijvenden 
wind, aan den storm" te ontkomen. Dat zijn de oogen-
blikken, waarin zelfs de fondamenten van ons geloof 
ons schijnen te begeven en wij gaan twijfelen aan 
alles, aan onze zaligheid, aan de waarheid, aan God 
zeiven. 

Maar juist in de oogenblikken van aanvechting 
blijkt het, of het huis inderdaad op een steenrots stond. 
De wijze ondervindt dan dat hij steviger staat dan hij 
zelf wist; de dwaas, dat heel zijn gebouw, hoe goed 
in elkaar gezet, verdwijnt. De val is groot, en als de 
wijze zijn huis, doorweekt van regen en waterstroom, 
weer begint te herstellen, is de ander verdwenen met 
al wat hij had. 

Waar het rechte fondament ontbrak, komt alle her­
stellen te laat. 

Zalig de man, bij wien de waarheid dieper ligt dan 
de oppervlakte. 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

Hebt ge ooit Mattheus 25 nauwkeurig bezien? Ver­
gun mij dit met u te doen en hetgeen u wellicht 
vreemd schijnt bij den eersten oogopslag, zal u later 
zoo ik hoop duidelijk worden en met mijn opvatting 
verzoenen. 

In Mattheus 25 hebben wij drie beelden: 10 de wijze 
en de dwaze maagden, 20 de talenten en 30 het laatste 
oordeel. Alle drie hangen nauw met elkander samen. 

De Heere Jezus beschrijft er Zijn wederkomst in, ten 
tijde dat het koninkrijk Gods voltooid zal zijn. 

Eerst komt de Koning als Bruidegom, dan als Leen­
heer, eindelijk als Rechter. Als Bruidegom verwacht 
Hij dat Zijn Bruid — de gemeente — met haar lijf­
stoet, haar gevolg op Hem wachten zal en de olie in 
de lampen is het beeld der hoop. 

Als Leenheer zal Hij daarna in zijn raadsvergadering 
rekenschap vragen van zijn dienaren, wegens de talen­
ten, die Hij hun toevertrouwde, en de talenten zijn het 
beeld van de schatten des gcloofs. 

Als Rechter zal Hij daarna op zijn troon zitten en 
zijn onderdanen voor zich doen komen, om te zien, wic-
al dan niet liefde voor Hem hebben betoond. 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 113 

Wij vinden dus hoop, geloof en liefde in een andere 
volgorde dan 1 Cor. XIII: 13. 

Voor de eerste gelijkenis neemt Hij vrouwen, maag­
den; voor de tweede kiest Hij mannen en bij de voor­
stelling van het laatste oordeel valt het verschil tusschen 
mannen en vrouwen weg. 

De beide eersten staan hooger dan de laatsten gelijk 
wij straks zullen zien; geheel ten onrechte toch houdt 
men meestal degenen, die aan de rechterhand staan, 
voor de uitnemendsten, terwijl zij onder de geloovigen 
de geringsten zijn. 

Over alle drie gaat het oordeel. De maagden worden 
slechts voor de helft tot de bruiloft toegelaten. Van 
de 3 dienaars is er één, die buitengeworpen wordt, 
omdat hij met zijn talent niets had uitgericht, en in het 
laatste oordeel is er een breede schare, die aan de 
linkerzijde wordt geplaatst. 

Laat ons nu de drie gelijkenissen in bijzonderheden 
nagaan. Wij zullen slechts aanstippen en moeten aan 
den lezer overlaten de gedachten nader uit te werken. 

I. De -csjijze en de dwaze maagden. De olie is met 
recht het beeld der hoop, en dat de Heere Jezus juist 
maagden kiest, die niets behoeven te doen dan wach­
ten en waken, is in overeenstemming daarmede. Zij 
hebben echter de hoop levendig te houden en dit 
geschiedt door het gebed. 

„Dat is gemakkelijk werk" zegt deze of gene. Meent 
gij dat, zoo vergist gij u zeer. Van al wat het Chris­
telijk leven eischt is niets zwaarder dan bidden. Wel 
te verstaan: waarachtig bidden. Prevelen, woorden 
herhalen is niets waard. De Heidenen verstaan die 
ellendige kunst maar al te goed, doch in waarheid 
bidden, biddende de nooden en behoeften der gemeente 
op het hart dragen, er is geen zwaarder arbeid. In 

8 



i i 4  DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

deze sombere, zondige wereld altijd de lamp der hoop 
brandende te houden en nooit te laten verflauwen, zie 
eens hoe weinig zielen daartoe in staat zijn. Petrus 
sliep, toen hij bidden moest en ook de wijze maagden 
sluimerden in. De zwaarte van die taak is juist daarin 
gelegen, dat niets en niemand van buiten den bidder 
wakker houdt, dat alles tot inslapen drijft en men 
alleen de hoop levendig kan bewaren door een zeer 
rijken voorraad van Gods Geest te bezitten. 

De Heere Jezus zelf acht die taak zoo zwaar, dat 
Hij de helft der biddende en wachtende vrouwen 
onvatbaar acht voor de bruiloft. 

Hopen en hopen is twee. Er is een opwinding, die 
een tijd lang de lamp branden doet, maar er is olie 
des H. G. noodig, om te aller ure bereid te zijn, hoe 
lang het ook duren moge. 

Toch brengen zulke bidders den hoogsten zegen 
aan. Even als de man in den vuurtoren menig schip 
voor stranden behoedt; even als een licht uit de woning 
in het donkere bosch den wandelaar den weg wijst; 
even als een ster in den nacht den stuurman zijn 
koers doet houden — even zoo zijn de innige, geloo-
vige, dierbare Mariazielen, die voor de eeuwige onzicht­
bare wereld leven en daarop geduldig wachten, voor 
allen, die met haar in aanraking komen, een heerlijke 
vertroosting. 

Daarom echter zijn de eischen voor haar veel stren­
ger dan voor anderen. De helft van haar wordt nog 
afgewezen, omdat zij juist de lampen lieten uitgaan, 
toen de bruidegom kwam. Zij mochten niet te kort 
komen, zij konden niets meer inhalen, want zij waren 
geroepen tot den lijfstoet, den bruidsstoet des Brui­
degoms, en Hij moest ten allen tijde op haar kunnen 
rekenen. 



DRIE ZUIVER GETROKKEX BEELDEN. I 15 

Daarbij, haar slapen vertraagde des Heeren komst; 
de Hemelsche Bruidegom kan niet komen, zoo Hij 
niet biddend, ernstig, heilbegeerig verwacht wordt. 
»De Zoon des menschen als Hij komt, zal Hij ook 
geloof vinden op de aarde?" vraagt Hij elders met reden. 
Dubbel gelukkig echter die gereed zijn! Was haar 
olie het beeld der hoop, die hoop wordt bekroond 
door blijdschap, en haar loon is de bruiloft. 

II. Dc talenten. Hier staan de dienaars, die arbeiden 
tegenover de maagden, die wachten en waken moeten. 
De Heere heeft bij Zijn heengaan van de aarde aan 
Zijn Apostelen, leeraars en voorgangers Zijn goede­
ren, Zijn schatten nagelaten. Met talenten zijn niet 
bedoeld (zooals men gewoonlijk meent) des menschen 
gaven en aanleg, maar de geestelijke goederen, die 
Jezus Christus aan Zijn dienaars gaf, om die te gebrui­
ken, daarmede te werken en ze alzoo te vermeer­
deren. 

Paulus zegt daarom 1 Cor. 4:1, „Alzoo houde ons 
een iegelijk mensch als dienaars van Christus en zut-
deelers der verborgenheden Gods." 

De sleutel tot al die talenten is het geloof, en 
daarom wordt van de dienaars verlangd, dat zij met 
die geestelijke goederen vertrouwd zijn. 

Niet ieder krijgt evenveel. Het hangt af van onze 
geestelijke diepte, of wij over vele geestelijke goede­
ren, die J. C. naliet, te beschikken hebben. 

Doch alle voorgangers hebben wel te bedenken, dat 
zij geen eigenaars zijn van de goederen, die zij uit­
deden. Geen woord des levens, geen woord van ver­
troosting, geen werk of daad van waarlijk Christelijk 
gehalte kan door hen worden geput uit eigen schat, 
zij hebben zich alleen te gedragen als Christus' uit-
deelers. Daarom heeft Hij recht alles weer als Zijn 



I 16 DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

eigendom op te eischen, want zij hebben met Zijn 
geestelijk kapitaal gewerkt. 

Hun Heer en Meester is daarom zeer streng voor 
hen. Hij schonk hun veel vertrouwen, veel vraagt Hij 
van hen terug. Wat de luie, derde dienaar zegt: „ik 
wist dat Gij een hard mensch waart," mag overdreven 
zijn, Hij eischt toch niet weinig. 

Maar die getrouw is in zijn ambt en de geestelijke 
eigendommen zijns Heeren ten bate van Diens Konink­
rijk heeft beheerd, ontvangt aandeel in het bestuur 
van dat rijk. Voor hem is het loon: heerschappij oefe­
nen, met Christus regeeren: „over veel zal Ik u zet­
ten." Gelijk voor de biddende en hopende zielen het 
einde is een blijde bruiloft, zoo is voor de arbeiders 
in het geloof het einde: geestelijk bezit, geestelijk 
eigendom. 

III. Het laatste oordeel. Nadat de Koning als Brui­
degom in het inwendige van Zijn paleis Zijn bruiloft 
heeft gevierd, daarna raadsvergadering heeft gehouden 
met hen, aan wie Hij als Leenheer Zijn geld ter be­
schikking had gelaten, eer Hij nog het Koningschap 
bezat, zal Hij eindigen met een openbare zitting te 
houden vóór Zijn paleis, op den troon Zijner heerlijk­
heid, omstuwd van Zijne legerscharen. Dan heeft Hij 
te doen met de onderdanen van Zijn nieuw Koninkrijk 
en Hij zal beslissen, wie Hij daartoe al dan niet reke­
nen kan. 

Deze onderdanen zijn de minste van de drie. Zij 
heeten niet broeders of dienaren maar rechtvaardigen 
(vs. 46). Ja, zij worden nauwkeurig onderscheiden van 
de broeders in deze woorden: „voor zooveel gij dit 
aan een van deze Mijne minste broeders gedaan hebt, 
zoo hebt gij dat aan Mij gedaan." Zij zijn ook de 
groote menigte en behooren dus niet tot de edelen Zijns 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 117 

Koninkrijks, immers in vs. 32 heet het: „voor hem 
zullen alle volkeren vergaderd worden." 

Zij worden niet aangesproken met den naam van 
„goede en getrouwe dienstknechten" maar met dien 
van „gezegenden des Vaders", een veel flauwer titel. 

Dat zij niet zoo hoog staan bewijst hun arbeid. Zij 
hadden zelf geen honger of dorst of gebrek of gevan­
genis geleden ter wille van Gods Koninkrijk, maar 
slechts geholpen en gesteund hen, die leden. Zeiven 
hadden zij dus brood, en kleederen en alles wat zij 
noodig hadden. 

En waarom worden zij nu zalig geprezen? Om hunne 
goede werken ? Hebben zij den Hemel verdiend door 
aan armen en ongelukkigen wel te doen ? 

Zoo denkt men vaak, maar daar staat geen woord 
van. De Heere Jezus bedoelt geen armen en ongeluk­
kigen in het algemeen, maar zeer bepaald Zijn broeders. 
nl. profeten en martelaars, die om Zijns naams wil 
lijden en strijden. 

De eenige vraag, die Christus beantwoord wil heb­
ben, is deze: bestaat er bij u geestelijk leven? Zij: 
gij vrienden van Mij ? Is uw oog open voor de hemel-
sche waarde van Mijn Koninkrijk ? Dit nu is bij hen 
gebleken alzoo te zijn uit hunne liefde voor Christus' 
broeders. 

Men kan veel doen aan armen en toch Gods kin­
deren haten. Dit is zoo vaak vertoond in dagen van 
vervolging, dat het geen bewijs van noode heeft. In 
onze dagen zal men er ook vinden, die veel liever 
armen zullen helpen dan Gods gemeente steunen. Komt 
gij voor een of anderen arme, zij zijn niet onwillig, 
maar vraag een gift voor arme ouders, die hunne 
kinderen een christelijke school willen laten bezoeken, 
zij bedanken er u hartelijk voor; wellicht zullen zij 



118 DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 

hen zelfs tegenwerken of belasteren zoo hard zij kunnen. 
Daaruit blijkt, dat zij wel uit menschelijke goedhar­

tigheid handelen, maar niet uit een beginsel des 
eeuwigen levens. Het Koninkrijk Gods, de prediking 
des Evangelies, het brengen van Gods woord tot ver­
lorenen, gevallenen, heidenen, dat alles laat hen vol­
komen koud, ja wekt hun tegenzin op. 

Daarom wordt de voorstelling van het laatste oor­
deel zeer slecht begrepen, als men er in leest, dat de 
mensch door armen en ongelukkigen te helpen den 
hemel kati beërven. Er staat veeleer het tegendeel. 
Jezus heeft nooit dc armen in het algemeen als Zijn 
plaatsvervangers op aarde beschouwd. Integendeel, Hij 
trekt juist een lijn tusschen de armen en Zich zeiven, 
als Hij (Mth. 26, 11) zegt: »de armen hebt gij altijd 
bij u, maar Mij hebt gij niet altijd." 

Maar de Heiland maakt Zich één met Zijn gemeente, 
Zijn broeders, die om Zijnentwil honger, dorst, vreem­
delingschap, gevangenis lijden, en indien nu iemand 
deze broeders, door de wereld gesmaad en veracht, 
liefheeft, zoo toont hij daarmede, dat ook zijn oogen 
zijn opengegaan voor de eeuwige geestelijke dingen. 

Wat deze rechtvaardigen daarom aan de broeders 
des Heeren deden, was niet veel bijzonders, want zij 
gaven van hun overvloed, en het goede werk had niet 
veel waarde, wanneer men het wilde berekenen. 
Daarbij, zij zei ven hadden niets te lijden en bleven 
buiten de verdrukking, maar uit een geestelijk oog­
punt bezien kreeg het waarde, want zij bewezen te 
begrijpen wat de wereld niet begrijpt. Zij zouden, als 
Jezus Christus zelf daar geweest ware. Hem niet heb­
ben verworpen. Op grond van hun geestelijken staat 
zegt daarom de Heere: »gij hebt dit aan Mij gedaan." 

Het is dus een bewijs van Zijne groote mildheid. 



DRIE ZUIVER GETROKKEN BEELDEN. 119 

dat Hij zelfs zulk een onbeduidende liefde, zulk een 
geringe toewijding aan Zijn Koninkrijk als een teeken 
van geestelijk leven wil aanmerken. Wel behoorenzij 
niet tot den bruidsstoet of tot de keurbende; wel wor­
den zij niet toegelaten tot het inwendige van Zijn 
paleis, of tot het deelen in Zijn heerschappij, maar zij 
krijgen hetgeen waar zij niet op hadden kunnen reke­
nen, nl. het leven. Elders heet het: wie zijn leven 
verliezen zal om Mijnentwil, die zal het vinden. Dat 
hadden zij juist niet gedaan, zij hadden hun leven 
behouden. Maar toch worden hun liefdebewijzen hun 
hoog aangerekend en heet het, dat ook deze recht­
vaardigen het eeuwige leven, dat hun niet toekwam, 
beërven zullen. 

Omgekeerd zijn al die aan de linkerhand staan geen 
hardvochtige en ongevoelige menschen; zij wisten niet, 
dat zij Jezus ooit hadden veronachtzaamd; wie weet hoe­
veel armen zij bedeeld hadden. Maar dit is hun fout: 
Jezus Christus wandelt altijd rond op aarde, verborgen 
in Zijn geloovigen en zij hebben dezen altijd miskend, 
ja het is hun niet in de gedachte gekomen, dat die ver­
achten, vervolgden Jezus' broeders konden wezen. Hun 
oog was blind voor de geestelijke dingen en daarom 
kunnen zij in dat koninkrijk niet komen, dat een weder­
geboren hart eischt, zelfs om het te kunnen zien. 



mmt 









-•V-


