




BIBLIOTHEEK 
NED. HERV, KERK 

s . cv, , 

ysJm 





IN DE SCHADUWE DES DOODS. 

i 
I 

M E D I T A T I Ë N  

VOOR DE KMIKENKAMER M BIJ HET STEREBED. 

S 
D". A. KUYPER. 

Al ging ik ook in eon dal der sehaduwe 
dos doods, ik zou geen kwaad vreezen. 

Ps. 23 : 4. 

BIOUOTJiEEK 
N£D. HERV, KCRK 

TWEEDE DRUK. 

BOEKHANDEL 
AMSTERDAM. VOORHEEN PRETORIA. 

HÜVEKER & WORMSER. 

. n . . 

/S M Z o 



sm*m 

mssmmm: • - ', • . WA' • 

^MŜ Ês 

• H 



L. S. 
Nog niet een jrrooi des doods; zelfs nog niet ten doode 

(jeyrepen; maar zóó. dat toch de dood zijn sombere schaduw 
reeds over u werpt. 

Zoo is liet bij liet sterfbed. 

Zoo is het bij den aanvang in elke ziekenkamer. 
En daarom moet tegen die macht des doods bij elk sterf­

bed en in elke ziekenkamer liet geklank van den Vorst des 
Levens uitgaan. 

Vandaar deze bundel met het opschrift: In de Vallei der 

Schaduwe des Doods. Meditatiën in den trant van wat ik 

vroeger gaf in Honing uit den Rotssteen; in Dagen van 

Cioede Boodschap; in den Gomer voor den Sabbath; en in 
Distel en Mirt. * 

Wat we uit vroegere eeuwen voor de krankenkamer en 
voor het sterfbed als erfenis ontvingen, spreekt niet meer 
ónze taal; en, boe innig en diep gedacht bet ook zij, toch 
is liet voor veler oor te stroef geworden. Eer ze den zin 
vatten, is de bekoring er van voor ben weg. Zoo grijpt het 

niet aan; sleept niet meer meê; en stemt, noch steunt, noch 
sticht den verborgen mensch des harten. 

En ook, wat, meest uit Engelsche methodistische geschriften 



overgezet, als vrucht van het geestelijk leven dezer eeuw tot 
ons overkwam, was te weinig uit den sappigen wortel van 
onze rijke Gereformeerde belijdenis opgebloeid, om ons. Cal­
vinisten, die soort lectuur te bieden, waar ons hart om riep. 

Vandaar de poging, hier aangewend, om althans iets te 
geven, dat bij aanvang de bestaande leemte kon aanvullen. 
Een reeks meditatiën. Eerst, om te weenen met de weenen­
den, geschreven voor anderen op wier levensweg ik zag dat 

do Dood zijn sombere schaduw wierp, hetzij ze weer uit­
kwamen in het vroolijk licht, of de vallei tot aan liet graf 

toe voleindden; later, nadat ik zelf bij liet graf van een 
onvergetelijk kind geweend had, uit eigen zielservaring vol­

tooid. 
Vinde dit boekske bij menig krankbed een geopend oor. 

Spreke het menig worstelaar toe in dien bangen strijd, 
waartegen geen geweer is. En druppele het, ook bij het 

sterven, en na het heengaan, van wie ons van het hart 
worden gescheurd, balsem in de wonde van wie achterbleef. 

KUYPER. 
AMSTERDAM, 28 Juni 1803. 



I N H O U D .  

Bladz. 

I. ludicn fjij zonder kasfijcliug zijl 1 
GocMelflke kasty<ling. 

I I .  H i j  b e w n a r t  u l l e  z i j n e  b e e n d e r e n  5  
Ook uw lichaam in Gods hand. 

UT. Mijns levens kraeht 9 
Uws levens kracht. 

I V .  D e  z i e l  d e s  m e n s c h e n  i s  e e n  l u m p  d e s  l i e e r e n  .  .  1 3  
Ziel en lichaam. 

V. Van niemand kunnen genezen worden 17 
De Heere onze Medicynmeester. 

\I. Een klomp vijgen 31 
Geuezüifj door middelen. 

VIL A eel geleden van vele medieijnmeesters 35 
Onze artsen. 

V U L  G e l i j k  e e n  w e v e r  z i j n  w e b  3 9  
Onverwachte dood. 

IX. Gaande gelijk hij gekomen was 33 
Is uw taak voleind? 

X. Tot aan de poorten des doods gekomen 37 
De plage Gods. 

XI. De tijd mijner ontbinding is aanstaande 41 
Mets verzwijgen. 

XII. Draag hem tot zijne moeder 45 
Het kranke kind. 



Bladz. 

XIII.. Zij had het hard in haar baren 50 
Hard in haar baren. 

\IV. Kwaad dat krankheid aanbrengt 54 

Ziekte en zonde.-

XV Smelten als een mot 58 

Verkwijnen. 

XVI. Ren testament is vast in de dooden ...... fil 

Uw testament. 

XVII. Zoekt den Heere, terwijl Hij te vinden is ... . 65 

Bekeering op hot krankbed. 

Will. Mijn weeklage veranderd in een rei 
Weer opgericht. 

XIX. De Heere is aan allen goed 71 
Rusten in Gods bestel. 

XX. Gij hieldt mijn oogen wakende 77 
Slapelooze nachten. 

XXL De geest eens mans zal zijue krankheid ondersteunen. 81 

Geestkracht. 

X X l i .  M o e i l i j k e  v e r t r o o s t e r s  8 5  
Moeilijke vertroosters. 

X.XIll. Een scherpe doorn in liet vleeseli 80 
Satan in ons lijden. 

XXIV. Ziende op den oversten Leidsman ^ 
Het lijden en de man van Smarte. 

XXV. Omdat Hij zijne ziel uitgestort heeft in den dood . 97 

Golgotha. 

XXVI. Die psalmen geeft in den naeht 1('1 

Het waken. 

XXVII. Krank en gij hebt Mij bezocht -105 
Onze kranken verplegen. 

X X V I I I .  I n  z i j n e  k r a n k h e i d  v e r a n d e r t  G i j  z i j n  g a n s c h e  l e g e r .  1 0 9  
In zyn krankheid verandert Gij zijn leger. 



•^•TTTÏPV 

Bladz. 
XXIX. Dat ik mij verkwikke, eer dat ik heenga, .... 113 

Eon laatste helder oogenblik. 

XXX. Welke de mate mijner dage zij 116 
Ook gy moet sterven. 

i 
XXXI. Ziet, de Rechter staat voor de deur 120 

Ziet de Rechter staat voor de deur. 

XXXII. Voleind, om aan zijn zonen bevelen te geven . . 123 
Om ons sterfbed. 

XXXIII. Dood, waar is uw prikkel? 128 
De prikkel des doods. 

XXXIY. In welke ure gij het niet meent 132 
Plotselinge dood. 

XXXV. Zend uw sikkel en maai 136 
Zend uw sikkel en maai. 

XXXVI. Hij leide zijne voeten samen op het bed 139 
Het sterfbed. 

XXXVII. Him sterkte ter tijd van benauwdheid 144 
Overwinning door het geloof. 

XXXVIII. Hij gaf den geest 148 
Het geven van den geest. 

XXXIX. Te sterven is mij gewin 152 
Het sterven gewin. 

XL. tiet einde van dien man zal vrede zijn! 156 
Het einde van dien man was vrede. 

XLI. Heden met mij in het Paradijs 160 
Is hij behouden? 

XLII. Gelijk een bloem des velds 164 
Een bloem des velds. 

XLIIL Hij verbindt ze in hunne smarten 168 
De Heere verbindt uw smarte. 

XLIV. Innerlijk bewogen 172 
Onze tranen. 



Bladz. 

XLV. Eon Eechter der weduwen ^7fi 
Weduwe geworden. 

XLVI. Gezaaid in verderfelijkheid 180 
Gezaaid in verderfelijkheid. 

XLYII. In de keure onzer graven 184 
Een eigen graf. 

XL VUL Als engelen Gods 188 
Het weerzien. 

XLTX. Overkleed te worden 193 
Overkleed worden. 

L. Niet bedroefd als de anderen 196 

Rouwdragen. 



1. 

Indien gij zonder kastijding zijt 

GODDELIJKE KASTIJDING. 

Maar indien gij zonder kastijding zijt, 
welke allen deelachtig zijn geworden, zoo 
zijt gij dan bastaarden, en niet zonen. 

Hebr. 12 : 8. 

„Bastaard" is een hard woord, om het ia Christus' kerk te bezigen; 
en toch is het er volkomen op zijn plaats; want „bastaard" is de 
eigenlijke naam voor een hypocriet, of, om het nog zuiverder te 
nemen, voor een iegelijk, die de uitwendige kerk verkiest, zonder 
tot de inwendige kerk te behooren. 

De kerk treedt dan in het beeld van de vrouwe op, die God tot 
„haar man" heeft, gelijk de Schrift dit van de dochter Zions zegt. 
Maar deze vrouw verontreinigt haar paden, loopt haar boelen na, en 
nu baart ze een onheilig kroost, dat wel in haar gezin opgroeit, maar 
huiten het kindschap Gods staat. 

Die beide soort kinderen moeten dus een eigen merktceken hebben; 
want de echte kinderen krijgen de erfenis, de bastaard krijgt die niet; 
en het is nu met het oog hierop, dat de heilige apostel u gebiedt, 
een dier merkteekenen in de kastijding te zoeken. 

Als ge een man doende ziet, om een kind, niet uit boosheid te 
slaan, maar met kalmte te kastijden, dan weet ge tien tegen één, dat 
die man de vader van dat kind is; en dan weet ge dit zoo goed als 
zeker, ook al hadt ge noch dat kind noch dien man ooit gezien; ja 
al waart ge getuige van zulk een tafereel in een ganseh ver en 
vreemd land. 

Het recht cn de plicht van die kastijding ligt in den aard van het 
vaderschap, in verband met de zondige natuur, waarin elk kind 
opgroeit. En zoo in deze macht van het vaderschap als in deze ver­
houding tot het zondige kind, is de vader op aarde niets dan een 
zwak schaduwbeeld van den Vader in de hemelen, wiens macht over 
zijn kind volstrekt is, en tegenover wien het kind in nog veel onheiliger 
gestalte overstaat. 

Zoo is het dus geheel natuurlijk, dat God de Heere in zijn kerk 
kastijdt al wat in zijn hemelsch kindschap staat. En indien ge in de 

1 



3 

kerk personen ziet leven, die de Vader in den hemel voorbijgaat, en 
aan wie Hij nooit een kastijding toedient, dan ligt hierin alle grond 
om te zeggen; Dan zal die man of vrouw yei'n kind van dien 
Vader zijn. 

En daarom nu zegt de apostel: „Indien gij (namelijk in Gods kerk) 
zonder kastijding zijt, welke allen (alle kinderen van God) deelachtig 
zijn geworden, zoo zijt gij dan bastaarden en niet zonen." 

Hoe is dit gemeend? 
Heeft de apostel met te spreken van lieden, die zonder kastijding 

zijn, het oog op die enkele wereldlingen, waarvan Asaf zong; „Daar 
zijn geen banden tot hun dood toe, en zij zijn niet in moeite als 
andere mensehenkinderen ?" 

Stellig niet. 
Dan immers zou de ervaring moeten leeren dat alleen Gods kinderen 

uit den beker des lijdens dronken, en dat alle lieden der wereld, van 
de wieg naar het graf, over een pad met rozen wandelden. Wat niet 
zoo is. Want ook onder de lieden der wereld is veel bitter geklag ea 
somber lijden. Ook van hen geldt het: „Door uwen toorn vergaat ons 
kwijnend leven." En omgekeerd zijn er heel wat kinderen Gods, die, 
zoo ge ze vergelijkt met menig kind der wereld, bijna geen lijden 
gekend hebben. 

Zoo opgevat, zoudt ge dus een gansoh verkeerden maatstaf aan­
leggen en uitkomen bij een ganseh valsehe conclusie. Een conclusie, 
die er de bekeerde ziel dan toe voeren zou, om het lijden te gaan 
inroepen, om de smart te gaan begeeren, en als het kruis niet kwam, 
het door roekelooze zelfkastijding te gaan zoeken. 

Heel deze onware tegenstelling moet ge derhalve geheel opzij zetten. 
Er is hier geen sprake van lieden die wel, en lieden die yeen 
tegenspoed kennen; maar van personen met, en personen zonder 
KASTIJDING. 

Een kastijding nu is heel iets anders dan een teug uit den beker 
des lijdens. Als een man van vijftig jaren door een ander op den 
weg wordt aangevallen en hard door hem geslagen w ordt, zal het noch 
hemzelf, noch iemand in de gedachte komen, om te zeggen, dat die 
man gekastijd is. 

Of ook, als een slechte vader, verhit van den sterken drank thuis­
komt, en hij wil nu ook zijn kinderen dwingen om te drinken, en 
ze weigeren dit, en hij slaat ze daarom, dan zal het niemand in cien 
zin komen, om dit een vaderlijke kastijding te noemen. 

Kastijding is er dan eerst en dan alleen, als mij een tuchtiging 
overkomt van iemand, die over mij te zeggen heeft, en zoo mijn 
consciëntie mij getuigt, dat ik het verdiend heb. 



3 

En hiermee is het npostolisehe woord ons duidelijk geworden. 
Nu tooh wil het volstrekt niet zeggen, dat o-e te zekerder van uw 

kindschap zijt, naarmate ge te banger lot op de aarde hebt te dragen; 
want er zijn heel wat booswichten geweest, die een vreeslijk, heel wat 
ondeugende mensehen, die een ontzettend lot hadden te dragen, en 
die toch niets van een kind van God hadden. 

Maar hier volgt uit, dat een kind van God alle verijdeling van 
zijn plannen; alle struikelblok op zijn weg; alle onaangename ont­
moeting; allen tegenspoed, waarmee hij te worstelen heeft; kortom, al 
wat zijn geluk onvolkomen doet zijn, beschouwt als niet behoorende 
bij zijn staat als kind van God, en het dus ondergaat als iets dat 
eigenlijk vreemd aan zijn staat is. 

Dat hij voorts ook deze kleine en gewone hindernissen aanziet 
voor iets, dat hem niet de menschen aandoen, en dat ook niet bij 
geval hem overkomt, maar als over hem gebracht door zijnen Yader 
in de hemelen, die immers machtig was hem dit alles te sparen, 
maar het blijkbaar nuttig en noodig voor hem keurt, dat hij het 
ondergaat. 

En eindelijk dat hij alzoo in alles wat aan zijn volkomen geluk 
ontbreekt of hapert, een rechtstreeksche daad van zijn God ziende, 
zjch in zijn consciëntie geslagen gevoelt, erkent en belijdt dat hij het 
door zijn zonde verdiend heeft; dat het, om hem vau de zonde af te 
schrikken, noodig voor hem is; en deswege in stille verbrijzeling de 
hand kust die hem slaat. 

Vindt ge nu iemand, die naar het oordeel der wereld, er wel aan 
toe is; ruim zich bewegen kan; gezond van lijf en leden is; een 
prettig huisgezin heeft; en een eervolle positie bekleedt; die ja soms 
ook wel met die kleine bitterheden, teleurstellingen en onaangenaam­
heden van het leven te worstelen heeft, maar dit alles aanziet voor 
de gewone doornen, die altoos zitten aan den tak, waarop de rozen 
bloeien; zich daar dus over heen zet; en er zelfvoldaan om lacht; 
dan is er alle grond voor het vermoeden, dat deze man in Gods 
huisgezin geen kind van den Vader in de hemelen, maar een 
iastaard is. 

Dan toch hebt ge te doen met een mensch, die met een zeer 
beperkt en klein geluk vrede neemt, en dus geen denkbeeld blijkt te 
hebben van de heerlijkheid, die eigenlijk bij een kind van God past. 
Dan blijkt het een man te zijn, die deze gewone bitterheden des 
levens aanziet voor iets, dat van het geval of van het noodlot of van 
de menschen komt, en die er niet bij denkt aan zijn hemelschen 
Vader. En dan merkt ge aan alles, dat hij insteê van er met zijn 
consciëntie op in te gaan, en zich onder al deze bittere druppelen, 



4 

die in zijn beker gemengd worden, te verootmoedigen, buiten zijn 
ziel om leeft, en het afdoet met een hooghartigen glimlach. 

Vindt ge daarentegen een man of vrouw, die de stoute pretentie 
hebben, dat hun geluk eigenlijk volkomen zou moeten zijn; die 
daarbij dag aan dag, uiterst fijngevoelig als ze zijn, beseffen hoe 
allerlei hen deert, hun beker vergalt en hun op den weg tegen is; 
en die toch, wel verre van hierdoor zwartgallig of ontevreden te 
worden, integendeel, in dit alles Gods bestel, het doen van hun Vader 
in de hemelen zien, en er zich stil, eerbiedig onder vernederen, om 
er steeds een prikkel tot nauwgezetter leven aan te ontleenen; dan 
merkt a:e wel, dat ge met gee>t, bastaarden te doen hebt, maar met 
echte kinderen van uw God. 

En vraagt ge, waarom dan op enkele van Gods kinderen het kruis 
zoo bitter hard neerkomt, terwijl anderen toch, betrekkelijk, een zoo 
weinig tegenspoedia; leven hebben, dan is die vraag zelf reeds godde­
loos, als ze een bedillen van Gods voorzienig bestuur bedoelt. 

Kleuters van 6, 7 en S jaar, die niet begrijpen waarom vader zus 
en moeder zoo deed, en nu saam tot de conclusie komen, dat hun 
ouders het mis hadden, zijn geen kinderen, maar kleine wijsneuzen. 

En hoeveel te meer maken wij ons dan niet tot een bespotting, 
zoo wij, nietige kinderen der menschen, het doen vol majesteit van 
den hoogen God willen bedillen. 

Doet ge die vraag daarentegen, om temidden van de stormen des 
levens een kompas te hebben, merk dan op drieërlei. 

Vooreerst hierop, dat het klinken van de nagels in ijzer sterker 
slag eischt dan het slaan van een spijker in wagenschot. Zijn er dus-
twee kinderen Gods, wier hart ongelijk in verharding is, zoodat de 
één met ijzer, de ander met het weekere wagenschot kan vergeleken, 
dan is het volkomen natuurlijk, dat de één veel harder moet geslagen 
dan de ander. 

ïen tweede weet ge ook wel, dat een diamant veel moeilijker te 
slijpen is dan een stuk kristal. Op een diamant moet tien- en twintig­
maal meer kracht gezet. 

Nu weet ge uit Jezus' gelijkenis, dat niet alle kinderen Gods gelijk 
zijn. Eens zullen ze blinken als starren in het uitspansel, maar niet 
aile sterren zijn in fonkeling gelijk. 

Er ligt dus niets onnatuurlijks, maar iets zeer begrijpelijks in, dat 
God op zijn diamanten sterker slijpt dan op zijn kristallen lenzen. 
Deed Hij het niet, de diamant zou zijn glans nooit doen schitteren. 

En ten derde, de heelmeester werkt uitwendig, als er uitwendige 
verzwering of ontwrichting is; maar de geneesheer inwendig, als-
uiterlijk alles heel bleef, maar het bederf van binnen schuilt; en 
beiden doen dit naar de gesteldheid van den patiënt is. En zoo nu 



5 

kan het ook onder Gods kinderen zijn, dat de één in zijn uitwendig 
lot zeer hard wordt aangegrepen en de ander bijna niet, en dat 
toch die andere niet minder lijdt, maar met een lijden, dat ge zoo 
niet merkt. 

11. 

Kij bewaart alle zijne beenderen. 

OOK UW LICHAAM IX GODS HAXD. 

Hij bewaart alle zijne beenderen; niet een 
van die wordt gebroken. Psalm 34 : 21. 

Toen de Romeinsche soldaten hun taak op Golgotha als afgeloopen 
beschouwden, gingen ze over tot het stukslaan van de beenen der 
kruiselingen. 

Dit was hun zoo voorgeschreven; deels als daad van barmhartig­
heid, om op die wijs aan het nameloos lijden der kruiselingen een 
einde te maken. Ze deden dit dan ook alleen, als er in de gekruiste 
personen nog eenig teeken van leven was: en deden het niet, zoo 
overtuigend bleek, dat de kruiseling reeds dood was. 

Toch was het niet enkel barmhartigheid. Er sprak ook laatdun­
kende ruwheid in. De dood van de gevonniste personen moest ge­
constateerd zijn. En nu vond de wreede baldadigheid er lust in, om 
met een ijzeren bout, of wat zij anders bij zich hadden, zoolang op 
de beenen der kruiselingen te slaan, tot ze stuk waren. Een onhei­
lige spotternij, als om te maken, dat ze niet meer van het kruis weg­
liepen. 

Ku wijst er ons de Heilige Schrift uitdrukkelijk op, dat deze been­
breking bij den Heere Jezus, als overbodig, achterwege is gebleven. 
Hij was reeds gestorven; en bij Hem had ze dus niet plaats. 

En hiervan nu merkt de Evangelist op, dat hierin een woord ver­
vuld is, dat reeds vóór eeuwen door den psalmist was uitgeroepen, 
toen hij zong: „Hij bewaart alle zijne beenderen; niet één van die 
wordt verbroken". 

Iets wat uiteraard niet zeggen wil, dat David dit uitsluitend met 
liet oog op Jezus betuigde. 

Integendeel, zijn betuiging is gansch alyemeen. Het zijn de „knech­
ten des Heeren" (vs. 33); „de gebrokenen van harte en de verslage­
nen van geest" (vs. 19), kortom, het zijn „de rechtvaardigen", van 



6 

wie hij betuigt: „Vele ziju de tegenspoedeu des rechtvaardigen, maar 
uit die alle redt hem de Heere"; en dan laat hij er onmiddellijk op 
volgen: „Hij bewaart alle zijne beenderen; niet één van die wordt 
verbroken", zonder dat er van Messias sprake is. 

Maar natuurlijk, als de Heere zulk een teedere zorge tot voor het 
verborgen beengestel van ziju knechten bewijst, dan moet in de hoogste 
mate dezelfde zorge aan „den lijdenden knecht des tleeren'", d. i, aan 
Messias, ten goede komen; en in dien zin is metterdaad eerst op 
Golgotha de volle, diepe zin van dit heerlijke woord bewaarheid. 

Het gevaar bestond, dat Jezus' lichaam met ruw geweld zou ver­
broken worden. En nu zou dit zeer zeker aan zijn opstanding niet 
in den weg hebben gestaan. 

Maar toch, het mocht niet. 
Goddelijke zorge waakte tegen zoo stuitende verminking van Jezus' 

lichaam. 
En toen de krijgsknecht Jezus voorbijging, was het God, die van 

omhoog voor zijn heilig kind Jezus gewaakt had. 
Hij bewaarde dus aan dat kruis alle zijne beenderen, en niet één 

van die mocht verbroken worden. 
Eu zoo eerst is ook deze Schrift in Jezus vervuld. 

Maar juist zoo ligt er in deze betuiging, dat de Heere alle onze 
beenderen bewaart, wezenlijke vertroosting. 

De ontleding van ons lichaam is in de Heilige Schrift volstrekt 
geen wetenschappelijke ontleedkunde. 

Wat de Schrift desaangaande zegt, is geheel berekend op het prac-
tische besef, dat een iegelijk onzer van zijn eigen lichaam heeft; en 
deswege nu is de hoofdonderscheiding, dat we bestaan uit een been-
derengestel, en dat dit beenderengestel met vleesch bekleed is. 

In het gezicht, dat Ezechiël van de doodenvallei had, kwam dit zoo 
sterk mogelijk uit. En ook is die onderscheiding geheel natuurlijk; 
want als iemand gestorven is, en zijn lijk is verteerd, dan blijft er 
wat wij noemen het skelet, of wilt ge, de doodsbeenderen over. 

Die beenderen vormen dus het verborgen deel van ons lichaam. 
Wat wij bij levenden lijve zien, is het vleesch met het bloed, dat er 
op het aangezicht in doorschijnt. Maar dat vleesch bestaat op zich-
zelven niet. Dat vleesch is slechts het bekleedsel van datgene, waarin 
de eigenlijke opstal van ons lichaam ligt; en die opstal is ons ge­
raamte, zooals men het bij een doode noemt, of ons beenderengestel., 
gelijk het heet bij een levende. 

De beenderen zijn dus het verborgen deel van ons lichaam, dat we 
zelf nooit zien. immers de vorm er van moge onder huid en vleesch 
uitkomen; en door huid en spier heen moge men zijn beenderen 



7 

kimneii voelen; maar, vreeselijke verminkingen nu daargelaten, heeft 
niemand ooit zijn eigen beenderen gezien. 

Voor onze huid, en zelfs voor ons vleesch, kunnen we dus ook 
nog op zekere hoogte zorgen; maar voor onze beenderen niet. 

Die zijn buiten ons weten ineengezet; ze worden buiten ons om 
verzorgd en in stand gehouden. 

Veel houdt de Schrift zich met ons lichaam bezig; veel meer dan 
men doorgaande uit de predicatie zou opmaken. We neigen, zoodra 
we het heilige terrein betreden, maar al te spoedig, om ons alleen 
in het geestelijke te verdiepen, en al wat ons lichaam betreft, te laten 
liggen. Iets, wat zich in het gewone leven dan gemeenlijk door ge­
brek aan heerschappij over het lichaam wreekt. 

Maar de Schrift doet zoo niet. 
Zij komt wel telkens ook op uw lichaam terug, om u te herinneren, 

hoe wonderbaar dat lichaam door God gewrocht is, toen ge als een 
borduursel geweven werdt in uw moeders ingewand. Om het u te 
zeggen, hoe het God was, die u uw oor heeft ingeplant, en diezelfde 
God, die u uw oog schonk. Om er u op te wijzen, hoe het God de 
Heere is, die de lengte van uw lichaam bepaald heeft, zoodat gij aan 
die lengte niets kunt toe- of afdoen; en hoe het dezelfde God is, 
die uw lichaam dag aan dag drenkt en voedt. Om het u te betuigen, 
hoe die God eiken traan die uit uw oog vloeit, kent, en geteld heeft 
al de haren, die op uw hoofd zijn. Ja, hoe het de Heere uw God is, 
die in pestilentie en ongeval zijn engelen beveelt, om uw lichaam te 
beveiligen. En die, wierd eens uw lichaam een prooi des doods, het 
ook als lijk nog in zijn hoede neemt, om het straks, als de dag van 
glorie komt, u in verheerlijkte schoonheid te hergeven. 

En in dien zin nu is het, dat de Schrift u ook op uw verborgen 
beenderengestel wijst, en u de verzekering geeft, dat ook daarover de 
hoede van Gods almachtigheid gaat. 

Hij bewaart niet alleen uw lichaam, maar in dat lichaam ook al 
uwe beenderen. 

God ziet ze. 
En Hij is het, die als de God onzes levens, ook dit verborgen deel 

van ons lichaam bewaart. 

Dit nu werkt op ons innerlijk besef. 
Gods Woord wil altoos, dat ge aan uwen God niet alleen denken 

zult in zijn verhevenheid en majesteit, gelijk Hij hoog boven u troont 
in de hemelen; maar dat uw God u ook zijn zal een God van nabij. 

Echte vroomheid ontdekt steeds duidelijker, dat we in Hem leven, 
ons bewegen en zijn. 

En nu moet ge over dat bewegen niet heenlezen, maar wel ver­



8 

staan, dat ge u nooit anders beweegt, dan doordien uwe beenderen 
uit den éénen stand in den anderen overgaan. 

De apostel wil dus hetzelfde wat David wil, en dringt er op aan, 
dat we Gods almogende kracht in onszelven, en ook in ons eigen 
lichaam, zullen gewaarworden. 

Dat ge niet denken zult: „Hier leef ik, en daar hoog boven mij 
leeft God", maar dat ge weten zult, en in uw eigen levensbesef zult 
ontwaren, dat gijzelf leeft, u beweegt en zijt in uw God, en dat 
het zijns levens kracht is, die in uw ademtocht, die in den gloed 
van uw bloed, en die ook in de beweging, in de voeding, in het 
weerstandsvermogen van uw beenderen inwerkt, en zich openbaart. 

Ook uw lichaam is een instrument des Heeren, dat zeker ook u, 
maar in de eerste plaats Hem dienen moet, om zich aan u bekend 
te maken, en u in uw eigen levensbesef de werking van zijn almogend­
heid te doen gevoelen. 

Telkens en telkens leidt het lichaam u van God af. Dat kan niet 
anders. Dat is onze zonde. Maar dit neemt niet weg, dat toch dat 
lichaam even goed de roeping blijft behouden, om u tot God op te 
leiden. Niet alleen door de overdenking van Gods wondermacht, die 
iet schiep en in stand hield; maar veelmeer nog door uw God in 
uzelven te ontdekken, als dengene, die ook in het verborgen deel 
van uw lichaam, van oogenblik tot oogenblik, inwerkt met zijn 
goddelijke kracht. 

Zoo eerst wordt ook het leven van uw lichaam in het leven van 
uw godsvrucht opgenomen, en zal het u al minder vreemd worden, 
om aan de opstanding van uw lichaam na den dood te gelooven. 

Al moet gij uw lichaam in den dood loslaten, en er met uw ziel 
van scheiden. God laat het daarom niet los. 

Hij, die alle de dagen uws levens alle uwe beenderen bewaart, be­
waart ook bij krankheid en bij ongeval. Hij is die wondere God, die 
ook dan als uw doodsbeenderen aan de vertering zijn prijsgegeven, 
niet aflaat u ook naar het lichaam te behouden, en eens heerlijk u 
ook naar het lichaam weer uitbrengt. 



9 

III. 

Mijns levens kracht 

UWS LEVENS KRACHT. 

De Heere is mijn licht en mijn heil, voor 
wien zou ik vreezen? De Heere is mijns 
levens kracht, voor wien zou ik vervaard zijn ? 

Psalm 27 : 1. 

Der Joden uitroep, als iemand moed ingesproken, als iemands 
besef wakker gesclnid of iemands kracht gespannen moest worden, 
klonk: „Wees sterk", of in de oorspronkelijke taal: Chazak. 

Ze riepen niet Ach tune/, gelijk onze Duitsehe naburen, noch 
Attention, gelijk de Franschen, noch ook: Opgepast, zooals men ten 
onzent zegt. 

Een man in Israël gevoelde het anders dan wij, en dacht daarom 
niet aan oppassen, of opletten, of acht geven, maar aan de levens­
kracht, die er toe noodig was. 

TNces sterk; heb kracht er toe; maak dat ye het kunt, zooals wij 
het konden uitdrukken. En de kunst, om te maken, dat het kon, 
ging nu naar dezen regel der vroomheid: „Wees sterk en Hij zal 
uw hart versterken, ja, wacht op den Heere." 

Zóó staat er in het slot van Psalm 27 ; en in verband hiermee nu 
begint de aanhef van datzelfde lied met de heerlijke betuiging: „De 
Heere is mijns levens kracht." 

\ cel meer dan wij er zeiven toe neigen, bindt ons de Schrift dan ook 
aan dat rekenen met de kracht, met de sterkte, met de macht om te leven 
en het uit te houden. „Gij hebt mij gesterkt met kracht in de ziel", is 
als uitroep uit het hart van de gedachtenwereld der Schrift gegrepen 
(Ps. 138). In Psalm 31 heet het evenzoo: „ik zal uw hart verster­
ken." Yan den Messias heet het in Ps. 89: „Ook zal hem iiiïjn arm 
versterken." En waar zoo het Oude Testament voorging, is het Sieuwe 
Testament gevolgd, want ook daar vangen we de bede op: „Opdat 
Hij u versterke met kracht naar den inwendigen mensch" (Ef. 3 : 16). 

De Schrift is dus een vijandin van slapheid. Matheid en dorheid 
bestrijdt ze. En ook neemt ze geen vrede met gevoelsbeweging en be­
spiegeling. 

Haar eiseh is dat er kracht in Gods kinderen zij en uit Gods kin­
deren spreke, mits kracht ons toegevloeid uit de Springader van alle 
macht en de Fontein van alle mogendheden. 



10 

„De Heere is mijns levens kracht", jubelt de Siouiet. 
Hij onderstelt dus niet, dat hij er is, om nu voorts alleen aan zijn 

verstand en zijn wil te denken, maar hij rekent vóór alle dingen, met 
wat achter zijn verstand en zijn wil ligt, d. w. z. met zijn aanzijn, 
met zijn bestaan, met zijn leven, en met de kracht, waardoor dat 
leven er kwam en stand hield en duren zal. 

Oppervlakkigheid haat de Schrift. Ze gaat diep. Neen, het spreekt 
maar niet vanzelf, dat ge er zijt en het leven hebt. Juist dat ge er 
zijt en het leven ontvingt en het leven behieldt, is het eerste wonder, 
dat u toe moet spreken. Voor u het naaste wonder. Dat wonder dat 
ii persoonlijk raakt. 

Het is niet genoeg, dat ge, in die lijn, op uw vader en uw moeder 
teruggaat, omdat uw vader u gegenereerd en uw moeder u gebaard 
heeft. Zie het maar in vers 10; ook vader en moeder sterven en ver­
laten u, maar ook al laten zij u eenzaam en verlaten achter, daarom 
zijt ge van den wortel uws levens nog niet afgesneden, want die 
wortel van uw aanzijn, en waar het levenssap van uw kracht uit, 
opstijgt, is uw God. 

„Mijns levens kracht" is dus niets anders noch iets minder dan de 
rechtstreeksche werking van Gods almachtigheid in mijn eigen lichaam 
en in mijn eigen ziel, en in de saambinding van die beide. 

Ku kunt ge gezond en frisch en sterk zijn, dat die mogendheid 
des Heeren HEEHEN krachtig in u werkt, en toch goddeloos zijn, 
goddeloos zijn juist omdat ge u zoo sterk voelt, en alzoo die koste­
lijke, gezonde, frissche levenskracht niet van uwen God afleiden, maar 
toeschrijven aan uzelf. 

Gij die sterke, om desnoods het buiten uw God te kunnen stellen, 
ja, in hoovaardij en overmoed ten leste u te stellen tegenover uw 
God. 

Want dat is het vinnig karakter der zonde in ons. 
Als we ons zwak gevoelen, en inzinken, en merken dat onze levens­

kracht vergaat en bezwijkt, dan begint dat roepen; „De Heere is 
mijns levens kracht" ons lief te worden. 

Maar zoolang die „levenskracht" gaaf en ongestoord in ons werkt, 
zien we ze voor onze eigen kracht aan, en vergeten den Heere wiens 
maaksel we zijn. 

Zelfs als Gods kind geestelijk verlicht wordt, gaat het hierin nog 
zoo vaak feil. 

Dan toch merkt (je telkens, hoe hij wel denkt aan de ontvangen 
genade, en wel er in leeft en hoe hij zonder die genade geen oogen-
blik zijn pad zuiver kan houden; maar o zoo velen denken er niet 
aan, dat deze regel des geloofs vóór alle dingen moet toegepast op 



11 

hun bestaan, op him aauzijn, op de kracht, waardoor ze leven en er 
zijn. 

De psalmist begint altoos met het natuurlijke. Wat de apostel ons-
leeraart, „dat eerst het natuurlijke is, daarna het geestelijke", brengt 
hij in eiken psalm in practijk. 

Hij gaat altoos uit van zijn levensexistentie, van zijn bestaan als-
menseh onder de mensehen, van zijn nooden en behoeften, van de 
gevaren die hem bedreigen, van de vijanden die hem belagen, en van 
de kracht die onder dit alles hem staande houdt, om eerst uit dat 
natuurlijke tot het geestelijke, tot het hoogere, tot het eeunige op te 
klimmen. 

Ge kunt het kort zóó zeggen: In de Schrift gaat het altoos uit 
van Gods almachtigheid, en eerst nadat die almachtigheid beleden en 
aangebeden is, klimt het van daaruit op tot de heiligheid, de gerech­
tigheid en de ontfermingen des Heeren. 

Geen eenzijdig rekenen met het werk van den Heiligen Geest en 
het werk des Zoons, maar altoos achter die beide het werk des Vaders 
in de belijdenis van zijn almachtigheid. 

Juist zooals de kerk in de XII Geloofsartikelen begint, eerst: „Ik 
geloof in God den Vader, den Almachtige", en dan daarna: „Ik geloof 
in den Heiligen Geest." 

Zoo eerst komt er eenheid in het leven van Gods kind. 
Niet eenerzijds een onbezield en doodend leven in zijn lichaam en 

in zijn huis en in zijn beroep, en daarnaast een hoog gestemd leven 
in de ziel en in den kring der vromen; en nu die twee naast elkaar 
geplaatst als cirkels, die elkaar niet raken. 

Die tweeslachtigheid kent de Schrift niet, en onze Gereformeerde 
belijdenis verfoeit ze. 

Beide cirkels moeten één zdfde middelpunt hebben, en dit middel­
punt moet voor beide in den Heere onzen God liggen. Van Hem elke 
uitstraling van kracht in ons dagelijksch leven; en van dienzelfden 
trouwen Verbondsgod elke uitstraling van kracht in ons geestelijk 
leven; en die beide uitvloeiingen van kracht uit eenzelfde bron en 
in eenzelfden persoon, op elkaar aangelegd, de ééne de andere steu­
nende, omdat eenzelfde Goddelijke wijsheid ze beide verbindt. 

Ui' Heere is mijns levens kracht, is de zalige zielsuiting, die met 
het Bidt te allen tijde saam valt. 

Immers, leeft ge waarlijk in dat heilig besef, dat, van oogenblik 
tot oogenblik, de kracht van uw leven, waardoor ge leeft en waarw/i 
ge leeft, niet in u is, u niet uit de wereld toevloeit, maar u toekomt 
uit den levenden God, dan is elke ademtocht, elke klop van uw hart. 



12 

elke slag van uw pols u een teeken van Godswege, dat Hij op 
datzelfde oogenblik u in stand houdt, u draagt door zijn sterkte en 
in u werkt. 

Uw eigen leven in u is u dan een getuigenis van Gods alomtegen­
woordigheid en van Gods almachtigheid, en eiken avond, dat ge voor 
Hem neerknielt en u in de aanbidding van den Eeuwige verliest, is 
liet u dan een opnieuw ontvangen van uw eigen aanzijn uit de hand 
van uwen God. 

Spijs en drank nemen, is dan niet maar uw bloed voeden, zooals 
het rund doet door gras te eten, maar een bewust en vromelijk u 
stellen onder de zorge uws Gods, die door wat op uw tafel staat, uw 
levenskracht komt sterken; en de zegen dien ge afbidt is dan niets 
minder, dan het van uw God begeercn, dat Hij er u de levenskracht 
door vernieuwen en verfrisschen wil. 

Vroomheid is dus niet, van elke 60 minuten in het uur er 59 
huiten uw God leven, en dan eens een enkele minuut aan uw God 
denken, maar een gestadig, bestendig, aldoor rusten in de trouwe, in 
de majesteit en in de almachtigheid van uw God. 

En komen er dan dagen van benauwing, dat zorg en angst u het 
hart dichtnijpt, of plotseling gevaar u overvalt, of de kracht .van den 
arbeid tekortschiet, of een ziekte of het naderen van den dood u in 
nzelven doet verkwijnen, dan draagt juist zulk een vroom practisch 
leven in de gemeenschap des Heeren zijn schoonste vrucht. 

Ge gingt dan met uw God op en neer. Al meer zijt ge aan Hem 
gewend. Ja, tot in uw kleinste belangen en tot in de minste moeilijk­
heden des levens hebt ge dan geleerd op uw God te steunen. En 
die gestadige oefening heeft er uw ziel de plooi voor gegeven, het u 
tot een tweede natuur gemaakt, en teweeggebracht, dat ge moeilijk 
anders kunt bestaan. 

Uw levenskracht is niet meer in u, maar in*den Heere, en thans 
in dagen van zorge of zielsbenauwing komt u uit die rijke, diepe 
zielsovertuiging vanzelf de genade van een volkomen "genoegzame 
vertroosting toe. 

Indien toch de Heere zijn kracht uit u terugtrekt, dan zult ge met 
al uw zorg en al uw inspanning toch niets vermogen. En blijft Hij u 
die levenskracht gunnen, dan is er immers geen macht in hemel of 
op aarde, die zijn macht breken zou. 

Wacht u .een moeilijke taak. Hij die u die taak oplei, is immers 
uws levens kracht, die op het oogenblik zelf uit zijn almachtigheid n 
de kracht zal instorten. 

En overkomt u ziekte, of nadert voor u de ure van het sterven, 
dan is er immers nog niets weg, omdat gij machteloos neerligt, cf 
straks van de aarde weggaat. 



13 

Hij toch is uws levens kracht, en die kracht die uw aanzijn in 
stand houdt, werkt immers ook in en over het graf, en blijft eeuwig 
in de hemelen. 

IV. 

De ziel des menscfien is een lamp des Keeren. 

ZIEL EN LICHAAM. 

De ziel des menschen is eene lamp des 
Heeren, doorzoekende al de binnenkameren 
des bulks. Spreuken 20 : 27. 

De Schrifttaal is nog niet rijk aan namen voor al de verborgen 
deekn Van ons lichaam. 

Ju de jaren toen de Geest des Heeren de Heilige Schrift tot stand 
bracht, was de ontleedkunde nog niet wat ze nu is. Als er daarom 
sprake is van „de buik" moet ge dit niet kunstmatig verstaan, maar 
nemen als een algemeene uitdrukking voor heel het midden van uw 
lichaam. Vandaar dat het; ook gebruikt wordt voor wat wij noemen 
ons gemoed. 

Dat middenstuk nu van uw lichaam vergelijkt de Schrift bij een 
huis, en in dat huis denkt ze zich kameren die naar buiten, en 
kameren die nanr binnen liggen, en omdat het middengedeelte van 
uw lichaam geen oogen heeft, stelt ze die binnenkameren voor als 
donker. 

Maar in die donkere binnenkameren van uw lichaam zegt ze nu, 
dat de Heere een licht ontsteekt. Hij ontsteekt dat licht aan een 
lamp, en die lamp, waarmee de Heere licht in uw lichaam ontsteekt, 
is uw ziel. 

Lees maar wat er in Spreuken 30 : 37 staat: „De ziele des men­
schen is een lamj) des Heeren, doorzoekende alle de hinnenkameren 
des hulks'". Eenigszins vreemde woorden, maar die na deze korte 
toelichting genoegzaam duidelijk zullen zijn. Want wel wordt deze 
spreuk ook enkel overdrachtelijk van het gemoed verstaan, doch zonder 
reden. 

De dood is donker en somber. 
Als de dood is ingetreden, is alle licht in ons uitgegaan. God, die 

Heere van dood en leven is, heeft dan het licht in ons oog uitge-



14 

bluscht; en het licht, dat heel ons innerlijk lichaam doorstraalde, van 
ons weggenomen. 

Het is alles ondergegaan in zwarten, duisteren nacht. 

Ook bij krankheid en ziekte heeft dus onze ziel een taak in ons 
lichaam te vervullen. 

Zij doet dus dienst als een van God ons gegeven lamp, om inwen­
dig ons lichaam te doorzoeken. 

Ken teekenende, schilderachtige uitdrukking, om te zego-en. dat we 
door het besef onzer ziel merken en gevoelen, wat er inwendig in ons 
lichaam omgaat. 

Want wel werkt het gevoel door onze zenuwen, maar in die zenuwen 
zelve zit het gevoel even weinig, als dat een telegram ia den gespannen 
electrischen draad schuilt. 

Stonden die zenuwen niet met uw ziel in geheimzinnig verband, 
en ving uw ziel niet, door middel van die zenuwen, de aandoeningen 
op, zoo zoudt ge niets ontwaren. 

Zie het maar als men iemand gechloroformiseerd heeft. Dan heeft 
men het verband tusschen zijn ziel en zijn zenuwen een oosenblik 
opgeheven, en dan kan men u een been afzetten, zonder ^dat gij 
het merkt. 

Het is dus metterdaad uw ziel, die dienst doet, om te letten ook 
op wat er in uw lichaam omgaat, en nu is het, naar Bilderdijk's 
schoone opmerking, de pijn, die ons als een middel van God gegeven 
is, om ons te waarschuwen, dat het in ons lichaam niet is gelijk 
het hoort. 

Door, wat ge noemt, u onwel te gevoelen, onaangename gewaar­
wording te hebben, of als het erger wordt, het benauwd te krijgen, 
en pijn te lijden, doet God de Heere u bij de lamp uwer ziel ont­
dekken, dat het niet wel met u is. 

Meestal^ zelfs doet Hij u bij die lamp uwer ziel ontdekken, waar 
het kwaad in uw lichaam schuilt, en stelt Hij u alzoo in staat den 
arts te ontdekken, wat hij niet zien kan. 

Door diezelfde lamp uwer ziel ontdekt Hij het u, zoodra na inge­
spannen arbeid de kracht van uw lichaam opgebruikt is, want dan 
wordt ge moe. Door diezelfde lamp uwer ziel waarschuwt Hij u, zoo 
ge door onmatigheid in spijs of drank tegen uw lichaam zoudt 
zondigen; want dan voelt ge u bezwaard of nevelachtig. En door 
diezelfde lamp uwer ziel waarschuwt Hij u nu evenzoo, als ge door 
koude of ziekte zijt aangegrepen; want dan voelt ge u onwel. 

/eer uitgebreid is alzoo' de dienst, dien onze ziel van 's Heeren 
wege ook in en voor ons lichaam waarneemt; want natuurlijk ze zegt 



15 

u ook, of het middel dat ge aangreept, om uw gezondheid te her­
stellen, doel treft. 

Het heerlijke gevoel als de benauwdheid afneemt of wijkt; als ds 
pijn aflaat of althans mindert; als het onwel u gevoelen plaats maakt 
voor frisscher zelfbesef; eu ge dus merkt dat ge bij het medicijn 
baat vondt, het is alles een kennis omtrent hetgeen iu uw lichaam 
omgaat, die u door uw ziel wordt aangebracht. 

Lijdelijke onaandoenlijkheid omtrent uw lichaam is dus door uw 
God niet gewild. 

Als Hij een lamp ontsteekt in de donkere binnenkameren van uw 
lichaam, dan heeft dat ee)/, doel. Dan wil Hij, dat ge bij dat licht 
zien zult en er op merken, wat in de geheimzinnige verborgen deelen 
van uw lichaam omgaat. Hij wil dat ge, met die kennis gewapend, 
uw lichaam zóó verzorgen en uw leven zóó in zult richten, als dit 
noodig is, om uw welstand te verzekeren. En ook, dat ge, als er 
onraad in de binnenkameren van uw lichaam blijkt te zijn, raad zult 
schaften, en de middelen zult aanwenden, om wat van streek raakte, 
weer op streek te brengen. 

Maar die lamp der ziel doet ook ernstiger diensten, eerst bij het 
leven dat komt, en straks bij het leven dat ondergaat. 

Eerst bij het leven dat komt, want het is bij het licht, dat van 
die lamp in de binnenkameren des lichaams uitstraalt, dat een 
moeder haar kindeke reeds aanschouwt en liefheeft, eer het nog 
geboren is. 

Die wondere, geheimzinnige liefde, waaruit straks de kracht geboren 
wordt, om te triomfeeren over de smarte, waarin het kindeke zal 
gebaard worden; en waaruit eenige oogenblikken later de bijna 
hemelsche zaligheid der moederweelde geboren wordt, als ze het wicht 
aan haar hart drukt, dat ze nu pas ziet, en dat ze toch reeds zag; 
dat nu eerst haar oog aanschouwt, en dat haar toch niet vreemd is. 
Het kindeke, dat ze reeds kende; waar ze reeds maanden lang in 
stille sympathie mee had saamgeleefd; en dat reeds lang eer bet uit­
kwam, haar liefde gewonnen had. 

Maar dan ook als het leven afneemt en straks heengaat. 
Gemeenlijk in den vorm, dat men zich oud gaat gevoelen, en niet 

meer kan, wat men eerst kon. 
Dan licht de Heere ons inwendig met die lamp bij, en bij dat 

licht merken we, dat het huis en in dat huis onze binnenkameren 
iets van de oorspronkelijke frischheid verliezen, en dat toout de Heere 
ons, om ons te zeggen, dat matiging plicht wordt, dat niet meer 
van het lichaam mag gevergd, wat het vroeger uithield; meer nog, 
om ons te waarschuwen, dat het met ons lichaam afloopende is, en 
dat hot einde langzaam nadert. 



16 

Maar soms ook zendt de Heere ons die bange waarschuwing nog 
midden in de kracht van ons leven, als Hij ons bij die lamp onzer 
ziele zien doet, dat er in die verborgen binnenkameren een kiem des 
verderfs woelt, die ongeneeslijk is, en bestemd is om ons lichaam, 
zooals men zegt, voor den tijd te sloopen. 

En wijs is dus, die zich hier niet over heen zet, maar zich door 
zijn God laat waarschuwen en zich voorbereidt op het einde, op de 
snelle ontknooping die komt. 

Nog is er tweeërlei, dat die lamp des Heeren in ons lichaam doet. 
Batuj het één, vertroostend het ander. 

Ook als de Heere met die lamp der ziele licht in de donkerheid 
van ons lichaam ontsteekt, is Hij de Heiliye, en die daarom ook ons 
oog ontdekt voor de wrange vrucht der zonde, die in de binnen­
kameren der ziel merkbaar is. 

Soms de vrucht van een voorgaande zonde, als we ons, op wat 
wijs ook, te buiten zijn gegaan, en de schuldige afmatting nawerkt. 
Maar soms ook, als ook in het lijdelijk lichaam de sporen nawerken 
van booze zonde, van zonde der jeugd, of zonden van den mannelijken 
leeftijd. 

Die dan de lamp bijhoudt, is onze Rechter, die wil dat we ons 
verootmoedigen zullen voor zijn aangezicht. 

Maar soms ook geeft die lamp des Heeren in de binnenkameren van 
ons lichaam zalige vertroosting. 

Want eens moeten we toch van dit lichaam scheiden, en zal onze 
ziel een tijdlang ontkleed zijn. 

Maar zoo hlijft het niet. Eens komt de Heere weder op de 
wolken, en dan ontvangt, wie zalig insliep, zijn lichaam in heerlijken 
vorm weder. 

En nu, ook daarvan doet die lamp des Heeren u eenige profetie 
gissen. 

Ze toont u, dat er ook in uw lichaam, geheimzinnig en verborgen, 
iets is dat eeuwig blijft. 



17 

V. 

Yan niemand kunnen genezen worden. 

DE HEERE ONZE MEDICIJNMEESTER. 

En eene vrouw, die twaalf jaren lang den 
vloed des bloeds gehad had, welke al haren 
leeftocht aan medicijnmeesters te koste gelegd 
had, en van niemand had kunnen genezen 
worden. Luk. 8 : 43. 

Er staat iu de Heilige Schrift een hard woord voor onze dokters, 
en dat nog al door een dokter zelf geschreven. 

Ge weet toeh, Lukas, de Evangelist, was arts van professie; en toch 
aarzelde hij niet van de vrouw, die den zoom van Jezus' kleed aan­
raakte, deze korte historici morbi te boeken: Zij was eene vrouw, die 
twaalf jaren lang den vloed des bloeds had gehad; die om baat te 
vinden al haar leeftocht aan de medicijnmeesters te koste gelegd had; 
en die van niemand had kunnen, f/enczen worden. 

Markus, die geen dokter was, licht nog een tip meer van den 
sluier op, en voegt er in Mark. 5 : 36 bij, dat niet alleen al haar 
geld verdokterd was, maar dat ze bovendien veel geleden had van de 
medicijnmeesters, en dat haar bittere kwaal in plaats van beter, erger 
was geworden. Er staat toch letterlijk, dat ze een vrouw was, „die 
veei geleden had van de medicijnmeesters, en al het hare daaraan te 
koste gelegd had, en geen baat had gevonden, maar met welke het 
veeleer erger geworden was." 

Voor onze artsen harde, maar niettemin kostelijke woorden; die 
wel geschikt zijn, om een dokter, die bij God en zijn Woord leeft, 
tot bescheidenheid en deernis te stemmen. 

Want wat hier staat, komt nóg voor. 
Nóg zijn er kranken, die heel wat verdokterden, zonder dat ze baat 

vonden, en met wie het, in weerwil van de pijn, die ze hadden uit­
gestaan, niet beter, maar erger was geworden. 

En ook, al neemt ge nu dat laatste, als altoos zeldzaam, er af, dan 
nog blijft het een niet zeldzaam, maar gedurig voorkomend feit, dat 
wie lijdt, veel aan de medicijnmeesters te koste legt, en toch van 
niemand kan genezen worden. 

Telkens staan onze artsen machteloos tegenover veel pijn en doods­
gevaar. 

De geheimzinnige plage, die ook nu rondwaart, toont het opnieuw. 
Ze gissen, ze tasten, maar feitelijk staan ze voor een mysterie. 

2 



IS 

En liieria steekt mi geen schande, noch vermindert het onze waar­
deering voor hun kunde, als ze wel genezen. 

Maar wat er wel in steekt, is een vermaan aim al wie arts is, om 
niet te hoog van zijn kunst te denken; en evenzoo een vermaan voor 
al wie lijdt, om in zijn dokter geen god te zien, die zijn genezing 
in zijn hand zou hebben. 

En dit vermaan is verre van overbodig. 
Telkens toch hoort ge én artsen, én hoogleeraren in de geneeskunde, 

én geneeskundige raden, optreden met een autoriteit en spreken op 
een apodictischen toon, alsof hun inzicht onfeilbaar en hun medicijn 
alvermogend was. 

Ze bazelen van een „otticieele wetenschap" en roepen den sterken 
arm der overheid in, om die u op te leggen. 

In hun gasthuizen ontsluiten ze een soort tempels, waarover een 
sprake uitgaat, als ware er alleen heil te vinden. 

En treden ze de woning van den kranke binnen, dan hoort men 
ze niet zelden orakelen op een toon, alsof het leven van den lijder 
niet in Gods macht, maar in hun hand was. 

En terwijl alzoo in den kring onzer artsen zoo bijna niets te be­
speuren valt van het besef hunner diepe afhankelijkheid van God den 
Heere, vindt ge onder de lijders en lijderessen niet dan bij uitzonde­
ring personen, die wezenlijk in hun krankheid op God betrouwen, 
en in den arts niets zien dan een „instrument in Gods hand." 

Vooral wie geld heeft, en door dat geld de hulp van de knapste 
dokters en professors kan afdwingen, of ook naar badplaatsen en 
zachter streken kan reizen, verkeert meestal zoo sterk onder den 
indruk, dat een dokter alles ku)i en moet genezen, dat ze in hun 
arts een soort god zien, en op hun arts toornen, zoo de kwaal niet 
wijken wil. 

Toen onlangs de roep uitging, dat zekere Dr. Koch te Berlijn een 
geneesmiddel tegen de tering had uitgevonden, werd deze arts letter­
lijk vergood. Vergood door de teringlijders, die in treinen vol naar 
Berlijn stoomden, en vergood door de overheid, die reeds aanstalten 
maakte, om een tweede soort vaccinatie in te voeren. 

De zieken denken niet om God, maar wachten alle hulp van de 
medicijnmeesters, en zij zijn het, die door hun ongeloof maken, dat 
de dokters zich als halve goden gaan gedragen. 

En zelfs belijders van den Christus doen, lang zoo zelden niet, 
aan die ongeloovige doktersvereering meê. 

Zal men deswege nu de geneeskunde verachten, en, gelijk sommi­
gen dit poogden, buiten den arts om, door handoplegging, door zal-
vina: of door aebed araan a'enezen? 



19 

Jezus zegt het anders. Zijn uitspraak was: „De kranken hebben 
den medicijnmeester van nonde." 

Bovendien, de verschijning van den Christus bracht ons ook op 
dit terrein een gave Gods. 

Tn de wereld buiten den Christus is de geneeskunde nn noy zeer 
achterlijk. Zie dat maar aan China, op Java, in Afrika, en waar 
niet al. 

Alleen in dat deel der wereld, dat gedoopt wierd, is de geneeskunde 
tot hoogere ontwikkeling gekomen; en veilig mag gezegd, dat, zoo 
de Christus niet gekomen ware, ook de geneeskunde nooit zou ge-
worden zijn, wat ze thans is. 

Zeer groot is dan ook de gave, die uit Goddelijke ontferming, om 
Teel lijden te verzachten, in de thans zoo rijk ontwikkelde genees­
kunde, aan de gedoopte natiën geschonken is. 

Die gave te willen verachten, ware dus niet godvruchtig, maar een 
tekortschieten in de dankbaarheid, die we Gode schuldig zijn. 

Alleen maar, zoomin uw brood u voedt, zoo God u dat brood niet 
zegent, evenmin baat u de geneeskunde, zoo God de Heere den arts 
niet leidt en zijn zegen op de artsenij schenkt. 

En waar deze eenvoudige, kinderlijke waarheid door arts en door 
patiënt uit het oog wordt verloren, daar wordt „de gave Gods" teyen 
God en om van Hem af te zijn, in plaats van tot zijn eere gebruikt. 

Klaag dus niet uitsluitend over de onvroomheid van onze artsen, 
hoeveel grond ei voor klacht ook over het materialisme van zeer vele 
medicijnmeesters zijn moge. 

Nooit toch kunt ge het feit wegnemen, dat juist de patiënten door 
hun ongeloof de artsen zoo ongeloovig gemaakt hebben. 

Onze artsen wandelen van ziekbed naar ziekbed, en vonden ze nu 
in den regel hun patiënten met hun omgeving in die eenvoudig 
vrome stemming, die voor de ziekenkamer het beste aroma is, zoo 
zou een dagelijkseh verkeeren in zulk een omgeving ongemerkt op 
hun eigen stemming inwerken. 

Maar juist dit ontbreekt zoo veelszins. 
In tal van kringen lacht men over alles heen. Zelfs waar iemand 

doodgevaarlijk ziek ligt, mag met den kranke meestal niet over zijn 
sterven gesproken worden. 

We zijn overtuigd, dat als ge zelf dokter waart, en ge uw twintig 
a dertig visites hadt afgelegd, het u tretlën zou, hoe op de meeste 
ziekenkamers bijna elke uiting van een vromer gemoedsstemming bij 
den kranke en bij wie hem verplegen, ontbreekt. 

En zelfs zijn er Christenhuisgezinnen, waar anders wel met onzen 
Vader in de hemelen gerekend wordt, maar die, als de dokter komt, 
.zich aanstellen, als moest ter wille van den dokter alle besef, dat die 



20 

kranke niet maar een zieke romp, maar een ziek mensch is, zorg­
vuldig onderdrukt. 

Zeker, er zijn ook andere oorzaken; maar stellig hebben de patiën­
ten een niet gering deel aan het ongeloof onzer artsen. 

Kon nu een arts ulles genezen, dan zou hier nooit een keer in 
komen. 

Als een mensch de keus heeft, om tot het creatuur of tot zijn God 
zijn toevlucht te nemen, kiest hij van nature altoos het creatuur, zoo 
dat creatuur maar helpt. 

Merk dat in. uzelven maar op bij al die krankheden, waartegen 
een probaat kruid gevonden is. 

Dan dankt bijna niemand zijn God. 
Maar nu er nog dag aan dag patiënten zijn, waar de artsen mach­

teloos bij staan, zoodat ze toch sterven; en er nog gestichten vol met 
ongeneeslijke zieken zijn, en er telkens epidemieën rondwaren, waar 
de kunst bij tekortschiet; nu ligt juist in dat droeve feit: dat zoo-
velen >net kunnen genezen worden, het medicijn tegen het ongeloof. 
Een zeer bitter medicijn, dat vroeg of laat op het graf van een iegelijk, 
onzer wast. 

Dan gaat naar dat graf nog' wel de herder, maar niet de arts mee. 
Eenvoudig omdat die herder van een medicijn ook tegen den dood 
weet, en de arts in het sterven van zijn patiënt de grens vond van 
zijn macht. 

Maar zal het in onze ziekenkamers, zal het in onze ziekenhuizen, 
zal het op onze sterfbedden, zal het op onze graven beter worden,, 
versta het dan, o volk des Heeren, dat gij allereerst, en gij aller­
meest een einde hebt te maken aan die dorre gelootloosheid, waar­
mee tijden van krankheid zoo vaak in uw eigen kringen doorleefd 
worden. 

Uw geloof moet koninklijk, moet in Goddelijke glorie ook op en 
bij het ziekbed weer gaan schitteren. 

Kiet enkel dat geloof, dat om genezing van de krankheid en red­
ding van den dood vraagt, en dientengevolge, zoo er genezing kwam, 
straks weer doodbloedt. 

Neen, maar ook, ja bovenal dat vrome, dat teedere, dat innige 
geloof, dat elke krankheid met zijn God doorleven doet, en ook uit 
pijn en doodsangst winste trekt voor eeuwig. 



31 

VI. 

Een klomp vijgen. 

GENEZING DOOR MIDDELEN. 

Laat men nemen eenen klomp vijgen, en 
tot eenen pleister op liet gezwel maken, en 
hij zal genezen. Jesaia 38 : 21. 

Wordt voor ouze klanken wel altoos gedaan wat doenlijk is, om 
ïmn lijden te verzachten, de kracht der ziekte te stuiten, en, voor wat 
aan ons staat, te waken voor hun levensbehoud ? 

Helaas, er valt op de zegenende kracht, die van onze medische 
wetenschap uitgaat, nog niet al te hoog te roemen. Want wel deed ze 
schitterende ontdekkingen, wekken haar operatien bewondering, en 
vond ze tegen meer dan één kwaad een vaste practijk; maar van de 
veertienhonderd millioen personen hier op aarde, trekt hoogstens één 
derde hier profijt van; en zelfs bij dat één derde is de medische 
verzorging uit stedelijke bussen, en door een factotum ten platte-
lande, nog zoo bitter gebrekkig, dat er eigenlijk alleen bij hen, die 
ruimer betalen kunnen, van eenigszins volledige verzorging sprake 
is. En ook dan zelfs nog, wat vergissingen en wat verzuimenissen, die 
de kranke maar al te vaak bckoopen moet met den dood. 

In den volksmond is dan ook het zeggen bestorven, „dat de dokters 
•er meer onder den grond helpen, dan genezen." En ook al moge 
hierin nu iets overdrevens schuilen, toch staat wel vast, dat ook de 
genadegifte Gods, die ons in de medicijnen gegeven is, op verre na 
nog niet den zegen spreidt, dien ze spreiden kon. 

•luist daarom is het dan ook volkomen begrijpelijk, dat zoo menig­
een weigert in ziekte op de middelen te vertrouwen; dat meer dan 
één de middelen slordig gebruikt; en dat er zelfs hier en daar zijn, 
die stelselmatig weigeren doktershulp in te roepen. 

Althans veel verklaarbaarder en veel begrijpelijker, dan dat er zoo­
veel anderen en meerderen zijn, die hun God vergeten, bij hun dokter 
zweren, en zich liever in mensohenhaaden werpen, dan dat ze steunen 
zouden op den Heere hunnen God. 

Asa, de anders zoo vrome koning, die in zijn ouderdom zijn 
medicijnmeesters meer dan zijn God zocht, blijft voor al 's Heeren 
volk in krankheden en bij het dreigen des doods een ernstige 
waarschuwing. 



22 

Maar toch mogen onze kranken van liet gedurig slingeren onzer 
ziel op dit punt niet het slachtoffer worden. 

Toen Hiskia doodelijk krank ter neder lag, wat ware het toen voor 
den Heere onzen God geweest, om dezen uitverkoren vorst wonder­
dadig en zonder middel te redden? 

En toch, zoo doet de Heere het niet. Veeleer zendt hij zijn profeet 
tot den kranken koning; en nu verschijnt .Tesaia aan zijn ziekbed, 
niet om hem een wonder iets aan te kondigen, noch ook om hem 
geestelijk aan te grijpen; maar om Hiskia heel prozaïsch, bijna plat, 
naar het ons schijnt, in den Naam des Heeren aan te zeggen, dat ze 
moesten nemen een klomp vijgen. 

Kon het nu ooit duidelijker en sterker worden geopenbaard, dat de 
Heere onze God, waar Hij besluit een kranke te genezen, die genezing 
in den regel tot stand doet komen door een tweeledig, creatuurlijk 
middel? Vooreerst in casu door de vijgen, die Hijzelf heeft laten groeien, 
en waar Hij die sterk uittrekkende kracht in geschapen heeft; en ten 
andere door een mensch, door wiens hand en zorg Hij die vijgen op 
de booze zweer laat leggen. 

Waartoe anders liet God ook de geneeskruiden groeien, en prepa­
reerde Hij zelt het geneeswater in zoo menige bron, indien het zijn 
wil niet was, dat zijn kranke mensehenkinderen met al zulk hulp­
middel tegen kwalen en ziekten strijden zouden? 

Ook den melaatsche in Israël liet de Heere volstrekt niet vrij 
omloopen; maar, opdat het kwaad der melaatschheid niet heel het 
volk zou aantasten, gaf Hijzelf aan en door ilozes de strengste ver­
ordeningen, om elke aanraking met melaatsche personen af te snijden. 

De ziekte is, evenals de dood, uit de zonde; krankheden en pestilen­
tiën zijn booze, vernielende machten, die als uitvloeisel der zonde 
over ons komen. Als eens de zonde verdwenen zal zijn, zal er ook 
geen ziekte meer wezen. Zoolang de zonde stand houdt, blijft ook de 
krankheid woeden. En daarom is het een strijd en één worsteling, 
die ons van Godswege tegen zonde en ellende, tegen het geestelijk en 
lichamelijk kwaad is opgelegd. 

Daarom nu moeten ook uw zieken met teederheid, maar ook met 
ernst verzorgd worden. En liggen ze ernstig krank, zoodat ze gegrepen 
liggen als ten doode, dan gaat er van hun kermen en zuchten tot u 
een roepen om redding uit, waar ge geen oogenblik de ooren voor 
moogt toestoppen. 

Als ge iemand, die in het water ligt, om hulp hoort gillen, zult ge 
er geen oogenblik aan denken, om stil door te loopen, leukweg naar 
huis te gaan, en in huis voor dien man te bidden, onderwijl hij 
reeds lang gezonken en verdronken is. Neen, dan gaat er een schiet­
gebed naar boven. Een: „God help mij!" van dien drenkeling, ea 



een „God, help mij hem redden!" uit uw hart; en inmiddels grijpt 
ge een touw, een stok, een ladder, of springt zelf te water, en voelt 
van Godswege uw roeping, om dien man van den dood te redden; 
om straks, als ge hem redden mocht, uw God voor dien zegen te 
danken. 

Maar waarom nu dien u vreemden drenkeling wel geholpen, en uw 
eigen vrouw of eigen kind, die thuis ziek liggen, zonder hulp laten 
verkwijnen ? 

Blijft dan sterven geen sterven, onverschillig of ge iemand op een 
oogenblik ziet sterven in het water, of langzaam ziet wegsterven op 
het bed van dons? 

Want natuurlijk, of ge iemand nu redt door een touw of door 
chinine; met een stok, dien hij aangrijpt, of met het staal, dat hij 
inneemt; toch blijven dit al te saam midJelen, die God u in de 
hand geeft, om er mee te strijden voor het leven van uw even-
mensch. 

Een dier ziet dat niet. Al liggen er tien stokken bij hem, geen 
dier zal aan een ander dier, dat ligt te verdrinken, een stok toesteken. 
Niet aan het dier, alleen aan den mensch gaf God dat inzicht; en 
daarom blijft gij onder de klem van het zesde gebod, verantwoor­
delijk, of ge wel alles deedt wat in uw vermogen was, om het 
leven van uw man, uw vrouw, uw kind of uw dienstmaagd te 
redden. 

U werd het toevertrouwd, en zoo gij hierin slordig waart, zal het 
eens van uw hand geëischt worden. 

Slechts tegen één zonde zult ge daarbij op uw hoede zijn. Ge zult 
niet het middel losmaken van uw Gad, alsof uw hand dit middel 
gemaakt had, e'n alsof ge nu met dat middel tegen God wondt strijden, 
om uw kranke uit de lumd des Heeren te redden. 

Daarin en daarin alleen ligt het booze misbruik. 
Dan denkt een mensch: God wil mijn kind dooden, want God heeft 

het ziek gemaakt; en nu zal ik met dit medicijn mijn kind aan Gods 
doodende macht pogen te onttrekken. 

En dat natuurlijk is goddeloos. 
Dat mag nooit. 
God is het die doodt, en God die levend maakt. Wie er ooit uit 

het water gered is, is er door God uit gered; en wie ooit uit ziekte 
opkwam, is er door God uit genezen. En dat blijft zoo, ook al 
gebruikt God een man met een stok, ora den drenkeling te redden, 
en een arts met medicijn, om den kranke van de pestilentie te 
genezen. 

In alles is de Heere. 
Hij is de Almachtige in de plage, in de pestilentie en in de krank­



24 

heid, maar ook eveuzoo is Hij de Almachtige in den arts, in het 
medicijn, en in ieder, die uw kranke verzorat. 

Gij moogt als tiveerle oorzaak door Hem gebruikt worden, maar 
Hij is en blijft altoos de eerste oorzaak, èn in het kwaad, dat uw 
leven bedreigt, èn in de medicijn, waardoor Hij dat kwaad wil 
afwenden. 

Het is dan ook geen ziekenverpleging, gelijk ze in een Christen­
gezin betaamt, als het bed zacht geschud wordt en het medicijn stipt 
ingegeven, maar zonder dat er even stipt geroepen wordt naar den 
Hooge en gesmeekt tot den God van alle ontferming. 

Bidden zonder werken is ook in de ziekenkamer een caricatuur van 
de ware vroomheid; maar werken zonder bidden is vooral nan het 
ziekbed een hoonen van den levenden God. 

Zie het maar aan Hiskia. 
Eerst hebt ge in .Tesaia 38 : 10 v.v. ziju heerlijk gebed, en daarop 

eerst komt het prozaïsch gebod van den klomp vijgen. 
De mcnsch zal, naar luid van Dent. 8, bij brood alleen niet leven; 

want als ge enkel brood hebt, en God zegent dat brood niel, dan 
komt ge toch van honger om. 

En zoo ook zal de kranke niet enkel bij zijn medicijnen leven, 
want al die medicijnen werken niets, zoo er Gods almogende kracht 
niet in werkt. 

Van uw medicijn als van uw brood geldt wat in Deut. 8 : 17 en 
18 staat; „Zeg niet in uw hart: Mijner is die kracht, en de sterkte 
van mijn medicijn heeft mij dat herstel gegeven: maar gij zult «'eden-
ken den Heere uwen God, dat Hij het is, die u dit medicijn gaf, om 
genezende kracht te werken." 

Ook bij uw medicijn dus bidden, evengoed als bij uw werk. De 
redding van uw God en van uw God alleen gewacht, om waar het 
Hem belieft, uw krankheid door medicijn te genezen. 

Zelf bidden en uw kranke tot bidden uitdrijven. 
Uw God, en Hem alleen grootmaken bij uw kranke, en zelf niets 

dan een instrument in zijn hand willen zijn, maar dan ook een willig 
instrument, dat stipt werkt, zooals God wil dat ge werken zult. 

Uw kranke is misschien ten doode gegrepen; en nu wil God u 
gebruiken, om voor zijn leven te strijden; en daarin zal een kind 
van God teeder van consciëntie, altoos volijverig, en in heiligen zin 
zelfopofferend zijn. 

Bij een drenkeling, die om hulp gilt, maar ook bij uw kranke, die 
kermt op zijn leger. 



33 

VII. 

Veel geleden van vele medicijnmeesters. 

ONZE ARTSEN. 

En eone zekere vrouw, die twaalf jaren 
den vloed des bloeds gehad had, en veel 
geleden had van vele medicijnmeesters, en 
al het hare daaraan te koste gelegd, en geen 
baat gevonden had, maar met welke het 
veeleer erger geworden was. 

Marcus 5 : 25, 20. 

De mcdieijnmeester vervult in veler leven een maar al te breede 
plaats, waaraan, soms bitter droeve heriunerinu;en kleven, ja, die soms 
aanleiding ojaf tot een banden geloofsstrijd. 

En ook hierop wil de Schrift, dat ge letten zult, en daarom legt 
ze ons gedurig weer die tragische woorden uit het verhaal van de 
bloedvloeiende vrouw voor; „Er was een vrouw, die twaalf jaar den 
vloed des bloeds had gehad, en vrnd i/eleclm hod van vele medicijn­
meesters, en al het hare daaraan te koste had yelegd, en geen haat 
gevonden had, maar met welke het veeleer erger was geworden." 

Snijdende woorden, en die toch ook op het heden nog tiaar droeve 
toepassing vinden; want nóg zijn ze er in alle landen, die, met een 
verborgen of ongeneeslijke kwaal omloopende, het nu bij dezen en 
dan bij genen arts beproefd hebben, en telkens weer hoopten dat hij 
ze genezen zou, en die toch telkens teleurgesteld uitkwamen. Dan 
leden ze vaak veel, en ondergingen allerlei kunstbewerking en onder­
wierpen zich aan allerlei levensregel, en slikten allerlei medicijn; en 
dat toch het einde vaak niet anders dan bij die bloedvloeiende vrouw 
was: veel betalen, geen baat vinden, en niet zelden nog achteruit­
gegaan. 

Ge zult hierin niet overdrijven; want tegenover deze droeve ge­
vallen staan duizend andere, waarin het der geneeskunde gelukte, 
metterdaad wondere redding aan te brengen. Vooral de heelkunde 
doet in onze dagen groote dingen. En ook de genezingen van krank­
heden, waarvan men soms hoort, doen u niet zelden verbaasd staan. 

Maar het feit blijft daarom niettemin waar, dat ook de geneeskunde 
maar al te vaak een gebroken rietstaf blijkt; en de bittere klaeht en 
teleurstelling, die ge vaak over de medicijnmeesters hoort uiten, is 
iang niet altoos ongegrond. 



36 

Het is waar, dat de arme niet zelden haastiger en slordiger wordt 
behandeld, dan de man van geld. Het valt niet te ontkennen, dat 
meer dan één kraamvrouw stierf' aan een besmetting, die de arts haar 
aanbracht. Het is, helaas, zoo dat menig arts tekortschiet in een be­
hoorlijk onderzoek naar den wezenlijkeu aard der ziekte, en daardoor 
een onjuiste medicatie aanwendt, o. De lijst der klachten tegen de 
medicijnmeesters ware zoo breed uit te meteu. 

Maar wie goed in zijn gelooi' staat, mort daarom niet tegen de ge­
neeskunde, noch mort tegen zijn God, die ons de geneeskunde zoo 
gebrekkig laat toedienen 

Al wat de geneeskunde ons aan verademing en redding brengt, 
en dat is zoo ongelooflijk veel, is loutere genade, die u uit Gods 
ontferming toekomt. 

Gij hebt uzelven niets dan ziekte en dood door uw zonde besteld. 
En al wat die macht van ziekte en dood nog voor een tijdlang of 

voor een deel althans breken komt, is een gave van uw God om 
niet, een balsem dien Hij u druppelt in de wonde, die ge uzelven 
sloegt. 

ij moeten door menschen geregeerd worden, en wat is de klf.chte 
niet luid over allerlei misgreep van de overheid. Door menschen moet 
ons het Evangelie bediend worden, en wat leed Christus' kerk niet 
alle eeuwen door van de ketterijen en hoogheden en slordigheden der 
predikers. En zoo ook moet ons door mensehen de geneeskunde be­
diend worden, door zondige menschen evenals onze overheden en 
predikers, en is het dan zoo wonder, dat ook zij, die ons de genees­
kunde bedienen, op allerlei wijs tekortschieten en u gedurig teleur­
stellen? 

Of heeft dan God het niet alzoo verordend, dat er op elke honderd 
menschen in ieder vak slechts zeer enkelen uitnemend, zeer velen 
middelmatig, en ook niet weinigen beneden het middelmatige zijn? 
Is dat niet zoo voor alle vakken en posten? En waarom zouden uw 
dokters dan op dien regel een uitzondering maken? 

En wat allerlei zondige schuld bij uw medicijnmeesters aangaat, 
zeker die is er. Maar is bij uw burgemeesters, uw advocaten, uw 
predikers, uw huismoeders, uw dienstboden, die velerlei zonde van 
overschatting van eigen kracht, van slordige behandeling, van baat­
zuchtige bedoeling en zooveel meer dan soms niet aanwezig? 

En zoo ja, waarom zouden dan uw artsen een uitzondering op dien 
algemeenen menschelijken regel maken? 

We geven u toe, ze zijn niet beter, maar ze zijn stellig ook niet 
minder dan andere standen. Uitstekend kundig zijn slechts enkelen 
onder hen, en met allerlei zonde zijn ze evenals gij behept. 

En het feit blijft nu eenmaal onloochenbaar: God geeft u wel de 



27 

geneeskunde als een gave zijner ontferming, maar Hij laat ze n toe-
bedienen door gebrekkige en altoos zondige menschen. 

De klip voor het geloof ligt dan ook alleen hierin, dat we den 
Heere onzen God en zijn gave gedurig scheiden, en soms wel tegen­
over elkander stellen. 

Bij bekende ongesteldheden van minder ernstigen aard, dan alleen 
op den arts vertrouwen, en niet tot God roepen. En wordt het dan 
ernstiger, dat er gevaar komt, en de kunst van den arts tekortschiet; 
dan zelf in het gebed gaan en om anderer voorbede smeeken. 

En die tegenstelling nu mag Gods kind niet vasthouden. 
Dat was de zonde van koning Asa, van wien het zoo scherp staat 

aangeteekend: „Daartoe ook zocht hij den Heere niet in zijn krank­
heid, maar de medicijnmeesters." 

En dat nu mag niet. Dit is ongodvruchtig. Zoodoende gaat ge uw 
Vader, die in de hemelen is, voorbij. 

Neen, zijns is elke artsenij, die Hij schiep, eu die Hij den mensch 
vinden liet, en zijns is evenzeer de kunst en de wetenschap, het beleid 
en het inzicht, waarmeê Hij den arts verrijkt heeft. 

De geneeskunde is niet eeu menschelijke, en veelmiu een booze, 
demonische kunst, maar een middel, dat God in zijn ontferming aan 
den mensch schonk om tegen ziekte en dood te strijden. 

Het is daarom een geestelijke vergissing, als iemand denkt: „Ik 
roep geen dokter en slik geen medicijn, maar ik zal bidden, en dan 
kan God mij zonder middel genezen." Want om u in het leven te 
houden, heeft God de Heere ook geen spijs noodig. Zoo kondtgedus-
evengoed zeggen: „Ik koop geen spijs, en onthoud mij van voedsel. 
God kan mij toch wel ia het leven behouden." Dat toch kon Hij 
ook, maar Hij doet het niet, omdat Hijzelf het anders verordend 
heeft, en u gezegd heeft: „In het zweet uws aanschijns zult gij brood 
eten." 

En evenzoo nu als God het brood laat groeien, zoo schiep Hij ook 
die menigte van kruiden en stoffen, die allerlei ziekte in uw lichaam 
stuiten, en is Hij het, die ook op dat terrein zijn Aholiabs bedeelt 
met kennis. 

Alleen maar, wee u, zoo ge de geneeskunde buiten God om ge­
bruikt, en niet bidt dat Hij ze u zegene en niet dankt, zoo Hij ze 
u gezegend heeft. 

En wee ook den medicijnmeester, die in stede van deze gave Gods. 
als een priester der barmhartigheid te bedienen, buiten God rekent, 
eu trotschelijk roemt, dat zijn raacht en de kunst van zijn hand dit 
gewrocht heeft. 



28 

Laat daarom het volk, dat God vreest, niet te bard toornen over 
het soms brutale ongeloof van veel artsen. Gods kinderen zeiven 
toch zijn op dit stuk maar al te dikwijls de artsen in ongeloof voor­
gegaan. 

Vergeet uiet, voor onze artsen is de verzoeking, om van God af te 
vallen, zeer groot. Hun studie is bijna enkel stott'elijk. De school, 
waarin ze opgroeien, weet van God niet af. En ook, een zeer groote 
macht is in hun hand gelegd. 

En wat heeft nu de Kerk van Christus, wat heeft het geloovige 
volk gedaan, om onze artsen klein voor God te doen zijn? 

Immers zoo bijna niets. Erger nog, door het kleingeloof en ongeloof 
van zoo menig kind van God op zijn ziekbed, heeft zoo menig arts 
allen eerbied voor het geloof ingeboet. 

Dit nu kan en zal anders worden. 
Ook over de geneeskunde zal eerlang weer de adem des Christe-

lijken levens gaan. Christus en de medicijnmeester zullen niet altoos 
gescheiden blijven. 

Maar ook al komt het daartoe, denk niet, dat daarom de zonde in 
onze artsen zal zijn teniet gedaan, noch dat daarom hun onvolkomen-
heidleen einde zal nemen. 

ÜÊk dan zal menig arts zich vergissen. Ook dan zal er nalatigheid 
en verzuim voorkomen. Ook dan zal menig patiënt door den j.rts 
•niet kunnen gered worden. En ook dan zal er menig kranke sterven, 
die, menschelijk gesproken, bij beter behandeling had kunnen aeted 
zijn. 

Maar al dwingt dit u, bij de keuze van uw arts niet lichtvaardig 
te- werk te gaan, toch schokke het uw geloof niet, noch make u 
bitter. 

Immers, ge weet nu eenmaal, dat de gave Gods, die ge genees­
kunde noemt, u uiet door engelen kan worden toebediend, en dat, 
nu ze u door mensehen moet bediend worden, ge uw eigen mensche-
lijke onvolkomenheid en zonde ook in uw artsen terugvindt. 

Maar bovendien, ge valt, met een arts te roepen, niet uit het bereik 
van Gods voorzienigheid. 

Wat de arts ook doe, toch is het zijn verborgen wil, die uitkomt, 
en zijn raad die bestaan zal. 

Geen arts, wie hij ook zij, kan aan de lengte van iemands leven 
•een elle toedoen of afdoen. 

En daarom verbitter door zoo bange gedachte uw hart en vergiftig 
uw ziel niet. 

De Heere regeert toch, en Hij alleen is het, die onzen levensdraad 
•en den levensdraad onzer lieven afsnijdt. 



39 

Y1II. 

Selijk een wever zijn web. 

ONVERWACHTE DOOD. 

Mijn levenstijd is weggetogen en van mij 
weggevoerd, gelijk eens herders hut; ik heb 
mijn leven afgesneden, gelijk een wever zijn 
webbe; Hij zal mij afsnijden, als van den 
drom; van den dag tot den nacht zult Gij 
mij ten einde gebracht hebben. 

Jesaia 38 : 12. 

Onverhoeds door ernstige krankheid overvallen te worden, en plot­
seling voor den dood te staan, is een kwaad, waartegen het gebed 
zelfs van Gods vroomste kinderen uitgaat. 

Veel vromer koningen dan Hiskia hebben niet op Davids troon 
gezeten, en toch, toen Hiskia opeens doodelijk krank werd en hij zoo 
plotseling voor de vallei van de schaduwe des doods stond, toen heeft 
ook hij geklaagd en gekermd tot zijn God, en is de Heere van hem 
verbeden, dat de plage week en de dood hem losliet. 

Zelf sprak hij later in zijn dankgebed: „Gelijk een kraan of zwaluw, 
alzoo piepte ik; ik kirde gelijk eene duive; mijne oogen verhieven 
zich omhoog tot den Heere." 

Het was hem zoo vreeslijk, dat hij zijn leven van zich los zag' 
maken, en dat het hem was alsof God hem afsneed, gelijk een wever 
zijn web. 

Yan wat aard de plage dan ook ware, die hem benauwde, Hiskia 
wist dat het toch de Heere was, die in die krankheid hem aangreep, 
hem neerwierp, en nu van oogenblik tot oogenblik bezig was, om 
zijn leven uit hem weg te nemen, en zijn aardsch bestaan te ver­
nietigen. Daarom riep hij tot twee malen toe; „Van den dag tot 
den nacht zult Gij mij ten einde gebracht hebben", als voelde 
hij, dat, wierd de plage niet gestuit, hij den avond niet meer 
halen zou. 

Hiskia viel dus in Gods hand. 
Want wel zag hijzelf de booze zweer, die zijn bloed dreigde te 

vergiftigen; en wel heeft hij het middel gebruikt, dat Jesaia hem 
aangaf, om een klomp vijgen op het booze gezwel te leggen; maar 
onder dit alles besefte Hiskia toch klaarlijk, dat hij met zijn God 
te doen had; dat God in die plage was; en dat de arm des Heeren 
almachtiglijk op hem drukte, om hem te benauwen tot stervens toe. 



30 

Dit nu staat ook om uwentwille beschreven. 
Niet alsof ge bopen kondt op een wonder, als met Hiskia geschied 

is. Er is geen profeet meer op aarde, die, als Jesaia, u openbaringen 
over uw levenslot en over uw stervensure van Godswege brengt. 

Een toezegging van nog vijftien jaren levens als aan Hiskia ge­
schiedde, kan nu niet voorkomen. Eu een toeken als Hiskia ontving, 
dat de schaduw op den zonnewijzer tien graden ruggelings gaat, is, 
nadat de Openbaring eenmaal voleind en dus afgesloten was, aan 
niemand ooit tebeurt gevallen 

Houd daarbij in zoo ontzettende oogenblikken uw ziel dus niet 
op. Dat ware misbruik van Gods Woord maken; u in dweperij 
verwarren; en zou op niets uitloopen dan op bittere, schreiende 
teleurstelling, tot ge ten leste toch, maar dan in wanhoop, den dood 
ingingt. 

Maar leer wel dit van Hiskia, dat ge bij al zulke plage terstond 
helder inziet, dat ge met den Heere uwen God te doen hebt; en 
wend u met al uw doodsnood, werp u met al uw zielsangsten, zonder 
een oogenblik te vertragen, op uw Verbonds-God. 

Niet eerst allerlei anders, en dan, als al dat andere niet helpt, 
dan ten slotte uw God aanloopen. Neen, maar bij het eerste gevoe.. 
van angst, bij het eerste sidderen voor den dood, zult ge onverwijld 
uw toevlucht tot den Heilige nemen, en in uw doodelijke ziekte 
zelve zult ge de vreeselijke hand voelen van Gods heilige majesteit. 

Waak toch vooral in oogenblikken van zoo diep aangrijpenden ernst 
tegen alle gedeeldheid en tweeslachtigheid in uw ziel. Hiskia voelde 
Gods almachtige hand in het bange kloppen van de booze zweer. Hij 
voelde hoe God reeds bezig was, het weefsel tusschen zijn lichaam en 
zijn ziel, als een wever zijn web, door te snijden. Hij voelde straks, 
hoe Gods kracht in dien klomp vijgen werkte, om dit gif van de 
zweer uit te trekken. En juist omdat hij God rondom zich ont­
waarde, Gods kracht in die plage en in dat medicijn zag, daarom 
liet hij zijn God geen oogenblik los, maar riep en kermde, en ver­
kwikte zijn benauwde ziel in de gemeenschap met zijn Herder en 
zijn God. 

Op vromen zin komt het dus in zulke oogenblikken van plotseling 
u overvallenden doodsangst aan; en dien vromen zin kunt ge niet op dat 
oogenblik plotseling in uw ziel tooveren, maar kunt ge in zoo hachelijke 
ure alleen dan in u werken laten, als er een vroom leven achter u 
ligt. Vroom nu in dien diepsten zin genomen, dat ge in uw ziels-
besef gestadiglijk gemeenschap oefent met het Eeuwige Wezen. 

Die gemeenschap te missen, en het buiten die gemeenschap met 
het Eeuwige Wezen te kunnen uithouden, is in Gods kinderen de 
diepste zonde. 



31 

Dan leeft men uren lang', een halven dag, soms een lieden dag, 
zonder dat zelfs de gedachte aan den Naam des Heeren door het 
zielsbesef gaat. In alles bezig, vergeet men zijn God, en leeft buiten 
Hem. En ja, dan wordt er wel gebeden, en wel lof gezongen; maar 
ook zelfs in het gebed dolen de gedachten af, en onder het loflied 
galmt men woorden uit, zonder dat de ziel er in meeleeft. 

En natuurlijk, als dan temidden van zulk een toestand plotseling 
de dood door uw venster binnenklimt, en ge reeds met het dood­
zweet op het voorhoofd op uw bed neerligt, dan geraakt de ziel 
verward, en kan niet opeens inleven in een vroomheid, die haar 
vreemd was. 

Het lichaam vergt dan reeds zoo ontzettend veel van de ziel. 
Duizend vragen stormen door het bange hart. Alles om u heen ver­
schrikt ii. En ge siddert van angst op de zoo plotseling in n gewor­
pen wetenschap, dat ge sterven gaat. 

En dan scheidt zich dat alles voor u. Aan den eenen kant die 
doodelijke plage, en die arts, en die medicijnen, en al wat menschen 
doen, om u te hulp te komen; en verre van dat alles, hoog boven 
u, die God dien ge vergeten hadt, en tot wien ge nu roept, maar 
met een dotten klank, die moedeloos op uw eigen ziel terugvalt. 

En dat is het nu juist, waarvoor Hiskia bewaard bleef. Ook hij 
weende als een kind, ook hij piepte als een zwaluw, en al zijn roepen 
was, of God hem nog sparen mocht; maar zijn God was hem niet 
vreemd. Het was alles één voor zijn zielsbesef: de macht van zijn 
God in die plage; de hand van zijn God bezig om zijn leven af te 
snijden; de werking van zijn God in dien klomp vijgen; en het 
luisterend oor van zijn God, in vaderlijke ontferming gereed, om zijn 
zielsklacht op te vangen. 

Het bangste nu is zulk een plotseling staan voor den dood, als het 
u alleen overkomt, gelijk dit telkens plaats grijpt bij een beroerte, 
bij een ongeluk dat u overvalt; het schriklijkst bovenal, zoo er, gelijk 
dat in groote steden met haar hooge huizen zoo vaak gebeurt, brand 
uitslaat en de uitgang versperd is, en een mensch opeens voor de 
vlam staat, die op hem aandringt, zonder dat er een uitweg is. 

Veel minder reeds is het, waar een pestilentie uitbreekt. Niet alsof 
ook dit niet ontzettend zou zijn; maar omdat zulk een epidemische 
plage haar boden vooruitzendt. 

Dagen, weken lang hoort ge dan reeds uit verre landen, dat de 
plage naderende is, en dat God de Heere weer den engel zijns toorns 
uitzond, om de volkeren tot ernst te roepen en wakker te schudden 
uit hun doodsslaap. 

En hierin nu ligt een genade van uw God, die ge niet verachten 
zult. 



32 

Hij overvalt u dan niet als een leeuw, die zijn prooi bespringt, 
maar waarschuwt u van verre, zegt u aan dat Hij komende is, en roept: 
„Heden, indien gij mijne stemme hoort." 

Hierin nu ligt deze barmhartigheid, dat uw God u daardoor de 
gelegenheid biedt, om u op het ergste voor te bereiden. Om als ge u 
aan uw God ontwend hadt, u weer tot Hem te wenden. Om als ge 
van uw God vervreemd waart, u te bekeeren van uw afdoling, en zijn 
heilige gemeenschap weer te zoeken. 

Een genade, die dan wel niets geeft voor de wereld die zich ver­
hardt, maar die zoo dikwijls den heerlijken stoot gaf om wankelende 
zielen, die nog altoos aarzelen, tot hartgrondige en besliste bekeering 
te brengen. En een genade, die bovenal steeds zoo krachtig bleek, om 
Gods kinderen, die in doodschheid verzonken waren, weer terug te 
roepen naar een toestand van levende, gevoelige vroomheid. 

En o, dan draagt die terugkeer tot stille, gevoelige vroomheid bij 
Gods heiligen zoo schoone vrucht. 

Niet alleen hierin, dat ze weer op Gods geboden merken, en dus 
ook naar het zesde gebod, alles mijden en voorkomen zullen, waar­
door ze moedwillig hun eigen leven of het leven van hun naaste in 
gevaar zouden brengen; maar bovenal, dat ze hun God weer in alles 
gaan zien, in de plage die nadert; in den welstand, dien ze nog 
genieten; in het leven van vrouw en kinderen; meer nog in de 
innerlijke bewegingen hunner ziel. 

Dan wordt er weer aan God gedacht; dan klimt er weer, ook als 
de lippen zwijgen, een lofzang op voor zijn oneindige ontfermingen 
in den Zoon zijner liefde; en dan wordt de ziel aldoor biddende 
gemaakt, of Gods verborgenheid over onze tente mocht wezen, en 
onze eigene ziel en de ziel der onzen mocht worden voorbereid, om, 
zoo Hij het gehengde, onzen God ook in zijn bangen toorn te ont­
moeten. 

En is het dan zoo, dat het God behaagt, ook ons met zijn plage te 
overvallen, of ook uit ons huis, als een schaap uit de kudde weg te 
rooven, dan behoeft de overgang in onze ziel niet meer gemaakt. 
Dan is de dood die komt geen dief meer die inklimt en ons verrast, 
maar een bode van onzen God, op wien we gerekend hadden. Dan is 
er gemeenschap met het Eeuwige Wezen, ook als de nood op het 
hoogste klimt, ook als de baren en de golven des Almachtigen over 
ons henengaan. Ja, dan weet onze ziel het, dat zelfs de dood ons van 
die gemeenschap niet scheiden kan, maar ze integendeel ons nog veel 
innia:er. en dan voor eeuwis brentrt. 



33 

IX. 

Gaande gelijk hij gekomen was. 

IS UW TAAK VOLEIND? 

Gelijk als hij voortgekomen is uit zijner 
moeders buik, alzoo zal hij naakt wederkee-
ren, gaande gelijk hij gekomen was; en hij 
zal niets medenemen van zijnen arbeid, dat 
hij met zijne hand zou wegdragen. 

Pred. 5 : 14. 

Niets stemt in dagen van ernst zoo somber, als de drukkende ge­
dachte, dat ons leven, ons aanzijn, heel onze existentie op aarde haar 
doel heeft gemist. 

Het snijdende woord van Jezus tot Martha; „Gij bekommert u over 
vele dingen, één ding is noodig", verontrust dan onze consciëntie, 
en ge kunt de pijnlijke vragen niet smoren: Waarvoor heb ik ge­
leefd'? Wat vrucht droeg heel mijn aanzijn'' Wat is de eenige winste 
van mijn bestaan als mensch? 

Nu vat meer dan één dit consciëntieverwijt vaak geheel verkeerd op. 
Men heeft vernomen van wat een Mozes wrocht, van wat een Pau-

lus tot stand bracht, en wat ook nu nog zoo menig man van kracht 
en talent voor aller oog en oor uitwerkt, en begaat dan zoo licht de 
fout, om met hel werk van zulke mannen zijn eigen werk te verge­
lijken. En natuurlijk, daar op enkele hooge uitzonderingen na, de 
overgroote meerderheid niet geroepen is, om alzoo aan den weg te 
timmeren, maar tot taak kreeg, om in de stille huishouding, op een 
ambacht of kantoor, iu een school of winkel nederigen dienst te ver­
richten, komt men er zoo licht toe, om uit dien hoofde te klagen, 
dat zijn leven doelloos voorbijging. 

En dit is, gelijk ge terstond inziet, geheel mis. 
Als God zelf ons menschelijk leven zóó heeft aangelegd en zóó 

heeft ingericht, dat negen en negentig op de honderd tot geen anderen 
dan dezen gewonen dagelijkschen arbeid geroepen worden; en ook 
dat voor het verrichten van dien omvangrijken arbeid negen en negentig 
op de honderd menschen noodig zijn, dan heeft een iegelijk, die, tot 
dezen arbeid geroepen, dien arbeid ook volbracht, niet doelloos ge­
leefd, maar integendeel aan zijn levensdoel beantwoord. 

Zoo schoon en juist noemden daarom onze vaderen ieders werk­
kring, al was die nog zoo stil en vergeten en nederig vaa aard, zijn 
goddelijk beroep, en het past noch voegt u, ooit minachtend of laat­

3 



34 

dunkend op dit uw goddelijk beroep neer te zien. Integendeel zult 
ge er u voor inspannen; er u op toeleggen; er met heel uw persoon 
bij zijn. Wat ge doet, moet goed gedaan zijn. En een iegelijk is ver­
plicht en gehouden, in zijn goddelijk beroep met het hem van God 
geschonken talent te woekeren. 

Neen, om te weten, of de droeve klacht van den Prediker: „Gaande 
gelijk hij gekomen was, en dus om niet geleefd", ook op u van toe­
passing is, zult ge u drieërlei vraag stellen. Niet alleen wat gij deedt; 
maar ook wat gij werdt; en niet minder wat geworden is van wat 
God u toevertrouwde. 

Eerst in die drie samen gaat ons levensdoel op. 
Beginnen we met het laatste, omdat de Prediker met zijn zeggen: 

„Gaande gelijk hij gekomen is", juist op ons goed, ons bezit, onze 
have doelt. Hij laat toch voorafgaan; „Gelijk hij voortgekomen is uit 
zijner moeders buik, alzoo zal hij naakt wederkeeren", en hij doet er 
op volgen: „Hij zal niets medenemen van zijnen arbeid, dat hij met 
zijne hand zou wegdragen." 

Ook in dat goed au ligt voor een deel het doel van ons leven. Al 
dat goed saam vormt den schat der gansehe wereld, en dien gaf God 
aan zijn menschenkinderen, opdat ze dien beheerschen en er meê 
woekeren zouden tot zijn eer. Ook is die schat, over een geheel leven 
genomen, lang zoo klein niet. Een gewoon werkman, die van zijn 
30ste tot zijn 60ste jaar flO per week verdient, zag zich uit dien 
hoofde alleen reeds twintig duizend gulden toevertrouwd 

En nu is het zooals de Prediker zegt: nu kan men al dat goed al 
die jaren zóó bezitten, dat er bij het sterven niets van meegaat. 

Maar wie een discipel van zijn Heiland is geweest, staat er anders 
aan toe. Die heeft van jongsaf de roepstem verstaan: „Vergader u een 
schat in de hemelen, waar geen mot noch roest verteert", en leerde 
de heilige kunst om zóó te geven, en zóó aalmoezen uit te reiken, 
en zóó met zijn geld voor den dienst van zijn Heere te woekeren, 
dat er bij zijn sterven een geheel kapitaal opgelegd is, niet op aarde, 
maar daarboven. 

Of nu wie dat kapitaal oplegde, een rijk man was, die meer dan 
een tonne gouds weggaf, of een arme weduwe, die haar penningske 
otlerde, maakt geen verschil. Jezus zei zelf, dat die arme weduwe 
meer had ingeworpen dan al die anderen. Immers, dat hemelsche 
kapitaal rekent niet naar het cijfer van het geld, maar naar de gloei­
hitte der geloofskracht, die in uw geven werkte. 

Maar in elk geval, wie zóó zijn goed besteedde, gaat niet gelijk uij 
gekomen was, en wel terdege neemt hij een vrucht van dezen zijn 
zielsarbeid meê. 

Hij heeft niet alles verbruikt, hij heeft over, en heel die rijke 
schat, dien hij overwon, ligt veilig en geborgen bij zijn Vader die in 
de hemelen is. 



-1-3 IJ -

35 

Nu placht wie dit bij zijn leven verzuimde, zijn schade nosf wel 
voor ot' in zijn sterven in te halen, door te. vermaken wat hij bezat. 
En zeker, dat is roeping voor wie achterlijk bleef, en beter dan niets. 
Maar toch, de ware geloofskracht, waaruit de schat daarboven wordt 
opgelegd, is het rijk besteden van uw goud of van uw penningske 
temidden van uw leven, als ge, om te kunnen geven, uzelven iets 
ontzegt. 

Dat is dus de eerste vraag, die ge te beantwoorden hebt; maar nog 
ernstiger is de tweede, de diepaangrijpende vraag: Wat gij werdt? 

Helaas, er zijn er heel wat, die als het aan sterven toekomt, niet 
rijker, maar armer de eeuwigheid ingaan; die niet toenamen en wie­
sen, maar afnamen en geestelijk slonken. 

Dat komt uit, als men zoo weemoedig gestemd wordt bij het terug­
denken aan zijn jeugd, toen het hart zooveel minder slecht was en 
de neiging ten goede zooveel machtiger; als men later o zooveel en 
velerlei deed, waar men in vroeger jaren voor zou zijn teruggedeinsd; 
en als een bang gevoel ons achtervolgt van zwakker in wilskracht, 
machtiger in zelfzucht, onedeler in eigen overleggingen te zijn ge­
worden. 

Dan toch moet op de bange vraag; 11«^ werdt ge? het bittere 
antwoord volgen: At minder, en spreekt uw sterven van een schro­
melijk verlies aan menschelijk kapitaal, niet voor de wereld, die dan 
van ii verlost is, maar voor uw eigen wezen, voor uw eigen karakter, 
voor uw ziel en uw persoon. 

Dan gaat ge niet gelijk ge gekomen zijt, maar minder dan toen 
ge geboren werdt. Dan gaf uw leven geen winste, maar hebt ge tot 
uw eigen schade geleefd. 

Doch ook al verwijt uw consciëntie u zulk een verlies niet, en al 
bleeft ge zoo ongeveer die ge altoos waart, ook dan nog miste uw 
leven zijn doel. Ge hebt uw persoons-kapitaal, den schat van uw 
aanzijn levenslang onder het stof der alledaagschheid begraven, en 
nu bij uw sterven wordt ge als een doovekool weer uit die asch op­
gerakeld. 

Dit nu zou ook zoo zijn, als ge terstond bij uw geboorte gestorven 
waart, en dus niet op aarde hadt geleefd, zoodat ook zoo uw leven 
verspeeld, om niet doorgegleden en doorgekropen is. 

Niets gewonnen; niets aan zelfbeheersching, niets aan karakter, 
niets aan liefde, niets aan wilskracht, niets aan inschikkelijkheid en 
geschiktheid voor het leven. 

Wel knapper geworden misschien, slimmer, meer wereldwijs eu 
praktisch bruikbaar; maar dit hoort alles tot de dingen, die we hier 
laten, die niet meegaan, die ons in de eeuwigheid niet volgen. Dat 
alles gaat voorbij. 



36 

En daarom, dan eerst kunt ge in dank en met vreugde op uw 
leven terugzien, als ge, bij vroeger vergeleken, merkt, dat met de vijf 
talenten vijf andere gewonnen zijn; dat ge toenaamt; dat ge aanwont j 
en dat thans rijker en machtiger in u is de kracht om de zonde te 
weerstaan; om uw zelfzucht in liefde te bedwingen; om uzelven en 
niet uw God te verloochenen. 

Wie zóó geleefd heeft, en zóó gewerkt heeft, van dien zegt de 
Geest; „en hunne werken volgen hen." 

Toch wordt ook in dit opzicht soms in de korte weken, die aan 
het sterven voorafgaan, nog wonder veel ingehaald. 

Die nooit geloofde, is soms in het aanschijn van den naderenden 
dood gaan gelooven. Wie meest zichzelf zocht, is met het uitzicht op 
zijn einde, aan anderen gaan denken. Wie dusver prikkelbaar was en 
in drift opvloog, dien heeft men door genade soms nog op zijn sterf­
bed of in de ziekenkamer tot zelfbeheersching zien komen. 

Niet dat het hier alles goud is dat blinkt. 
Nergens meer dan in de ziekenkamer wordt valsche munt geslagen, 

en een ieder zijn de voorbeelden wel bekend van personen, die, duch­
tende dat ze sterven zouden, o zoo tam en zoo lief werden, en die 
toch, toen God ze genas en weer oprichtte, aldra bleken de oude 
zondaars gebleven te zijn. 

Maar zoo grif we dit toestemmen, en zoo ernstig we deswege tegen 
zelfbedrog waarschuwen, toch moet even beslist het feit erkend, dat 
er ook ziekenkamers en sterfbedden zijn, die van wonderen van 
genade weten te spreken. Er zijn er rijk en zalig uit de ziekenkamer 
heengegaan, die o zoo goddeloos en ongeloovig waren, toen ze liggen 
gingen. En ook zijn er herstelde zieken in de wereld teruggekeerd, 
genezen niet enkel naar het lichaam, maar ook vernieuwd in de ziel. 

Die weken of dagen dat ge machteloos nederligt, behoeven dus niet 
verloren te zijn. Integendeel, ze kunnen rijke vrucht dragen. Een 
vrucht die blijft. 

En zoo hebt ge vanzelf ook den sleutel in handen voor de derde 
vraag; Wat (je deceit. 

Want zie, ons doen op aarde is zoo betrekkelijk, 's Werelds loop 
besturen doet God de Heere, en de dingen om ons heen komen meer 
vanzelf dan door ons tot stand. Ons aandeel daarin is zoo klein en 
nietig. Zelfs van een Nebucadnezar zegt de Schrift, dat hij niets was 
dan een zaag, die God trok. 

Maar wel is er een ander doen, dat in veel hooger zin van u uit­
gaat, en dat is de zedelijke kracht, die ge betoond hebt; de invloed 
ten goede, die van u uitging; de zaden van godsvrucht en vroom­



37 

heid, die ge in anderer hart hebt gezaaid; de bezieling van uw woord ; 
de vertroosting van uw liefde; de hulpe die ge aan anderen boodt 
in de worsteling hunner ziel. 

Dat zijn de werken die blijven, en die u volgen als ge ten grave 
daalt, en dat juist zijn de werken, die een ieder doen kan, man of 
vrouw, jong of oud, 'tzij dan dat men rijk, 'tzij dat men arm is. 

Aan dat edeler werk kunt ge ook nog in de ziekenkamer arbeiden, 
als ge nederligt, en er nog aan voortspinnen tot op uw jongsten snik, 
door uit uw hart in anderer ziel over te storten, wat in u uitgestort is 
door den Heiligen Geest. 

X. 

Tot aan de poorten des doods gekomen. 

DE PLAGE GODS. 

Hunne ziel gruwde van alle spijze, en zij 
waren tot aan de poorten des doods gekomen. 

Ps, 107 : 18. 

l>e sterfte was de laatste weken groot. In sommige streken meer 
dan het dubbele van het gewone. Zoo zelfs dat de doodgraver 
hulp beeft moeten vragen en de lijkbezorgers hun sombere taak niet 
afkonden. 

En nog veel grooter is, vergelijkenderwijs, het aantal onzer kran-
ken. Er is een dorp, waar er de vorige week twee duizend ziek 
te bed lagen, terwijl er maar een goede duizend overbleven, wien 
niets scheelde. 

Dat zal dus indruk maken, zoudt ge zeggen. Yreeze zal over heel 
onze bevolking zijn gekomen. De vreugdevuren van het zingenot 
zullen gedoofd zijn. En er zal een geroep van allen kant opgaan om 
een dag van vasten en gebeden! 

En toeh, aan deze verwachting beantwoordt de werkelijke stemming 
der gemoedereu niet. Wel zijn de nieuwsbladen vol over de plage die 
rondsluipt. Ook spreekt men er in alle kringen van; en er wordt 
ditmaal niet zooals voor twee jaren met deze krankheid gespot en 
gelachen. Maar aangegrepen als door een hoogere macht is de bevol­
king volstrekt niet. 

Althans wie ooit in de plaats zijner woning een sterke cholera- of 



38 

pokkenepidemie mee doormaakte en zich nog levendig weet voor te 
stellen, wnt schrik en vreeze toen aller hart had bevangen, die zal 
gulweg bekennen moeten, dat er zeer zeker mi en dan een toon van 
meerderen ernst wordt aangeslagen, maar dat er van een ontroering 
der menigte geen sprake is. 

En vraagt ge, hoe dit dan te verklaren, dan ligt dit juist aan het 
ongelooflijk groote aantal zieken, waarbij naar evenredigheid het cijfer 
der stervenden zoo klein lijkt. 

Toen de cholera rondwaarde, stierf soms meer dan de helft; nu 
hoogstens één op de vijftig. 

Het gevaar spreekt dus minder. Bij verreweg de meesten, die wor­
den aangegrepen, loopt het nog goed af. 

En wat ook oorzaak van de zooveel geringer ontroering is, deze 
plage heeft niet dat bange, dat geweldige, dat afzichtelijke in haar 
wijze van aanval. Zoo ze niet de longen aantast, is ze meestal zelfs 
zeer licht. 

Zielkundig is het dus volkomen verklaarbaar, dat bij de menigte de 
ontroering van het gemoed niet aanwezig is. 

Iets waarover alleen hij wee en ach roept, die bij aangrijpende 
epidemieën de waarde van zulke ontroering overschatte. 

Want als dan plotseling alle vreugdegeroep verstomde, en het zin­
genot uit had, en de kerken de opgepakte massa's niet konden 
bevatten, dan zag, wie oppervlakkig oordeelde, hierin een bekeering, 
en waande te kunnen profeteeren van betere toekomst voor het 
Godsrijk. 

Maar nauwlijks luwde de plage, of deze profetie bleek leugen te 
zijn; en zóó was niet het gevaar geweken, of het leek wel, dat de 
verbaasde menigte bedacht was haar schade in te halen, zoo wild 
spatte dan alras de brooddronkenheid weer uit. 

En toch, wat was deze reactie op de onnatuurlijke ingetogenheid 
anders dan natuurlijk? 

Neen, „droefheid naar God" is nog heel iets anders dan bangheid 
voor de slaande hand des Heeren. 

De schrik van morgen den dag te kunnen sterven werkt geen 
waarachtige bekeering. 

Al wat van buiten dreigt, blijft buiten de kern van ons zielsleven 
omgaan. En zooals de zeeman temidden der schipbreuk naar (-Jod 
roept, maar straks, als hij gered is, zich weer bedrinkt en een vloek 
over de lippen stoot, zoo is ook de menigte die God niet kent, en 
toch een oogenblik voor zijn Majesteit gebeefd heeft. 

Maar anders staat het met personen, jong en oud, die wel reeds 
lang wedergeboren zijn, maar er nog nooit toe hadden kunnen komen. 



39 

om zich tot den levenden God, eens voor altijd, met heel hun hart 
en heel hun ziel te hekeeren. 

Op dezulken heeft ftod eertijds door zulk een plage zeer sterk 
ingewerkt, en lang niet zoo klein is het aantal van deze geestelijk 
geborenen, maar nog altoos geestelijk slapenden, die in zulke dagen 
van ernst opeens het vuur in hun beenderen voelden branden, en 
niet langer konden weerstaan, als er geroepen werd: „ Ontwaakt, gij 
die slaapt, en laat Christus over u lichten!" 

Dat deed dan wel die ziekte niet, want noch cholera, noch typhus, 
noch influenza kan ooit iemand tot bekeering brengen. Bekeering gaat 
altoos door het Woord, dat als een hamer eindelijk het steenen hart 
in ons verbrijzelt. 

Maar wat zulk een plage wel kan, is den slag van dien hamer 
versterken, en maken, dat het Woord ons sterker aangrijpt, er dieper 
bij ons ingaat, en een wezenlijker indruk bij ons achterlaat. 

En zoo nu gaat ook thans weer in de heerschende plage een roepstem 
tot alle wedergeborenen maar nog onhekeerden in ons midden uit, dat 
ze hun zielsoog dan eindelijk toch eens voor de hoogheid van hun 
Bonds-God ontsluiten zullen; dat ze een einde zullen maken aan dat 
willoos hinken op twee gedachten; dat ze dan nu eindelijk toch 
tnsschen den dienst der wereld en den dienst van .lezus kiezen zullen; 
en dat ge, heden terwijl gij zijn stemme noa' hoort, zult opstaan en 
tot uw Vader gaan, en zeggen: „Vader, ik heb gezondigd tegen den 
hemel en tegen U!" 

[n dat eindelijk tot bekeering komen van wie reeds zoolang hun 
bekeering uitstelden, moet ook nu de plage van Gods hand vrucht 
voor de eere zijns Naams dragen. 

En wee, wee Gods kerke, zoo die rijpe vrucht uitbleef. 

Doch er is meer. 
Ook tot hen, die hun eerste bekeering reeds achter zich hebben, 

komt in deze plage een zeer ernstig vermaan. 
Het is toch onwaar, dat op een eerste bekeering altoos een gestadig 

toenemen in stille godsvrucht volgt. Dat kan men wel zoo bcredeneeren 
en zoo voorstellen, maar het is niet zoo. Veeleer is zoo gestadige 
vrucht van de eerste bekeering uiterst zeldzaam. 

Immers bijna de gewone regel is, dat er, zoodra er eenige tijd na 
de eerste bekeering verloopen is, een onzalige verkoeling intreedt; 
en dat men in het besef, dat de zake zijner zaligheid nu afgedaan 
is, weer half indommelt en zich gewennen gaat aan een halfslachtig 
leven, zoo half in het vrome maar ook half in het zondige. Als ging 
het tusschen God en onze ziele op een onheilig aecoord. 

En juist op zulke zondige toestanden onder Gods volk kan zulk 



40 

een stemme Gods, als ook nu weer in deze plage uitgaat, een zoo 
weldadigen invloed oefenen. 

Dan komt Gods kind tot inkeer. Hij wil zijn onheiligen droom, 
zijn zondig zelfbedrog niet langer. 

Neen, neen, dat is niet den Heere zijn God dienen met heel zijn hart 
en heel zijn ziele. 

Dat druischt in tegen wat hij in zijn bekeering koos. 
Dat is een spelen met het heilige, dat niet langer mag. 
En dan ziet ge den vromen zondaar opstaan en zijn boeien 

afschudden, en breken met zijn lauwheid en zijn verborgen zonden, 
en er is gejuich over zoo heerlijke zielsontwaking bij de engelen 
Gods. 

En dan teelt deze kostelijke winste vanzelf nog een andere 
vrucht. 

Er gaat iets ritselen door het woud. Een adem des levens waait 
door Gods hof. En in heel den kring der Godgetromven komt het 
tot een vernieuwing, een verfrissehing, een verhooging van het geestelijk 
leven. 

Het is of de prediking meer gloed krijgt en in een toon van 
hoogeren ernst speelt. De dienst der gebeden wordt inniger. De gaven 
der barmhartigheid vloeien milder. 

Er is meer losmaking van banden en een sterker trekken van de 
koorden, die ons aan den hemel binden. 

Het volk heeft meer lief, en dat meer liefhebben van het Eeuwige 
Wezen kweekt vanzelf warmer onderlinge liefde. 

In de gezinnen wordt de dartelheid gedempt. De stille godsvrucht 
spreidt haar glansen weder. En het is of het onweder, dat losbarstte, 
heel onzen geestelijken dampkring heeft gezuiverd. 

En eindelijk ook de gedachte, dat ge uw ziel bereiden suit, leeft 
dan klaarder bij u op. 

^ ant het is wel waar, dat vreeze des doods geen bekeering werki, 
en dat een godsvrucht, die alleen uit schrik voor het graf geboren 
wordt, het stempel der godzaligheid mist; maar dit neemt niet weg, 
dat wie bekeerd is en zijn God vreest, als hij zoo dicht bij de poorte 
des doods komt, toch vanzelf tot een bereiden van zijn ziel gedrongen 
en geperst wordt. 

Want wel is het nog beter, zoo ge altijd bereid zijt, en al kcmt 
uw Heere als een dief in den nacht, toch niet overvallen wordt. 
Maar bij de meesten is dit nu eenmaal niet zoo. 

Voor de meesten is er uit het leven naar den dood nog altoos een 
ontzettende overgang. 

En al wierdt ge dan gespaard, dat ge van voor de poorten des doods 



41 

nog' in het levon terug mocht gaan, dan kan toch de vrucht van dat 
bereiden uwer ziel zoo kostelijk zijn. 

Dan hebt ge uw leven nog eens overpeinsd. Ge hebt u nog eens 
afgevraagd, of ge wel gewoekerd hebt met het talent u toebetrouwd. 
Ge hebt uw verplichting jegens uw kerk, uw land en uw gezin nog 
eens doorgedacht en ««gedacht. 

En ontsluit zich dan nogmaals een nieuwe weg des levens voor 
u, dan wandelt ge toch anders; met vaster tred; meer uwen God 
tot eere! 

XI. 

2)e tijd mijner ontbinding is aanstaande. 

XIETS VERZWIJGEN. 

Want ik word nu tot een drankoffer ge­
offerd, en de tijd mijner ontbinding is aan­
staande. 2 Tim. 4 : (J. 

Mag, moet ik aan iemand, van wien ik weet, dat zijn krankheid 
ten doode gaat, terstond zijn wezenlijken toestand bekend maken? 

Zij die vraag niet alleen met het oog op onze teringzieken gesteld, 
maar in het algemeen, met het oog op alle ongeneeslijke, snel ver-
loopende ziekte. En dan weet ge, hoe onze meeste artsen, en hoe 
met onze artsen de meeste familiën er over denken. 

Verzwijgen is hun wachtwoord. 
Nu veroordeele men dit stelsel niet te hard. Er werkt toch én bij 

onze artsen én bij deze familiën, op hun standpunt, een hooger 
motief in. 

Onze artsen weten bij ervaring, dat er zoo weinig met hun patiën­
ten valt uit te, richten, zoodra de moed er uit is. Hoop doet leven, 
en zoolang het heerlijk vooruitzicht van nog weer beter te zullen 
worden, den levensmoed prikkelt, telt de patiënt zijn lijden minder 
en worstelt hij zijn bange nachten en lange dagen met meer zedelijke 
wilskracht door. 

En wat de familiën aangaat, die achten veelal dat liefde verbiedt, 
aan den kranke en langzaam wegstervende terstond de volle, harde 
waarheid zoo rauwelings aan te zeggen. 

Hun lieve kranke zou er zoo van schrikken; misschien in bittere 



43 

tranen uitbarsten; en voorts al die dagen aan bange wanhoop ter 
prooi zijn. 

Nu kost het hun wel veel, zich zoolang goed te houden, en met 
den rouw in het hart, toch altoos met een vriendelijk lachje aan het 
ziekbed te komen. Maar liefde vergt van hen dat offer, dat ze dan 
ook willig brengen. 

En nu genieten ze er in, als ze merken, hoe, dank hun voorzichtig 
zwijgen, de arme patiënt zich nog aldoor luchtkasteelen bouwt. 

Eerst in de wintermaanden uitzien, of zwaluwen nog niet den 
zomer komen brengen, en straks in de gure herfstdagen iveer uitzien 
naar het gezellige vuurtje aan den haard. 

Altoos hope, aldoor ideale droombeelden! Tot dan eindelijk de dood 
hen verrast. Maar dan is, dank zij de zwijgende liefde, hun toch de 
schrik en de vreeze voor het sterven gespaard. 

Hier komt nog iets bij. 
Vooral van teringzieken is zoo dikwijls opgemerkt, hoe weinig 

ze zeiven aan hun naderend sterven gelooven. Een teringlijder is ge­
meenlijk, althans zoo het nog niet te ver ging, opgewekt van natuur. 
En al zegt ge hem, dat zijn einde nadert, dan gelooft hij het dikwijls 
toch niet. 

Althans een teringzieke van boven de twintig jaren merkt het 
anders toch wel, wat er aan hem schort. Hij heeft de vaste kentee-
kenen van de tering zoo vaak hooren bespreken of bij anderen waar­
genomen. Niets zou dus eenvoudiger zijn, dan dat hij, alsnu diezelfde 
verschijnselen bij zichzelven bespeurend, terstond zelf de conclusie trok 
en inzag waar het met hem heenging. 

En doet een teringzieke dit, dan weet hij ook wel, dat het hoogst 
ernstig met hem staat. Wat Dr. Koch gemeend had tegen de tering 
te vinden, is, helaas, gebleken nog altoos het echte, van God beschikte 
tegengif tegen de tering niet te zijn. En tenzij men tijdig naar het 
Zuiden kan, en in het Zuiden kan blijven wonen, weet zulk een 
kranke ook wel, dat de tering, aan zeker stadium toegekomen, meest 
een snel verloop neemt. 

En toch, hoe wonderlijk het ook schijne, de meeste teringzieken 
maken die toepassing op zichzelven niet; en al is het ook, dat ze het 
ergste duchten gaan, toch houdt hen nog altoos de hoop staande, dat bij 
hen misschien de genezing nog slagen zal. 

En hier nu op lettende, vraagt soms zelfs de vrome arts, en vraagt 
wie de ziekte verzwijgen wil, of God zelf dan in den aard dezer 
krankheid ons niet een vingerwijzing geeft, om aan onze al verzwak­
kende patiënten den dood niet aan te zeggen. 



Nu pleegt mea in CTcrefonneerde gezinnen een tegenovergestelde 
gedragslijn te volgen. Als we menschelijkern-ijze met eenige zekerheid 
vooruitzien, dat onze zieken sterven, gaan, zeggen wij het hun wd. 

We doen dat bij ouden van dagen, maar ook bij jongemannen en 
jongedochters, die God de Heere vroeg afroept; ja zelfs bij onze kleine 
kinderen, zoo het Hem belieft die van ons weg te nemen. 

Zelfs duidden Gods kinderen het hun arts zeer euvel, zoo ze meen­
den, dat hij ze misleiden wilde; en het meest zal onder 's Heeren volk 
altoos wel hij als arts gezocht zijn, die zelf een afkeer van den val-
schen schijn heeft, en stil en eenvoudig „de waarheid met zijn naaste 
spreekt," en dus ook met zijn patiënten. 

En waaraan anders ligt dit verschil nu dan daaraan, dat een kind 
van God zelf niet zou willen dat men hem bedroog, en het voor hem 
verzweeg, als hijzelf sterven moest. 

Zoowel in onze kringen als in de kringen dier anderen handelt 
men dus naar den regel van het hoog gebod: „Zoo wat gij wilt dat 
de menschen u doen zouden, doe hun ook alzoo." 

Alleen maar, voor zichzelf heeft men een ander begeeren. 
In die andere kringen zou men zelf wenschen, er niet van te hoo-

ren, eer het aan sterven toekwam; en daarom zegt men er ook zijn 
patiënten niets van. In de kringen van Gods volk daarentegen, zou 
men het vreeselijk vinden, als men het ons nitt dadelijk aanzei; en 
daarom zou men het ook voor zijn patiënten niet durven en niet 
willen verzwijgen. 

Kunt ge nu daarom zeggen, dat die tragische patiënten, wier nade­
rend sterven gewis schijnt te zijn, in onze kringen er zooveel onge­
lukkiger aan toe zijn'r 

Stel u de feiten maar voor, zooals ze zijn. 
Als alles voor hen verzwegen moet worden, speelt men weken-, 

maandenlang een soort treurspel om hun ziekbed af. Niets is meer 
natuurlijk. Noch de plooi in het gelaat, dat zich immers in een ge­
dwongen lach zet; noch de toon van de stem, die gemaakt vroolijk 
blijft; noch de inhoud der woorden, waar de leugen in ligt. Het 
wordt dus alles een onware, een valsche toestand. Er heerscht een 
valsche verhouding, waarin alle huisgenooten meê moeten gaan, en 
waarin ook wie van buiten komt, wordt ingeleid. Men spreekt dan 
af, wat men zeggen, hoe men den toestand voorstellen zal, en de arts 
leidt deze tragedie meest, en acteert er zelf in meê. 

Maar al doorziet nu de patiënt dat spel niet geheel, toch begrijpt 
ge wel, dat een patiënt die maar iets doorzichtiger is, wel iets vreemds 
ontwaart; uit dat gestadige spel een zonderlingen indruk opvangt; en 
daarom nog volstrekt niet gerust is. 

Vandaar dat ze zooveel vragen, en soms den arts en wie er om 



44 

hen staan zoo met onderzoekende oosten aanstaren; als wilden ze 
zeggen; „Dokter, ge bedriegt me tuch immers niet?'''' 

En komt er dan een bezoeker van buiten, dan gaat er wel meest 
•altijd een van de familie mee, om op te passen, dat hij het spel niet 
verraadt; maar is de arme patiënt soms een enkel oogenblik alleen 
met zulk een bezoeker, dan hoort men zoo dikwijls opeens de vraag; 
„Ik ga toch niet sterven ?" 

Maar hoor, daar gaat de deur open; een van de familie komt juist 
weer boven; en op de nog even opgevangen vraag luidt het antwoord, 
nu niet van den bezoeker, maar van moeder of zuster: „Neen, foei, 
mijn schat; waar denk je aan! De dokter was o zoo tevreden." 

En die leugen heeft wie dit schrijft, soms zelfs dan nog hooren 
herhalen, als tien uren later wie het vroeg reeds in de eeuwig­
heid was. 

Is dat nu niet ontzettend, als er weken-, maandenlang, in het 
bangst wat ons overkomen kan, uit liefde, zij het zoo, en met de 
beste intentie een vertooning met ons wordt afgespeeld, waar het toch 
zoo hoog noodig was, om onze ziel te bereiden, en mocht het zijn, 
nog een zegen om ons heen te spreiden? 

Kan dat nu goed voor God zijn, heel ons gezin, en ieder die bin­
nenkomt in zoo stelselmatige onwaarheid in te wikkelen? Kan het 
o-oed voor ons hart zijn, zoo lange dagen ons lachend te vertoonen, 
als we weenen in ons hart? En bovenal, kan, mag het, dat we op 
zulk een wijs onze arme patiënten door den dood laten verrassen, 
en zonder overgang, zonder troostend licht, de eeuwigheid laten 
ingaan ? 

Maar bovenal, is dat mi het schepsel Gods in uw patiënten eeren, 
als ge acht, dat ze de weet van den dood niet zouden kunnen dra­
gen, en het niet zouden kunnen uithouden, zoo ze wisten, dat hun 
ontbinding aanstaande was? 

Mag een vader zoo met zijn gedoopt kind, mug een moeder zoo 
met haar lieveling doen, dien ze van God ontving? De dood kom; 
immers toch. Yan deze wereld is voor uw kranken, zoo ze toch ster­
ven moeten, niets meer te hopen. En van de eeuwigheid, waarin hun 
eenige verwachting kon zijn, zegt ge hun niets, en ge bereidt hun 
geen zaligen ingang. 

En daarom, al oordeelen we niet hard, en al miskennen we nie-
mands intentie, toch stuit ge bij zulk een leugen aan het ziekbed op 
iets lafs, op iets onwaars, op iets onmannelijks, dat u zeggen doet: 
„Dat kan voor God niet goed zijn." 

Wie spoedig sterven gaat, moet het zelf in de eerste plaats weten. 



45 

Eu kom nu in onze kringen, en zie hoe het daar toegaat. 
Neen, te roemen is ons niet oirbaar, en ook in onze kringen ster­

ven er soms teringlijders langzaam weg, wier ziekbed verre van ver-
heftend was, en bij wie geen sprank van heiligen geloofsmoed glin­
sterde. 

Helaas, ook in onze kringen is het geloof niet aller. Er zijn ook 
verharden van hart. 

Maar dit mag tot roem van Gods genade dan toch getuigd, dat 
het in den regel anders is; en dat onze arme patiënten, die we niet 
misleiden, en die dus weten dat ze sterven gaan, na den eersten stoot,, 
dien zulk een wetenschap altoos met zich brengt, eer blij zijn dat zij 
het weten. 

En o, dan komt er zulk een verandering in de stemming van het 
gemoed. Nu van de aarde toch niets meer te wachten is, richt de 
blik zich zooveel vaster naar den hemel. Van de wereld wordt men 
vreemd, en met God en zijn lieven Zoon en zijn heilige engelen al 
meer gemeenzaam. Niet zoo zelden zelfs gebeurt het, dat onze patiën­
ten reeds zeer spoedig den bangen strijd doorstreden hebben, en nu 
kalm en gelaten afwachten wat God over ze gehengt; om inmiddels, 
in hun Heiland gerust, teug na teug uit te drinken uit den beker 
zijner zalige vertroostingen. 

Ook op heel het gezin gaat dan een weldadige invloed van zulk 
een ziekbed uit. Met zekere heilige aandoening nadert men hot ziek­
bed en voelt zichzelf ernstiger gestemd. Zoo komt er een hooger, 
heiliger vrede over aller hart. 

En nadert dan eindelijk het oogenblik van scheiden, dan is én wie 
sterft én wie aan zijn leger staat, er op voorbereid, en gaf God het 
zoo vaak aan wie overbleef te jubelen: „De krone is hem weggelegd." 

XII. 

ÜDraag hem tot zijne moeder. 

HET KRANKE KIXD. 

En het zeide tot zijnen vader: Mijn hoofd, 
mijn hoofd! Hij dan zeide tot eenen jongen: 
Draag hem tot zijne moeder. En hij droeg 
hem, en bracht hem tot zijne moeder. En hij 
zat op hare knieën tot aan den middag toe, 
toen stierf hij. 2 Kon. 4 : 19, 20. 

Een ziek kind is zoo heel anders dan een volwassene, die krank 
ternederligt. 



46 

Ook in de Heilige Schrift komt dit bij de zieke kinderen, waar­
van ons verhaald wordt, bij het zieke jongske van David en bij het 
kranke dochterke van Jaïrus, uit; en uit ook, ja meer nog, bij het 
jongske van de Sunamietisehe in de dagen van Elisa. 

Dat jongske zal zes, zeven jaren geweest zijn, want hij was reeds 
zoover, dat hij alleen van huis naar het land, waar vader werkte, 
geloopen was; en toch kan hij niet wel veel ouder zijn geweest, want 
zijn moeder zat urenlang met hem op haar knieën. 

Nu was dat jongske 's morgens naar den akker toegeloopen. waar 
vader met de knechten aan het maaien was. Die loop had hem blijk­
baar overspannen. Dat had zware, bedenkelijke congestie teweegge­
bracht. Zijn hoofdje begon hem geweldig zeer te doen; en toen hij 
bij zijn vader aankwam, was zijn eerste roepen: „opader, mijn hoofd, 
imjn hoofd!" 

Toch zag zijn vader het volstrekt niet ernstig in. Althans hij bleef 
stil aan het maaien, en liet den jongen door een knecht naar huis, 
naar zijn moeder dragen. 

Een ziek kind, dat voelde hij zoo juist, hoort bij moeder. Doch 
reeds onderweg nam het kwaad toe. Dat schudden van het dragen, 
gevoegd bij de klimmende hitte, schijnt de zware congestie verergerd 
te hebben. En toen hij eindelijk bij zijn moeder kwam, nam de 
Sunamietisehe hem op haar schoot en lei zijn hoofdje, dat hem zoo 
zeer deed, tegen haar borst aan. Eu zoo bleef zij, zonder hulp of 
raad, stil met hem zitten, tot het middag werd; en toen tegen 
den middag kreeg de jongen waarschijnlijk een stuip, en in die stuip 
bleef hij. 

En toen eerst nam ze het nog warme lijkje van haar knieën af, 
stond op, en lei haar kindeke in Elisa's profetenkamer op bed. 

Nu trekt in zulk een kind reeds dat stille, dat willige, dat bijna 
zwijgend lijdende zoo tragisch aan. 

Dat roepen: „Mijn hoofd, mijn hoofd 1" is al wat de kranke jongen 
uit, en voorts laat hij zich stil wegdragen; voelt al minder pijn, nu 
hij maar op moeders schoot mag rusten, en sterft weg, zonder dat ge 
iets meer hoort. 

Wij, oudere menschen, zijn als er krankheid komt gemeenlijk te 
wijs; we weten te veel van alles; zijn te veel met onszelven bezig; 
en maken daardoor onszelven onrustig. 

Maar een klein, ziek kind ligt sprakeloos neder en lijdt, met soms 
een pijnlijke uitdrukking op het gelaat, het is zoo, maar toch meest 
met op den achtergrond van die pijnlijke uitdrukking een aanminnig 
kinderlijken trek. 

Kinderdokter te zijn is daarom zoo heel iets anders dan een dokter 
van groote menschen. Want volwassen personen verhalen u allerlei. 



47 

wat ze gevoeld eu ervaren hebben. Ze kunnen u antwoorden op 
allerlei vragen, die ge doet. En u naderhand allerlei meêdeelen, waarop 
ge gezegd hadt, dat ze letten moesten. Maar bij een kind is dat 
zoo niet. 

Een kinderarts kan het lijdende kind aanzien, zijn pols voelen, 
eenige verschijnselen waarnemen en iets zoeken te gissen of te raden 
uit de nog weinig sprekende trekken, maar dat is ook al. Al het 
overige moet op intuïtie gaan. 

Want, en dat is juist het aandoenlijke, een kind, ook al is het ernstig 
krank, weet nauwelijks van zijn ziekte. Hij denkt er niet over na. 
Hij laat die ziekte meer lijdelijk over zich komen. Hij merkt wel, dat 
er iets wonderbaars met hem gebeurt, maar weet niet wat. En daarom 
is ai wat ge van een ziek kind hoort, meest een klagende uitroep 
van pijn, juist zooals het ons van het kind der Sunamietische getee-
kend staat. 

Maar daarom juist hoort dan ook bij een ziek kind zijn moeder; 
en het pleit tegen het moederhart, als in zulke bange oogenblikken 
iemand anders beter dan de moeder de heilige kunst verstaat, om 
dat lieve, lijdende kind zijn lijden te verzachten en de bangheid weg 
te nemen. 

De moeder is bij het kranke kind de van God bestelde verzorgster. 
Niet alsof niet menig ander, vaak een oudere zuster, de zorge voor 
het kranke kind met groote toewijding zou kunnen overnemen; maar 
omdat tusschen een jong kind en de moeder, vooral in dagen van 
pijn en krankheid, een mysterie werkt. 

Ook nadat de moeder haar kindeke ter wereld bracht, blijft er 
tusschen haar en de vrucht van haar schoot zekere heimelijke betrek­
king werken. Een betrekking, die eerst sterk gevoeld wordt, doordat 
ze het kindeke voedt met haar eigen melk. Maar die toch ook bij het 
gespeende kind nog voortduurt, en gewoonlijk eerst met het naar 
school gaan begint af te nemen. 

En die magnetische band, als we zoo zeggen mogen, dien de 
moeder aan haar jong kind en het jonge kind aan zijn moeder voelt, 
werkt nu opeens o zooveel sterker op, als dat jonge kindeke begint 
te lijden en zoo krank wordt, dat het sterven gaat. 

Dan troost die moeder dat zieke kind, ook al doet ze niets dan 
stil bij hem zitten. Dan geeft die intuïtief opgevangen moederliefde 
aan het lijdende kind rust. Het stilt zijn pijn. En als het sterven 
moet, maakt het hem den doodsstrijd lichter. 

En nu, juist door de werking van die geheimzinnige macht is het 



48 

ziekbed van een kind in den regel zooveel schooner dan het ziekbed 
van een volwassene. 

Natuurlijk zijn er uitzonderinsren. Soms vindt ge een kribbe met 
een heel kribbig kind, dat lastig en ondeugend is, en daartegenover 
een legerstede, waarop een vroom kind Gods van meer dan vijftig 
jaren in heiligen vrede wacht op zijn Heiland en Heere. 

Maar dat zijn uitzonderingen, en als regel genomen, is het ziek­
bed onzer kleinen o zooveel rijker, als ge maar de kunst verstaat, 
om in dat stille en zwijgende lijden te lezen wat er zich in 
uitspreekt. 

Er is bij een jong kind zoo geen tegenworstelen tegen wat God 
over hem brengt. Juist omdat een jong kind nog zooveel minder 
weet, geeft het zich zooveel gemakkelijker over. 

Ook leeft een kindeke nog meest in dat naïeve geloof, dat wel 
zonder meer niet zaligmakend is, maar toch zooveel nader aan de 
vroomheid van de Bergrede komt, dan veel wijsheid, die wij ouderen 
hebben te vertellen. 

Als Jezus zoo spreekt van niet bezorgd te zijn voor den dag van 
morgen, maar te leven zooals de vogelkens en de bloemen, die uit 
Gods hand leven en zoo heerlijk door God verzorgd worden, gelijkt 
dan zulk een krank kind niet, veel meer dan zieken van meer jaren, 
op die leliën des velds en die vogelen des hemels, waarvan Jezus zoo 
roerend en aangrijpend gepredikt heeft? 

Ja, als ge Jezus een kindeke ziet nemen en midden onder die 
stoere, groote mannen plaatsen, die zijn discipelen waren, en ge 
hoort Hem dan zeggen, dat ze als zulk een kindeke worden moeten, 
zou het dan ook voor ons ouderen niet van het ziekbed gelden, dat 
ons ziekbed dan alleen God verheerlijkend is, als we ook op ons 
ziekbed als het kranke kind op moeders schoot geworden zijn? 

Een kind dat ziek is, gaat niet in zijn ziekte op. 
Trekke het uw aandacht maar eens, hoe een ziek kind, als het 

even een oogenblik van verademing heeft, dadelijk weer geneigd is 
om te spelen, of te luisteren naar een boeiend verhaal, en weer het 
oude lieve gezichtje zet. 

Een kind kent nog geen melancholie. Het trekt nog niet al zijn 
peinzen en denken op zijn ziekte saam. Het mort en klaagt zoo niet 
en is niet zoo gemelijk als zieken op jaren vaak zijn. 

En natuurlijk, dat is voor een kind ook gemakkelijk, want zijn 
wereld is nog zoo klein, het heeft nog voor niets te zorgen, het ziet 
nog zoo vragend en radend het leven in, en over het mysterie van 
de smart heeft het nog nooit nagedacht. 

Maar juist daardoor leeft er op den bodera van het kinderhart toch 
ook een stiller en rijker vertrouwen op zijn Vader die in de hemelen 



49 

is. Het is nog niet geplaagd met veel redeneering, en leeft daarom 
meer in concrete voorstellingen, juist zooals de Bijbel ook ons ouderen 
die gedurig poogt in te prenten. Voorstellingen van een Vaderhuis 
daarboven, en een God die daar leeft, en op hem neerziet, en om 
hem denkt, en onzichtbaar zijn engelen de wacht laat houden, en als 
hij sterven mocht, hem daarboven wacht. 

En hoe kinderlijk-naïef dat alles nu ook moge leven in de ver­
beelding van dat lieve, lijdende kind, zou daarom toch dat jeugdige 
zieltje niet vaak dichter bij de waarheid en de werkelijkheid zijn, 
dan het gemijmer en gemor van die ouden van dagen, die o zoo wijs 
over hun ziekte en over hun sterven redeneeren? 

Bij zoo'n jong kind is het altoos, alsof ge de tegenwoordigheid 
van God en zijn engelen op den achtergrond waarneemt, en bij 
ouden van dagen vindt ge juist van dat heilige schoon zoo vaak 
niets. 

Nu hebben velen daar geen oog voor, en leeren van zulk een 
kinderziekbed dan ook niets; zoomin als ze ooit iets verstaan van de 
stille prediking, die uit heel de kinderwereld tot hen komt. 

Maar zoo mag een Christen toch niet doen. 
Daartoe heeft onze Heiland ons veel te dikwijls juist op dat kin­

derleven en op die kinderwereld gewezen; niet enkel opdat wij de 
opvoeding dier kleinen op het hart zouden dragen, maar ook opdat 
we ons door die kleinen zouden laten opvoeden. 

Wie van kinderen niet houdt, heeft hierin een getuigenis tegen 
zijn hart, en we voegen er bij tegen zijn geloof. Ja, we zouden 
haast twijfelen of iemand wel goed als kind voor zijn God kan 
staan, zoo hij niet eerst het kind zijn van de kinderkens geleerd 
heeft. 

Maar al is het nu, dat onze kinderen, wat we geenszins ontkennen," 
door veel lastigheid en allerlei ondeugendheid vaak afstooten, als ze 
nog woelen en stoeien in het volle leven, op het ziekbed wordt dat 
zoo heel anders. 

Dan valt dat zondige in onze kinderen zoo veelszins weg. Dan 
trekt er iets zoo heiligs om hen. 

Ea daarom is het kindeke op het ziekbed vooral ons een zoo 
heerlijk getuigenis van wat, in nood en dood, ook ons deel kan zijn 
door een hinderlijk geloof. 

4 



50 

XIII. 

Zij had het hard in haar baren. 

HARD IN HAAR BAREN 

En zij reisden van Betli El; en er was nog 
eene kleine streek lands om tot Etratha te 
komen; en Rachel baarde, en zij had het 
hard in haar baren. Gen. 35 ; 16. 

Moeder te worden is de rijkste weelde, die door God aan het 
vrouwenhart gegund wordt, maar ook aan deze» rozentak zijn door­
nen. Wat God in het paradijs over Eva geheugde, dat ze haar kind 
niet dan met sraarte baren zou, is na haar aan alle vrouw uit eene 
vrouwe geboren, zoo ze moeder werd, bevestigd. Baren gaat niet dan 
met smarte. 

Wel is het volkomen waar, dat het lijden onder en de naweeën 
na deze smarte niet met ziekte op één lijn zijn te stellen. Er is geen 
giftig bederf bij in het spel. Er wordt geen medicijn tegen aange­
wend. Ook al kan het een dierbaar leven in gevaar brengen, toch 
leidt het uit zichzelf niet tot den dood, maar tot het leven. Ziekte 
gaat, zoo er geen tegengift komt, door lijden in den dood. Het baren, 
mits er niets bij kome, gaat uit het lijden tot opstanding en levens­
vernieuwing. 

Maar al is er in het mysterie van het kraambed op zichzelf geen 
ziekte, toch moogt ge ook niet zeggen, dat het natuurlijk is. Oima-
tuurlijk, fe^ewnatuurlijk veeleer, zegt de Schrift u, is dit opkomen 
van het nieuwe leven uit soms zoo schriklijk bange benauwdheid en 
soms de oevers van den dood naderende smart. 

Neen, zegt Gods Woord u, zoo was het niet door uw God verordi­
neerd. In zijn schepping, ware ze niet door onze zonde gestoord, zou 
het nieuwe, jonge leven uit louter vreugd, in blijde gewaarwording, 
zonder iets dat zweemde naar smart, tot aanzijn zijn gekomen. 

Dat het thans is, gelijk het is, verklaart God zelf in het paradijs 
te zijn een straf. Een bittere straf niet aan den man, maar aan ds 
vrouw opgelegd, in verband met wat de Schrift noemt: „dat de vrouw 
den man verleid heeft, en dat alzoo de man in overtreding is geweest " 

En nu is het wel zoo, dat niet elke vrouw in deze smart een 
gelijk aandeel heeft. Zeer ongelijk zelfs is hier de toebedeeling. Voor 
de ééne bijna zonder lijden al die maanden vooraf, even een pijnlijke 
aandoening voor een korte wijle, en dan, na spoedig weer opkomen, 
een toonbeeld van gezondheid en kracht. En daartegenover zoo menige 



51 

andere vrouw, die reeds bijna uitgeput is van allerlei verdrietelijkheid, 
eer ze aan haar ure toekomt, om in die ure zelve soms als op een 
pijnbank gefolterd te worden; en na die vreeselijke ure nog te lijden 
weken-, maandenlang, zoo ze er van opkomt; en ook al komt ze er 
van op, levenslang de nawerking van die ontzettende ure in voor 
altoos gebroken kracht te b^weenen. 

ïusschen die uitersten in, waarvan de ééne, zoo men zegt, er haar 
hand niet voor verdraait, en de andere het met banger dan den dood 
bekoopt, liggen dan die houderden en die duizenden, wier lot met 
kleiner en grooter verschil afwisselt. 

Maar hoe sterk ook het onderscheid zij, toch blijft de vrouw als 
vrouw dit bittere lijden dragen. Aan het vrouwelijk geslacht is het 
opgelegd. En hoe dit lijden onder de dochteren van haar geslacht zal 
verdeeld worden, staat niet aan mcnschen te beslissen. Dat beschikt, dat 
verdeelt en wijst toe Hij, die zich nouit kan vergissen, de Heere 
onze God. 

Preutschheid bant in onze dagen al wat met de kraamkamer samen-
Langt uit het gesprek. 

Het reine, zuivere, vrije gesprek over dit belangrijk stuk van ons 
menschelijk leven wordt gesmoord, om er, helaas, maar al te vaak 
het onreine en onheilige fluisteren van den zondigen hartstocht voor 
in plaats te stellen. 

Onze Heiland hecht zijn zegel aan die preutsohheid niet Openlijk, 
ten aanhoore van de schare, voor het oor zijner jongeren, herinnert 
hij aan deze stille, diepe mysteriën van het menschelijk leven. 

„Eene vrouw, wanneer zij baart, heeft droefheid," zoo sprak Hij 
in Joh. 16 : 31, „dewijl hare ure gekomen is; maar wanneer zij het 
kindeken gebaard heeft, zoo gedenkt zij de benauwdheid niet meer, 
om de blijdschap, dat een menseh ter wereld geboren is." 

En zoo is het. God zij lof, ook in verreweg de meeste gevallen. 
Wel lustbenemende gewaarwordingen maanden vooraf, en ook wel 
bange smart in de weeën, maar, als die doorgestaan zijn, dan ook 
hemelsche vreugd in het zalig moederoog, als het voor het eerst op 
het kindeke, dat aan haar borst de melk indrinkt, mag staren. 

Moederweelde na moedersmart. 
En toch, vast is ook die regel niet. 
Soms bezweek in de bange ure de moeder of haar kindeke. Een 

enkele maal moeder én kindeke tegelijk. 
Dan is er de verwoesting van een hope, maandenlang zoo zoet ge­

koesterd, in een oogwenk des tijds. Dan sterft het onder mensehen, 
waar nieuw leven aan mensehen stond gegeven te worden. Alles som­
ber, het hart toesluitend, en voor het kinderstemmetje, dat hemel-
muziek zou zijn, niets dan het gesnik en het geween. 



53 

Een jon<re moeder, die na al wat uitgestaan en doonvorsteld is, 
niets vindt dan een koud, kil kinderlijkje, dat men meest nog uit 
liefde voor haar verbergt. 

Of ook wel, het kindeke gered, maar de moeder bezweken, en het. 
pasgeboren wicht als zonder moeder ter wereld gekomen. 

En soms het allerbangste. 
Een man die liefhad, een jonge man die zich reeds maandenlang 

vader gedroomd had, en nu ... . niets meer. Geen kind dat hij had 
afgebeden, en geen vrouw meer die hem dat kindeke zou geschonken 
hebben. 

Nacht, niets dan donkere nacht, tot de God aller vertroostingen 
over zijn ziel komt en hem toeroept: „In uwen bloede, in het bloed 
uwer ziele, leef." 

Toch, ook al neemt het niet zoo tragisch verloop, altoos blijft het 
kraambed een zoo uiterst gewichtige episode in het huiselijk leven,, 
waarover men meestal in de grootste oppervlakkigheid hcenschrijdt. 

Want ja, ook het wiegje mag u wel boeien, en het schoone kin­
deke, als' schepseltje van uw God, u tot den Schepper van zijn men-
schenkinderen opleiden. Zelfs is het menschelijk, en daarom goed, dat 
ook al het lieve, omdat het klein en aanminnig is, u aantrekker en 
dat de baker en wat zich eigenaardigs aan haar naam verbindt, u 
toespreke. 

Maar toch, zal het goed zijn, dan moet ook hier dieper geleefd. 
Dieper geleefd door den man, die, al draagt de vrouw de smarte, 

ja, juist omdat de vrouw de smarte draagt, in het heilig medelijden 
der liefde, zal meelijden met haar die hij mint. Zoo ooit het man­
nenhart uit zijn zelfzucht getrokken wordt, om zichzelf te vergeten 
en zich voor een ander te geven, dan moet het in die bange dagen 
zijn. 

Maar ook zal de jonge moeder de gedachten in zich vermenigvul­
digen, en dagen van zoo hoogen ernst, met ernst ook voor de toe­
komst doorleven. 

Eerst door moeder te worden, breekt de jonge vrouw voor altoos 
met een leven, dat haar veelszins spel was. 

Dat alles heeft nu uit, is nu teniet gedaan. Nu wenkt roeping; 
van nu af wacht haar een heerlijke taak, om een kindeke dat God 
haar gaf, eerst voor het gezin, dan voor de wereld, en, onder alles 
door, voor den hemel op te voeden. 

Ook de moederborst, ongetwijfeld, want ook dat is een wonder 
Gods in uw eigen bloed; maar meer toch nog uw moederhart vraagt 
uw kindeke, of liever nog. God vraagt het voor den lieveling, dien 
Hij u schonk. 



53 

Een tweede, een derde kraambed brengt niet dien angst en heeft 
•dus ook niet die hooge bekoring; en toch, ten einde toe, blijft de 
•gang door geen mysterie des levens zoo diep ernstig. 

Ge zoudt zeggen, er is maar één weg door deze verborgenheid; en 
zie, bij de uitkomst blijkt elke nieuwe kraam weer anders te zijn. 
Nooit gelijk, altoos wisselend, 'tzij door de indrukken van ons hart, 
'tzij door wat God er bij over ons gehengd had. 

Maar wat bovenal een tweede en derde kraambed een zoo heel 
ander aanzijn geeft, is het kindeke, dat ge reeds hadt. 

Voor het eerst dat zusje en broertje in uw eigen woning. Iets wat 
•ge thuis, toen ge zelf een broertje of zusje waart, wel gekend, maar 
toch nooit zoo in zijn sohoone poëzie genoten, hadt. 

Die kleine lieveling bij het wiegje van den jonggeborene. Er zoo 
niets van begrijpend, en toch zoo kinderlijk ernstig met het sta­
rend oog dat lieve wicht beglurend, o, Zoo schoon, en toch ook weer 
zoo bitter; want bijna nooit zijn er twee kinderkens in één huis 
gezien, of er ontsprong vroeg of laat een fontein van datzelfde water, 
dat eens Kaïns hart geheel vergiftigde en hem zoo vreeselijke ont­
spanning deed zoeken in Abels dood. 

Ach, uit die kraamkamer zijn de uitgangen van ons menschelijk 
•leven, en wie er maar een oog voor heeft, merkt soms reeds in die 
kraamkamer heel een wereld in het klein. 

Het bangst blijft daarom; een kraambed zonder God doorleefd. 
Dat toch is het toppunt van zelfverdwazing. Of hoe zou er ooit 

•een kraambed zijn, als er geen God was; als God niet schiep; en 
niet ook aan die vrouw den moederzegen om te baren geschonken 
had'? 

Een moeder en kind maken nog geen kraambed. Altoos moet God 
in de kraamkamer voor u present zijn. Dat eerst geeft haar een heilig 
mysterie, en zoo alleen kan ook het lijden, het soms harde lijden van 
•de kraamkamer, in stil geloof doorworsteld worden. 

Dan wordt er, eer het zoover komt, yebeden. Gebeden, eer er hope 
kwam, dat de hope mocht komen, en als ze kwam, of ze vervuld 
mocht worden. In en ouder de vervulling om goddelijken bijstand en 
hulpe. En dan den eersten avond na de geboorte het eerst voor het 
leven van het jonge wicht. 

Zoo wordt er gebeden én gedankt. Want God is goed en groot, 
•en een God vol ontfermens ook voor dat jonge kindeke. 

Of wenkt niet zijn Doop reeds? 
En die doop, die heilige Doop van God Drieëenig, wat zegt hij u 

.anders, dan dat uw kindeke, ja, wel van u is, maar toch eigenlijk 
ireeds van zijn geboorte aan zijn Vader in de hemelen toebehoort? 



54 

XIY. 

Kwaad dat krankheid aanbrengt. 

ZIEKTE EN ZONDE. 

Want wie weet, wat goed is voor den 
mensch in dit leven, gedurende het getal der 
dagen van het leven zijner ijdelheid, welke 
hij doorbrengt als eene schaduwe? Want wie 
kan den mensch aanzeggen, wat na hem 
wezen zal onder de zon ? 

Pred. 6 : 12. 

In het Paradijs, dat stemt ge als bij instinct toe, zou ziekte en 
krankheid even ondenkbaar zijn geweest, als lichaamssmart of pijn. 
Uw Jezus, gedurende den tijd, dat Hij op aarde onder ons vertoefde, 
ziek te bed liggende, is een gedachte, die ge met zijn naam niet ver­
binden kunt. En dat er op de nieuwe aarde, als de heerlijkheid des 
Heeren het alles doordringen zal, nog artsen zouden zijn, om ons hun 
medicijn toe te dienen, is u een contradictio in terminis, dat is een 
denkbeeld dat zichzelf weerspreekt. 

Bij dieper inzicht moet ge daarom zelf wel tot de slotsom komen, 
die de Heilige Schrift u voorlegt, en erkennen, dat alle krankheid en 
alle pijn samenhangt met het droeve feit, dat er zonde in ons hart 
schuilt, en dat we saam een zondig geslacht zijn. 

Zonder zonde geen dood; maar als ge zondigt, al is het ook 
maar eens, dan komt de dood zeker en gewis, dan moet ge den dood 
sterven. 

Zonder zonde, dan drupt op deze aarde niets dan Goddelijke zegen 
neer; maar na de eerste zonde heet het aanstonds: Het aardrijk 
is vervloekt om uwentwil, en de smart zal u tot in het kinderbaren 
najagen. 

Alle ziekte, allo pijn is een teeken van diezelfde vernielende macht, 
die eens in uw sterven voleind wordt. 

En daarom is het niet genoeg te erkennen, dat uw sterven met de 
zonde in verband staat. 

In gelijk verband met de zonde staat eveneens én ziekte én pijn. 
Niet natuurlijk, alsof van eiken aanval van pijn of ziekte ware uit 

te maken, dat u zulks om die bepaalde zonde of ter oorzake van deze 
ongerechtigheid overkwam. 

Wat ge" te belijden hebt, is alleen, dat door de zonde vloek en 
dood in de wereld en over ons geslacht kwam, en dat dienvolgens 



55 

ook pij nooit pijn kunt hebben of ziek kunt zijn, of ge ondergaat 
een deel van het lijden dat over ons geslacht kwam, ter wille van 
diezelfde zonde, waarvoor gij mede verantwoordelijk staat; waarmeê 
gij zelf hebt geheuld; ja, waarvan ge de zaden nog omdraagt in uw 
eigen hart. 

Soms treedt dit rechtstreeks aan het licht, als iemand zich een 
ziekte op den hals haalde door onmatigheid, of door onvoorzichtig 
zijn gezondheid te wagen, om nu van die vreeselijke ziekten, die 
achter drankzonde en ontucht komen aansluipen, niet te gewagen. 

Maar dit zijn uitzonderingen. 
Gemeenlijk ligt het verband tusschen ziekte en zonde niet zoo 

duidelijk bloot. Dan is het er wel, maar het is verborgen. 
Maar dat het er dan toch is, merkt ge wel bij zware pestilentiën, 

als de consciëntiën in het gemeen met verschrikking worden aange­
grepen, en duizenden bij duizenden, die aan hun God ternauwernood 
meer dachten, opeens bekommerd worden vanwege hun zonde. 

Ge merkt het bij krankheden als Mirjams melaatschheid, waarvan 
uitdrukkelijk gezegd werd, dat ze als een plage en straffe haar 
overkwam. 

En ge merkt het ook, zoo dikwijls Jezus bij de genezing der 
kranken absolutie schonk, en er bijvoegde: „üw zonden zijn u 
vergeven." 

En wilt ge ook de proef uit het heden, let er dan maar op, hoe 
juist zij, die de teederste kennis van hun eisren hart hebben, ook 
bij gewone krankheden zich in de consciëntie geraakt gevoelen en 
naar verzoening dorsten, terwijl alleen de ongeestelijke en opper­
vlakkige personen op hun ziekbed zonder geestelijke bemoeienis voort­
dommelen. 

Toch is het zaak, dat ge op dien samenhang tusschen krankheid en 
zonde nog nauwer let. 

Xiet om te zeggen, dat een gezond mensch braaf is, en dat een, 
die veel tobt cn sukkelt, een zondaar of zondaresse in het verborgen 
moet zijn. 

Laat die valsche toepassing toch aan Jobs dolende vrienden over, 
en denk toch aan het zeggen van Jezus over den blindgeborene, 
dat die blindheid geen straf was voor wat die jongen of zijn vader 
zondigde, maar een lijden, waaruit verheerlijking van Gods naam 
moest rijpen. 

Die personeele toepassing voegt u niet, tenzij God die personeele 
toepassing maakt in uw eigen consciëntie. 

Maar evenmin moogt ge daarom zeggen, dat er nooit oorzakelijk 



56 

verband bestaat tusschen de overtreding van Gods gebod en een 
ziekelijke aandoening in uw gestel. 

Immers de apostel schreef zoo stellig aan de kerk van Corinthe, 
dat ze Gods verbond in het heilig Avondmaal ontheiligde, en „dat er 
daarom onder hen zoovele kranken en zwakken waren en sommigen 
aireede gestorven." 

En ditzelfde verband nu, dat de apostel aldus legt tusschen geeste­
lijke overtreding en uitwendig lijden, was ook reeds aan Salomo 
bekend. 

Ook hij toch schreef, dat het gevoel van afgunst, innerlijken wrevel 
•sn nijd, waarmee allerlei ervaring op geldelijk gebied soms ons hart 
vervult, „een kwaad is dat krankheid aanbrengt." 

Ook uw artsen zeggen het u wel, dat er allerlei slepende ongesteld­
heden zijn, die haar oorsprong ia mijmeringen en ongezonde stem­
mingen van uw innerlijk wezen vinden. 

T)oor inwerking op de ziel het lichaam te genezen, is soms de 
toeleg, waarop ze afgaan. 

Bij krankzinnigen willen ze dan door het lichaam op de ziel 
werken, maar bij deze ontstemde personen door de ziel op het 
lichaam. 

En in beide ligt de erkentenis, dat uit den band, die ziel en lichaam 
saambindt, ook zeker verband tusschen zonde en ziekte ontstaat. 

De onderzoekingen op dit jterrein zijn nog van weinig beteekenis 
en haar uitkomst bijster schraaal; maar erkend wordt dan toch. dat 
hier nog een verborgen schat van kennis ligt, die van hooge beteekenis 
voor fle genezing van onze kranken kan worden. 

Thans trekt de microbe en baceil schier alle aandacht tot zich. 
Maar gesteld al, dat men metterdaad in dezen vorm de gemeene 
gestalte van alle krankheid op het spoor was, dan is men er toch nog 
niet. Dan komt toch daarna nog de tweede vraag: Vanwaar die 
microben? Vanwaar heeft de eene deze, de andere die kracht'? Hoe 
komen ze zoo plotseling op, om dan weer te verdwijnen? Waaraan, 
danken ze haar aanzijn? En bovenal hoe staan ze in verband met 
'smenschen persoon? 

Is alle ziekte en dood om de zonde, dan kunt ge niet rusten, eer 
de gemeenschappelijke wortel van alle ziekte tot in de zonde is 
nagespeurd. Een naspeuring, die ons misschien nooit gelukken zal, 
maar die toch niet mag verwaarloosd worden, 

Dat iemand door zijn drift bot te vieren, zich een beroerte op 
den hals kan halen, die hem zijn leven kost, is maar al te dikwijls 
gezien. 

Dat onkent dan ook niemand. 



57 

Maar de vraag is, of er nog niet dieper liggend verband bestaat, 
ook waar de meesten er niet op letten. 

Om op dien opvliegenden, driftigen raenssh terug te komen, heeft 
zulk een driftkop niet door jarenlang aan zijn drift toe te geven, 
insteé van die drift in te toomen, het kwaad dat in zijn bloed hem 
prikkelt, verergerd'? 

Bij een driftig menseh is iets in zijn bloed, dat de trage van geest 
mist. Nn kan dat kwade iets in zijn bloed gevoed of gestuit. Gestuit 
door zelfbedwang, of gevoed door aan drift toe te geven. En als 
iemand er nu jarenlang aan toegeeft, en zoo het kwaad in zijn 
bloed voedt, is het dan niet begrijpelijk, dat het bloed hem ten 
slotte te machtig wordt, en het op een beroerte uitloopt, en hem zijn 
leven kost? 

Heeft nijd en wrok, dien we opkroppen, niet even nadeelige uit­
werking op ons gestel'? 

De Heere verbiedt u eenig menseh te haten. Ge zult uw broeder 
zevenmaal zeventigmaal vergeven, en uw vijand liefhebben, en zegenen 
die u vloeken. 

Doe dat nu, doe het oprecht, doe het van ganscher harte, en een 
blijde, vroolijke stemming van overwinning komt over u, en het bloed 
stroomt u frisch door de aderen. Maar ook, sla dit stellig gebod van 
uw Heiland in den wind, zoodat de zon over uw toorn ondergaat, 
en ge boozen nijd of wrok of haat tegen allerlei personen in uw 
hart blijft, omdragen, ja, dat ge in veete soms met broederen leeft, 
dan natuurlijk vergiftigt die afgunst en die nijd en die booze haat 
uw bloed; uw hart krimpt ineen, uw innerlijke gelijkmatigheid wordt 
verstoord, en straks komt in allerlei ongesteldheid en krankheid het 
heilloos gevolg uit van uw liefdeloos bestaan. 

Zoo menschen, die altoos op geld zitten te turen. Die zijn altoos 
met dat geld bezig. In huis, bij den arbeid, op den weg, zelfs op 
hun legerstede Het is altoos een saamtrekken van hun hart en hun 
persoon op dit ééne punt. Daar lijdt natuurlijk heel het persoonlijk 
bestaan onder. En dat doet dan weer het gestel aan. 

Hoe een onregelmatig leven de gezonde kracht verwoest, behoeft 
geen aanwijzing. Deze lieden zijn als een klok, waarvan men de 
wijzers telkens eenige uren achteruit en dan weer vooruit omdraait, 
tot eindelijk heel het uurwerk door dien onregelmatigen loop 
stukgaat. 

Hoe melancholie, d. i. booze somberheid en zwartgalligheid schat­
ten van levensmoed en levensvreugd vernield heeft, zien we nog 
telkens om ons heen: en natuurlijk ook die melancholie is zonde. 
Een zonde, waar men dan eerst aan toegeeft, tot men er ten leste 
niet meer tegen worstelen kan, en er het slachtoffer van wordt. 



58 

o, De ziel werkt zoo op allerlei wijs op ons broos en teeder 
lichaam in. 

En dit nu zult ge indenken, niet natuurlijk om voorts te zeggen: 
„Dan zal ik tegen die zonde strijden, om mijn lichaam te beveiligen," 
alsof anders die zonde er meê door kon, maar nu dan ter wille van 
uw gezondheid moest gemeden. 

Neen, maar opdat een iegelijk bij slepende en bij aangrijpende 
krankheid in zijn binnenste leere intreden, om zich voor Gods aan­
gezicht de vraag te stellen: Bestaat er ook rechtstreeksch verband ? 

XV. 

Smelten als een mot. 

VERKWIJNEN. 

Kastijdt Gij iemand met straffingen om de 
ongerechtigheid, zoo doet Gij zijne bevallig­
heid smelten als eene mot; immers is een 
ioder mensch ijdellieid. Psalm 39 : 12. 

„Kastijdt (Tij iemand met straftingen," zoo roept David uit, „dan 
doet gij zijne bevalligheid smelten als een mot. Immers is elk mensch 
ijdelheid!" 

David kon zoo spreken, omdat David blijkbaar veel ziek is geweest. 
Nergens meer dan in de Psalmen vindt ge gedurig toespelingen op 
allerlei krankheid. Soms zelfs is het bijna mogelijk den aard van 
Davids krankheid uit dezen of genen Psalm op te maken. Zoo b. v. 
uit Psalm 38, waaruit blijkt hoe na David aan den dood is geweest. 

En nu is men wel gewoon tal van zulke zielsbetuigingen geestelijk 
te duiden; iets wat om den samenhang tusschen ziel en lichaam ook 
mag; maar toch blijft het plicht eerst te vragen wat David recht­
streeks bedoeld heeft. 

Door dat te doen, zou ook het ziekbed meer zijn plaats in de pre-
dicatie des Woords vinden, en bij het krankenbezoek zou de Dienaar 
des Woords merken, hoe zijn taal, zijn spraak en zijn voorraad van 
heilige bestiering en vertroosting was verrijkt. 

De krankheid is zulk een gewichtig element in het huislijk leven, 
en ook in het geloofsleven van Gods kinderen, zoo men dit breede 
terrein, waarop zooveel smarten en zooveel angst wordt uitgestaan, 
buiten het heilige sluit. 



59 

Ja, men mag zeggen, dat een aanmerkelijk deel van liet doel, 
waarmee God de Heere ons allerlei krankheid toezendt, geheel teloor 
gaat, zoo de rijke onderwijzing van het Woord over het ziekbed, uit 
slordigheid of door overgeestelijkheid niet tot haar recht komt. 

Sta daarom ook een oogenblik stil bij wat de Psalmist zegt van de 
snelle uitputting van kracht, die den lijder door zoo menige krank­
heid overkomt. 

Dan smelt, zoo roept David uit, onze hevalligheid als een mot. Of 
liever nog, want ook hiervan is de Heere God de bewerker, dan doet 
Hij onze bevalligheid als een mot wegsmelten. 

Vooral bij wie nog in de kracht zijns levens is, merkt ge dat. 
Dan was er eerst bloeiende, soms blozende gezondheid. Spieren, die 
het uit konden houden. Krachtige polsslag in het bloed. Een frisch 
en bezield uiterlijk. Een oog, dat door zijn glinstering u toesprak. 

Maar nauwlijks begon de kiem der ziekte zich te ontwikkelen en 
zette het kwaad door, of die kracht brak, die spieren werden slap, 
dat oog doffer, zwakker de stem, en al wat nog voor kort bezielde 
en u toesprak, is plotseling verdwenen. 

Als ge bij het ziekbed komt, en ge hebt den overgang niet van 
dag tot dag meêgemaakt, dan herkent ge den lijder ternauwernood. 

Zoo is alles veranderd. 
Men zegt wel eens; versmolten als sneeuw voor de zon; maar de 

Psalmist gebruikt een nog aangrijpender beeld. 
Zooals ge een mot vangt, en in de vingers stukwrijft, zoodat 

ge ternauwernood merkt waar de mot blijft, zoo ook versmelt die 
bevalligheid en die manlijke kracht, die vóór de krankheid u zoo 
boeide. 

Dan leert wie lijdt en wie om zijn ziekbed staan, hoe toch alle 
mensch ijdelheid is. 

In gewone dagen kennen we tweeërlei soort van mensclien, Ster­
ken en zwakken. En met die zwakken lijden we meê, omdat we zoo 
gevoelen, hoe zwaar hun elke nieuwe stap op den levensweg valt. 
Maar bij die sterken ontvangen we veeleer een indruk van kracht, 
alsof de gewone menschelijke ijdelheid kun deel niet ware. Men lacht 
ze uit, als ze over iets klagen. En door dat gevoel van kracht en 
dien spotlach verwend, gaan ze zichzelven maar al te licht inbeelden, 
dat er voor hen minder oorzaak is, om eiken morgen en eiken avond 
hun welstand telkens opnieuw te begeeren van den God huns levens.. 

Maar in de ziekenkamer heeft dit verschil uit. 
Dan is ook de sterke doodzwak geworden, en zelfs is het, of de 



60 

ontzettende overgang van sterkte naar uitgeputheid, de zwakheid van 
•den sterkere nog meer doet uitkomen. 

Dan ziet men eerst hoe bijna niets er noodig was, om dien kraeh-
tigen mcnsch als een hulpeloos kind neder te werpen. 

Immers, zoo roept David uit, is alle mensch ijdelheid. 
Zelf was David ongetwijfeld een sterk, krachtig man, en toch hij 

had het zelf ervaren, hoe God als in een oogenblik hem tot een 
bevende ziel had gemaakt, hem, die eens als een eik in het woud 
anderer jaloerschheid had gaande gemaakt. 

Dan kastijdt de Heere met bestraffingen om de ongerechtigheid, 
getuigt David. 

Niet natuurlijk alsof wie gezond bleef, niet gezondigd had, en alsof 
•wie krank werd, in bijzondere ongerechtigheid was vervallen. 

Dit weet wie zijn zieke oppast, wel beter, en althans de goede 
verpleger of verpleegster is altoos meer om eigen zonde bekommerd, 
dan om de zonde van wie zoo doodelijk krank neerligt. 

Ernstige krankheid spreekt altijd tot de consciëntie van wie aan 
het ziekbed staat. 

Maar nooit mag daarom vergeten, dat er zonder zonde geen krank­
heid en geen doodsangst zijn zou. 

Alle krankheid is een voorspel op den dood, en is er dus alleen 
•om der zonde wil. 

Maar die kastijding van de krankheid rekent niet individueel, gaat 
niet per hoofd, en wordt niet man voor man naar de mate van een 
iegelijks zonde toegemeten. 

Deze kastijding gaat over allen; ze wordt uitgestort over de massa, 
en God deelt krankheid uit naar zijn goddelijk bestel, juist opdat 
niet alleen eigene, maar ook anderer krankheid ons treffen en ver­
ootmoedigen zou. 

Krankheid is een gemeenschappelijk lijden, dat hoogst ongelijk ver­
deeld is, waardoor God ons onderwijst, dat we niet alleen onze per­
soonlijke zonde, maar ook onze gemeenschappelijke zonde hebben, en 
dat zijn heiligheid niet het minst hiertegen toornt, o, Als er geen 
krankheid ware, hoeveel overmoediger zou de mensch staan. 

En ook hoeveel liefde en hoeveel toewijding, die nu uitkomt, zou 
dan nimmer ontloken zijn. 

Toch blijft de hoofdprediking van zulk een versmelten van de kracht 
Tan den lijder onze ijdelheid. 

Niet het minst in zulke bange dagen moet de les onzer diepe a f ­
hankelijkheid geleerd. 

Van diepe afhankelijkheid ondir en luiten de medicijnen. 



61 

Want wie God pas aanroept, als er geen kruid voor gewassen is,, 
die verstaat de hoogheid des Heeren niet, en miskent de vertroosting, 
die Hij, en Hij alleen, ons in de medicijnen gaf. 

o, Het is zoo ongerijmd, bij elk stuk brood dat ge neemt, om 
Gods zegen te vragen, en aan dien zegen geen behoefte te hebben,, 
als ons leven aan een zijden draad hangt, en het medicijn al is wat 
we gebruiken. 

Maar die les van onze diepe afhankelijkheid moet niet tot de zie­
kenkamer beperkt blijven. 

Doel van uw krankheid is niet, dat ge eens voor eenige maanden 
van God zoudt afhangen, en. straks, als ge weer een veer van den 
mond kunt blazen, uw God weer vergeten zoudt. 

Het is een les voor het leven, die op de ziekenkamer moet geleerd 
worden. 

Een herstelde kranke moest nooit weer zijn diepe afhankelijkheid 
van zijn God vergeten kunnen. En wie om hem stonden moesten het 
aan hem geleerd hebben, hoe volstrekt niets ook zij buiten hun 
God zijn. 

Op ziekte moet het geloof van Gods kind een eigen werking doen. 
Zeker, om niet te morren en niet te veel te klagen; maar ook en 

niet minder, om beter dan anders die moeilijke les te leeren ver­
staan, dat het alles ijdelheid is, en dat alleen wie in Gods hand rust,, 
vrede vanbinnen heeft. 

In elk testament als zoodanig ligt de belijdenis van een eeuwig 
leven; de erkentenis dat wie wegsterft er nog is; en dat zijn wil ook 
na zijn dood bindt wie achterbleef. 

Had ons menschelijk geslacht niet eeuwenlang geleefd in het vaste 
bewustzijn, dat ook na den dood ons aanzijn voortgaat, nooit zou het 
denkbeeld om een testament te maken of een testament te eerbiedigen 
bij wie ook zijn opgekomen. 

Dan heeft een testament geen zin. 

XVI. 

testament is vast in de dooden. 

UW TESTAMENT. 

Want een testament is vast in de dooden 
Hebr. 9 : 17. 



62 

Dan zou het voor de geldigheid van elk testament zoo onmis­
baar ontzag voor de wilsbeschikking van den overledene geheel 
ontbreken. 

Men zou doen, als bestond de doode niet meer; aan wat hij wilde 
of niet wilde zich niet meer storen; en in het goed dat bij achterliet 
niet meer een erfenis zien, maar een heerloos geworden goed, dat kon 
worden geëigend. 

Nu daarentegen, als men na iemands overlijden zijn testament 
opent, en als leden van het geslacht om dat testament zich vereenigt, 
spreekt hieruit het besef, dat wie stierf, als ware het na den dood, 
toch nog in het midden is, en nu door middel van dit testament zijn 
wil te kennen geeft. 

Kon dit feitelijk zoo zijn, dat de ontslapene nog even terugkeerde 
in het midden der zijnen, dan zou zijn woord met ontzag en eer-
biedenis worden aangehoord; zijn wilsbeschikking voor allen als wet 
gelden; en er zou van verzet geen sprake zijn. 

Doch waar dit nu niet kan, vervult bet testament diezelfde heilige 
taak; en daarom is het, dat de voorlezing van een testament voor 
allen wien het aangaat een zoo plechtig oogenblik is; en dat door de 
overheid aan het testament zulk een ver reikende macht van beschik­
king is toegekend. 

Hieruit volgt vanzelf, dat ook het maken van zijn testament het 
geloof aan de eeuwigheid onderstelt. 

Zoo maar gedachteloos weg naar den notaris gaan en zijn testament 
maken, druischt tegen den aard dezer handeling in. 

Wie zijn testament zal maken, moet ernstig gestemd zijn. Iets wat 
niet zeggen wil, dat hij een uitgerekt en strak gezicht moet zetten; 
want alle gemaaktheid is den Heere een gruwel. „Ernstig gestemd" 
beduidt, dat ge niet zonder nadenken, niet zonder alles wel gewikt 
en gewogen te hebben, tot zulk een daad komt en ten volle 
de verantwoordelijkheid gevoelt, die door die daad op u komt te 
rusten. 

Om goed zijn testament te maken, moet men zich dus eigenlijk 
verplaatsen in den toestand, dat men dood is, en nu na zijn dood 
nogmaals in het midden der zijnen verschijnt, om zijn uitersten wil 
bekend te maken. En zooals men dan zou spreken, zoo moet men 
het neerschrijven in zijn testament. 

Onze vaderen hadden daarom de vaste gewoonte, elk testament te 
beginnen met de aanroeping van God Drieëenig. Men beschouwde 
het testamentmaken als een daad, die men voor Gods oog verrichtte. 
De laatste daad van het rentmeesterschap. Of althans een bevel, waar­
uit die laatste daad vanzelf zou geboren worden. 

Taak zelfs had men de gewoonte, eer het testament wierd opge-



"n 9^ 

63 

maakt, in het gebed te gaan en God Almachtig aan te roepen, dat 
Hij door zijn indachtig makenden Geest leiding wilde geven, opdat 
alles wel beschikt en niets vergeten mocht worden. 

Zoo droeg oudtijds bijna elk testament een vroom of althans ei'n-
stig karakter. 

Men schreef het zelf. Men sprak er zich in uit. De een zus, de 
ander zoo. En daardoor bezat zulk een testament ook persoonlijke 
waarde. 

Men kent ook ouder ons het testament van Calvijn wel. En zoo 
deed niet enkel Calvijn het, maar duizenden met hem. 

Sinds echter is ook dit alles anders geworden. 
Onze hedendaagsche testamenten kennen den Heere van leven en 

dood niet meer. Het zijn bijna uitsluitend materieele testamenten. Ze 
loopen over geld en nogmaals geld. En als iemand geen geld nalaat, 
wie vraagt dan naar zijn testament? 

Yandaar dat voorzichtigheid bij het testament thans hoofdzaak is, 
en men het deswege meestal door den notaris laat schrijven niet 
alleen, maar ook opstellen, zoodat men zelf niet doet, dan er zijn 
naam onder zetten. 

o. Uit niets beter dan uit stijl en vorm der testamenten wordt het 
karakter eener eeuw gekend. 

Raadpleeg tien, twintig testamenten uit de 16e en 17e eeuw, en 
terstond zegt alles u, dat ge te doen hebt met een geslacht dat God 
vreest. Maar zie nu tien, twintig testamenten in, en aan alles merkt 
ge, dat god Mammon in onze 19de eeuw tamelijk wel den geest der 
menschen heeft doen verdorren. 

Het zijn alle testamenten naar een vast model, en omtrent den 
persoon, wiens testament het is, verneemt ge niets. 

Hij spreekt niet, hij uit zich niet. 
Ge merkt niets van zijn karakter. 
Gelukkig dat we dan ten minste nog de olographische testamenten 

overhielden. 
Daar spreekt dan ten minste nog iets in, en die deponeert men 

verzegeld bij zijn notaris, zonder dat die notaris ook maar behoeft te 
weten wat er in staat. 

Slechts op één punt is de vrome, vroede geest onzer vaderen nog 
niet geheel geweken, namelijk in het vermaken van een deel van zijn 
goed aan wat onder de dingen van Gods koninkrijk, onder familie­
leden, of onder armen een toevoeging van geldelijke hulpe noodig 
heeft. 



64 

Ook dit minderde wel, ea met name is het onbegrijpelijk, hoe 
vooral de rijke Christenmillionairs hierin zoo karig bleken, maar toch 
het komt nog veelvuldig voor. Pe bladen melden er telkens nog van, 
Soms zelfs van zeer groote sommen. Laatst overleed nog een geloovig 
Dienaar des Woords, die zijn geheele vermogen, vijf tonnen gouds 
groot, op zoo godvruchtige wijze beschikte. 

En hierin spreekt dan ten minste nog her hart. 
Dat teekent in zulk een testament den persoon nog. 
Daaruit merkt men althans, wat richting zijn geest uitging en wat 

de instellingen waren zijner liefde. 
En toch roeme men ook daarop in onze eeuw niet te hoog. 
Immers er is in deze eeuw geld verdiend als water, en algemeen 

schat men dat sedert het jaar 1830 het vermogen in de meeste staten 
van Europa meer dan verdubbeld is. 

En naar dien maatstaf is de som der legaten op verre na niet wat 
ze zijn moest. Zóó weinig, dat de vermeerdering van het kapitaal der 
instellingen zelfs van verre geen gelijken tred hield met de vermeer­
dering der bevolking. 

Want niet alleen het vermogen, ook het cijfer der bevolking is 
meer dan verdubbeld, en hieraan is niet gedacht, en zoo gerekend 
komen we gansche sommen tekort. 

Vooral de rijk geworden burgerij bleef veelszins achterlijk, en ter­
wijl tegenover haar aanwinst in vermogen een schriklijk toenemer 
van armoede en gebrek overstond, kan men volstrekt niet zeggen, dat 
men althans gepoogd heeft, na zijn dood ook voor deze meer alge-
meene belangen te zorgen. 

Zelfs onder de Christenen stierf er menigeen weg, die schatten 
achterliet, niet voor kinderen had te zorgen, en die toch in zijn zorge 
voor dezen algemeenen nood ganschelijk tekortschoot. 

Daarmee is niet gezegd dat alle vroegere beschikkingen van zuiver 
allooi waren. 

Milde legaten aan kerk of armen spraken ook oudtijds vaak va1! 
veel zonden. 

Rome had dit in de hand gewerkt. 
En zoo was er menigeen, die na een leven in zonde en brood­

dronkenheid, voor zijn ziel een veilig plekje in den hemel waande 
te koopen, door veel van zijn geld voor heilige doeleinden te 
beschikken. 

Vooral kwam het voor, dat wie op ongerechtige wijze aan zijn 
geld w;as gekomen, een accoord met zijn consciëntie sloot, om er 
eerst levenslang volop van te genieten, om dan zijn onrecht en roof 
goed te maken, door het aan de kerk te geven als hij stierf. 

En natuurlijk, dat is geen God gevallig standpunt. 



65 

Maar dit geeft ónze eeuw nog het recht niet, hierop uit de hoogte 
neer te zien. 

Ook nu zijn de kapitalen, die door slimheid, misbruik van macht, 
speculatie en spel bijeengebracht zijn, legio, en als dan zelfs die eenige 
opwaking der consciëntie ontbreekt, die althans in het sterven van 
het onrecht weer af wil, wordt ge dan door de middeleeuwen niet 
nog beschaamd'? 

Wat ook hierin alleen betering kan brengen is de doorwerking van 
het geloof. 

Ook uw testament moet uit het geloof zijn; en anders is het zonde. 
Uit het geloof, dat uw goed Gods eigendom was, en dat gij daar­

over niets dan rentmeester waart, en dus als rentmeester uwen Heere 
rekenschap schuldig zijt. 

Zoo komt het testament in verband met het laatste oordeel; want 
zoo van iets, dan zult ge van uw testament Gode rekenschap geven. 

En nu wordt wel toegestemd, dat men om zulk een deugdelijk 
testament te maken tot zekere jaren moet gekomen zijn. Tot die jaren, 
waarin men naar den gewonen loop des levens zijn einde naderen 
ziet. Maar de regel, dat onze jaren zijn zestig en zeventig jaren, mag 
toch nimmer overschreden. 

Ook in ons burgerlijk recht moet steeds meer op een wijze van 
testament maken aangedrongen, die met het heilig karakter van het 
testament in overeenstemming is. 

En wat bovenal voor ons Christenvolk te wenschen ware, het is, 
dat ons in stad en lande weer allerwegen notarissen werden geschon­
ken, die ook dit deel van hun beroep als voor Gods heilig aangezicht 
uitoefenden. 

Een meer vrij notariaat zou een zegen voor ons Christenvolk zijn. 

XVII. 

Zoekt den Heere., terwijl Hij te vinden is. 

BEKEERIXG OP HET KRANKBED. 

Zoekt den Heere, terwijl Hij te vinden is; 
roept Hem aan, terwijl Hij nabij is. 

Jesaia 55 : 6. 

Ge kunt niet zeggen, dat de Heere uw God u altoos even nabij is. 
Er is soms zooveel bemoeienis in het dagelijksch leven, in huis, in 

5 



66 

ambacht en beroep, dat er ouder al die drukte hoogstens een enkele 
vluchtige gedachte aan uw God door uw ziel kan gaan, eu weinig 
meer dan wat Luther een „schietgebed" noemde uit uw ziel naar 
boven kan opklimmen. 

Gelegenheid en beroep is hierin zoo verschillend. Een vrouw, die 
met een enkel kindeke stil in een klein gezin leeft, heeft zooveel 
vrijer toegang dan een moeder, die, buiten staat hulpe te nemen, 
alleen met vijf, zes jonge kinderen moet omtobben. Ook heeft een 
landbouwer, die stil en eenzaam op den akker arbeidt, zooveel 
meer rust in het leven om met zijn God bezig te zijn dan b. v. 
een tramconducteur, die van 's morgens vroeg tot 's avonds laat in de 
drukte is. 

ISfu weet God de Heere dat; want zijns is het bestel over ons leven, 
en in zijn oordeel over onze personen rekent dat alles mee. 

Maar wat nooit in u te verontschuldigen zal zijn, is zoo ge bijzondere 
tijden en gelegenheden, die uw God u geeft om Hem te zoeken, uit 
roekeloosheid of onverschilligheid ongebruikt laat voorbijgaan. En 
onder die gelegenheden behoort stellig uw ziek-zijn. 

Niet als ge bedwelmd ligt te ijlen of door snijdende pijn over­
meesterd wordt, maar als ziekte of ongeval u tijdelijk tot uw arbeid 
onbekwaam maakt, en ge, aan aLe bezigheid gespeend, op uw zieker.-
kamer u schuilhoudt, of neerligt op uw ziekbed. 

Dat zijn voor u de dagen van afzondering, dat de Heere u in zijn 
verborgen tente roept. Dat alles om u zwijgt, en daarom Hij, de-
Heere, tot u spreken kan. Dat de gedachten zich in u vermenig­
vuldigen, en de gedachten zich zoo ongestoord op het Eeuwige V\ ezen 
kunnen rich#en. 

Dan is het vindenstijd, en geldt ook voor u het woord van Jesaia: 
„Zoekt dan Heere terwijl Hij te vinden is, roept Hem aan terwijl 
Hij nabij is." 

Niet alsof de ziekenkamer uitsluitend „vindenstijd" schonk. Uw 
God is zoo rijk en heeft duizend andere gelegenheden, om zich van 
u te laten vinden. Soms temidden van een loeienden storm, bij een 
schipbreuk die uw leven bedreigt, veel sterker dan temidden van de 
stilte, die uw ziekenkamer biedt. 

Evenals op Sinaï kan uw God in den storm en in het vuur zijn. 
Alleen maar, Hij kan ook, als bij Elia, komen in het suizen eener 
zachte koelte. 

En het doel van ons woord bij uw eigen consciëntie is bereikt, 
zoo ge maar erkent, dat óók de ziekenkamer of het ziekbed een 
roepstem van Godswege tot u brengt, eu in u die roepstem u 
zegt, dat uw God voor u te vinden is, en dat gij Hem daarom zult 
zoeken. 



67 

Er is dan zooveel, dat ons daarbij helpt. 
Niets dat u afleidt, en zooveel dat u opleidt. 
Ge zijt dan niet meer die sterke en gezonde, die u zelf genoeg­

zaam waart, maar voelt u gebroken in uw kracht, herinnerd aan uw 
zwakheid, en in uw afhankelijkheid voor den Heere geplaatst. 

Ook al draagt uw ziekte geen ernstig karakter, zoodat er van 
gevaar voor uw leven geen sprake is, toch ontneemt elke krankheid 
u den valschen waan alsof ge uw kracht in uzelven bezat. 

Eu dit nu bevordert zoo de stemming, die noodig is, om u tot 
uwen God te wenden. Tot Hem in wiens hand uw leven is, die 
alleen macht heeft om het u toegediende medicijn te zegenen, en die, 
wijkt de krankheid weer, de alleen Machtige is, om u uw levens­
kracht en het frisch gevoel van welstand te hergeven. 

Een ziekbed, zonder God doorleefd, is daarom het verspelen van 
een u aangebodene genade. 

Het laten teloorgaan van een gelegenheid om uwen God te ont­
moeten, die misschien nooit wederkeert. 

Uw God was toen te vinden, en zie,' gij hebt Hem )net gezocht. 
Hij was nabij, en gij hebt Hem niet aangeroepen. 

Maar toch, zoo is het, God zij lof, niet altoos. 
Er zijn er ook, en ze zijn niet weinigen, die roemen mogen, dat 

in de dagen hunner krankheid de verborgenheid des Heeren over 
hun tente was. Dat God nabij was en ze tot Hem riepen; dat Hij te 
vinden was en zij Hem zochten, en een biddende gemeenschap met 
het Eeuwige Wezen als rijpe zielsvrucht van hun ziekbed mocht 
worden weggedragen. Ja, dat ze, na hersteld te zijn, zeer zeker 
óók dankten voor hun wederoprichting, maar toch vuriger en 
inniger nog loofden en jubelden over wat God aan hun ziele 
gedaan had. 

Dan was het een krankheid niet ten doode en ook niet alleen tot 
herstel, maar tot verheerlijking van Gods Naam en tot verrijking van 
hun innerlijken heilschat. 

Iets wat nu niet enkel gezegd wordt van die enkelen, voor wie het 
ziekbed in Gods hand het middel mocht zijn tot een eerste bekeering 
en een eersten geloofsjubel; maar ook, ea veelmeer nog van hen, die 
reeds iets uit de Fontein des levens gedronken hadden, maar bij wie 
de ware, de verslindende dorst naar het water des levens nog nimmer 
was opgewekt. 

Ja, zelfs kan men nog meer zeggen. Het ziekbed is vaak ten zegen 
geweest volstrekt niet alleen voor den kranke zelve, maar vaal 
even dikwijls voor wie met den kranke in één huis was, voor wi -
hem verzorgde, of aan zijn sponde waakte, hetzij dat de angst het 



68 

hart ontroerde, of dat de schrik in huis tot ernstiger gedachte 
drong. 

o, Ge weet niet wat geestelijke zegeningen door al die gasthuizen 
en ziekenhuizen teloorgaan, tenzij het gestichten zijn, waar de 
Middelaar beleden wordt, en de toon van het huis en de geest 
van heel het samenleven opleidt tot dien Eénige, die ons behoe­
den kan. 

Zoekt Hem, zoo roept de profeet, terwijl Hij te vinden is; en dat 
zoeken van den levenden God heeft zoo diepen zin. 

Zekere belangstelling in de eeuwige dingen is niet genoeg; ook 
een meêleven met uw kerk volstaat niet; en evenmin een bezig zijn 
met het Woord. 

Dat alles is nog denkbaar en bestaanbaar, en komt zelfs veel­
vuldig voor, zonder dat er sprake is van een eigenlijk zoeken van 
den levenden God. 

Dan weet men wel veel van zijn God, en men las wel veel van 
den Heilige Israëls, en men ijverde wel voor zijn Naam, en men was 
wel bekommerd over zijn ziel, en strekte de hand wel uit naar de 
eeuwige erfenisse, maar het innig zielsverlangen ging nog niet naai­
den God des levens uit. 

Het was nog niet wat David uitroept: „Gelijk het hert schreeuwt 
naar de waterstroomen, zoo schreeuwt mijn ziele naar U, o God!" 

En toch op dat zoeken van God zelf komt het aan, want waar is 
anders die liefde, die het zoet der ziel moet zijn, waar toch de 
apostel zoo stellig betuigt, dat het nog niets is dan een klinkend 
metaal en een luidende schel, of ge al nog zoo rijk in alle genade­
gaven zijt, zoolang ge nog staat buiten het mysterie der volzalige 
liefde. 

„Ik heb lief, want de Heere hoort mij," is de uitroep van een 
ziel, die naar den levenden God dorstte, die buiten Hem niet langer 
kon, en nu eindelijk antwoord kreeg op haar roepen, en bij het 
gewaarworden van die verborgene gemeenschap, de heiligste liefde, de 
liefde van haar God, zoo onweerstaanbaar voelt tintelen. 

En nu is het wel zoo, dat de dagen van beterschap na het ziekbed 
dan weer teleurstellen. 

Als straks de kracht weer in het bloed komt, en de pols weer een 
krachtiger klop geeft, en we terugkeeren tot het drukke, bezige leven 
met al zijn afleiding, al zijn verleiding en al zijn verstrooiing, dan is 
de ontnuchtering vaak zeer bang en schijnt het soms, of al die zalige 
bevinding op het ziekbed slechts zelfbedrog is geweest, zoo ver als we 
dan soms weer van onzen God afdolen. 



69 

Ja, wie niet op zijn hoede is, kan na zijn herstel soms bijna alles 
verliezen, wat hij gewon. Want zijn God op het ziekbed, in de een­
zaamheid, temidden der stilte te zoeken, is zooveel gemakkelijker dan 
zijn God nabij te blijven, en zijn God nabij te houden, temidden van 
een uitputtenden arbeid. 

Maar toch, als het geestelijk bestuur niet ontbreekt, en vrienden 
en huisgenooten, en bovenal de ouderlingen der gemeente hun plicht 
verstaan, wordt de ziel voor dit gevaar wel gewaarschuwd. 

En al is het dan begrijpelijk, dat er een tijdlang weer wolken 
tusschen onzen God en onze ziel schuiven, ook die eerste dorheid en 
donkerheid gaat dan wel weer voorbij. 

God kent de zijnen, van wie Hij gevonden is, en zoekt ze zelf 
weer op en komt Avondmaal met hen houden. 

En is dan ook die strijd doorgestaan, en ook in dien strijd over­
wonnen, dan komen de uog gelukkiger en nóg rijker dagen, dat onze 
ziel de gemeenschap met het Eeuwige Wezen geniet, niet enkel als 
de wereld voor ons is afgesloten, maar ook temidden van het bruisen 
harer golven, als Hij stilte gebiedt temidden van den storm des 
levens. 

\\ 111. 

Mijn weeklage veranderd in een rei. 

WEER OPGERICHT. 

Gij hebt mijne weeklage veranderd in 
eenen rei; Gij hebt mijnen zak ontbonden, 
en mij met blijdschap omgord 

Ps. 30 : 12. 

Niet elke krankheid is tot den dood. Vaak zelfs komt het in zeer 
ernstige krankheid voor, dat de vreeze des doods ons omving en de 
draad van ons leven bijna was afgesneden, en dat toch het roepen 
en stneeken nog verhoord en het leven ons hersehonken wierd. 

Maar, helaas, juist dan blijft zoo vaak de geestelijke vrucht uit, 
die van zulk een ziekbed voor den kranke zeiven en voor zijn huis 
gehoopt was. 

Ge zoudt zeggen: Dat zal juist omgekeerd zijn. Als God de Heere 
een onzer liefste panden van ons wegneemt, dan zal er in het hart 
gemor oprijzen, en zal er althans een tijdlang een vervreemding komen 



7 0  

in de liefde, waarmee we onzen God hadden gemind. Maar valt de 
slag niet, en komt uw God u in het „doodelijkst tijdsgewricht" te 
hulpe, zoodat uw bijna wegstervende kranke weer opleeft, o, dan zal 
het alles één lof en jubel zijn. Liefde en lof ten otter gemengd op 
het altaar des Heeren. 

En toch, de ervaring leert het zoo heel anders. 
Als het in den dood gaat, ja, dan wordt bet hart diep ontroerd; 

dan is het of de wereld een oogenblik haar bekoring voor ons ver­
liest; en alsof we dieper dan ooit beseften, waar ons eigenlijk vader­
land ligt. Niet hier, maar daarboven. 

Schier nooit meer dan in dagen van verschen rouw is er gedach-
tenisse van den Heere onzen God in ons hart, op ons leger, in onze 
gesprekken; en zelden verkrijgt ons gebed inniger toon, dan juist in 
zulk een toestand van beklemdheid der ziele. 

Bij het graf kan men nog zeggen, dat de hooge God iets van zijne 
eere ontvangt. 

Maar als die God nu niet sloeg, maar weer oprichtte en het met 
onzen kranke niet in den dood ging, maar de Heere hem van zijn 
ziekbed deed opkomen, hoe staat het dan? 

En op die vraag, helaas, kan het antwoord niet anders dan pijnlijk 
zijn. 

Nog altoos in den toon van wat Jezu-s tot den geredden melaatsche 
zei; „Zijn niet de tien gereinigd geworden? En waar zijn de negen? 
En zijn er geene gevonden, die wederkeeren, om Gode de eere 
te geven dan deze vreemdeling?" 

Of het dan in vroeger jaren beter stond? 
Ongetwijfeld. 
Een heilige ontboezeming als in Psalm 30 op Davids harp vertolkt 

werd; een lied der aanbidding vol lof en dankzegging als Hiskia voor 
zijn God zong; en zoo menige andere xiiting, ons in dc Schrift be­
waard, toont dit wel. 

En ook in de eeuwen, toen hier te lande Gods kerk geestelijk 
bloeien mocht, voerde vrome usantie den gezetten regel in, dat men 
ook in Gods huis niet alleen voorbidding vroeg voor den kranke, 
maar ook dankzegging voor wie God had opgericht. 

Ook waren de dankoffers toen bijna vaste regel, en zulks zonder 
dat er over neiging tot werkheiligheid hierbij ernstig te klagen viel. 

En al geven we nu toe, dat deze uitwendige teekenen voor een 
goed deel juist op die usantie schenen te drijven, toch blijkt thans 
genoegzaam, hoe zulk een usantie veeleer inzinkt, zoodra ze ophoudt 
door een geest van waarachtigheid gedragen te worden. 

Als geen herstelde kraamvrouw uitgaat, of haar eerste uitgang moet 
naar de kerk zijn, om openlijk haar God te loven, dan doorleeft ze 



7 1  

toch bij dien kerkgnn», en onder die dankzegging, een gewaarwording 
van dank en een drang tot lof in de ziele, die Gode eere geeft. 

En juist dat dit alles zoo veelszins verviel en wegviel, is zoo veeg 
teeken. 

o, We weten wel, dat er nog iets, hier en daar zelfs nog veel van 
over is. Op het platteland meer dan in de steden. Onder de „kleine 
luyden" meer dan onder de heeren en dames. Na het kraambed meer 
dan na oprichting uit krankheid. Ook staan er gedurig nog dankof­
fers van herstelden op de lijsten, die van veler barmhartigheid ge­
tuigen. 

Maar toch dit alles dooft onze klacht niet. 
Er is achteruitgang in deze publieke betooning van dankbaarheid. 

En die achteruitgang in het openbaar betoon van onze erkentelijkheid 
verraadt maar al te zeer, dat er ook in het hart verflauwing is; ver­
flauwing ook in den huislijken kring. 

Nu is er eene omstandigheid, die ten deze zoo al niet tot veront­
schuldiging, dan toch tot verzachting van ons oordeel kan strekken; 
we bedoelen de soms zoo langdurige reconvalescentie '). 

Bij het sterven is dit zoo heel anders. Pan is er plotseling een 
feit dat geweldig aangrijpt. Onmiddellijk daarop volgt het rouwbeklag, 
de zorg voor het lijk, straks de zoo droeve begrafenis. Zoo wordt de 
gewone gang van het leven gebroken. Alles werkt meê om uw aan­
dacht op één punt te richten. Bijna kunt ge om niets anders denken. 
En zoo kost het geen inspanning, om met uw hart en met uw lippen 
in het eeuwige te zijn. Uw doode zelf wenkt u. 

Maar bij de reconvalescentie is dit zoo heel anders. 
Ja, bij enkele ziekten is er dan wat de artsen een crisis noemen, 

zoodat die dag van crisis spreekt, en ge aan den avond van dien dag 
voelt, dat nu de evenaar doorsloeg, en dat er redding van God ge­
schonken was. 

Maar zoo is het lang niet bij alle reconvalescenten. 
Bij niet weinigen is het een slingeren op en neer. W at beter den 

eenen dag, en dan weer wat minder op den dag die volgt. Vooral 
zoo de zenuwen veel in het spel zijn, is er vaak geen pijl op te 
trekken. En dan gaat het eindelijk wel zachtkens aan vooruit. Maar 
zoo langzaam en zoo ongemerkt, dat er van Sabbat op Sabbat, en 
van den avond op den morgen, eigenlijk nergens een mijlpaal op den 
weg is, waarvan ge zeggen kunt: „Tot hiertoe dreigde de dood, en 
van dit punt herwon ik het leven." 

Niet zelden is toch de beterschap zelve, die dan ten slotte komt, 
dan nog zóó kruipend langzaam, dat het dagen, weken, maanden 

^ Het langzame herstel na krankheid. 



7 2  

duurt, eer men tot het vorige, gewone leven terugkeert. Want komt 
men dan eindelijk weer van zijn leger op, dan is men o zoo slap en 
zoo moede. De eens zoo sterke beenen dragen u nauwelijks. En ook 
het hoofd is nog zoo gevoelig. Bijna niets kunt ge velen, ot' het 
doet u zeer. Gc voelt u alsof ge een kruidje-roer-me-niet waart ge­
worden. 

En zoo ongemerkt als het gras groeit, zoo ongemerkt wint dan 
ook gij allengs in kracht weer aan, tot ge ten leste het weer eens 
beproeft om uw arbeid op te nemen. En zoo schuift ge dan van 
lieverlede weer in het oude leven in. 

En natuurlijk, dan is er op den langen weg nergens een aangrij­
pend feit, niet één gebeurtenis die indruk maakt; niets dat u uitrukt 
uit uw gewone doen; en juist dat is dan zoo vaak oorzaak, dat de 
dank in het hart niet opwelt, geen uiting zoekt, en noch in lof noch 
in dankoffer uitgaat. 

Er is dan ook diepe geloofswerking noodig, om Gode de eere zijns 
Kaams te laten toekomen van een ziekbed, dat op herstelling, meer 
nog dan van een ziekbed, dat op den dood uitloopt. 

Ge zoudt het wel omgekeerd meenen; maar toch is het zoo. 
Als uw God genadig is, en uw smeeken van uw ziekbed verhoort, 

en u weer opricht, is er minder kans dat de eere zijns Naams Hem 
gegeven wordt, dan zoo Hij doof blijft voor uw roepen en u in den 
kuil laat nederdalen. 

Maar juist daarom moet onder Gods kinderen de geheiligde aan­
dacht veel sterker dan dusver op dit punt gericht. 

Zij, die in vroeger jaren aan den rand van den dood waren geko­
men, en tot God riepen, en genezen werden, en toen o zoo heilige 
gelofte deden, maar om sinds die gelofte ganschelijk te vergeten, zul­
len inkeeren in hun binnenste en zichzelven aanklagen over de logen 
in hun hart. Ze zullen opnieuw, als ware het in gedachten, hun angst 
en hun smeekiugen doorleven, en zoo tot vernieuwing van gelofte 
en herhaling van gelofte komen, om de gunste die ze van hun God 
genoten. 

Dat voor het verleden; maar ook voor het heden en voor de toe­
komst, moest de ernste dor dankzegging weer opwaken. 

A\eet ge eenmaal, dat langzaam herstel uit krankheid er zoo sterk 
toe neigt om u Gods weldadigheid te doen vergeten, en Hem uw 
lof- en uw dankoffer te onthouden, dan zult ge, als krankheid over 
u komt, ook hiertegen waken, bidden, strijden. Er u tegen inzetten. 
En door opzettelijke zielsherinnering deze zonde van den ondank van 
u afweren. 

Ook zal de een den ander hierin bijstaan. Wie vader of moeder is, 
zal zijn kind, dat herstellen mocht, hiertoe prikkelen. De broeder zal 



7 3  

zijn. vriend opwekken. En. wie met hem om reddins: bad, zal na die 
redding met hem den God zijns levens danken. 

Het moet immers alles op de eere van Gods Naam uitloopen, ook 
onze krankheid en ook onze redding,-. De Heere heeft alle ding ge­
schapen en doet nog steeds alle ding, om zichzelfs wil. 

En daarom zinkt ge in, en ontzinkt ge aan uzelven, als ook uil 
uw leven die eere van zijn Naam aan uw God niet toekomt. 

En zegt ge nu, dat het zoo bijna niet te bepalen is, wanneer gij 
nu kunt zeggen: Ik ben weer beter-, welnu herstel dan de oude 
usantie, en leer inzien hoe wijslijk uw kerk die goede usantie had 
ingevoerd, en stel een dag, waarop ge met al de uwen in Gods huis 
opgaat, om Hem in het midden der gemeeute lof te zingen en het 
offer uwer dankzegging te offeren. 

Juist omdat anders de reconvalescentie zoo ongemerkt verloopt, is 
liet stellen van zulk een dag zoo goed. 

Dan is er een vast punt. Dan is er een dag, waarop al uw ge­
dachten terug kunnen gaan in wat geleden wierd, in wat liefde deed 
om u te steunen, in wat geroepen en gesmeekt werd om u bij het 
leven te behouden, en hoe toen eindelijk de inzinking gestuit werd, 
en het opleven weer kwam. 

Zoo verrijkt ge uw eigen leven. Al de uwen vinden het dan natuur­
lijk, dat ge er vol van zijt En ook zij raken er vol van niet u. En 
zoo wordt vanzelf die goede stemming des harten geboren, die de 
dankzegging op de lippen waarachtig maakt. De indrukken verdiepen 
zich. En er is een keerpunt in uw leven gekomen. En ook, als straks 
die dag van dankzegging reeds lang weer voorbij is, blijft die dag u 
nog naroepen, blijft die dag nog in u nawerken, en u een zegen 
brengen voor uw eigen hart. 



7 4  

XIX. 

2)e Keere is aan allen goed. 

RUSTEN IN GODS BESTEL. 

De Heere is aan allen goed, en zijne barm­
hartigheden zijn over alle zijne werken. 

Ps. 145 : 9. 

Ons hart is gedurig geneigd tegen den Heere onzen God in opstand 
te komen. Zoo werkelijk in opstand, dat we Hem, o zoo gaarne, al 
ware het slechts voor één enkelen dag, de teugels van zijn albestier 
uit handen zouden willen nemen, ons inbeeldende, dat wij tal van 
dingen veel beter zouden inriehten en veel doeltrettender besturen, 
dan God het doet. 

Dat kunnen we dan wel niet, want zijns is de macht, en ons 
kleeft de machteloosheid aan. Maar dat neemt niet weg, dat de zin 
er toe toch in ons zou zijn. Als we maar konden. Meer nog, dat 
vaak ergernis door onze ziel trekt, als we waarnemen wat God doet, 
en er geen antwoord zelfs volgt op de duizenderlei vragen, die gedurig 
in ons ontevreden en geërgerd hart oprijzen. 

Sterk komt dat gevoel reeds in ons op, als de Heere ons in ons 
eigen levenslot te na komt. Pan hebben we onze plannen en uit­
zichten voor de toekomst. Soms zelfs van zeer heiligen en ernstigen 
aard. Al toch wat zondig en zelfzuchtig is, laten we nu liefst rusten, 
omdat bij al zulke overleggingen en voornemens de consciëntie 
tusschenbeide treedt, ons terugwerpt in onszelven, en daardoor God 
rechtvaardigt. Neen, waarlijk, de teleurstellingen op een zondigen weg 
zijn voor uw geloof niet zoo raadselachtig. Eer voelt ge uw geloof, 
als God daarin blaast, gesterkt. Maar als ge nu keer op keer merkt 
en ondervindt, hoe juist zulke zondige overleggingen ongestoord 
kunnen doorwerken en vrij spel hebben, maar hoe omgekeerd, edeler 
voornemens en godzalige plannen, die ge hadt opgevat, verijdeld 
worden, dan komt de ergernis; dan wordt de ziel voor een raadsel 
geplaatst, dat ze niet kan oplossen; en dan komt zoo licht de vraag 
op de lippen: Waarom laat de Heere gedijen wat slecht was, en 
waarom verstoort Hij wat toch zoo heilig bedoeld was voor de eere 
zijns Naams? 

Die indruk van het Godsbestuur is vaak zoo smartelijk. Hier, in 
ons land, is het aan geuzen en martelaren, ja, gelukt zich vrij te 



7 5  

vechten; maar ziju de Hugenoten in Frankrijk, wier martelaarsbloed 
toch ook gevloeid had, niet zoo goed als uitgemoord en ondergegaan?" 
Het vernietigend ongeloof laat God de Heere gedijen in staat en 
wetenschap. Dat tiert en bloeit, en kent nauwlijks tegenstand; en hoe 
tobt het geloof niet, om met sobere middelen staande te blijven en 
even het hoofd boven te houden! Daar is in uw buurt een kroeg, 
die bloeit en geld als water verdient, en vlak daarbij een Christelijke 
school, die haast bezwijkt onder haar tekorten. Twee mannen zullen 
nering drijven, de één een kind Gods, op wien niets is aan te 
merken, de ander een kind der wereld van wien allerlei kwaad gerucht 
uitgaat, en toch die kleine, vrome man staat op het punt van bankroet 
te gaan, en die concurrent legt elk jaar op. Bij hem komt alles 
koopen. En toch is het God immers, die ook de klanten naar eiken 
winkel stuurt; en ook in handel en nering geschiedt er niets bij 
geval. 

Ge zult twee kinderen hebben, het ééne een zoon der smarte, die 
de hoop van uw ouderhart teleurstelde, waar niets uit wordt, en die 
u verdriet doet, en naast hem had God u een anderen zoon geseven, 
die de lust uwer ziele was, omdat hij God vreesde en vooruitkwam 
met heilige energie. En zie. God zal u dien afgewenden jongen laten, 
en dien andere, waar uw ziele aan hing, zal God van u nemen, en 
hem afsnijden in het opbloeien zijner jaren. Leidde dit nu nog tot 
de bekeering van dien afgedoolde, gij zoudt het verstaan. Maar ook 
daar merkt gij niets van. Uw verdriet blijft, en de lust uws levens is-
van u genomen. 

En dat doet God. 
Het is niet een ziekte, die hem u tegen Gods wil ontrukt. Geen 

ding toch geschiedt er ooit gewisser, dan het hoog bevel van 's Heeren 
Woord. En bovendien, uit Job's geschiedenis merkt ge het wel, hoe 
God zelf het was, die het toeliet en het wilde, dat al deze bange 
dingen over zijn knecht Job komen zouden. 

En denk nu niet, dat ge door op anderen te zien, getroost zoudt 
worden. 

Integendeel, hoe meer uw hart naar buiten treedt, en meê gaat 
leven met anderen, en uit zijn zelfzucht uitkomt, hoe sterker van 
allen kant dat stuitend raadsel van Gods albestier op u aandringt. 

Liefde vermeerdert smart, en hoe meer ge als kind van God deel­
nemend ingaat in het leven van anderen, en den gang van het leven 
om u heen bespiedt, hoe pijnlijker ge wordt aangedaan. 

o. Het is zoo spoedig gezegd, dat er in Gods voorzienigheid voor­
ziening voor aller nood is. 

Maar wie verdeelt dan het goed der aarde? Doet de Heere het 
niet? En is het dan niet pijnlijk voor uw menschelijk besef, te-



7 6  

•weten, hoe er zoo menige arme weduwe is, die er bleek en mager 
uitziet, omdat ze met al haar tobben nog niet genoeg voor haar 
leeftocht kan vinden, terwijl er toch zoo menig rijkaard is, die schatten 
•gelds, waar hij niets voor deed, en die hij eenvoudig erfde, verkwist 
in overdaad? 

Als er een pestilentie door het land waart, en ge ziet een eenigen 
zoon, die de steun van zijn arme moeder was, wegrapen, terwijl op 
de gracht achter haar huis een nieteling, die God noch mensch ont­
ziet, gespaard blijft, beeft er dan niet iets in uw hart? 

Immers ge zoudt zeggen, het lag zoo voor de hand, dat God zulk 
een pestilentie gebruikte om tal van onnutte, slechte menschen op te 
ruimen van den aardbodem. En zie, die laat Hij staan, en wie bijna 
onmisbaar was, neemt Hij weg. 

En wat nog sterker spreekt, omdat het zoo uitsluitend in Gods 
macht staat. Hij zal aan het ongeloof allerlei mannen van machtig 
talent en aangeboren genie schenken, en daarentegen zullen de Christe­
nen ia alle landen moeten tobben met middelmatigheden, waar geen 
kracht in schuilt. 

Zelfs in de dierenwereld stuit ge op dezelfde raadselen. 
Een hert is een edel dier, en het zal weiden met zijn jongen, dat 

er, zie, een tijger uit het bosch schiet en het bespringt, en het moordt 
onder het angstgegil zijner jongen. 

Zeg dus nooit, dat Gods doen zich vanzelf voor u rechtvaardigt, als 
al wijs en algoed. 

Dat kan zeggen wie niet nadenkt, die niet let op wat er om hem 
geschiedt, en die aan de contrasten van het leven reeds zoo gewoon 
is, dat ze hem niet meer aangrijpen. 

Maar als ge nog frisch en jong in uw hart zijt gebleven, en de 
liefde dringt u, en wat ge om n ziet gebeuren grijpt u aan, laat 
u geen rust en dwingt u tot nadenken, neen, zeg dan nooit, dat 
de algemeene gang des levens u Gods wijsheid en Gods liefde leert. 

Veeleer is het, of er een dwarsdrij vende macht door heel ons leven 
trekt, en alsof God het opzettelijk anders doet, dan wij, naar ons 
eerlijkst gevoelen, zouden meenen dat het had moeten gebeuren, 
opdat we tegen wat we zien in, enkel door het geloof ons aan Goi 
zouden vastklemmen, en, tegen alle ervaring van ons leven, belijden 
zouden, dat God aan allen goed is. 

En zoo nu mag het zeker niet uitgedrukt. Yan het waarom weten 
we letterlijk niets. Maar wel staat vast, dat wie meeleeft en om ziah 
ziet, alleen en enkel door zijn geloof aan de wijsheid en goedheid 
•Gods kan vasthouden. 

Zooals de Psalmist het uitspreekt: „De Heere is aan allen goed 
•en zijne barmhartigheden zijn over alle zijne werken"; neen, dat 



7 7  

zien we niet, en dat getuigt het leven niet. Dat kan u alleen getuigd 
worden door den Heiligen Geest in uw binnenste. 

Maar zoo neemt ge dan ook eerst het eenig ware standpunt in, en 
bezit ge een getuigenis omtrent uw God, dat door nood noch dood 
uit uw hart kan worden uitgescheurd. 

Dan is uw geloof aan Gods goedheid een verovering, die ge met 
geestelijke kracht gewonnen hebt op de verpletterende tegenspraak van 
de werkelijkheid om u heen. 

Dan is het liedeke, dat God wijs en goed is, u niet meer een 
kinderlesje, dat ge anderen hebt nagezongen, maar wordt het u een 
levenspsalm, opgeweld uit de inspraak uwer ziel. En al gaat ge dan 
door vuur, en al dreigen dan de stroomen der bitterste werkelijkheid 
u te verzwelgen, dan triomfeert ge toch, en zingt van de goedheid 
Gods in het aangezicht van smart en zielsverdriet, van nood en lijden, 
van dood en graf. 

En dan poogt ge dat niet uit te leggen, wat u toch niet gelukt, 
en dan redeneert ge daar niet over, als om uw belijdenis van Gods 
goedheid aan de spinrag van uw redeneering op te hangen, maar dan 
hebt ge den hoogen moed, om het bittere van den nood koelbloedig 
onder de oogen te zien, en den beker van uw lijden tot op de hett'e 
uit te drinken; en dan verzwijgt ge het niet, dat ge God niet begrijpt, 
dat ge van zijn liefde het tegendeel, van zijn wijsheid eer het omye-
keerde ziet; maar toch houdt ge onwrikbaar vast aan wat uw geloof 
in u getuigt, en ge blijft met den psalmist jubelen: „De Heere is-
aan allen goed, yoed ook aan mij." 

XX. 

Sij hieldt mijn oogen wakende. 

SLAPELOOZE NACHTEN. 

Gij hieldt mijne oogen wakende; ik was 
verslagen, en sprak niet. Ps. 77 : 5. 

Niets is ongelijker verdeeld dan de mate van zorge, die door Gods-
bestel op den eenen en den anderen mensch is gelegd. 

Duizenden bij duizenden kennen eenvoudig geen zorgen. Ze leven 



7 8  

tot aan huu dood toe als kinderen voort. Met hun vaste dagtaak ligt 
hun morgenbrood bij het ontwaken gereed. Pat werk werken ze; dat 
brood eten ze; en als weer de nacht zijn vale schaduwen spreidt, 
leggen ze zich neer, en slapen in. 

Maar zoo is het op verre na niet met allen. 
Er zijn er ook in hooger en in lager kringen, wier hart dag in 

dag uit door veelomvattende verantwoordelijkheid, door bange onze­
kerheden van allerlei aard, door overmaat van arbeid, of ook door 
kommer gedrukt wordt. 

Wat menigeen hierbij zichzelven oplegt, rekenen we nu niet meê. 
Ingebeelde nood en angst komt ons niet van God toe, maar is vrucht 
van ons klein geloof. En wie eiken morgen en eiken avond den ge­
loofsmoed grijpt om te luisteren naar Jezus' woord, dat we niet be­
zorgd zullen zijn voor den dag van morgen, zal door gestadige geloofs-
oefening spoedig genoeg van deze onnoodige zorge verlost zijn. Die 
ingebeelde zorge hoort bij de Heidenen, niet bij Gods kinderen thuis. 
En wie een discipel van Jezus durft zijn, wordt ook van die inge­
beelde zorge door den Zoon waarlijk vrijgemaakt. 

De zelfmoord, die zoo dikwijls de helsche diepte bleek, waarin dia 
ingebeelde zorge haar slachtoifer ten leste doet neerstorten, is dan ook 
voor den man des geloofs volkomen afgesneden. 

De zorge, die God ons oplegt, verlokt nooit tot deze vreeselijke. 
zonde. Zelfmoord is altoos vrucht van eigen. God onteerend ongeloof. 

Al die zorge, die de mensch zichzelven geheel noodeloos op de 
schouders legt, laten we dus hier geheel rusten. We spreken alleen 
van de zorge, die God een mensch oplegt; en al bezit het geloof nu 
altoos veerkracht genoeg en te over, om in onze worsteling met die 
zorgen staande te blijven, toch zijn ook die zorgen soms ontzettend 
bang en zwaar. 

Vooral 's nachts komt dat uit. 
Dan slaapt een ieder; maar de man, wiens hart door bange zorge 

gekrenkt wordt, niet. 
Hij kan niet slapen. Zijn hoofd is te vol van allerlei elkaar krui­

sende, elkaar verdringende en elkaar najagende gedachten. Zijn ziel 
is onrustig in hem. Zijn bloed is en blijft in te sterke gisting. Zijn 
hart klopt, dat hij het geluid er van met zijn eigen oor opvangt. En 
zoo blijft hij in spanning, om, waar hij ook even insluimerde, toch 
aanstonds weer wakker te worden, na in die korte sluimering nog 
door vlijmende droombeelden te zijn verschrikt. 

Er is voor hem geen verkwikking; eer verergering van onrust. 
Want de nacht benauwt het zenuwleven, en de tergende worsteling 
der slapeloosheid sloopt de kracht, inplaats van die te herstellen. 

En nu kan dat verschillend zijn. Bij den één kan het een enkele 



7 9  

slapelooze nacht zijn, uit onrust over een bange beslissing;, op den 
dag van morgen komende, of een spannende taak, die op dien dag 
moet volbracht worden. Dan slaapt men ganschelijk niet. Of ook het 
kan zijn, dat gestadige zorge en overprikkeling van hoofd en hart die 
plage der slapeloosheid tot een bestendige kwaal heeft gemaakt, dat 
men ten slotte dan wel inslaapt, maar toch eiken nacht bij het naar 
bed gaan weer dezelfde bange uren doorworstelt. Ze kan, wat men 
noemt acuut, maar ze kan ook chronisch wezen. Toch altoos in haar 
oorsprong cn haar wezen één. Wrange vrucht van een overspannen, 
boven de mate onzer krachten uitgaand leven. 

In dagen van ziekte draagt de slapeloosheid een geheel ander karak­
ter. Dan kan ze ook bij een kind voorkomen, dat anders, onbezorgd 
als het leeft, reeds slaapt eer het nog het kussen voelde. 

Dan komt deze plage niet uit de ziel, maar uit het lichaam. De 
werking is wel dezelfde, maar omgekeerd in richting. Zelfs kan de 
kranke zoover heen zijn, dat hij om niets meer denkt, voor alles 
onverschillig wordt, voor niets meer zorge heeft, en dat hij toch niet 
tot slapen kan komen. 

Als hij maar insliep, was hij gered. 
Maar die reddende slaap toeft; en het slaapmiddel moge verdooven, 

maar geeft den wezenlijken, gezonden, natuurlijken slaap niet. 
Dat komt, omdat heel het lichaam ontsteld is; omdat het bloed 

brandt van koortshitte; omdat de zenuwen valsch geprikkeld worden; 
en omdat de hersenen aldoor, soms tot ijlens toe, bezig zijn. 

Maar hoe verschillend ook de oorzaak zij, de uitwerking blijft één. 
Beiden, èn hij, wien het uit de ziel, èn hij, wien het uit het 
lichaam komt, missen dat wondere krachtsherstel, dat door God 
Almachtig voor zijn menschenkinderen in het mysterie van den slaap 
besteld is. 

De slaap is een uitvinding Gods. Hij is zijn maaksel. Hij heeft hem 
uitgedacht en gewrocht. En al gelukte het nog nooit, en zal het ook 
nooit gelukken, om in het wezen van den slaap in te dringen, toeh 
dankt elk kind van God, als hij verfriseht ontwaken mag, zijn Vader 
die in de hemelen is; want uit die hemelen, en door dien Vader, 
werd de slaap in hem gewrocht. 

Maar, als God dan den slaap geeft, vanwaar dan die bange slape­
loosheden ? 

En op die vraag vindt ge alleen weer in de Schrift het antwoord, 
als Asaph u uit diepe zielsovertuiging toeroept: God hield mijne oogen 
wakende. Of liever, want dat is nog niet genoeg gezegd, Asaph roept 



8 0  

het u niet toe, maar roept het tot God zeiven, en betuigt het den 
Heere zijnen Bonds-God; „Gij hieldt mijne oogen wakende." 

Wat ligt er nu in zoo één enkele betuiging niet een schat van 
godsvrucht. 

Yan God de slaap; maar ook van God de slapeloosheid. jSleen, 
sterker nog, toen Asaph slapeloos op zijn legerstede neerlag, wist hij, 
dat het God was, die van oogenblik tot oogenblik zijn oogen wakende 
hield. 

Het was niet, dat God hem den slaap wel gunde, doch dat een 
andere oorzaak den slaap van zijn oogleden weerde. 

Neen, neen. God zelf deed het. 
Het was Gods eigen wil, dat hij niet sliep. 
En het was zijn God, die als met ongeziene vingeren, zijn oogleden 

openhield, als hij ze wilde dichtdoen om in te sluimeren. 
Zie, dat is nu godsvrucht, dat is nu geloof. 
Als ge daar hulpeloos neerligt en u rusteloos omwentelt op uw 

leger, niet maar nu en dan een kreet te slaken: „o. God, geef mij 
den slaap toch;" maar te weten, te gelooven en aan God zelf te be­
tuigen, dat ge ook in die bange slapeloosheid van oogenblik tot 
oogenblik door uw God bewerkt wordt, en dat u niets overkomt, 
dan wat Hij u aandoet. 

En gevoelt ge nu niet, hoe zulk geloof medicijn tevens is? 
Of zou er dan van zoo ongeschokt zelfvertrouwen op de tegen­

woordigheid des Heeren HEEREN, ook in het donker van den nacht, 
ook als niemand van uw lijden weet, geen kalmte aanbrengende wer­
king ook op uw zenuwgestel, ook op uw zielsleven uitgaan? 

Om eindelijk dan toch in te slapen, gaf men wel eens den raad, 
om zijn gedachten door stijve wilskracht op één punt te richten. 
Welnu, laat dat ééne punt dan uw God zijn. 

Zoolang ge met uw zorgen en uw onrust alleen blijft, rijzen die 
zorgen zoo bergen hoog orn u op, en omringen en ommuren u van 
alle zijden. Maar als uw God bij u is, en gij nabij uw God moogt 
zijn, dan wordt Hij alleen groot, en dalen, bij zijn majesteit bezien, 
uw zorgen tot zooveel kleiner afmetingen. 

Spant u een harde dagtaak, die u wacht, welnu, diezelfde God, 
die nu uw oogen wakende houdt, zal ook, als die dagtaak komt, oij 
u zijn, en in den nacht zal Hij u geleerd hebben, om ook bij die 
dagtaak alleen op Hem te vertrouwen. 

Het gaat ook in de bange nachten niet buiten uw God om. Al 
sliept ge, toch zou het niet die slaap, maar uw God zijn, die u ver­
kwikt, evengoed als niet uw brood, maar uw God u in het leven 
behoudt. 

Al zoudt gij dus zeggen; „Gaf God nu aan mijn zieke kind maar 



8 1  

één nacht slaap, dan was hij gered", toch weet uw hemelsche Vader 
wat Hij doet, als Hij de oogen van uw kind wakende houdt. 

Mag het, dan door slaap, maar moet het, dan zonder slaap, zal 
God uw kind in zijn almachtige hand vasthouden. 

XXI. 

2)e geest eens mans zal zijne krankheid ondersteunen. 

GEESTKRACHT. 

De geest eens mans zal zijne krankheid 
ondersteunen; maar eenen verslagenen geest, 
wie zal dien opheffen? 

Spreuken 18 : 14. 

Van Prins von Bismarck wordt verhaald, dat hij genoegzaam taaie 
wilskracht bezat, om een opkomende vlaag van woedende kiespijn 
volstrekt te bedwingen. Hij kou dit niet altijd; maar wel bezat hij 
dat vermogen in gewichtige levensoogenblikken, als de kiespijn hem 
zou belet hebben, zijn gewichtige taak met ernst en bezonnenheid te 
vervullen. Zoo drong dus de ernst van zijn plichtsbesef zijn geest, 
en zijn geest werkte derwijs krachtig op zijn zenuwen in, dat hij 
hierdoor dezelfde uitwerking teweegbracht als anders chloroform 
of cocaïne doet. De kiem van de pijn zat er wel, maar hij drong 
de uitstraling van die pijn door wilskracht in zijn zenuwen terug. 

Dit nu is het wat de Spreukendichter in algemeenen zin aldus 
uitspreekt: De geest eens mans zal zijne krankheid ondersteunen. 

Ook als ge op het ziekbed nederligt, zijt en blijft ge, tot aan uw 
dood toe, een tweeledig wezen. Van den één en kant bestaat ge in uw 
ziel, en van den anderen kant bestaat ge in uw lichaam. 

En nu gaat de worsteling maar om te weten wie het wiuneu zal 
de macht van uw ziel of de macht van uw lichaam. , 

En overhaast u nu niet, spreek uzelven niet voorbij, en zeg niet te 
spoedig, dat natuurlijk de ziel het moet winnen, want dit is lang 
niet altoos waar. De nooden en behoeften van het lichaam kunnen 
zoo dwingend zijn, dat de ziel wel moet wijken. De uitputting kan 
zóó ver gaan, dat de geest alle macht over het lichaam verliest. 
Eu komt het aan het sterven toe, dan mag de ziel zelfs de macht 
over het lichaam niet willen behouden. Dan moet het er aan. 

Met eenzijdig spiritualisme, met gespannen overgeestelijkheid vordert 

6 



8 2  

ge hier dus niets. Gods ordinantiën moeten op elk terreiii van 
het leven, en zoo ook bij de verhouding tusschen ziel en lichaam, 
geëerbiedigd. 

De worsteling van uw geest in u mag dus nooit ten doel hebben, 
om uw lichaam opzettelijk te krenken en het de zorge te onthouden, 
die naar Gods ordinantie aan uw lichaam toekomt, maar moet eeniglijk 
hierop gericht zijn, om te beletten, dat niet de invloeden van uw 
lichaam, ook en met name in krankheid, uw geest in u uit zijn stand 
rukken. 

Denk nu over die worsteling niet te licht. 
Pijn kan een overweldigende macht worden, een uitterende zwak­

heid, vooral zoo ze het zenuwleven sterk aangrijpt, en ondermijnt de 
geestkracht. 

Vooral in onze eeuw zijn onze zenuwen van al treuriger conditie 
geworden. Ze hebben zoo nooit rust. Ze worden door het drukke, 
woelige leven zoo eindeloos in spanning gehouden, dat ze telkens 
overspannen worden en dan slap inzinken. Soms zóó slap, dat ze door 
geen prikkel meer te spannen zijn. 

Onze artsen noemen dat depressie van zenuwen. Een bang woord, 
waar soms een nameloos lijden achter schuilt. 

En dit verslappen van het zenuwleven is nu daarom zoo bedenkelijk, 
omdat de geest in u alleen door die zenuwen op uw lichaam kan 
werken. Immers uw zenuwen zijn, om het zoo uit te drukken, het 
handvatsel waarmee uw ziel uw lichaam aangrijpt. Alleen door uiv 
zenuwen kan uw ziel bij uw lichaam bij. 

Het zijn diezelfde zenuwen, waardoor uw lichaam uw ziel poogt 
ten onder te houden, en waardoor uw ziel op uw lichaam moet 
indringen. 

Sparing van uw zenuwleven is dus metterdaad een eisch van gods­
vrucht, omdat ge alleen daardoor aan uw geest de mogelijkheid schenkt, 
om over uw lichaam te heerschen. 

En toch, denk niet dat in die zenuwen de eigenlijke veer van uw 
kracht schuilt. 

We zien ze niet voorbij; we rekenen er wel terdege mede; immers 
God zelf heeft ze als de geleiddraden tusschen uw ziel en uw lichaam 
gespannen; maar toch de kracht moet uit uw geest komen. 

Als ge uw paard met twee versche zeelen voor den zwaargeladen 
wagen hebt gespannen, doen die zeelen uitnemenden dienst; maar 
toch die zeelen helpen niets, als het paard niet trekt, of niet sterk 
genoeg is, om, wat de karrelieden noemen, „aan te zetten." Onder 
dat „aanzetten" verstaan ze dan die eerste bovenmatige inspanning 
om de wielen aan het rollen te krijgen. Is dat maar eerst gelukt, dan 
gaat het verder gemakkelijker. Maar dat eerste „aanzetten" kost soms 



83 

ongelooflijke kniehtsinspimning. En daar herkent ge nu de deugdelijk­
heid van het paard aan. Is het een paard waar bloed in zit, dan 
hoeft ge niets te doen; dan wringt het en rekt en spant het zich 
vanzelf, tot er schot in den wagen komt. Maar is het paard een 
kavalje, dan blijft het stom staan, en moet ge met zweepslag en geschreeuw 
en geduw er gang in pogen te brengen. 

En zoo is het nu met uzelven ook. 
Uw zenuwen zijn de zeelen aan den wagen; maar die zeelen zijn 

tot niets nut, zoo de geest in u, die op die zenuwen werken moet, 
slap en ingezonken is. 

Is er in uw geest kracht, kracht van zelfbesef, kracht van wil, 
kracht van actie, dan zal uw sterke geest zelfs met verslapte 
zenuwen wonderen doen. Maar is uw geest mat, dof en zonder 
veerkracht, dan ligt ge eigenlijk als een smadelijk wezen op uw ziekbed 
neer, wat men soms wel uitdrukt door te zeggen: „Hij lag er als 
een meelzak." 

En metterdaad ge merkt dat aan den kranke terstond; ten minste 
als ge eenige kennis van het ziekbed opdeedt, doordien ge veel 
kranken zaagt nederliggen. 

Natuurlijk spreken we hier nu niet van kleine erupties, of plotselijke 
aandoeningen, die weinig pijn veroorzaken en het gestel niet aan­
grijpen. Dat is eigenlijk geen ziekbed. 

Neen, onder ziekbed verstaan we hier dien bangen toestand, als 
er werkelijk geleden wordt, als de kranke uitgeput raakt; als er 
gevaar om uw sponde sluipt; en het er nu juist op aankomt, om 
met den geest die in u is tegen uw krankheid in te worstelen. 

Als er een paniek ontstaat, ziet men altoos drieërlei soort men-
sclien. Menschen, die verbluft en versteend staan, en zich willoos 
laten verongelukken. Andere menschen, die met tegenwoordigheid van 
geest op zulk een oogenblik wonderen doen. En tusschen die beiden 
in, die gewone menschen, die geen wonderen doen, maar zich althans 
redden laten, en voor een deel er toe medewerken. 

En juist dezelfde drie soorten van menschen vindt ge op het ziek­
bed, zoodra het geval ernstig wordt. 

Aan den éénen kant lijders en lijderessen, die terstond de vlerken 
laten hangen en den kop in de veeren steken, en met wie dan 
letterlijk niets is aan te vangen. Daartegenover enkele nobele lijders, 
die met wondere zelfbeheersching zichzelven meester blijven, en den 
moed niet uit hun oog laten wijken. En daar tusschen in de gewone 
zieken, die niet veel meê- en niet veel tegenwerken. 

En het is nu ziende op deze toestanden, dat de Spreukendichter 
zegt: „De geest eens mans ondersteunt zijne krankheid", en er zoo 



8 4  

weemoedig' bijvoegt, „maar een verslagene van geest, wie zal dien 
opheffen?" 

D. w. z. als ge op bet ziekbed een ingezonken geest in den lijder 
vindt, valt er zoo niets met hem te beginnen. 

Dit nu is, gelijk vanzelf spreekt, geheel in het natuurlijke gespro­
ken. Gesproken zooals het voorkomt bij onbekeerde, en zooals het 
voorkomt bij bekeerde mensehen. 

Toch is bij beiden de zondige en de edele aandrift zeer ver­
schillend. 

Een kind van God, dat goed staat, weet dat het zesde gebod hem 
verbiedt zijn leven in gevaar te brengen, en hem dus gebiedt al te 
doen wat zijn leven ondersteunen kan. Ook weet hij, dat, hoe mach­
teloos en niets zijn geest ook in zichzelven zij, de genade een mysterieus© 
macht is, waardoor het geloof alle dingen vermag; alsook dat de 
kracht des Heeren juist in zulke zwakheden volbracht wordt. 

Hij kent dus het gebod. Hij kent zijn eigen machteloosheid. Maar 
hij kent ook de Bron, waaruit de kracht vloeit. En nu komen de 
geloofswerkingen, en door die geloofsuerkingen triomfeert hij. 

Altoos meer dan overwinnaar door Hem die ons heeft liefgehad. 
Maar ook een bekeerd mensch kan ingezonken zijn. Dat het geloof 

niet werkt. Dat de Bron van kracht hem niet voor het zielsoog 
schittert. En dan is hij er zeer erg aan toe, want dan heeft hij niets 
aan het zesde gebod, en hindert hem de kennisse van zijn eigen 
zwakheid. 

Vandaar dan ook dat zoo dikwijls bekeerde mensehen als ellendigen 
op hun ziekbed liggen, en door de kranken der wereld vaak beschaamd 
worden. 

In gast- of ziekenhuizen is dit niet zoo sterk. 
Als een kind van God in zoo vreemde omgeving is, en begrijpt 

dat men op hem let, en nu weet, dat er de eere van zijn Heiland 
aan hangt, dan is die hoogere prikkel meestal sterk genoeg, om hem 
uit zijn slapheid op te heffen. 

Maar als men alleen ligt, alleen met zijn huisgenooten is, en dus 
voor niemand zich heeft te schamen, o, dan kan deze gelooffooze 
inzinking soms zoo stuitend en ergerend zijn, dat alle verheerlijking 
van Gods Naam van zulk een ziekbed weg is. 

En toch ligt het ook hier meestal uitsluitend aan wat bij het paard 
voor de volgeladen kar het „aanzetten" heet. 

Die eerste penjiny om uit zijn slapheid en inzinking zich op te 
heffen, is dan metterdaad uiterst moeilijk en vereischt een ongelooflijke 



8 5  

krachtsinspanning, en als de geest in ons niet van edeler natuur is, 
krijgt men dien eersten zet niet gedaan. 

Maar is u die eerste zet gelukt, en hebt ge door het geloof dat 
eerste aanzetten in uw geest teweeggebracht, zoodat ge van onder uw 
ziekte opkomt, en nu weer met uw geest over uw ziekte heerscht, o, 
dan gaat het reeds den avond van dien dag en den morgen die daarna 
komt zooveel lichter. 

En dan is de vrucht zoo heerlijk. 
Want immers dan gevoelt ge uzelven tienmaal vrijer en gelukkiger. 

Ge vermeerdert de kans op beterschap. Ge lijdt minder. Uw innerlijk 
leven herneemt zijn werkzaamheid. Ge doet goed aan heel uw omge­
ving. En bovenal ge ligt niet meer in uw schuld neder, maar ver­
heerlijkt op uwe wijze den Heere uw God. 

W i l .  

Moeilijke vertroosters. 

MOEILIJKE VERTROOSTERS. 

Ik heb vele dergelijke dingen gehoord; gij 
allen zijt moeilijke vertroosters. Job 16 : 2. 

Elifaz, Eildad en Zofar waren hoogwijze mannen voor hun tijd, en 
ze konden prachtig over het geloot' redeneeren; maar God de Heere 
heeft ze, toen ze uitgesproken hadden, met één woord van zijn lippen 
vernietigd, en hun voor straf opgelegd, dat ze aan dienzelfden Job, 
voor wien ze zoo onbarmhartig vroom geredeneerd hadden, moesten 
gaan vragen, of hij eens voor hen wilde bidden. 

o, Hoe moet het, als met het lemmet van een scherp mes door 
hun hooghartige ziel hebben gesneden, toen de Heere het hun aanzei: 
„Laat Juh voor u bidden, dan zal Ik zijn aangezicht aannemen, 
opdat ik ulieden niet due naar uw dwaasheid." 

Dat was het. Die hoogwijze Elifaz, met zijn vriend Bildad en zijn 
vriend Zofar, kon redeneeren, dat men er koud van wierd, maar de 
man kon niet hidden. 

En dat kon Job. 
Niet alsof ook Job niet in zijn doodsangst zondige klanken over 

zijn lippen had laten glijden. Maar het was Job bij zijn stamelen toch 
om zijn God te doen geweest. Job wist dat hij geen schelmstuk be-



8 6  

gaan had. Hij verstond nog het mysterie van het lijden van den 
rechtvaardige niet. Zoo scheen God hem dan onrechtvaardig gestraft 
te hebben. En dat hm Job niet zetten. Zijn God was rechtvaardig, 
dat stond bij hem vast. Maar waarom lei God hem dit raadsel dan 
niet uit? Daar was al zijn worstelen om. Job stond in opstand met 
heel zijn ziel, maar het was Job ten minste om den levenden God te 
doen. 

En dat was nu juist het verschil met zijn redeneerende vrienden. 
Die kenden hun lesje prompt van buiten. Lijden was straf. Job was 
in hitter lijden; dus onderging Job een harde straf. Straf was even­
redig aan iemands zonde. Zoo moest dus Job, die exemplair gestraft 
wierd, ook exemplair gezondigd hebben. En dat rekenden ze Job, 
die van weedom des harten verging, nu op hun vingers voor. 

o, Die koude, dorre redeneerders! 
En dat noemde zich dan nog vrienden ! 
En dat moest dan heeten, dat ze gekomen waren om hem te ver­

troosten ! 
Ze legden Job op de pijnbank. 

Was nu Job een benepen, laffe ziel geweest, dan zou hij zich dit 
hebben laten aanleunen. 

Maar zoo was Job niet. 
Job vond in zijn hart den onverwinlijken moed, om tegen dat 

dorre, holle geredekavel met al den ernst van zijn God zoekend hart 
in te gaan. Hij weerstond ze. Krimpende van pijn zette hij ze op 
hun plaats. Het rag van huu redeneering scheurde hij met het op­
lichten van zijn vinger. En als dat vertroosten moest heeten, nu, dan 
zei hij het hun aan, „dat ze moeilijke vertroosters waren." 

Meer nog, hij zei er bij, dat als zij op den aschhoop zaten en hij. 
Job, ware gekomen om hen te vertroosten, dat hij het dan heel anders 
zou hebben aangelegd. „Ik," zoo zegt hij, „zou geen woorden tegen 
u samenhoopen; neen, ik zou met mijn hoofd niet over u schudden; 
maar ik zou u versterken met mijn woord." 

En legt nu Job, met dat zeggen, den vinger niet juist op de wonde 
van deze wreede manier van vertroosten? 

Woorden ophoopen, ja, dat konden deze troosters zonder hart. Zich 
aan Jobs smart vergapen. Hun woordenrijkheid aan Job luchten. Hem 
laten hooren, hoe vroom ze spreken konden, en wat prachtige phrases 
ze aan elkander konden lijmen, en onder dat alles zich in hooghei:! 
des harten boven den arme verheffen! 

En die Bildads en Zofars leven nog. 
Als uw hart verscheurd ligt en uw ziel bloedt, dan komen ze bij 

n binnen met een deftig gelaat, en houden u een ellenlange toespraak, 
die uit gemeenplaatsen en teksten en vrome phrasen aan elkander is 



8 7  

(jcregeTi. En die moet gij dan aanhooren, tot uw keel zich toenijpt, 
en ge hunkert naar het oogenblik, dat ze toch maar ophouden met 
hnn gepraat. En het eind is, dat ze inplaats van u getroost te heb­
ben, u nog een pijnlijk oogenblik te meer in uw smart en rouw 
deden doorleven. 

Och, die zóó troosten zijn nooit bij den goddelijken Vertrooster in 
de leer geweest. 

Zij kennen den Christus Consolator niet. Ze verstaan niet dat aan­
grijpende weenen van Jezus over Jeruzalem. Ze lezen er overheen, 
als er staat, hoe Jezus met „innerlijke ontferming bewogen werd", 
en „zeer ontroerd wierd in den geest". En bovenal ze kennen het 
innerlijk werk van den Heiligen Geest niet, dien Trooster van het 
ontrust gemoed. Wat „goddelijk mededoogen" is bleef hun een 
mysterie. 

Ze spreken te veel over het kruis, en hebben te weinig aan den 
voet van het kruis in stille aanbidding neergezeten. Dat Gods Zoon, 
die zelf God is, om ons te troosten, vleesch wierd, om met ons te 
lijden en voor ons te lijden, is nooit door hen verstaan. 

En als er dan bij een arme ziel, die in rouwe en smart gedompeld 
ligt, twee vertroosters binnenkomen, waarvan de één een traan in het 
oog heeft, en stil de hand drukt, maar niets zegt; en de ander houdt 
een prachtige toespraak; dan denken de lieden der uitwendigheid bij 
zichzelven; Och, die eerste, dat was me ook een vertrooster, hij zei 
geen woord; maar die laatste, die deed het prachtig! 

Maar die arme ziel in haar weedom des harten heeft het anders 
ervaren. IHe traan in het oog is haar zoet geweest. Met dien stillen 
handdruk trilde er iets van zalige vertroosting door haar hart. En 
toen die redeneerende mensch begon, gleed er ijs om haar hart, en 
ze was verlicht, toen hij uitscheidde. 

Neen, de vertroosting ligt niet in woorden. 
Woorden kunnen ook troosten. Maar dan moet er heel anders te 

werk gegaan. Dan moet eerst het oog hebben gesproken, en de uit­
drukking van het gelaat en de warme handdruk. En als zoo de ziel 
zich ontsloot en weer adem haalde, dan eerst een zacht, fluisterend 
woord; en als zoo de bedroefde ziel zelve zich uiten gaat, dan ja, 
kan er voort en verder gesproken; niet met een vanbuiten geleerd 
lesje; niet met een redeneering die pasklaar is voor alle bedroefden; 
maar met taal van het hart. 

Al het verschil is maar, of ge liefhcbt, ot wel dat ge een plicht­
pleging komt verrichten. Laat de rouw en smart van zulk een be­
droefde ziel u koud, dan ku)it ge niet troosten; dan zijt ge er on-



maclitig toe. Want troosten is smart verlichten. En g;e kunt geen smart 
verlichten, als ge niet zelf een deel van die smart overneemt. 

Troosten is niet sussen met een praatje, maar zelf lijden met den 
lijdende; bedroefd zijn met den bedroefde; pijn aan uw eigen hart 
voelen met den benauwde van ziel. 

Er is geen vertroosting, waar geen gemeenschap van hart tot hart 
is. Dan kalkt en pleistert en schildert ge met vrome klanken, maar 
ze gaan er niet in. Het hart moet open, om er vertroosting in te 
dragen, en gij sluit het door uw bevrozen woorden toe. 

Liefde is de ziel van alle waarachtige vertroosting. Uzelven verge­
ten. Alleen aan dien bedroefde denken. Ingaan in het leven der 
smarte. Er meê meêleven. Als we zoo zeggen mogen, geleiddraden 
aanbinden, waarlangs de smart en de droefenisse uit die benauwde 
ziel in u overglijdt, en waarlangs omgekeerd uit uw hart de vertroos­
ting overglijdt in zoo bittere bedroefdheid. 

Niet alsof de kracht in veel huilen school. Och, evenals er tweeërlei 
woorden zijn, zoo zijn er ook tweeërlei soort tranen. Er zijn tranen, 
die uit innige deernis geschreid worden, en die zijn karig, maar er 
zijn ook tranen, die van de zenuwen komen, en die zijn hartstochte­
lijk. Nu maken de laatste de zenuwen ook bij den bedroefde aan c'en 
gang; maar die eerste, diep opgewelde tranen spiegelen in hun glans 
iets hemelsch af voor zijn hart. 

l)ua niet veel drukte. Niet veel misbaar. Smart wil in stilte geleden 
zijn. Ze heeft iets heiligs. 

Of om het nog anders te zeggen. Wie komt om te troosten, moet 
eerst de genade hebben afgebeden om te kunnen troosten. Wie alleen 
komt, kan het niet. Alleen wie met zijn God in de tente der smarte 
binnentreedt, verstaat van deze wonderbare vertroosting het mysterie. 
Innerlijke ontferming is nooit uit ons. Ze moet altoos door God den 
Heerc in onze ziel zijn opgewekt. 

Maar dan ook, als die innerlijke deernis, als iets van dit goddelijk 
mededoogen in u wakker wierd, vraag dan nooit vooraf, wat ge zeg­
gen zult. 

Ga er dan heen in deze uwe kracht, en de Heilige Geest zal u in 
die ure geven wat ge spreken zult. 

En kan het, en zijt ge met een bitter bedroefde alleen, en is er in 
bet eind volle ontsluiting van hart tot hart gekomen, kniel dan met 
den bedroefde van hart voor uwen en zijnen God neder. 

Eerst onder het saam bidden tot den God van alle vertroosting, 
druppelt de volle, rijke vertroosting als balsem in de wonde, die bloedt. 



89 

XXIII. 

Een scherpe doorn in het vleesch. 

SATAN IN ONS LIJDEN. 

En opdat ik mij door de uitnemendheid 
der openbaringen niet zou verheffen, zoo is 
mij gegeven een scherpe doorn in het vleesch, 
namelijk een engel des Satans, dat hij mij 
met vuisten slaan zou, opdat ik mij niet zou 
verheffen. 2 Cor. 12 : 7. 

Ondci' welk lijden Paulus gebukt ging, is ons niet overgeleverd, 
en alle gissing daarnaar is slechts een vruchteloos pogen, om den 
prikkel der nieuwsgierigheid te bevredigen. 

Ge doet daarom wel, zoo ge aan dien prikkel niet toegeeft. 
Dat brengt u toch niet verder, en het belet u, de vrucht te pluk­

ken, die de Schrift u in dit kort bericht uit Paulus' leven biedt. 
Genoeg zij het u, dat Paulus leed. 
Terwijl honderden en duizenden vroolijke gasten, aan wier leven, 

naar wij zeggen zouden, niets verloren was, zoo te Corinthe als te 
Athene, huppelden in frissche, onverwelkte kracht, ging de groote 
apostel des Heeren, die geroepen was om het vermoeiendste leven te 
leiden, en de halve toen bekende wereld te omreizen, gebukt onder 
een bang en bitter lijden. 

Niet een lijden van der jeugd aan, maar een krenking van zijn 
lichaamskracht, die hem overkwam, juist toen de Heere hem tot het 
hoogtepunt zijner apostolische bediening had opgevoerd en de geeste­
lijke verrukking het krachtigst over hem geworden was. 

Toen juist werd hij geknakt in zijn kracht; en wierd hij aange­
grepen door een boos en bitter lijden, zoo tergend en vinnig van 
aard, dat hij het niet beter wist weer te geven, dan door te zeggen, 
dat het hem temoede was, alsof een booze demon hem aanviel en 
hem met vuisten sloeg. 

En toen had Paulus dat lijden wel afgebeden; maar de Heere had 
het niet weggenomen. 

Wel zou hij overvloedige genade ontvangen, om het godvruchtig te 
dragen; maar die genade moest hem dan ook genoeg zijn. 

Juist om de kracht dier genade te openbaren, moest Paulus met 
dat lijden gekweld worden. 

Voor hemzelven, opdat hij te dieper met zijn ziel in liet zoet der 
genade zou indringen. 



9 0  

Voor de kerken vun toen, opdat ze te hooger den goddelijken oor­
sprong van een zoo krachtig apostolaat in een lichamelijk zoo geknakt 
apostel bewonderen zouden. 

En niet minder voor de geloovigen aller eeuwen, opdat ook zij, 
als God ze in het lichaam aangreep, het doel van dat lijden verstaan 
zouden, en bij de verhooring hunner gebeden niet zouden ont­
zinken aan hun geloof. 

Want Taulus staat in dat pijnlijke en beknellende lichaamslijden 
niet alleen. 

Zulk lijden heeft eeuw na eeuw tal van geloovigen gekweld. En 
ook nu nog vindt ge er in elke stad en in elk dorp, die, dit angstig 
woord van Paxilus lezende, terstond aan een doorn in hun eigen 
vleesch denken, en aan wier lippen de klacht ontglipt; „Zoo overkwam 
het ook mij." 

Zulk lijden neemt allerlei vormen aan. 
Het is nu eens doofheid in het oor of zwakheid in het gezicht. 

Dan een zwakte op de borst of belemmering in de ademhaling. Dan 
weer een pijnlijke krankheid, voortdurende hoofdpijn, aangezichtsp jn, 
of stramheid in de leden. Of ook zijn het de gevolgen van een val, 
van een pijnlijke operatie, of de nawerking van een ziekte. Altemaal 
wisselende vormen, waarin dit eéne machtige kwaad optreedt, waar­
door we geknakt zijn in onze frissehe kracht; belemmerd in oir^e 
veerkrachtige levensuiting; en waardoor telkens de moed in onzen 
geest wordt gebluscht. 

En voornI waar zulk een lijden een slepend karakter draagt, valt 
het zoo hard te dragen, omdat dan meestal het medelijden van wie 
om ons zijn verflauwt, en ten leste soms geheel uitsterft. 

o. Als ge plotseling door een snelwerkende ziekte wordt aangegre­
pen, of er overkomt u een ongeluk, dan vloeit de deernis van het 
menschelijk mededoogen u van alle zijden toe; dan beijvert zich een 
ieder om u te helpen; en is de vertroosting der liefde zoo groot en 
zoo zoet. 

Maar als dit dagen en weken zoo toeging, en het lijden houdt aan, 
dan went onze omgeving zich aan onzen deerniswaardigen toestand. 
Men wordt aan het gezicht van ons lijden gewoon. Wat zal men er 
nog veel over spreken? Zoo is het nu eenmaal. Zoo is ons lot ge­
worden. Eu op het laatst weet men niet beter, of zoo en niet anders 
is onze blijvende toestand. 

Maar de lijder zelf went er niet aan. Voor hem is allen morgen 
de kwelling nieuw, en eiken avond stort hij zijn klachte weer voor 
zijn God uit. 

Onuitroeibaar blijft het besef, dat we niet voor lijden geschapen 



9 1  

zijn, inworstelen tegen de pijn, die hem rusteloos verzelt op zijtt 
levensweg. 

En als hij dan dagelijks zooveel anderen om zich heen ziet, die 
friseh en vroolijk en in het volle genot hunner kracht het rijke leven 
meeleven, wie weert dan de droeve klacht van zijn lippen; „o. Mijn 
God, waarom ben ik niet als zij?" 

Zoo mengt zich Satan dan in al zulk ondraaglijk lijden. 
Hij, de booze demon, die er altoos op uit is, om onzen innerlijken 

vrede te verstoren, port ons aan, om tegen dien doom in het vleesch 
te gaan morren. 

Eerst fluistert hij ons dan in, dat we God zullen bidden, om er 
van verlost te worden. „Indien ge dan een kind Gods zijt, waar is-
dan nu uw Vader in de hemelen, die u helpen zou?" 

Kn dan gaat men bidden. 
Men bidt steeds vuriger; „o, God, Gij kunt mij toch verlossen. Gij 

hebt er zoovelen verlost. Verlos ook mij." 
Maar de verhooring komt niet. 
Het lijden houdt aan. 
Soms neemt het nog toe, insteê dat het minderen zou. 
En dan fluistert Satan u een nieuwe aanvechting in de ziel, en 

vraagt u; „Waar is dan nu uw God?" 
Een bespotting van uw geloot'. Een belaehen van uw gebed. Een 

hoonen van uw God, dien ge liefhadt. 
En komt daar dan bij, dat de pijn te sterker opwoelt en den gedst 

in ons onrustiger maakt, zoodat onze ziel geheel haar evenwicht ver­
liest, dan kan zulk een aanvechting, zonder dat iemand het merkt,, 
zoo demonisch, zoo satanisch worden, dat er lijders en lijderesseu zijn 
geweest, die voor maanden en jaren feitelijk van hun geloof afvielen; 
God zegenden; en zich morrend en wrevelig opsloten in de bitterheid 
van hun eigen hart. 

Maar het kan ook anders zijn; en o zoo vaak is het anders. 
Dau namelijk, als de ziel er in mag komen, dat God de Heere 

zulk lijden van zijn kind ook verordenen kan, om in hem de majesteit 
van zijn genade te rijker en te voller te openbaren. 

Dan is er eerst ook wel gebeden om afwending, en zelden verstomt 
dat gebed geheel. 

Maar toch, de ziel geraakt dan toch eindelijk tot de overtuiging, 
dat God in zulk lijden iets anders met ons voorheeft. 

Dat zulk lijden ons niet bij geval, maar van Hem toekwam, en; 
dat Hij ons uitverkoor om dit lijden te dragen, opdat juist in dit 



9 2  

ons lijden openbaar zou worden, wat heilig zielsmedieijn de genade 
is, zelfs bij het langdurigst en smartelijkst lijden. 

En ging daar het oog maar voor open, o, dan brengt elke dag 
ervaring van nieuwe genade; tot eindelijk de willig gemaakte geest 
in ons met de genade meè gaat werken, om over dit lijden te triom­
feeren en het den Satan cn der wereld te toonen, dat de vreugde die 
Gods kind geniet, te rijk en te overvloedig is, om zelfs door het 
bangste lijden overstemd te worden. 

lïn zoo zijn er dan soms lijders en lijderessen gezien, die zoo heer­
lijk dour genade en in genade bij hun bitter lijden geoefend werden, 
dat het op het laatst scheen, alsof ze voor het leed ongevoelig waren 
geworden, ja, er lust in hadden, om met eeu hemelsehen lach op het 
aangezicht hun lijden te tarten. 

Toch krenkt het de Christelijke liefde, als wie in de omgeving van 
zulk een lijder leeft, van dien hoogen genadestaat misbruik maakt, 
en, om zijn jubelen temidden zijner smart, den plicht des mededoo-
gens verzaakt. 

Wie liefheeft lijdt vanzelf mede, en wie lijden kan aanzien, zonder 
die deernis in zijn hart te gevoelen, heeft de liefde in zich gebluscht. 

En dat mag in geen gezin, waar de Naam van Jezus wordt aan­
geroepen, omdat het tegen het kruis ingaat. 

Hij heeft onze krankheden gedragen, en het kruis van Golgorha 
blijft het heilig symbool, dat ons gedurig oproept om te weenen met 
de weenenden, en door een overnemen van een deel van hun letd, 
het kruis dat ze torsen, te verlichten. 

Dat moet om hm, omdat we als priesters en priesteressen Gods 
hun iets van de liefde Gods hebben te bedienen. 

Dit moet om oiiszelroi, omdat alleen de verstokte egoïst ziju eigen 
geluk opeet, en niet wil dat andcrer leed het zal bederven. 

En bovenal het moet om Gods wille. 
Want Hij deelt leed en vreugd vrijmachtig uit op uiterst ongdijke 

wijze, juist opdat door die ongelijkheid, wie lijdt, eeu hand der liefde 
zou vinden om aan te grijpen; en hij in wiens beker nog enkel 
vreugd gedruppeld werd, de hand der zoekende, der dienende, en der 
vertroostende liefde aan den lijder zou toesteken. 



93 

XXIV. 

Ziende op den oversten Leidsman. 

HET LIJDEN EN DE MAN VAN SMARTE. 

Ziende op den oversten Leidsman en 
Voleinder des geloofs Jezus, dewelke voor de 
vreugde die Hem voorgesteld was, het kruis 
heeft verdragen, en schande veracht, en is 
gezeten aan de rechterhand des troons van 
God. Hebr. 12 : 2. 

Onze vaderen hebben het crucifix ook uit de ziekenkamer en van 
het sterfbed gebannen; en dat niettegenstaande het reeds zoo lange 
eeuwen onder alle Christenen in gebruik was geweest. 

Ze gingen hiertoe over, niet alsof er op zichzelf iets verkeerds of 
zondigs zou steken in het bezit van een klein kruis; noch ook alsof 
ze de mogelijkheid ontkenden, dat het zien van zulk een kruis de 
anders verstrooide gedachten weer op „Christus en dien gekruist" 
kon richten; maar overmits op de proef bleek, dat zulke crucifixen 
tot ongeestelijk misbruik leidden. 

Ze lazen noch in de Evangeliën, noch in de overige schriften des 
Nieuwen Testaments ook maar iets, dat op het gebruik van zulk een 
crucifix leek, geboden; en omgekeerd telkens aller ziel gericht „naar 
boven, waar Christus is", „dien we nu niet meer kennen naar het 
vleesch." 

En toen men nu merkte, hoe dit crucifix overal werd opgehangen; 
niet het minst in kroegen en golagplaatsen, waar gevloekt, gescholden 
en gebrast werd, ontwaarde men maar al tc zeer, hoe dit crucifix een 
soort magisch hulpmiddel was geworden, dat los was gemaakt van zijn 
geestelijken achtergrond. 

Zin en neiging om het geestelijk karakter onzer Christelijke religie 
hoog te honden, heeft toen deswege onder ons tot algeheele afschaffing 
van het crucifix geleid. 

Ook onze kranken en stervenden moesten niet met het zinlijk oog 
op een kruis van ebbenhout, maar met het geestelijk oog op den 
Christus in het hemelsch Heiligdom staren; en het middel om telkens 
weer tot dien Christus in de hemelen op te leiden, was niet het 
crucifix, maar het Woord. 



94 

Slechts zij men nu maar tegen één zeer ernstig gevaar op zijn 
hoede, dat men niet laatdunkend op den lloomsche om zijn crucifix 
neerzie, en inmiddels zelf het, ja, zonder crucifix, maar ook zonder 
Heiland doe. 

En toch daartoe is het, helaas, in tal van zich noemende Protestant-
sche gezinnen gekomen, dat men hinder van een crucifix zou hebben, 
maar cr geen hinder hoegenaamd van heeft, als een lang ziekbed ver­
loopt cn soms in een sterfbed afloopt, zonder dat de Christus zelf in 
zijn Middelaarsliefde gekend is. 

Dan is eerst het crucifix verwijderd, en daarna de ziel van den 
Christus vervreemd, en verstaat men het niet meer, dat menig 
minnaar van een crucifix, u, die den Heiland zelfs op uw krank-
bed kondt verloochenen, voor zal gaan in het Koninkrijk der 
hemelen. 

Nooit hebben onze vaderen zich tegen de Eoomsche gebruiken 
gekant, enkel om die gebruiken uit de wereld te helpen. Hun doel 
was altijd om voor het lagere en bedenkelijke gebruik dat was inge­
slopen, iets hooger geestelijks in de plaats te stellen. En gij ook, gij 
zijt onwaardig u zonen der martelaarskerk te noemen, zoo ge wel 
sterk zijt in het smalen op Uoomsch misbruik, maar nalaat die open­
baring van hooger, rijker, voller geestelijk leven, waarin de eere van 
den Christus uitschittert. 

Geen crucifix, maar dan ook den Christus zeiven bij uw kranken-
sponde. En als ge sterven gaat, geen kruis van ebbenhout met uw 
handen omklemd, maar dan ook den Christus omklemd met al de 
liefde uwer ziel. 

Van alle lijden, en dus ook van het lijden op ziekbed en stervens­
sponde, roept de heilige apostel u op zoo roerenden toon toe: „Laat 
ons met lijdzaamheid hope)/ de loopbaan, die ons is voorgesteld., 
ziende op den oversten Leidsman en Voleinder des geloofs, JEZUS 
CHKISÏUS 1" 

Of had niet reeds die Christus zelf door Jesaia betuigd, dat Hij 
onze krankheden op zich zou nemen, en dat Hij ome smarten zcu 
dragen? 

En ontspint zich dan niet uit de verbinding van die godspraken 
een heilig mysterie der vertroosting, waarin wie krank is of op zijn 
uiterste ligt, zich zoo zaliglijk kan verkwikken? 

Of wat is uw bangste krankheid nog anders dan één enkele druppel 
uit dien beker van Gods toorn, dien uw Heiland tot op de heffe 
geledigd heeft, geledigd ook voor u? 

De woorden van eeuwige straf en helsche verdoemenis zijn zoo 
licht uitgesproken, maar hebt ge wel eens ingedacht, wat onuitgespro-



keu gewicht van lijden en van zielsbenauwing over u komen zou, als 
ook maar één oog-enblik Gods heilige toorn in zijn volle kracht 
tegen het zondige in uw hart en tegen de schuld van uw verleden 
instormde ? 

En toch, dat diepe lijden en die zieldoorvlijmende smart heeft uw 
Jezus voor u gedragen, en wat in uw krankheid en in uw sterven 
nawerkt, zijn niets dan de kruimkens van smart, die ge achter Hem 
opraapt. 

En troost het dan niet reeds en werpt het op uw lijden niet een 
gansch ander licht, als ge dieu oversten Leidsman ook in uw lijden 
voor u ziet vooruitgaan, om de eigenlijke smart, die u verteren zou, 
voor u en in uw plaats te dragen, en u niet anders over te laten dan 
het achter Hem aankomen, niet met het zware kruis dat u verplette­
ren zou, maar met het, o, vergelijkenderwijs zoo kleine kruis, dat ge 
vroolijlc volgende Hem nadraagt? 

Ook toen Jezus zijn wonderen deed en de zieken bij Kapernaüni 
genas, zegt de Evangelist ons, dat weer op andere wijze diezelfde 
profetie van Jesaia van het dragen onzer krankheden vervuld werd. 

En ook dit spreekt nu nog, ook al is Jezus niet meer op aarde 
om onze kranken te genezen, onzen kranken, mits de liefde voor 
Jezus in hen opbloeit, zoo weldadig toe. 

Dat Hij toen de kranken genas, was toch niet de koele daad van 
een toovenaar, die zijn mysterieuse kunst vertoont. Bij uw Jezus 
sprak in dat genezen der toenmalige kranken goddelijk en toch weer 
zoo menschelijk mededoogen. 

Jezus zag die ingezonkenheid, zag die uitputting, zag die pijnen 
en die smarten van de kranken, die men toen tot Hem droeg, 
met een deernis aan, waarvan in ons hart de weerga nooit geklopt 
heeft. 

Zijn meelevende en daarom meelijdende liefde ging zoo diep. Veel 
dieper zelfs dan die kranken op hun draagbaar, gevoelde Jezus voor 
hen en met hen al den jammer en de ellende, waarin ze verzonken 
lagen. 

Zoo nam Hij door de wondere kracht zijner zielsontferming hun 
lijden over, en het was alzoo, drayende hun krankheid, dat Hij hun 
krankheid genas. 

En nu is diezelfde Heiland nog bovendien verhoogd, en leeft 
Hij in het heiligdom daarboven, en kan Hij met zijn majesteit, 
genade en Geest, in elk ziekenvertrek, bij elke stervenssponde tegen­
woordig zijn. 

En ligt er dan geen mystiek der vertroosting in, als Gods kind 
beseften, gevoelen, ervaren mag: Geen die beter mijn lijden verstaat 



9 6  

(hiu Jezus het peilt; die Jezus die nog leeft, die leeft om ook voor 
mij te bidden, en die, bij eiken nieuwen storm van smart en benau­
wing die op mij losbreekt, mij toezendt die verborgene genade, die 
ook uit dien storm mij behoudt? 

En toch ligt er in dat zien op den oversten Leidsman, voor wie 
krank ternederligt en lijdt en door den dood bedreigd wordt, nog iets 
meerders, nog iets anders waarop het geloof zich richt. 

Immers die overste Leidsman is zelf op den weg van smart en 
lijden ons voorgegaan. 

Hij, de Gezegende des Vaders, kwam in deze wereld onder engelen-
gejubel binnen; maar hoe spoedig is niet dat gejuich der hemelsehe 
heirscharen verstomd, om vervangen te worden door de kreten van 
haat en wrake, straks beantwoord door de tranen en de sterke roepin­
gen, waarmeê uw Heiland, hoewel Hij de Zoon was, voor zijn God 
heeft geschreid. 

In deze wereld buiten God kon het voor Gods Zoon niet anders 
dan één leven van lijden worden. 

Lijden naar de ziel, en lijden naar het lichaam, gelijk onze Catechismus 
zegt, „den ganschen tijd zijns levens"; en daarom „Man van smarte:' 
is een zoo nameloos veelzeggende naam. 

En als ge nu op dien lijdenden Messias staren moogt, en op 
dat kruis van Christus uw oog richt, en ge vergelijkt uw eigen 
lijden daarmede, krimpt dan uw eigen lijden niet in zijn afme­
tingen in? 

Als ge Hem dat lijden dragen, dat kruis torsen, en aan dat kruis 
sterven ziet, hoewel Hij de Heilige was, alleen om zondaren te redden; 
en ge keert dan in in uw eigen zondig hart, ge gaat terug in uw eigen 
schuldig verleden, en ge vergelijkt dan wat u is opgelegd met wat 
Hij droeg, schaamt ge er u dan niet bijna over, dat u zoo weinig 
overkwam ? 

En waar ge als kind van God, als verloste van uw Heiland, die­
zelfde wereld door moet, en diezelfde wereld uit moet, waarin uw 
Jezus zoo bangen last gedragen heeft, komt het u dan niet natuurlijk 
voor, dat ook tot u het lijden genaderd is, ja, is het dan niet of dat 
lijden u uw Jezus naderbij brengt, meer lotgemeen met Hem maakt, 
en u een merkteeken wordt van heilige gemeenschap met den Man 
van smarte? 

o, Er is niets dieper dan het mysterie van Gethsémané en net 
mysterie van Golgotha, en geen zang kan ooit uitzingen en geen 
menschentaal ooit uitspreken, wat in uren van bange beproeving en 
harden doodsstrijd Gods lieve kinderen door het geloof aan kracht 
en troost en zielsverkwikking uit dat kruis gesmaakt en genoten 
hebben. 



97 

En nu, datzelfde kruis doet nóg zijn wonderen, als in ons maar 
die zinnende liefde, die mystiek des geloofs mag werken, die het 
„niet meer ik leef, maar Jezus leeft in mij" ook op ons ziekbed en 
in ons sterven bewaarlieidt. 

XXV. 

Omdat Hij zijne ziel uitgestort heeft in den dood. 

GOLGOTHA. 

Daarom zal Ik Hem een deel geven van 
velen, en Hij zal de machtigen als een roof 
dealen, omdat Hij zijne ziel uitgestort heeft 
in den dood, en met de overtreders is ge­
teld geweest, en Hij veler zonden gedragen 
heeft, en voor de overtreders gebeden heeft. 

Jesaia 53 : 12. 

Zoo ge tot aan, en meer nog iu uw sterven de vertroosting uwer 
ziele van Golgotha's kruis verwacht, moogt ge dat wondere kruis wel 
met bei uw handen omklemmen. 

De macht, waarmeê de wereld u van dat kruis poogt af te trekken, 
is zoo ongelooflijk sterk geworden; en wat in ons vroeger leven, 
althans de vroom gestemde ziel, nog naar Golgotha uitdreef, verloor 
thans al meer bijna allen invloed. 

Nog zoover niet liggen de tijden achter ons, dat de enkele naam 
van Golgotha in aller schatting woog, als met Gethsémané de aan-
doenlijkste plek op aarde, die zich in menschentaal noemen liet. 
Eeeds het enkele noemen van dien naam bracht het innerlijk besef 
van ons hart in heilige beweging. En waar ook de spotter zijn moed­
wil aan koelde, van Golgotha bleef hij af. Dat was te indrukwekkend. 
Had hij Golgotha aangerand, kwalijk zou het hem bekomen zijn. 

En trad men een eenisrszins ernstiger gestemden kring binnen, dan 
bleef het bij dien vagen indruk niet, maar wierdt ge telkens, zonder 
het te merken, onder den invloed van dien heiligen naam gebracht. 
Het kruis was in al zulke kringen het „teeken des levens", het sym­
bool onzer belijdenis, het middelpunt, waaruit alle hooger gewaarwor­
ding ons toekwam, en waar alle edeler uitademing onzer ziel wey 
henentrok. Dat kruis stond hoog opgericht in predicatie en lectuur, 
in gebed en lied, in beeld en schrift. Ja, van dat kruis hoorde men 

7 



9S 

niet alleen, maar bij dat kruis vertoefde de ziel. En met bijna nie­
mand kondt ge in vertrouwelijke zielsontmoeting treden, of al ras 
merktet ge, hoe ook hij het soms niet laten kon, om alles te vergeten, 
en alleen om Golgotha te denken. 

Zoo heerschte toen het kruis van Golgotha in de gedachte, in de 
zielsovertuiging, in het leven. 

En al ontbrak het ook toen niet aan duizend zondige invloeden, 
die u van den Man van smarte aftrokken, toch was er o zooveel ook 
in uw dagelij ksehe omgeving, dat u aan Golgotha boeide, en telkens 
weer op dat kruis wees. 

En thans . . . hoe anders is dit alles geworden! 
Door het peilloos diepe mysterie der Verzoening uit Golgotha weg 

te nemen, en te spreken van' den Martelaar, die zijn overtuiging met 
zijn dood bezegelde, heeft de ontrouwe Bedienaar van het Evangelie 
verraad aan het heiligste gepleegd, en zelfs den stralenkrans uitge-
bluscht, waarin zoo eeuwenlang het met doornen gekroonde hoofd van 
uw Heiland voor aller oog had geblonken. 

Dat heette dan, dat men uw Jezus menschelijker zoit maken; nader 
aan uw bevatting zou brengen; dat Hij winnen zou in de bewonde­
ring van aller hart. 

Maar de uitkomst heeft het wel anders geleerd. 
Martelaars voor hun overtuiging heeft elk volk, heeft elke religi.e, 

heeft elke afgoderij opgeleverd; en zoo helsch of duivelsch is er geen 
stelsel uitgedacht, tot" in het Anarchisme en Nihilisme toe, of het 
wist mannen en vrouwen te bezielen tot den marteldood. 

In het mysterie der Verzoening stond uw Jezus eenig. Hij alleen, 
en niemand met Hem. Maar toen een verraderlijke prediking Hem 
in zijn eigen kerk tot een martelaar verlaagd had, was Hij één uit 
de velen, en waren er die nóg vreeselijker dood ondergaan hadden 
dan Hij. 

En natuurlijk, toen in zijn eigen kerk dit verraad aan den Man 
van smarte was gepleegd, volgde de wereld met onheiligen aandrang. 

„Jezus de martelaar" wierd de tooverspreuk, om haar van den di uk 
van het kruis te verlossen. 

En toen werd het als het smelten der sneeuw voor de zon, die 
opgaat, en straks .... een afloop als van zeer snelle wateren. 

Al spoedig dorst men het aan, den gezegenden naam van uw Hei­
land naast dien van Mahomed, Confucius en Buddha te noemen. Allen 
immers machtige figuren. Weldoeners der menschheid. 

Dat was het; Jezus had ons óók welgedaan, en met Hem helden 
der gedachten als een Kant en een Hegel. 

Zoo daalde de heilige gestalte van het Lam Gods tot de gewone 
evenredigheden van onze gevierde mannen. 

Schriklijk. 
En toch daar moest het toe komen. Immers, men wist van geen 



99 

schuld, men geloofde iian geen verdoemenis meer. En wat zin zou 
het dan gehad hebben, nog langer te spreken van het bloed van 
Golgotha als het rantsoen voor ome zanden 'i 

Zoo is het dan ten slotte toch waar gebleken, dat het geloof, waar-
meê de ziel, die naar verlossing dorst, het kruis van Golgotha aan­
grijpt, geen gemeengoed, uiet uit onze natuur, maar een genadegifte 
Gods is. 

Want, ja, ook nu nog zijn er duizenden bij duizenden, die door 
dit verraad aan Jezus ongeschokt en door dien algemeenen afval 
onbewogen, stil en kinderlijk in dat kruis van Jezus blijven roemen, 
als in het mysterie, waarin Gods engelen begeeren in te zien; maar 
in dezer aller hart dankte dit geloof zijn oorsprong aan een bijzon­
dere genade en wierd dusver alleen door die bijzondere genade in 
stand gehouden. 

Verheffing op dut geloof misstaat daarom in zoo hooge mate. 
Ge hebt het uit uzelf niet. Voor wat aan uzüven lag, zoudt ge 

het zoo goed als die anderen van u hebben gestooten. Gij zijt niet 
beter dan die. Een nieuwe zonde, een zonde die als een worm aan 
uw geloof ging knagen, zou het u zijn, zoo ge insteê van Gode louter 
dank te offeren, in uw geloof uzelven gingt behagen, alsof door uw 
trouw, door uw moed, door uw geestdrift de heugenis van en de 
verkleefdheid aan Golgotha standhield. 

Integendeel, waar ge in éénzelfde schipbreuk met die anderen dreig-
det onder te gaan, voegt u te dieper zelf beschaming, te vuriger 
en inniger erkentenis van verbeurde genade, cn zoo het u gebeuren 
mag, dat ook uw vrouw en uw kinderen nog met u aan dat kruis 
zich vastklemmen, neen, dan weet ge niet, hoe schatrijk ge aan ge­
noten ontferming zijt. 

Niet dat ge daarom door veel redeneerens het mysterie van Golgotha 
moet pogen te ontsluieren. 

Een mysterie kan niet ontleed worden, en poogt ge dit toch te 
doen, dan sterft het weg onder uw hand. 

Niet met uw koel redeneerend denken, maar met de warmte van 
uw hart moet ge ook naar dat mysterie der Verzoening u in aan­
bidding toebewegen, of de genade, die er in schuilt, onthoudt u haar 
zegen. 

Zelfs baat het u niet, of ge u verloren gevoelt, en nu, om gered 
te worden, bij Golgotha neerknielt, want gered te willen worden is 
nog altoos zelfzucht, zoolang dat gered willen worden geen hooyer 
doel kent. 

Voor wie gered willen worden? Waarvoor? Waarom? 



iOÜ 

Alleen om niet eeuwiglijk in nimmer eindigende smart te vergaan? 
Alleen maar om, kon het, eeuwiglijk een aanzijn vol hooge genieting 
te smaken? Maar wat is dit anders, dan alles, zelfs het kruis van 
Golgotha, urn uzelfs wil? 

Neen, dat, zonder meer, is nog geen religie, is nog geen gods­
vrucht . 

Zie, als de held op het slagveld op zijn strijdros de victorie tegen-
rent, en plotseling krijgt dat paard een schot, en wordt dat paard 
gewond, dan zou dit moedig dier, zoo het spreken kon, gered willen 
zijn van zijn wonde, niet om zelf weer in de weide te kunnen grazen, 
tnuctr 01 n zijn ruiter weer te kunnen dragen eu voov zijn berijder 
de victorie mogelijk te maken. 

En zoo nu ook dorst het naar redding in den waarlijk vrome 
van hart. 

Om God, en niet om zichzelf, moet die redding komen Aan God, 
niet aan zichzelf, heeft hij zich door zijn zonde ontstolen. En daarom 
aan God, en niet aan zichzelven, moet hij teruggegeven. 

Zoo werkt niet de zelfzucht, maar de liefde. 
En het is alleen die verterende liefde, die iu heiligen hartstocht 

gespannen, naar Golgotha uitdrijft, bij Golgotha aanbidden, voor 
Golgotha danken doet, en den vollen goddelijken zegen der Verzoe­
ning van Golgotha wegdraagt. 

En blijven er dan voor wie deukt en meeleeft, duizend bange pro­
blemen, die het hart bestormen, van raadselen onoplosbaar, van vra­
gen, waarop geen antwoord komt, van tegenstrijdigheden die uw geest 
verwarren, — hier in het mysterie van Golgotha vindt uu moege­
streden ziel rust. 

Niet omdat het u instaat stelt, thans op al die vragen „een wijs 
antwoord" te geven, maar omdat het al die vragen saamvat in dat 
ééne feit, in die eene ondoorgrondelijk wondere gebeurtenis, dat taj, 
die van God kwam en zelf God was, zijn ziel heeft uitgestort in 
den dood. 

Dieper gedachte is er niet. Ge kunt in geen eenvoudiger taal de 
machtigste tegenstellingen van hemel en aarde saamvattcn. 

Alle andere vraag die u ophield, verbleekt iu beteekenis bij dien 
Zone Gods en zelf God, die in den dood zijn ziel heeft uitgestort. 

En nu, dit feit te gelooven, deze gebeurtenis zonder wedergade te 
belijden, er met heel uw ziel iu te gaan, en dan zaliglijk te ervaren, 
dat het u niet stuit, dat veelmeer uw ziel er invloeit, dat er u ruste 
uit tegenademt, dat er u heilige vrede uit toestroomt, cn dat ge bij 
dat kruis het hoogtepunt hebt bereikt, vanwaar ge met vrijen blik de 
eeuwigheid instaart, — dat, dat is het Amen, dat in uw mens^hol ij k 



101 

hart op het mysterie van Golgotha wordt gesproken, en waartegen 
geen spot of geen twijfel iets vermag. 

Maar zóó geestelijk moet de aanbidding van dit mysterie dan ook 
in u toegaan. 

Een van verre, op zekeren afstand, dat kruis bewonderen, kan u 
geen zalig gevoel door het hart doen stroomeu. 

De zegen van dat kruis vloeit voor hem alleen, die zichzelven in 
dat kruis verloor. 

XXVI. 

3)ie psalmen geeft in den nacht. 

HET WAKEN. 

Jlaar niemand zegt; Waar is God, mijn 
Maker, die de psalmen geeft in den nacht? 

Job 35 : 10. 

Kent gij de spanning, maar ook het zoet, om in het nachtelijk uni­
te waken aan het ziekbed van uw kranke? ïe waken, niet voor geld, 
maar uit liefde. Zooals eene moeder bij het wiegje waakt, als de adem 
van haar lieveling versneld is, en de arts zei, dat er wel zorge was, 
en het moederhart het ergste vreest. 

Zulk waken is altoos een offer, vooral in dagen als bange kommer 
het hart vervult. Dan toch hebben de zenuwen zooveel te dragen. 
Het stormt alles altoos weer op die gespannen en overspannen zenuwen 
aan, die geen tijd hebben om zich te berstellen. En dan is voor dit 
overprikkelde zenuwleven slaap eigenlijk het eenig medicijn; die 
wondere slaap, als uw God u in zijn binnenkamer en in zijn donker­
heid neemt, en de matheid van u wegvaagt en u met frissche levens­
kracht vervult. 

En dan in zulke dagen, dat eenig medicijn, dat u uw gevoel van 
ruste kon hergeven, te weigeren, en te zeggen: „Laat de anderen maar 
ruste nemen, ik waak", in ernste hier hoort een energie van liefde en 
wilskracht en stille toewijding toe, die niet minder dan de aalmoes en 
het godvruchtig gebed een loon bij God heeft. 

Zulk waken is nog zoo heel anders dan van de vreemde verzorgster, 
die overdag sliep, en 's nachts komt, en dan bij het ziekbed haar 
lectuur voortzet. 



103 

Niet alsof ook daarin geen edele zin sprak, en alsof ook die liefde 
niet te waardeeren viel; maar toch het waken in zijn diepsten toon 
opgevat, is als men geen vreemde, maar eigen, is; als men overdag 
al de spanning van het ziekbed meêmaakte; en nu, met dat de nacht 
komt, en terwijl de anderen slapen gaan, al de zorge niet alleen, 
maar al de bezorgdheid van den zieke op zijn harte draagt. 

"Daarom is er in zulk waken iets van een priesterlijke daad. Zelf 
waken opdat de kranke slapen kunne. 

Dat priesterlijke waken dat ook Christus in Gethsémané bij zijn 
drie trouwste jongeren zocht, maar zonder het te vinden, toen Hij 
uitriep: „Kunt gij ook niet één ure met mij waken?" 

Nu scheelt dat waken veel, naar de aard van de krankheid is. 
Er kan gewaakt moeten worden bij een typhuslijder, die geheel 

buiten kennis is, en die niets merkt van het otter der liefde dat 
voor hem gebracht wordt. Een waken daarom zoo in dubbelen zin 
afmattend, omdat zulk een lijder gemeenlijk heel den nacht de stilheid 
van het slaapvertrek verbreekt met wilde, ijlende uitroepen; de zorge 
voor den lijder rusteloos doorgaat; en alle vrees van zelf besmet te 
worden door de macht der liefde moet zijn overwonnen. 

Weer anders is het waken, als er op het ziekbed veel geleden 
wordt in duldelooze pijn of telkens terugkeerende benauwdheden. Dat 
men alles zou willen doen om de pijn te stillen, maar onmachtig 
staat om de benauwdheden te breken. 

o, Er is in het lijden zoo oneindige schakeering. Van het ééne 
ziekbed verschilt het andere zooveel. Ook geestelijk, of gc waakt bij 
een kranke die de Fontein des levens kent, en ook op het ziekbed 
iets smaakt van het verborgene Manna, of wel dat uw zieke nog 
alleen met zijn eigen smarte bezig is, en in het diepst van zijn hart 
nog tegen zijn God en zijn Heiland mort. 

Er zijn zoo lieve kranken, bij wie het waken gedeeltelijk zelfs een 
genot is, zoo dankbaar voor al wat ge doet, zoo tevreden al naar 
het uitvalt, zoo bijna verlegen met uw liefdebetoon. Maar er zijn 
ook kranken die uw geduld bijna uitputten; die al uw liefde aan­
zien voor iets dat vanzelf spreekt; u geen oogenblik ruste gunnen, 
en dan dit, dan dat van u willen, tot ge op het laatst niet meer 
kunt. 

En daarom kunt ge alle waken niet over één kam scheren, en zijn 
de graden van liefde en toewijding zoo verschillend, die het waken 
bij den één of bij den ander van u afvraagt. 

Maar onder al die vormen blijft toch in alle waken de ééne hemel-
sche gedachte u dragen; „Voor mijn kranke is het noodig, voor mijn 
kranke is het goed." 



103 

Nu is zulk waken het schoonst, als het stil mag toegaan, en 
als een heerlijk slaapmiddel op den kranke werkt, dat hij wel 
niet heel den nacht door, maar toch af en toe één, twee uur 
sluimeren mag. 

Veelal geeft de krankheid een gevoel van onrust, en als de avond­
schaduwen vallen, worden de zenuwen van den lijder gemeenlijk nog 
onrustiger. Dan doet het alleen zijn hem pijnlijk aan, en schuift 
hij telkens het gordijn eens open, om te zien of er wel iemand bij 
hem is. 

En o, dan ligt er zulk een zoet loon in, dat God u door uw 
kranke geeft, als ge merkt dat uw tegenwoordigheid hem ruste 
schenkt, en zoo de stille wetenschap, dat ge daar bij hem zit, eindelijk 
de onrust in zijn hart en in zijn zenuwen bedaren doet, en ge ten 
leste aan zijn ademhaling merkt, dat hij sluimert. 

Dat kan dan zóó heerlijk worden, dat ge ten leste de moeite van 
het waken vergeet, en er meer in geniet dat uw kranke slaapt, dan 
de eigen slaap u genieting zou aanbrengen. 

En als wie waakt dan een tijdlang niets meer hoorde, en om eens 
te zien hoe het gaat, op de teenen zachtkens naar het ziekbed gaat, 
het gordijn half openschuift, en nu zien mag, hoe de arme lijder, 
met een trek van ontspanning op het gelaat, in stillen slaap ligt 
weggezonken, o, dan trilt er blijdschap door het hart, en dan dankte 
niet zelden wie waakte voor den ander die sliep. 

Soms heeft zelfs zulk waken, reeds in den eigen nacht dat men 
waakt, een meerder loon. 

Elihu sprak tot Job van een God die psalmen geeft in den nacht, 
en wie in dat waken met zijn God mocht verkeeren, heeft dat woord 
van Elihu wel verstaan. 

Dat stille waken, als in huis alles ter ruste ging, en de lijder 
ten leste zelf insliep, doet, bij de schemering van het getemperd licht, 
vaak zulk een heilige aandoening over de ziel komen. 

Men is dan zoo garisch alleen, en toch niet eenzaam, want meest 
in zulke stille nachten komt Een, dien niemand ziet, dan met ons 
waken, en waken over onze ziel. 

De ernst des levens is dan van rondsom. Dat ziekbed doet telkens 
allerlei bange vragen in het hart opkomen. Zal het ten doode zijn, 
of zal het nog een terugkeer zijn in het leven ? Al de herinneringen van 
het jagen van den dag gaan door onze gedachten. Wat het morgen 
weer zijn zal? God alleen weet hot. Uit angst komt ge, en als de 
morgen aanbreekt, gaat ge nieuwen angst en nieuwe zorge tegemoet. 

Zoo vergeet ge de wereld; ge denkt nauwlijks aan uzelven meer; 
de vragen van dood en eeuwigheid bestormen u; en nu, in de stilte 
van den nacht, in dat halfdonker, is het dan Gods kind temoede, of 



104 

zijn God hem nader komt, of zijn trouwe Herder hem komt opzoeken, 
en of zijn Vader in de hemelen vol goddelijke ontferming hem steunen 
komt, en de kracht vernieuwen, en troosten bij al wat zijn hart zoo 
benepen maakt. 

En in dien zin is er onder dat waken soms, o, zoo zoet genoten. 
Niet als men een roman ging zitten lezen, om wakker te blijven. 

Want al zulk lezen trekt u van uw zieke af, verplaatst u in een 
andere wereld, en leidt uw gedachten naar vreemde tictiën heen. 

Neen, het echte waken is als men in zijn ziel en in zijn gedachten 
met zijn zieke bezig blijft; bezig blijft met zijn smart; en alsnu, 
in de worsteling der ziele, in 't hart biddende wordt gemaakt, en 
de Heilige Geest voor en met u gaat bidden in onuitsprekelijke ver­
zuchtingen. 

Dat ontspant dan uw ziel, niet door haar af te leiden, maar door 
uw leven in uw God te verdiepen, uw overleggingen op Hem te 
richten, en u, o, zoo vollen vrede te doen vinden in zijn raadsel­
achtig doen, in zijn wonderlijk handelen met uw armen kranke. 

En dan komt de psalm vanzelf. Niet om dan overluid te gaan 
zingen, alsof uw kranke er aan moest opgeofferd. 

Neen, maar de stille psalm, waarbij het orgel van uw hart speelt, 
en uw ziel in u jubelt, ook al komt er geen klank over de lippen. 

Innerlijke bewegingen in de diepte van het gemoed, zich uitende 
in de ongesproken taal, die zelfs uw kranke niet hoort, maar die uw 
Trooster daarbinnen beluistert. 

Psalmen daarom in u opwellend, omdat uw God in de stilte van 
den nacht met zijn heiligen adem over u is gekomen en de harmonie, 
het evenwicht in uw geslingerd hart heeft hersteld. 

Een psalm, omdat de vrede daarbinnen is teruggekeerd. Een psalm, 
omdat ge uw kranke zoo in volkomen vertrouwen aan uw God over­
geeft. Ecu psalm, omdat ge aan uw eigen ziel reeds voelt, hoe ook 
deze ziekte uitloopt op verheerlijking van Gods naam. 

Overdag kan dit dan zoo niet. Dan is het te druk. Dan is er 
voor te veel te zorgen. Dan leidt alles u af. 

Maar 's nachts wordt dit anders. Dan wacht ge den arts niet. Dan 
klopt er niemand aan de deur. Dan hebt ge niet gereed te staan voor 
wie uw kranke komt bezoeken 

En daarom juist is er, bij ernstige krankheid, in die lange door­
gewaakte nachten zoo heerlijke zielsstorking. Zielssterking in psalmen 
uitgaande, die uw God u geeft. 



105 

XXVII. 

Krank, en gij hebt Mij bezocht. 

ONZE KRANKEN VERPLEGEN. 

Ik was naakt, en gij hebt mij gekleed; ik 
ben krank geweest, en gij hebt mij bezocht; 
ik was in de gevangenis, en gij zijt tot mij 
gekomen. Matth. 25 : 30. 

Een wezenlijk kranke te mogen verzorgen is altoos een heilige 
plicht. 

Heilig, omdat uw God het zoo beschikt, dat niet gij, maar uw 
kranke op het ziekbed ligt; en omgekeerd uw kranke hulpeloos neer­
ligt en zich niet redden kan buiten uw hulpe. Zoo werpt de Heere 
den één op het ziekbed en laat den ander gezond, opdat beiden saam 
een toonbeeld zouden zijn van zijn goddelijk bestel. 

Maar ook is dat verzorgen van onze zieken heilig om Christus' 
wil. 

Onze raenschelijke nutuur is niet meer aan zichzelve overgelaten. 
Christus heeft haar aangenomen. Al wat menschelijk is, staat daar­
door in gemeenschap niet zijn Middeiaarshart. En gelijk Hij eenmaal 
op het kruis onze krankheden op zich heeft genomen, zoo blijft Hij 
ook nu nog in eiken kranke een schaduwbeeld van zijn eigen lijden 
zien. En zoo stelde Hij dezen zetregel in; „Zooveel ge dit aan een 
mijner minste kranke broederen gedaan hebt, zoo hebt gij dit Mij 
gedaan. In hen was Ik krank, en toen gij hen met uw liefde om­
geven hebt, gold die liefde Mij." 

Wat gloed van liefde Jezus door dat enkele woord heeft doen op­
vlammen, is niet uit te spreken. Dat ééne woord heeft wonderen 
gedaan. En indien er al die achttien eeuwen door, onder allerlei volk 
en natie, steeds duizenden bij duizenden geweest zijn, die krank en 
hulpeloos nederlagen, en in hun machteloosheid teedere verpleging 
gevonden hebben, verpleging waar het hart in sprak, dan hadden ze 
dit aan dit woord van Jezus te danken. 

Hat ééne zeggen: „Zooveel ge dit aan een mijner minste broederen 
gedaan hebt, zoo hebt ge dat Mij gedaan", heeft gewerkt als een 
electrische vonk, die van hart op hart is overgesprongen. 

Het oog, meer nog het ontfermend hart is opengegaan voor wat 
menschelijke liefde ter verzachting van het lijden kon aanbrengen. 
Door teedere verpleging een deel van het lijden van den kranke over 



106 

te nemen, is een heilige kunst geworden, waarin de één met den ander 
heeft gewedijverd. 

Vooral het vrouwenhart heeft hierbij zijn vindingrijkheid en zijn 
onuitputtelijke veerkracht geopenbaard. 

En geheel deze beweging nu, die in het gasthuiswezen, in de liefde­
zusters, in het roode kruis, in het witte kruis, en waarin al niet 
nasehittert, aan wat anders heeft ze haar motief ontleend, en waarin 
anders heeft ze den nooit verstompenden prikkel gevonden, dan in 
dat ééne, diep mystieke woord van Jezus; „Ik ben krank geweest, 
en Mij hebt gij bezocht." 

En toch, al is de breede stroom van deernis met onze kranken, 
die sinds dat koninklijk woord over de wereld is uitgegaan, één in 
oorsprong, toch is er in die verpleging onzer kranken tweeërlei rich­
ting, die ge wel hebt te onderscheiden. 

De ééne is huislijk; de andere moet meer aan den weg timmeren. 
Zoo zullen er twee jongedochters zijn, waarvan de ééne bij dagen 

en bij nachten, van de wereld ongekend, en zelve de diepte van haar 
toewijding niet peilend, een oude, kranke grootmoeder of een onge­
neeslijk krank broertje zal oppassen; terwijl de andere jongedoehter 
in een kostuum over straat gaat, vergaderingen bijwoont, van huis 
naar huis trekt, en voor het publiek als ziekenzuster of ziekenver­
pleegster bekend staat. 

De eerste richting ligt meer in de Calvinistische lijn; de andere 
is, zoodra ze overheerschend wil worden, meer neigend naar het 
Eoomsche type. 

Iets wat niet gezegd wordt, om de zusters die ook onder ons bui­
tenshuis verplegen af te manen van haar roeping, want zeer zeker 
zijn óók de publieke verpleegsters hoog noodig. Noch ook als waan­
den we, dat er in de Roomsche gezinnen niet soms zeer teeder voor 
den kranken huisgenoot wordt gezorgd; want zelfs den Jood zouden 
we deze eere niet rooven willen. 

Bedoeld is alleen, dat ons Calvinistisch leven er meer toe leidt, 
om ook deze heerlijke zijde van de Christelijke religie meer in het 
gewone huislijk leven te doen schitteren, terwijl men bij Home er 
meer toe neigt, om ook voor deze levensuiting een apart terrein t3 
bestemmen. 

In de geheel Roomsche landen zijn de ziekenhuizen en hospitalen 
dan ook veel uitgebreider dan ten onzent. De onderscheidene orden 
van de Zusters van barmhartigheid, onder allerlei naam en titel, zijn 
geheel van lloomschen oorsprong. En het valt moeilijk te ontkennen, 
dat de verdienstelijkheid van de ziekenverpleging onder hen steeds 
een sterke prikkel was. 



107 

Zoo nu was het onder ons, ten minste in den bloeitijd van Les 
Calvinisme, niet, en niet dan bij uitzondering gevoelde men aan zie­
kenverpleging buitenshuis behoefte. 

De liefde van de huisgenooten onderling stond toen op zooveel 
hooger peil, en vooral de moeder nam zoo hooge plaats in. 

Want hoe eenvoudig de stille huismoeder ook in haar doen en haar 
laten scheen, en hoe weinig ontwikkeld ze ook in literarisch opzicht 
was, ze stond hoog in de kennisse van al wat tot het „binnenshui-
sche" leven behoorde. Een bed zacht te schudden; de kussens zoo te 
leggen, dat de pijnlijke leden rust vonden; voor warm en toch niet 
te zwaar dek te zorgen; het licht in de ziekenkamer te temperen; te 
zorgen voor frissche, versche lucht; op teedere wijze een gepasten 
drank gereed te maken, of een licht voedsel toe te bereiden; en dan 
bij dat alles innemend van toon, zacht deerniswaardig in haar optre­
den te wezen; o, dat alles gold als een soort familietraditie voor het 
ziekbed, die van geslacht op geslacht onder onze huismoeders over-
ging-

Men ging zoo weinig uit; men woonde meer in de binnenkameiv 
dan dat men voor het raam zat; en zoo keerde zich het oog en de 
zin en de vraag van het hart naar binnen; naar den binnenkant van 
het huislijk leven; en bracht het op dat terrein tot zoo hooge volko­
menheid ; een volkomenheid daarom te heerlijker, omdat de verleiding 
van er zichzelf in te zoeken niet bestond. 

Zulk een stille huismoeder dacht er nauwelijks aan, dat Jezus gezegd 
had: „Zooveel gij dit aan den minste mijner broederen gedaan hebt, 
zoo hebt gij dit Mij gedaan." 

Ze deed het zonder er veel bij te denken. 
"Uit innerlijken drang van deernis en plichtsbesef. 
En daardoor kon zij tot die velen behooren, die Jezus zeggen laat: 

„Wanneer hebben wij U krank gezien en U bezocht?" 
Want immers zij juist zijn de edelsten van ons geslacht, die een 

schoon leven der liefde leiden, zonder zelf te weten, hoe hoog ze 
staan, en die juist door dit niet te weten voor veel geestelijke zonde 
zijn bewaard. 

En toch zij men niet onbillijk. 
Immers wie buitenshuis verpleegt, heeft toch weer iets, waarin zij 

geestelijk hooger kan staan. 
Immers moeder thuis verpleegt nooit anders dan haar eigen man, 

of het kind dat ze onder haar hart gedragen heeft, of een vader die 
bij haar inwoont. Hier ontkiemt dus de liefde, die haar wonderen 
aan het ziekbed moet toonen, uit de bloedsbetrekking, uit de liefde, 
die reeds in het hart aanwezig was. De natuurlijke liefde en de liefde-
om Christus' wil vloeien hier ineen. 



108 

Maar zoo is het bij wie buitenshuis verpleegt niet. 
Dan staat men tegenover een kranke die ons vreemd is; die noch 

als bloedverwant noch als vriend een eisch op ons hart kan doen 
gelden; en dien we nu in zijn krankheid verzorgen zullen, omdat we 
ons aan dezen liefdedienst gewijd hebben, ons bij een huis van barm­
hartigheid aansloten, en door hen die dit huis besturen, naar dien 
zieke verwezen worden, hetzij in het hospitaal, hetzij in de particuliere 
woning. 

Dat men zelf zulk een verlaten zieke opzoekt, en hem uit eigen 
beweging verplegen gaat, komt ook wel voor, maar toch hoogst zel­
den. Bijna altoos wordt men naar dezen of genen zieke gezonden. 

Om het geld gaat dit niet; want ook bijaldien er betaald wordt, 
vloeit dat geld in de kas van het huis. 

De verpleegster zelve heeft niets dan een sober deel en slijt voorts 
haar leven in waken, in bijstaan en verzorgen. 

En nu spreekt het toch vanzelf, dat er uog een heel andere prikkel 
in het hart moet werken, om bij zulk een geheel vreemde, vaak met 
weerzinwekkende ziekte behept, soms in een stuipje, waarin alle gemak 
ontbreekt, temidden van een armoe, die niet te verhelpen is, met 
bijna geen middelen een armen lijder, of een hulpelooze lijderes de 
pijn te stillen en het leed te verzachten, dat benauwt. 

In zoover is hier dus een veel sterker spanning van de liefde 
noodig dan bij de huismoeder in haar eigen gezin. 

Slechts hebbe men er een oog voor, dat juist die hoogere spanning 
ook een eigen geestelijk gevaar meebrengt. 

Een ieder weet het zoo van ons; we weten het zoo goed van ons­
zelf; er is in heel dit liefdewerk zooveel dat zich naar buiten ver­
toont; en juist daaruit komt voor ons arglistig hart zoo vaak een 
valsche prikkel. 

Nu geldt natuurlijk de heerlijke belofte van Jezus alleen voor die 
ziekenverpleging, die in haar aandrift en haar prikkel zuiver hleef. 

Om op die heerlijke belofte te kunnen pleiten, moet ge uw zieken 
verplegen uit liefde; uit niets dan liefde; uit die liefde die met den 
kranke medelijdt; en nu uit deernis dat lijden poogt over te nemen 
en te verzachten. 

Elke bijbedoeling doet hier afbreuk aan het heilig karakter dezer 
ontferming onder menschen. 

Er mag geen zucht naar bedrijvigheid, er mag geen zoeken van 
eigen eere, er mag geen inbeelding van eigen voortreffelijkheid zich 
inmengen, of het blijft alles de luidende schel van één Corinthe 
dertien. . 

En daarom laat men toch voorzichtig zijn. 
Bij vreemden gaan verplegen is in veel gevallen noodzakelijk, en 



109 

God moge dezulken sterken, die zioh aan dezen dienst der barmhar­
tigheid wijden. 

Maar laat men toeh naar geen ziekenhuis halen, wie binnenshuis 
kan verpleegd worden. 

En dan, laat elke jongedoehter zieh toch wel beproeven, of ze even 
gretig, even geduldig en even regelmatig een zieke in het eigen huis. 
zou verplegen als ze het thans doen wil onder vreemden. 

XXVIII. 

ïn zijne krankheid verandert Sij zijn gansche leger. 

IN ZIJN KRANKHEID VERANDERT GIJ ZIJN LEGER. 

De Heere zal hem ondersteunen op het 
ziekbed : in zijne krankheid verandert Gij 
zijn gansche leger. Psalm 41 : 4. 

Onze kranken! o, Wie spelt ons de overloopende maat van stil 
geleden smart en verborgen lijden, die achter dat „onze kranken" 
schuilt 1 Men merkt er weinig van, maar het gaat achter die gordijnen 
dikwijls zoo bang toe. Wat worden er op de ziekenkamer niet een 
illusies afgesneden, niet vriendelijke lichtjes uitgebluscht, niet bloempjes 
geknakt aan den stengel. En dan soms die wezenlijke pijnen er nog 
bij. Pijn is zoo diep smartelijk. En dan die lanye pijnen. Dat er 
geen eind aan komt. En dat het zoo diep invlijmt en als knaagt aan 
ons gebeente, o. Er hangt een sluier over. De groote massa merkt er 
niet veel van. Maar anders „onze kranken", o, het is een afzonderlijke 
wereld, en voeg er veilig bij, een schrikkelijke wereld, althans zoo­
lang men er in lijden moet zonder zijn God. 

Denkt ge om die „kranken" wel veel? Leven ze in uw gebed? 
Blijven ze, niet vormelijk, maar met deernis en ontferming in­
vloeien in het gebed van de gemeente, als ze op den Sabbat 
saamkomt ? 

Ze zijn „onze kranken", en ge gevoelt, wat daarin ligt. „Onze" 
kranken, die bij ons hooren, die uit onze kringen, uit onze gemeente, 
uit ome woonkamers, naar de ziekenkamer gingen; van ons vleesch 
en ons bloed. 

„Ome kranken, die daar liggen, om 0)is wat te zeggen, om ons 



110 

ïe stuiten in onze dartelheid, om ons toe te roepen: „Straks komt 
het aan u". Onze kranken, die ziek werden, opdat wij onze liefde 
aan hen zouden oefenen, opdat ons geloof aan hen openbaar zou 
worden, opdat ons de troost op de lippen zou komen. Ome kranken, 
die als priesters en priesteressen daar in het witte kleed nederliggen, 
om ons zacht toe te fluisteren: „Alleen door en om de zonde; dus 
ook om en voor u!" .Ta, waarom zou het in de pen blijven, „onze 
kranken", ze zijn een zout dat bederf weert in ons bedorven en 
bedervend leven. Als die krankheden eens niet waren gekomen, hoe­
veel minder zielen zouden heur God hebben gevonden, hoeveel toe­
wijding en zelfverloochening ware nimmer ontloken, hoeveel teugel-
loozer zou de luchthartigheid der wereld niet voorthollen op haar 
golvend pad? De krankheden, ze zijn een tegenhoudende genade voor 
heel onzen levenskring. En dat is de heerlijkheid voor onze kranken 
die nederliggen. Ze denken dat ze niets doen, en zie ze zegenen ons. 
Ze wanen dat al hun lijden om niet is, en toch hun smarten, zijn een 
cement voor Gods huis. 

Wonderlijk, niet waar? Omdat het anders alle palen tebuiten zou 
gaan aan brooddronkenheid en dartelheid, zendt God de Heere een 
engel die slaat, en uit de fiool van dien engel valt hier een spat 
des toorns op een lief blozend kind, dat verbleekt en wegteert, 
en valt ginds een droppel op een vroom kind Gods, dat ijverde 
voor den Heere der heirseharen en nu plotseling in zijn loop wordt 
gestuit. 

Waarom, zoudt ge in uw waan zoo zeggen, waarom, als er zieken 
zijn moeten, waarom treft Gods ban dan niet den goddelooze of den 
grijsaard, die toch vergaat? 

En natuurlijk, zoolang „ziek zijn" voor u een doelloos tijd ver­
spillen is, dan is dat ook niet te vatten. Maar als ge er een oog 
voor krijgt dat „ziek zijn" een oefenen van kracht in het Koninkrijk 
is, dat God door dat „ziek zijn" den duivel in de maatschappij bindt 
en de teederste toewijding ontluiken doet, o, dan wordt dat heel 
anders. Dan begrijpt ge hoe een ziek menseh soms veel nuttiger is 
en meer voor den Heere teweegbrengt dan een man, die loopt in 
zijn kracht. En dan, dan zult ge er ook in kunnen komen, waarom 
God er telkens zoovelen van zijn liefste kinderen krank maakt. Want 
immers dat zijn de personen, door wier ziekte Hij het meest werken 
kan. Gods lieve kinderen hebben altijd andere kinderen Gods, die hen 
teederlijk minnen. Zoo komt de toewijding het heerlijkst uit. Gods 
lieve kinderen zijn Satans liefste mikpunt. Zoo hebben ze dan zwaarder 
lood aan de klok der ziel noodig dan andere mensehen. En ook, op 
hun sterfbed kan er van Gods lieve kinderen meer uitgaan dan van 
kinderen der wereld. 

Eivet en Witsius waren allebei overgeleerde hoogleeraren. En toch 
is het de vraag of ze door de weinige dagen van hun ziekbed niet 



I l l  

nog meer innevlijk het Godsrijk hebben orebouwd dan door hun 
geleerde geschriften. Wij kunnen dat zoo niet narekenen, maar de 
geestelijke kracht van een God verheerlijkend ziekbed reikt zoo eindeloos 
ver. Het is een vonk die aansteekt en aan welks aansteeksel weer 
wordt aangestoken; van, geslachte op geslachte. Zoo zinkt de zaad­
korrel in den bodem weg, maar altijd nieuwe korrelen rijpen aan den 
top der halmen ! 

En of dan God geen onrecht doet ? 
Geen onrecht, door het leed juist te leggen op zijn liefste 

kinderen ? 
Denk aan Golgotha! „Ons aller ongerechtigheden op Hem doen 

aanloopen! Door zijn striemen ons genezing." En reeds woudt ge uw 
vraag terugnemen, niet waar ? 

Maar neen, doe dat niet. Heb iets van .lobs moed en zeg met 
hem tot uw Trooster: „Gods zaak behoeft niet vcrgoêlijkt te worden! 
Ik zal spreken voor den Almachtige en tot Hem zal mijn rede zijn!" 

Want waarlijk er is wel een oplossing. 
En hiermee kom ik op het Psalmwoord, dat boven deze over­

denking staat. 
Neen, God de Heere doet geen onrecht, als Hij het leed op zijn 

liefste kinderen legt, „want," zegt de Geest door David: „Gij ver­
andert in krankheid hun gansche leger!" 

o, Een God, die zulk een verborgen vermogen bezit, die mag er 
vrij zijn liefste kinderen aan wagen. 

Want „zijn gansche leger veranderen," w7at is dit mysterie? 
Is het niet Mara ? 
Israël dat, aêmechtig van de pclgrimsreize, in de woestijn aan een 

wel komt, maar de wateren niet kan drinken; want zie, die wateren 
waren bitter. En toen riep Israels herder tot den Heere, en de Heere 
wees hem iets. Dat wierp hij er in. En zie, toen werd het bittere 
water zoet. En toen ging het voort op de pelgrimsreize, en ze vonden 
twaalf waterfonteinen en zeventig palmboomen, en zij legerden zich 
aan die wateren. 

Want dat, dat ja, is het heilig mysterie van Gods liefste kinderen, 
als ze de woestijn der krankheden doortrekken: God verandert het 
hun alles. 

Soms niet. Dan gaat Hij weg, en laat ze alleen. Hetzij dan omdat 
ze Hem niet hadden liefgehad, hetzij dan omdat hun liefde beproefd 
moest! En dan is het ontzettend. Dan brult het uit de kolken der 
ziel in hun binnenste op. Dan mort het met donkere wolk, en 
nu en dan slechts een bliksemglans van geloof, die er doorheen 
schiet. 

Maar dat blijft niet zoo. De Heere komt na kort of lang terug, en 
dan gebeurt er een wonder. Want dan blijft alles zooals het was; 
misschien zelfs dat de ziekte nog erger, de benauwdheden nog banger 



113 

worden; en toch heeft het niets meer van wat het vroeger was. „God 
heeft in krankheid zijn leger veranderd!" 

Bitter bleef het, en toch is het zoet geworden. 
Omdat de Heere kwam en de ziel vatte en een kracht vanbinnen 

inblies en troostte met zijn teederste vertroostingen. 
En dan begint er een geloofsweg! Het neemt alles een nieuwe 

gedaante aan! Daar wuiven ze hun takken reeds van verre, die 
heerlijke palmen om de verkwikkelijke waterfonteinen. En daar 
legeren dan de kinderen Gods zich bij. En dan denken de omstan­
ders; „Hoe schrikkelijk toch! hoe bitter smartelijk!" — maar zij 
merken het niet, zij proeven als zoet, wat hitter over de lippen 
kwam. 

o, Met God of zonder dien God, dat maakt in krankheid het leger 
zoo heel anders. 

\ \ l \ .  

2)at ik mij verkwikke, eer dat ik heenga. 

EEN LAATSTE HELDER OOGENBLIK. 

Wend U van mij af, dat ik mij verkwikke, 
eer dat ik heenga, en ik niet meer zij. 

Psalm 39 : 14. 

De heimelijke hoop, die bijna elk kind van God koestert, om op 
zijn laatste ziekbed veel van zijn geestelijke schade in te halen, en 
dicht nabij zijn God te sterven, loopt in den regel op bittere teleur­
stelling uit. 

Geheel valt die hoop weg voor allen, die plotseling uit dit leven 
worden weggenomen; iets wat lang niet zoo zelden gebeurt. Hetzij 
dat een ongeluk ons leven afsnijdt, 'tzij dat een beroerte ons over­
valt, of een onverhoeds intredende verlamming opeens den klop van 
het hart of de ademhaling stil doet staan. 

Doch ook al gunt God de Heere zijn kind een zachter overgang, 
en ook al sluipt er een ziekte in ouze leden, die ons vooraf weken-, 
maandenlang aan het ziekbed kluistert, toch vindt ge ook bij die 
langgerekte krankheid de geestelijke frisehheid en sappigheid, o, zoo 
weinig; en zoo ge hooptet van een langzaam heengaan een rijke 
stichting voor uw eigen ziel weg te dragen, komt ge meestal 
bedrogen uit. 



113 

Zeker, er zijn zulke zielverheffende, God verheerlijkende kranken-
legers; en het is meer dan eens voorgekomen, dat iemand op zijn 
laatste ziekbed verwaardigd werd, om als een getuige en profeet 
des Heeren in den kring der zijnen een geestelijk werk te vol­
einden. Een sterfbed als van Jacob is ook onder de Christenen gezien. 

Maar wie waant dat dit regel is, vergist zich. 
Veeleer is dit hooge uitzondering. 
En als ge in den kring der uwen nagaat, wie vroeger geestelijk 

met u verkeerden, en sinds heengingen, dan zult ge meestal bevinden, 
dat ze zijn weggenomen, zonder dat er veel geestelijk licht van hun 
sterfbed blonk. 

Nu eens, omdat ze niet verwacht hadden, dat deze krankheid tot 
den dood zou zijn. Dan weer, omdat de plage, die op hen was, hun 
geest verdoofde; soms alle helderheid van bewustzijn wegnam. En 
ook wel, omdat, hoe raadselachtig het ook schijne, over veel van 
Gods kinderen kort voor hun heengaan, bittere verduistering en aan­
vechting komt. 

Of we ons dit in zulke oogenblikken te verwijten hebben, is een 
vraag, die elk kind van God voor zijn eigen consciëntie heeft te 
beslissen. 

Het kan ook geheel buiten onze schuld omgaan. 
T)e Heere kan ons overvallen met een zoo geweldige, zoo heel 

ons wezen ontzettende en ons bewustzijn in angst en smart ver-
doovende plage, dat het geheel buiten onze ziel omgaat. En ook de 
verduistering en aanvechting kan, gelijk Jobs voorbeeld toont, een van 
God gewilde beproeving van ons geloof zijn. 

Slechts slape niemand hierop in; want de gevallen zijn lang niet 
zeldzaam, dat de krachteloosheid van ons geloof in zulke oogen­
blikken de wrange vrucht is van gemis aan geloofswerking, zoo maar 
niet van inwilliging van zonde tegen onzen God, toen we gezond 
waren. 

Als dan de drukte van de gewone bezigheden wegvalt, en de aflei­
ding ophoudt, en onze ziel op zichzelve wordt teruggeworpen, komt 
al het zondige uit ons verleden zoo overweldigend machtig bij ons 
op; en wee hem, die dan geen onwrikbaar en muurvast geloof in de 
verzoenende kracht van het bloed zijns Heilands heeft. 

Wie dan niet stellig weet en ziet, dat God al zijn zonde in de 
diepte der zee heeft geworpen, maar er zelf mee zitten blijft, lijdt 
dan zulk een onuitstaanbare wroeging en zulk een doodelijken angst. 

Want gewisselijk het oordcel komt, en voor wie sterven gaat, staat 
het zoo vlak voor de deur. 

Dan buigt de ziel zich neder, en het is alleen goddelijke ontfer­
ming, die in zulke bange oogenblikken de ziel uit deze banden des 
doods en der helle kan losmaken. 

8 



114 

Maar hoe hierin een iegelijk ook persoonlijk met zijn schuld voor 
God sta, stellig is het verkeerd, als op ons ziekbed, dat ons sterfbed 
dreigt te worden, de behoefte om nog vóór ons sterven onzen God te 
verheerlijken, niet tot een begeerte des gebeds wordt. 

Zie het maar aan David. 
Doodelijk krank lag hij terneder; de plage eener bange, aan­

grijpende ziekte was over hem gekomen; en geestelijk gevoelde hij 
zich mat en dor. 

Hij kon er niet tegen op. 
De macht dei- ziekte was hem te overweldigend, en als een mach-

telooze klomp lag hij op zijn ziekbed neer. 
Maar hoe verdoofd en beneveld hij zich ook gevoelde, toch had hij 

dit ééne nog, dat die ellendige, geestelijke dorheid hem hinderde, en 
dat hij er naar smachten bleef, om vóór zijn sterven althans nog 
eenige korte oogenblikken te hebben, waarin de macht van de plage 
hem losliet, het geestelijk zelfbesef terugkeerde, en hij zich verkwikken 
kon, om alzoo zijn ziele in Gods hand te bevelen. 

Zoo kwam hij in het gebed; en onder het bidden liepen de tranen 
hem langs het aangezicht, en toen riep hij uit: „Hoor, Heere, mijn 
gebed, en neem mijn geroep ter ooren, en zwijg niet tot mijne tra­
nen. o. Mijn God, wend U van mij af, dat ik mij verkwikke, eer 
dat ik heenga, en niet meer zij." 

Natuurlijk moogt ge dit gebed van David niet misverstaan. 
Het was in het minst geen uitroep van ongeloof, om, op de manier 

van Jobs vrouw. God te zegenen eer hij stierf. Dat toont heel de 
89ste psalm wel anders. Alles in dezen psalm is het hunkeren van 
een matte en verdorde ziel naar den levenden God. 

Maar David voelde, dat God in die plage was; dat die aangrijpende 
krankheid hem niet bij geval, maar van God toekwam; dat God zelf 
hem in die plage benauwde; en het was daarom, daarom dat hij 
smeekte: Wend u als de bezoekende God uitwendig van mij af, en 
kom als de geestelijke Vertrooster inwendig tot mij. 

En evenmin moogt ge het vermoeden opperen, of David wel aan 
een leven na dit leven geloofd heeft, omdat hij uitroept: „eer dat ik 
heenga en niet meer zij"; want zie maar, vlak vooraf gaat de betui­
ging, dat hij evenals zijn vaderen een vreemdeling en hijwoner is 
geweest, wat vanzelf de belijdenis van het hemelsche vaderland in 
zich sluit. 

Neen, wat deze knecht Gods afsmeekte was, om niet als een hond 
te sterven; maar nog eer het einde kwam, een oogenblik van ver­
ademing te mogen hebben, zich vóór zijn sterven te mogen verkwik­
ken, en alzoo met helder, klaar geloofsbewustzijn de eeuwigheid tegen 
te gaan. 



113 

Zoo spreekt in deze bede geloofsenergie, en juist dit is het wat 
ook wij in onze ernstige krankheden van David te leeren hebben. 

Een kind van God moet het nooit opgeven; maar, hoe bang de 
plage ook wordt, altoos met de veerkracht van zijn geestelijk leven 
tegen de plage inworsteleu. 

Niet alsof hij in zichzelf zekeren voorraad kracht zou bezitten, om 
het vol te houden. Geloof weet nooit anders dan van zwakheden, 
opdat in die zwakheden de kracht en het werk van den Heiligen 
Geest openbaar worde. 

Maar het scheelt alles, of ge in zulke oogenblikken den Heiligen 
Geest loslaat, of u inwendig aan Hem vastklemt. 

En dat verschil nu ziet ge zoo telkens. 
Ge vindt er, die op hun ziekbed neerliggen als een zoutzak, en, 

zóó ze nog klagen, enkel klagen over wat hun lichaam deert. Maar 
overigens hebben ze het opgegeven. Ze willen nog wel, dat men voor 
hen bidt, maar zelf bidden ze niet meer. Ze ondergaan eenvoudig 
wat God over hen gehengt. Geen poging is er meer in hun geloof, 
om de geloofszenuw te spannen. Van de heerlijkheid van het Midde-
laarswerk zien ze niets meer. Het is alles dor en dood om hen ge­
worden. En zoo gaan de dagen en nachten voorbij, tot het eindelijk 
met hen in den dood gaat. 

En dat nu is zondigen op zijn sterfbed. 
Daar steekt iets van verloochening van den Christus in. 
En dat dit niet hoeft, ja, tenzij er bewusteloosheid intreedt, nooit 

hoeft, dat is niet alleen door David getoond, maar evengoed gebleken 
aan zoo menig bitter bezochte en fel geplaagde, die tegen alles in, 
en onder alles door, toch zijn Pniël niet varen liet, en met den hel­
denmoed des geloofs aanhield tot het uiterste toe. 

Meestal zag men dan, dat dit heroïsme van het geloof ook op het 
lichaam inwerkte en het klagen over pijn verstommen deed, om in 
stil geduld te lijden, wat geleden moest; en toch, ook al gingen al 
de golven en al de baren over hem henen, toch het hoofd weer uit 
die bange golven op te heften, tot het genoeg was, en de Heere er 
een einde aan maakte, en Gods engelen juichten en die hem lief­
hadden en aan zijn sterfbed stonden wel weenden om hun rouwe, 
maar toch ook God dankten, dat zij deze kracht des geloofs weer 
hadden gezien. 



116 

XXX. 

Welke de mate mijner dagen zij. 

OOK GIJ MOET STEEVEN. 

Heere! maak mij bekend mijn einde, en 
welke de mate mijner dagen zij; datikwete, 
hoe vergankelijk ik zij. 

Ps. 39 : 5. 

Vergankelijkheid is een licht uitgesproken woord, en de gedachte, 
die er in ligt, wordt door niemand weersproken, maar hoelang duurt 
het niet, eer ge die vergankeliikheid op uzelven hebt toegepast, en 
metterdaad als een vergankelijk creatuur voor uzelven en voor uw 
God begint te bestaan. 

Alle mensch is sterfelijk, dat leerde men u op school reeds in uw 
schoonschrift schrijven, maar wat jongen, die, als het er staat, er ook 
maar een oogenblik aan denkt, dat hij er bij is. En dat niet omdat, 
er geen kinderen sterven. Veeleer is de sterfte onder de kleinen 
grooter dan onder de volwassenen. Maar een kind vat dat niet. Hij 
staart er op. Hij ziet dat lieve lijkje liggen, en zal er oprechte tranen 
bij weenen, maar, zóó van het lijkje af, dan speelt uw jongen weer 
en dartelt, en leeft voorts alsof hij geen dood had gezien. 

En wie nu denkt, dat deze onbezonnenheid alleen bij onze kleinen 
voorkomt, toont hiermee noch zijn omgeving te kennen, noch zijn 
eigen hart te kennen. 

Het feit is toch niet tegen te spreken, dat, hoe ontzettend de dood 
ook zij, niets zoo vluchtig en snel voorbijgaande is, als juist de 
indruk, dien het sterven van een der onzen en het zien van een lijk 
maakt. 

Een oogenblik wordt men ontroerd; men komt bijeen en treurt; 
men draagt zijn doode uit naar het graf; en dan rouwt men; ma;r 
reeds lang voor de rouwtijd uit is, heeft het leven zijn gewonen gang 
hernomen, en gebeurt het maar al te vaak, dat er schier geen woord 
meer over den doode gesproken wordt. 

Soms is dit anders. Er zijn sterfgevallen, waarmee zoo ontzettend 
veel ten grave ging, en die zoo grooten omkeer in heel het leven 
van de achterbil]venden tengevolge hadden, dat nog langen tijd heel 
de levensexistentie aan het verscheiden van wie heenging herinneren 
blijft. 

Maar toch, ook dan is het nog altoos meer de liefde of de nood 



Ii7 

die nawerkt, en ook dit heeft met het toepassen van de vergankelijk­
heid op onszelwn niets gemeen. 

David .had hier ook hiüder van. 
Door wat wisselvalligheden en doodsgevaren was deze zoon van Isaï 

niet al hcnengegaan. Hoevelen waren er niet gevallen door zijn zwaard 
en neergestort aan zijn zijde! Hoe had hij niet telkens in doodsgevaar 
verkeerd! Hoe was niet keer op keer de donkere slagschaduw van 
den dood reeds over hem getrokken! 

En toch kon David zich maar niet genoeg als een „vergankelijk 
creatuur" gevoelen. 

Hij wist wel, dat niemand den dood ontkomt. Hij ontkende vol­
strekt niet, dat ook zijn weg op het graf moest uitloopen. En zelfs 
dat hij op een zeer lang leven hoopte, komt nergens uit. 

Maar wat hij miste, wat hij niet sterk genoeg in zijn eigen ziels-
besef ontwaarde, was het besef, de innerlijke en bestendige overtui­
ging, om zelf als een vergankelijk creatuur voor zijn God te bestaan. 

Zelfs als hij op het ziekbed in ernstige krankheid neerlag, of als 
doodsgevaren hem omringden, was het nog altoos alsof er dat besct' 
van vergankelijkheid niet bij hem in wilde. 

En dit nu hinderde hem. Hij gevoelde, dat zijn positie hierin valsch 
was. En daarom bad hij het als een genade van zijn God af, dat Hij 
hem leeren mocht hoe vergankelijk hij was. 

En om dat te leeren, bad hij in Psalm 39: „Maak mij bekend mijn 
einde, en welke de mate mijner dagen zij." 

Aan die leer nu moest elk kind van God zich gewennen. 
Niet om een openbaring te begeeren, waardoor wij ons sterfjaar 

zouden kunnen voorspellen, en er dus op rekenen, gelijk Hiskia, dat 
we nog zóó en zóóvele jaren voor ons hadden. 

Dat toch zou juist tot het omgekeerde besef leiden. 
Neen, wat we ons eigen hebben te maken is, hoe kort van duur 

ons menschelijk leven is; hoeveel bloemkens er verwelken zonder nog 
ontloken te zijn; wat tal van jongelingen en jongedochters er werden 
afgesneden, juist toen ze gereed stonden om het volle leven in te 
treden; hoe menig man geveld wordt als een eik, die nog in al de 
pracht van zijn loover pronkte; en hoe er boven de vijf en zestig 
jaren slechts vijf percent komt van al wat uit menschen geboren is. 

Op elke twintig menschen maar één. 
Juist zooals het in Psalm 90 heet, dat zeventig jaar gemeenlijk de 

uiterste grens is, en dat alleen een enkele, die zeer sterk is, het tot 
de tachtig brengt. 



118 

En nu schijnt dit, als men jong is, lang, maar hoe kort is het in 
waarheid niet? 

Van die zestig a zeventig jaar verslaapt ge er twintig, gaan er tien 
aan allerlei bagatellen en onder allerlei nietszeggend gekeuvel heen, 
zit ge andere tien aan tafel, en blijft er voor het eigenlijke leven 
hoogstens een twintigtal jaren, zelfs bij den langstlevende over. 

En wat zegt dat bij de eeuwen gerekend? Bij de straks twintig 
eeuwen die sinds Bethlehem, en de zestig eeuwen die sinds Adam 
verliepen ? 

Twintig jaren om te werken, ook als men zestig a zeventig word), 
wat zegt het bij de eeuwigheid? 

En dan moet men nog acht uren per dag werken, degelijk door­
werken, en wie is er die dat doet? 

Dat deedt ge althans niet in uw tiende jaar, ook niet in ziekte of 
op reis; ook gaan er uw Sabbatten nog af. 

Nauwkeurig berekend, gaat er dus ook van die twintig jaren nog 
heel wat af, en zal het al veel zijn, zoo ge van een leven van zestig 
a zeventig jaren er vijftien kunt tellen, waarin gearbeid en iets ver­
richt is. 

En nu baat geen klachte hierover. 
Ons leven is nu eenmaal niet langer. Voor slaap moet er een derde 

af. Spijs nemen kost tijd, en tijd die velerlei kleine bezigheid, die 
met de verzorging van ons lichaam saamhangt. Ook tegen ziekte be­
zitten we geen waarborg. 

Maar feitelijk komt de som van het wezenlijke leven dan toch op 
een zeer klein cijfer neer. 

Slechts één op de twintig, die vijftien jaren wezenlijk iets uitricht, 
en de anderen nog veel minder. 

Maar er zoo aan toe te zijn, en dan nog altoos voort te leven in 
een besef, alsof het altoos duren zou, is toch een zelfmisleiding die 
te ver gaat, een onvergeeflijk tekort aan helderheid in onzen eigen 
geest. 

Nu is dat bij een kind der wereld nog te begrijpen. Een kind der 
wereld raakt als hij sterft alles kwijt. Hij is voor den dood wel niet 
altijd bang, sommigen zelfs ganschelijk niet. Maar met den dood is 
het genieten van het leven dan toch uit. En daarom is het zoo be­
grijpelijk, dat een kind der wereld liever maar voortdroomt, in de 
verwachting van na het heden nog een dag van morgen te vinden, 
en voorts liever de toekomst niet in wil denken. 

Maar bij een kind van God moet dit toch anders wezen. Voor hem 
is het met den dood niet uit, maar begint het na den dood eerst 
recht. 



119 

Hij durft aan zijn einde denken, omdat hij weet dat dit einde 
vrede zal zijn. 

Voor hem is er dus geen enkele reden, waarom hij den levens­
droom maar altoos zoetelijk zou voortdroomen. Hij kan en moet 
wakker worden. 

Ook als hij volkomen nuchter zijn toestand inziet, is hij nóg ge­
lukkig. 

En dan is er metterdaad geen gedachte, die vruchtbaarder op zijn 
leven inwerkt, dan het heldere besef, om zichzelven voor God te 
leeren kennen als een vergankelijk creatuur. 

Niets toch zoozeer als dit besef prikkelt tot rusteloozen arbeid. 
„Laat ons werken zoolang het dag is, de nacht komt waarin nie­

mand werken kan." 
Ge zijt toch voor een doel op aarde. Ge hebt een taak. Die taak 

moet afgewerkt. En dan eerst lost God u af. 
Niets zoozeer maakt mild en los van het aardsche goed. 
Niets van wat uw hand verwierf, volgt u in het graf. Naakt zijt 

ge uit uw moeders buik gekomen, en naakt keert ge in het graf 
weer. Ge neemt niet met al mede. 

Niets dringt u zoo sterk om u aan uw God vast te klemmen, daar 
Hij toch alleen machtig is om u als vergankelijk creatuur in stand 
te houden, en als het hier uit is, u met eeuwige armen der ontfer­
ming te dragen in het eeuwig aanzijn. 

Dit vergankelijke leven, en dat eeuwige, dat daarna volgt, is zulk 
een krachtige prikkel, om wat voor oogen is niet te hoog te schatten, 
en te grijpen naar de kroon, die fonkelt van onzichtbaar diamant. 

„Vergankelijk", en als ge dan toch leven wilt, en weet dat het 
onvergankelijke alleen bij uw God is, dan dringt dat eigen besef u 
zoo machtig, zoo rusteloos naar den Eeuwige toe, en voelt ge zooveel 
dieper dan anders, wat het zegt, dat Hij de Eeuwige, de alleen )net 
vergankelijke is. Hij die alleen onsterfelijkheid bezit. 

En daarom, wel u, zoo de Heilige Geest u in deze gedachte inleidt, 
u er bij bepaalt, ze diep in uw ziel inprent, en er u zóó van door­
dringt, dat de ademtocht uws levens niet meer een vruchteloos hopen, 
maar in overeenstemming met de harde en toch zoo heerlijke werke­
lijkheid zij. 



130 

XXXI. 

Ziet, de Rechter staat voor de deur. 

ZIET, DE RECHTER STAAT VOOR DE DEUR 

Zucht niet tegen elkander, broeders, opdat 
gij niet veroordeeld wordt. Ziet, de Rechter 
staat voor de deur. Jac. 5 : 9. 

Keeds het enkele feit, dat er een Rechter is, schift voor de consciëntie 
schuld van onschuld. 

Zie, er zijn er twee, waarvan de één zijn naaste verdrukt heeft en 
de ander door zijn naaste verdrukt wierd, en nu is de verdrukker 
prat op wat hij won, en de verdrukte zucht en klaagt en voelt zich 
gegriefd door wat men hem aandeed. 

En nu komt er sprake van den Hechter. Het gerucht van het 
gepleegde onrecht ging uit. Het drong door tot de plaatse des gerichts. 
Het kwam den Rechter ter oore. 

Zoo mengt hij er zich dan in; en beide personen, zoo de ver­
drukker als de verdrukte, worden voor zijn rechterstoel geroepen. 
Maar merk nu eens op, met wat tegenovergestelde gewaarwording, 
onder wat geheel verscheiden indruk ze derwaarts opgaan. 

Dat er dan toch nog een rechter is, dat die rechter een teeken 
van leven geeft, dat die rechter recht zal spreken, dat is voor den 
verdrukte een oorzaak van vreuyde, alsof zijn last hem reeds van de 
schouders gleed en het onrecht, hem aangedaan, ternauwernood meer 
gevoeld wierd. Maar op den verdrukker werkt het heel anders. Hij 
voelt er zich benauwd door. Voor hem maakt het een einde aan 
zijn zondigen hoogmoed. Voor hem is die rechter een booze gestalte, 
die hem jaagt, en die hij, o, zoo gaarne verre wenschte. 

Was er geen rechter, dan ware de verdrukker jubileerend en de 
verdrukte een klager in zijn ellendigheid gebleven. Maar nu er wel 
terdege een rechter bestaat, en die rechter recht gaat doen, nu is 
aan den plager de beurt, om in angst en benauwing te verkeeren, en 
krijgt de geplaagde en verongelijkte vreugdeolie voor asch. 

Ja meer nog, reeds het vooruitzicht, dat de rechter er ziet in 
mengen zou, heeft den boozen verdrukker vooruit beangst; en omge­
keerd heeft het heerlijk vooruitzicht, dat de rechter het onrecht her­
stellen zou, den verdrukte getroost temidden van zijn benauwing en 
zijn hand teruggehouden van wraak. 

Een rechter, dat is een zedelijke macht voor de consciëntie en in 



121 

het leven, die reeds door het enkele feit, dat ze bestaat ca straks 
werken zal, o, zooveel boosheid in de geboorte tegenhoudt, tempert 
bij haar uitvoering en berooft van haar boosaardig zelf behagen; terwijl 
ze omgekeerd de smart der verdrukking lenigt, het pijnlijke van de 
verongelijking minder doet zijn, troost biedt aan hem, die werd neer­
geworpen, en voor verbittering der ziele en het zoeken van weerwraak 
behoedt. 

Laat daarom toch vooral de gedachte aan den Rechter aller rechteren 
onverzwakt in de consciëntie onzer Christennatie leven blijven, en zie 
toch toe, dat ge de heugenis van dien Rechter bovenal niet uit het 
bewustzijn van ons geslacht wegneemt. 

o, Gewisselijk, zoo ge Gods kind zijt, is Hij uw Vader, en Liefde 
is zijn wezen, „genadig en barmhartig en groot van goedertierenheid" 
zijn Naam. 

Maar toch, toen de Heere Heere zijn heiligen, heerlijken Naam zoo 
majestueus voor het oor van Mozes, zijnen knecht, uitriep, voegde Hij 
er onmiddellijk aan toe, als wel waarlijk evenzeer tot zijnen Naam 
behoorende: „die den schuldige geenszins onschuldig houdt", gelijk 
ook het Onze Vader ondenkbaar ware geweest zonder de bede tot den 
Kechter; „Vergeef ons onze schulden." 

Predikt dus vrij de liefde en den rijkdom der barmhartigheden 
des Heeren zoo ruim, zoo mild, zoo overvloeiende als ge slechts ver­
moogt, maar predikt ze niet valsch, snijdt er de levenszenuw niet van 
door, licht er de bezieling en de energie niet uit. 

Vroeger wist ieders eonsciëntie nog, dat juist die Vader in de 
hemelen, evenals ieder vader op aarde, in zijn vaderschap, en krachtens 
zijn vaderschap, tevens Rechter is. 

Zonder dien achtergrond van den Rechter kon men zich den Vader 
in de hemelen niet denken. 

Vader in de hemelen was toen nog geen gevoelsterm, geen 
sentimenteel begrip, geen klank der slappe gemoedelijkheid geworden, 
maar het drong nog wezenlijk en waarlijk in het oor met den 
vollen, rijken, diepen zin, die van nature in dien heiligen naam van 
Vader ligt. 

Maar sinds heeft men daaraan, getornd. Men heeft dat „Rechter" 
weggelaten, doodgezwegen, straks bestreden. Rechter, neen, dat was 
de Vader in de hemelen niet meer 1 

!n de hemelen en op den troon der heerlijkheid was geen heilige, 
doortastende, scheidende en schiftende energie, maar slechts weeke-
lijke, alles dooreeumengende, voor alles de oogen sluitende goed­
hartigheid. 

Zoo wilde de booze consciëntie het wel. En toen zei de philosophic 
ook, dat het zoo wel kon. En door haar zoet getluit misleid, is toen 



123 

een valsche theologie ook op den kansel die valsche voorstelling gaan 
voeden. 

Zoodoende hoort men in tal van kerken van den Kechter thans 
bijna nooit meer. 

Er ademt u niets meer tegen dan altoos weer diezelfde krachte-
looze, pitlooze, niets scheppende goedhartigheid of liever nog goed­
aardigheid. 

De rijke, heerlijke Vaderliefde Gods, de volheid van zijn ondoor­
grondelijke ontferming en peillooze barmhartigheid is in een opper­
vlakkige, ondiepe, ziellooze meewarigheid verarmd. 

Gevolg waarvan is, dat de massa thans bijna nooit meer aan 
dien Rechter denkt, noch zich aan Hem stoort, noch om Hem 
iets laat. 

Waarvan dan weer het nog droever gevolg is, dat het schuldbesef 
al afneemt en de hooghartigheid gaandeweg al ongeneeslijker proportiën 
aanneemt. 

En wat zou men dan den Verlosser nog zoeken? 
Och, wie niet gebogen gaat onder zonden en schuld, en nooit 

vermoeid of belast was, die dorst ook naar het zoet der verzoening 
niet. 

Een ruwen dronkaard, een ergen vloeker kan men naar Jezus dan 
nog heen krijgen, maar den gewonen burger niet meer. 

Dat schriklijk kwaad der slappe prediking dient gestuit. 
De Rechter moet weer in ons leven mee gaan rekenen. De gedachte 

aan den Hechter moet weer in ons bewustzijn gelden. We moeten 
weer zelf luisteren gaan en onze kinderen doen luisteren naar die 
ontzettende apostolische vermaning: Ziet, de Rechter staat voor de 
deur! 

Het oogenblik, dat ge dit werkelijk gelooft, zondigt ge niet; gelijk 
geen dief zou stelen, zoo hij den rechter zelf voor de deur zag 
staan. 

Want onder de menschen verzwakt dan soms nog de bittere ervaring, 
dat een rechter geen recht doet; of slechts half recht doet; soms zelfs 
tegen het recht ingaat. 

Maar bij den Rechter verzwakt die ncventrek niet. Die Rechter 
sluit voor niet één eenige zaak het alziend oog. Mets ontgaat aan 
zijn kennisneming. Hij behoeft geen aanbrenger en geen getuige. Alle 
booze stuk ligt naakt en geopend voor Hem, met wlen we te doen 
hebben. 

Bovendien weet ieders consciëntie zeer wel, dat deze Rechter altoos 
volkomen recht doet en nooit, nooit tegen het Recht ingaat. 

Bij dezen Rechter valt dus al wat verzwakken kon weg. Hij schit­



133 

tert in de volle majesteit van de Gerechtigheid, die alle zonde ver­
oordeelt en dken verdrukte redt. 

Plaats daarom uw eigen ziel, plaats uw eigen omgeving, plaats-
de kerke Gods, plaats land en volk weer voor dien Eeehter, en 
een geheel andere geest zal door ons hart en onzen levenskring 
waaien. 

De verslapte consciëntie zal weer gespierd worden. 
Gods kinderen vooral zullen weer schrik van de bijgehoudene 

zonden krijgen. 
Er zal weer sidderinsr in de zielen varen voor den levenden. 

God. 
En omgekeerd, er zal weer vertroosting gaan vloeien voor wie 

verdrukt wordt; er zal in het vooruitzicht van het komend recht 
weer moed en kracht opleven, om een tijdlang ongelijk en onrecht 
te dragen; en tegen alle ongerechtigheid en tyrannic in zal men weer, 
evenals onze vaderen, blijde en verrukt leeren uitzien naar dien dag 
des gerichts en der wrake, waarin de Heere, de rechtvaardige Hechter, 
„zijne en mijne vijanden" zal verdoen. 

Dat durft men thans niet meer. Dat acht men liefdeloos. En men 
vergeet, dat niets liefdeloozer is, dan ons geslacht van den Hechter en 
daardoor van het R'-cht te vervreemden; aldus het schuldhesef te 
dempen; en juist door die demping van het schuldbesef de zielen af 
te houden van den Verlosser hunner ziel. 

En daarom, de Hechter sta weer voor de deur. Niet alleen feitelijk. 
Want dat doet Hij toch. Maar ook klaarlijk voor ons bewustzijn. 

o. De vrucht er van zal zoo heerlijk wezen! 
Zoo verfrisschend voor de lauwheid van den geestelijken dampkring 

om ons heen. 

XXXII. 

Voleind, aan zijn zonen bevelen te geven. 

OM ONS STERFBED. 

Als Jacob voleind had, aan zijn zonen be­
velen te geven. Gen. 49 : 33. 

Een sterfbed in den rijken, vollen zin des woords gaat al meer 
tot de zeldzaamheden behooren. 

Vroeger roemde men daarin. En als het zoo gebeuren mocht, dat 



124 

vader of moeder op hoogen ouderdom de eeuwigheid ingingen, na 
nog op hun sterfbed voor hun kinderen gezorgd, en ze vermaand en 
toegesproken te hebben, en, nog eer ze den jongsten snik gaven, te 
hebben geroemd in de genade Gods en den vrede van hun Heiland, 
dan liet zulk een sterfbed een onuitwisehbaren indruk achter. Zulk 
een sterfbed stichtte meer dan tien predicatiën. Zoo had men vader 
zien heengaan, zoo heerlijk was moeder afgestorven, en sinds waakte 
de begeerte in de ziel op, om ook zelf eens zóó in zaligen vrede 
de eeuwigheid in te gaan. 

En nu zeggen we wel niet, dat zoo vroom en leerrijk sterfbed 
gansch niet meer voorkomt, maar toch, men hoort er al minder van. 

Dit ligt deels aan den aard der krankheid, want wie door een 
beroerte wordt aangegrepen of gesloopt werd door een bedwelmende 
ziekte, sterft meest ongemerkt weg. 

Deels ook ligt het daaraan, dat men onze kranken te lang in 
onzekerheid laat, of het wel waarlijk op sterven gaat. 

En, helaas, ook dan ligt er nog zooveel schuld bij de min vrome 
wijze van huislijken omgang; bij den zwakkeren drang om te ge­
tuigen; en het niet bezield genoeg zijn voor de eeuwigheid. 

Ons hedendaagsche leven is zoo overstelpend rijk aan indrukken, 
dat reeds daardoor ons leven aan diepte verloor. 

Een sterke ontwikkeling in weelderigen groei van het blad; maar 
in den wortel achterlijk. 

Zoo leeft men wel sterk, maar niet diep. 
Men went zich te veel aan het glijden door het leven, en zoo 

ylijdt men dan ten slotte ook uit dit leven de ontzettende eeuwig­
heid in. 

^ an Jakobs sterfbed, dat toonbeeld blijft voor het afsterven van 
Gods vromen door aller eeuwen, staat drieërlei opgeteekend. 

ïen eerste, dat bij zijn zonen bevelen gaf. Ten andere, dat hijzelf 
zijn voeten samen op het bed lei. En ten derde, dat hij den geest 
gaf en verzameld werd tot zijne vaderen. 

Sta nu voor ditmaal een oogenblik alleen bij dat eerste stil: Jakob, 
de oude patriarch, gaf, eer hij van zijn kinderen scheidde, aan zijn 
zonen hevelen. 

Wat goddelijke ruste en heilige vrede moet er in den ouden grijs­
aard geweest zijn, dat hij in die laatste ure zoo bijna niet met zich­
zelf bezig was, maar bijna uitsluitend met zijn kinderen. 

Hoe diep zag hij in het onderscheiden karakter van elk van zijn 
kinderen in, en wat rijke profetie kon hij, onder hooger ingeving, 
zelfs over de toekomst van hun geslacht profeteeren. 

En toch is er, eer we daaraan toekomen, nog iets anders, en doet 
ge wel met eerst uitsluitend te letten op dat: Hij gaf hevelen. 



135 

Juist zooals Jezus in de gelijkénis zei; Bereid uw huis, want dezen 
nacht zal uw ziel van u worden afgeëischt. 

En zelfs dat doen zoo velen niet meer. 
Zelfs van ouden van dagen die wegstierven, hoort ge telkens, dat 

ze niets bepaald hebben; dat men over alles in het onzekere is, hoe 
ze het zouden gewild hebben; en dat de achtergelaten huisgenooten 
moeten raden en gissen. 

Veelal een nietszeggend testament gemaakt, toen ze huwden. En 
sinds heeft men er op toegeleefd, alsof het goede, vriendelijke leven 
rusteloos van jaar tot jaar zou bestendigd worden. 

Er is dan wel niet gedachteloos geleefd; maar men leefde dan 
toch jaar uit jaar in, zonder ooit ernsr.ig aan zijn verscheiden te 
denken. 

En zoo staan dan vrouw en kinderen vaak zoo onverwacht bij de 
lijkbaar, niet wetende wat ze beginnen zullen; zeiven meest van 
zaken geen verstand hebbende; en zoo gaat de eigenlijke beschikking 
dan, o, zoo vaak over in handen van een aanspreker, die alles beveelt, 
of een notaris, die alles bedisselt. 

En dit nu mag niet. 
Tot op uw jongsten snik toe blijft ge een verantwoordelijk persoon, 

en indien ge nu hoofd van uw gezin zijt, en vader van kinderen en 
rentmeester van eenig goed, en de uwen bij uw leven gewoon zijn 
geweest op u te steunen en te leunen, moogt ge hun bij uw sterven 
niet zoo opeens dien staf uit de hand slaan. 

Oudtijds hoorde men dan ook van allerlei testamenten.. 
Van een testament ook natuurlijk over het goed dat men naliet, 

maar toch ook over veel meer. 
In zulk een testament legde men nog eens getuigenis af van zijn 

geloof en van de hope der heerlijkheid, waarin men wegstierf. In 
zulk een testament gaf een vader nog raad en vermaan aan de kin­
deren, die hij achterliet. En was hij in zaken van Staat of Kerk of 
Volk gemengd geweest, dan vond men in zulk een testament niet 
zelden nog aanwijzing of beschikking hoe te handelen ware. Men 
beleed in zulk een testament nogmaals zijn zonde en vergaf zijn 
vijanden, of vroeg om vergiffenis. 

En zelfs over zijn begrafenis en de plek, waar men rusten wilde 
tot den jongsten dag, gaf zulk een testament niet zelden vinger­
wijzing. 

En natuurlijk, wie in zulk een stemming zijn testament schreef, 
vergat dan ook de weldadigheid niet; en als hij ruime middelen bezat, 
en het voor vrouw en kinderen kon, bedacht hij arme familieleden, 
de armen van Gods kerk, of allerlei instellingen, die Gods eere be­
doelden. 



136 

De gemoedsstemming, die hier achter school, was geen mysterie. 
Er bleek toch uit zulk een stil en kalm bereiden van zijn huis, 

dat men op zijn sterven gerekend had, en het woord van Jezus niet 
in den wind had geslagen, „dat Hij komen zou als een dief in den 
nacht." 

Wie zoo heengaat, had zich nog bij zijn leven met dat heengaan 
vertrouwd gemaakt. Had bij anderer sterven aan eigen sterven ge­
dacht. En het niet in strijd met een gezonden levensregel gevonden, 
om nog in de volle kracht zijns levens toch zijn dood voor oogen te 
houden. 

Men verstond het nog wat in onze Psalmberijming staat: De dood 
wenkt ieder uur. 

Niet dat men daarom levenszat of levensmoede was. Veel minder 
•dan thans wierd toentertijd van zelfmoord vernomen. En de geestes­
gesteldheid van de ouden van dagen was veel frisscher en krachtiger 
dan thans. 

Zelfs jonge menschen en kinderen hielden toen van de ouden van 
dagen; vonden hen interessant; en waren gaarne bij hen. 

Alleen maar het was meer het natuurlijke leven van een menschen-
kind, die weet dat hij een pelgrim op aarde is, en dat zijn eigenlijke 
bestaansdoel huiten deze aarde ligt. 

Een pelgrimsbesef, dat toch ook weer niet onverschillig voor de 
dingen van deze aarde maakte, want juist toen bereidde men, eer 
men sterven ging, ook zijn huis. 

Maar toch, sterker nog dan dit bereiden van zijn huis, boeit u in 
Jakob dat bevelen geven aan zijn zonen. 

Jakob is in zijn sterven met zijn kinderen bezig. 
Die kinderen zijn de voortzetting van zijn leven, als hij er op 

aarde niet meer zijn zal. 
En al stemt ge nu toe, dat Jakob door profetische inspiratie van 

zijn kinderen getuigen kon op een wijze, zooals dat u, die deze 
inspiratie niet hebt, ondoenlijk is, toch ging die profetische inspiratie 
niet om buiten de natuurlijke kennis, die hij van elk van zijn kin­
deren had. 

Jakob had zijn kinderen blijkbaar bestudeerd. Hij had hun gangen 
en wegen gadegeslagen. Was zoo ingedrongen in hun karakters, en 
kon uit die karakters hun wezen bespieden. 

En nu op zijn sterfbed roept hij ze allen om zich heen. „Komt 
samen", zoo roept hij, „gij zonen van Jakob, en hoort naar Israël, 
uwen vader." 

Hij was hun vader. 
Hij had ze gegenereerd naar meer dan het vleesch. En als hun 



127 

vader wilde hij ook in zijn sterven nog zijn plicht aan zijn kindereu 
volbrengen. 

En nu spaart hij ze niet. 
De booze karakters brandmerkt hij in aller tegenwoordigheid; want 

ook het sterven moet heilig zijn, en mag in geen weekheid van hart 
de zonde vergoelijken. 
[4 Maar toeh spreekt in wat hij tot elk van zijn zonen zegt de vader­
lijke ernst. Het is of hij, eer hij henengaat, een lichtstraal op het 
pad van elk hunner wil laten schijnen, opdat ze hoofd voor hoofd 
hun pad met meer zelfbewustheid bewandelen zullen. 

o, Er ligt in die toespraak van den stervenden Jakob zulk een 
schat van vaderlijke teederheid. 

Die oude patriarch is meer met zijn kinderen dan met zijn geld 
en goed bezig geweest. 

En ook nu in zijn sterven is het niet klachte over pijn of eigen 
ongemak, maar is het de toekomst van zijn kinderen, die den ster­
venden grijsaard bezighoudt. 

Hoe heel anders dan ge het nu vaak ziet. 
Onze eeuw, waarin het geld zoo hoog gevierd wordt, heeft zooveel 

teeders verstikt. 
En toch het geloof mag daar niet meê afdrijven. 
Gods volk mag daaraan niet toegeven. 
En gelijk de nood ons al meer dringt, om ons in eigen kring af 

te zonderen, en ook voor onze kinderen een eigen levenskring te 
zoeken, zoo moet ook het sterven onder ons weer minder wereldge-
lijkvormig worden. 

Want dac is het eigenlijk. 
De wereld sterft anders dan Gods heiligen sterven. 
En wil nu de wereld ons tot zelfs op ons sterfbed naar haar kant 

lokken, dan is het de roeping van Gods volk, om althans op het sterf­
bed de wrereld buiten te sluiten. 

In uw sterven ten minste zult ge een kind van uw God zijn. 



138 

XXXIII. 

2)ood, waar is uw prikkel ? 

DE PRIKKEL DES DOODS. 

Dood, waar is uw prikkel? Hel, waar is 
uwe overwinning? 1 Cor. 15 : 55. 

In gezonde, jonge dagen, als niets ons deert, en de lach ternauwer­
nood van onze lippen wijkt, kan men soms zoo luchthartig over den 
dood spreken. 

Nu juist niet om met den dood te spotten; want dat komt in 
onze kringen zoo niet voor; maar toch om over den dood te hande­
len, als dacht ge bij uzelven: „Nu ja, dat heeft voor mij nog tijd. 
Zoo boos en bang zal die dood ook niet wezen. En bovendien met 
mij heeft die dood nog niets van doen. Aan mij is de beurt nog in 
lang niet!" 

Maar als een ernstige ziekte u aangrijpt; en ge benauwd en hijgend 
naar uw adem, onder het aanzwellen van de krankheid temederligt; 
en die om u zijn verraden zekere bezorgdheid in houding en gebaren; 
en de arts verheelt het u niet, „dat ge niet geheel buiten gevaar 
zijt"; o, dan maakt die gedachte aan den dood op u plotseling een 
zoo geheel anderen indruk. 

Wat dusver weinig meer voor u was dan een klank cn een naam, 
wat u hoogstens als een sombere toon in het oor dreunde, of het 
vluchtig denkbeeld bij u wekte van iets schrils en huiverachtigs, en 
dat ge daarom altoos onverwijld weer uit uw ziel en zinnen bandet, 
treedt dan opeens voor u als een ontzettende realiteit; als een 
macht die op u toesluipt; ja, als een dreigend onraad, waaraan 
ge u met geen tegenworstelen noch tegenspartelen zult kunnen 
onttrekken. 

Misschien zult ge er nog van opkomen. Ge hidt zelf nog, en de 
uwen bidden nog voor en met u. Ook doet de geneeskunst wat :;e 
vermag. 

Maar toch het blijft hachelijk staan. De slag van den pols veel te 
snel. De hitte van het bloed veel te hoog. Het kwaad vanbinnen niet. 
gestuit maar voortwoekerend. 

o. Ge kunt er nog uit opkomen. Nog niet aan alle hoop is de 
bodem ingeslagen. Maar ook best mogelijk dat het anders loopt, en 
dat zóó uw levensdraad zal worden afgesneden. 

En dan gaat het soms zoo pijnlijk snel. Nog eer de week uit 



139 

is, niet enkel gestorven, maur soms reeds weggeborgen in het graf. 
In zulke dagen nu, dan krijgt ge den dood onder de oogen te 

zien. Onwillekeurig denkt ge er telkens vanzelf aan. Niet dat ge hem 
bijgeloovig uzelven voorstelt als een geraamte met doodskop en zeis; 
maar ge begrijpt dan toch, dat die geheimzinnige dood iets ont­
zettends heeft; diezelfde dood, die van den rechtvaardigen Abel af 
alle menschenkind den bitteren tol liet betalen, die ook uit den 
kring van uw magen en vrienden reeds zooveel liefs meêsleurde, en 
die nu op n aandringt, en u nabij komt, en de hand op uw schouder 
legt, als om u te zeggen, dat ge u reppen zult, want dat uw einde 
nabij is. 

En als ge dat voor het eerst met vollen ernst ontwaart, dan vaart 
er zekere siddering door uw ziel, en trekt er een huivering door uw leden. 
Zoo koud voelt ge de schaduw des doods reeds over u gaan, en zoo 
donker omzweeft u zijn toenadering. 

Want het is wel zoo, op het slagveld zoekt soms de held den 
dood, en op den brandstapel heeft martelaar na martelaar den dood 
helachen; maar slagveld en brandstapel zijn zoo heel anders dan een 
ziekenkamer met al de bangheid van gebroken lichaamskracht. 

De held en de martelaar zijn nog volkomen gezond. Ze hebben 
den dood nog niet onder de leden. De dood staat nog tegenover hen. 
En nu is het om de banier van hun hemelsche-n Koning, dat ze 
met moed en doodsverachting liever sterven dan die banier over te 
geven. 

Maar als het in zwakte en benauwdheid met u ten einde gaat, 
dan is er in u geen kracht meer. Er is niets dat u ophoudt of uw 
geestdrift prikkelt. Nog weinige dagen misschien, en zoo stil, zoo 
verlaten, zoo onmerkbaar gaat ge heen. 

En dan staat ge voor een raadsel, voor de bange vraag, wat het 
zijn zal. 

Ge gaat sterven, maar wat is sterven? 
Wat zult ge dan gevoelen, wat ontwaren, wat gewaarworden? Dat 

uiteentrekken van ziel en lichaam, zal het benauwd, zal het vlijmend 
in verborgen pijn wezen? 

Ge vraagt het, en, helaas, niemand heeft een antwoord; want 
niemand die stierf heeft ons ooit gezegd, hoe het hem in zijn 
sterven was. 

Heel die overgang uit dit leven naar de overzij der eeuwigheid is 
een wereld vol raadselen. 

Want wel zag men er sommigen sterven in bange, ontzettende 
benauwdheden, dat de doodsstrijd bijna geen einde nam, en waren er 
anderen die insliepen zoo zacht en kalm, dat ge moeite hadt om te 
gelooven, dat dat nu sterven was. 

9 



130 

Maar wat baat u die waarneming? Of wie zegt u, wat er, toen 
de levensuiting hem ontging, in het verborgen wezen van dien 
stervenden menseh tussehen ziel en lichaam, en in zijn ziel omging? 

Zeker, de dood kan in een beroerte of bij hartsverlamming zoo 
plotseling en zoo onpijnlijk intreden, dat ons oog noch oor eenig 
lijden ontdekt. Maar is daarmee alles gezegd ? Is wat wij zien wel het 
wezenlijke, eigenlijke sterven? 

En zoo blijven we vragen, maar het antwoord komt niet, en de 
gedachte, dat het nu aan u komt, blijft u benauwen. Want als het 
komt, hoe zal het u dan zijn? 

De Schrift spreekt bij den dood van een prikkel, als er door den 
apostel geroepen wordt: „Dood, waar is uw prikkel; hel, waar is uw 
overwinning?" 

Het beeld dus van een giftig monster, dat u niet slechts aangrijpt, 
maar steekt met zijn angel, en door dien angelsteek vergiftigt. 
Zoo ongeveer als men zich de draken voorstelde, en zooals er nog 
slangen zijn. 

En door dat giftige nu, door dien steek, door dien prikkel of angel 
wordt ons dat raadselachtige, dut geheimzinnige, dat huiveringwekkende 
van den dood afgebeeld. 

Niet slechts dat hij uw leven van u neemt, maar dan nog die 
giftige steek met den prikkel, om als ge in zijn macht, om als ge 
dood zijt, uw bestaan, uw aanzijn aan de overzij van het graf te 
vergiftigen. 

En daar mag niet over heengegleden, want in die beeldspraak ligt 
waarheid. De dood is onrein; de dood is giftig; en wie onder de 
macht van den dood blijft, is ter prooi aan. vreugdelooze verschrikking 
en nooit eindigende zielsbeklemming. 

Het sterven zelf is nog het bangste niet. Het bangste komt eerst 
daarna, als ge gestorven zijt, en ze u in uw doodsgewaad afleggen, 
en ze u uitdragen naar den godsakker. 

Het sterven zelf is nog slechts het doorgaan door de poorte van 
den dood; maar dan komt ge in de vallei der schaduwen des doods, 
en dan in zijn burcht; en daar zal huivering en ontzetting u bevan­
gen; met geen ander vooruitzicht dan om te wachten eeuw uit eeuw 
in, tot Christus op de wolken wederkomt, en dan ook zelf in het 
oordeel te gaan, en dan met al wat demonisch is uitgedreven te wor­
den in nog banger verschrikking. In die verschrikking, waarvan Jezus 
zei: „Daar zal weening zijn en knersing der tanden." 

Alles komt er dus voor u op aan, of ge, eer de dood u aangrijpt, 
dien dood zijn angel, zijn prikkel kunt breken. 



131 

Want gelukt u dat, dan sterft ge als een Christen, als een kind 
van God, als een verloste. Dan sterft ge zooals eens Paulus, die bijtijds, 
eer het te laat was, den dood dien angel gebroken had, en nu reeds 
lang vooruit, jubelend en den dood belaehend, hem toeriep; „Dood, 
waar is uw prikkel? Gij hebt hem niet meer. En daarom zijt ge mij 
geen koning meer der verschrikking!" 

Dit gevoelt ge tooh, is eenmaal die angel, die giftige prikkel van 
den dood gebroken, dan is die dood heel iets anders geworden. Zoo­
lang een wesp haar angel heeft, vlueht ge; maar is haar angel uit­
getrokken, dan speelt ge met de wesp als met een vlieg. 

De dood zonder prikkel, zonder giftigeu angel is een dienstbode 
Gods, die u af komt halen; die u in den Naam des Heeren van uw 
lichaam ontdoet; en u als vrijgemaakte ziel door de poorte der 
eeuwigheid binnenlaat, om dichter bij uw God en uw Heiland te 
zijn dan ge hier ooit kondt, en om, zonder smart en zonder zonde, 
in die geestelijke afzondering te toeven, tot het licht van den eeuwi­
gen morgen daagt, en Christus op de wolken komt, en u overkleedt 
met een heerlijker lichaam, en u overstroomt mefeeuwige heerlijkheid. 

De dood niet zijn prikkel is vreeselijk. Dan zijt ge weg. Dan zijn 
er in dien dood banden der helle en eeuwige afgrijzing. 

Maar is die dood zijn prikkel kwijt, dan is ook op eenmaal alle 
verschrikking geweken. 

Dan zijn er die naar den dood verlangd hebben, omdat alleen die 
dood ze voor eeuwig brengen kou bij hun God. 

Alleen vergis u nu niet. 
Er zijn een soort Catechismus-Christenen, die kortweg aldus 

redeneereu; „Christus stond uit de dooden op. Door die opstanding 
heeft Christus den prikkel aan den dood uitgebroken. Dus heeft nu 
de dood geen prikkel meer. En alzoo kan ik gerust inslapen !" 

Alsof ooit „eenige vreugde" vloeien kon uit een redeneering I 
Neen, de dood heeft nog wel waarlijk, ook na Jezus' opstanding, 

zijn giftigen angel behouden. Denk maar aan die duizenden bij duizen­
den, die buiten geloof aan Jezus, ook na Jezus' verrijzenis, den dood 
ter prooi werden. 

Ook nu nog sterven er telkens, aan wie hij in hun sterven met 
zijn angel dien giftigen steek toebrengt. 

En wel zegt ge naar waarheid, dat er toch ook duizenden bij 
duizenden zijn heengegaan, voor wie alle prikkel uit den dood weg 
was, maar voor die allen was het een persoonlijke daad. 

Als de dood aan hen toekwam, dan, ja, wierd opeens de angel 
werkeloos, die anderen nog zoo giftig stak. 

En zoo ook hebt gij aan een redeneering uit uw Catechismus 
niets. 



132 

Ook voor u is de vraag maar, of ge, als do dood op li aankomt, 
dat geloof in Christus werkende hebt, waardoor die angel van den 
dood ontwapend wordt. 

Zoo ja, vrees dan niet. 
Dan, dan alleen, maar dan ook zeker, zal uw sterven vrede zijn. 

XXXIV. 

In welke ure gij het niet meent. 

PLOTSELINGE DOOD. 

Gij dan, zijt ook bereid: want in welke 
ure gij het niet meent, zal de Zoon des 
mensehen komen. Luk. 12 : 40. 

Diep zielkundig gedacht is wat de Psalmist in 1'salm -19 : 13 van 
de kinderen der wereld zegt; „Hunne binnenste gedachte is, dat 
hunne huizen in eeuwigheid zullen zijn, hunne woningen van ge­
slachte tot geslachte." En we haasten ons er bij te voegen, dat ook Gods 
kind van nature dien trek met het kind der wereld gemeen heeft. 

Een goed, stevig huis, op een fundament opgetrokken, kan eeuwen 
tegenhouden. En als we dan hooren van vader en grootvader, die 
ook reeds in datzelfde huis gewoond hebben; en er nu zelf even 
rustig in wonen, zonder dat er een scheur in den muur komt of een 
bint in de zoldering kraakt, ja waarlijk, dan leven ook wij reeds in 
die toekomst in, als onze kinderen ons in dat huis vervangen zullen, 
en straks zij weer worden opgevolgd door het kroost, dat God bun 
zal geven. 

Vooral een landman voelt dit sterk, zoo het hem vergund werd, 
van geslacht tot geslacht, met zijn familie op eigen erve te zitten. 
Want, al wierd er aan dat huis dan ook verbouwd, dat land, die 
akker, die breede bodem, waar zijn huis op staat, en zijn tarwe op 
groeit, en zijn runderen op grazen, die blijven althans altoos dezelfde, 
en hij zou het zich niet kunnen indenken, dat die grond, die akker, 
dat weiland er eens niet meer zijn zal. 

Nog sterker voelt ge dat van de stad of het dorp, waarin ge 
woont. Of toch al de huizen worden gesloopt en nieuwe gebouwd, 
en of soms al een akker onteigend wordt voor een kanaal of spoor­
dijk, de stad zelf, het dorp, waarin we wonen, gaat toch nocpit weg. 



133 

Hoeveel eeuwen was Amsterdam er nu al niet. Nog toont het niet 
het minste teeken van verval. Hoe ter wereld zou zulk een stad dan 
ooit wegkomen? 

Maar toch het allersterkst hebben we dat gevoel van heel onze 
aarde. Al lezen we toch in de Schrift van groote steden als Babyion 
en Mneve, die met den grond zijn gelijk gemaakt; en al lezen we 
van het Heilige land, dat eens van melk en honig overvloeide, en 
nu zoo dor en kaal is; toch ligt de plek, waar Babel eens stond, 
nog altoos onbewogen, en trekken naar het verdorde Palestina nog 
altoos stroomen van pelgrims toe. 

Al weten we dus zeer goed, dat huizen eindelijk gesloopt worden, 
en steden verdwijnen kunnen, en zelfs stukken grond door aardbeving 
weg kunnen zinken, de wereld zelve blijft toch altoos, zoo denken we, 
en wat ook verdwijne of wegga, de aarde zelve blijft die ze is. 

ïegen dit algemeen menschelijk besef gaat nu echter de Heilige 
Schrift lijnrecht in, en zij zegt u, dat deze aarde niet blijft; dat heel 
deze wereld eens veranderd wordt; dat eens zelfs de tijd uit zal 
hebben; en dat dan de voleinding der eeuwen komt. 

En dat hooren we dan aan. We laten het ons gezeggen. En wie 
gelooft, weerspreekt het wel niet. Maar toch het grijpt ons niet aan. 
En steeds blijven we voortleven in het besef, alsof alle dingen blijven 
zullen gelijk ze nu zijn. 

Vroeger was dat niet zoo. Zelfs zijn er tijden geweest, dat men vrij 
algemeen in het besef leefde, dat het einde der wereld nabij was. 
Op een jaar na rekende men dan uit, wanneer de wereld vergaan 
zou. En dit eenmaal voor vast aannemende, verkochten niet weinigen 
hun land en goed; en maakten het geld op; denkende dat ze er een 
volgend jaar, als de wereld verging, toch niets meer aan hadden. 

Maar juist doordien men dat „vergaan van de wereld" zoo telkens 
voorspeld had, en dat die voorspelling nooit uitkwam, hield men 
allengs op aan zulke voorzeggingen geloof te slaan. Al spoedig dreef 
men er den spot mee. Eu zoo kwam van lieverlee de voorstelling 
in zwang, alsof het eindeloos, aldoor, op aarde blijven zou zooals 
het nu is. 

Slechts in enkele kringen van Gods volk bleef men nog rekenen 
met de stellige profetie van de wederkomst des Heeren; maar zonder 
dat het in den regel veel invloed op aller besef en aller gedraging 
had. 

En dit heeft geduurd, tot men de korst van deze aarde ging onder­
zoeken, en tot de wetenschap zich rekenschap ging geven van wat 
er in het hart der aarde voorviel. 

Toen toch zag men voor zijn oogen, dat deze wereld lang niet 
altijd geweest is wat ze nu is; dat schrikkelijke omwentelingen en 



134. 

onderstbovenkeeringen in de korst van onze aarde hadden plaatsge­
grepen ; en zag b. v. aan de steenkool, dat breede bossehen, die eer­
tijds op de oppervlakte van deze aarde stonden, nu, diep onder den 
grond, in de mijnen weggezakt en verkoold zijn. 

Zoo ontdekte men, dat onze aarde innerlijk leeft en woelt en gist. 
De vuurspuwende bergen en de aardbevingen vonden zoo haar natuur­
lijke verklaring. Maar juist daardoor kwam men dan ook tot het 
inzieht, dat onze aarde ook in de toekomst niet kan blijven die ze 
is, maar vroeg of laat in koude verstijven of in een wereldbrand 
onder moet gaan. 

Dat prikkelde toen de kenners der Schrift weder. Men begon in 
de kringen van Gods volk op die wereld en haar toekomst weer een 
anderen blik te krijgen. En nu is het reeds zoover, dat alleen de 
oppervlakkige en meer suffende dan meelevende lieden nog altoos van 
een eindeloos voortbestaan der wereld droomen. 

Wie op de hoogte van zijn tijd is, weet thans, zoo onder de kin­
deren Gods als onder de kinderen der wereld, dat eens heel deze 
wereld zal vergaan. 

En toch, al weten nu én de mannen des geloofs én de mannen 
der wetenschap, dat, vroeg of laat, „de gedaante dezer wereld voor­
bijgaat," toch is de indruk van deze overtuiging bij beiden zoo ver­
schillend. 

Een verschil hierin bestaande, dat de man der wereld dezen df.g 
verre stelt; en de man des geloofs roept: „De dag des Heeren is 
nabij." Dat de lieden der wetenschap zeggen: „Het zal onzen tijd 
wel uithouden," en dat de Heere in zijn Woord ons getuigt: „Ik 
kom als een dief in den nacht." Of wilt ge, dat de verwerpers der 
Schrift den duur der wereld bij perioden van eeuwen uitmeten, en 
dat de Christus ons waarschuwt; „In welke ure gij het niet meent, 
zal de Zoon des menschen komen." 

Toor de practijk nu zijn de gevolgen van dit verschillend stand­
punt onberekenbaar. Immers voor den één wordt het nu tot levens­
regel: „Doe alsof er nooit een einde aan komt"; en voor den ander: 
„Doe alsof morgen den dag het einde voor de deur stond." 

Juist hetzelfde verschil, dat ge met het uitzicht op den dood 
vindt. 

Ook te dien opzichte toch weet én het kind Gods én het kind der 
wereld, dat ons leven eens uit heeft; dat de dood ons reeds, van 
verre of van nabij, opwacht; en dat eens het graf ons aller rustplaats 
zijn zal. 

Maar het kind der wereld roept, al weet hij dit: „Spreekt er niet 
van". En dan mag er zelfs niet van den dood gesproken worden, als 
de dokter weet en ziet en zegt, dat het morgen afloopt. Terwijl om-



135 

gekeerd het kind Gods eigenlijk geen dag doorleeft, dat hij niet aan 
zijn einde denkt; steeds zijn ziele op het sterven voorbereidt; en, 
vooral bij ernstige ziekte, alle gordijn wegschuift, om met heldere, 
open oogen in de eeuwigheid te staren. 

Tot op zekere hoogte kunt ge zelfs zeggen, dat het komen van 
Jezus op de wolken, er. het komen van den dood, om ons weg te 
halen, voor Gods kind étn is; want als we sterven, is voor ons het 
einde van de wereld eigenlijk reeds gekomen. Voor een wijle onttrekt 
zich die wereld dan aan ons oog; en het eerste oogenblik, waarop 
we haar, na onze opstanding, weer zullen zien, zal juist dat laatste 
oogenblik zijn, waarop Christus zijn vierschaar spant. 

Al is het dus nog zoo waar, dat we vroom moeten zijn, niet om 
den dood, maar om Gods wille, toch staat het even vast, dat juist 
dat denken aan het sterven het groote, van God geboden middel is, 
om den overweldigenden indruk van de macht der wereld te breken, 
en den indruk van Gods majesteit te krachtiger op ons te laten 
inwerken. 

Het is geen toeval, dat de ure van onzen dood zoo onzeker is, 
en dat het sterven bijna een ieder overkomt in de ure waarin hij 
het niet meende. 

Dat richtte God de Heere opzettelijk zoo in, om juist daardoor 
. i onze ziele in een gestadige, heilzame spanning te houden, en onze 

gebondenheid aan de wereld te verzwakken. 
En waar zelfs die onzekerheid van het leven nog niet sterk genoeg 

bleek, om die verkleefdheid, die gehechtheid, die gebondenheid en 
verslaafdheid aan de wereld losser te maken, slaat Hij dan telkens 
nog dien breeden golfslag van den dood over ons uit, dien wij een 
epidemie noemen. 

Dat er zooveel meer dan anders sterven. 
Dat er velen zoo opeens uit zijn. 
Dat het leven van prinsen op elk gebied als druiven wordt afge­

sneden. 
Alleen maar om dit ééne in onze ziel te prenten, dat het blijvende 

niet in deze wereld, maar in den Heere onzen God is. 
En wie wijs is merkt daarop, opdat de dood hem niet verrasse. 

.1 



136 

XXXV. 

Zend u\v sikkel en maai. 

ZEND UW SIKKEL EN MAAI. 

En een andere engel kwam uit den tempel, 
roepende met een groote stem tot dengene, 
die op de wolk zat: Zend uw sikkel en maai; 
want de ure om te maaien is voor u geko­
men, dewijl de oogst der aarde is rijp gewor­
den Openl). 14 : 15. 

Alles heeft zijn bestemden tijd. Voor elk dina;, dat komen zal, 
is een ure. Voor elke beslissinu;, die komen moet, toeft het juiste 
oogenblik. 

Dat doet ons vreemd aan. Niet dan met moeite kan onze trage 
geest in dat denkbeeld van een beslissend oogenblik inkomen. En 
toch toont heel de schepping het ons. 

Eerst snijdt de ploegschaar door den akker. Dan gaat de zaaier uit 
die zaaien zal, en strooit het zaaa in de opgeploegde voren. 

En als God dan van zijn hemel zonneschijn en regen neerzendt, 
geraakt die bodem in gisting, dat zaad ontkiemt en schiet uit, en 
lange weken, lange maanden verlustigt ons oog zich in dat groeien 
en gelen der halmen. Van den morgen op den avond eu van den 
avond op den morgen gedijt het koren er in. En het schijnt wel, 
alsof dat koren geen andere bestemming had, dan om dien akker 
met golvend goud te overdekken en weelde te tooveren in de 
natuur. 

En toch, dat was slechts schijn. 
Zie maar, eindelijk speurt het kennersoog van den landman, dat 

het graan nu in de airen yehed gerijpt is. En hij neemt den wind 
en het getijde waar, of er op droogte in den dampkring te rekenen 
valt. En is dat gunstig oogenblik gekomen, dan gaat het bevel uit 
zijn mond aan zijn knechten uit. En morgen, als nauw de zon is 
opgegaan, is dat halmenveld ten doode gedoemd. Dat goudgeel graan 
heeft voor het laatst in den zonneglans geblonken. Zie, daar daalt de 
sikkel neer, door vlugge, rappe hand tegen de buigende halmen inge­
slagen, en niet lang meer, of al het prachtige halmenveld ligt bij 
handvollen op den bodem neergeworpen; wordt straks tot schooven 
opgezet; en als weer de landman zijn dienstknechten cn dienstmaag­
den beveelt, rijdt kar en wagen den akker op, en al het gemaaide 
koren wordt van den akker naar den dorschvloer weggedragen; tot de 



137 

wees en de arme komt om zijn nalezing te houden. En dan blijft er 
straks niets meer over dan die leege, zwarte, kale akker, tot in zijn 
stoppelen omgeploegd. 

Zoo veelzeggend, zoo veelbeduidend. 
Eerst weken-, maandenlang dat stille, kalme, bijna onmerkbare 

rijzen en rijpen. En dan opeens die dag des oogstes. Die sikkel die 
in de halmen slaat. En weg is alles wat er stond. 

In dat zaaien en i'ijzen, dat rijpen en maaien nu spreekt een stemme 
Gods. 

Zijn heilige Schriftuur wijst er telkens op. Ook wel in het beeld 
van de rijpende en blauwende trossen aan den wingerd, tot de wijn­
gaardenier de sappige druiven afsnijdt. Maar onder welk beeld ook, 
altoos keert diezelfde gedachte weer, eerst dat langzame, stille worden 
en gedijen, en dan plotseling die breuke, die voleinding, dat maaien 
of dat afsnijden. Alles aanloopend op een einddoel, tot dat einddoel 
bereikt is, en dan opeens dat ingrijpen van de hand des maaiers; die 
volheid des tijds; die ure dat het uit is met rvat achter lag en dat 
iets nieuws zijn aanvang neemt en straks begint. 

Want als nu de sikkel in de halmen is geslagen, cn alle schoof op 
den dorschvloer is saam gebracht, dan is het wel uit met dat eerste 
proces, maar begint even beslist terstond een tweede proces. Dan 
wordt die halm gedorscht en uitgeklopt; het graan op de wanne 
gezuiverd; de gezuiverde korrel stuk gestooten of tot meel vermalen; 
en zoo rijpt door een nieuw proces het hrood dat den mensch ter 
voeding zal zijn; om in 's menschen lichaam door een nieuw proces 
nogmaals een ander doel na te jngen, en niet te rusten, eer het door 
menschenhand uitgestrooide zaad tot den menseh is weergekeerd en 
in zijn eigen bloed is omgezet. 

En dat alles beschikte en bestelde en verordineerde God Almachtig. 
Hij die den tijd voor het zaaien en den tijd des oogstes heeft afge­
meten. Die aan het koren en het zuurdeesem de verwantschap schonk 
om deeg en brood te vormen. En die thans dat kostelijk brood met 
zijn zegen achtervolgt, om het in ons om te zetten in bestanddeelen 
van ons eigen bloed. 

En dan is er in elk proces dat daarbij plaatsgrijpt altoos ilat 
dubbele. Eerst dat langzame rijpen en gedijen, en dan eindelijk het 
plotseling oogenblik, waarin dat rijpen en gedijen zijn voleinding 
vindt en Hij afbreekt wat er was, om, uit wat Hij doet ondergaan, 
het nieuwe te doen uitspruiten. 

Altoos zijn Woord, dat niet ledig tot Hem wederkeert, maar doet 
hetgeen waartoe Hij het uitzendt. Als sneeuw en regen daalt het 
vocht uit zijn schatkamer neder. Dan drinkt de aarde het in en 
bemorst het. Tot het in den bodem dier aarde de zwangere graan­



138 

korrel ontmoet. Die doet ze dan zwellen en bersten en een kiem 
uitschieten. Het laat zich in den halm opzuigen. Tot in de air dringt 
het vocht op. En als straks het gedijde en gezegend brood insluipt in 
ons bloed, om onze levenskracht te sterken, is er altoos nog een 
druppel van dat vocht in, dat God in sneeuw en regen uitzond, om 
brood aan den eter te geven en zaad aan den zaaier. 

Eén ding vooral wil Gods heilig Woord, dat ge daarbij steeds 
voor oogen zult houden. Het wil, dat ge bedenken zult, hoe het zoo 
toegaat met alle ding dat om u is, maar dat het zoo ook toegaat met 
uzeïven. 

Zooals die halmen op het veld opschoten en groeiden, en straks 
van dat veld worden weggemaaid, zoo bloeien en rijpen ook de 
kinderen der menschcn op den akker van ons menschelijk leven; 
maar komt ook voor hen de ure der voleinding, dat de sikkel in de 
halmen daalt, en hun plek die ze op het veld hielden niet meer 
gekend wordt. 

En ook hier weer dezelfde tegenstelling. Eerst weken-, maanden-, 
jarenlang dat stille, gestadige, schijnbaar altoosdurende voortrijpen 
en voortgelen op den akker; en dan plotseling die keer in den 
toestand, dat inslaan van den sikkel in de halmen. En dan is het 
uit en buigt ook hun hoofd zich neder, tot straks hun plaatse 
ledig is. 

Een tegenstelling, een plotselinge overgang, die, hoe dikwijls ook 
gezien, ons toch altoos zoo verrassen blijft, dat bijna niemand er op 
verdacht is, als de sikkel ook tot hem komt. Plet scheen zoo zoetelijk 
voort te varen. Zoo ongemerkt scheen zich een nieuw eind weegs 
aan elk afgelegd eind van den weg vast te knoopen. De voortgang 
was zoo geleidelijk, zoo gestadig, zoo duurzaam. Na eiken avond altoos 
weer een morgen; na eiken winter altoos weer een lente met haar 
bloemen die ontloken en haar vogelen, die in de takken hun lied 
voor God zongen. Ach, waarom zou er dan een einde aan komen? 
Waarom zou er geen eindelooze voortgang zijn? 

En toch, dat einde komt, omdat God leeft en over u gebiedt en 
over u beschikt, en omdat Hij u dit stille groeien en gedijen schonk, 
niet om dat groeien noch om dat gedijeu, maar opdat er een oogst 
voor Hou zou zijn. 

Want zooals de landman het oogenblik beidt, waarop dat groeien 
uit zal hebben, en zijn woord tot zijn dienstknechten: „Zend den 
sikkel uit en maai" uit kan gaan, zoo toeft en beidt ook God de 
Heere bij elk van zijn menschenkinderen, steeds uitziende naar dat 
bestemde oogenblik, naar die beschikte ure, waarop hei rijpen uit zal 
hebben, en de vrucht van al zijn zorge, die Hij aan u besteedde, kan 
ingedragen in zijn Koninkrijk. 



139 

Uw wereld is voor Hem. Ze is zijn akker, waarop al wat er bloeit 
en rijpt, rijpt en bloeit voor Hem, opdat Hij, de Heere des ocgstes, 
ook van dezen akker zijn ooajst erlan^e. 

En al de dagen uws levens merkt Hij op u, uitziende naar dat 
oogenblik der voleinding, tot Hem de vrucht zijns vverks toekomt. 

o, Wel hem, wien het in die ure des oogstes gebeuren mag, dat 
hij, straks op de wanne gezuiverd, een kostelijke vrucht van den 
akker der wereld voor den Heere zijn God mag zijn. 

Dan maait de sikkel niet om te verderven, maar zamelt in voor 
Gods eeuwig Koninkrijk. Dan is er een groeien en bloeien geweest, 
dan was er een rijpen en gedijen. En clan wordt het einddoel bereikt r 
de voleinde en voltooide vrucht, die dan een nieuwe toekomst tegen­
gaat, om naar nieuwe ordinantie God den Heere te dienen in zijn 
heilig bestel. 

Alle man zie toe. 
De sikkel, die de volle korenhalmen maait, maait ook het opge­

schoten onkruid weg, en maait ook weg de lecge of vervuurde halmen, 
waaruit geen koren op den dorschvloer springen zal. 

Dan ging het niet naar Gods Woord, maar trgen Gods Woord. 
Dan was er geen groeien maar verbasteren, geen rijpen en gedijen 

maar vermageren en verschrompelen. 
En als dan de dag des oogstes komt, dan is het oordeel zoo 

onafwendbaar. 
De wanne, door Gods heilige hand geschud, schrift zoo onherroepelijk 

het horen van het kaf. 

XXXVI. 

Hij leide zijne voeten samen op het bed. 

HET STERFBED. 

Zoo leide hij zijne voeten samen op het 
bed, en hij gaf den geest, en hij werd ver­
zameld tot zijne volken. 

Gen. 49 : 33b en c. 

Ook in uw sterven, en in uw krankheid die aan het sterven voor­
afgaat, moogt ge uw menschelijke waardigheid niet wegwerpen. 



140 

Mc.nscJt. schiep de Heere u; en een mensch moet anders lijden 
dan een beest, en anders sterven dan een dier sterft. Want wel be­
tuigt de prediker, dat het sterven zelf aan u met uw hond gemeen 
is, maar reeds in Jakob, den patriarch, toont de Schrift u, wat zelfs 
iu dien stervensjammer het geloof van Gods kind vermag. 

Jakob was oud en krank, en voelde dat zijn einde nabij was. Hij 
lag voor de poorte des doods. En omdat hij zag, dat die poorte reeds 
openging, riep hij zijn zonen bij zijn sterfbed. 

Maar toen ze nu kwamen, bleef hij niet machteloos en amechtig, 
plat als een blok, op zijn sponde nederliggen. Neen, er staat: „Toen 
versterkte zich Israël, en zat op zijn bed overeind." Wat zeggen wil, 
dat hij zijn beenen van het bed liet afglijden en op den kant van 
het bed overeind zat. 

En toch stierf Jakob niet vroeg. 
Hij was een oud man van honderd zeven en veertig jaar. 
Blijkbaar neigde hij er dan ook toe, om liever te blijven liggen. 

Hij was uitgeput en aan het einde van zijn kracht. Het overeind 
zitten kostte hem geweldige inspanning. Want er staaf, dat hij er 
zich voor sterken moest, d. i. zich aangrijpen en zijn uiterste best 
doen. 

Maar hij deed het. 
Hij moest niet als een prooi door den dood worden weggesleurd, 

maar als een held des geloofs sterven. 
En toen nu de tamelijk lange toespraak aan zijn zoons uit had, 

trok hij zelf, zoo lezen we, zijn voeten weer op het bed, lei ze op 
het bed tezamen, en zoo gaf hij den geest. 

Nu komt zulk heldenbetoon ook huiten het geloof en tegen het 
geloof in 's menschen sterven voor. 

Een heidensch keizer van Kome ging, toen zijn einde naderde en 
de dood reeds tegen zijn leden opkroop, tegen den muur staan, en 
weigerde zich te bed te begeven, want een keizer, zoo sprak hij, 
moest staande sterven. 

Dit was huiten geloof dus. Uit trots. 
Maar ook Uyen het geloof gaat soms zulk heldhaftig sterven in. 
Althans schrijver dezes heeft het beleefd, hoe een woestaard tot op 

eenige minuten voor zijn dood in zijn bed overeind stond, om te 
tieren en te vloeken tegen den hoogen God en zijn laatste levens­
kracht uit te putten in razernij tegen den Almachtige. 

En dit verbaze u niet. 
Satan werkt met geen andere krachten dan waar God mee werkt, 

maar keert ze in haar tegendeel om. Haat is in zijn soort even sterk 
als liefde. 

Het verschil is alleen maar, dat wie zich vóór zijn sterven sterkt 



I l l  

in zijn geloof, zelf zwak is, en in zijn zwakheid de kracht van Chris­
tus laat volbrengen. 

Daarom worstelt een geloofsheld niet tegen den dood in. Hij verzet 
zich niet. Als de dood komt, is die dood hem een gezant van Christus' 
wege. En is zijn ure daar, dan wandelt hij door de vallei der scha-
duwe des doods, en de stok en staf des Heeren vertroosten hem. 

Die Romeinsche keizer liet zich staande sloopen. Die woestaard 
vocht tegen den dood, tot hij er bij neerviel. Maar een kind van God 
volgt vrijwillig, wetende dat ook die dood een creatuur is, dat zich 
zonder Gods wil niet roeren of bewegen kan. 

Toch zij men ook hier niet wreed iu zijn oordeel. 
Soms zijn er kranken, die sterven gaan, en die zich niet aldus 

sterken kunnen. /00 is het bij ziekten die verdooven en bedwelmen, 
of door bange koorts het bloed naar het hoofd jagen cn dit hoofd 
ijlen doen. Èn zoo is het ook in schrikkelijk uitputtende ziekten, 
waarbij men alle macht over het lichaam verliest, en ten leste half 
onbewust indommelt, en weg is, eer ecu der omstanders het merken 
kan. Ook de plotselinge dood door beroerte of hartverlamming sluit 
elke mogelijkheid van een helder, veerkrachtig, kloek en bezield ster­
ven uit. 

Ware Jakob aan zulk een ziekte heengegaan, dan zou ook hij niet 
zoo manlijk gestorven zijn. 

Men onderscheide dus wel. Er is sterven en sterven. En nooit 
moogt ge aan allen gelijken maatstaf aanleggen. 

M aar dit vermindert in niets den eisch, dat wie kloek en in de 
kracht des geloofs sterven kan, het ook doen moet. 

Doen moet voor zichzelf, voor de zijnen en voor zijn God. 
Ook in het sterven zult ge niet bloot passief, maar in heiligen zin 

actief zijn. 
Ge hebt ook in uw sterven een taak, een roeping, een heiligen 

plicht te vervullen. Uw laatste stuk arbeids op aarde. Maar een taak, 
die voor uw rekening ligt; waar ge u levenslang op hebt kunnen 
voorbereiden; en waarvan ge rekenschap zult geven aan den Oor­
deelaar van uw hart en uw gedachten. 

Die taak nu raakt ook de uwen. 
Uw dood moet voor hen een vrucht achterlaten. Straks kan uw 

liefde hun geen nut meer doen, maar in uw sterven nog wel. Immers 
de indruk van een kloek en geloovig sterfbed laat altoos een heer­
lijke prediking achter. Een indruk die niet licht wordt uitgewischt. 

En zoo ook hebt ge om Gods wil in eere te sterven. 
Want Gods eere, tegenover Satan en zijn trawanten, hangt er aan; 

hangt er aan, dat ook in het sterven van zijn kind de macht des 
geloofs uitkome. 



143 

En of ge hieraan nu iets doen kunt ? 
Ja, gewisselijk kunt ge dat. 
Leer het maar van Jakob. Kerst sterkte hij zich, liet zelf zijn voe­

ten van het rustbed glijden, zat toen overeind, leunende op zijn staf, 
en sprak bezield tot zijn kinderen. En toen die taak voleind was, 
riep hij niet om hulp, en lei men hem niet op zijn bed, maar zelf trok 
hij zijn voeten op en lei ze tezamen op zijn sponde, waarvan hij uit 
zou worden gedragen naar Kanaan. 

En hoe Jakob dat nu kon'? Hij, de stervende man 1 
Blijkbaar doordien hij zijn geloof niet als in de seheede aan den 

wand hing, maar hot tot den einde toe gebruikte als een wapen, om 
heldenmoed te betoonen. 

Toch kon Jakob dat niet zoo opeens. 
Als Jakob zich de lange jaren vóór zijn dood gewend had, om zich 

bij ongeval en krankheid laf en zielloos aan te stellen, zou dit kwaad 
zich ook in zijn sterven gewroken hebben. 

Geloofskracht is niet een inbeelding, maar een zielsbeweging, die 
zich door wilskracht en veerkracht uit; en alleen als vrucht van ge­
stadige geloofsoefening, een oefening die deu wil staalde, werd zulk 
een vorstelijk sterfbed aan den ouden patriarch gegund. 

Het sterven hangt saam met uw leve>i. 
En als ge nu in uw leven u gewend hebt, om voor het lichaam 

uit den weg te gaan; het lichaam over u te laten heerschen; en laf 
voor elke aandoening in het lichaam te zwichten; hoe ter wereld wilt 
ge dan in uw sterven moedig standhouden, als ten slotte heel dat 
lichaam er aan moet? 

Daarom staat het sterfbed met het krankbed in onmiddellijk 
verband. 

De één is onder zijn krankheid, en de ander staat er hoven. Dit 
komt daar vandaan, dat de één met geest- cn geloofskracht tegen de 
verdooving en uitputting van de krankte ingaat, terwijl de ander zich 
slap en laf houdt, en zich aanstonds geheel door den invloed van 
zijn ziekte laat overheerschen. 

Dat verschil merkt ge reeds aan uw kinderen, als ze pijn lijden. 
Dan bezwijkt de één en krimpt er voor terug en zet 't op een huilen, 
terwijl het andere kind zich goed houdt en moed toont. 

Nu kan dit bij het kind, evenals bij den man, overmoed en daaruit 
voortspruitende ongevoeligheid zijn. Ook zijn de zenuwen van den 
één veel taaier dan van den ander. En dan voorzeker moet dit op 
betere paden geleid; want diezelfde Jakob die zóó stierf, was het 
tegendeel van ongevoelig, en huilde als een kind toen hij van Jozefs 
dood hoorde, en weende toen hij Jozef terugzag. 

Maar het omgekeerde eischt in uw kind evenzeer leiding. Klein-



U3 

zeeritjheid is zonde, eu moet bestreden. Zij is den mensch onwaardig. 
En zoo dikwijls pijn of benauwdheid of lijden van krankheid ons 
overkomt, moet de mensch in den mensch uitkomen; mag hij zichzelf 
niet wegwerpen; en is die mensch een kind van God, dan moet hij, 
ook al slaat Satan hem met vuisten, alle ding vermogen door Christus 
die hem kracht geeft. 

Zoo wreekt zich nog op het sterfbed elke fout in uw opvoeding. 
Immers aan de ontwikkeling van moed bij het lijden, hangt de eere 
van uw geloof. 

Maar ook het voorbeeld van de omgeving werkt er zoo machtig 
op in. 

Juist doordien men zoo weinig patriarchale sterfbedden meer bij­
woont, gaat elk begrip teloor van de roeping, die ons nog in ons 
sterven wacht. 

Ge ziet de lieden om u heen zoo altoos bezig met den dienst van 
het lichaam, om het te voeden, om het te kleeden, om het te sieren, 
om het op te tuigen als het averij beliep; en van de zorge voor de 
voeding, kleeding en versiering van den yeest, van de ziel in u merkt 
ge zoo weinig. 

Dit nu verzwakt. Het bluscht de fierheid des geloofs, het dempt 
het geloof in de kracht des geloofs. En zoo wordt de indruk van het 
stoilelijke zoo reusachtig groot, en de indruk van het geestelijke zoo 
dwergachtig klein. 

Dan durft men het met zijn geloof tegen die reusachtige macht 
niet meer opnemen. 

En zoo bezwijken er dan al meerderen, tot het God belieft weer 
enkele helden ook in het sterven te verwekken. 

En waar dezen voorgingen, volgen anderen. 
En zoo komt het Christelijk sterfbed weer terug. 



144 

XXXVII. 

Hun sterkte ter tijd van benauwdheid. 

OVERWINNING DOOR HET GELOOF. 

Doch het heil der rechtvaardigen is van 
den Heere; hunne sterkte ter tijd van be­
nauwdheid. Psalm 37 : 39. 

De onverwinlijke kracht dei' religie toont zich daarin, dat ze boven 
nood en dood uitgaat. 

Zóó hoog kunnen de wateren van den tegenspoed niet aanzwellen, 
of het echte geloof van Gods kind slaat er toch fier de armen in uit 
en weet het hoofd boven te houden. 

Satan heeft het met Job beproefd en van God zelf vrijheid ge­
vraagd, om aan Job eeu exempel te stellen, of het niet mogelijk zou 
zijn de vonk des geloofs toch ten leste geheel te verstikken en uit 
te trappen. Maar hoe hij Job ook geplaagd en getergd, van alles 
beroofd en op den asehhoop tot een ellendeling heeft gemaakt, het 
geloof is ia Job wel onzuiver in zijn opvlammen geworden, maar 
uitgegaan is het niet. 

Of Jeremia al in den kuil werd geworpen en ten leste schier 
alleen tegenover allen stond, zoodat zijn eigen vleeseh tegen zijn ziel 
rebelleerde, en hij zelfs riep, dat hij den dienst des Heeren verlaten 
wilde, toch is hij geëindigd met zijn geloof terug te vinden. „Heere, 
Gij zijt mij te sterk geweest. Gij hebt overmoeht." 

En zooals dit bij de mannen der Schrift was, zoo was het alle 
eeuwen door, en zoo is het nog. Alle gekalkte en gepleisterde religie 
laat van den wand los, zoodra de hitte dien wand blakert of de 
stroom tegen dien wand opklimt; maar alle echt geloof bleek steeds 
aan het hardst graniet gelijk te zijn, waar ternauwernood met bijl of 
met houweel een enkele schilfer was. af te slaan. 

o. Het is een bange historie van wat het kind des geloofs niet 
alleen onopzettelijk aan zielsbenauwing doorworsteld heeft, maar wat, 
erger nog, menschelijke moedwil of menschelijke dwaling opzettelijk 
den vrome heeft aangedaan, om hem tot verloochening van zijn innigste 
zielsovertuiging te dwingen; maar toch is er in die sombere historie 
ook iets schoons. 

Immers in die met bloed bedropen historie ziet ge menschelijke 
wreedheid en duivelsche boosheid al haar kracht uitputten, om de 



15 p 25 

145 

gruwelijkste martelingen uit te denken en de ijslijkste folteringen toe 
te passen, en took in liet eind aflaten, omdat het niet helpt. 

Dat de pijnbank ten leste is afgeschaft en de folterkamer een 
museum van oudheden wierd, is een der schoonste triomfen die de 
religie behaalde. Niet omdat ze de zeden verzacht heeft en de rechts­
pleging minder wreed heeft gemaakt, maar omdat de religie uit die 
vreeselijke worsteling zegevierend is tevoorschijn getreden, en de 
kwelzucht ten leste afliet, wijl ze zag, dat ze toch niets tegen het 
geloof vermocht. 

Nu is, helaas, deze ectte religie, die machtig is om ten slotte over 
eiken tegenstand te triomfeeren, niet het gemeen goed van ons men-
sehelijk geslacht. 

Als het er op aankwam, heeft veeleer bijna altijd de meerderheid 
zich aan de zijde der verdrukkers geschaard,, en die standhielden waren 
bijna altijd en overal een zeer kleine minderheid. 

Het is zoo, er zijn schoone dagen geweest in de worsteling dei-
eerste (Christelijke kerk, gelijk in de dagen der Maechabeën, wondere 
perioden van geloof in de valleien der Waldenzen en in onze worste­
ling tegen Spanjes overmacht; dagen waarin ten leste de macht des 
geloofs bovendreef en het scheen alsof een geheele bevolking door 
heiliger geestdrift was aangegrepen. 

Maar zulke toestanden zijn een uitzondering; en althans in onze 
gelooflooze lijden is er nergens, is er in niet één land iets anders 
overgebleven dan een kleine kern van Godgetrouweu, die nóg, als 
het moest, om getuigenis voor 's Heeren naam af te leggen, den 
brandstapel beklimmen zouden. 

Want wel zijn er nog kringen waarin men belijdt, kringen waarin 
zekere mate van godsvrucht heerscht, kringen waarin gebeden wordt 
en geroepen naar den hooge. Maar zelfs in deze betere kringen 
klatert zooveel goud dat geen goud is, heeft de plant des geloofs nog 
zoo bitter weinig wortel geschoten, en zou een enkele ruk van 
den stormwind voldoende zijn om heel dit jonge plantsoen te ont­
wortelen. 

Dan is er wel veel liefs. Een loven en lieven van Jezus, om de 
verzoening zijner zondeschuld te erlangen. Ook wel een drang om 
anderen tot Jezus te lokken. Niet zelden zelfs een sterke drang om 
in allerlei werk der liefde en van deugdsbetraehting uit te schitteren. 
Maar van een geloof dat naar God uitgaat, dat buiten het Eeuwige 
Wezen niet kan, en rusteloos doorworstelt om in God zijn toevlucht 
en zijn onverwinlijke sterkte te hebben, merkt ge bij dit halfgeloof 
zoo weinis;. 

En natuurlijk, zulk een geloof kan in de ure van benauwdheid 
geen stand houden. 

10 



146 

Eeligie is en blijft altoos een zoeken, een minnen, een innig in 
de ziol vereeren van het Eeuwige Wezen. 

God de Heere, en Hij alleen, blijft voor alle echt en waaraehtig 
geloof het middelpunt van ons zielsverlangen. 

Om Hem is het te doen. Aan Hem ontleent het echt geloof zijn 
wezenlijke kracht. Niets op aarde, niets in den hemel bij Hem waardig 
te schatten, en geen vuriger lust te kennen, dan om in allen angst 
en alle pijn nabij den God onzes levens te wezen; — dat, en dat 
alleen, is de heerlijke zielsuiting van alle waarachtig uit God geboren 
geloof. 

Uit Hem is zulk geloof geboren, en daarom trekt het rusteloos 
naar Hem toe. 

Daarom schreeuwt het en dorst het naar den levenden God, gelijk 
een hert schreeuwt naar de waterstroomen. 

Voor zulk een is God zijn deel, zijn heil, zijn eeuwig goed. 
En er is geen ruste voor het onrustig en fel bewogen hart, eer 

het rusten kan in Gods eeuwige liefde. 
Natuurlijk zoekt dan zulk geloof den Middelaar en bij dien Mid­

delaar de vergeving in zijn bloed; doch nooit anders dan als middel 
om tot God te genaken. Niet om bij den Middelaar te blijven staan, 
maar om door Hem tot God te gaan, door wien we de toeleiding 
hebben verkregen. 

Vandaar dat de echte minnaars des Heeren altoos weer naar de 
Psalmen grijpen; maar dat de lieve vrienden, wien het meer om een 
Medicijnmeester voor hun zielskrankheden te doen is, zich meer at.n 
voelen getrokken door de liedekens van Sankey. 

Want in die Psalmen, daar vindt ge óók van verlossing gehandeld, 
daar jubelt de ziel óók over den Middelaar; maar toch is en blijft 
het in die Psalmen, onder drang van nood en dood, altoos weer een 
roepen naar den levenden God, een onstuimig ijveren om door te 
dringen tot zijn heilige gemeenschap. 

Neen, de psalmist is niet iemand, wien het in de eerste plaats om 
een zalig plekje in den hemel, om eigen lijfs- en zielsbehoud te doen 
is, en die waant door een reeks van goede werken zijn rekening met 
den hemel te kunnen vereffenen. 

De psalmist ademt boven de wereld uit. Hij tuurt door het gordijn 
der zichtbare dingen door. Hij kent en zoekt daarom den Eenige, 
den Eeuwige, die zich achter het geschapene verbergt en bovea al 
het geschapene verheft. 

Diep in de ziel is hij ontzet en aangegrepen door de majesteit 
des Heeren Heeren. 

Bij Hem vergeleken, is al wat de wereld biedt minder dan niets 
geacht; en j".i?t daarom weet hij, dat geen creatuurlijke macht, die 



147 

op hem iiandringt, hem kan vernietigen, omdat zijn God al die crea-
Umrlijke macht in zijn hand houdt, en tegen Hem geen schepsel iets 
kan vermogen. Met zijn God springt hij over een muur; met zijn 
God dringt hij door een bende. 

Wie daar nu nog niet aan toe is, en nog in de bekommering over 
de zaligheid zijner ziel ligt, en er op bedacht blijft om zijn eigen 
leven met allerlei deugd en goed werk te versieren, die verstaat die 
diepere geestesworstelingen niet en kan daarom in die Psalmen geen 
smaak vinden. 

Maar wie op den pelgrimstocht zijns geloofs die eerste mijlpalen 
achter zich heeft, cn over die eerste heuvelen en door die vooraan 
liggende dalen is heengetogen, en nu het hoogland van Gods heilige 
bergen in het verschiet krijgt, voor dien begint de religie een zoeken 
van God zelf te worden; en hem spreken die Psalmen dan ook toe 
met zoo onweerstaanbare kracht, dat alle ander lied er mat en dof 
bij lijkt. 

Maar voor zulk een gaat dan ook het licht der eigen zielservaring 
over dien heerlijken jubeltoon op: „dat God de Heere voor zijn volk 
een sterkte is in tijden van henautvdheid". 

Niet meer, gelijk eertijds, een God tot wien ze, als er lijden of 
ongeval naakt, roepen, of Hij het van hen mocht afwenden, er hen 
uit redden, of hen genezen van hun krankheid. 

Immers dat doet tot op zekere hoogte de ongeloovige ook. 
Wie anders nooit bad, bad nog vaak, als er een teeder beminde 

echtgenoot of een lief kind op sterven lag. 
Maar daarom juist ligt er in zulk roepen, zonder meer, nog geen 

religie. Zoo roepen we naar menschen ook. Soortgelijke hulp wachten 
we ook van onze artsen. 

Neen, „sterkte in de ure der benauwdheid" wil zeggen als de be­
nauwde ure komt, en we zien, dat God ze over ons brengt, en dat 
ze niet meer te ontwijken is, dan zóó temidden van dien nood en 
dood verkeeren, dat er blijkt in ons een sterkte te werken, die in 
macht deze benauwdheid teboven gaat. 

Het is, in de ure der bezoeking te staan, gelijk de soldaat op het 
slagveld. Niet roepende: Laat ons niet strijden 1 maar, nu de strijd 
eenmaal is aangegaan, dapper strijdende, omdat hij op zijn veldheer 
vertrouwt, omdat de heilige zaak waarvoor de strijd is aangebonden, 
hem wenkt, en omdat hij in de heilige geestdrift dc eere van zijn 
banier en den naam van zijn veldheer liefheeft. 

Onder Napoleon overwon, wie zonder de sterkte, die van dien 
naam uitging, geslagen zou zijn. 

En zoo nu, en in veel hooger zin, voegt het u, als Gods kind, 
in den Naam des Heeren uw sterkte te hebben, zoodra de worsteling 
aanvangt, en gij persoonlijk in die worsteling betrokken zijt, en het 
aan u moet blijken, of de macht van uw God om u te sterken. 



148 

machtiger is dan de invloed van Satau en eigen vleeseh om u te 
doen onderliggen. 

Daarin lag het mysterie van het martelaarschap. 
In die innerlijke zielsbevinding lag het geheim van allen triomf, 

die ooit door Gods kinderen behaald is. 
Die verborgen sterkte is openbaar geworden, als hoon en smaad de 

keel toenepen, als tegenspoed en zielsverdriet de wateren bijna over 
het hoofd deden gaan, en ook niet het minst als de eigen persoon 
werd aangevochten, om tot zonde te komen in de ure der verleiding, 
of tot afval te komen in de ure des doods. 

Want in den dood, natuurlijk, dan begeeft alle creatuur u. Dan 
ontzinkt u alle steunsel dat de wereld u bood. Dan zijt ge zelfs niet 
meer instaat om uw eigen lichaam en uw eigen bewustzijn vast te 
houden. 

Eu dan juist hangt er alles maar aan, of ge u willig in den stroom 
des doods weet te werpen, vertrouwende alleen op den Heere uw God. 

W W I I I .  

Kij gaf den geest. 

HET GEVEN VAN DEN GEEST. 

Als Jakob voleind had aan zijne zonen 
bevelen te geven, zoo leide hij zijne voeten 
samen op het bed, en hij gaf den geest, 911 

hij werd verzameld tot zijne volken. 
Gen. 4!) : 33. 

De wereld van ons verborgen zielsleven is zoo raadselachtig en ge­
heimzinnig dat ge, hoe ouder ge wordt, al meer merkt, wat wereld 
van wonderen ge in uw eigen inwendig leven omdraagt. 

Tal van vragen rijzen hier op, waarop de schranderste geleerden u 
zelfs geen begin van een antwoord kunnen geven. Zij, die buiten 
Gods Woord hun studiën drijven, leggen u dan ook over de zielkunde 
wel ingewikkelde opstellen voor, maar het einde is altoos, dat ze 
onmachtig zijn u te zeggen, wat de ziel is, waar ze huist, in wat 
verband ze met uw lichaam staat, aan wat wet ze gehoorzaamt, en 
hoe ze werkt. 

In zijn Woord heeft God de Heere zooveel licht over ons zielsleven 
gespreid, als ons van noode was, om godzaliglijk te leven en in zijnen 
vrede te sterven; maar antwoord op allerlei vragen der nieuwsgierig­
heid geeft ook de Heilige Schriftuur ons niet. 



] 49 

Het helderder en rijker iuziclit in die verborgen zielswereld blijft 
ii hier onthouden, en komt eerst later. Toen God de Heere Adam 
voltooid in het paradijs had ingezet, zal Adam door zijn zuiverder 
besef er wel meer van gevoeld hebben dan gij ; maar toch mysterieus 
moet de achtergrond van het zielsleven ook voor hem zijn gebleven. 
Het hoort niet tot de „zienlijke", maar zeer beslist tot de „onzien­
lijke" dingen, en over de onzienlijke dingen hangt altoos een sluier. 

Het helpt 11 daarom niets, of ge al met brandende en hartstochte­
lijke nieuwsgierigheid in deze wereld vol geheimenissen poogt door 
te dringen. Wie dat te sterk drijft, loopt zelfs gevaar van waanzinnig 
te worden. En de veiligste stand voor Gods kind is, dat ge, wat God 
u openbaarde, in stil geloof aanneemt, u door die geopenbaarde ken­
nis laat leiden, en hierin rust met uw peinzen. 

En de uitkomst heeft dan ook getoond, dat het zielsleven alleen 
dan harmonisch en in schoonen eenvoud zich ontwikkelde, als we niet 
poogden in te zien in wat aan onzen blik onttrokken was, maar 
stil als het gespeende kind in de geopenbaarde kennisse ons neer-
vleiden. 

Vooral één punt staat dan voor u vast, dit namelijk, dat uw ziel 
en lichaam twee, en, in die tweeheid, toch één zijn. Andersoortig; 
want uw ziel is heel iets anders dan uw lichaam, en uw lichaam is 
heel iets anders dan uw ziel; maar toch ook weer bijeenhoor end, 
want uw lichaam wordt zonder uw ziel een lijk, en uw ziel is zonder 
uw lichaam in dien afgescheiden en beroofden staat, dien Paulus, de 
heilige apostel, afbidt als een toestand van „ontkleed" en „naakt" 
zijn. 

Zoo sterk spreekt hij zelfs, dat hij in 2 Cor. 5 : 4 niet schroomt 
te zeggen: „Wij, die nog in het lichaam zijn, zuchten, bezwaard 
zijnde, nademaal wij niet willen ontkleed, maar overkleed worden." 

Natuurlijk beduidt dit niet, dat Paulus tegen het sterven morde en 
niet sterven wilde. Of had hij niet evenzeer „verlangen om ontbonden 
te worden en met Christus te zijn?" Er ligt alleen in uitgesproken, 
dat een tijdelijk bestaan alleen als ziel, zonder lichaam, voor ons 
menschen tegennatuurlijk is; dat we deswege tegen het sterven altoos 
als tegen iets, dat onze natuur geweld aandoet, opzien; en „bezwaard 
en zuchtende in onszelvcn zijn", om na onze „ontklecding" hoe eer 
hoe beter weer overkleed te worden, d. w. z. weer ons lichaam terug 
te ontvangen. 

Geen Christenmenseh mag dus zeggen, dat, zoo hij zijn ziel maar 
redt, dat lichaam hem verder onverschillig is. 

Wie dat zegt, eert Gods heilige ordinantie niet. 
Want immers toen God een mensch sehiep, schiep Hij niet een 

ziel, maar sehiep Hij zelfs eerst het lichaam, en blies in dat lichaam 
den adem des levens, en zoo werd de mensch tot een levende ziel. 

Een ziel is dus geen menseh. Mensch is alleen wie ziel en lichaam 



150 

bnde heeft. Zoo doet de dood dus aan uw mensoh-zijn geweld aan. 
Eu dan eerst zal de macht van den dood over u gebroken zijn, als 
ge in den dag der opstanding uw lichaam verheerlijkt terugerlangt, 
om eeuwig voor Gods aangezicht in dat lichaam te wonen. 

Maar juist daarom moet uw sterven dan ook zulk een sterven zijn, 
dat ge weet wat ge doet; en dit nu teekent de Schrift u in de tel­
kens weerkeerende uitdrukking, dat wie sterft den geest geeft. 

Zoo ziet ge op Jakobs sterfbed drie geloofswerkingen schitteren. 
Eerst bereidt hij zijn huis en zorgt voor de zijnen. Dan legt hij 

zichzelf op het bed neder, om te gaan sterven. En ten laatste 
sierft hij. 

De dood is voor dezen patriarch een vale stroom der vergetelheid, 
waarin hij zich niet duwen laat, waarin hij niet geworpen wordt, 
maar waarin hij zichzelven willens nederlaat. 

De geest wordt hem niet ontnomen, maar hij geeft den geest. 
En dat dit bij den ouden patriarch geen overmoed noch inbeelding 

was, dat toont Golgotha u. 
Immers daar sterft der vaderen Verwachting, en ook uw Heiland 

geeft niet alleen den geest, maar handelt hierbij met zoo helder 
bewustzijn, dat Hij nog even vóór zijn sterven luide uitriep: „Vader, 
in uwe handen beveel Ik mijnen geest." 

Zelfs in onze eigen moedertaal is dat zelfbewuste en zelf hande­
lende van wie in den dood gaat, zoo schoon uitgesproken. 

Wie heengaat, wordt niet gedood, maar hijzelf doet het; zelf 
sterft hij. 

Hij wierd geboren, want dit ging buiten hemzelven om; maar in 
zijn heengaan is hij niet meer lijdelijk. 

In zijn sterven sterft hij zelf. 

Wat ge dan in uw sterven te doen hebt? 
Zie dat aan uw Jezus, die immers eerst zijn geest in 's Vaders 

hand heval, en toen den geest gaf. 
Is nu hier onder den „geest", dien ge geven moet, uw ziel te 

verstaan ? 
Eigenlijk niet. 
Wat ge toch overgeeft in uw sterven is juist niet uw ziel, maar 

uw lichaam. Ook na uw sterven hebt ge uw ziel nog; maar 
wat ge na uw sterven, althans voor een tijd, verloren hebt, is uw 
lichaam. 

Uw ziel verlaat u geen oogenblik. Uw ziel gaat met u, waar ge 
ook heengaat. Van uw ziel kunt ge zelfs niet scheiden. Want 
zelfs in oogenblikken, dat ge uw bewustzijn verliest, en van uw ziel 
niet afweet, is toch uw ziel altoos bij u en zijt gij bij uw ziel. 



151 

Wat ge nu hondt, geeft ge niet, en kunt ge niet in de hnnd van 
een ander bevelen; en zoo ge tussehen ziel en lichaam kiezen moest, 
zou het nog altoos beter zin hebben, om te zeggen, dat wie sterft 
zijn lichaam overgeeft, dan dat hij zijn ziel overgaf. 

En toch, dat ge mv lichaam overgeeft, is nog iets anders dan dat 
ge den geest geeft. 

En dit moet ook iets anders zijn. 
Want wel is het te verstaan, dat wie plotseling temidden zijner 

blozende jeugd en bloeiende gezondheid door den dood overvallen 
wordt, het iets vreeslijks vindt dat gave, krachtige, bloeiende lichaam 
over te geven; maar als ge oud zijt geworden, en allerlei kwaal en 
krankheid u beliep, en het liehaam kraakt en knarst in zijn samen­
stel, dan is het scheiden van dat liehaam waarlijk zoo hard niet meer, 
en slaakt menigeen de stille bede: „o, God, verlos mij van dit lichaam, 
dat mij benauwt en kwelt." 

Neen, wat ge in uw sterven te doen hebt, is: den geest te geven, 
en geest beduidt hier niets anders dan „de adem des levens." 

Adem en geest worden, én in de taal van het Oude én in de taal 
van het Nieuwe Testament, vaak met hetzelfde woord uitgedrukt De 
ééne maal heet het daarom; „Gij neemt hun adem weg en zij stel 
ven", en een ander maal dat „de geest wederkeert tot God die hem 
gegeven heeft " En dit komt voor, niet alleen van den menseh, maar 
ook van het dier. Want, „wat den kinderen der mensehen wedervaart, 
dat wedervaart ook den beesten, en eenerlei wedervaart hun beiden; 
ffeliik die sterft alzoo sterft deze, en zii allen hebben eenerlei adem" 
(Pred. 3 ; 19). 

Alleen maar als de „adem des levens" uit een dier gaat, keert die 
nooit terug; en als gij dien „adem des levens" uitblaast en in Gods 
hand overgeeft, zal God Almachtig, in den dag der opstanding, dien 
„adem des levens" weer in u terugbrengen. 

Uw geest, uw levensadem, dien ge in uw sterven aan God overgeeft, 
bewaart Hij in zijn veilige en heilige hand, en in uw verrijzenis keert 
die geest tot u weder. 

Daarom leeft in dien tusschentijd uw ziel wel, en geniet, naar 
den aard der ziel, in de zaligheid van uw Heiland; maar ge mist 
dien adem des levens, dien ge hier hadt, eenvoudig omdat die „adem 
des levens" het wondere geheimenis is, waardoor God de Heere uw 
lichaam van een dooden klomp tot een bezield en levend lichaam 
maakte. 

Zoo is dan ook bij Jezus die geest, dien Hij in 's Yaders hand 
beval, tot aan den derden morgen in 's Vaders hand gebleven, tot Hij 
weer opstond, nadat God Hem door het teruggeven van dien „adem 
des levens" uit den dood had opgewekt. 

Wat ook gij in uw sterven te doen hebt is dus, dat ge met klare. 



15a 

heldere bewustheid hebt te bekennen, dat uw ziel alleen door dien 
adem of dien geest des levens met uw lichaam in verband staat; dat 
uw ziel thans van dat lichaam scheiden moet; dat dit alleen kan 
doordien die adem of die geest des levens door u aan uw God wordt 
teruggegeven, door u aan zijn Vaderhand wordt toebetrouwd; en dat 
ge nu sterft in de zekere hope en wetenschap, dat God Almachtig 
eens weer dien „adem des levens" in u terug zal brengen, opdat ge 
weer naar ziel en lichaam, en dan eeuwiglijk, moogt leven voor zijn 
aangezicht. 

XXXIX. 

Te sterven is mij gewin. 

HET STERVEN GEWIN. 

Want het leven is mij Christus, en het 
sterven is mij gewin. Fil. 1 : 21. 

De kunst der godsvrucht, waarin Paulus uitblonk, bestond vol­
strekt niet hierin, dat hij nooit om zichzelven en altoos aan anderen 
dacht. 

Eer integendeel is Paulus telkens cn gedurig ook met zich­
zelven bezig, en in bijna eiken brief merkt ge van hem iets 
persoonlijks. 

Neen, maar hierin schitterde bij Paulus de kunst der heilige religie, 
dat al zijn bezig zijn met zijn eigen persoon altoos weer neerkwam 
op de vraag, hoe hij in en met zijn eigen persoon den naam zijns 
Heeren groot zou maken. 

Geen valsche mystiek dus, die opgaat in het streven, om zichzelf 
weg te werpen; maar veeleer besef van plieht cn roeping, om ook 
zijn eigen persoon, met al de talenten, die God er in gelegd had, 
instrument voor Gods eer te doen zijn. 

Dit nu komt het sterkst uit, als de heilige apostel aan zijn uiteinde 
denkt. 

Want als het daarop aankomt, is de onwillekeurige gewaarwor­
ding die bij de meesten opkomt; „Mocht dat uiteinde voor mij nog 
maar verre, ja, zeer verre, zoo ver mogelijk verschoven worden." 

En overvalt ons een zóó aangrijpende krankheid, of neemt de 
levenskracht zóó merkbaar af, dat ge daarop nauwelijks meer hopen 
durft, dan komt de tweede wensch in ons op, of God de Heere ons 
dat sterven toch vooral zacht en kalm moge maken. 



153 

En neemt de ziekte zulk een wending, dat we nog genoegzaam 
helder denken kunnen, om bezig te zijn met wat na den dood 
komt, dan slaakt men in zulk een toestand meest de derde bede, 
dat men na zijn sterven met zijn ziel veilig bij zijn Heiland moge 
zijn. 

Hoort ge nu daarentegen Paulus, dan moet ge tocli zelf erkennen, 
dat deze man Gods het verder had gebracht. 

Van dat hangen aan het leven was bij hem geen sprake meer. 
Veeleer had hij begeerte om ontbonden te zijn en bij Christus te 
wezen. 

Aan een zacht en kalm sterven dacht hij niet. Hij wist wel, dat 
hij op het schavot zou sterven, en daarom riep hij: „Ik word als een 
drankoffer geofferd." 

En voor zijn zaligheid was hij in 't minste niet benauwd, want 
hij wist met de volle verzekerdheid des geloofs, „dat hem weggelegd 
was de krone der rechtvaardigheid." 

Neen, al zijn bekommering liep maar hierover, „of Christus groot 
sou gemaakt worden, ook door zijn dood." (Eil. i : 30). 

Nu stemt ge zelf toe, dat dit eerst het ware is; en dat in zulk 
een edel woord de kunst der godsvrucht een zeldzamen triomf viert. 

En vraagt ge nu, waarin het geheim van deze kunst lag, dan 
ontdekt hij u dit zelf, als hij er terstond op volgen laat; „ Want mij 
is het sterven gewin." 

Wat hemzelven aangaat, zou hij geen oogenblik aarzelen. Wat hem 
betrof, liever vandaag sterven dan morgen. En dat hij toch bereid is 
de pelgrimsreize nog verder voort te zetten, vloeit alleen hieruit 
voort, dat hij nog niet klaarlijk weet en inziet, waardoor hij den 
naam van Christus grooter zal maken, door zijn strijd op aarde nog 
voort te zetten, of door nu maar te sterven. 

Al zijn kracht school dus hierin, dat hij in de volle geloofsver-
zekerdheid leefde. 

Geen tobben en geen geslingerd worden. Geen hangen noch ver­
langen. Geen half wel en toeh weer niet. 

Daar steekt nooit kracht in. Dat mat af en moordt de ziel. Dat 
Is het geloof ten onder houden, in plaats van het gezond te laten 
opbloeien. 

Een Dienst des Woords, die zich verlaagt om deze eindelooze 
bekommerdheden en geloofsonzekerheden te voeden en te streelen, 
staat daarom schuldig voor God; want zoo wordt alle geestelijke veer­
kracht in Gods kind en in de kerke Gods gebroken. 

Wat de Dienst des 'Woords doen moet is juist de wankelende 
knieën vastzetten en de slappe handen oprichten, en uit den wortel 
zelf van het geloof de volle, rijke, blijde geloofsverzekerdheid als de 
geurige bloem laten opschieten. 



154 

Wie niet weet en belijdt: „Ik ben van mijn God gegrepen, wijl 
verkoren; en, wanneer ik ook sterf, nu of over tien jaar, de gonden 
harp en de palmtak wacht mij!" telt eigenlijk onder de trawanten 
des Heeren en zijn heilige keurbende nog niet mee. 

Satan, die is er altoos op uit, om u als een riet heen en weêr te 
bewegen; maar Christus' kerk moet u vastigheid aanbrengen. 

Zoo verstond een Paulus, zoo verstonden onze vaderen het, en 
daarom waren ze zoo volleerd in de heilige kunst der religie, die niet 
anders is dan de kunst van het geloof. 

Het sterven mij gewin. 
Niet misschien-, mogelijkerwijze; zoo de Heere mij alsnog genade 

verleent. 
Neen maar stellig; als iets dat muurvast staat en vanzelf spreekt. 
Niet alleen verliest hij niet met te sterven, maar hij wint er door. 

Zijn lot en toestand zal er door verbeteren. En dat hij desniettemin 
bereid is te blijven leven, is alleen omdat het nooit de vraag mag 
zijn, of hij wint, maar hoe er de meeste winste zal zijn voor Christus' 
naam. 

Het sterven mij gewin. Wil dat zeggen, dat Paulus zich het stervsn 
als zoo gemakkelijk voorstelde, en geen kennisse had aan de bitter­
heid van den dood? 

Maar we herinnerden er u immers reeds aan, hoe hij geen ander 
sterven dan op het schavot, door het geweld van menschenhanden, 
tegemoet zag; en wat den dood betreft, wie anders dan Paulus noemde 
hem; den laatsten vijand? 

Neen, de man die jubelde; „Het sterven is mij gewin", was vol­
strekt geen sentimenteel persoon, die er prijs op stelde, dat men ook 
van hem na zijn dood aan de vrienden berichten zou, dat Paulus, o, 
zoo zacht en kalm ontslapen was. 

Beter dan iemand wist deze wondere man van Tarsen, dat zelfs 
na het sterven nog de toestand van beroofdheid volgt; dat we dan, 
gelijk hij het uitdrukt, „ontkleed" zullen, zijn; ons lichaam en onze 
levenswereld zullen missen; en dat dit duren moet tot tijd en wijle 
de voleinding der eeuwen ingaat, en Christus weerkomt, en Hij cns 
weer op doet staan in ons verheerlijkt lichaam, om eerst daarna 
in het rijk der heerlijkheid met Hem als koningen te heerschen 
eeuwiglijk. 

Illusie kende deze geloofsheld niet. 
Klaar en nuehteren zag hij in, wat er hij het sterven, in het sterven 

en na het sterven met hem gebeuren zou. 
En toch bleef hij roemen; „Mij is het sterven gewin", omdat zijn 

leven op aarde zoo vol strijd en bangheid was; omdat het verdriet 
en de ergernis zoo telkens zijn hart overstelpte; en bovenal omdat 



155 

hij dan verlost zou zijn van dit lichaam des doods, om eeuwig bij 
zijn Jezus te wezen. 

Ook voor u, als uw ziekenkamer uw kerker wordt en uw einde 
nabij komt, is het dus zaak, dat ge u klaar en nuehteren voorstelt, 
wat er, als het laatste ocgenblik komt, met u te gebeuren staat; wat 
er met u gebeuren zal in het sterven zelf; en waar en hoe ge u bevin­
den zult, als uw ziel van uw lichaam zal zijn losgescheurd. 

In dat sterven blijft ons altoos een bittere drinkbeker te drinken, 
want het gaat tegen onze natuur in. En het voegt u als kind van 
God niet, hierover heen te praten, het van u te zetten, of er bloempjes 
over te strooien. Met dien heiligen moed, die gelijkelijk in het hart 
van man en vrouw kan uitblinken, moet ge den Dood in bet aan­
gezicht zien, maar den Dood als een overuinneling van uw Heere 
en Heiland. 

En ruste, vrede voor uw innerlijk besef kunt ge in dat aangezicht 
van den Dood dan eerst hebben, als ge zeker zijt, dat er ook op 
dezen winter een lente volgt; en voor uzelven en van uzelven weet, 
dat die Dood voor u geen betaling meer voor uw zonde zal zijn, 
maar de doorgang tot een eeuwig leven. 

Nog te blijven leven kan en mag de bede van uw hart zijn; mits 
niet voor uzelven; want dat onderstelt altoos, dat ge uw leven nog 
als verlies beschouwt, en in het blijven leven nog winste ziet. Een 
teeken, dat ge den strijd en den smaad om Jezus' wil niet kent, 
en het „eeuwig bij uw Heiland zijn" wel hoog voor u staat, maar 
het toch nog altoos stelt heneden het geluk dat ge nu geniet. 

En nu zeg ik niet, dat elk kind van God daarom altoos hier goed 
in staat. De natuur spreekt sterk. En soms is de sterrenpracht van 
omhoog voor ons schuilgegaan achter dikke nevelen. Maar in oogen-
blikken van klaar en helder geloof moet de ziel toch overgebogen zijn, 
en het sterven nooit als verlies u bedreigen, maar altoos als winste 
voor u schitteren. 

Slechts tweeërlei kan het sterven doen afbidden. Ten eerste om 
wat Paulus zegt: „In het vleesch te blijven is noodiger om uwentwil"; 
en ten tweede om wat hij verzekert: nog niet te weten of hij Jezus' 
naam meer groot kan maken door nog te blijven leven, of door nu 
reeds te sterven. 

Een hoog, zeer hoog standpunt, het is zoo, en toch niet te. hoog, 
maar het gewone en normale standpunt van het kind van God. 

Doch juist dit toont dan ook op ontzettende wijze, hoe diep Gods 
volk al meer aan het hooge standpunt des geloofs ontzonk; want in 
der waarheid, in welke ziekenkamer, of op welk sterfbed hoort ge 
thans nog van zulke overleggingen? Meer nog, hoevele zijn de sterf­



136 

bedden, waarvan ge zeggen kunt, dat de naam des Heeren er door 
wordt grootgemaakt ? 

Waarlijk dit wordt niet geklaagd, om laatdunkend op anderen neer 
te zien, want waar is de man, die deze vraag kan stellen, zonder er 
zichzelf bij in te sluiten? 

l)at komt er van, dat men, zwichtende voor den geest der eeuw, 
den Dood heett doodgezwegen, en de groote vraag van het sterven 
ook in de predikatie naar den achtergrond heeft geschoven. 

En voorzoover dit altoos spreken van den Dood vroeger veelal 
geschiedde om de vrouwen in de kerk aan het huilen te brengen, of 
ook in den egoïstischen zin, om na het sterven maar geborgen te 
zijn, lag hierin een soberheid die lof verdient. 

Maar omdat het kwalijk prediken over het sterven moet afgekeurd, 
daarom mag het goede prediken over den Dood niet nagelaten. 

Telkens, telkens weer moet de Dienst des Woords ons voor de 
poorten des Doods brengen; niet om eigen baat noch om zelfver­
heerlijking, maar altoos weer met de bede op de lippen, dat al Gods 
volk, niet alleen de grijsaards, maar ook de jongelingen en jonge-
dochteren, ja, tot onze kinderen toe, ook in hun steroen den naam 
va)i Christus mogen grootmaken. 

XL. 

Ket einde van dien man zal vrede zijn. 

HEÏ EINDE VAX DIEN MAN WAS VREDE. 

Let op don vrome en zie naar den oprechte, 
want het einde van dien man zal vrede zijn. 

Ps. 37 : 37. 

Vrede is iets goddelijk heerlijks; want „vrede" wil niet maar zeg­
gen, dat ge huiten moeite en strijd zijt, maar heel anders, dat er een 
vijand tegenover u staat of stond, dat die vijand leeft, en dat gevaar 
n van alle zijden bedreigde, en dat het stond, dat ge onder zoudt 
gaan, cn dat er nu, zie een hoogere macht tusschenbeide is getreden, 
en dat uw vijand bf machteloos gemaakt of u tot een vriend is ge­
worden; en dat nu de angst u van de ziel gleed cn de strijd uit 
heeft, en het gevaar week, en dat er nu voor doodsangst cn voor 
strijd en zielsbenauwing in de plaats trad een, o, zoo zielverheffend 
en zielverkwikkend gevoel van ruste cn van vreê. 

Wie zeggen kan: ik heb vrede! dat is niet de lafaard die den strijd 



L57 

uitliep of zich buiten, de worsteling hield. Neen, vrede ia het loon 
van den overwinnaar, de prijs der dapperheid en der volharding 
waarmee gestreden is. Vrede, dat wil voor hem, die bijna wegzonk en 
onderging, bovenal dit eene zeggen: dat God de Heere de zaak voor 
hem beslist heeft, en hem vrede schonk. 

„Vrede op aarde!", dat zongen de engelen Gods dan ook niet in 
het paradijs, toen de strijd nog niet was uitgebroken, maar „Vrede 
op aarde!", dat zongen Gods hemelsehe heirseharen bij den bornput 
van Bethlehem, toen Hij geboren stond te worden, wiens komst tot 
deze aarde niet was om vrede te brengen, maar het zwaard. 

En toen de Zone Gods van zijn jongeren seheidde en hun toeriep; 
„Vrede laat Ik u, mijnen vrede geef Ik u!", toen was het waarlijk 
niet, om hun een toekomst te openen, waarin ze op een pad met 
rozen zouden wandelen, noch ook om zelf reeds de heerlijkheid in te 
gaan; maar toen ging Hijzelf naar Gethsémané en ging elk zijner 
apostelen den martelaarsdood tegen; en daarom zei de Heere het er 
zoo uitdrukkelijk bij: „Niet gelijkenvijs de wereld hem geeft, geef 
Ik hem u!" 

En daarom „vrede", zoo we naar Gods heilig Woord willen luis­
teren, heeft niets, volstrekt niets gemeen met het zoetsappig zich 
buiten den strijd houden, dat zelfs geen „leven", laat staan „vrede" 
heeten mag. „Vrede" is de goddelijke zielsverheffing van hem, die 
overwonnen heeft. „Vrede" is op te leven uit den bloesem van wat 
in den doodelijken strijd aan kracht ontwikkeld is. „Vrede" is niet 
meer te strijden, den strijd teboven zijn, en nu te voelen indalen, te 
voelen instralen in het hart, het zoet, het schoon en het begeerlijke 
van volzalige harmonie. 

Sta naar zulk een vrede onder mensehen! 
Tweeërlei kan onder menschen uw vrede, den vrede uwer ziel ver­

storen; want er kan strijd komen, omdat iemand met wien ge te 
doen hebt, voor u niet uit den weg wil gaan, maar er kan ook strijd 
komen, omdat hij niet uit den weg wil voor de waarheid Gods. 

Nu, bij die eerste soort van strijd is de keus wat u te doen staat 
niet moeilijk Dan toch is, zelf uit den weg te gaan, altoos uw plicht. 
Ook wel de plicht van dien ander, zoodat het heerlijkste is, als ge 
saam door genade tot die erkenning komende, op een gegeven oogen-
blik beiden om het zeerst toegeeft, en de strijd nu niet meer loopt 
over wie het winnen, maar wie het verliezen mag; maar ook al 
luistert die ander naar dat vermaan niet, voor u doet dat niets ter 
zake. Gij moogt nooit uw ziel zoeken te behouden, want eiken keer 
dat gij dit doet, verliest ge haar. Altoos de minste zijn. Zeventig­
maal zeven malen vergeven. He Herder onzer zielen kent geen uit­
zondering. 

Maar heel anders staat het, als de strijd niet gaat om u, maar om 



158 

Gods waarheid, want dan moogt ge niet toegeven. Niet doen, zooals 
die laffen doen, die, om vrede te houden, maar over niets spreken, 
en zich dan, ja waarlijk, nog in hun lafheid inbeelden, dat de zalig­
spreking der vreedzamen nu wel op hen toepasselijk zal zijn. Neen, 
voor Gods zake en recht en Woord en waarheid moet altoos gestre­
den. Niet alleen, niet meest zelfs door afgetrokken bepleiting er van, 
maar dan bovenal en dan meest, als er in het onderling verkeer, in 
de opvoeding, in het behandelen van zaken van beroep een korrel 
van het goud van Gods recht en waarheid zou verdonkerd worden, 
en wij dat merken, o, dan mogen we niet zwijgen, maar moet er 
gestreden, en dan is, helaas ja, de vrede, de vrede vooral onder hen 
die elkaar het naast verwant of het nauwst verbonden zijn, weg. 

o. Strijd dan den strijd Gods zuiverlijk; strijd hem oprechtelijk; 
noem nooit iets een strijd om 's Heeren wille, als het in den verbor­
gen hoek van uw hart toch en eigenlijk weer om uw ik gaat. 

Bovenal strijd in den gebede, en al duurt de strijd dan ook lang, 
wil, begeer, aanvaard nooit een anderen vrede dan zulk eenen, waar­
door uw broeder gewonnen wordt en de zake Gods triomfeert. 

Sta naar dien vrede met uzelven. 
Elk hart, dat leeft, moet beginnen met in twist met zichzelven te staan. 
Want wel is er verschil van karakter, en gaat de golfslag van het 

ontrust gemoed bij den een hooger dan bij den ander, maar toch, een 
stilstaand moeras is het mensehenhart alleen bij hem, die verloren 
gaat, en bij elk kind van God slaat er altoos de wind van boven, de 
adem des Geestes in, om de wateren zijner ziel op te stuwen, en die 
adem des Geestes gunt hem geen rust. 

.long voelt men dat het best, zij het ook nog niet het scherpst. 
Wie nog jong is, vindt het natuurlijk, dat hij den vrede nog niet 
vond. Maar, en zie hier meest de feil van het jeugdig gemoed, men 
stelt zich dan voor, dat na een strijd van zeg eens zeven lange jaren 
die worsteling dan ook uit zal hebben en het ideaal van den vollen 
vrede zal zijn bereikt. 

En dat stuit dan op teleurstelling. Want wie scherp toeziet op zijn 
ziele bevindt, dat hij eer achteruitgaat dan vooruit. Niet werkelijk, 
maar doordien zijn leven zich uitzet en de verleiding toeneemt. Ea 
dan werpen de meesten het op een vergelijk. Strijdensmoê zoeken ze 
tot een schikking met zichzelven te geraken. Ze laten hun eens zoo 
heerlijk ideaal wat zakken; ze vinden nu toch ook, dat men iets aan 
de wereld moet toegeven; en zoo blusschen ze dan hun vuren uit, 
en gaan stil voor anker liggen. 

En dat heet dan vrede met zichzelven. 
o, Wel hem, die nooit, die ook niet maar een oogenblik, door zoo 

valschen vrede voor zijn eigen ziele wierd bekoord. 



159 

Het psalmlied kent daarom ook een. anderen toon. 
Bijna altoos de strijdzang: „Werk zoolang liet dag is, want de 

nacht komt waarin niemand werken kan", en aan den eindpaal eerst 
komt de zielverzadigende verversching van het; „God kroont met 
vree het einde zijner knechten". 

Niet dat er niet reeds in het midden des levens een deel des 
vredes in de ziel van Gods kind zou dalen. 

Natuurlijk, de eerste, woeste, wilde strijd, of hij voor Satan of 
voor God zal zijn, neen, dat gaat niet door tot aan ons sterven. Die 
wordt lang vooruit beslecht. En na bange zielsbenauwing komt er 
dsin in zooverre wel terdege vrede, vrede nu reeds, vrede hier reeds 
op aarde, dat onze ziel vast en verzekerd staat, en het ook weet, dat 
Satan zelf haar nooit eu in der eeuwigheid niet meer uit de hand 
des Vaders kan rukken. 

Meer nog, deelen van dien vrede geeft de Heere ook buitendien 
soms aan zijn gekochten te smaken, als er kanten aan hun karakter, 
en zondige neigingen in hun ziel zijn, en strijden om hen heen 
woeden, waarbij en waarin ze een tijdlang maar steeds onderlagen, 
en hoe ze ook zwoegden in den nood en den dood hunner ziele, 
maar niet konden komen, waar ze toch wel wisten dat ze moesten 
zijn. Want, ja, ook in zulke worstelingen geeft de Heere hier op 
aarde reeds de victorie, en na de overwinning vrede, dat de ziel 
juichen mag; „Ik heb den goeden strijd gestreden, ik heb den loop 
voleindigd, voorts is mij weggelegd de kroon!" 

Maar de vrede, de volstrekte, de volzalige vrede, neen, die komt 
pas aan het eind. Niet als men oud wordt, cn zelfs nog niet als 
men sterven gaat, maar eerst als men sterft, en als dan het einde 
vrede mag zijn. 

Want dit staat vast: Zoolang we in dit lichaam des doods zijn en 
in deze wereld der zonde verkeeren, is het nog de volkomene ver­
lossing en is het nog de hemelsche teederheid niet. Dan mag het 
booze ik sluimeren, zonder sterk te woelen, maar het leeft toch nog 
altoos, en de vrede, o, als die u overkomen zal, dan mag er niets, 
niets meer aan den eeuwigen vrede ontbreken, o, dan moet het zoo 
heilig vlak en zuiver als het waterpas liggen tusschen u en dien 
heerlijken, heiligen, driemaal heiligen God. 

Daarom is die hoogste, die rijkste, die volle vrede, die aan het 
einde komt, dan ook geen loon, maar een kroon. 

Genade schenkt ze ons. 
Schenkt ze soms aan een jong kind, om ze een ouden man te 

onthouden. 
Maar toch, hoe vrijmachtig Gods genade ook zij, met dien vrede 

kroont Hij toch „de zondaren" in het einde niet. 
Die zullen vergaan, maar de gezalfden des Heeren zullen staande 

blijven. 



160 

En dan heeft de strijd uit, en. uit de moeite, en de inzinking, en 
het schaamrood worden. 

En dan komt de vrede. 
De vrede des Eeuwigen om eeuwiglijk te regeeren. 
o. Zij hij in die bange ure, broeders, ons aller zalig deel. 

\ LI. 

Heden met Mij in het faradijs. 

IS HIJ BEHOUDEN? 

En Jezus zeide tot hem : Voorwaar zeg Ik 
u, lieden zult gij met Mij in het Paradijs zijn. 

Luk. 23 : 43. 

Vooral wanneer do dood in de vensteren onzer woning poogt in te 
klimmen, en de vreeze ontroert, of het met onzen kranke niet op 
sterven gaat, voelden we soms zoo somber-ernstig de vraag op onze 
ziel werpen: Zal hij behouden zijn? 

Er zijn er. God zij lof, die we uit onzen kring zien wegsterven, 
zonder dat die bange vraag ons ook maar een oogenblik verontrust. 
Broeders en zusters, van wier persoon, uit wier woord en door wier 
geheele versehijning we zoo machtigen indruk ontvingen van een 
Ahha Vader, hetwelk hun niet vreemd kon zijn, dat hun uitgang 
wel een ingang in de zaligheid moest wezen. 

Want wel is ons menschelijk oordeel altoos feilbaar, en kan ons 
geestelijk inzicht zich bij den beste bedriegen; maar, mits ons oordeel 
niet op zwakke indrukken, doch op ernstig onderzoek rust, hebben 
we ons daarbij niet op te houden. Niet wij zitten in de vierschaar. 
God is rechter; en voor ons is het reeds heerlijk, zoo we, staande 
bij de stervenssponde onzer lieve kranken, geen zielsangst voor 
hun eeuwige behoudenis; zoo we, weenende op hun graf, geen 
bekommering over hun zielezaligheid door het felbewogen hart voelen 
vlijmen. 

Wees daarom niet angstvallig noch zwartgallig, en zoo ge uit uw 
omgang van vroeger en door uw verkeer in gezonder dagen een 
blijden indruk ontvingt, dat de trekken van het kindschap door­
schitterden; bezwaar dan uw ziel niet met somberheden, die geen 
grond hebben, maar dank veeleer uw God, dat Hij uw kranke insloot 
in het bundelken der levenden. 

Niet de geestelijke toestand onder neerdrukkende pijnen beslistbet 
hangt alleen van den geestelijken staat af. 



161 

En al komt er in benauwdheid en doodsstrijd dan ook nog zooveel 
bestrijding, ja al schijnt alles weg te zijn, nooit mag daarnaar het lot 
voor eeuwig afgemeten. 

Want, zeker, het is iets, o, zoo heerlijks, als er een rijk, een getuigend, 
een jubelend, een bijna profetisch sterfbed zijn mag. 

Maar ook zulk een triomfantelijk en vertroostend sterfbed is louter 
genade, en ook in het verleenen van deze genade blijft de God van 
alle ontferming vrij. 

Het inhalen op het sterfbed van wat in dagen van kracht en 
welstand zoo roekeloos verzuimd is, gelukt dan ook bijna nooit. 

Schijn bedriegt hier. 
Want wel zijn er lang niet zoo weinigen, die onder de schaduwen 

des doods tot doorbreking, tot ruimte en tot geestelijke versmelting 
komen; maar bij verreweg de meesten raakte dit alleen de geloofs-
verzekerdheid. 

Ze hadden reeds lang het spel voor ernst uitgeruild. Dorst naar de 
gerechtigheid brandde hun, o, zoo lang reeds op de lippen. Buiten 
den Heiland wilden ze niet. Alleen maar, ze bleven over de toeëige-
ning onzeker, en hun ontbrak de vreugde des persoonlijken geloofs. 
Niet het geloof, maar de vreugde er van. Ze zochten de zekerheid 
langs een weg, die er niet toe leidt, en ze zagen voorbij, dat de 
zekerheid tot de nutuur zelve van het geloof behoort, en daarom 
alleen uit het geloof zelf opkiemt in het verbrijzeld hart. 

En is men eenmaal in deze stroomen van twijfelingen en bekom­
mernissen meegesleept, en leeft men in een omgeving, die deze 
slingeriagen aanmoedigt, en hoort men een prediking, die er geen 
bestier voor geeft, ja, dan blijft het bij deze kinderen Gods soms 
tot in hun laatste dagen een angstig vragen, en breekt lang niet 
zoo zelden eerst kort voor het sterven het volle licht door in 
hun ziel. 

Niet alsof eerst op dat late oogenblik de eerste genade aan hen 
besteed werd. Die genade werkte reeds lange jaren. 

Maar nu eerst vallen de schellen van de oogen, en zien zij het 
licht. 

Voor het overige daarentegen heerscht er bij maar al te veel sterf­
bedden een doffe, geestelooze toon, en staat er op, o, zoo menig graf 
een zielaangrijpend vraagteeken. 

Wat was dit sterven? Een ingang in het eeuwige leven, of een 
voor eeuwig verzinken in de banden der helle en des doods? 

Dit maakt het dan ook zoo verklaarbaar, dat men, vooral als de 
geneesmeester zegt dat er geen hope meer is, nog zoo vaak een 
laatste poging aanwendt, om den stervende tot zijn Heiland te 
roepen. 

II  



162 

En dit moet ook. En mits het uit drang van heilige liefde en niet 
uit harde hooghartigheid geschiedt, is dit altoos prijslijk. 

Soms droeg het ook vrucht. 
Alleen maar, zulk vermaan aan de stervenden droeg zoo dikwijls 

het karakter van inhaling van verzuim. 
Een moeder, die in gezonde dagen haar man, haar kind geestelijk 

maar in hel wild had laten groeien; die zelfs in de eerste dagen der 
ziekte, toen er nog geen gevaar was, alleen over koetjes en kalfjes 
had gesproken; en nu, in het uiterste oogenblik, door den naderenden 
doodsstrijd opgeschrikt, zich plotseling herinnert, dat ook haar man, 
haar kind een ziel voor eeuwig te verliezen heeft, en nu waant de 
schade van vroeger door een dringend woord te kunnen inhalen. 

En dit nu baat meestal niets. 
Omdat ze er de kunst niet van verstaat; omdat de arme lijder 

reeds te ver weg en te beneveld is; en ook omdat God aan zulk doen 
geen zegen heeft toegezegd. 

Maar wel gaat van zulk pogen der wanhoop een kreet der consciëntie 
aan alle levenden uit: Nu nog, in den welaangenamen tijd, in het 
heden der genade, bedenk voor uzelven, en bedenk voor uw lieve­
lingen, wat tot uwen eeuwigen vrede dient. 

En vraagt ge, of we dan, als een onzer lieven wegstierf, zonder 
ons vóór zijn sterven een teeken van geestelijk leven te geven, het 
oordeel hebben te vellen, dat wie heenging verloren is — dan luidt 
het antwoord: Gij hebt niet te oordeelen. Die de levenden en de dooden 
oordeelt, is de Heere. 

Ge moogt dus niet zeggen: „Hij zal toch wel zalig wezen." Waar 
geen grond bleek, hebt ge geen grond. En althans in deze heilige 
zaak van zoo ontzettenden ernst zult ge niet liegen. 

Is niets van het kindschap in den gestorvene door u ontdekt, dan 
mist ge ook elk recht, om te zeggen, dat God hem toch wel genadig 
zal zijn. 

En ook moogt ge voor den gestorvene niet meer bidden, of God 
hem alsnog genadig wil zijn; want al heeft het woord van den 
Prediker „zooals de boom valt, blijft hij liggen" een eenigszins ande­
ren zin, toch is de gedachte, die het vrome volk hierin uitspreekt, 
volle waarheid. 

Aan deze zijde van het graf moet het leven in de ziel en het licht 
in het zielsoog er zijn, of het komt er niet. 

Aan de overzijde van het graf is er geen plaats meer voor 
bekeering. 

Denk slechts aan den rijken man in de gelijkenis. 
„Tussehen u en ons is een diepe klove, zoodat wie over wilde 

komen, niet zou kunnen." 



163 

Maar, en hier dient nadruk op gelegd, ge moogt evenmin zeggen; 
„Hij is verloren," want ook dat weet ge niet. 

Toon Calvijn hoorde van den fauatieken moordenaar, die den 
hertog de Guise had overhoop gestoken, zei hij: „Niemand weet of 
God nog niet in zijn doodsgil den hertog genadig is geweest." 

Gods vrijmacht zult ge niet verkorten. 
Genade ten leven instorten is een werk van een ondeelbaar oogen-

blik, en gij kunt nooit zeggen, wat het God belieft nog in zulk een 
laatste oogenblik, nog in den jongsten snik aan den stervende te 
doen. 

Ge moogt niet zeggen, dat het zoo is. Ge mist zelfs allen grond 
der hope, om er op te rusten. Maar de mogelijkheid blijft, en dit 
reeds stuit de wanhoop. 

Bij alle kinderen Gods is het sterven een afsterven van de zonde-, 
en wie merkt er iets van, dat God in het sterven dit afsnijden van 
alle zonde en dit voltooien der heiligmaking tot stand brengt? 

Van Gods verborgen werking in de ziele merken we later, als de 
vrucht er van uitkomt; maar als de Heilige Geest het inwendig ver­
borgen werk volvoert, is het voor ons een geheimenis. 

Ge hebt dus geen oordeel te vellen. Niet te roemen in een zalig­
heid, waar ge niet van weet. TJ niet te sussen met een algemeen 
praatje zonder ernst. Noch ook van een hope te gewagen, waar ge 
geen grond voor hebt. 

Ge hebt het aan God over te geven, en dankbaar de ynoyclijkheid 
te erkennen, dat er nog genade kan gewekt zijn. 

Het „Heden zult gij met mij in het Paradijs zijn" kwam ook 
immers onverwacht. 

Jezus' discipelen zijn op de vlucht geslagen. Judas heeft Hem ver­
raden. Petrus Hem verloochend. Enkel Johannes is bij het kruis 
gezien. Alleen een paar vrouwen volhardden in haar liefde. En ter­
wijl alle deze kinderen Gods sidderen en beven en zondigen, is het 
die moordenaar aan het kruis, voor wien Jezus de deur van het 
Paradijs ontsluit. 

Zoo heeft Jezus nog in het sterven op het vloekhout aan onze 
stervenden gedacht, en door dat aangrijpende woord.tot den kruiseling 
in zijn doodsangsten, aan zoo duizend en nogmaals duizend zielen, 
die in hun sterven wanhoopten, nog in dat sterven zelf den moed en 
de hope der behoudenisae hergeven. 

o, In het sterven valt zelfs de beste vroomheid weg, en komt onze 
ziele zoo naakt en in haar schaamte voor haar God te staan. De 
afstand tusschen den moordenaar en een lief kind Gods als Johannes 
krimpt in de ure van het sterven zoo in. 



164 

Het wordt dan zoo enkel genade. Zoo niets dan een „Heere Jezus, 
ontvang mijn ziel!" 

En daarom zie ia dagen van zoo somberen ernst niet op uw 
stervende, zie niet op uw doode, blijf niet op zijn grafsteen staren, 
maar staar eeniglijk op de genade uws Heeren, zoo vrijmachtig, zoo 
goddelijk ontfermend en zoo rijk. 

XLII. 

Gelijk een bloem des velds. 

EEN BLOEM DES VELDS. 

De dagen des menschen zijn als he'; gras; 
gelijk eene bloem des velds, alzoo bloeit hij. 

Ps. 103 : 15. 

Onze warme sympathie voor de wereld der bloemen is geen uit­
vinding van ons eigen hart. God zelf schiep die bloemen voor ons, 
en ons zóó, dat we die bloemen genieten, op die bloemen betrekking 
gevoelen, en ook de taal dier bloemen verstaan konden. 

Want ja, die bloemen spreken ons toe met een sprake, die God in 
haar gelegd heeft, en in schoone vormen, onder weelderige geuren, 
in tinten die het oog verrukken, vertolken ze ons, kinderen der men­
schen, den gang van ons eigen levenslot. 

De Schrift wordt daarom nooit moede, om altoos weer op die 
wereld der bloemen te wijzen. Ge weet wat ze u van de lelie onder 
de doornen, en van de roos van Saron verhaalt. Uit de bergrede 
kent ge Jezus' aandoenlijke heenwijzing naar de leliën des velds, 
schooner door God bekleed, dan Salomo ooit bekleed was in al zijn 
heerlijkheid. En ook weet ge niet minder, hoe de Schrift u telkens 
en telkens weer op het gras en op de „bloemen des velds" wijst, 
om u te herinneren aan de vergankelijkheid van uw menschelijk 
aanzijn. 

Vooral in het Oosten, waar het God beliefde de Schrift te laten 
ontstaan, is die veldbloem zoo ongelooflijk ijl en vluchtig. Als door­
een wondergroei schiet ze bij het warme klimaat snel uit den vrucht­
baren bodem temidden der grasscheutkens uit. Opeens ziet ge een 
veld, dat gisteren nog groen van enkel gras was, vroolijk gesierd met 
duizend bloemkens, die heur gele en blauwe en roode kelken ont­



165 

plooiden. Maar even snel kan al die pracht weer weg zijn. Als ook 
maar een halven dag de verzengende woestijnwind er over is gegaan, 
ligt al het gras verdord, en temidden van dat verdorde gras zijn dan 
die duizend verwelkte veldbloemkens ternauwernood meer vindbaar. 

En met het oog daarop nu zegt de psalmist zoo schoon, dat ook 
uw leven aan het leven van die veldbloem in het gras niet onge­
lijk is. 

„De dagen des menschen zijn als het gras, gelijk een veldbloem, 
alzoo bloeit hij; maar als even de wind daarover is gegaan, zoo is 
zij niet meer, en hare plaatse kent haar niet meer." 

Vooral bij het zoo gedurig heensterven van zooveel kleine lieve­
lingen spreekt die veldbloem u zoo aangrijpend toe, en nooit beter 
dan bij het graf dier kleinen verstaat ge dat stil verdwijnen, als het 
spoorloos wegraken van de veldbloem in het gras. 

"Volwassen personen maken in hun sterven op ons een anderen 
indruk. Ze hadden meer wortel geschoten. Lange jaren hadden ze bij 
en met ons overwinterd en overzomerd. Hun persoon en karakter 
had vaster vormen aangenomen. Ze besloegen een breeder plaats. En 
als ze dan eindelijk ons verlieten, ontvingen we meer den indruk van 
een stam die geveld werd, dan van een veldbloem, die knakte aan 
haar steel en opeens weg was. 

Maar als God de Heere de kinderkens oproept, om tot Hem te 
komen, is dan niet die veldbloem, die even bloeide en toen zoo stil 
verdween, de roerend juiste uitdrukking voor wat ge waarnaamt? 

In dat kleine, jonge leven was nog zoo weinig stam, was nog alles 
zoo bloem. Nog geen bloem op hoogen stengel, maar een veldbloem 
in het gras. verscholen en even zijn kleurig kopje boven dat gras 
uitstekend. En nu kwam de wind uit de woestijn, de wind, die den 
adem des doods in zich droeg. En onder die aanraking bezweek het. 
Het kopje boog; de kleuren verbleekten, de onvaste vormen versmol­
ten. En zoo verdween het; om niet dan een zwevend beeld, en om 
dat zwevend beeld spelende herinneringen achter te laten. Herinne­
ringen slechts in kleiner kring heilig, maar waar de wereld niet van 
weet, omdat een zoo jong kind in die wereld zich nog geen plaats 
veroveren kon. 

Zoo was het een komen, om te gaan; een verschijnen, om te ver­
dwijnen. En zoo sterven ze bij honderden en bij duizenden henen, 
die kleine lievelingen, bij God gekend, maar bij menschen ongemerkt 
voorbijgegaan. 

Veldbloemkens, die God gezaaid had, en die Gods engelen weer 
wegplukten. 

Voor hier waren ze niet. 
God had ze bestemd als sieraad voor zijn heiligen hemel. 



166 

Dat sterven dier kleinen is daarom zoo zinrijk; en ge mist zooveel, 
zoo ge over hun geheimzinnig verdwijnen heenglijdt. 

Als een groot menseh heengaat, is er altoos zooveel over dien 
tnenxch te zeggen, dat er op Gods doen bijna niet gelet wordt; maar 
bij het sterfbed en bij het graf van een kindeke is Gods doen zoo 
het één en al. 

Dat kindeke had nog nauwelijks reden van bestaan, anders dan in 
wat God met hem voorhad; en van dat plan Gods met zulk een kind 
wist ge nauwelijks iets, en weet ge nog, o, zoo weinig. Het was u 
als een boek waarvan ge de eerste tien bladzijden leesdet; en toen 
wierd het xi uit de handen genomen. En al het overige blijft u voor 
altoos een diepe verborgenheid. 

Ook hebt ge bij zulk een kindeke geen kenteekenen, waarnaar ge 
zijn vroomheid afmeet, om uit die vroomheid tot zijn deel aan Gods 
genade te besluiten, en zoo uw hope te stellen op wat voor oogen 
was. Want ook in het zieleleven was hier alles even raadselaehtig. 
Dat kindeke kon nog zoo weinig doen. Alles wat er gedaan wretd in 
en aan dat schuilend zieleleven, dat deed God. 

Dat kindeke was om zijn jaren nog zoo volkomen lijdelijk, en een 
genadewerk kon er nog alleen van Gods zijde wezen. 

Een enkel straaltje van hooger licht mocht soms doorbreken. Een 
teeder kinderlijk woord moge u zoet in de herinnering naklinken. 
Maar toch, dat alles had te wyeinig vastheid, om er op te bouwen. 
Waar ge bij zulk een kindeke op bouwt, is alleen wat God van deze 
kleinen sprak; wat u zeegnend en vertroostend toespreekt, is zijn 
heilige en heerlijke belofte; wat u als gebeurtenis uit het verleden 
rust in de ziel stort, is zijn heilige Doop. 

Want immers in dien Doop zei Hij u, dat geen kind zoo jong 
kan wegsterven, dat het te jong zou geweest zijn, om door Hem met 
genade bewerkt te worden. 

Of gij, die ouder in jaren zijt, wat meer gelezen en gehoord en 
geweten hebt, doet er niets toe. 

Gods genadewerk is niet van uw verstandelijke ontwikkeling af­
hankelijk; en het veldbloemke, dat nauwelijks ontlook om weer te 
verwelken, was evengoed door den dauw des hemels nat gemaakt als 
de ceder en de palmboom, die nog de stormen weerstaan. 

Een kind van God vertoeft daarom zoo willig met zijn peinzen bij 
het sterven van die kleine lievelingen, omdat vooral bij hun weg­
sterven en bij hun grafstee God de Heere zoo groot is. 

Er is in zijn doen met die kleinen zulk een sprakelooze majesteit. 
Wij meenden ze te kennen, maar begrepen bijna nog niets van hen, 

terwijl God heel het wezen van die kleinen doorzag en kende, ken­



167 

nende al de kiemen, die voor een eeuwigen grroei door Hemzelven in 
hun ziel waren ingeschapen. 

Denk u dat een Abraham of een Jesaia, een Paulus of een Johannes 
als kleine knaapkens waren weggestorven, dan zou de wereld nooit 
van verre vermoed hebben, wat er in hen wegstierf. Maar God zou 
het hebben gezien, en gewaakt hebben, dat ook bij hun heengaan 
niets teloor ging wat eeuwige waardij bezat. 

En daarom is het zoo hinderlijk dwaas van ons, te wanen, dat 
alleen zij, die belangrijke personen op aarde zijn geworden, ook in 
den hemel groot zullen zijn, en alsof die millioenen kleinen, die jong 
wegsterven, nauwelijks meê zullen rekenen. 

Waarom zou God ook onder die kleinen niet zijn keurgeesten, niet 
zijn uitverkoren instrumenten kunnen hebben? 

Met ons waren ze in zonde ontvangen en geboren; natuurlijk. Ze 
waren dood als wij, en kunnen geen leven hebben dan door weder­
geboorte, geen zoen dan ia Christus" bloed. 

Maar wat hebben ze niet voor, dat de afsterving der zonde bij 
hen reeds zoo vroeg kwam, en dat die harde, wreede ontwikkeling 
van eigen boezemzonde, waar Gods kinderen vaak zoo onder gebukt 
gaan, hun bijna geheel gespaard bleef! 

Wat gaat onze ontwikkeling in de kennisse Gods niet langzaam, 
terwijl voor hen plotseling en opeens in den dood het volle licht 
opging. 

Waarom God de eéne helft van zijn menschenkinderen zoo vroeg 
wegroept, we weten het niet. Wat de oorzaak is, dat Hij de eene 
helft van zijn uitverkorenen zoo heel anders tot de zaligheid leidt 
dan de wederhelft, die op aarde achterblijft, het is een vraag, die 
zich telkens weer aan ons opdringt, maar waarop God niet antwoordt. 

Hij, de Heere, blijft de vrijmachtige, de souvereinc God, die niet 
alleen met ons, maar ook met onze kinderen doet naar zijn wel­
behagen. 

Maar hoe verscheiden ook ons lot en het hunne zij, toch bestaat 
er tusschen hun zielsbestaan en het leven onzer eigen ziel verband. 

Niet bij ieder kind dat jong sterft is sprake van zaligheid. Zonder 
den diepen wortel der uitverkiezing kan er geen zaligheid bloeien, 
zoomin bij ons als bij onze gedoopte kinderen. En zoo zijn het dan 
alleen de geloovige ouders, van wie gezegd is, dat ze niet twijfelen 
zullen aan de zaligheid hunner kinderen, die God vroeg uit dit leven 
wegroept. 

Geen sentiment, geen aandoenlijke gevoelsbeweging, het geloof 
alleen blijft dus ook hier het uitgangspunt. 

Wie gelooft, d. w. z. wie door een drijfkracht, die uit den wortel 
van zijn zielsleven opkomt, persoonlijk met het eeuwige Wezen, door 
den Middelaar, gemeenschap oefent, die kan in dit geloof ook zijn 
jong gestorven kind niet loslaten, maar vindt in zijn God krachten, 



168 

en bij zijn God wegen, en in zijn Woord licht, en bij zijn Geest 
zalige vertroosting, om ook op het graf van wat zijn eigen vleesch 
en been was, tegen den dood in te roemen, en, met zijn zaad in 
Jezus geborgen, te rusten in de majesteit zijns Gods. 

XL1II. 

Kij verbindt ze in hunne smarten. 

DE HEERE VERBINDT UW SMARTE. 

Hij geneest de gebrokenen van hart, en 
Hij verbindt ze in hunne smarten. 

Ps. 147 : 3. 

„Zingt den Heere bij beurte met dankzegging; psalmzingt onzen 
God op de harp," want, zoo getuigt de Heilige Geest door den 
psalmist, „want onze Heere is groot." 

En wat zijn nu de vier dingen, waarin die grootheid onzes Gods 
het sterkst blinkt? 

Ten eerste daarin, dat Hij Jeruzalem bouwt. Dat is en blijft altoos 
het hoogste kunstwerk. Dan komt zijn majesteit er zoo machtig in 
uit, dat Hij het getal der sterren telt en ze alle kent bij name. Ten 
derde spreekt zijn grootheid in zijn strijd tegen de goddeloozen en in 
den steun dien Hij het vrome volk biedt. Maar dan ook ten vierde 
is onze God daarin zoo aanbiddelijk groot, „dat Hij de gebrokenen 
van harte geneest en ze verbindt in hunne smarten." 

Onze God wil altoos gedankt en geprezen zijn. 
Niet alleen in oogenblikken van rijke blijdschap; maar ook gedankt 

en geprezen door die lippen, die Hijzelf vastklemt in rouwe, en uit 
dat hart, dat Hijzelf zoo diep wondt. 

Ook dan blijft de lof betamelijk, omdat diezelfde God, die wondt, 
ook dan liefderijk is. 

Eerst perst dan de bittere droefheid het toegenepen hart wel 
tot droef gejammer en geklag; maar in dat klagen ligt altoos iets 
zondigs. 

Tegen God mag nooit geklaagd; Hij moet altoos grootgemaakt en 
geprezen worden. 

Geprezen en gedankt zóó, dat ge ook in uw diepste smart voelt uw 



169 

God lief te hebben, omdat ge ervaart hoe Hij ook in die bangheid 
van hart u eerst liefheeft. 

Geen redeneeren dus; geen uzelf aanpreeken met woorden; maar 
merken hoe teederlijk lief God u in uw smarte heeft, en daarom de 
hand kussen, niet die slaat — dat kunt ge niet — maar die sloeg, 
en nu zoo goddelijk ontfermend u verbindt in uw smarte. 

Niet alsof een ander sloeg, en dat God u nu komt verbinden. 
Dat zou u eindelooze onrust baren, en daar gaat de Schrift dan 
ook vlak tegen in. Het staat er zoo duidelijk: „De Heere doet smarte 
aan en Hij verbindt De Heere doorwondt, en zijne handen heelen." 
Zoo sterk drijft de Heilige Geest dit, dat ons onderwezen wordt, hoe 
als er een wegsterft uit den kring onzer huislijke weelde het de Heere 
is, die doodt. 

Wie dat niet aandurft, en dat niet klaar inziet, kan het zoet niet 
smaken, om innerlijk in zijn zielsweeën door zijn God verbonden te 
worden. 

Iets hiervan kan, bij manier van vergelijking, het kind van een 
heelmeester op aarde ervaren, zoo dat kind door zijn eigen vader, 
omdat het moest, o, zoo pijnlijk geopereerd werd. Maar nu is de 
operatie dan ook ten einde. Het mes, waaraan zijn bloed kleeft, 
wordt terzijde gelegd. En nu komt diezelfde vader, niet meer met 
het mes maar met pluksel en met balsem in de handen, en hijzelf 
verbindt met een traan in het oog en met een teedere zorge, die 
zichzelve overtreft, de diepe wonde, die hij zooeven met die eigen 
hand, omdat het moest, in het vleesch van zijn kind zoo diep 
insneed. 

Zeker, het beeld is zwak. Bij wien toch zoudt ge God vergelij­
ken? Maar, hoe zwak ook, het zegt u toch iets van wat uw God 
doet. 

Hij tastte door; Hij sneed diep in; omdat het moest. Hij wondde 
niet alleen, maar Hij doorwondde. Iets minder diep, zou de wonde 
doellooze, nuttelooze smart zijn geweest. Op een haar af wist 
uw Vader in de hemelen, hoe diep de insnijding in uw ziel gaan 
moest. 

Maar zie, niet zóó is die pijnlijke operatie afgeloopen, of het heiüg 
pluksel en de goddelijke balsem liggen reeds gereed; en diezelfde 
goddelijke hand, die u zoo diep doorwondde, keert zich nu tot u in 
goddelijk mededoogen, en Hijzelf verbindt u in uw smarte. 

Hijeelf. 
Niet alsof ook menschelijke deernis niet verzachtend op de wonde 

van uw hart zou werken. Eeeds elk medegevoel van wie maar mensch 



170 

is verkwikt. En als Gofl u dan een broeder beschikt, die u verstaat; 
die even diep leeft als ge zelf leeft; of ook een, die leed gelijk gij 
leedt, en met de ervaring van zijn eigen hart tot uw hart komt, o, 
dan kan reeds die menschelijke vertroosting zoo zacht en zoo weldadig 
aandoen. 

Mits, en dat hoort er bij, dat ge inziet en merkt, hoe het God 
is, die dat broederhart voor u ontsloot, het de teederheid voor u 
ingaf, en het bezielde met een woord, dat Hij voor u bestemd had. 

Ja, eigenlijk moet gezegd, dat zulk een menschelijke vertroosting 
er dan pas bij n ingaat, als wie n troost het niet zelf wil doen, 
maar zich door God, en tot zijn eere, gebruiken laat, om u te 
troosten 

Zoo bezien, is het dus reeds in die menschelijke vertroosting uw 
God, die u ter Imlpe komt, en n dat toebeschikte. 

Maar hierbij laat Hij het niet. 
Hij is geen God van verre, die dat stille werk der vertroosting aan 

anderen overlaat, maar Hij komt zelf. 
o. Wanneer ooit meer dan in zulke oogenblikken was uw God 

u nabij; vlak bij u; in uw verborgen woning; ingaande tot binnen 
in uw hart; en wanneer ooit sterker dan in zulk een worsteling hebt 
ge dien Heiligen Geest daarbinnen voelen ritselen, biddende mei u en 
biddende voor u met onuitsprekelijke verzuchtingen ? 

Hij verbindt ze in hunne smarten. 
Zoo getuigt het Woord het, en zoo is het eeuw in eeuw uit ervaren 

door Gods heiligen. 
Want Gods heiligen hebben in zoo bange dagen zooveel voor. 
Niet alsof die barmhartige Vader, die zijn zon doet opgaan over 

boozen en goeden, niet ook die andere kinderen der menschen met 
genade tehulpe zou komen; maar zij merkten het zoo niet. Zij smaken 
het zoet en het zalig er niet van. Ze zijn ook in de dagen van hun 
smart en van hun rouw zoo arm. 

Maar Gods kind is zoo rijk. 
Dan ligt, wie gelooft, daar neder, en zijn wonde, de wonde van 

zijn hart, bloedt zoo bang. Het doet zoo pijn vanbinnen. Het geloof 
maakt fijngevoelig; en in zooverre wordt door het geloof het lijden 
verzwaard. Ook merkt Gods kind dan zijn machteloosheid wel. Alles 
stormt op hem aan. He consciëntie drijft dan zoo sterk vanbinnen. 
Heel zijn wezen wordt ontzet. Maar, en dat is het heerlijke, temidden 
van dien sehreienden weedom des harten merkt Hij ook, hoe zijn God 
bemoeienis met hem heeft. 

En als zijn God dan tot hem komt, en hij leest in het Taderoog 
van zijn God die diepe, goddelijke uitdrukking van onuitsprekelijke 
ontferming, dan trekt er iets door zijn ziel, dat heel zijn wezen in 



171 

genade opheft, en hij ziet, hij merkt het, hoe lief zijn God hem heeft; 
en dat te merken, is vertroostino'; dat stilt de pijn. 

Eu toch, daarbij hu t de Heere het niet. 
Hij ziet u in zulke oogenblikken niet alleen met den blik van zijn 

goddelijk mededoogen zoo vertroostend aan, maar Hij komt ook met 
zijn almachtige hand om u te verbinden in uw smarten. 

Hij, die de wonde niet alleen vanbuiten beziet, maar ze doorziet 
tot op den wortel van uw zieleleven; ja, die ze nog dieper peilt dan 
gijzelf ze peilt; en, om het zoo uit te drukken, nog dieper dan gij zelf 
weet, wat er ook voor de toekomst in die wonde van uw hart aan 
gemis, aan rouwe en aan zielesmarle schuilt. 

En dan gaat Hij die wonde verbiuden. 
Dan spant Hij de zenuwen in u los, en gunt u de genade, dat ge 

weenen, en toch ook weer in uw tranen u beheerschen kunt. 
Dan ondervangt Hij in het verborgene van uw wezen uw hart, en 

stelpt dat bloeden, en stuit die uitstraling van vlijmende pijn. 
Dan legt Hij zijn heiligen balsem aan, dat het niet meer zoo 

schrijne, en overdekt uw wonde, opdat de gevoeligheid niet boven uw 
kracht ga. 

Ja, dan omwoelt en omwindt Hij u in de ziel met zachte genade­
werkingen, tot eindelijk de wonde in haar pijnlijke werking getemperd zij. 

En als dan het goddelijke verband ongemerkt is aangelegd, dan 
gaat Hij niet weg, maar blijft bij u, en reikt u den beker van het 
vocht des levens, en prikkelt weer de heerlijke werking van uw 
geloof. 

Zijn Jezus brengt Hij u dan rijk en heerlijk voor de ziel. Niet om 
u af te leiden, maar om u te leeren, hoe in het werk van uw Heiland 
ook op zulke toestanden gerekend is. 

Dat diepe, goddelijke kruis van Golgotha, waar heel de wereld van 
uw hart in wegzinkt, en waaruit het altoos weer verzoend en verrijkt 
opkomt. 

o, Uw God is zoo God; de Heere is zoo liefelijk. Ja, wel waarlijk 
is de lof ook in zulke dagen betamelijk. 

En als dan de wonde van uw hart door uw God verbonden is en 
ge ligt daar neder onder de schaduw van zijn teedere Vaderzorg, 
neen, dan kost het niet meer, en dan hebt ge u geen geweld meer 
aan te doen; maar dan gaat het zoo innig dankbaar en zoo van 
harte, om uw God voor zijn teedere ontferming te danken; en als er 
dan zijn, die met u lijden, ja waarlijk, dan wordt het een zingen bij 
beurte met dankzegging; want dan heeft uw God u in en door uw 
smarte verrijkt. 



172 

XLTV. 

Innerlijk bewogen. 

ONZE TRANEN. 

En Jezus uitgaande, zag eene groote schare, 
en werd innerlijk met ontferming over hen 
bewogen, en genas hunne kranken. 

Matth. 14 : 14. 

Ook onze Heiland heeft telkens oogenblikken gekend, waarin sterke 
aandoeningen dreigden Hem te overmeesteren. 

We lezen gedurig, dat Hij bij den aanblik van onze menschelijke 
ellende innerlijk bewogen en ontroerd werd. Soms zelfs voegen de 
Evangelisten er bij, dat Hij zeer bewogen en sterk ontroerd werd; 
bewogen met ontferming; bewogen met barmhartigheid; zeer bewogen 
in den geest, gelijk bij Lazarus' graf, of ook ontroerd in den geest, 
gelijk bij de aankondiging van het verraad; totdat dan eindelijk ook 
Hem de aandoening te machtig werd, om ze innerlijk te smoren, 
en ook Jezus ze een uitweg gaf in den traan, die aan zijn oog 
ontgleed. 

Ook Jezus heeft geweend. Geweend bij Lazarus' graf; geweend over 
Jeruzalems onwil om zich tot haar God te bekeeren. En niet het 
minst in dat weenen kwam het uit, hoe fel ook Hij innerlijk ge­
schokt en ontroerd kon zijn. 

Ja, het diepst van allen is Jezus innerlijk aangegrepen, geheel ver­
schrikt en ontzet geweest, toen Hij in Gethsemané satanische aan­
vechting onderging en Hij zich nederbukte onder den last onzer 
schuld en onzer zonden, tot het angstzweet Hem uitbrak en Gods 
engel Hem ondersteunen moest. 

Ook dat toch was een geweldige, innerlijke aandoening van geheel 
zijn wezen, waarvan Hijzelf in den angst der verschrikking aan zijn 
jongeren klaagde: „Mijn ziele is geheel bedroefd tot den dood toe." 

Het voorbeeld van Jezus toont dus, hoe zulke aandoeningen van 
ons hart haar recht van menschelijk bestaan hebben; dat onaandoen­
lijkheid geen deugd; dat verstomping van ons gevoel geen gelcofs-
vrucht is; en dat koel te blijven in de aangrijpendste oogenblikken 
van ons leven, een gemoedsgesteldheid verraadt, die bij de stoïcijnsche 
wijsgecren, maar niet bij Gods kinderen thuishoort. 

Het bekend verhaal, alsof een engel Gods den mensch na zijn. val 
den traan uit den hemel als een goddelijke vertroosting zou gebracht 



173 

hebben, is natuurlijk niets dan een dichterlijke verzinning; maar een 
verzinning, waar dan toch waarheid aan ten grondslag ligt. 

Aandoeningen van smart en droefenisse te kunnen hebben, is een 
goddelijke genade voor wie zondaar werd; en als het moet te kunnen 
weenen, is een uitvloeisel van goddelijke barmhartigheid. 

Toch, en dit mag nimmer vergeten, wierd zulk een aandoening bij 
Jezus nooit hartstochtelijk. Hij gaf er niet aan toe. Hij zocht er geen 
wellust in, om ze op te wekken en al sterker te uiten. Hij gaf er 
zich niet willens aan over. Ook dan, als Jezus weent, is zijn droefe­
nisse een weenen, waarin ernst, en daarom zelf beheersching spreekt. 
Niet het huilen van een kind, maar het stille, en daarom zoo veel­
zeggende, weenen van den Zoon des mensehen. 

Zelfs in Gethsemané toont juist dat angstzweet, hoe Jezus zich niet 
overgaf, maar worstelen bleef tegen de felle aandoening in, en zijn 
klacht aan zijn jongeren is een zoeken van menschelijke hulpe, om 
niet in de overstelpende macht der aandoeningen te verzinken. 

Geen koele onaandoenlijkheid dus, hoe hoog ze ook vaak als 
worde aangeprezen; maar ook geen omslaan van de aandoening in 
wilde hartstochtelijkheid. 

Niet de zenuwen, het hart moet in onze aandoeningen geraakt 
worden, en het dringen en persen onzer zenuwen moet weerstaan, 
zoodra ze iets anders on iets meer willen doen, dan het fel bewogen 
hart ontlasten. 

Jezus werd innerlijk bewogen, en juist dat „innerlijke" sluit het 
valsche spel der zenuwen uit. 

De zenuwen liggen vanbuiten; het innerlijke schuilt in de ziel. 
Wie op de zenuwen werken wil, kan een ieder aan liet huilen of 

aan het lachen brengen, zonder dat er in diens hart ook maar het 
minste is, dat hem tot droefheid of vreugde beweegt. 

Dat spel der zenuwen speelden de kinderen op Jeruzalems straten 
ook, en lukte het dan niet, dan klaagden ze: „Wij hebben op de fluit 
gespeeld en gij hebt niet gedanst, wij hebben klaagliederen gezongen 
en gij hebt niet geweend." 

Juist zooals er ook in de predicatie een tijd was, dat men op de 
zenuwen inplaats van op de ziel zocht te werken. 

Maar hiermeê heeft de aandoening, waardoor Jezus bewogen en 
ontroerd werd, dan ook niets gemeen. 

Hem wondde de droefenisse in het hart. Zoo werd Hij innerlijk 
bewogen. En het was die ontroering der ziel, die zich dan aan zijn 
vleeseh mededeelde en ten slotte in het weenen van zijn oog sprak. 



174 

rijngevoeligheid van hart was derhalve het uitgangspunt bij Jezus. 
Hij voelde zoo diep en zoo teeder. 

Daarom heeft uw Heiland alle de dagen zijns levens geleden, want 
alle zien van mensehelijke zonde en mensehelijke ellende deed Hem 

"inwendig pijn. 
En kwam nu, gelijk in het verraad, die zonde bijzonder sterk uit, 

of vertoonde die ellende zich als bij Lazarus' graf in bijzonder schrille 
kleuren, dan schokte dit Jezus, en dan werd Hij innerlijk geheel 
ontroerd, zoodat de ontroering aan heel zijn wezen zieh meedeelde. 

Eu zoo nu gaat het ook den geloovige. Niet zoo zuiver; niet met 
dat evenwicht. Bij den één meer, bij den ander minder. Maar toch 
ook de ziel, die gelooven mag, voelt soins pijn. Pijn over de zonde 
en pijn bij den aanblik van ellende, droefenisse en dood. 

Dan vlijmt er iets vanbinnen; niet met een gemaakte, maar met 
een vanzelf opkomende bitterheid. Ge voelt, dat er een wonde is, en 
dat het u aan die wonde bij elke aandoening schrijnt. 

Dat gaat de ééne maal over eigen zonde; dan weer over de ver­
woesting door de zonde in uw huis, of in uw levenskring, of in Gods 
Sion aangericht; of ook het is een mensehelijke ellende, die u óf 
zelf treft, óf treft omdat anderen lijden. 

Nood en dood waren nog zoo ontzettend rond. Br wordt zoo naam­
loos veel geleden, dat het vreugdegejoel der wereld nooit de klacht 
over onze ellende verdooven zal. 

Op den diepsten bodem van veler ziel ligt zulk een namelooze 
weedom des harten gezonken. 

En nu moge de pessimist zich aan dien weedom vergasten, en de 
genotzuchtige er overheen lachen, wie een kind van God is, en dies 
iets verstaat van het goddelijk mededoogen, kent het ontroerd zijn 
met innerlijke ontferming, en eert iets heiligs, iets dat niet onder­
drukt mag worden, in eigen en in anderer smart. 

En juist aan dat heilige hangt het. 
In het werk der zenuwen ontbreekt dit heilige, en daarom mocgt 

ge de zenuwen niet ontzien, maar moet ge er medisch en bestraffend 
tegen ingaan. 

Maar zoo is het bij wie innerlijk bewogen wordt niet. 
Dan schrijnt er een bang heimwee vanbinnen, opkomend uit een 

heilige herinnering, of een heiligen band, die verbroken werd, en nu 
nog trekt. 

Onder veel arbeid en afleiding gaat dat dan tijdelijk over. Maar 
de wonde blijft. En zóó keert de ruste niet weder en waakt de her­



175 

innering niet op, of die pija v<anbiniieii klopt weer, en de aandoe-
nino; keert terug. 

En al moge in ons drukke leven straks allerlei ons aftrekken, of 
bij nieuw leed versche aandoening de oude verdringen, toch wordt 
het hart van Gods kind aan zijn vroegere smart niet ontrouw. Alleen 
maar ze zinkt iets dieper in zijn hart weg, en wordt in een dier 
geheimzinnige diepten van zijn mensehelijk hart begraven; tot óf 
reeds hier beneden de herinnering ze weer opwekt, óf straks in ons 
eeuwig aanzijn de vrueht van al dezen „weedom des harten" opbloeit. 

„Met het geloof gemengd" blijft daarom ook voor de wereld onzer 
aandoeningen het vaste beding. 

Immers wie gelooft, kan er zoo overgelukkig in zijn en er God 
voor danken, dat hij de teederheid van zijn eigen hart eens weer 
ontwaard heeft. 

Dan scheen het soms lange dagen, alsof vanbinnen alles bevroren 
was. Zoo koud en onaandoenlijk gleedt ge van dag in dag. Soms kon 
dat u zelfs een gevoel geven, alsof ge een verstorven hart in den 
boezem omdroegt. 

En zie, nu ontdekt ge opeens, dat dit. God zij lof, toch niet zoo is. 
Nu merkt ge dan toeh, dat als het in uw leven gaat stormen, en de 
wind de asch van de schijnbaar uitgedoofde kool afblaast, die kool 
wel waarlijk haar ouden gloed nog bezit. Ge leeft dan opeens zooveel 
dieper, zooveel rijker, zooveel inniger. Het smelt alles weer. Het hout 
aan den stam van uw leven is weer sappig geworden. Ge hebt zoo­
veel meer lief, en het is of de inwonende zonde zich niet meer voor 
de vensteren van uw hart durft vertoonen. 

En waar op die wijs het geloof uit zulke aandoeningen een wel-
dadigen indruk ontvangt, die tot verheerlijking van Gods naam leidt, 
legt datzelfde geloof aan die aandoening den teugel aan. 

Ook in de diepste smart mag onze Vader die in de hemelen is 
niet verloochend; mag het aan onze ziel niet voorkomen, alsof ons 
geen Verzoener en Heiland, alsof geen Trooster voor ons hart besteld 
ware. 

Zijn liefde hield den balsem gereed, eer Hij de wonde sloeg. 
En zoo moet ook door die liefde een aandoening in ons hart gewekt 

worden. 
Een ontroerd zijn door de teederheden onzes Gods. 



176 

XLV. 

Een Rechter der weduwen. 

WEDUWE GEWORDEN. 

Hij is een Vader der weezen, en een Rechter 
der weduwen; God, in de woonstede zijner 
heiligheid. Ps. 68 : 6. 

Er ligt in tien weduwlijken staat een gedachte van diepen weemoed 
en schreiend heimwee. 

Althans zoo het voorafgaand saamleven in het huwelijk, dat dooi­
den dood nu ontbonden werd, ook zonder ideaal te zijn, toch een 
idealen tint droeg. 

Dit wordt niet gezegd, alsof er niet een breede stroom van huislijk 
geluk en weelde voor de ziel van het huwelijk uitging; maar omdat 
men meer dan iets anders juist dc huwelijksliefde poëtisch hesft 
ingekleed, en daardoor iu menig jeugdig hart idealen en illusiën heeft 
opgewekt, die later de realiteit van het leven drukken. 

Want, ja, een heel enkel maal vindt men een man en vrou v, 
beiden van even hooggestemden geest, wier huwelijksleven het ideaal, 
en zelfs het poëtisch ideaal, nabij schijnt te komen; maar dit blijft 
altoos een exceptie, en verreweg bet grooter deel der gesloten huwelij­
ken reikt zóóver niet. 

Feitelijk ligt dus de tegenstelling tusschen de gelukkige en onge­
lukkige huwelijken iets lager; en mag men het huis reeds gelukkig 
prijzen, waar het huwelijk groeit en bloeit in persoonlijke verkleefd­
heid, in hartelijke sympathie, in éénheid van geloof en zin en geestes­
richting, en waar over en weer de toeleg bestaat om elkander geluk­
kig te maken. 

Reeds dan draagt het huwelijkssaamleven een idealen tint. 
En wordt nu naar zulk een gezin de dood uitgezonden, om den 

man weg te nemen, zoodat de vrouw alleen, met of zonder kinderen, 
achterblijft, dan is die weduwe het toonbeeld van verslagenheid en 
beroofdheid, en overvalt haar een gevoel van verlatenheid en schrij­
nende leegte, die wel niet altoos verplettert, soms zelfs de ziel naar 
God opheft, maar die toch altoos om steun vraagt, en om vertroos­
ting roepr. 

Door het schreiend verlies is op zoo snijdende wijs het evenwicht 
in haar ziel verbroken; en zoo roept al wat in haar is, om iets waar­
door dat evenwicht kan worden hersteld. 



177 

"D.iiirora nu komt God in zijn Woord tot zulk een weduwe, en 
spreekt tot haar, dat Hij der weduwen Rechter wil zijn. 

Er staat niet, wat heel wat valsche lezers er van gemaakt heLben, 
dat God de Heere der weduwen Man zou zijn. 

Voor die gedachte zelfs is in de Schrift geen plaats. De Heere 
is de Bruidegom van rijn kerk, voor Israël een Man, maar voor 
de verlaten en beroofde, de bedroefde en eenzame weduwe is Hij 
een Rechter, gelijk Hij voor haar weezen, die achterblijven, een Vader 
wil zijn. 

Die heerlijke belofte treedt dus niet toe, om nu naar God de liefde 
van het vrouwelijk hart uit te lokken, die eerst uitging naar den 
man. Zelfs kan er van zulk een overbrengen der liefde van den man 
op God geen sprake zijn. Ook voor, ook in het huwelijk stond immers 
hoog en ver, ook boven de liefde waarmede deze weduwe aan haai­
man kleefde, de liefde voor God en haar Heiland; en waar het anders 
was, was het niet goed. 

Ook voor die weduwe gold zoolang haar man nog leefde, en niet 
nu pas nu hij wegstierf, het hoog gebod dat ze God lief zou hebben 
boven alles, en haar man als ziehzelve. En immers ook van haar 
gold het woord van den Christus: „Wie man of vrouw liefheeft boven 
Mij, is mijns niet waardig." Is er dus een jonge vrouw, die in haar 
eerste overstelpende liefde God om haar man had vergeten, en de 
eerste, de rijkste, de hoogste liefde van haar hart op haar man iuplaats 
van op haar God had gericht, dan viel ze hiermee in zonde, dan 
heeft ze hiervoor verzoening in het bloed des Lams te zoeken, en 
mag nooit gezegd, dat haar liefde voor haar man ideaal was, maar 
moet veeleer met boete en zielsverbrijzeling beleden, dat heur hart ze 
heeft misleid. 

Bij een weduwe maakt het daarom zulk een diepgaand verschil, 
niet enkel of ze met de innige liefde van haar hart haar man, maar 
vooral ook, of ze met de hoogste liefde van haar hart altoos haar 
God, zelfs boven haar m;.n, heeft liefgehad. 

Is dit zoo niet, dan natuurlijk is haar nood ontzettend; want dan 
is ze met haar man, althans voor haar eigen zielsbesef, alles kwijt; 
en dan is het eerste waarmeê ze bij het graf van haar man beginnen 
moet, zich tot haar God te bekeeren, en Hem de zoo lang ontstolen 
liefde van haar hart te offeren op zijn altaar. 

Bij zulke weduwen stuit ge dan ook meest de eerste dagen op 
zekere wanhoop, op een hartstochtelijke droefheid, waar bitterheid 
tegen haar lot en een morrende klacht tegen haar God in spreekt. 

Het stormt dan zoo bitter in zulk een verslagen hart. Een God, 
die in zijn majesteit op haar aandringt om haar te vertroosten, en die 
toch niet tot haar kan naderen, dan met een zielverwondend verwijt. 

12 



178 

En die twee worstelen dan in haar benepen hart tegen elkaar in. 
Nu eens wil ze voor haar God in de schuld vallen, dan weer neigt het 
hart om tot een morren tegen God over te slaan. En juist de zonde 
vaa vroeger maakt dat de harmonie, dat de vrede, dat de eeuwige 
Sabbat in haar wilde smart niet kan indalen. 

Maar heel anders is het, als een weduwe, ook eer ze weduwe 
werd, haar God hoog, haar God boven alles gesteld, en Hem, haar 
Vader in de hemelen, de eerste, de beste, en heiligste liefde van haar 
vrouwelijk hart heeft gewijd. 

Dan was het altoos in haar schatting: God de eerste, en daarna 
mijn man, als mij door God geschonken. Dan bleef het eiken avond 
en eiken morgen Gode dank weten, wat ze aan rijk bezit voor haar 
hart in haar man ontvangen had. En ook, dan was het, jaar in jaar 
uit, altoos weer saam met dien man neerknielen, om hun God, in 
wien beider ziel haar heiligste vereenigingspunt vond, het met lof en 
liefde gemengde offer op te dragen. 

En natuurlijk, overkomt haar dan de bangste nood haara levens, 
dat God, die haar dien man gaf, dien man weer van haar zijde weg­
neemt, dan is dat gemis wel om niet uit te spreken, en die over­
gang wel ontzettend, en die leegte om haar hart wel bitter schreiend; 
maar toch dan kan haar hart geen oogenblik verstijven en bevriezen, 
want dan behield het nog aldoor den gloed van haar eerste en zijn 
heiligste liefde d. i. van de liefde voor haar God en haar Heere. 

Een kind, dat in een bang oogenblik zijns levens zijn vader nog 
bij zich heeft, staat er toch heel anders aan toe, dan een kind, dat 
dienzelfden nood geheel verlaten doorworstelen moet. 

En juist zoo nu is ook hier de tegenstelling. 
Een weduwe, die al de jaren van haar huwelijksgeluk aan God de 

eerste plaats in haar hart bleef geven, is, als de slag valt, wel een 
kind, dat in bangen nood wordt geworpen, maar een kind dat in 
dien nood zijn Vader nog bij zich heeft, op zijn God zioh werpen 
kan, en in den gloed dier hoogste liefde vanzelf vertroosting vindt 
bij de smart, die door de afsnijding van haar tweede liefde over het 
verslagen hart kwam. 

Ge merkt dat dan ook wel, als ge zulk een weduwe in de eerste 
dagen en weken van haar rouwe gadeslaat. 

Terwijl toch die andere, die aan haar man had gegeven wat Gode 
alleen toekwam, verwilderd en hartstochtelijk roept en klaagt, merkt 
ge het aan zulk een weduwe, die God vreesde en haar God liefhad, 
zoo onmiddellijk: Neen, die vrouw is niet verlaten, ze is niet alleen; 



179 

en de liefde, die uit haar hart opwelt, bezit nog altoos het hoogste 
Voorwerp, naar wien het uitging. 

Vandaar die kalmte in de droefheid, die vrede onder de verschrik­
king van haar hart, die volheid van de ziel bij al wat haar ontno 
men werd. Die inbinding en zelf beheersehing voor wat bij die andere 
hartstocht en onstuimige droefheid wierd. Ginds iets van de wildheid, 
waarmee de leeuwin om haar gestorven welpen brult, hier de stille 
overgegevenheid van een Christinne, die zoo diep genoot van wat de 
Heere haar gaf en liet, maar nu ook verstaat, dat niets, dus ook niet 
die teeder geliefde man, haar eigendom was; dat alles van haar God 
is; en dat ze haar God immers niet r.en volle lief zou hebben, zoo 
ze dien man boven Hem stelde of dien man, tegen 's Heeren raadslag 
in, voor zichzelve zou willen behouden. 

Maar wel ligt het in de belofte, dat God haar een Rechter wil 
zijn, en juist daaraan heeft een weduwe van zoo teederen zin 
behoefte. 

Want wel gaf ze aan haar God steeds haar eerste liefde, maar 
toch steunde en leunde ze in alle aardsohe dingen op haar man. Ze 
was hem onderworpen. Hij deed alles. Van hem ging de leiding uit. 
Zij volgde. Ze kon niet anders. Ze moest wel zoo doen, want anders 
zou zij geen vrouw zijn geweest, en in haar man geen wezenlijken man 
hebben bezeten. 

Zoo had God het verordend. Zoo was bij haar de geloofspractijk 
ook in haar huwelijk. Maar nu kan het dan ook niet anders, of door 
het sterven van den man, dien zij zoo innig liefhad, en op wien ze 
zoo onvoorwaardelijk steunde, is juist die steun haar ontvallen. 

Ze is nu als het klimop, dat om den stam van den eikeboom groeide. 
Maar zie, nu is die eikeboom bij den tronk afgehouwen, en het 
klimop ligt op de aarde neder. 

En nu wil haar God zich in een nieuwen rijkdom aan haar open­
baren. Haar innerlijk opheffen en zelf de stam zijn, waaraan dit 
klimop zich weer kan oprichten. 

En dat staat nu uitgedrukt in het forsche woord, dat God haar 
Rechter wil wezen. Want natuurlijk, het bangste is het voor een 
weduwe, als de buitenwereld, nu ze van haar man beroofd is, misbruik 
van haar zwakheid wil maken, en haar in haar staat en stand en 
goed te na komt. 

Dan zou ze hulpeloos staan. 
Maar neen, dan staat ze toch niet hulpeloos, want haar God geeft 

haar dan uit den hemel de belofte: Ik zal uw Rechter zijn. 



180 

XLTVI. 

Sezaaid in verderfelijkheid. 

GEZAAID IN VERDERFELIJKHEID. 

Alzoo zal ook de opstanding der dooden 
zijn. Het lichaam wordt gezaaid in verder­
felijkheid, het wordt opgewekt in onverder­
felijkheid. i Cor. 15 : 42. 

Eeu kundig geleerde, die uit het Synodaal genootscluij) naar de 
kerk van Rome was overgegaan, klaagde er onlangs over, dat onder 
ons. Gereformeerden, het lijk van onze afgestorvenen zoo achteloos 
pleegt behandeld te worden. 

Hij onderstelde, dat de scheiding van ziel en lichaam in het ster­
ven nog niet voltooid was, en dat de afgescheiden ziel dus nog zeke­
ren tijd behoefde, om zich geheel van het lijk los te maken, of uit 
het vertrek en de woning, waar het lijk stond, weg te komen; en dat 
het deswege voor onze afgestorvenen zoo pijnlijk moest zijn, indien 
men hun lijk in het donker liet liggen, en er niet bij bleef, om te 
bidden en te waken. 

Daarom trok Eomes usantie hem zoo aan. Immers in Eocmsche 
gezinnen laat men meestal kaarsen bij het lijk branden, en hetzij de 
familiebetrekkingen, hetzij liefdezusters blijven er gemeenlijk tot aan 
de begrafenis, dag en nacht, bij, om op het lijk toezicht te houden 
en bij het lijk te bidden. 

Nu zij al aanstonds hiertegen opgemerkt, dat deze lijkbewaking 
meer een zaak van weelde is. Als er Protestantsche vorsten of vor­
stinnen sterven, blijft er evenzoo licht bij het lijk branden, en wordt 
op gelijke manier het vorstelijk lijk dag en nacht bewaakt; terwijl 
omgekeerd bij de armere gezinnen ook onder de Eoomsehen van dit 
bewaken van het lijk vaak zeer weinig komt. 

Tot op zekere hoogte hangt deze schitterende lijkbewaking meer 
met den dusgenaamden splendor ecclesiae saam, d. i. met de neiging 
in Romes kerk, om op elk terrein met zekere praal op te treden. 

Toch schuilt er meer in. 
Er uit zich ook de lloomsche voorstelling in, dat de overgang uit 

dit leven in de zaligheid niet op eenmaal door den dood voltooid is; 
maar dat er zekere tusschentoestand na den dood komt, dien men het 
vagevuur noemt; en dat het de bemoeinis van de kerk op aarde is, 
waardoor de afgestorvene zielen uit het vagevuur moeten verlost 
worden. 



181 

Daarom bidt Eome voor haar afgestorvenen. Daarom houdt het 
missen voor de dooden. En daarom doen de nabestaanden van den 
afgestorvene nog allerlei offeranden en goede werken, in sti! ver­
trouwen dat die den afgestorvene ten goede komen, en zijn lijden 
verzachten. 

Doch hoe aandoenlijk dit ook schijne, en welke nawerking der 
liefde er ook uit spreke, er ligt dan toch in, dat Eome zich haar 
dooden na den dood als in een toestand van lijden denkt, waaruit 
ze eerst van lieverlee kunnen verlost worden, terwijl wij, met onze 
ouden, belijden, dat wie zalig in zijn Heiland afsterft, eeuwiye vreugde 
smaakt van den jongsten snik aan. 

En vraagt ge nu, wat het menschelijk hart meer toespreekt, om na 
zijn sterven veel aandoenlijke liefde bij zijn lijk te ontwaren, maar 
zelf dan ook in een vagevuur te zijn, of wel om terstond na zijn 
ontbinding met den Heere te wezen, dan draagt ook hier onze Gere­
formeerde belijdenis zeer stellig de kroon weg. 

Zalig zijn de dooden, die in den Heere sterven, van nu aan! 

Hiermee is echter lang niet alle Gereformeerde praktijk goedge­
keurd. 

Niet zelden toch heeft men zich aan een behandeling van het 
lijk gewend, die tegen de eischen der liefde en der piëteit geheel 
indruischt. 

Dan laat men, zoodra de dood is ingetreden, al wat verder te doen 
is aan vreemden over. Oudtijds waren dit dan nog de buren; maar 
thans meest gehuurde en betaalde personen. Bij deze mannen spreekt 
dan het hart niet; en zelfs het menschelijk gevoel is niet zelden, 
door het altoos afleggen en altoos kisten, afgestompt. Wat sterke drank 
is in sommige plaatsen bij dezen droeven arbeid dan ook regel. En 
dan, helaas, zijn de gevallen niet zoo zeldzaam, dat er met een lijk 
gespot, en het lijk op oneerbiedige wijs behandeld wordt. 

En dit nu mag niet. Dit is schending van den eerbied, dien men 
ook aan een lijk, omdat het een menschenlijk is, schuldig blijft. 
Hierin spreekt gemis aan ontzag voor den dood. Een ruwheid, die 
kwetst en ergert. 

Zelfs de gewoonte, om een lijk in een schuur of stal weg te zetten, 
en er niet meer naar om te zien, totdat liet wordt uitgedragen, ver­
raadt een gemis aan menschelijk medegevoel, dat we allerminst ver­
ontschuldigen. 

Niets willen Gods kinderen weten van zekere lijkvereering. Een 
tentoonstelling van een lijk op een praalbed stuit hun tegen de borst. 
Bloemen en kransen hooren bij de wieg en bij het bruidskleed, maar 
nooit bij de doodsbaar. Dat gedurig aanraken en kussen van het lijk 
is een uiting van harlstoeht, die bedwongen moet worden. 



183 

Heilige kalmte en stille ernst is de gemoedsstemming, die bij de 
lijkbaar onzer dooden voegt. 

Maar juist die stille, ernstige stemming des gemoeds wil niet ge­
kwetst zijn door wat het gevoel deert of hindert. 

En daarom weg bij het lijk met alle vertoon, maar ook bij het lijk 
voegzame eerbied voor den doode. 

God zelf teekent het oogenblik, waarop ge van het lijk u zult af-
keeren. 

Terstond na het sterven heeft het lijk iets dat aantrekt. En vooral 
eenige uren na het sterven, als onze doode is afgelegd, kan een lijk, 
o, zoo schoon zijn, vooral in tegenstelling met den pijnlijken trek, 
die aan het sterven voorafging. Alleen bij de aanraking gevoelt ge, 
dat de levenswarmte week, dat de kilte van den dood is ingetreden, 
en dat hetgeen daar voor u ligt, dood is en niet meer leeft. Maar 
overigens zoekt ge er den levenden persoon nog in. Het is of het 
gelaat u nog toespreekt. En het zou u niet vreemd zijn, zoo dat oog 
nog even wierd opgeslagen en die mond u nog een laatst vaarwel 
toesprak. 

Zoolang nu die aandoenlijk sehoone toestand nog aanhoudt, noodigt 
God zelf in en door het lijk u uit, om bij het lijk van uw doode 
te verwijlen. Het stoot u nog niet af; het boeit u nog; het kan u 
nog bekoren. Er in heilige stilte op te staren, doet u weldadig aan. 

Er is dan nog geen bederf. En daarom denkt ge nog aan geen 
begraven; ook al was het maar om zeker te zijn, dat ge met geen 
sehijndoode te doen hebt. 

Dat sehoone lijk is u nog lief. 
Maar lang duurt dat niet. Bij ziekten die het bloed aangrepen, 

zelfs maar zeer kort. En dan komt al spoedig op het vale marmer 
* van het lijk de blauwe, straks de zwart-roode plek. He ontbinding 

gaat voort en voort. Wat straks nog schoon was, wordt nu stuitend 
en afzichtelijk. En ook de doodslucht, die van het lijk u tegenademt, 
zegt u, dat dat lijk u niet meer toebehoort, dat het weg moet naar 
bet graf. 

Maar.... en dat is bij het zoo aandoenlijk scheiden van het lijk 
onze roem en onze heerlijkheid, we weten, dat, hoe diep dat lijk ook 
door bederf en ontbinding in verderfelijkheid ondergaat, het toch 
gezaaid wordt. 

Het is niet een onooglijke massa, die wordt weggeworpen, om er 
van af te zijn. Begraven is zaaien op den doodenakker. Het toever­
trouwen aan de aarde van een zich ontbindend lijk, dat vergaat, maar 
in dat lijk een kiem, die gezaaid wordt, om, als Christus op de wol­



183 

ken wederkomt, bij de wederopstanding des vleesches, ook die kiem 
te doen ontluiken. 

De ziel van wie heenging lijdt onder het intreden van dat bederf 
en dat indalen in het graf natuurlijk geen oogenblik. 

Onze ziel heeft een eigen bestaan, dat wel in de schepping aan 
het lichaam gebonden is, en eens weer met een lichamelijk bestaan 
zal gepaard gaan; maar toch kan de ziel door God van het lichaam 
worden losgemaakt, gelijk Hij ze er eens aan verbond; en zoodra de 
dood intrad en voleind wierd, deert wat met dat lijk geschiedt, de 
ziel niet meer. Of ze de lijken onzer martelaren al tot asch verbrand 
hebben, en of de lijken onzer schepelingen al door haaien verslonden 
worden, daar weet de ziel niets van. En God de Heere is machtig 
over de kiem van dat lijk te waken, geheel onverschillig of de zee 
het verslindt of dat het door vuur verteerd wordt. Ook in die dn pte 
der zee, en ook in de knettering van de houtmijt wordt er altoos 
gezaaid. 

Gezaaid in verderfelijkheid, gelijk elke tarwekorrel vergaan moet 
en ontbonden moet worden, om er den halm uit te doen oprijzen; 
maar toch in die verderfelijkheid gezaaid, zoodat er uit dat tarwe-
zaad een nieuwe plant, en uit dat vergane lichaam van uw doode 
eens een nieuw lichaam voortkomt. 

De ziel van wie heengaat, voleindt haar lot in het sterven zelf. 
Voor die ziel hangt alles aan den Middelaar, het een en al voor 

eeuwig aan den Zone Gods. 
Bond, eer ze uit het lichaam scheidde, een levens- en geloofsband 

haar aan den Man van smarte, den Koning der heerlijkheid, dan 
snijdt de dood zelf voor haar alle gemeenschap met de zonde af, en 
kan geen vallei der schaduwe des doods, en geen Satan die ons ver­
derven wil, ons van de liefde Christi scheiden. Dan is het ontbonden, 
om eeuwig met den Heiland te zijn. 

Over het andere geval zwijgen we liefst. Het is zoo ontzettend. 
Een ziel die los van Jezus sterft. Haar bindt in eeuwigheid niets 
meer aan den volzaligen Middelaar. En geen gebeden of smeekingen 
van wie achterbleven kunnen die ziel meer redden van het eeuwig 
verderf. 

Hier, vóór het sterven, moet het voor eeuwig beslist zijn. 
Maar stierf, wie heenging, in Jezus, 't zij het kind door nog onbe­

wuste genade, 't zij de volwassene door bewust geloof, dat uit die 
genade ontkiemd was, dan waakt diezelfde Heiland, die uw ziel houdt, 
ook over uw stof, dat aan de aarde wordt toevertrouwd, en moogt 
ge het stoffelijk overschot van uw doode aan uw Heiland aanbevelen. 

Immers wat in verderfelijkheid moet ondergaan, om gezaaid te 
kunnen worden, het wordt eens opgewekt in onverderfelijkheid. 



184 

En dat gaat niet toe als een proces, dat vanzelf loopt. Ook de 
tarwekorrel schiet niet vanzelf uit, maar God brengt dat tarwezaad 
uit zijn graf te voorschijn. 

En zoo zal het ook hier wezen. 
Vleesch en bloed zullen het Koninkrijk van God niet beërven, en 

zoo mag ook vrij al wat vergankelijk is aan het lijk van uw doode 
vergaan, en, in zijn deelen ontleed, door de aarde worden opgezogen. 

Stof zijt ge, en tot stof zult ge wederkeeren. 
Maar wat in dat lijk de kiem des lichaams is, en alzoo in dat graf 

gezaaid wordt, dat wekt Christus eens op. 
Aldus toch luidt het heerlijk woord der belofte, dat Hij door zijn 

apostel aan al Gods kinderen liet toeroepen: 
„Die ons vernederd lichaam veranderen zal, opdat het gelijkvormig 

worde aan zijn heerlijk lichaam, naar de werking, waardoor Hij ook 
alle dingen zichzelven onderwerpen kan" (Fil. 3 ; 21). 

XLVII. 

In de keure onzer graven. 

EEN EIGEN GRAF. 

Hoor ons, mijn Üeere! gij zijt een vorst 
Gods in het midden van ons; begraaf uwe 
doode in de keure onzer graven; niemand 
van ons zal zijn graf voor u weren, dat gij 
uwe doode niet zoudt begraven. 

Gen. 23 : 6. 

Na het sterven komt de begrafenis. 
Nu kunt ge waarlijk niet. zeggen, dat de Heilige Schrift de begia-

fenis lieht telt. Veeleer merkt ge heel de Schrift door, hoe sterk men 
aan een eervolle, zorgzame, plechtige begrafenis gehecht was. En als 
eindelijk het graf zich voor het afgestorven lichaam van uw Heiland 
ontsluit, doet het u goed aan het hart, dat geen, ruw soldaat Hem 
onder de aarde wegstopt, maar dat mannen van aanzien en vrouwen 
van invloed het lichaam van Jezus teederlijk verzorgen, en omwinden, 
en wegdragen, en in een nieuw graf bijzetten, en reeds de wel­
riekende kruiden gereedhouden, en den balsem gekocht hebben, om, 
zoodra de Sabbat voorbij zal zijn, de begrafenis van uw Heiland te 
voleinden. 



185 

Zoo ooit dan moet bij de begrafenis het mensehelijk hart, moet bij 
het uitdragen onzer dooden naar het graf het instinct onzer mon-
schelijke natuur spreken. De band, die door den dood werd afgesne­
den, moet natrekken. En juist in de toewijding en liefde, waarvan 
we voor onze dooden blijk geven, moet zich krachtig het geloof uit­
spreken, dat wie stierf niet weg is, maar leeft-, dan vooral, zoo we 
staan in de hope, dat het een leven bij God mag zijn. 

Daarom school er vanouds iets zoo aantrekkelijks in, om dat alles 
zelf te doen, en niets voor geld te laten doen. 

Voor geld kan men zich van alles afmaken. Ge laat dan, zoodra 
uw doode den adem uitblies, een man van het vak komen; hem 
geeft ge het lijk over; en dan zijt gij van alles af; tot de lijkstoet 
voor de deur komt, en ge instapt, om de uitvaart te begeleiden 

Maar zoo doet de liefde niet, en bijna allerwegen in het Christelijk 
Europa was het eertijds regel geworden; dat de zorge voor het 
lijk geheel in handen van de familie, van de vrienden of de buren 
bleef. 

Zelf het lijk te behandelen zou voor de vrouw, of voor den man 
die achterbleef soms te aandoenlijk voor het gevoel zijn geweest; 
maar dan verving de liefde, of de nabuurschap de bezwijkende hand. 
En voorts deed een ieder in huis wat hij kon, om voor het lijk te 
zorgen, telkens naar het lijk te gaan zien, en het stoffelijk overschot 
niet te verlaten, eer de ure van scheiden aanbrak. 

Met de ziekelijke sentimentaliteit, die er op uit is, om op allerlei 
wijs met een lijk te sollen, heeft deze Schriftuurlijke, deze Christelijke 
teederheid in de zorge voor onze dooden niets gemeen. 

De sentimentaliteit is er op uit, om het gevoel te prikkelen; de 
zenuwen in spanning te brengen; en in die droeve spanning, die 
zich in tranen uit, zeker genot te zoeken, of ook te willen toonen, 
hoe warm en vurig onze liefde was. 

Dit nu heeft op zichzelf niet de minste waarde. De uitgangen onzes 
levens liggen niet in onze traanklieren, en evenmin in onze zenu­
wen, maar in ons hart. En alleen hij xdie zeggen kan, dat, ook als er 
een doode bij hem in huis is, het geloof en de liefde werkzaam is, om 
zich voor God de vraag te stellen, hoe de Heere wil dat hij zich 
jegens dezen doode gedragen zal, leeft in die-dagen van rouw en 
droefenisse naar Gods Woord. 

En juist op het zioh houden aan Gods ordinantiën moet hief 
nadruk gelegd. 

Het gevaar is toch niet gering, dat men in zulke dagen van 
droefenis, als de vensters aan de straat gesloten zijn, van zijn 
lieve dooden een soort halven afgod maakt, en God den Heere 
vergeet. 



186 

Dat merkt ge dan aan de gesprekken; dat ziet ge aan de hulde 
die men op allerlei wijze aan het lijk brengt, vooral bij personen 
van hoog aanzien; en dat hoort ge soms op zoo stuitende wijze bij 
de toespraken op den doodenakker, als de mensch, wiens adem in 
zijn neusgaten was, cn die nu stierf, in een stralenkrans van glorie 
wordt gezet, en alle gedachtenis van den naam des Heeren ontbreekt. 

In die dagen met „een lijk boven aarde" komt men meestal onver­
hoeds in. Want zelfs als het sterven lang voorzien is, heeft men. 
zieh toch maar zelden verplaatst in den toestand, als het einde daar 
zou zijn. 

Dan is men de eerste oogenblikken overstelpt van droefenis. Er 
moet gehandeld, en men weet zich geen rekenschap te geven, hoe 
men handelen moet. Er heerscht in huis, in de gesprekken, in de 
handelingen een algemeene verwarring. Men is geneigd om de dingen 
xiit handen te geven en over te laten, en als er dan maar iemand 
onder de familie is, die zegt het te willen doen, dan doet hij het, en 
het valt zooals het valt. 

Zoo werkt er dan geen geloof, er heerscht geen beginsel, en in den 
laatsten tijd is het niet zelden de agent van een begrafenisfonds, die 
het hooge woord heeft, en in alles voor u uitmaakt, hoe uw dooden 
zullen begraven worden. 

En dit nu hangt weer saam met wat het droeve kenmerk onzer 
eeuw is, t. w. dat bijna niemand meer van tevoren aan zijn dood 
denkt; dat alle gemeenzaamheid met het denkbeeld van den dood weg 
is; en dat men den dood over zich komen laat, als een zandwind 
over de reizende karavaan. 

En nu bedoelen we natuurlijk niet, dat ieder persoonlijk er zijn 
eere in moet gaan stellen, om, als er een doode in zijn huis komt, 
nu eens tot in de kleinste bijzonderheden te toonen, hoe uitmuntend 
hij de kunst van begraven verstaat. Dat ware de hoogmoed der 
preutschheid; een ziellooze gemaaktheid die terug zou stuiten. 

Tegen dat kwaad waakte men vroeger zelfs, door al wat op de 
begrafenis betrekking had, door de usantie en als bij onderlinge 
afspraak te regelen. 

Bij het graf mocht niemand den zonderling spelen. 
En zoo had elke streek, en elke stad, en soms zelfs een dorp zijn 

eigen manieren. 
Maar in die manieren sprak ernst, sprak goede smaak, sprak een 

Christelijke beschouwing van Dood en Graf; en het was uit het 
zinnen en peinzen over Dood en Graf onder de belijders des Heeren, 
dat deze uitvaartusantiën geboren waren. 

Nu daarentegen hield dat zinnen en peinzen op. Men laat alles 
over. Dit heeft ten gevolge, dat de aloude usantiën al meer worden 



187 

omgezet, om nu al meer beheerseht te worden door den geest van 
ongeloof en mensehvergoding, die in de toongevende kringen aan het 
woord zijn. 

Het heeft wel iets lieflijks, na den dood met al zijn medeburgers 
op eenzelfden doodenakker begraven te worden; maar Abraham dacht 
er toch anders over. Ephron bood hem het gemeenschappelijk graf 
voor het lijk van Sara can; maar Abraham wilde een eigen yraf voox 
zijn doode bezitten. 

En juist hierin ligt een vingerwijzing voor al wie Christus, en in 
Christus den Overwinnaar over Dood en Graf belijdt. 

Een eigen graf voor de verlosten des Heeren zal al meer blijken 
een onafwijsbare behoefte voor ons Christelijk leven te zijn. 

Anders eindigt de Christenheid met ook zelve heidensch te 
begraven. 

Hoofdzaak is dus maar, dat we nit onze gedachteloosheid weer tot 
nadenken komen. 

Daarom nu staat boven deze overdenking: „de tew'e onzer graven". 
Wie keur heeft, koos, en wie koos, heeft nagedacht, en handelt met 
zelfbewustzijn, wetende wat hij doet. 

En juist daaraan schort het ons thans. 
Thans denkt, als het op begraven aankomt, niemand na. Men laat 

alles loopen, of bootst de usantiën der wereld na. 
o. Zoo heel anders dan bij de eerste Christenen. 
Die schaften dadelijk het rouwen af, die begroeven hun dooden in 

feestgewaad, en trokken, als de dag gedaald was, met toortslicht, 
onder jubelend psalmgezang, naar den doodenakker, om voor God en 
mensch te betuigen, hoe deze hun broeder of zuster uit de strijdende 
in de triumfeerende kerk was overgegaan. 

Hun blik op Dood en Graf was een heel andere dan van de heiden­
wereld, en daarom moesten ook hun usantiën bij het begraven een 
geheel ander karakter dragen. 

De dood was hun een afsterven van de zonde en een doorgang tot 
een eeuwig leven. 

Daarom treurden ze weinig en jubelden ze bij hun dooden veel. 
Iets wat nu niet gezegd wordt, opdat ook gij zóó uw dooden zult 

uitdragen. 
Ge moet niets nabootsen. 
Maar wat ge wél moet doen, is, zooals zij deden, nu ook zelf over 

Dood en Graf nadenken, over Dood en Graf spreken, in Dood en 
Graf inleven, en als dit heel .Tezus' gemeente gaat doen, dan komt 
de goede Christelijke manier van begraven vanzelf. 



188 

Die enkele intdrukkinu- van „de Tenure onzer graven" prikkelt tot 
nadenken, en slaat u in de consciëntie, zoo dikwijls ge de begrafenis 
uwer dooden maar hebt overgelaten, en de usantien der wereld 
gevolgd zijt. 

Niet pralen en niet prijken moet ge bij uw begrafenissen, om 
anderen de oogen uit te steken. Voor vertoon van eigen grootheid is 
er geen slechter gelegenheid dan wanneer er één van uwen eigenen 
bloede machteloos in de groeve wordt weggeborgen. 

Niet de zelfzucht, maar de liefde moet dringen en leiden. 
De liefde voor wie van u ging; altoos naar den regel: Zooals gij 

zoudt willen, dat men mot u deed, als ge gestorven waart, doe gij 
zoo ook zelf aan uw dooden. 

En die liefde moet dan bij Gods kind natuurlijk door het geloof, 
niet door het sentiment geleid worden. 

Waar ge ook uw God vergeten kondt, ge moogt Hem nooit bij het 
doodsbed of bij het graf uwer dooden vergeten. 

Sterker dan ooit moet bij alle doodssponde en elke geopende groeve 
de regel gelden: „Te dezen dage zal de TI tere alleen groot zijn" 
(Jes. 2 : 17). 

XLVIII. 

Jlfs engelen Gods. 

HET WEERZIEN. 

Want in de opstanding nemen zij niet ten 
huwelijk, noeh worden ten huwelijk uitgege­
ven ; maar zij zijn als engelen Gods in den 
hemel. Matth. 22 : 30. 

Nooit komt de wensch, om zelf óók maar te sterven, vuriger in 
den mensch op, dan bij het versch gedolven graf van het liefste pand, 
dat hij op aarde bezat, en dat God de Heere van hem nam. 

Was uw liefde over veel verdeeld, dan spreekt die zucht • veel 
minder sterk; want om uw doode in den dood te volgen, zoudt ge 
dan scheiden moeten van wat u nog bleef. Maar als ge bijna alleen 
in de wereld stondt, en ge waart toch in die eenzaamheid zoo rijk, 
omdat God u een teedere vrouw of u als vrouw een man voor uw 
hart had geschonken ; of ook omdat Hij u als weduwe nog een eenig 
kind achterliet; en hot gebeurt dan dat dat cenig voorwrp uwer liefde 



189 

naar het graf wordt uitgedragen, ja, dan maakt het leven zoo doode-
lijk moede, en oefent de dood zoo wondere bekoring, dat óók te 
sterven en uw doode na te volgen, wellust schijnt voor de ziel. 

Niets dan de dood tussehen u en den schat uwer liefde, die in het 
graf wegzonk. 

o, Verstaat ge niet, dat het een verdoolde van zinnen soms tot 
diep schuldigen zelfmoord heeft uitgedreven? 

Door de diepte der wateren weer naar hem, dien ze liefhad en 
niet kon missen. 

En al is die trek bij minder hartstochtelijke liefde minder sterk, 
of ook al vindt die trek in een rijk bezit, dat u nog bleef, heilzaam 
tegenwicht, toch is het stille verlangen om weer te zien, die van u 
gingen, zoo algemeen, zoo natuurlijk, zoo echt menschelijk, dat het 
terstond na het sterven, indien er althans eenige liefde was, zich 
bijna altoos gelden laat. 

Toch hechte men er niet te veel aan. 
Ook u toch heeft de ervaring wel geleerd, hoe dit verlangen naar 

het weerzien vaak meer schijnt dan hot is. 
Kort na het sterven; toen heel uw zenuwleven gespannen was; en 

de dood zelf den band van het bloed en den band van het hart op 
het sterkst spreken deed; toen ja, was dat verlangen naar weerzien 
er werkelijk. 

Maar kom nu eens drie, vier jaar later, en let eens op wat ver­
andering er dan reeds heeft plaatsgegrepen. Voor het kiudeke, dat 
God van u nam, gaf Hij u andere lievelingen in plaats. Voor het 
leven in den huiselijken kring, waaruit toen een broeder of zuster 
wegstierf, is door huwelijk een geheel ander leven in plaats gekomen. 
Hoe menige weduwe, die na drie, vier jaren reeds weer gehuwd is, 
en aan een anderen man, straks aan een pasgeboren wicht haar liefde 
wijdt. En wek dan in zulk een kring de herinnering aan den doode 
nog eens op, en zie eens, hoe heel anders dat verlangen naar weer­
zien zich dan reeds voordoet. 

Niet dat daarom onze doode behoeft vergeten te zijn, of ook dat 
er gebrek aan eerbied tegenover zijn nagedachtenis behoeft te zijn 
ingeslopen; en ook niet, dat men hem niet zou willen weerzien. 
Maar toch bet verlangen er naar is dan reeds zooveel zwakker ge­
worden. En dat reeds na drie, vier jaren! 

Laat ons dus nuchteren zijn, en altoos indachtig blijven, dat in de 
eerste dagen van „afsterven" en „begraven" ons leven niet normaal 
is, en heel ons leven op onnatuurlijke wijze op één punt geconcen­
treerd wordt. 

Er zijn daarom wel gevallen, dat het anders toegaat. 
Als de liefde voor wie God van ons nam zeer diep geworteld was; 



190 

als God de Heere ons in dat ééne graf schier alles deed wegzinken; 
en als straks geen wisseling in ons levenslot de bange verlatenheid 
breken komt; — o, gewisselijk, dan kwam het wel voor, dat het 
verlangen naar weerzien eer nog klom dan afnam, en dat na tien en 
twintig jaren nog altoos de stille zielsverzuchting uitging naar dat 
ééne voorwerp onzer liefde, dat van ons ging en ons zoo onherstel­
baar alleen liet. 

Maar ook dan toch moet zulk verlangen onder de tucht van Gods 
Woord staan .... en Gods Woord zegt er u zoo bijna niets van. 

Ware het de wil des Heeren geweest, dat we, na onzen eigen dood, 
het oude gemeenschapsleven met onze vroeg gestorven magen of 
vrienden weer zouden voortzetten, dan zou de Schrift u dit gedurig 
als lokaas voorhouden, om heimwee te koesteren naar het eeuwig 
vaderland. 

Maar zie, dat doet Gods Woord niet. 
Wel prikkelt de Schrift in u het heimwee naar het eeuwig vader­

land, maar nooit door het verlangen naar het weerzien op te wekken, 
doch eeniglijk door u naar uw God en zijn saliye gemeenschap te 
doen verlangen; door u een zielsverlangen naar uw Heiland in te 
boezemen; door u te doen dorsten naar de gemeente der uitverkore­
nen; door de erfenisse der heiligen in het licht voor u te doen 
schitteren; en door u te wijzen op dien dag van glorie, die komt 
met het Maranatha. 

Het herkennen is daarmee wel niet uitgesloten. De rijke man in 
de gelijkenis herkent Lazarus cn Lazarus hem; maar als er sprake 
van is, om de aardsche betrekking tussehen man en vrouw ook daar­
boven voort te zetten, wijst Jezus al zulke overdenkingen af, door te 
zeggen; „In den hemel bestaat het huwelijk niet, maar zijn al Gods 
heiligen als engelen Gods." En ge weet het, de liefde van Gods 
engelen gaat uit naar den Heere der heirscharen en naar dat eeuwige 
Wezen alleen. 

En hier nu ligt het teedere punt. 
Ge zult ook bij het graf van uw liefsten doode steeds het hoog 

gebod indachtig blijven, dat uw eerste, uw diepste, uw rijkste, ja, al 
uw liefde trekken moet niet naar eenig schepsel, maar naar Hem, 
die u gemaakt heeft. 

Ook bij de graven uwer dooden blijft uw God met heilige jaloeisch-
heid roepen: „Geef Mij uw hart." 

En noch de lijkbaar, noch het graf, noch uw overstelpende rouw 
kan iets afdingen op de heilige ordinantie, dat go den Heere uwen 
God zult liefhebben met h,eel uw hart, met heel uw ziele, met heel 
uw verstand, en met al uwe krachten. 



191 

En nu, het is tegen deze heilige ordinantie, dat vooral in dagen 
van rouw soms zoo schromelijk, zoo onnadenkend, zoo zonder eenige 
weet van zonde, gezondigd wordt. 

En toch, die heilige jaloerschheid van uw God sluit daarom het 
menschelijke in het trekken van uw hart niet uit, maar eischt alleen 
dat uw rouwe niet aan uw liefde voor uw God in den weg trede. 

Wat hieruit volgt, voelt ge zelf. 
Deze regel namelijk, dat alle band, die in God geheiligd was, blijft, 

maar ook dat alle band, die buiten God omging, door den dood voor 
eeuwig wordt losgemaakt. 

Is uw kind, dat God van u nam, niets voor u geweest dan een 
speelpop, uw lust en uw verrukking; lag er niets anders en niets 
diepers achter uw liefde; was er geen band in den Doop, geen band 
in het Verbond, geen band in den gebede, geen band die u met uw 
kind voor uw God verbond, zeg zelf, wat zou dan in liet eeuwige 
leven u met uw lieveling gemeen zijn? 

En zooals het met uw kind is, zoo is het met al uw dooden. Ge 
kunt u door, o, zooveel geboeid hebben gevoeld, door veel liefs in 
het uiterlijk, door veel gezelligs in het leven, door veel vriendelijks 
en innemends; ge kunt onder de koestering van al dit minnende als 
ineengesmolten zijn, zoodat uw leven met het leven van uw doode 
dooreengestrengeld lag; en toch, zoo er geen hoogere gemeenschap in 
de aanbidding voor uw God en in de liefde voor uw Heiland werkte, 
wat wil dan uit zoo aardsehc genegenheid rijpen voor of nabloeien 
onder Gods engelen? 

Zeker er is een opstanding des vleesches, en hoe heerlijk ook het 
lichtgewaad zal zijn, waarin Gods heiligen op de nieuwe aarde onder 
den nieuwen hemel verkeeren zullen, er zal overeenkomst zijn, en 
het herkennen van wie we op aarde gekend hebben is niet iiitgeslo-
ten. Maar ge weet ook, zoo gij komt waar Lazarus ontwaakte, kunt 
ge alleen gemeenschup hebben met wie ontwaken waar gij zijt. Van 
alle anderen scheidt u een klove, die niemand overbrugt. 

Alleen Gods kinderen komen dus met Gods kinderen saam; en 
ze komen saam zonder zonde, in een staat van geestelijke volmaakt­
heid, waarin aller liefde voor het Eeuwige Wezen volkomen zal zijn. 

Hoe zou er dan in zulk een hemelschen toestand een liefde, die 
niet in de liefde voor God wortelde en buiten den band aan God omging, 
mogelijk, of ook maar denkbaar wezen? 

En nu voelt ge de kracht, die van dit hooge gezichtspunt uitgaat. 
Immers, nu volgt er uit, dat ge hier reeds op aarde hebt toe te 



192 

zien, dat elke band met man of vrouw, van vader of moeder, van 
kind of vriend niet buiten uw liefde voor God blijve liggen. 

Een hart, dat nog gedeeld ligt, is krachteloos. 
En zoolang ge nog eenerzijds uw liefde voor uw God, en daarnaast 

een heel andere liefde voor uw magen en vrienden hebt, ontbreekt 
u die innerlijke harmonie, waarin het schoon der ziel ligt. 

Dat wreekt zich dan bij het sterven, en niet zelden zult ge dan 
bij het graf een bangen strijd voeren tusschen uw liefde voor uw 
God en de liefde voor uw dooden, en zoo vaak dringt de hartstocht 
in uw rouwe dan uw liefde voor uw God naar den achtergrond. 

Maar werd dat anders, en werd uw gemeenschap met uw vrouw 
en met uw kind al meer en meer een gemeenschap in Christus, een 
gemeenschap in de liefde voor uw God gegrond, dan komt die breuke 
niet, en wordt het Solt Deo yloria ook op het dierbaarst graf, waar 
het meeste van uw hart in wegzonk, niet verloochend. 

Dan toch blijft ook bij uw graven de liefde voor uw God boven 
alles gaan, en denkt ge, als ge aan de eeuwigheid en aan uw eigen 
sterven denkt, niet het eerst aan het weerzien van uw dooden, maar 
vóór alle ding aan het zien van uw Heiland en aan het aanschou­
wen van uw God; en uit ziju liefde is het dan, dat ge alleen die 
gemeenschap met uw dooden terugwacht, die Hem verheerlijken kan 
en door zijn genade u wordt gegund. 

XLIX. 

Overkleed te worden. 

OVERKLEED WORDEN. 

Want ook in dezen zuchten wij, verlan­
gende met onze woonstede, die uit den hemel 
is, overkleed te worden. 2 Cor. 5 : 2. 

Als we bij de lijkbaar onzer dooden staan, legt de kerk van 
Christus ons de raadselachtige belijdenis op de lippen: „Ik ge.oove 
de wederopstanding des vleesches." En het is van dit punt, dat elke 
voorstelling moet uitgaan, die we ons van het lot en den toestand 
onzer afgestorvenen vormen. 

Immers het baat u niet, of ge uzelven al aanpreekt, dat ge het 
lot uwer afgestorvenen aan den Heere uwen God hebt over te laten. 



193 

Dat gaat goed bij een doode, die u onverschillig laat. Maar het gaat 
niet, als ge door het sterven van een uwer lieven gewond werdt diep 
in uw hart, en als zijn beeld nog telkens voor u verrijst, om u te 
boeien en bezig te houden en u te overvallen met dat tal van vragcu, 
dat met het mysterie van don dood op u aandringt. 

Dit is zoo waar, dat ook die volken, die om hunner zonde wil 
door God zijn overgegeven in een verkeerden zin, toch niet rusten 
konden, eer ze, op hoe gebrekkige wijze dan ook, eenig antwoord op 
die vragen verzonnen hadden. En het zijn alleen de ongeloovigen 
onzer negentiende eeuw, die bij het graf hunner dooden aan alle 
denken het zwijgen opleggen; de lijkkist onder bloemkransen bedelven ; 
en nauwlijks nog gewagen durven van een hope der onsterfelijkheid. 
Ten slotte is eigenlijk het verbranden van het lijk nog het meest in 
overeenstemming met hun nihilistische somberheid. 

Maar zoo staat Gods kind niet op den doodenakker. 
Hem is een licht iu deze donkerheid van het graf opgegaan. En 

bij dat licht laat Christus' kerk hem niet verlegen, maar geeft zooveel 
vastheid aan zijn voorstelling, dat zijn hart, bij het denken aan zijn 
doode, niet de speelbal blijft van angst en onzekerheid, maar ten 
slotte tot ruste komt. 

„Wij weten", zoo sprak de heilige apostel, „dat, zoo ons aardsehe 
huis dezes tabernakels gebroken wordt, wij een gebouw van God 
hebben, een huis niet met handen gemaakt, maar eeuwig in de 
hemelen." 

Nu weet ge wat „Tabernakel" en „Huis" in hun onderlinge tegen­
stelling beduiden. 

Eerst heeft Mozes een „Tabernakel" gebouwd, die er op ingericht 
was, om te dienen bij de pelgrimsreize door de woestijn. En later 
heeft Salomo den Heere een „Huis" gebouwd, op dat Sion, dat Hij 
verkozen had tot een plaatse zijner ruste. 

Schoon en treilend is alzoo de apostolische vergelijking. 
Ons lichaam, waarin wc thans onze pelgrimsreize tot aan het graf 

vervolgen, is nog slechts onze tabernakel, die bestemd is om eenmaal 
afgebroken te worden en te verdwijnen gelijk de tabernakel, dien 
Mozes optrok. Maar als die tabernakel van dit aardsehe lichaam ver­
broken wordt, komt later voor dien tabernakel een vast „gebouw", 
een „huis", een eigenlijke „woonstede" in plaats, die den tabernakel 
zeer verre in luister en heerlijkheid zal overtreffen. 

Nu zag wie Salomo's tempel opmerkzaam gadesloeg, in dien tempel 
den tabernakel. Dezelfde gedachte lag er in uitgesproken; naar dezelfde 
grondindeeling was hij opgetrokken; dezelfde grondlijnen vielen er in 
te bespeuren. En toch was die tempel zoo heel anders. Alles vast 

13 



194 

wat in den tabernakel los was. De afwerkingen veel rijker. De vorm 
veel sierlijker. De luister veel schitterender. 

Ge kondt zeggen: In den tabernakel lag de kiem van den tempel; 
en omgekeerd in den tempel was de tabernakel heerlijk opgestnan. 

En dit nu past. de Heilige Geest, bij monde van den apostel, op 
het stoffelijk omhulsel van uw dooden toe. 

Ook dat voorloopige lichaam, waarin gij ze gekend hebt, trok, 
evenals de tabernakel, n door velerlei bekoorlijks aan; maar het was 
zwak in zijn geledingen, het bleef broos en vergankelijk. Eens moest 
het gebroken worden, en gelijk ge naderhand van den tabernakel 
onder Israël niets meer verneemt, zoo moest ook dat aardsche lichaam 
van uw kind, van uw vrouw, van uw man, van uw broeder, van uw 
zuster stil vergaan. 

Maar omdat de tabernakel verdwijnt, daarom gaat alle gedaante van 
het heiligdom van Israël niet onder. 

Integendeel, in het afbreken van den tabernakel ligt de profetie 
van den tempel die komende is. En zoo ook ligt voor u, in dat 
sterven, in dat verbroken worden van het lichaam uwer dooden, de 
heerlijke profetie van een veel heerlijker gestalte, waarin ze eens 
verrijzen zullen. 

Immers, ook als hun lichaam dezes aardschen tabernakels gebroken 
wordt, zegt Gods Woord u: Deze uw doode, zoo hij henenging in de 
levensgemeenschap met Christus Jezus, zal een gebouw van God heb­
ben, een huis, niet met handen gemaakt, en eens overkleed worden 
met zijn „woonstede" uit de hemelen. 

Salomo bouwde zijn tempel niet uit de brokstukken van den tabernake1, 
en zoo zal ook dat vleesch en bloed, dat in het graf tot ontbinding 
overgaat, het Koninkrijk der hemelen niet beërven. En toch zijn 
tabernakel en tempel één, juist zooals de halm één is met de tarwe­
korrel, waaruit hij opschoot. Het is dezelfde grondtrek. Uit den 
tabernakel is de tempel voortgekomen. Maar aan den tabernakel was 
bros hout wat gehouwen steen aan den tempel is, en aan den tempel 
was een met goud overtogen zoldering voor wat vellen waren over 
den tabernakel. Niet iets anders, het is hetzelfde, maar toch anders, 
omdat het zooveel heerlijker is. 

Denk maar hoe Johannes op Patmos den Heiland zag. Nog altoos 
dezelfde die in dc kribbe van Bethlehem geboren was, maar nu 
blinkende in majesteit, zijn oogen gelijk een vlamme vuurs, zijn 
hoofdhaar gelijk witte wolle, zijn voeten gloeiende als blinkend koper, 
en zijn stem als een stemme veler wateren. Hetzelfde en toch een 
heel ander lichaam. Nu in glorie en luister. En het is aan dit zijn 
verheerlijkt lichaam, dat Hij eens het lichaam uwer dooden zal gelijk 
maken; immers indien ze van de zijnen zijn, opgenomen in de kudde 
van den eenigen Herder. 

Zoo hebt ge dus vasten grond onder de voeten. 



195 

Yoor alles de hoofdvraag, of wie van u ging, ingelijfd was in bet 
mystieke lichaam van Christus. Maar indien dit zoo was, dun ook de 
volle zekerheid, dat thans de „tabernakel dezes aardschen lichaams" 
wel is gebroken, maar dat uw lieve doode eens van God een veel 
heerlijker gestalte terugkrijgt. Voor dien brozen tabernakel een heer­
lijken tempel. Een nieuw en heerlijk lichaam, dat een tempel Gods 
in den Gaest zal zijn. Een woonstede eeuwig in de hemelen. Een 
hemelsche en zuivere gestalte, altoos naar de grondtrekken en de 
grondindeeling van het lichaam dat hier onderging, maar dan aan 
geen verderf meer onderworpen. Zooals de apostel zegt: em huis 
van God. 

Alleen, want dit weet ge ook, zou is het HU nog niet. 
Dat alles toeft en beidt tot het Teeken van den Zoon des menschen 

op de wolken zal gezien worden. Immers, dan eerst staan uwe dooden, 
en gij met hen, op. 

Tot op dien doorluchten dag zijn dan uw dooden wat de heilige 
apostel in 3 Cor. 5 : 3 en 4 noemt „ontkleed" of „naakt"; d. w. z. 
dat ze alleen in hun ziel, als geesten bestaan, en, voor een tijd van 
alle uitwendige gedaante beroofd, het bezit des lichaams derven. 

Ze hebben hun tabernakel niet meer, en hun tempel hebben ze 
nog niit. 

Juist zooals ook de arke des Verbonds een tijdlang op Sion heeft 
gestaan, dat de tabernakel er niet meer was, en de tempel nog niet 
was gebouwd. 

Iets wat zeer zeker vreemd klinkt voor de wijzen dezer eeuw, die 
u verteld hebben, dat ziel en lichaam onmogelijk twee zelfstandig­
heden kunnen zijn, maar een feit, dat in het minst niets raadsel­
achtigs heeft voor wie weet, dat God in het Paradijs eerst Adams 
lichaam formeerde, en toen de ziel in dat lichaam insehiep. 

Het is dan ook opmerkelijk, dat de latere wijsgeeren nu reeds 
weer tot soortgelijke voorstellen neigen. Herbart, de philosoof die 
thans zoo grooten invloed oefent, predikt reeds iets, dat aan wat God 
ons openbaarde veel nader komt. 

Doch wat ook de wijzen dezer eeuw peinzen en zinnen, wij weten, 
dat er een God lééft, die beide, lichaam en ziel, kan verderven in 
de hel, maar ook een God, die beide, lichaam en ziel, kan opnemen 
in zijn heerlijkheid. 

Gelijk nu Gods engelen altoos zonder lichaam bestaan, zoo kunnen 
ook uw dooden, omdat ze een ziel hebben, voor een tijd als geesten, 
zonder lichaam, verkeeren. Alleen met dit verschil, dat een engel 
zonder lichaam niet „naakt" en niet „ontkleed" is, omdat bij hem 
geen lichaam hoort. Maar dat uw lieve dooden daarentegen in dien 
afgescheiden geestelijken zielsstaat, wel „naakt" en „ontkleed" zijn. 



196 

omdiit ze hua vergankelijk lichaum derven, eu luiu eeuwig lichaam 
nog niet van God ontvingen. 

Ze zijn dus zalig. 
Want aan alle zonde zijn ze afgestorven. Al hun tranen zijn gedroogd. 

Niets scheidt ze meer van de zalige gemeenschap van hun Heiland. 
En ze genieten de vreugde huns Gods. 

Alleen maar, ze zijn nog niet verheerlijkt. 
Vandaar dat het in de Openbaring heet, dat er gezaligden zijn die 

roepen; „Hoelang nog, o heilige en rechtvaardige Heerscher!", en 
dat hun gezegd werd, dat ze nog een weinig tijds wachten zouden. 

Daarom ging niet alleen de liefde, maar ook de hope met hen over 
dood en graf de eeuwigheid in. Immers ook hun uitzicht en hun 
zalige verwachting blijft op den doorluchten dag gericht, als God 
Drieëenig eens voor eeuwig over Satan eu alle macht der duisternis 
triomfeeren zal, en niets meer de glorie van Christus, hun Koning, 
zal weerstaan. 

Dan zullen ook zij „overkleed" worden. Zij tegelijk met u, indien 
het ook u gegeven wordt, zalig in uw Heiland af te sterven. Zij 
zullen u en gij zult hen niet voorkomen, Maar het zal zijn iu één 
oogenblik des tijds, met één klank van de bazuin, dat alle ziel, die 
in Jezus verzoend is, haar heerlijk lichaam zal ontvangen, om dan 
naar ziel én lichaam eeuwig Gode te leven. 

L. 

J^iet bedroefd als de anderen. 

ROUWDRAGEN. 

Doch, broeders, ik wil niet, dat gij onwe­
tende zijt van degenen, die ontslapen zijn. 
opdat gij niet bedroefd zijt, gelijk als dc 
anderen, die geene hoop hebben. 

1 Thess. 4 : 13. 

Van oudsher pleegt het menschelijk hart, bij alle volk en onder 
alle hemelstreek, bij het graf zijner dooden te treuren en te rouwen. 



197 

en ook uitwendig; dien rouw en die droefenisae van het hart in sym­
bolen, die een ieder verstaan kan, uit te drukken. 

Dit is niet afgesproken, maar vanzelf uit de innerlijke ontroering 
van het hart onder alle volk zoo opgekomen. 

Daarom dragen alle deze symbolische uitingen van rouw ook één 
gemeenschappelijk karakter, ze strekkeu om het uitwendig leven te 
dempen, terug te laten treden, te laten verstommen, en het aan de 
ziel mogelijk te maken, om zich geheel terug te trekken in de droeve, 
sombere wereld van haar smart. 

Zoo sluiten wij nu nog de luiken onzer vensters, als om uit te 
drukken, dat we zeiven uiet verlangen met de wereld te doen te 
hebben, en liefst hebben dat de wereld voor ons het oog sluit. 

Zoo pleegde de Oosterling, bij de lijkbaar zijner dooden, zijn klee-
ren te scheuren, asch op zijn hoofd te werpen, zich niet te wasschen 
noch spijze te nemen, als om te kennen te geven, dat zijn lichaam 
op dat oogenblik voor hem niet bestond, zooals al de kracht van zijn 
wil en zijn denken in de verborgenheid zijner ziel was terugge­
trokken. 

En in gelijken zin kwam onder allerlei volken de gewoonte op, en 
hield ook onder ons nog stand, om als er een geliefde doode uit het 
huis was uitgedragen, de gewone bovenkleederen af te leggen, en 
voor een jaar of langer uiet anders te dragen dan zwart, met het wit 
er bij, om de donkerheid en somberheid van het zwart nog sterker 
te laten uitkomen. 

Dat in den rouw zijn brengt dan tevens meê, dat men zich niet 
vertoont temidden van de vreugde der wereld, zich speent aan alle 
feestmaal of banket, en niet eer de rouw is afgelegd, weer op den 
ouden voet aan de gezellige vroolijkheid deelneemt. 

Dat kan dan wel niet altoos zoo blijven. Vroeg of laat moet het 
gewone leven zijn loop hernemen. Maar in het rouwkleed zoekt men 
bescherming, om althans een tijd van overgang te vinden, en er onze 
vrienden van de wereld telkens aan te herinneren, dat ons een zoo 
diepe wonde geslagen werd in het hart. 

En toch, hoe algemeen dat vertoonen en dragen van teekenen 
van rouw ook verspreid was en nog is, er zijn toch tijden geweest, 
dat de hooggestemde ziel tegen deze teekenen van rouw geprotesteerd 
heeft. 

In de eerste jaren na Jezus' hemelvaart, in wat men pleegt de 
oudste Christelijke kerk te noemen, was al dit rouwen zoo goed als 
afgeschaft. Gelijk men zijn dooden begroef, niet huilende en weenende, 
maar zingend en jubelend, omdat hun strijd volstreden en hun zalig­
heid was ingegaan, zoo ook rouwde men uiet over hun verscheiden, 
maar verheugde zich, met een heiligen lach om de lippen en met een 
zalig heimwee in het hart, over het heil dat voor hen thans werke­
lijkheid was geworden. 



198 
1' 

Ook over de martelaren is nimmer gerouwd. 
Men kon dat niet, omdat men te machtig onder den indruk ver­

keerde van de glorie, die in hun heldhaftig sterven blonk. 
Niet de dood had hen, maar zij hadden den dood overwonnen. 
Steeds klonk bij hun sterven de apostolische kreet na; „Dood, 

waar is uw prikkel; graf, waar is uw zegepraal?" 
En immers, de apostel had het zelf aan de kerke Gods toegeroepen, 

dat een kind van God niet bedroefd mocht wezen, als de anderen die 
geen hope hadden. 

Dit was de zegepraal van het Kruis. 
Een zegepraal, die ook in de opgewekte dagen der groote Eefor-

matie van de 16e eeuw nogmaals in Gods kerk schitterde. 
Want ook toen stond het geestelijk leven hoog; leefde men op 

aarde reeds in zijn eeuwig vaderland; en had daarom geen lust aan 
het rouwkleed, dat symbool van het sombere was. 

Die achterbleef had wel verloren, maar die henonging had zoo on­
eindig gewonnen. 

En drong, gebood dan de liefde niet, om meer met hem te juichen, 
dan over onszelven in zak en assche neder te zitten? 

Er stierven weer martelaren, en die martelaren maakten aan het 
rouwen een einde. 

Zelfs werd oorspronkelijk in tal van kringen tegen elk rouwen, als 
heidensch en den Christen niet betamend, geprotesteerd. 

Er is nog een andere reden, waarom ook nu nog, zij het ook uit 
heel anderen hoofde, tegen het rouwen soortgelijk protest uitgaat. 

De rouw is zoo dikwijls tot een leuyen geworden. 
Een leugen doordien er gerouwd werd in het kleed, als er eigenlijk 

geen rouwe in het harte was. Gerouwd conventioneel, niet omdat men 
er zelf behoefte aan had, maar wijl men het niet laten dorst voor 
anderen. Gerouwd ook zoo kort mogelijk en gerouwd in graden, zoo­
als men het telkens van de hoven der vorsten leest, dat de rouw is 
aangenomen wegens het overlijden van een prins of prinses die da 
rouwdragenden vaak nimmer zagen, waar ze niets van wisten, voor 
wier sterven ze niets voelden, maar waar ze toch over rouwen moes- >. 
ten. En dan zooveel weken lichte, of zooveel weken zware rouw : alles '', 
tot in de kleinste kleinigheden bepaald, wat paarse of dofte zilverlint 
men dragen mag. j 

Een tweede leugen in den rouw is, dat men zoo dikwijls rouwt 
over een rijken bloedverwant die stierf, en veel naliet. Dan is er geld, 
dan kan de dure rouw gemakkelijk betaald worden, en nu men zoo­
veel erft, mag dat er wel af. Doch morgen sterft een bloedverwant \ 
in denzelfden graad, edoch arm, en dan rouwt men natuurlijk niet. 



199 

En nog erger wordt de leugen in den rouw, als de ijdelheid en de 
behaagzucht er zich in mengt. 

Eouw beduidt, dat de ziel zich terugtrekt van de buitenwereld, en 
eigenlijk de verzorging van het lichaam te veel acht. En in strijd 
hiermee nu ziet ge, o, zoo dikwijls vooral vrouwelijke behaagzucht 
zich in den rouw inmengen. Vooral voor slanke, blonde vrouwen, 
van wat bleeke tint, staat rouw, o, zoo interessant. En dan wordt 
alles verzonnen, en aües uitgedacht, om in snit van gewaad en gol­
ving van sieraad uit het rouwkleed een soort prachtkostuum te maken, 
waarmee men voor den spiegel gaat staan, en waarin men zichzelven 
behaagt. 

Van twee zijden wordt dus ook nu nog Gods volk tegen den rouw 
ingenomen. 

15ij hooge geestelijke stemming heeft het aan het rouwkleed geen 
behoefte, en de leugen, die zich door de zonde ook in de plooien 
van het rouwkleed verbergt, is stuitend. 

En toch zou het daarom niet goed zijn, aan allen rouw een einde 
te maken. Dit zou voor velen te sterk wezen. Vooral daar bij zeer 
velen, helaas, het geestelijk leven niet hoog genoeg gestemd is, om 
den rouw in het kleed te kunnen missen. 

Maar één ding sta daarbij op den voorgrond. Gods kinderen zijn 
vrijgemaakt, en moeten zich nooit onder een juk van dienstbaarheid 
laten brengen. Nooit dus rouwen, omdat anderen het ons opleggen, 
of zeggen dat we het niet laten kunnen. De wet des Geestes luidt 
ook hier; Eouw dan alleen, als het waarheid in uw binnenste is, en 
eigen drang, eigen behoefte, eigen zin er toe uitdrijft. Zoo alleen biedt 
ge aan de leugen ook in het rouwkleed weerstand, en zoo alleen ver­
krijgt de rouw weer uitdrukking en beteekenis. 

En volgt men dien weg, dan zal het zich niet zelden voordoen, 
dat er niet gerouwd wordt bij zeer zware verliezen, en juist wel ge­
rouwd wordt, als vreeze rees, dat het niet diep genoeg zou gevoeld 
worden. 

Immers wie door God, o, zoo diep in zijn teederste liefde geslagen 
en in de diepste vezelen van zijn hart gewond is, die rouwt ook 
zonder rouwkleed diep en lang, en kan zich lange dagen in het ge­
woel der wereld niet mengen, en boezemt aan zijn omgeving wel 
dien eerbied in, dat men niet onkiesch zijn rouwe komt storen. 

De diepste rouw van het hart heeft geen steun van het rouwkleed 
noodig, maar verraadt ook zonder rouwkleed wel, wat er in de wor­
steling der ziel omgaat. 

Maar greep het verlies minder aan; minder vooral dan moest ; 
zoodat de ziel zich verwijt, dat de liefde te flauw, en daarom de rouw 
te ondiep was, dan ja, kan het rouwkleed als een steun voor eigen 
herinnering gezocht worden. 



goo 

Of ook zoo men zelf wel diep gevvoad ia, maar minder zijn huis-
genooten, en men deswege vreest, dat zij te spoedig het gedolven graf 
vergeten zullen, en allicht te spoedig weer naar de wereld zouden 
neigen, dan kan aller rouw een middel zijn om indruk te maken, en 
althans voor een tijd zekeren teugel aanleggen. Vooral bij kinderen 
tusschcn de tien en twintig jaren, in wie het leven het sterkst bruist, 
werkte die teugel soms heilzaam. 

Maar vergeet nooit, dat het aandoen van rouw straks gevolgd wordt 
door het afleyyen van den rouw; en juist dat is het harde. 

Want als ge nu uw rouw aflegt, is dan uw doode vergeten, is hij 
dan losgemaakt van uw hart, spreekt ge dan uit dat het nu voor hem 
niet meer hoeft? 

o. Ge gevoelt het zelf wel, wat bitter tragische zelfverlaging er in 
dat afleggen van den rouw voor onze menschelijke liefde uitkomt. 

Tijd sUjt, maar juist dat is het vreeselijke, dat zelfs een liefde, die 
ons eenmaal bij dit, graf zoo diep ontroerd heeft, ook slijten kon, tot 
ze ten leste sprakeloos werd. 

En dan soms dat weken vooruit reeds hunkeren naar het oogen-
blik, als het veelkleurig gewaad weer voor den dag kan gehaald, en 
men weer in de wereld kan uitgaan. 

Neen, dat alles is het leven van Gods kinderen niet, en beter niet 
gerouwd, dan zoo den rouw afgelegd. 

Weest niet bedroefd, gelijk de anderen, die geen hope hebben; maar 
ook laat iets van uw liefde voor uw dooden eens met u gaan in uw 
eigen graf. 



sijn huis-
al ven graf 
d zouden 
laken, en 
kinderen 

kst bruist, 

)lu:d wordt 

,en, is hij 
, voor hem 

;ing er m 
tkomt. 
liefde, die 
i kon, tot 

iet oogen-
ihaald, en 

ben; maar 
tan in uw BIBLIOTHEEK 

NED. HERV, KERK 



1 111—^^— 

' 



BIBÜOTNEEC 

! N£D. NI-RV. KERK 
f 



- v '  


