
Vak 98 



Té3rrfW<£W*^ É* x' &•***,'s#' Jfc. ..!'«» Wi/l|l-« «W1** 

V-A: ̂  i-r 
"! *•-*•  ̂.'f »«•'* .̂ , W 

't 
% 

. •• 3 .̂ : .1 

P Pi 

1 iwjVj 

li 
*-<A# 

< -• .• 

^ W*' 

Ifr*  ̂̂  mij 

'̂.5 
ï̂ p »^4 ® i 1#; 

1»*:#}*! Aife.Hv,* t» .<•, < 
'•••f'*"••>•> •• 
* »' kr '>•"*' ••'•,& 

fff. HMr* 4 
«!..;*'/;* !«>-V: it' 

» -1 " iM #> 
i'-ïM1 

Uci «M 

«/• -to.mfth 
I V»4 «^V-,"-' 

' #.v %• M rt v -  ̂V 

WW'« > IJ, 

; .-<...( 
* ^ - -

••> ^ *. >, U 
v ->-it.̂  w: «".. .•«»^T:. . ft »%* 

Nf 
'• '̂i 
v#a 

">« 

yn ->•>-%»,•,' 

fl;»;» 4..« 

f*f 
«i». # %-«•:#' t- — - tW^>,*W!PPP **,.&• 

smM 

"'WtfA 
P-U.:% , ftn* i» *•;•>> 
*-<**&» .*•»• 

- r-» .y-rf.S *# • if*-V •f' »•*» •»* 
«M#*.•***• 't.i'K 'ï. f. •«••< %> -v J ••; 

pfiJ 
• 4/:» v. j 

•fWHi. -* •* <P 
I • "(#* 



e 
-n. 

/ v V 

mm 

:mtmM-u^ 
*&f* n •* * fit# ̂ :̂ '; V-Pm • 1 ii ijfimAl jSUf1  ̂

* &$?%%é$• 'f̂ l;&%* 

ti 

§./*•••» m 

-* li' -n »• »;>•* «i v •< V"-i;» • • 

• 

ii i««i 

»ii»% «Si.' 
'S•'̂ - ! ? ^ f  ̂ ' - v  W ^  ^ ^ r - -

Ui. 4-f ^ 

***'& 

*SW# mm -s 

vHI* 
im 

***** 

*& tyMyP»* • <?•<#. üfM* *Nr *• > =*.'• 
ii|É ,»* *;*-&•$:%*;? -* *! 

VA •*.«»»• '̂«hM 
;H», > ,•»,. '4 ,> 4- -Ï *•.;«• ( 



mm rk,.* .•*** *•• 'H 

*•&*) 

;.»••* •«fo'r* *•!»>* *•» * «.««MM »*SV •IP a» 

» f W W-t if. 
mÊÊt4:4mÊ^ 

jr« p1-* 
v-ui* |f*] 

*, *:««•» •4}»5te«-«w«! '«Mt»*<r> 
..<  ̂«SSw ĵwiMbwIS»*' 

yr,», 

*'* rt 

« »•»' v «'«i--* 4...- «:\r •% .»•>«» 

Ml 

'<1 wsiK*vi • WW# **$4' 

•«•-f >.« k, kr» «M» • « •*, *•',«'• »••' i 
tóS- A ̂  S»->!•>'• «>«•-f A 

m-fje ^ fc'jr - •« V-V' »•»,••• ••' •"•r »:VrjS .«• ^9f 

mim 

''-iLiik^'-fyL & ijjfc §&, 
Mmm^w *•&*•'*••& l'-l. -••-> V.., . ih .' J> --_, .(,» -ai VA^fe*-.' W J» •• 

% 'Ülï tei.#«!,# 46,*«* «•# •*••»,* p*? •»<«»!* •»; Î BytiwpgEW^^Sflpl 
.. * « iV.-r .A t*'* • W 

'*• mMwtm '*•'*'. kimjimél * 

hkhm k' »• ««4SIw» «c* ••T' 
*• «•»t.f 

"ïiR A*'«>» '»••. 
wmM 

c_ i&M-m 



ERMANINGEN. 





VAK No. ƒ/ 

IN 

rifit op î irpî if̂ fotl 

VOOR ALLE 

^Dii- m Dnoi'naaniBf^ pnsföagFn bs jaai's 

DOOR 

y^LLEX. ^EN. j^EIJSEI^ 

J3ASTOOR TE REDDAM. 

V^wjüT '̂'̂  

M .  W A T E R R E U S ,  

DRUKKER & UITGEVER, ROERMOND. 

1893. 



IMPRIMATUR. 

UmuJECTi hac die 6 Decembris 1893. 

J. G. H. C. ESSINK, 
Lib, Cens. 



O O R W O O R D .  

bevel, eenmaal door den Heer aan Jeremias, den pro-
feel,gegeven: ,/Ecce constitui te super gentes, ut evel-
las et plantes," Jer. 1,10. slaat ook op de predikers 

en biechtvaders. Op de laatste vooral rust de verplichting 
de boosheid uit de harten weg te nemen en daarin deugden 
aan te kweeken. Het is zijn taak, de biechtkinderen voor 
te lichten en de vermaning ter harte te nemen, welke de H. 
Paultis zijn leerling Timotheus, en in hem aan alle apostolische 
mannen, naliet: //Insta opportune, importune, argue, ob-
secra, increpa in omni patientia et doctrina." 

In den biechtstoel lange toespraken te houden, gaat niet 
aan, maar de biechtvader moet de penitenten vermanen, dat 
is noodzakelijk, opdat hun verstand en hunne harten tegen 
de boosheid en voor de deugd ten goede geroerd worden. 
Met het oog op dien plicht schrijft de 11. Gregorius Hom. 
17, in Licc. 10: //Curare namque sacerdoti necesse est, 
quae singulis dicat, unuraquemque qualiter admoneat." 
Daa foe verplicht ook het romeinsch ritueel, de sacr. poenit. 

Daar nu jongere en ook oudere biechtvaders zich niet 
zelden in verlegenheid bevinden, welke toespraken en verma­
ningen zij ten laatste aan hunne penitenten zullen geven, die 
wekelijks en soms jaren achtereen bij hun biechten, heb ik 
getracht, door dit werkje — vrij naar de derde duitsche 
uitgave bewerkt — eenigszins in deze behoefte ie voorzien 
en de leemte, van zulk een werkje in onze moedertaal, aan 
te vullen. 



Passend, op elk evangelie der Zon- en voornaamste feest­
dagen van het kerkelijk jaar, zijn daarin drie of vier punten 
aangegeven, geëigend als toespraken en vermaningen in den 
biechtstoel, alsmede eenige daarop betrekking hebbende peni­
tentiën, en als aanhangsel: toespraken voor bijzondere klassen 
van penitenten. 

Het spreekt van zelf, dat men deze toespraken en ver­
maningen niet volledig kan geven, maar ze zijn slechts vin­
gerwijzingen voor den biechtvader, die de geschiktste punten 
uitkiest, volgens de beh.oefte en den toestand van den peni­
tent; niet alles is goed voor allen. 

De latjnsche toespraken en vermaningen der H. Schrift 
en der Vaders zijn niet vertaald in 't algemeen, en de voor 
te schrijven penitentiën in de latjnsche taal gezet, opdat het 
werkje uitsluitend in handen van den clerus kome, voor wien 
het bestemd is. 

Moge dit werkje, dat ook als hulpmiddel voor korte pre­
dikatiën te gebruiken is, vee! goeds stichten ter eere Gods 
en tot heil van den naaste, dan is de hartewensch van den 
schrijver vervuld. 

ZEDDAM, het feest van 's lieer en besnijdenis 1893. 



>(t)\C^>tO\<^v(Q\<öN
v(9\g'..g\(r\C>\g\(g\G^ \̂.<5N>jg\(Sv> \̂gNvg\gs .(SXtfïxG^vgVOpVgV^gXgVS  ̂

Op den eersten Zondag in den Advent. 

EVANGEUE, LUC. 21, 25 — 33. 

1. Weet — zoo roept ons de goddelijke Heiland heden 
toe — weet, dat het rijk Gods nabij is. — Hoe ver is 
het dan nog van ons verwijderd? 

Een nieuw kerkelijk jaar begint thans weder voor 
ons, en het is voor velen wellicht het laatste. Bereiden 
wij ons dan voor de komst des Heeren. Sur sum cor da, 
de harten hemelwaarts! Verdiepen we ons niet zóó in 
het tijdelijke, dat wc dientengevolge het eeuwige uit het 
oog verliezen! Niet hier op aarde, daar boven ligt het 
doel van onzen pelgrimstocht. 

2. Zoowel bij het begin als bij het einde van het 
kerkelijk jaar herinnert ons de H. Kerk aan de twee­
voudige komst des Heeren. Den eersten keer is Hij ge­
komen als onze Heiland, de tweede maal zal Hij komen 
als onze Rechter, de eerste maal liefelijk, de tweede 
maal schrikkelijk. Verheugen wij ons over zijne eerste 
komst, en zorgen we tevens, dat we ons ook op zijne 
tweede komst kunnen verheugen. Silvianus zegt: een 
goed geweten, een onschuldig leven of eene oprechte 
boetvaardigheid zal alsdan de eenige troost der ziel zijn. 
Moeten wij daarom de bedrevene en vluchten wij toe­
komstige zonden, dan behoeven wij niet te vreezen als 
het heet: Ecce Bominus venit! 

3. Borate coeli de sup er et nubes pluant Justam. — dauwt 
hemden van hoven en wolken regent den Rechtvaardigt;, 



aldus zingt de H. Kerk eiken dag van den Advent. De 
eeuwige Rechter van levenden en dooden zal eenmaal 
op de wolken des hemels komen om oordeel te houden. 
Aan welken kant zal dan uwe plaats zijn ? Rechts of 
links? Onder de schapen of onder de jbokken? Onder 
degenen, die met vreugde zullen roepen: rorate coeli 
demper! Of wel onder hen, die vol schrik zullen huilen: 
cadite super nos monies! Nog hangt dit af van ons — 
weldra zal het niet meer van ons afhangen: waar de 
boom valt, daar hltjfl hij liyyen. 

4. Waarom wordt op vele plaatsen 's morgens een 
zoogenaamde yulden H. Mis gezongen ? Tot gedachtenis 
aan en tot dankzegging voor de menschwording van het 
goddelijk Woord. Vurig hebben de oudvaders daarnaar 
verlangd en dagelijks verzucht: rorate coeli desuper. Hun 
wensch is vervuld, en ,/het Woord is vleesch geworden 
en het heeft onder ons gewoond." Joës 1, 14. Dat we 
onze dankgebeden dan hemelwaarts richten en zorg­
dragen, dat de menschwording ons niet tot grootere ver­
doemenis, maar tot heil verstrekke. 

PoENITENÏIA SALUTARIS : 

A. Quotidiana auditio sacriücii Missae, in quantum 
possibile. 

B. ,/Angelus Dni" flexis genibus, si debet et potest. 
c. Meciitatio novissimorum. 
D. Eleemosyna in honorem Dni Jesu Christi. 

Op den tweeden Zondag in den Advent. 
EVANGELIE MAÏTH. II, 2 — 10. 

J. Zie, ik zend mijn engel voor U uit, die uwen wejj 
voor U hweiden zal — zoo spreekt de goddelijke Heiland 
van zijnen heiligen voorlooper Joannes. De goede God 



geeft ieder onzer bovendien nog vele zulke wegbereiders. 
Wie ons van het kwaad afhoudt, en tot het goed aan­
spoort, is een engel, die ons den weg tot Christus, den 
weg ten heil bereidt. Maar wat nut, wanneer wij den 
bereidden weg niet betreden, en wanneer we doen als 
Herodes, die den heiligen Joannes wel is waar gaarne 
hoorde, maar hem in geen enkel omzicht volgde ? Terecht 
zegt daarom de H, Gregorius: een ieder, die de verma­
ning veracht, is ongeneeslijk. 

2. Welk een heerlijk getuigenis van heiligheid geeft 
de Heiland van den H. Joannes, eene belooniiig als het 
ware voor het getuigenis, dat Joannes van Hem had 
afgelegd ! Eene les dus voor ons om goed met goed te 
vergelden. Men vergeet echter niets zoo licht dan wel­
daden. Wij wenschen en willen, dat men van ons niets 
dan goed zegge, en wij spreken van anderen liever 
kwaad dan goed. En toch is liet plicht, een ander als 
zich zeiven te behandelen. Welk nut heeft een getui­
genis van goed gedrag, als men het niet verdient — 
wanneer ons geweten daarmede in tegenspraak is ? 

3. Zu/iy hj, die zich aan mij niet ergert, zegt Jezus 
in het huidige Evangelie — wie ergert zich dan aan 
Christus ? Zij, die eenen anderen Christus verwachten. 
O, hoe velen zijn er, die zich ergeren over de armoede, 
de nederigheid en den ootmoed van Jezus, die liever eenen 
anderen willen, welke door zijn voorbeeld hnn doen en 
laten niet veroordeelt. De ootmoed van Jezus beschaamt 
hun trots; zijne armoede veroordeelt hunne hebzucht; 
zijne zachtmoedigheid hun toorn en zijn kruis en lijden 
hunne zinnelijkheid. Hun ter wille wordt Christus echter 
niet anders dan Hij is. Wenschen zij een anderen Chris­
tus, Christus wenscht andere Christenen. 

4. Wat Joannes niet was, dat zijn wij helaas! — 
een riet, dut door den wind heen en weer wordt yesUnycrd, 



— 10 — 

zoo onstandvastig in de deugd, zoo wankelmoedig in 
onze goede voornemens. De lichtste windstoot eener 
bekoring of kruis is reeds voldoende om het geheele 
gebouw onzer deugd in puinen te storten. Wat Joannes 
niet was, zijn wij. weekelingen in de kleeding, weeke-
lingen in eten en drinken, weekelingen in onzen ge-
heelen levenswandel — zulke lieden, zegt Jezus, vindt 
men niet in de woestijn, maar aan de hoven der konin­
gen, ja zelfs in burgerwoningen en in stnlpen der armen. 
De overdadige opschik in kleederdracht neemt overal 
toe — de weekelijkheid en pronkzucht verdrijven den 
eenvoud, enz. 

POENITENÏIA SALUTARIS: 

A. Actus mortificationis in vestitu vel victu. 
ii. Renovalio votorum baptismi. 
c. Actus fidei, spei et charitalis. 
u. Adoratio Sanctissimi. 

Op den derden Zondag in den Advent 
EVANGELIE Joiis i, 19 —28. 

1. Overal zoeken de verblinde joden den Messias, 
doch daar, waar Hij is, zoeken zij niet. Hij slaat mid­
den onder U, dien gij niet kent. God gave, dat dit ver­
wijt ook niet op ons sloeg! Midden onder ons, ja ïelfs 
in ons slaat Christus, de Heer^ door Zijn voorbeeld, door 
Zijne leer, door Zijnen in ons wonenden Geest, door en 
in Zijne Sacramenten. Doch wij kennen Hem niet, daar 
we Hem niet kennen willen; wij zoeken ons heil en 
ons levensgeluk overal, maar niet bij Hem; en toch 
buiten Hem bestaat er geen heil. 

2. IFio zjl rjij? Eenc gevaarlijke vraag, wanneer 



— 11 — 

men ze licht tot anderen, eene heilzame vraag echter, 
wanneer men ze (ot zich zeiven richt. Maar helaas! 
meestentijds vragen wij wat anderen, zelden wat wij 
zelf zijn. En richten wij die vraag ook al eens lot ons 
zeiven, waar zijn dan de Joannissen, die ootmoedig be­
kennen, dat ben ik niet, of wel, dat ben ik? Waarom? 
Omdat we geen ernstigen blik in ons geweten slaan, 
en vandaar zien wij veel meer goed dan kwaad in ons 
— in anderen echter enkel kwaad en niets geen goed. 
Dat moet anders worden. 

3. Welk nut heeft schijn zonder werkelijkheid ? De 
menschen kunnen we wel bedriegen, maar God niet. 
We moeten dus niet slechts zorgen goed te schijnen, 
maar het ook daadwerkelijk zijn! Bezitten we de over­
tuiging goed te zijn, dan mogen we evenwel niet ver­
geten, dat vele andere menschen veel beter zijn dan 
wij, of ten minste veel beter zouden zijn, wanneer ze in 
onzen toestand verkeerden. En hoeverre staan we nog 
beneden den allerbeslen — beneden Jezus Christus, ons 
voorbeeld. Ja, Hij is het, wiens schoenriemen wij niet, 
waardig zijn te ontbinden. Hij kwam, niet om gediend 
te worden, maar om te dienen en ons zelfs zijn eigen 
vleesch en bloed te reiken. Welk een ootmoed! Heer, 
wij zijn uwe liefde niet waardig! 

4. Ik ben een stem van don roepende in de woestijn ; 
bereid den weg des lieer en. De geheele heilige alventtijd 
is zulk een stem. Elke dag van dien heiligen lijd roept 
ons toe: bereid den weg des lieer en! Ook roept het ge­
weten ons onophoudelijk toe: bereid den weg des Heer en. 
Zulk een stem is iedere gewichtige gebeurtenis in ons 
leven, elk ongeluk, ieder kruis en lijden. Dat alles 
roept ons luide toe: bereid den weg des 11 eer en ! In onze 
laatste ziekte zullen we voor het laatst die stem verne­
men. Doch neon, we zullen niet wachten tot dien tijd. 



— 12 — 

maar dadelijk beginnen te arbeiden aan ons heil. «In 
gezonde dagen kunt ge veel goed doen — zegt Thomas 
van Kempen — maar ik weet niet wat ge ziek zijnde 
zoudt doen; door ziekte en zwakte worden weinigen 
beter." 

POEMTENTIA SALUTARIS : 

A. Examen conseientifc circa vocationis ae conditionis 
liuxi officia, et contritio de omissie. 

B. Confiteor. 
c. Hodie nil loquaris de tuis meritis, vel de iis, qiue 

ad propriam laudein faciunt. 
D. Actus aliquot humilitatis, saltem interioris, nisi 

exterioris sese offerat exercendtc occasio. 

Op den vierden Zcndag in den Advent. 
EVANGELIE LUC. 3. 1 —6. 

1. Inderlijd, toen Annas en Kuiphas hooyepriesters wa­
ren, sprak de Heer tot Joannes in de woestijn. Waarom 
tot Joannes en niet tot Annas of Kaiphas ? «. Wijl dezen 
ofschoon hoogepriesters, nederige slaven hunner harts­
tochten waren — Joannes daarentegen was de waar­
dige voorlooper van den hoogsten priester, van den 
Verlosser, b. Wijl Annas en Kaiphas in trotsche pa­
leizen, in pronkvolle zalen wellustig leefden — Joannes 
echter leefde boetvaardig in de woestijn. 

Wenscht gij derhalve, dat de Heer tot U spreke, volgt 
dan Joannes, en niet de trotsche en zinnelijke hooge­
priesters. Niet te midden der wereldsche genietingen,, 
maar in de afzondering spreekt de Heer tot het hart. 

2. Joannes predikte boetvaardigheid tot vergiffenis der 
zonden. Vandaar geene vergiffenis der zonden zonder 
het doopsel van boetvaardigheid. Waarin nu bestaat 



— 13 — 

dit doopsel? In een waarachtig berouw en in eene 
ootmoedige belijdenis der zonden, gepaard met het 
ernstige voornemen zich te beteren en de penitentie te 
volbrengen. Het doopwater voor den zondaar zijn de 
tranen van boetvaardigheid, zooals Koning David reeds 
zeide: lavabo per sim/ulas nocte-s ledum meum, en bidden 
wij: da mild, Domine, lacrimas in viensura, nt abluam 
sordes anima; mece! Ps. 6. 7. 

3. Bereid den wee/ des Heer en, maak recht zijne voet­
paden-. Doch hoe kan en moet dit geschieden? a. Alle 
dalen moeten gevuld worden. Zijt gij dus in de diepte 
van het aardsche zingenot verzonken, verhef u dan 
weder tot het hemelsche. Is uw hart eene ledige zondige 
ruimte, vul het aan met deugden, ö. Alle heuvelen en 
bergen moeten geslecht worden. Hoogmoed en trotsch-
heid moeten plaats maken voor nederigheid en ootmoed. 
c. Wat krom is, moet recht, wat oneffen is, moet ge­
baande weg worden. Weg dan met de kromme wegen 
der onrechtvaardigheid en der valschheid. Weg met 
alle beletselen der bekeering en der deugd. Zoo bereidt 
men den weg des Heeren — en vindt Jezus zoo den 
weg voor zijne komst met het Kerstfeest in ons hart 
bereid, dan treedt Hij er zeker met vreugde binnen. 

4. En alle vleesch zal het Heil aanschouwen — d. i. 
alle menschen zullen den Heiland zien. Welk eene 
vreugdevolle boodschap voor alle menschen van alle 
tijden! Zij alleen kunnen echter oprecht verheugd zijn, 
die Hem den weg naar hun hart bereid hebben. Ook 
anderen, die zulks niet doen, zullen Hem wel zien, 
doch met schrik; want voor hen zal Hij geen Heiland, 
maar een Rechter zijn. Verlaten wij dan den weg dei-
zonden en betreden wij liet pad der deugd, en de Zalig­
maker zal met het aanstaande Kerstfeest onze gast zijn. 



— 14 — 

POENITENTIA SALÜTABIS ; 

A. Solitudo sacra per quartam horam. 
B. Vocatio lacrimarutn pcenitentiaj. 
c. Actus aliquot humilitatis. 

Op het Kerstfeest. 
EVANGELIE LUC. 2, 1 —14. 

1. Eere zij God in den hooye en vrede den memchen 
op aarde van (joeden wille! Zoo is liet: de geboorte van 
den Zoon Gods uit de H. Maagd, de menschwording 
van het eeuwige Woord, sfrekt God tot de hoogste eer, 
want hierin (in de menschwording) openbaart God (tota 
Trinitas incarnationem operata est) op eene bijzondere 
wijze Zijne goddelijke eigenschappen. Sfrekt die ge­
boorte ook mij tot vrede? Ja, wanneer ik van een 
goeden — neen, wanneer ik van geen goeden wil ben. 
Onder welke soort kan ik en moet ik mij rangschikken ? 
O, mijn dierbare Heiland ! neem al het kwaad weg uit 
mijn wil en onderhond en versterk al het goed, wat 
mijn wil bezit, opdat uwe geboorte en dood mij tot 
vrede, tot heil en vreugde verstrekken. 

2. En zij baarde haren eerstyehorenen Zoon, wikkelde 
Hem in doeken en le(jde Hem in eene kribbe. 0, welk een 
verrukkend schouwspel! Het hart moet wel ijskoud 
zijn, dat op 't zien van dit kind niet warm wordt van 
liefde tot Hem, die voor ons Zijn eenigen Zoon gaf; 
een Zoon, die het niet beneden zich achtte, ons gelijk 
te worden — de zonde uitgenomen, ja zich zoo diep 
vernederde, dat Hij de gedaante van een dienstknecht 
aannam. Daarom, lieve kindje! hoe meer gij U voor 
ons vernedert, des te meer zullen wij ü ook liefhebben. 
Wie dit kind niet bemint, zij vervloekt! 

3. Bit zal U ten teeken zijn: (jij zult het Kind in doe­



— 15 — 

ken ye wikkel (I in eene kribbe liyyend vinden. Eenvoudige 
doeken waren dus het eerste en ook het laatste gewaad 
van den Godmensch — eene kribbe en een kruis zijn 
eerste en laatste legerstede. O, hoezeer beschaamt en 
veroordeelt zijn voorbeeld onze weekelijkheid in de 
kleeding, en onze zinnelijkheid met betrekking tot onze 
legerstede. Doen wij heden dan nog afstand van allen 
overdadigen opschik ter liefde van Hem, die evenals wij 
naakt op de wereld kwam en naakt de wereld verliet, 
en ontzeggen wij ons alle zinnelijkheid in spijs en drank, 
ter wille van Hem, die voor ons als kind reeds hon­
gerde en dorstte en op een rustbed van hard hout zijn 
leven begon en eindigde. 

4. Erken toch — roept ons heden de H. Leo toe — 
erken, o Christen, uwe eigene waardigheid en werp' u 
zelf niet weg, nadat gij in en door Christus deelgenoot 
der goddelijke natuur geworden zijt. Bedenk, wiens 
lidmaat gij zijt, en vergeet niet, dat gij uit het rijk dei-
duisternis verlost en in het rijk des lichts zijt overge­
plaatst. Heden is in Christus het licht der wereld ver­
schenen en het heeft hen verlicht, die in de schaduw 
en duisternis des doods zaten. Wandelen wij dan in dat 
licht; leggen wij de werken der duisternis af en maken 
wij zoo den geboortedag des Heeren tot geboortedag van 
ons heil en zaligheid. 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Auditio trium Missarum. 
B. Actus huinilitatis in gratiarum actionem profundaï 

humilitatis Jesu Christi. 
c. Actus corporalis misericorduc (eleemosyna). 
D. Visitatio de vota piwsepii Jesu Christi vel sanctis-

simi Sacramenti Altaris. 



Cp het Feest van den Heiligen Stefanus. 
EVANGELIE MATTH. 23. 34—39. 

1. Lapides torrentis illi dulces fuere. Heden w erd de 
H. Stefanus gesteenigd en de H. Kerk zingt: de steenen 
der beek waren hem zoet en aangenaam, hij ontving 
ze met vreugde; waarom? Omdat hij daardoor de kroon 
der eeuwige glorie verdiende. Ook ons vliegt menige 
steen óm het hoofd, doch in plaats van ons daarover 
te verheugen, doen we als de kwade honden, die den 
steen bijlen, waarmede men hen werpt. Hoe dwaas! 
De steen en de steeniger zijn immers beide werktuigen 
in de hand des Ileeren! Het is, in zekeren zin, zijne 
hand, welke de steenen slingert. We willen daarom 
voortaan den steenregen van kruis en lijden, van mis­
kenning en verachting, al is het ook niet met vreugde 
zooals de II. Stefanus, dan toch ten minste met geduld 
en overgeving aannemen. 

2. Ecce video ccclos aperlos et Je.mm stantem a dew iris 
Dei! Zoo sprak de H. Stefanus, terwijl hij gesteenigd 
werd. Hetgeen hij nu met zijn stoffelijk oog aan­
schouwde, zien wij met de oogen des geloofs — en de 
vrucht daarvan moet zijn: een onoverwinnelijk geduld 
in het lijden. Een blik ten hemel, en alles wordt ons 
licht; want de H. Paulus zegt: het lijden dezes tijds is 
van (/een yeioiclt teyenover de toekomstige heerlijkheid, welke 
in ons zal geopenbaard worden. Rom. 8, 18. En het zijn 
juist de onderscheidene soorten van lijden, welke ons 
den hemel openen. Door lijden moest Jezus zijne heer­
lijkheid ingaan. Wat klagen wij dan, als God ons den 
hemelsleutel des lijdens overzendt. Gaudeamus in trr-
bulatione. * 

3. Domine, ne statuas illis hoe peccatum! Zoo bad de 
stervende Stefanus — et cum hoe dixisset obdormivit in 
Domino. Ja, hij sterft tevreden in den Heer, die allen 



alles vergeeft wat ze hem misdeden; want God zal hem 
ook alles vergeven, gelijk hij vergaf. Daarom zullen 
wij dagelijks bidden met den II. Stefanus: lieer reken 
hun deze zonde niet aan, en bewaar hen tegen verdere 
beleedigingen ten onzen opzichte. 

4. El cum hoc c/ivmit obdormivil in Domino. De dood 
is voor den rechtvaardige slechts een slaap; hij sterft 
niet — hij sluimert in, en wel in den Heer. Bij zijn 
ontwaken rust hij in de armen van zijn God, die — 
zooals de Apostel zegt — alle tranen van zijne oogen 
zal drogen, en daar zullen geen dood, geene smart, 
geene plagen meer zijn. Wij allen wenschen en hopen 
dien dood te sterven, maar zullen ze vervuld worden, 
dan ook moeten wij het leven der gerechten leven. 
Men sterft, zooals men leeft. Gij vreest een ongelukkigen 
dood — zegt de H. Auguslinus — en ge leeft boos! 
wat tegenspraak in uw gedrag. Corrige male vivere, HUK; 

male vmii. 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Tacife sutïerre calumnias. 
b. Pi •eces pro offensoribus in genere vel in specie. 
c. Contemplatio crclestium gaudiorum. 
D. Litani.c de omnibus Sanctis. 

Op het Feest van den H. Evangelist Joannes. 
EVANGEI.IE JÜKS. 21 ,  19—24. 

i. Chrisliis Dominium pricileyio a mor in praecipui Joan-
nem udexit Apoxlohm. Joannes was dus de lieveling des 
Heeren; waarom? tyua viryo eleclus ai ipso, viryo in 
aevum permansit. Zoo ook moeien wij den scliat dei-
maagdelijke zuiverheid beminnen en bewaren! Deze 
deugd scliat Jezus zeer hoog en maakt ons zijne leer­
lingen. ,/Kiezen wij dan dien Bruidegom, die ons alleen 

TBRMANINGI:N. 2 



(rouw «al blijven, als alles en allen ons verlaten", zegt 

de H. Bernavdns. 
2. l'jcce ft luis I tins ! l'Jccc malei' Lua ! 1'A t\v illa hora 

accnpit earn discipiiliis in sua. Joes 19, 26, 27. Ziedaar 
het testament van den stervenden Verlosser! Hij ver­
maakt Zijne Moeder een anderen zoon In den persoon 
van Joannes, en Hij vermaakt Joannes een andere 
Moeder in den persoon van Maria. Welk eeu erfenis ! 
En van deze erfenis moeten en kunnen wij allen ons 
deel hebben. Door dit testament zijn wij allen kindeien 
van Jezus' Moeder en is Zijne Moeder ons aller moeder 
geworden. Dankbaar, als Joannes, moeten wij dat erf-
aandeel aanvaarden on die Moeder in ons huis opne­
men. Niet alsof zij onze verzorging noodig heeft, maar 
wij hebben behoefte aan de hare. Zonder twijfel zal zij 
ons eene zorgvolle moeder zijn, als wij ons hare min­
nende kinderen toonen. 

3. Sic eiiui volo mnncre, donec varia ui: quid hoc ad tv? 
In me sequere ! In dit antwoord op de vraag van Pe­
trus ligt een tweevoudige leer voor ons opgesloten. 
Ten eerste dat we ons over andere mensehen niet moe­
ten bekommeren, of het moest zijn dat de naastenliefde 
ons daartoe verplicht. Laat anderen doen wat zij willen 
— tu me sequere — wij willen Jezus navolgen. Ten 
tweede dat liet niet genoeg is, goed Ie beginnen, maar 
dat men ook goed moet eindigen. //Het is veel beter 
niet te beginnen, dan in de deugd niet te volharden/' f 
zegt de H. Au^uslinus. De volharding kroont den 
arbeid. 

4. De H. Joannes wordt als Evangelist ons voorge­
steld onder liet beeld van een adelaar, wijl hij verder 
dan de overige Evangelisten in het geheim der mensch-
wording van het goddelijk Woord is doorgedrongen. 
In den heg inn a teas het Woord, en het IFwrd wa* bij God, 



—  J < )  —  

en God was he! II oord. hln het Woord AV vleesd yeworden. 
Vanwaar die diepe kennis van dit ontzaglijk gelieim ? 
z/llel. goddelijk gehciiu van deze evangelische waarheid 
pulte hij uit 's meesters hart", zegt de H. Augustinus. 
Deze bron der waarheid slaat voor ons ook open. Wij 
behoeven slechts te scheppen en die bron zal ons levende 
wateren geven. Schenken wij dezen onverdachten ge­
tuige der waarheid ons volle vertrouwen, en gelooven 
en leven wij volgens en in dit geloof (ot onzen dood. 

PoKNITK.VriA SAl.UTAIUS ; 

A. Preces ad impelrandam vel servandam gratiam 
caslitatis. 

is. Tres Pater Koster et Ave in honorem Jesu, Mariai 
et Joannis. 

c. Symbol LI M Apostolorum. 
i). Pro clericis: Stabat Maler, vel Inilium Evangelii 

S' Joannis. 

Op het Feest der onschuldige Kinderen. 
EVANGELIE MATTH. 2, 13—J8. 

1. IxH sun/, qiu passi sun/ prop/er /e. Wanneer dit 
onbewuste otler der onnoozele kinderen, door hunnen 
dood aan God gebracht. Hem reeds zoo aangenaam 
was: hoe aangenaam moet aan God dan het olïer der vol­
wassenen niet zijn, dat ze Hem vrijwillig en bewust bij 
luin leven aanbieden! Doen wij derhalve wetens en 
willens, wal. de onschuldige kinderen zonder bewustzijn 
deden •— brengen wij ons zelf ten offer aan God, zoo­
als zij gedaan hebben. Voor Jezus, dien ze niet kenden, 
zijn ze gestorven: wij willen voor Jezus leven, dien 
wc wel kennen. Daarom geen dag voorbij laten gaan, 
waarop we niet, ter liefde Gods, een wederwaardigheid 
of kruis met geduld willen verdragen! 

: 



2.  heer prof ami* /loxlis nunquam heaik parvulix tantum 
prodewe potuixxel obsequio, quant tun. profuit oclio. H. Aug. 
Terwijl He rod es aan de onschuldige kinderen het tijdelijk 
leven ontnam, hielp hij hen lot het eenwig leven. Hoe 
weinigen van hen zonden anders wellicht den matte-
laarskroon verdiend — ja, de kroon der zaligen ont­
vangen hebben. Zoo is het gelegen niet alle vervolgin­
gen, lijden en wedenvaaivligheden! — Alles -—-ja alles 
gedijt hun ten goede, die God beminnen en door Hem 
bemind worden, zoodat zij, die ons willen kwetsen en 
vervolgen, onze weldoeners zijn — werklnigen, waar­
van God zii'h in ons belang bedient. Vloeken we hen 
daarom niet, maar bidden we voor onze belagers en 
vijanden als zijnde onze grootste weldoeners. 

3. Ui sunt, qui cum vudicribm non xunt coinquinati •—-
hi empti xunt — primitiae Deo et -1//no — xme macula 
cnim xunt ante tiron am Dei. Niels wat bevlekt is, gaat 
den hemel binnen Daarom zijn de Onschuldige Kinde­
ren de eersten, voor wie het goddelijk Kind, terstond na 
zijne geboorte, den toegang tot het eeuwig loven opende. 
Door hun voor Jezus vergoten bloed werd de smet der 
erfzonde afgewasschen, en ze waren vrij van dadelijke 
zonden. — Vluchten wij dan ook alle dadelijke zonden, 
nadat het doopsel de erfsmet ook uit ons heeft wegge­
nomen — bizonder de zonde van ontucht — opdat we 
eenmaal met de onnoozele kinderen het goddelijk Lam 
volgen en het lied mogen zingen, dat slechts door 
maagden kan gezongen worden. 

4. Audit t/rannus anxiux, adme r eye ui Frincipem, qui 
nomen Ixraiil regat, teneatque David reyiam. Elke harts­
tocht maakt den mensch ongelukkig — bizonder de 
eerzucht en de hebzucht. Zij gunnen hem rust noch 
duur — altijd is hij vol zorg en angst te verliezen, 
wat hij bezit, en niet te verkrijgen, wat hij verlangt 



— 21 — 

cn hoopt. En fer bereiking van zijn doel is hem geen 
middel fe goed of le slecht. Herodes woedt en moordt, 
maar Jezus bleef gespaard. Zoo weet de goede God 
de aanslagen der boozen le verijdelen. Wie han Hem 
weerstaan? De booswicht moet Hem dienen lot verwe­
zenlijking van zijne plannen, willen of niet. 

PoUNlTKNTIA SAI.UTAIUS ; 

A. Renovatio votornm baptismi. 
n. Preces pro conservanda innocentia. 
c. Deprecatio pro parenlibns, benefactoribus et ad-

versariis noslris. 
I). PJO clericis; Ps. 112 Landate pneri Dominnm, 

Op den Zondag onder het Octaaf van Kerstmis. 
EVANGELIE LUC. 2 ,  2 3  - 4 0 .  

1. Deze M' ffc-sfeld ten val en lol opxlaiidijif/ van velen 
tn Israël. Waartoe zal Jezus ons strekken ? Ten val, 
wanneer we ons aan Hem ergeren — lol opslanding 
wanneer we in Hem gelooven, op Hem hopen cn Hem 
beminnen. Ten val, wanneer we Hem verlalen, •— lot 
opstand, wanneer we met Hem door de liefde verbon­
den blijven, of wel boelvaardigheid plegen. Ten val of 
opstanding naarmate het oordeel uil valt, dat Hij eens 
als Hechter van levenden en dooden over ons zal nil-
spreken. () hoe schrikkelijk cn ongelukkig zou ons lol 
zijn, wanneer Jezus ons op dien alles beslissenden dag 
len verderve moest strekken ! Thans hangt dat nog van 
onze medewerking mei de genade af. 

2. Het zwaard van droefheid zal mee ziel doordringen. 
Eene tweede voorspelling voor Maria, welke lellerlijk 
vervuld is. Groot, onbeschrijfelijk groot was hare 
vreugde over de geboorle van haar goddelijk Kind, 
maar wie beschrijft hare droefheid in het vervolg daar­



— 2? — 

van! Welk een onderscheid tnsschen den nacht der ge­
boorte en den sterfdag van haar kind! Zoo wisselen 
droefheid en vreugde in liet menscliclijk leven; gcene 
vreugde zonder droefheid. — Moedor der smaden, ilc 
heb innig medelijden met U! loon ook uw medelijden 
met mijne smarten. Bid voor alles uweti Zoon, dat ik 
niet op nieuw oorzaak worde van de vernieuwing zijner 
smarten door mijne zonden, want deze zijn vooral de 
zwaarden, die zijn hart doorboren. 

3. Anna, een weduwe van 84 jaren, week niet meer uit 
den tempel en diende God met bidden en vasten dat/ cn 
vacht. Een unr in den lempel te verwijlen, en soms 
maar eens in de week, is voor ons helaas nog te lang 
— eene kleine onthouding op vaslendugen reeds te 
veel gevergd. Evenals de li. Anna een hoogen leef­
tijd bereikte, wenschen ook wij oud van dagen te wor­
den. Helaas, wij worden soms niet oud in den dienst 
van God, maar in den dienst der wereld — in den dienst 
des vleesches — als jeugdig inensch niet zelden ver­
ouderd in de boosheid. O lioe beschaamt deze brave 
oude vrouw het gedrag van onze jeugd en ouden dag. 

4. Het Kind (/roeide op en werd sterk en vol wijsheid 
en de (jenade Gods teas met Hem. Wat goeds kunnen wij 
van onze kindsheid zeggen ? Zijn niet velen opgegroeid 
als onkruid ? Zij namen dagelijks toe in lichaamskrach­
ten •— maar ze werden ook dagelijks zwakker in ziels­
krachten •—dagelijks laffer in den strijd legen de liarts-
tochten. In plaats van in de ware wijsheid vooruit te 
gaan, werden zij immer dwazer. Vanwaar dat ver­
schijnsel ? De genade Gods was niet meer in hen, de 
zonde der jeugd had ze verkwist. Opstaan als we ge­
vallen zijn en voortaan sterk zijn in de ware wijslieid 
en genade, ziedaar ons voornemen. 



POKNITKNTIA SALUTA1US : 

A. Dolor circa delicia jiiventutis el proposilum emen-
dalionis. 

n. Visilalio ecelesia'. 
c. Aclus abstinentia'. 
u. Septem Pater-nosier in hotiorem Matris dolorosfe. 
E. Pro clericis: Stabat Maler. 

mxanaeiaBaasnssHi 

Op Oudejaarsdag. 

1. lionum cert amen ccrlavl, curmm conmmmavi, jidum 
servavi. Kunnen ook wij voorgaande geluigenis alleg-
gen bij liet slnilen van het voorbij zijnde jaar? Hoe 
slaat met mijn geloof'? Ik geloof Heer! maar kom mijn 
ongeloof te hnlp. — Hoe is onze hoop? Ik hoop Heer! 
maar verwacht van u alleen de verwezenlijking. — 
Bemin ik zooals liet moet? Gij weet Heer, dat ik U 
bemin, maar niet zooals Gij het eischl; versterk mijne 
liefde. — Waar de liefde groot is, daar valt de arbeid licht. 

2.  Recoyitavi ti/n omnett annos meox in amantadine ani-
mac meac. Isaïas 38, 15. Weer een jaar voorbij, maar 
hoe? Zooals zoovele andere jaren mijns levens — zon­
der gewin — met schade. Vele jaren verloren — vele 
uren. Gedane zaken kan ik niet meer ongedaan maken, 
maar op den laalslen dag van dil jaar zal ik ten minste 
den verloren tijd en mijne ongelromvheden beweenen. 
Geen dag — een jaar heb ik verloren — geen jaar maar 
in jaren heb ik niets verdiend, ja wellicht sllafl'en. Mijn 
voornemen slaat im echter vast, het verlorene en het 
verzuimde zooveel mogelijk in Ie halen en goed ie 
maken. Ik zei de, nu ben ik begonnen. „l'Jcce di.vi, nunc 
coepi." Het is wel wat laat, maar beier laai dan nooit. 
Zij, die slechts hei laatste in den wijnberg arbeidden 
ontvingen immers ook hetzelfde loon. 



— 24 — 

3. Reeds zijn jaren voorbij en wie kan weten 
lioevele er nog zullen volgen. Het (/dal mijner jaren 
in U alleen hel-end, o Heer/ Gij hebt mijne schredenyeteld. 
Job. 14,1(5. 0, schenk niij nog zoovele jaren als noodig 
zijn om mijne schulden en straffen af (c boeten. Doch 
hoe lang zou ik dan nog moeten leven! Schenk mij, 
ik smeek het U, ten minste één uur om mij, voor mijn 
dood, met LI (e verzoenen; geef mij een zalig stervensuur! 

4. Wie lelt de weldaden, welke ik in het voorbij-
zijnde jaar van den goeden God ontvangen heb! Hoe 
heb ik mijne dankbaarheid betoond? Ondankbaarheid 
was mijne vergelding. Koevele genaden heb ik ontvan­
gen? Hoe Iieb ik ze aangewend? Flauw of in het 
geheel niet. We leefden voor ons d. i. naar onze 
hartstochten en niet voor God. Voortaan voor God 
en niet voor de wereld leven, dat is ons voornemen. 

PoENlTENTIA SALUTARIS : 

A. Examen conscienliic ammle. 
B. Eleemosyna in satisfaelionem peccalorum anni 

elapsi. 
c. Gratiarum actio pro beneliciis divinis. 
D. Tot Pater-no?tei' quot sant anni vita» tiuc. 
K. Pro clericis: Te Demn landamns. 

Op het feest van 'sHeeren Besnijdenis. 
EVANGELIE LUC. 2, 21. 

1. Cam circumcideretur paer. — Jezus veigiet heden 
voor het eerst bloed voor ons, en lijdt in zijn teeder 
vleesch door de besnijdenis. Begrijpen we toch hoeveel 
we Hem gekost hebben en hoe weinig wij zijn liefde 
hoog schatten! Ziet eens hoe geduldig Hij voor ons 
lijdt. En wij zijn zoo licht geraakt, zoo ongeduldig en 



kleinzeerig. Vandaag rog willen wij beginnen Jezus' 
liefde en onze ziel hoog <e schatten en naar Jezus' 
voorbeeld en om zijnentwille alle wederwaardigheden 
met geduld te verdragen. 

2. Vox sanya'um damal ad nas. Wiens stem is dat? 
Het. is de stem van Jezus' onzen broeder naar het 
vleesch — de stem van den zoon Gods. En wat roept 
die stem? Zie, o mensch, hoe Ik den Vader liefheb. 
Ik onderwerp Mij aan de wet der besnijdenis! Zie, 
o mensch, hoe ik U bemin; voor u vergiet Ik mijn 
bloed, thans den eersten, op 't kruis den laatsten drup' 
pel. Wat zullen wij Jezus voor deze liefde wedergeven ? 
Onze eigene besnijdenis. Waarin bestaat echter deze 
besnijdenis des harten? In de zelfverloochening, ver­
sterving en in het onderdrukken der booze begeerten. 

3. El pos/quavi conmmviali sunt dies. Een nieuwjaar! 
We tellen (hans 18... Welk jaartal zal het laatste mijns 
levens zijn ? Vele jaren zijn reeds van mijn leven 
voorbijgesneld. Hoevelen resten mij nog? Wellicht nog 
maar weinige. Derhalve is het hoog tijd, dat ik nog in 
dit jaar begin mij ernstig op den dood voor te berei­
den. Recedant vetera, nova sint omnia, corda., voces 
et opera. Een nieuw hart: nieuwe gevoelens, nieuwe 
gedachten, nieuwe wenschen, nieuwe begeerten. Een 
nieuwe laai: nieuwe ijver in het gebed, nieuwe voor­
zichtigheid in bel spreken. Nieuwe werken; werken 
van naastenliefde, werken van waarachtige boetvaardig­
heid. Ecce nova facio omnia. Fac Dornine! 

4. Fj! postquam consummati simt dies oc/o. Geen nieuw 
jaar! NU vovi sub sok'! Hij het eeuwig wisselen een 
eeuwig hetzelfde: dezelfde stoffelijke en zedelijke plagen, 
dc/elfdo zonden zwak- en dwaasheden, dezelfde zeden 
cn gebruiken, dezelfde arbeid en hanteering, dezelfde 
gevaren cn bekoringen. Wat moeten wij hieruit leeien? 



— 26 — 

Nieuw geduld bij de oude levensplagen — nieuwe waak­
zaamheid in de gevaren en bekoringen-—nieuwen ijver 
bij de beroepsplieliten, nieuwen afschuw tegen de oude 
zonden. De wereld blijft de oude wereld, maar wij 
moeten niet de oude blijven. Itenommini spiritu mentis 

vestrce. Eph. 4, 23. 

POENITENTIA SALUTAKIS : 

A. Litanifo SS. Nominis Jesu. 
B. Renovatio votorum baptismi. 
c. Quinque Pater-noster in honorem Infantis cir-

cnmcisi. 
ü. Gratianun aclio pro beneficiis anni pra-teriti. 
E. Preees ad impetrandam gratiam e( benedictionem 

divinam inennte ei durante hoc novo anno. 

Op den Zondag voor het Driekoningenfeest. 
E VANOF.UE M ATÏII. 2, 1 9  —  2 3 .  

1. Defancti sunt enim, qui qmerehant animam pueri. 
Hoe vreeselijk was het voor Herodes te sterven. De 
wormen, die hem levend verslonden, waren het zinne­
beeld van den knagenden worm des gewetens. Zijne 
vele ongerechtigheden en schanddaden, het onschuldig 
vergoten bloed, de beproefde godsinoord — hoe zwaar 
zal dat alles, in het uur des doods zijne ziel gedrukt 
hebben, als hij nog aan een eeuwig leven geloof sloeg! 
En geloofde hij hieraan niet, dan zal het hem zwaar 
gevallen zijn, het aardsche leven en alles te verlaten, 
alle genoegens vaarwel Ie zeggen, waarin hij zich hier 
baadde. Waarlijk — mors impii pmimaf Ontzeggen wij 
ons alles en maken we ons los van alles wat onzen 
dood kan verbitteren en hangen we ons hart aan niets, 
wat de dood ons ontnemen 7.al. 



2. Defancti sunt enivi, qui qiuerehant an imam pueri. 
Zoo neemt met den dood der schuldigen elke vervol­
ging van de onscludd een einde. Doch ook zonder 

juist een Ilerodes te zijn, staan velen het Kind naar 
het leven: b. v. slechte ouders, slechte leermeesters, 
ergernisgevers en verleiders. O, hoe gelukkig is het dik­
wijls voor onschuldige kinderen dat God deze of gene 
laat sterven die voor hen een steen des aanslools of 
ergernisgever zou zijn geweest. Intusfchen zullen er 
altijd nog Ie veel vervolgers van Jezus en zijne Kerk 
overblijven. Na den dood van Herodes en zijne hoftra­
wanten stonden er weer andereu op, die hunne be­
treurenswaardige taak overnamen. Maar deze en gene 
konden niet meer doen dan God te doen toeliet. Ver­
trouwen .we dan onwrikbaar op Go!, die ons beschut 
en beschermt, zonder wiens wil geen haar van ons 
hoofd .valt. 

3. Qui conmrgens accepit puerum el matrem ejus, et 
venit in ierram Israel. Welk eene vreugde! nu Jezus 

met Jozef en Maria naar zijn vaderland terugkeert, 
waaruit Hij door de snoodheid van Ilerodes gebannen 
was. Hetzelfde geschiedt op eene geestelijke wijze zoo 
dikwijls als zich een zondaar bekeert. De zonde ver­
jaagt immers Jezus uit onze ziel — Hij vlucht van ons 
weg — en laat haar achter in duisternis. Is Ilerodes 
(de zonde) echter gestorven d. i. berouwt de zondaar 
zijne zonden, houdl hij op Ie zondigen, dan keeitJezus 
lenig en neemt door de genade wederom bezit van zijne 
ziel. O bereiden wij Hem en ons zelf deze vreugde 
door eene oprechte bekeering! Hem, wiens vreugd het 
is Ie wonen bij de kinderen der menschen—ontwant 
welke vreugde is grooter dan het hezit van een goed 
geweien — de voreeuiging met, Jezus? 

4. (^uoniam JSazaraeus vocabiUir. — IMazaraeus be-



— 28 — 

teekent wheilig'' zegt de H. Hiëronymus. God schikte 
alles zoo, dat Jezus in Bethlehem geboren, te Nazareth 
werd opgevoed. Dit stadje was zoo in opspraak dat 
er een spreekwoord bestond luidend; w\vat goeds kan 
er van Nazareth komen." Hieruit lecren wij dat men 
Ie midden van slechte menscheii goed en braaf kan 
zijn en blijven — heilig onder niet heiligen — een 
Nazaraeër kan zijn. Trachten wij het te worden, opdat 
Jezus ons als de zijnen erkenne. Weest heilig, omdat 

Ik heilig ben — roept Jezus ons toe. 

PoKNITHNTlA SALUTAIUS ; 

A. Meditatio de inorte. 
15. Opus bonurn pro animabns mortuorum. 
c. Preces ad impetrandam mortem salutarem. 

Op het H. Driekoningenfeest. 
EVANGELIE MATTH. 2, 1—12. 

1. Vidimus stellam ejus, et venhnus ado ra re Earn. Ecne 

ster wees den Driekoningen den weg naar de kribbe. 
Onze ster is het geloof', het licht der rede en de genade 
van onzen roep. Hoe zijn we die ster tot op lieden 
gevolgd? Welk gebruik hebben wij gemaakt van het 
liclit dos geloofs, van het licht: der rede en van zooveel 
andere uit- en inwendige verlichtingen? Hebben wij 
het voorbeeld der Driekoningen of van lierodes gevolgd? 
Maken uij heden nog het vaste voornemen voortaan 
meer te letten op de verlichtiirg van 't geloof, van de 
rede, en stipter en trouwer den roep des Heeren te 

volgen. 
2. Et ecee slella, (jiKuti videraid, appamit eis. Het licht 

der genade schijnt en verdwijnt, gaat en komt. Soms 
is het helder dag in onze ziel, dan weer duistere nacht. 



— 29 — 

Wordt het nu en dan duister, niet vreezen. Do sier zal 
weder verschijnen, liet zal helderder worden, wanneer 
wij geen hinderpalen in den weg leggen, en de vensters 
van ons geweien niet vrijwillig sluiten. God zal uit­
komst geven. Dit is de weg door de H. Driekoningen 
ous aangewezen en daarom werd hun zoeken met een 
gunsligen uilslag bekroond. Wie zoekt, die vindt. 

3. Intr antes in dom ui», invenerunt puerum et matrem 
ejus cl aperiis thesauris mis obtulerunt Ei vmnera. Arm 
eu nederig is mijn woning, zegt Jezus — een kribbe 
mijne wieg, een grot mijn residentie. Arm ben Ik, arm 
is mijne moeder, arm mijn vader Jozef. Beminnen wij 
de heilige armoede, ze is het erfdeel der leerlingen van 
den armen Jezus — zij is de bruidschat van Maria en 
Jozef — zij is de lievelingsdeugd van Hem, wien alles 
toebehoort. Dan, hoe arm wij ook zijn, kunnen en 
moeien we toch Hem, wien alles toebehoort, nog veel 
geven. De heilige arme Familie verwacht van ons ge­
schenken. Daarom onze schatten geopend, en liet besle 
en waardigste wat we bezitten Haar aangeboden; ons 
hart geheel en onverdeeld; een vermorzeld en ootmoe­
dig hart zal Ood niet versmaden. Offeren wij Hem uit 
dezen schat des harten ook nog het goud eener goede 
meening bij al onze werken — de wierook der aan­
bidding bij al onze gebeden — de myrrhe van geduld 
en alle wederwaardigheden en kruisen. Hij gaf en geeft 
ons nog alles; en zullen we Hem niels of wel te weinig 
geven? 

4. Per aliam viam reoersi sunt in regionem sim. Een 

wenk voor ons allen om den ouden weg der zonde Ie 
verlaten en een nieuwen weg der deugd in te slaan. 

Wat zou het gevolg geweest zijn, als de Driekoningen 
langs denzelfden weg waren teruggekeerd? En wat zal 
geschieden wanneer we nauwelijks met God verzoend 



tot de oude zondige gewoonten terugkeeren ? Ach! 
dan zullen wij weder verliezen wat we zoo nauwelijks 
gevonden hebben -—• wij zullen Jezus verraden en een 

andere Herodes worden. 

POENITENTIA S Al. UT MUS : 

A. Actus fidei, spei et charitatis coram SS. Sacramento. 
B, Eleemosyna cuidam infanli data in honorein in-

fantis Jesu. 
c. Preces pro conversione infidelium et iiaïreticornm. 

Op den eersten Zcr.dag na Driekoningen. 
EVANC.EI.IE LUC, 2, 42 — 52. 

1. Requirehant euni in Ier coynalos. Na drie dagen 
gezocht te hebben, vonden Jozef en Maria het godde­
lijke Kind in den tempel terug. O! Iioevele menschen 
verliezen Jezus zonder Hem ooit terug te vinden! Waar­
om? Omdat ze zich geen moeite geven om Hem Ie 
zoeken of wel zoeken daar, waar Hij niet te vinden 
is — in de Kerk. Niet bij bloed- en aanverwanlen — 
niet iu 't gewoel der wereld — niet in herbergen of 

bij openbare vermakelijkheden wort t Jezus door zijn 
ouders gevonden, maar in den tempel. Zoeken wij Hem 
dus ook in den (empel — in den biechtsloel en op den 
predikstoel — op het allaar en in den omgang met 

god v r LI chl i ge 111 e 11 s' 'hen. 
2. M era! subdilas if lis. Wij staan met recht ver-

wonderd, dat God den menschen gehoorzaam en on­
derdanig is. Doch is het niet. veel meer te verwonderen 
dat de mensch zijn God gehoorzaamheid en onderdanig­
heid weigert? O heilige en beminnelijke gehoorzaam­
heid, hoe lief waart gij den Zoon Gods! Uit liefde voo 
u werd Hij mensch en uit liefde tot u gehoorzaamde 



— 31 — 

Hij den menschen, Hoe kunt en durft gij dan zijn 
plaatsbekleeders, ouders, geestelijke en wereldlijke over­
lieden gelioorzaamheid weigeren? Mijn hart is bereid, 
o Heer! om uwen wil te volbrengen. 

3. Et Jesm projiciehat sapientia ct aetate et gratia 
coram Deo et hominibus. Trachten wij ook zoo te leven 
dat men van ons hetzelfde kan zeggen. Wij gaan da­
gelijks vooruit in ouderdom; dus moeten wij ook dage­
lijks toenemen in genade» en wijsheid. Het gaat niet 
aan op den weg der christelijke volmaaktheid te blijven 
staan. Men gaat voor- of achteruit. Doen wij dan ons 
best ten minste dagelijks een enkele schrede voorwaarts 
te doen op den weg der volmaaktheid tot dat de dag 
aanbreke, waarop de dood aan voor- en achteruitgang 
een eind zal maken, en zeggen: sta, wandelaar, gij hebt 
den eindpaal bereikt. Hoe gelukkig zullen wij zijn, 
wanneer we dan kunnen zeggen: ik nam dagelijks toe 
in genade eu wijsheid bij God en de menschen. 

POENITENTIA SALUTAR1S : 

A. Septem Pater-noster pro omnibus, qui perdiderunt 
Jesum. 

n. Actus quidam obedienthn erga parentes et pru> 
positos. 

c. Decern Ave cum commeinoratione mysterii: f /qucin 
virgo in templo invenisti." 

Cp den tweeden Zondag na Driekoningen. 
EVANGELIE JOKS. 2, 1—11. 

1. Wij treffen heden Jezus en Maria aan als gasten 
op een bruiloft, een bewijs dat alle uitspanning niet 

1 verboden is, maar wel de uitspattingen. Willen wij 
derhalve eenige uitspanning en vermaak genieten, dan 



— 32 — 

moeten wij Jezus en Maria ook nitnoodigen; hun voor-
beek! zal ons leeren lioe wij ons daarbij te gedragen 
hebben om zonder zonde feest te vieren. Waar Jezus 
en Maria tegenwoordig zijn, daar kan het vroolijk toe­
gaan — maar vroolijk in den Heer, met behoud van 
onschuld en eer. 

2. Wanneer Jezus reeds voor het overvloedige — voor 
den wijn — zóó vaderlijk zorgt, dat Hij een wonder 
doet, om het gebrek zijner medegasten daaraan weg te 
nemen: hoever zullen zijne zorgen voor het noodwen­
dige zich dan niet uitstrekken? En wanneer Hij in 
stoffelijke noodwendigheden zoo liefderijk (e IniJp komt, 
hoe bereidvaardig zal Hij dan niet zijn om in onzen 
geestelijken nood te voorzien? Schenken wij Hem dan 
ons geheele vertrouwen in allen nood naar ziel en 
lichaam. 

3. Heden toont zich Maria voor liet eerst in't open­
baar als voorspreekster bij haren goddelijken Zoon. En 
wat haar, naar den schijn in 't eerst geweigerd wordt, 
omdat Jezus' uur nog niet gekomen was, dat geeft Hij 
haar daarna toch dooi- een wonder. Ook wij moeten 
ons dus in allen nood en lijden tot deze machtige 
Voorspreekster wenden, en wanneer we terstond of in 
't geheel niet verhoord worden, denken dat de rechte 
tijd tot verhooring nog niet aangebroken, uitgesteld, 

maar niet afgesteld is. 
4. Jezus verandert heden water in wijn, maar dan 

zal Hem toch de macht ook wel niet ontbreken, om 
wijn in zijn bloed en brood iu zijn vleesch te verande­
ren? Bij God is geen ding onmogelijk. Zoo dikwijls wij 
tot de communiebank gaan, moeten wij ons de bruiloft 
te Cana herinneren, dan zal ons geloof gesterkt, onze 
hoop verlevendigd en onze liefde ontvlamd worden. 



pc^KNITENTIA. SALUTAIUS: 

A. Graliftnim aclio pro oiuiiibus corporis et anima' 
benefactis. 

B. Devofa precatio ante et post mensam. 
c. Septern Ave ad invooationem palrocinii B. M. V. 
i). Actus fidei ad Consecralionem, ct ante Cominu-

nionetn. 

Op den derden Zondag na Driekoningen. 
EVANGEI.IK MAi-nt .  8, I —13. 

1. Vol0 mundara. Hoe bereidwillig verhoort de lleor de 

bede van den melaatsche! Daardoor geelt Hij ons te kennen, 
hoe innig Hij de reinheid voornamelijk die des harten lief­

heeft. Vandaar zegt Hij ook : Zalig de zuiveren van harte, 
want zij zullen God zien. Het is dus onze plicht met 

den melaatsche dagelijks te bidden: Heer! als Gij wilt, 
kunt gij mij reinigen! En wanneer wij dat oprecht 
willen, zullen wij ook gereinigd worden. Ook wijst Hij 
ons de plaats, waarheen we ons moeien begeven om 

het bewijs van de ons aangebodene reiniging te halen, 
zeggende: ga, vertoon u aan den priester — draag het 
voorgeschreven od'er op — een rouwmoedige schuldbe­
kentenis, en gij zult gereinigd worden. 

2. Heer, wanneer Gij milt,-dan lunt Gij! Welk een 
kracht en waarde bezit het gebed, dat met onderwei-

ping aau den goddelijken wil verricht wordt. Waarom 
bidden wij dan niet altijd zooals de melaatsche? Het 

is alsof we God de verhooring willen afdwingen; alsof 
we zeiden: wat ik wil. Heer, dat moet Gij doen — 

deze of gene gunst of jgenade moet Gij mij verleenen. 
Hoe dwaas en onzinnig-!- Zegt de Heer niet: Ik wjl — 

wat baat dan ons willeVi. En aangenomen, dat Hij ook 
in dat geval onzen wil vervulde, zou het ons dan ten 

Y K R M A N I N G E N .  3  



— 34 — 

heil verstrekken? Neen, en daarom moeten wij bij al 
on/.e gebeden zeggen; uw wil, o God, moet geschieden ! 
3. Heer, ik hen niet waardin, dat Gij onder mijn dak 

komt, maar spreek slechts één woord, dun ral mijne zi'd 
(jezond worden. Millioemen malen worden deze woorden 

van den hoofdman, door priesters bij de H. Mis en 
door lecken bij de li. Communie uitgesproken. Maar 
hoe zelden met hetzelfde geloof en vertrouwen, met 
den zelfden ooi moed en godsvrucht, en toch geldt Jezus 
woord nog heden als loeii: waar ijk zulk een yeloof heb 
ik in Israël niet gevonden. Dulden wij Katholieken dan 
niet, dat een heiden ons beschaamt, maar zeggen wij 
altijd met een gevoel van geloof en vertrouwen: Heer 

ik ben niet waardig. 
4. lieer, mjn knecht is ziek. Een navolgenswaardig 

voorbeeld voor alle huisoversten; want het is niet vol­
doende hunne dienstboden het rechtmatig loon te geven, 
maar zij moeien ook voor hunne lichamelijke en gees­

telijke nooden zorgen, Hoe vele dienstboden liggen te 
huis ziek en niemand ziet naar hen om — of ze wor­

den bij de geringste ziekte weggezonden. Hoevele dienst­
boden zijn ziek tiaar de ziel, zonder dat er door de 

hnisoversten acht op geslagen wordt; als ze maar niet 
ziek en lam zijn voor den arbeid. Groole verantwoor­

ding ! 

POKNITENTIA SAI.UTARIS: 

A. Aliquot Ave in honorem B. M. V. ad impetran-

dam gratiam caslilatis. 
n. Aliquot Pater noster ad oblinendam virtutem re-

signationis in volunlatem divinam. 
c. Aliquot recitaliones verborum: Domine, non sum 

dignus etc. prtccipue intia Missam, 
u. ()pus charitatis erga famulantes. 



Op den vierden Zondag na Driekoningen. 

EVANGELIE 8, 23 — 27. 

). De storm op zee, waarvan in het Imidige Evan­
gelie sprake is, is het beeld van de stormen, die nu en 
dan onze zielen teisteren. Iedere hevige beweging van 
ons gemoed — elke ongeordende hartstocht is een ziele-
storm, waardoor het schip onzer ziel op de klip dei-

zonden geslingerd, en in den afgrond der hel gestort 
wordt, wanneer Hij ons niet ter luilpe komt, die alleen 

de macht heeft de stormen te bedwingen. Roepen wij 
Hem dan in die benarde oogenblikken vooral, als we 
tot vleeschelijke zonden bekoord worden, ter hulpe, zeg­
gende: Heer, red ons, anders (jaan wij ten (/ronde. 

2. Een storm op zee is een beeld der wereld—het 
scheepje van Petrus een beeld der Kerk — de slapende 
Jezus een beeld van haren stichter — de stormwinden 
een beeld van de vervolgingen der Kerk gedurende 

haar bestaan. Wij zelf zijn de beangste leerlingen. 
Waarom zijn wij toch zoo vreesachtig en kleinmoedig? 
Aan de zijde van Jezus, in zijne nabijheid, kunnen wij 
gerust zijn — zijne Voorzienigheid bewaakt ons. Een 
wenk van Hem, en de storm legt zich, en het zal rus­
tig en stil worden. Hoe dikwijls heeft de Kerk dat 
niet in 't groot ondervonden; hoe menig .verf ondervon­
den wij dat zelf niet in 't kleine ! 

3. Is Jezus met ons, dan hebben wij niets te vree-
leen. Wanneer Hij schijnt te slapen, dan blijft Zijne 
liefde voor ons steeds wakend. Onze eenigste zorg moet 
zijn, dat Jezus niet tegen, maar met ons is, en Hij blijft 
bij ons, zoolang ons hart vrij van doodzonde is. De 
zonde alleen baart storm in het geweten, storm in de 
wereld, storm in hel en hemel. Om deze stormen te 
beheerschen moeten wij onze hartstochten en booze 



iielgingrii l)cd\vingen, en terstond xullefii wij in on uit­

wendig rustig warden. 
4. »>1) den storm volgde eene wonderbare stilte en 

kalmle. Z fed aar de, toestand des gewetens voor en na 
de biedil. Welk een onrust voor de biecht. Gedrukt 

en opgewonden denkt de zondaar abijd aan zijn onge-
lukkigcn toestand. Maar nauwelijks heeft hij zijn zon-
deidast over boord geworpen en de vergiffenis ontvan-
gen, of kalmte on zielerust worden zijn deel. O, wek 
dan nw slapend geweten op en ga tot Hem, die 

alleen helpen en redden kan. 

I'OKNITBNTIA SAI.UTAUIS : 

A, (,»(iolios impuris vel peccaminosis cogitatiomibus 

Ir niai is, Hama: Domino, salva nos, pcrimus ! 
l i .  I'reces  pro Ecclesia Üatholica et pro Papa. 
c. (^uiniiuc rater in gratiarum actionem pro bene-

liciu religionis (Jalliolira1. 
i), IVo cicricis : iccitatio I's. nAliserere." 

Op den vijfden Zondag na Driekoningen. 
KVANCKLIK IvlArrn. 13, 24—30. 

I. Tdo/i de rieden sliepen, kwam de vijand en zaaide 
on huid onder de tarwe. Ziet huisoversten en ouders — 
/iel wat er gebeurt, wanneer gij slaapt d. i. wanneer 
gij niet waakzaam zijl en geen acht slaat op het doen 
en lalen — b;j dag en nacht — bij uitgaan en tehuis 
komen — op den omgang der aan uwe zorgen toever­
trouwden! Dan komt de vijand en zaait onkruid onder 
de tarwe en hij bederft en vernielt in één uur meer, 
dan gij in Jaren weder herstellen kunt. Terwijl gij te 
bed ligt en slaapt, wat geschiedt er dan in de keuken 



— 37 — 

— in de schuui* — in de kamer — in en huilen hel 
huis? Waakt, dus! 

2. Onkruid tussclien de tarwe — dal is 'is werelds 
loop. Overal zien we op de wereld liet goed mei kwaad 
vermengd. En als men al het kwaad wilde nifwieden, 
dan zou men buiten de wereld moeien gaan, zcide 
reeds de H. Panlus. Wat. dus Ie doen? Ueide hilen 
opwassen tot den dag des oogstes, anders trekl nien 
met het onkruid levens de tarwe uil, O hemelsche \ er-
draagzaaipheid, gij de eeuwige docliler vau (5ods lank­
moedigheid! Daarom wil ik ook verdraa^/aain zijn 
tegen hen, die mij beleedigen ol misdoen. Wal ik nirl 
veranderen kan, wil ik met geduld verdragen, en alles 
aan Gods welbehagen overlaten. 

3. Tol aan den oot/sl. Alles wordl (en laalsle rijp 
— de deugd en de boosheid — de deugd rijpl lol loon, 
de boosheid tot slraf. Slerfl de niünsch, dan is hij rijp 
-— hetzij de dood vroeg of laat koine. .Maar wal dan 

— wanneer ge heden nog sterven mocsl — behooilgij 
dan tot het onkruid of de tarwe? Zielhier hoe goed 
God voor u is — nog kunt gij het veranderen; onkruid 
kan nooit tarwe worden — maar wij kunnen 
door ons Ie bekeeren uit onkruid larwe maken. Besle­
den wij dan den tijd der genade en veranderen \\ ij ons 
levensgedrag, alvorens de lijd des oogstes aanbreke. 

4. Bindt hel onkruid in handch - om Ie verbranden. 
Welk een versehrikkelijk woord, en hoe Imoslrijk slaal 
daar tegenover: verzamel de larwe in mijne scbuur. 
Welk dezer woorden zal op den groolen onrdi'i-lsdni'-
tot mij gericht worden? Waier zal mijne plaals/.ijti, hij 
het onkruid of bij de tarwe? Dat liangl van mij af: 
want met den bijstand der genade kan ik de liel en 

hare foltningen ontgaan eu den hemel verdienen. Kn 
zou ik dat niet willen? Zou ik mij zeil vrijwillig 'n: 



— 38 — 

rooven van de hemelvreugd en eeuwig willen branden ? 
Tk wil tarwe van Christus en geen onkruid van Salan 

zijn. 

POENITENTIA SALUTAR1S : 

A. Communio pro parenlibus et pnepositis. 
«. Meditatio novissiinormn. 
o. Oratio pro conversione infidelium et peccatorurn. 

Op den zesden Zondag na Driekoningen. 
EVA.NGEL1E MATTH. 13, 3 I — 3 5. 

1. Het kleinsio zaad brengt soms den grootsten boom 
voort. — Het zaadkorreltje wordt een boom. Hetzelfde 
verschijnsel doet zich voor bij ieder goed woord — bij 
ieder goed voorbeeld. O, hoeveel goed kan een ieder 
in zijne omgeving stichten, al is hij ook geen Apostel of 
zielzorger! En wat vermogen dan de priesters en de 

zielzorgers niet 1 
2. Het zaadkorreltje wordt een boom, dat zien wij 

ook bij de zonden. Men begint met het kleine en eindigt 
met het groote. Kwade, vrijwillige gedachten zijn oor­
zaak van behagen, behagen van de toestemming in 
de daad, de daad van de gewoonte, de gewoonte van 
de noodzakelijkheid, de noodzakelijkheid van den eeuwi­
gen dood, aldus de 11. Bern. Ziedaar de wasdom van 
den boom der zonde! Acht dus het kleinste niet te min, 

maar weersta het kwaad in de kiem. Principiis obsta 
— zoek in de bekoring hulp bij Jezus en Maria. 

3. liet kleinste zaad draagt son s de grootste vruch­
ten — het mossterzaad wordt een boom. Dat zien wij 
aan de deugd van ootmoed. Hoe kleiner men zich 
maakt in het oog der wereld en in zijn eigen oogen, 

des te grooter wordt men in 't oog van God. (Jui se 



— 39 — 

hiuniliaf, exaUftbikm God weerstaat den hoovaardige 
en den ootmoedige geeft Hij zijne genade. 

4. Een weinig zuurdeeg doordringt de gclieele ina.csi 

meel en brengt dit aan het gisten. Dat zien wij be­
waarheid aan het zuurdeeg der ergernis en verleiding. 
Een enkel slecht gesprek, eone enkele slechte handeling, 
een enkel slecht inensch brengt niet zelden het totale 
bederf dor zeden in den menschen voort Wat kwaul 

kan één enkel slecht boek — ééne enkele vrijwillige 
twijfeling aan de geloofswaarheden in het hoofd en het 
hart des menschen al nut uitwerken! Wacht u dus 
voor de valsche profeten. 

POKNITKNTIA SALUTAIUS : 

A. Gratiarum actio pro dono religionis. 
IJ. Actus humilitatis vel moitificationis. 
c. Actus pro dilalione religionis calholictc el luere­

sit m exstirpatipue. 

Op Zondag Septuagesima. 
F. VANG ELI K, MATTH. 20, I —L6. 

1. Primo mane c.rii/ pulcrfuiuilia^ conducen; o/jentrlo* 
in vincnm mam. Ook mij heeft God reeds in de prille 
jeugd geroepen, en als zijn daglooner aangesteld. Hoe heb 
ik aan dien roep beantwoord — hoe den plicht van 
mijn i*oep vervuld? Hoevele men — dagen —jaren 
verluierd, ofwel niet zóó in den dienst Gods doorge­
bracht, als ik wel had kunnen doen ? En ik stond den 
geheelen dag ledig. 

2. (Jnid s/a/is o/hm/ Hel nvondunr heeft nog niet 
geslagen; dat slaat eerst aan den avond des levens — 
dat uur is het doodsuur. Eu evenwel wil ik rusten en 
schaften, voor dat de lijd daartoe aanbreekt. Ik wil 



— 40 — 

mij moede rusten. En mijn arbeid zelf! Wat ie het 
dikwijls anders dan een gezochte lediggang! Want elk 
werk, dat met geene zuivere meening geschiedt —• om 
God — is verloren moeite. Daarom o God! alles ter 

uwer eere. Alles tot uw lof! 
 . [* uw oo// hoox, omdat ik goed ben.'' Welk een 

afschuwelijke boosheid is de nijd en afgunst! Boos en 
ontevreden zijn, juist omdat God goed is. Is God geen 
Heer en Meester over zijne gaven? Kan Hij niet geven, 
wat en zooveel en wanneer Hij wil ? Heb ik minder, 
omdat een ander meer heeft ? Is Hij jegens mij on­
rechtvaardig, wanneer Hij goed is jegens anderen ? Zie 
opwaarts naar den hemel, daar is geene plaats voor 
nijd en afgunst; daar is ieder tevreden, volmaakt te­
vreden met hetgeen hij bezit. Elke gave is immers een 
onverdiend geschenk! Wees daarom tevreden met liet-
geen ge bezit en de hemel wordt op aaide reeds uw deel. 

POENlTJiNTIA SAMJTAIUS : 

A. l'ia intentio ante laborem et iteratio ejusdein. 
 . Pre ces in satisfactionera negligenüarum in otïiciis 

status tui. 
c. Examen conscientia' vilai preterita' prtccipue cir­

ca delicta juventntis el contritio. 

Op Zondag Sexagesima. 
RVANGKUK ].\y£. 8, 4- 15. 

1. /wv/i/, qui xeitihml sevi 'nmre xenic» suum. Hoe ver­

schillend de vrucht, en toch hetzelfde zaad en dezelfde 
zaaier! Waarom? Omdat de grond van den akker zoo 

verschillend is. Het zaad is Gods woord, ons hart de 
akker, de vruchten ons doen en laten. Wanneer dit 

laatste slecht is en Gods woord geen of weinige vruch­



_ 41 — 

ten daarin voortbrengt, waaraan is zulks dan toe te 
schrijven ? Zeker niet aan het zaad; want Gods woord 
blijft eeuwig waar en goed. De zaaier. God, doet ook 
het zijne en laat het ons nooit aan de noodzake­
lijke en toereikende genade ontbreken — de schuld 
ligt derhalve in den akker, in ons zelf opgesloten. 
Daarom moeten wij hem verbeteren, opdat hij in de 
toekomst vruchtbaarder worde, d. i. wij moeten ons 
hart zuiveren van alles, wat het gedijen van Gods woord 
en de werking der genade hinderlijk is. 

2. Een gedeelte des zaads viel op straat, een ander 

deel op de rots, een derde tusschen doornen en slechts 
ecu klein gedeelte viel op goede aarde. Wat is ons hart? 

Een landstraat — vol verstrooiing, waardoor de duivel 
het gehoor van het woord Gods wegneemt — een rots, 
waarop het geen wortel schiet door onze onverschillig­
heid — een doornenheg, waarin het zaad verstikt wordt 
door de zorgen des levens en het zingenot. Maar op eenen 
goed geploegden en weligen akker, waarin het woord 

Gods dankbaar opgenomen en met zorg gekweekt wordt, 
schiet het diepe wortels en brengt honderdvoudige goede 
vruchten voort. God geve het laatste! 

3. Zij getooven een tijd, maar ten tijde der verzoeking 
vatten zij af. Wat is de mensch toch zwak en wispel­

turig! Hoe spoedig zijn alle goede voornemens ver­
vlogen! Eene kleine bekoring, een enkel slecht voor­
beeld en weg zijn de goede voornemens. De vasten­
avond, een tijd van bekoring, levert hier het bewijs. 
Moe velen, die tot hiertoe volhardden in de deugd, 
vallen — getrokken door slechte voorbeelden — in 
hunne oude dwaasheden en zonden terug. Hoe waar is 

het woord : eeiv gek maakt tien gekken. Wachten wij 
ons voor deze onstandvastigheid en worden we niet 
dwaas en krankzinnig met de dwazen en krankzinnigen. 



_ 42 — 

Die viet den duivel wil spelen, kan zich niel verheugen 
viel Chvislus. Petr. Chrjs. 

PoiiNlïENTIA. SALUTABIS : 

A. Auditio concionis vel catechesis stando si possibile. 
n. Meditatie iterafa de iis quae in eoncione ultima 

audita. 
c. Preces pro peccatoribus bacchanalibus. 

Op Zondag Quinquagesima. 

EVANGELIE LUC. 18, 31—43. 

1. Ziet! Jezus gaat naar Jerusalem om overgeleverd, 
bespot en gedood te worden. Waar zijn echter zijne 
reisgenooteu — zijne begeleiders op den lijdensweg? 
Ach, bijna niemand volgt Hem, en alles loopt naar de 
openbare vermakelijkheden en dwaasheden van den 
zoogenaamden vastenavond. Waar zich een grappen­
maker of een masker vertoont, daar verzamelt zich het 
volk, en Jezais blijft alleen staan. Zeggen wij ten minste, 
bewogen met Zijn lot, den H. Petrus na: ,/wanneer 

allen zich ook aan 11 ergeren. Heer ! ik wil mij aan U 
niet ergeren." Joan. G, 68—69. 

2. Omnia mild lice ut, sed non omnia expediunl. i. Cor. 
6. 12. Er zijn in deze dagen vermakelijkheden, die op 
zich zeiven wel geoorloofd, maar tot niets nuttig zijn. 
Het is gemakkelijker zich deze te ontzeggen dan daarbij 

niet te zondigen. Hoe dwaas zon het dus niet zijn deze 
dagen vrijer door te brengen, terwijl we niet welen of 

we wel slaande zullen blijven. Zijn wij gehouden wel-
sfaands- of ambtshalve eenige vermakelijkheden mede 
te maken, dau moeten we ten minste elke buitenspo­
righeid vermijden volgens het woord des Apostels: 



— 43 — 

«hetzij gij eet of drinkt of iets anders doet, doet alles 
ter eere Gods." Rom. 14, 17. 

3. Hij echter riep voy krachtiger. Dat is ons voor­
beeld op den weg der deugd. Daarom moeien wij den 
moed niet laten zakken, wanneer het ons moeilijk valt 
de deugd te beoefenen. Laat anderen zeggen en doen, 
wat ze willen en ons verwijtingen naar het hoofd sliri' 
geren; gaan wij eenvoudig onzen weg. Het slaat niet 
in onze macht de dwaasheden van den vastenavond te 
beletten, maar wel om Jezus gezelschap te houden, die 
de ware weg, het ware leven, de eenige waarheid is. 
In zijn gezelschap gaan we tot het ware leven, in het 
helderst licht zonder te dwalen. O, hoevelen maken in 
dezen tijd den nacht tot dag en omgekeerd den dag-
tot nacht, omgeven door de zwartste, ja, door de helsche 
duisternis. 

4. Quid tibi via faciam ? Domi/ie, ut vide am ! llespice! 
Jidcs lm ie salvum fecit. Ziet eens, hoe goed de Heer 
is! Hij vraagt zelf, wat wij van Hem verlangen, en 
doet, wat wij wenschen. Voornamelijk bij gelegenheid 
van het veertigurengebed, dat we heden vieren, roept 
Hij ons van uit het tabernakel toe: wat wilt gij, dat ik 
u doen zal. O! vragen wij niet te weinig, maar ook 
niet te veel en zeggen we met den blinde: nJczus, 
Zoon van David, ontferm IJ mijner! en betoonen wij ook 
erbarming aan allen, die ons misdeden. Verder 
moeten we het licht der ziel d. i. de genade vragen. 
Want dikwijls zijn wij blind voor onze eigene en de 
fouten van anderen, blind ten opzichte van God, onzen 
naaste ou ons zelf; en deze geestelijke blindheid is dik­
wijls veel gevaarlijker en schadelijker dan de blindheid 
des lichaams. Domine ! ut videam ! 

PoENITKNTIA SALUTAIUS : 

A. Via sanctie crucis. 



— 44 — 

it. Adoratio horaria. 

c. Eleemosyna pauperi vel cteco. 
D. Abslinentia qiucdam in compensationem intém-

peranliai aliorum. 

Op den eersten Zondag in de Yasten. 
EVANGELIE MAÏTH. 4, 1—11. 

1. Ecce nunc tempim acccpluhile, ecce nunc dies mltilis. 
2. Cor. 6, 2. Thans is er een gelukkige tijd aangebio-

ken, maar deze wordt door velen niet als zoodanig 
aangemerkt. Hebben wij gezondigd, waarom dan boefe 
geweigerd? Wij hebben zoovele dagen voor ons zeiven 
en anderen, tot dagen van onheil gemaakt, maken wij 

dan deze veertig dagen voor ons zeil" en anderen tot 
dagen des heils. ,/lk heb één dag verloren!" zoo ver­
zuchtte eenmaal een heiden, en wij zouden geen zuch­
ten slaken over de vele dagen, welke wij nutteloos 
wellicht in zonden, voor God en de eeuwigheid hebben 

doorgebracht! Trachten wij dan het verlorene in te 
halen; want de laatsten kunnen de eersten worden. 

2. Jezus gaat naar de woestijn, oin zich voor te 
bereiden tot zijn verlossenden arbeid en leert ons zoo 
de noodzakelijkheid der eenzaamheid om iels groolsch 
tot stand te brengen. In de stille eenzaamheid spreekt 
de Heer, en hoort zijn dienaar en dienaresse. wIk zal 
hem in de eenzaamheid geleiden en daar tot zijn hart 
spreken." Ose. 2, 14. In hef gewoel der wereld is de 
Heer niet te vinden en ondanks die waarheid vluchlen 
wij de eenzaamheid, en zoeken gezelschappen, ver­
strooiing en alarm. Hoe zal het mogelijk zijn aldus ons 
eigen en het zieleheil van anderen te bewerken en 
het verlossingswerk van Jezus voort te planten ? 

3. Non de solo pane virif homo. Zeker waar — de 



— 45 — 

mensch leeft niet alleen van stoffelijk brood, de ziel 

heeft ook behoefte aan voedsel. Wij moeten ons dus 
niet al te zeer om het stoffelijke bekommeren, maar 

alles aanwenden om het zielebrood, het Woord Gods, 
dat vleesch geworden is, machtig te worden. Daarom 

zegt de Heiland: ,/die van dit Brood eet, zal in eeuwig­
heid niet sterven.Laten wij ten minste dagelijks de 

begeerte in ons opwekken het metterdaad te ontvangen; 
want de wil geldt bij God zooveel als de daad, ja is 

dikwijls zelfs nog beter. 
4. Beam tuum adora/ns et illi soli servies. Hoort wat 

Jqzus uw Heiland hier gebiedt. Deo soli — dus 

geen ander — geen wereld — geen vleesch — geene 
zonde — geen duivel dienen. Twee heeren dienen gaat 
niet aan. En toch — hoeveel heeren hebben wij tot 
hiertoe gediend? Zooveel misstappen en zonden, zooveel 
heeren. Keeren wij ons gedrag om, en zeggen wij 
alles, wat geen God is, den dienst op, om God alleen 
te dienen. Derhalve: wijk satan — de begeerte der 
oogen, — die ons zegt: dit alles zal ik u geven. Wijk 
satan — de begeerte des vleesches, die ons zegt: wat 
versterving! geniet wat de zinnen begeeren. Wijk satan 
— de hoovaardij des levens, die ons zegt: werp u voor 
mij neder — en voor God alleen uw knie gebogen. 

POENITENTIA SALUTARJS : 

A. Quatuor Pater-noster, in honorem jejunationis 
Christi. 

n. Visitatio Sanctissimi. 
c. Abstinentia non pnescripta. 
D. Brevis medilatio mysterii passionis Dni nostri. 

de 



— 4(> — 

Op den tweeden Zondag in de Vasten. 

EVANGELIE MATTH. 17, 1—19. 

1. Domme! borum est nos Mc esse, wij willen hier 
tenten bouwen. Dat waren Petrus woorden, toen hij 

Jezus verheerlijkt aanschouwde, en toen hij den Heiland 
lijdend zag, sprak hij zonder blozen; ,/ik ken Hem niet." 
Zoo is de mensch, hij bemint het genot en is wars van 
elk lijden. Waar de zinnen gestreeld wordexi, wil hij 
tenten opslaan en blijveii; maar waar hij kruis en lijden 
ontmoet, vlucht hij. Doch willen of niet, de kruisweg 
is en blijft de weg des hemels. Neen, hier beslaat voor 
ons geen Thabor, maar wel een Calvarieberg. De 
kruisweg met Jezus bewandeld, is hemel weg. 

2. Hi/ wist niet, wal hij zeide. De goede Petrus was 
overstelpt van vreugde, toen hij Jezus in zijne verheer­
lijking aanschouwde; hoe zullen wij dan te moede zijn, 
wanneer we Jezus in zijne hemelglorie zien ! Dikwijls 
spreken ook wij daarover, zonder te welen, wat we 
zeggen. Want (/een oog heeft gezien, ff een oor heeft ge­
hoord, en het is in geen mensehenlart opgekomen. I. Cor. 
2, 9. Verheugen wij ons dan heden over de verheer­
lijking van Jezus, en ook over de onze; want ook wij 
zullen eenmaal schitteren als dé zon, als we in Jezus' 
liefde leven en sterven. 

3. Tenten bouwen op deze wereld dient tot niets. 
Wij hebben hier immers geene blijvende, waonplaats, maar 
gaon een toekomstige te gemoet. Hebr. 13, 14. Wanneer 
de dood de gebrekkige tent van ons lichaam in puinen 
zal geworpen hebben, dan zullen wij de eeuwige woon­
plaats des hemels betrekken en semper cum Domino eri-
mus. Daarom: sur sum eorda: de harlen omhoog. Ik 

wensch te sterven en met Christus Ie zijn — in aeternum. 
4. Hic est filius meus dilectus, in quo mi hu bene com-



placui. Zoo sprak heden de Hemelsche vader tot de leer­
lingen op Thabor, zoo roept Hij nog voortdurend tot ons 
allen. O, welk een aansporing voor ons, om ons aan 
Jesus woord en voorbeeld te houden, opdat de Vader 
in den hemel hier en daar ook van ons zegge: dit is 
mijn welbeminde zoon, dit is mijn veelgeliefde dochter! 
Om dit echter van ons te kunnen zeggen, inoefen wij 
oofmoedig van harte zijn. Zeg niets van deze verschij­

ning, aldus gebood Jesus aan zijne leerlingen, en zoo ook 
wil Hij niet, dat wij de gunsten en genaden, van Hem 

ontvangen, rondbazuinen, maar in stilte denken en zeg­
gen: J/O?I nob'i* Douane, non nobi*, sed no mini ftio da (jlo-
riam. Ps. 113, 1. 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Medilatio de gaudiis coelestibns vel Litania Om­
nium Sanctorum. 

h. Quinque ave cum insertione mysteriorum glo-
riaj D. N. 

c. Hodie nihil ioquaris de tuis meritis. 
D. Pro clericis: Ps. 83. Quam dilecta tabernacula 

tua," vel Ps. ,/Domine, quis habitabit." 

Op den derden Zondag in de Vasten. 
EVANGELIE LUC. II, 14—28. 

1. Wij zien Jezus heden een duivel uitdrijven uit iemand, 
die stom was d. i. de duivel had den arme stom ge­
maakt. Niet zelden worden ook wij door den boozen 
geest stom gemaakt; stom in het verkondigen van Gods 
lof -— stom bij het eerafsnijden van onzen naaste, wel­
ken wij moesten verdedigen — stom bij de fouten en 
misstappen van ondergeschikten, welke wij moesten be-
straflen — stom bij het onderricht der kinderen, die 



wij moesten onderwijzen — stom bij onze eigene ge­
breken en zonden, welke wij rouwmoedig moesten be­
lijden — stom bij de schade van anderen, welke wij 
konden en moesten voorkomen. Bidden wij daarom den 
goeden Heiland, dat Hij dezen stommen duivel ook uit 
ons verdrijve, opdat wij spreken, waar we spreken 
moesten — tot Gods' eer — tot nut van onzen even-
mensch — tot heil van onze eigene ziel. 

2. Wie niet viel Mij is, is tegen My, zegt Jezus. Hij 
kent derhalve geen neutraliteit, en niet ten onrechte, 
want men kan geen twee heeren tegelijk dienen. We 
moeten ons verklaren met wien we het houden, met 
Jezus of de wereld — met Jezus of het vleesch — met 
Jezus of den duivel — met Christus of den anti-christ 
— met de katholieke Kerk of met de ketterij of dwa­
ling. — We behoeven weinig tijds om in dit opzicht 
te beslissen! Weg dus met alle halfslachtigheid en het 
hinken op twee gedachlen. Ja, toonen we ons ware aan­
hangers van Jezus Christus, en vijanden Zijner vijanden, 

en vrienden Zijner vrienden. 
3. Wie niet met Mij verzamelt, verstrooit. Waartoe 

dient al ons bidden, studeeren en arbeiden, wanneer 
het niet geschiedt in vereeniging met Jezus? — Gij 
bidt, maar zonder aandacht en vertrouwen — gij stu­
deert, maar zonder goede meening, zonder vrucht voor 
de eeuwigheid. Dat alles is verlaten tijd en moeite, 
klatergoud tot niets bestendigs dienstig. Daarom moeten 
wij als leden met ons hoofd Jezus vereenigd blijven 
door en in zijne genade, en al ons doen en laten zal 
dan door zijne vei'diensten ook voor ons verdienstvol 
worden. In staat van ongenade is niets te verdienen 
voor de zaligheid, als de genade der bekeenng. 

4. De laatste toestand van zulk een menseh is erger dm de 
eerste. De toestand van den zondaar, die in dezelfde 



zonde herval!, is gelijk aan een zieke, die in dezelfde 
ziekte hervalt. De toestand van beiden wordt daardoor 
altijd erger, gevaarlijker en onlierstelbaarder. In plaats 
van één duivel, komen er nog zeven andere bij, boozer 
dan hij en de wil, toch al zoo zwak, wordt door eiken 
herval nog zwakker. 

Behoeden wij ons derhalve voor den eersten val; is 
hij helaas reeds geschied, wachten wij ons voor den 
tweeden. 

Vallen is menschelijk, maar volharden in de zonden 
is duivelsch. Let liier wel op, gewoonte-zondaars! 

PoKNITENTIA SAI.UTARIS : 

A. Silentium per aliquot! tempus in compensationein 
peccatorum tacendo, ubi loqui oportuisset, commissormn. 

h. Veneratio trium lapsuum Jesu Christi in via crucis. 

c. Meditatio de relapsibus nostris, et contritio ahjue 
propositum. 

d. Ante et post communionem actus contritionis. 

Op den vierden Zondag in de Vasten. 
EVANOELIK JOES. 6. 1 — 15. 

1. Mel vijf broaden spijsigl Jezus h-deu vijfduizend 
mens eken. Maar, hoeveel horiderd-cluizentien spijzigt Hij 
dagelijks niet! Door het woord Zijner almacht ver­
meerdert Hij het zaad in den schoot der aarde, zooals 
Hij door datzelfde woord het brood in Zijne hand ver­
meerderde. Danken wij derhalve onzen goeden Hemel­
vader, dat Hij ons tot hiertoe zoo vaderlijk en liefdevol 
gevoed heeft, en vertrouwen wij vastelijk op zijne vader-
hulp in de toekomst. Verwijder dus alle ongeregelde 
«org voor uwe voeding en onderhoud. 

2. In plaats van bovenmate bezorgd te zijn voorliet 
V E R M A N I N G E N .  4  



— 50 — 

Stoffelijke brood, moeten wij veel meer zorg aan den 
dag leggen voor liet brood des levens, dat ons in de 
H. Communie gereikt wordt. Waartoe dient het 't li-
cliaain goed (e voeden, maar de ziel te laten verhon­
geren. Door het eten werd de inensch uit het Paradijs 
verdreven, door dc matigheid keert hij er weder terug. 
H. Chryst. — Wij leven niet om tc eten, maar wij 
elen om te leven. Toon de waarheid hiervan in uw 

gedrag gedurende den vastentijd. 
3. Verzamel de ovcrf/escholen brokken, opdat ze met 

verloren (/aan. Hier leert Jezus zijne leerlingen en ons 
allen, dat we cene geordende en wijze spaarzaamheid 
moeten beoefenen, en niets verslonsen of verloren doen 
gaan. Wat we heden niet noodig hebben, komt morgen 
van pas, en wat we zelf niet behoeven, is dikwijls goed 
voor onzen evenmensch. Hoeveel hadden wij kunnen 
besparen, wat nu verkwist is. Verandering van gedrag-

is hier noodig. 
4. Jezus vlucht, omdat Hij geen wereldsch vorst 

wilde worden. Zijn rijk was niet van deze wereld, even­
min als van ons; want ook wij hebben hier geen 
blijvende woonplaats, maar gaan eene toekomstige, 
eeuwig blijvende tegemoet. Zoeken wij derhalve geene 
vergankelijke eer, geld of genot, maar de onvergcinke-

lijke, eeuwige goederen. Wij moeten ons los maken 
van de heerschappij der zonde, koningen en heerschers 
zijn over duivel, wereld en vleesch, en onzen Heiland 
Koning maken over geheel ons hart. Deze eer weigert 

Hij niet. 

POENLTKNTIA SALUTAHIS: 

A. Meditatio de verbis: panem nostrum •quotidianum 

da nobis hodie. 
b. Communicatio cibi vel panis cum paupere. 



— 51 — 

c. Sacra communio in memoriam miraculi liujus diei. 
d. Renovalio votorum baptismi. 

Op den vijfden Zondag in de YasLen. 
EVANGELIE JOES. 8. 46 — 58. 

1. IFtc van u kan mij van zonde over luit/en S aldus 
vroeg Jezus aan zijne vijanden. En allen verstomden. 
Durven wij dat ook vragen? Werkelijk doen wij dat 
somtijds zonder blikken of' bloozen en zien dan onze 
m sstappen over hel hoofd, of we willen ze niet erken­
nen, en toch zegt de II Joannes : n/oie ze//! yeenc zonde 
te hebben, is een leut/enaar." Inderdaad, hoe zwaar is 

de beschuldiging, welke ons geweten ons voorwerpt, 
zoo we ook slechts een oogenblik daarbinnen treden ! 
En hoeveel schuld zal God in ons vinden, staande voor 
Zijn alwetenden rechterstoel r Ab occnllis meis munda 
me, Domine! I's. J8, 13. 

2. // ie uit God is, hoort Gods woord. Daarom hoort 
!/ij het niet, omdat ge niet uit God zijt, aldus zegt Jezus 
in het Evangelie. Hoe staat het met ons? Hooren wij 

naar Gods woord en hoe hooren wij er naar? Met het 
oor alleen of ook met het hart? Da.u'uit kunnen 
en moeten wij besluiten, wie uit God zij 1 of niet. En 
wanneer wij niet uit God zijn, uit wien 'Jjn wij dan? 
Jezus zegt hot ons: ei patre diabolo cutis, "en verschrik­

kelijk woord — hoe dikwijls hoort men de ouders zeg-
gen: gij duivelskinderen! Wanneer nu de kinderen 
den duivel toebehooren, wiens eigendom zijn de ouders 
dan wel ? — 

3. De joden verwijten heden onzen goddelijken Zalig­
maker, dat Hij een Samaritaan is en den duivel in heeft, 
en wat antwoordt Hij daarop? Op de eerste beschuldi­
ging niets, geen enkel woord en op de tweede slechts 



deze woorden: Ik heb geen duivel in, maar Ik eer Mijn 
Vader. Gij echter onteert Hem — dus in Mij, Mijnen 
Vader. — Welk eene leer voor ons, om geen schimp 
en smaad met schimp en smaad te vergelden en wanneer 
we belasterd worden, te zwijgen, overtuigd dat Goden 
den braven menschen onze onschuld bekend is. En gebiedt 
onze plicht eer en goeden naam te verdedigen, dan 
moeten we evenals Jezus luct tien h irtstocht, maar de 

zachtmoedigheid laten spreken. 
4. //'am/eer ïk MJ zelf eer — zegt Jezus — dan 

is mijn eer niets (dan eigen lof.) Mijn Vader is het, die 
Mij eert. Ziehier eene juiste beschrijving van de ware 
en valsche eer. De eer en lof, die de mensch zich 
zeiven toezwaait of door anderen hem wordt gegeven, 
is niet de ware, maar de ware eer en lof is die, welke 
van God komt. Weg d:in met eigen lof, want zij dient 
tot niets. Eigen lof stinkt. Weg met den lof der men­
schen, die slechts het ailmndiye en niet het inwendiije 
zien, slechts de schaal beschouwen en niet de kern. 
Hun lof is een zoet geluid voor het oor der dwazen, 
maar onverdragelijk klinkt het in het oor der wijzen 
en verstandigen. Leven wij dan zoo, dat God ons geen 

lof onthouden kan. 

POENITKNTIA SAI,UTARIS : 

A. Examen conscientiie de peccatis vita- prajterita; 

cum contritione et bono proposito. 
ji. Pieces pro omnibus, qui verbis vel factis nos 

otlenderunt. 
c. Adoratio S. Crucis Christi ad delendas offensiones, 

quas Ei peccatis nostris intulimus. 
d. Pro clericis: recitatio Ps. Miserere mei, vel: Sta-

bat Mater. 



— 53 — 

Op Palmzondag. 

EVANCEUE MATTH. 2 1, I—19. 

1. Jezus Christus viert heden zijn feestelijker! intocht 
binnen Jerusalems muren. Triumpheerend gaat Hij Zijn 
lijden en dood tegemoet, om ons te leeren, dat de weg 
des lijdens een triumftocht Ier zaligheid is. Laten wij 
dan ook niet klagen, wanneer God ons op den lijdens­
weg voert; want nog eens, deze weg loopt door naai­
den hemel. 

2. Rijdend op het veulen eener ezelin trekt Jezus 
Jerusalem binnen. Dat is het zinnebeeld van zijne vre­
desgezindheid en zachtmoedigheid. Ecce rex turn venit 
tibi mansuelus. In deze deugden moeien wij Hem vooral 
navolgen en met alle menschen in vrede en zachtmoe­
digheid verkeeren; dan ook zullen we vrede vinden in 
onze eigene zielen. Die zijn toorn en hartstochten be­
dwingt, is koning over zijn hart. 

3. Hoe ijverig is het volk in de weer oin Jezus een 
feestelijken intocht te bereiden. Het draagt palmtakken, 
het spreidt kleederen voor zijne voeten — het roept; 
Hosanna! yezegend die komt in 's Ileeren naam ! Doen wij 
ook zoo, wanneer we ter H. Communie gaan? Zullen 
wij het ten minste doen, als Jezus bij gelegenheid der 
Paasch-Communie zijn intrede in ons hart houdt? Zeker, 
wij znllen Hem loven en prijzen in hef lioogheilig AI-
taar-sacrament, als den Koning der eeuwen en Hem 
eeuwige liefde en trouw zweren. 

4. Hetzelfde volk, dat lieden jubelend roept: Hosanna 
den Zoon Davids schreeuwt na eenige (lagen woe­
dend en tandenknarsend; ,/Cyriio/iffutur" weg met Hem 
aan 't kruis. Zoo is de wereld; hare liefde verkeert 
weldra in haat, haar lof in smaad, haar dank in on­
dank. Storen we ons daar evenmin aan als onze 



goddelijke Heiland, maar verdragen wij dat alles als 
verdiende straf voor onze zonden. Of hebben wij het 
beter gemaakt? Integendeel, vandaag zweren we eeuwige 
liefde en trouw, en morgen kruisigen wij Jezus ander­
maal door onze zonden — nu Jezus loven en prijzen, 
en weldra Hem weder schelden en lasteren; dat geschiede 
nooit weer! 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Prosequi processionein hodiernain. 
b. Preces ad obtinendam virtutem mansueludinis. 

c. (Juinqne Pater-Noster cmn insertione mysteriorum 
Passionis Dni N. J. C. 

u. Pro clericis: Cant. Henedietus, Psl. 112 Laudate 
vel Te De vim laudamns. 

Op Witten Donderdag. 
EVANGELIE JOES. 12, 1—15. 

1. Dn VOETWASSCHING. Nisi Icivero te, non labebis par­
tem mecum. Ons hart moet zuiver zijn van zondensmet, 
om aan het lijden en sterven, aan het vleesch en bloed 
van onzen Heer te kunnen deelnemen. Ben ik wel 
geheel rein en zuiver? Mundi estis — zegt Jezus — 
sed non omnes, ncienx (/ui-s Earn fraditurus esset. Numquid 
c(/o sim, Domine? lien ik het. Heer? Welk een vreeselijk 
woord wanneer Jezus kan antwoorden; tu, dicis! Gij 
hebt het gezegd! Heer! zuiver mij van mijne ongerech­
tigheden en reinig mij van mijne zonden. Gaarne wil 
ik medehelpen en door waarachtige tranen van boet­
vaardigheid mijne zondenvlekken uilwisschen. Geef mij 

tranen en berouw. 
2. HUT AVONDMAAL. Homo quidam fecit conn am may-

nam, Luc. 14, 10, 



— 55 — 

De persoon hier bedoeld, zijt Gij, o mijn goddelijke 
Vriend. Gij Iiebt heden dat voortreffelijk maal aan­
gelicht. Voor Irejfdijk len opzichte van Hem, die het 
aanrichtte. Groo/sch wegens het aantal gasten; Gij 
noodigt allen, die maar willen komen, zoowel den vorst 
als den bedelaar. Onharjrijpdtjk donr de spijs, die wordt 
opgedischt. In plaals van wijn het bloed van den God-
mensch, en diens vleesch is de spijze. O heilige maal­
tijd! waar Christus zelf gennftigd wordt. 

3. HET TESTAMENT. 11 OC facile in vieam commemora-
üoncm. Dus tot aandenken aan Jezus' liefde, die toen 
Hij de Zijnen beminde, hen <ot in den dood liefhad. 
Tot aandenken aan Zijn dood. Zoo dilcwjh gij dit brood 
zult eten en dezen kelk zult drinken, zult gij den dood den 
lieer en verkondigen tot dat Hij kome. I. Cor. 11, 2(5. 
Tot aandenken aan zijn leer. Hij bevesligt Zijne leer, 
door haar te bezegelen met zijn eigen bloed. Tot aan­
denken aan zijne iconderen. Hij bekrachligt Zijne ge­
wrochte wonderen door een blijvend — het eerste 
wonder: de verandering van waler in wijn — doorZijn 
laalste, de verandering van wijn in Zijn bloed. Memo-
riam fecit mirabilium snorum. Ps. 110, 4. 

4. DE PAASCH-COMMÜNIE. Deniderio desideravi meuidu-
care hoe Pascha vohisctm. Luc. 22, 1(5. 

Hoe groot is Jezus' verlangen om Zich met ons te 
vereenigen, hoe klein het onze om één met Hem (e 
worden. Vanwaar komt dat? Omdat Hij ons oneindig 
bemint — de liefde zoekt vereeniging met den bemin­
de — en wij Hem zoo weinig of geen liefde toedra­
gen. O mijn God! Hoe velen, die nog den naam van 
katholiek dragen, tonnen in dezen tijd dat ze het niet 
zijn. Ze missen geloof en liefde, terwijl anderen voor 

de lenze of gedwongen tot Uwen disch naderen en H 
he'ligscliennend in hunne harten opnemen, lieer, ver-



— 5G — 

warm en ontvlam onze koude en onverschillige harten ! 

POENITKNTIA SALÜTAUIS ; 

A. Loco pedum lotionis opus misericordhc. 

B. Visitatio S3. Sacramenti in gratias instilulionis 

ejusdem. 
c. Assignatio legati ad pias causas, vi teslamenti 

mortis causa. 
d. Actus desiderii erga Panem Ccelestem. 

Op Paaschzondag. 
EVANGELIE MARC. 16, I—17. 

1. Christus sarrcxit, sic ui dixit. Math. 28, (!. De ver­
rijzenis van Christus drukt hot zegel op zijne leer en 
op al zijne wonderen. Ware Hij immers niet verrezen, 
welke kracht lag er dan voor ons in Zijne woorden. 
Zijne leer was dan het eenvoudig woord van een mensch, 
maar niet Gods woord. Ware Hij niet opgestaan van 
den dood, wat zou men dan van Zijne wonderwerken 

houden? Dan zou men ze kunnen aanzien of als goo­
chelspel of tooverkunst, maar niet als werken Zijner 

almacht. Daarom viert heden het geloof dan ouk zijn 
grootsten triumf en roepen wij uit; Credo Do ut ine! Ad 
quem ibmus, Domine ! 

2. Scio quod Medemptor meus vivit, et in nomssimo dte 
surreebtrus sum, eyo ipse et non alius. Inderdaad, de op­
standing des Heilands uit zijn graf is liet zekerste on­
derpand van onze verrijzenis. Is Christus viel verrezen, 
dan heb ik tevergeefs geloofd, zegt de Apostel Paulus, en 

mijne hoop op een ander, op een beter leven is ijdel. Doch 
Hij is verrezen — derhalve kan, mag cn moet ik hopen, 
dat ook ik eenmaal zal verrijzen. Scientes, quoniam qai 
suscitavit Jesum, et nos cum Jesu suscitabd. 11 Cor. 4, 14. 



— hl — 

Daarom viert heden ook de hooj) hare schoonsten triumf 
en overwinning. 

3. Uabboni! Hoe overgelukkig gevoelde zicli Maria 
Magdalena op dezen dag, toen zij overstelpt van liefde 
aan de voeten van den verrezenen Jezus nederknielde. 
Met wat blijdschap en innige zielsvreugde verkondigt 
zij den Apostelen Jezus' opstanding! Ja, zij toont ons, 
dat de opstanding van Jezus de krachtigste beweegreden 
is van liefde tot God en den naaste. Immers, wanneer 
wij Jezus hartelijk beminnen, dan kan het niet anders 
ol we zullen ons over Zijne opstanding even oprecht en 
hartelijk verblijden, als we getreurd hebben over zijnen 
dood. En wanner Ave denken: Cliristus is voor allen 
verrezen, gelijk Hij ook voor allen is gestorven; moet 
dat dan geen beweegreden voor ons zijn den naaste te 
beminnen, terwijl Hij stervend niemand van zijne liefde 

uitsluit? Vandaar dat de LIEFDE heden ook hare over­
winning, haren triumf viert. 

4. O mor*, ubi est victoria taa? 1 Cor. 15, 15. Welk 
een troost is de opstanding van Jezus voor alle lijdenden 
en stervenden, welk eene aansporing tot geduld en over­
geving aan Gods wil. Zeker, op eiken goeden Vrijdag 
volgt een Paaschdag, op elk ach en wee een vroolijk 
alleluja! Percal mor lala hoc corpus, rcsuryel spleiididum et 
immorlale. Nog maar een korten tijd en we zullen met 
Christus zijn, daar waar geen traan meer geschreid, geen 

smart meer gevoeld wordt, en de dood zijn macht heeft 
verloren. 

POKNITHNÏIA SALUTARIS : 

A. Preces in gratiarum actionem pro resurrectione 
Dni nostri Jesn Chri et ad impetrandam pro nobis 
gratiam gloriosae resurrectionis. 

JI. Actus theologie! coram imagine Resusnitati. 



c. Quinque Ave cum iuserüoiie mysteriomm gloriic 
Dni Nostri. 

D. Pro clericis: Pslm. 106 Conlitemini, vel Te Dcum. 

Op den tweeden Paaschdag 
EVANGELIE LUC. 24, 13—36. 

1. Wat zijn dat voor (jesprekken, welke (jij te samen 
houdt? aldus vraagt Jezus aan twee leerlingen op den 
weg naar Emmaus. Ook ons begeleidt Hij onzichtbaar 

op al onze wegen door zijne goddelijke alomtegenwoor­
digheid. Onthouden wij ons dus iets te zeggen, dat we 

niet zouden durven wagen, wanneer Hij zichtbaar bij 
ons was. O, hoe dikwijls vraagt ITij ook aan ons door 
de stem des gewetens en der Kerk: wat zijn dat voor 
gesprekken ? Godsdiemlloose gesprekken tegen God, gods­
dienst en zijne bedienaren — tegen de Kerk — tegen 
de heiligen. Ontuchtige gesprekken, tegen de kuischlieid. 
Liefdelooze gesprekken tegen den naaste. Trotsche en 
domme gesprekken tegen de Voorzienigheid. Verach­
telijke gesprekken tegen ouders en overheden enz. En 
als Hij ons vroeg, wat anders zouden wij Hem durven 
antwoorden dan: Domine, peceavinms; want Gij zijt geen 
vreemdeling in ons liart. 

2. Moe*/ dan de Christus- niet lijden en aldus Zijne 
heerlijkheid inr/aan. Deze woorden moeten ons troosten 
bij alle wederwaardigheden dezes levens! Het moet zoo 
en niet anders zijn. De weg des levens voert tot vreugde 

— van den Calvarieberg naar den Olijfberg—-van het 
kruis tot de kroon. Dat is de wet door God gewild voor 
de Adams-kinderen. Den Godmenseh, Zijn Zoon, heeft 
Hij niet van deze wet ontslagen; propria fdio mo non 
pepereit. Hij heeft den lijdensweg betreden van de wieg 



— 69 — 

iot liet kruis met de volste onderwerping. Bedenk het 
wel: wanneer wij met Chrislus lijden, dan ook zullen 
wij met Hom verheerlijkt worden. 

-I. Mnnc nobiscum, Domine, quoniain advesperascit. 
De/o woorden moeten wij vooral bij drie gelegenheden 
uitspreken; 

1. Jl/j  h/d avondgebed, 's Naclils hebben wij behoeften 
aan beschermingen bijstand legen satan: want hj vooral 
is 's inenschen vijand, en deze hulp moeien wij bij Jezus 
zoeken: blijf bij ons Heer.' 

2- Bj (jele(jc,nhetd der //. Connunnie. Slel u niet tevre­
den Jezus waardig te ontvangen, maar beijver u Hem 
vast te houden en vlucht alles, wat Hein dwingen zou 
ii te verlaten en bid daarom: Heer blijf bij mij! 

• !. Op ons doodsbed. AVanncer de dag onzes levens 
taant, en de nacht aanbreekt, waarin we niets meer 
kunnen werken tot ons heil, dan dwingt de nood vooral 
te bidden : Blijf bij ons Heer! en evenals de leerlingen 
Jezus een heilig geweld aandeden, moeten wij Hem ook 
smeeken ons niet te verlaten, maar ons als gids en reis­
gezel op reis naar de eeuwigheid te vergezellen. 

4. Surrexit Dommis vare. Ware Jezus verrezen om 

weder te tterven, dan zon zijne opstanding geene wezen­
lijke. en ware opstanding genoemd kunnen worden. 
Eveneens is het gelegen met onze zedelijke en geeste­
lijke verrijzenis. Wanneer wij waarachtig verrijzen uit 
don dood der zonde lot het leven der genade, dan 
moeien wij getrouw onze voornemens ten uitvoer bren­
gen, de doodzonden vluchlen en elke gelegenheid, welke 
het leven der ziel doodt en ons weder in het oude graf 
der zonde slort. Hoedon wij ons dan, na den l'aaschtijd 
niet zoo Ie leven, als wij voor Paschen geleefd hebben, 
en koeren wij niet terug met de zwijnen lot den ouden 
Irog. Ja, wij zijn besloten Jezus niet meer te kniisigen! 



— 60 — 

POKNITENTIA SALUTAR1S : 

A. Silentium per aliquod tempus, 
b. Refectio pauperis. 
c. Preces ad impetrandam graliam felicis mortis. 
D. Pro clericis: Preces comtnendationis animae. 

Op den eersten Zondag na Paschen. 
EVANGELIE JOES. 20, 19 — 31. 

1. De Zondag, dien wij thans vieren, wordt Beloken-

Paschen of ook wel Witten-Zondag genoemd naar aan­
leiding van de witte kleederen der doopelingen. Daarom 
begint het Graduale der H. Mis heden ook met de woor­
den: „Quasi modo gcniti i/ifantes." Och, of wij ook onder 

't getal mochten behooren van hen, die het witte kleed 
der onschuld onbevlekt bewaard hebben ! Bevlekte klee­

deren kunnen. God zij lof! evenwel weder schoongewas-
schen worden door ware tranen van boetvaardigheid. Be-

weenen wij derhalve rouwmoedig onze veelvuldige zonden, 
en wachten wij ons het kleed der onschuld weder te 
bezoedelen. Moeder der Zuiverheid, bid voor ons. 

2. Ofschoon de deuren gesloten waren, staat Jezus 

eensklaps voor zijne leerlingen. God laat zich door 
geen deuren of sloten buiten- of binnensluiten; want 
Hij is zoowel in de geslotene als geopende kamers — 
Hij is op eenzame en afgelegen plaatsen — Hij is bij 
dag en nacht overal tegenwoordig. Denken wij toch 
steeds aan die alomtegenwoordigheid en richten wij 
daarnaar ons doen en laten in. Immers, schamen wij ons 
te zondigen in de tegenwoordigheid van menschen, hoe­
veel te meer moeten wij ons dan schamen in Gofls 

tegenwoordigheid. 
3. Wat is oorzaak van Thomas' ongeloof? — Waar­



schijnlijk heeft hij door eigene schnld de gelegenheid 
verzuimd; want toen Jezus de eerste maal verscheen, 

was hij niet in 't gezelschap der overige Apostelen. Zij 
ook. die de predikaties en het christelijk onderricht ver­
zuimen of onverschillig aanhooren, zijn op weg naar 
het ongeloof. Nisi tdiyero non eredam. Zijn ongeloof is 
ook strafwaardig. Of geldt de getuigenis van geloof­
waardige personen niets meer? Moet men alles zelf 
zien en pakken om te kunnen gelooven? 

4. Zalig die niet zien en ioeh yeloooen. Tot hen, die 
hier zalig geprezen worden, behooren ook wij. Wij 
hebben immers Jezus niet gezien en toch gelooven we 
Hem onwrikbaar. Wij zien in het heilig Altaarsacra­
ment de gedaante van brood en wijn en gelooven vast 
en zeker, dat onder die gedaante Jezus' vleesch en bloed 
verborgen is. Moeten we in dit opzicht ons wellicht 
schamen over ons ongeloof? Werpen wij ons dan met 
Thomas aan Jezus' voeten en zeggen: mijn Heer en 
mijn God! 

PoKNITENTf A SALUTARIS: 

A. Renovatio votorum baptismi. 

«. Graüarutn actio pro dono baptismatis. 
c. Symbolum Apostolorum. 

D. Quinque Pater et Ave in honorem vulnerum D. 
N. J. Chri. 

E. Pro clericis: Symbolum Athanasianum. 

Op den tweeden Zondag na Paschen. 
EVANGELIE JOES, IO, 11—16. 

1. Jezus is onze goede Herder; maar zijn wij ook 
zijne goede schapen? Hij kent ons, kennen wij Hem 
ook, of moet Hij van ons zeggen, wat Hij eens van 



— 02 — 

Zijne leerlingen zeide: zoolang ben ik steeds bij U en 
toch kent gij Mij nog niet. Joes 14, 9. Ja, als we 
Hem goed kenden, hoe vast zou ons geloof op Zijn 
woord, hoe onwrikbaar onze hoop op Zijne hnlpe en 
hoe innig en hartelijk onze liefde tot Hem zijn! Hoe 
zwak zijn nu de uitwerkselen der goddelijke deugden 
in ons hart. 

2. De huurling bekommert zich slechls om zijn loon 
en eigene veiligheid — de schapen baren hem geen 
zorgen, en hij vlucht zelfs wanneer hij den wolf ziet 
komen. Niet zoo moet onze liefde tot God zijn, maar 
de oprechte liefde, zegt do H. Bern. geeft zich zeiven, 
offert alles, op wat ze be^it naar lichaam en ziel, om 
God welgevallig te zijn. Hoe schaars wordt deze zuivere, 
reine liefde gevonden! Meestentijds zijn we loontrekkende 

dienaren, en dienen slechts om tijdelijk gewin te trek­
ken en zoeken, wat ons en niet wat Godes h. 

3. Ik ken mijne schapen. Ja, God kent de zijnen, 
kent mij ook in - en uitwendig — al mijne noodiocn-
diff lieden, al mijne ztrakheden, al mijne zonden. Welk 
eene gewichtige beleekenis ligt in die woorden! Hoeveel 
troost voor den lijdenden, voor den bekoorden, voor 
den gevallen mensch! voor het dwalende en verlaten 
schaap! Kennen wij zijn macht en wijdheid, zijne liefde1 

en barmharligheid? O, dat we Hem oprecht kenden en 
dat die kennis dagelijks in ons mocht toenemen! 

4. De wolf verHlrooit en roof t de schapen. Tot dat soort 

wolven behoort op de eerste plaats Salan, die ron lloopt, 
zoekend naar eene prooi om haar (e verslinden. Wij be­
hoeven hem derhalve niet te zoeken, hij zoekt ons. 
Vandaar dat wij hem overal moeten ontvluchten en eene 
schuilplaats en toevluchlsoord bij den goddelijken Her­
der zoeken. Die dit verzuimt, valt wis en zeker in de 
klauwen van dat monster. De tweede wolf is de niet 



— 03 — 

getemperde booze hartstocht. Deze rooft het verstand, den 
wil, het geheugen, liet geweien, de genade Gods, ons 
lijdelijk en eeuwig geluk. Prineipiis obsta; vlucht, vlucht 
terstond. 

POKNITENTIA SALUTARIS : 

A. Actus tidei, spei et chaiitatis coram imagine boni 
Pastoris. 

b. Oratio pro Papa et Episcopo. 
c. Auditio S. Missie pro defunctis iu purgatorio. 

Op den derden Zondag na Paschen. 
EVANGELIE JOËS. 16, 16—22. 

1. No;/ een weinirj tijds, aldus zegt Jezus tot zijne 
leerlingen. Zoo kan en moet ieder onzer van zichzelven 
zeggen, lloe spoedig is ons leven voorbij ! De Apostel 
Jacobus noemt het leven een itamp, welke een oo/jenbfik 
gezien wordt en dan verdwijnt. Ijeert de ondervinding 
anders? Ja, het leven van den mensch is kort, zegt de 
heilige man Job. Een oogenblik ziel hij, en wordt hij 
gezien en dan ziet men niets meer van hem dan ziju 
gebeente, en dit wordt door liet graf nog aan ons ge­
zicht onttrokken. Evenwel klemmen wij ons vast aan 
zoo'n voorbijgaand ding — hoe dwaas. 

2. Noy een toeini// tijds en gij zult Mij niet meer zien. 
Ongetwijfeld zullen we Hem wederzien — den Zoon 

des menschen en den Zoon Gods — en ook Hij zal ons 
wederzien, maar waar? In den hemel of in de hel? 

Wij zullen Hem en Hij ons wederzien. Maar hoe? Met 
vreugde of met schrik? Dat hangt thans nog van ons 

af; want zooals we leven, zullen we ook sterven, en 
zooals we sterven zoo ook zullen we opwaarts of ne­
derwaarts, rechts of links gaan. Ons leven zij dan eene 
voorbereiding tot een vreugdevol wederzien. 



— (54 — 

3. Ik (/a tot den Vader — zegt Jezus. O, mochten 

ook wij in ons stervensuur kunnen zeggen; ik ga naar 
mijn vaderhuis en Vader: „Vadur in uwe handen beveel 
ik mijn (/eest!''' Luc. 23, 40. Maar om dat te kunnen 
zeggen, moeten wij ons hier op aarde reeds goede kin­
deren van den Hemelvader toonen, ten minste als rouw­
moedige kinderen, opdat Hij ons weder als Zijne kin-
dere i erkenue, en niet gedwongen worde te zeggen; 
,/weg van Mij, Ik ken u niet. Gij zijt Mijne kinderen 
niet, maar kinderen van den duivel, de wereld en het 
vleesch. Vos eslis ex pedre diabolo. Jocs. 8, 44. 

4. Gij zult treuren — zegt Jezus — maar awe droef­
heid zal in vreu(/de veranderd worden en deze zal a niemand 
meer ontnemen. Daarin bestaat de Iroost van den christen 
in alle nooden en wederwaardigheden des levens. Deze 
zijn de wegen welke len hemel leiden. Hoe gemak­
kelijk zou het ons vallen smart en tegenspoed te ver­
dragen, als we steeds aan de vreugde dachten, welke 
ons niemand kan ontrooven. 

PoENlTKNTIA SAIJJTAIUS ; 

A. Meinoria novissimornm. 
ii. Visitatio coemeteiii et oratio pro defunclis. 

c. Verborum recitatio S. Francisci Xaverii;//O quam 
sordet mihi terra, cum coelum aspicio." 

D. Pro clericis; Psl. 83. Quam dilecta tabernacula, 
aut: Dies irtc vel Miserere. 

Op den vierden Zondag na Paschen. 
EVANGELIE Joiis. ir, 5—14. 

1. Het is 11 nattig dat Ik heenr/a, zegt Jezus tot zijne 
leerlingen. Dikwijls strekt ons tot groot nut, hetgeen 

wij als groole schade aanmerken, en ons schijnbaar 



— 65 — 

ongeluk wordt niet zelden ons geluk. Derhalve moeten 
wij ons niet al te zeer bedroeven, als God onze dier­
baarste panden door den dood wegneemt b. v. ouders, 
kinderen, echtgenooten en vrienden. En bijaldien Hij 
ons zelfs zijn troost onthoudt of schijnt te onthouden, 
dan nog is ons dat nuttig, anders zou Hij immers zulks 
niet doen. 

2. II' zeg u de waarheid. Hoe zeldzaam wordt die 
deugd op de wereld aangetroffen! Men liegt tegen elkan­
der in do gewichtigste zaken, alsof het waarheid ware 
en waarom? omdat men weet, dat de waarheid geen 
onderdak vindt; Veritas odium parit. Laat n echler daar­
door niet op 't dwaalspoor leiden, maar bemin de 
waarheid boven den leugen, dan zal u het hooren der 
waarheid nooit vertoornen en ge zult er niet togen op­
zien anderen de waarheid te zeggen, al is ze soms ook 
bitter voor hen. Bestaan er nu en dan redenen om de 
waarheid te bedekken, zeggen we dan ten minsle geen 
on waarheid. 

3. Ik (ja tot Hem, die Mij f/ezondcn heeft. Gezonden 
door den Vader, keerde Jezus tot den Vader terug. In 
zekeren zin kan ieder inensch dat zeggen. Of heeft God 
ons allen niet op de wereld gezonden om ons dagwerk 
te volbrengen? En gaan wij allen na onzen dood niet 
tot Hem terug, die ons op deze wereld plaatste? Wan­

neer een afgezant aan een bof niet handelt, zooals het 
behoort, dan wordt hij teruggeroepen door den vorst, 

die hein zond, om rekenschap af te leggen en wee hem, 
zoo hij schuldig bevonden wordt. Eveneens znllen wij 
eenmaal als Godsgezanten rekenschap van ons doen en 
laten moeten afleggen, en wee ons ook, als we onze 
taak hebben verwaarloosd. 

4. De goddelijke Heiland dreigt heden de kinderen 
der wereld met een drievoudig gerecht nl. over de 

V E R M A N I N G E N .  5  



Zonde — over de gerechtigheid — over 't go echt. Vree­
zen wij derhalve de zonde om het oordeel daarover te 

ontgaan — zondigen wij niet meer om het oordeel der 
gerechtigheid te ontvluchten en doen we boelvaardigheid 

na de zonde om het gerecht te onlloopen. De vorst der 
wereld — Salan — is reeds geoordeeld en ligt geke­
tend in de hel en zijne aanhangers hebben eenzelfde 
lot te wachten. Derhalve geen bondgenootschap met 
satan, opdat zijn ongelukkig lot ons lot niet worde. Ja, 
rechten wij ons zei ven gestreng en Gods oordeel zal 
genadig zijn. 

POENITKNTIA SALUTARIS : 

A. Aliquot Pater-noster ad vovendam patientiam in 
tribulationibus. 

n. Silentium per aliquod tempus in odium mendacii. 
c. Commemoratio judicii extremi cum contritione. 

Op den vijfden Zondag na Paschen. 
EVANGELIE JOËS 26, 23—30. 

1. Vraagt en n zal gegeven worden. Wie spreekt aldus? 
De Almachtige, die alles geven kan, wat Hij maar wil 
•— de Algoede, die alles geven wil, wat Hij geven kan. 
En wat verlangt Hij daarvoor van ons? Niets, dan dat 
wij Hem vragen. Groote heeren willen gevraagd wor­
den, zoo ook de Heer der Heerscharen. Wanneer ik 
een ann mensch ontmoet, die mij geen aalmoes vi aagt, 

dan veronderstel ik niet zonder grond, dat hij geen 
behoefte heeft. Eveneens doet de goede God met ons 

bedelaars. Hij kent onze nooden, maar gaat ons voor­
bij zonder te geven, wanneer we Hem niet vragen. 

2. De Vader bemint u, omdat ge Mij bemind hebt. Zoo 
is het vaderhart; men kan het niet beter voor zich in­



— 67 — 

nemen dan door zijn kind, zijn ander tfIk" lief te heb­
ben. Ziedaar het middel de liefde des hemelschen 
Vaders, en daarmede alles, to verdienen, wat u ten 
heil verstrekt. Bemin zijn Eeuwig geboren Zoon, Chris­
tus Jezus — bemin zijn aangenomen kinderen, alle 
menschen op aarde en Gij zult door den Hemelvader 
bemind worden. Wat hebt ge nog meer noodig? 

3. Waarlijk, waarlijk Ik zc(j u, alles to at gij den Vader 
in Mijn naam zult vragen, zal Hij u, geven. Dit is de 
ware oorzaak, waarom de Vader somtijds niet geeft, 
wat wij vragen, of omdat we zulks niet vragen, 0/niet 
in Jezus naam vragen — niet per merita Christi — of 
wel niet volgens Jezus wil, daar wij om zaken vragen, 
welke Jezus voor ons niet wil afsmeeken. Hij wil, dat 
we slechts om eene zaak bidden: fiat voluntas tua, sic ut 
in coelo et in terra, terwijl wij bidden: onze wil geschie­
de in den hemel als op aarde. Is dat bidden in Jezus 
naam? 

4. Ik hen van den Vader uitgegaan, en in de wereld 
gekomen: nu, vertaal ik de wereld en keer terug tot Mijn 
Vader. Ziedaar de levensloop van Jezus! Van den Va­
der uitgaan en tot den Vader wederkeeren — in de 
wereld komen en de wereld weder verlaten. Is dat 
niet de korte levensbeschrijving van ieder mensch? Hij 
komt en gaat heen. Nauwelijks begint hij te leven of 
het einde is daar. Wa.t een onuitsprekelijk geluk bij 
het vertrek met Jezus te kunnen zeggen: ik keer terug 
tot den Vader. Dan eerst zal onze vreugde volkomen zijn. 

POENITENTIA SALUTAU1S: 

A. Actus absünentiai. 

ii. Litaniaj Omnium Sanctorum. 

c. Preces pro omnibus (idelibus vivis et defunctis. 
D. Pro clericis: brevis meditatio de oratione Dominica. 



Op het feest van Christua Hemelvaart. 

EVANGELIE MATTH. 16, 14—20. 

1. Voor zijn hemelvaart maakt Jezus zijne Apostelen 
nog een verwijt over hun lauw geloof en verhardheid, 
omdat zij degenen, die Hem na de opstanding gezien 
hadden, niet hadden geloofd. Hoe dikwijls verdienen 
ook wij een verwijt over ons zwak geloof ten opzichte 
van ons verstand en over onze verhardheid met be­
trekking van ons hart. In deze twee fouten ligt de reden 
opgesloten van al onze zonden en van ons lijden. Be­
zaten wij een rechtgeloovig hart en zinnen, hoe zou 
het mogelijk zijn zoo lauw in den godsdienst — zoo 
kleinmoedig in het ongeluk — zoo overmoedig in den 

voorspoed te zijn? 
2. De laatste opdracht, die Jezus zijne leerlingen geeft, 

is het bevel om te prediken. Gaat en onderwijst. Ofschoon 
dat bevel niet allen is gegeven, kunnen toch allen dat 
gepredikte woord met leergierigheid hooren en in be­
oefening brengen. JFie (/dooft en yedcopt is — zegt Je-

zus — Zal zaliy worden; wie echter niet gelooft, zal ver­
doemd worden. Hoe zal men echter gelooven, wanneer 
men het woord Gods niet hoort, niet daarnaar leeft? 

3. Ln de lieer Jezus werd, nadat Hij gesproken had, 
ten hemel opgenomen, waar Hij zit aan de rechterhand 
Gods. Hoe kort is het slot van Jezus leven op aarde; 
maar ook hoeveel beteekenend, hoe troostrijk, hoe 

leerrijk voor allen! Ook wij zullen eenmaal uitgepraat, 
afgehandeld, uitgeleden hebben. Doch zullen wij aan 

't einde van al het aardsche ook opgenomen worden 
in den hemel? Zooals men leeft, zoo sterft men, zoo 
als men sterft, zoo worden wij gevonnisd — ter rech­
ter of linker zijde. Zeggen wij dan den H. Franciscus 
Xav. na: ,/wat gruwt mij alles, wanneer ik het verge-



— 69 — 

lijk met den hemel. Hier een ballingsoord, daar een 
vaderland; hier ellende, daar glorie; hier arbeid daar 
rust!" 

POENITENTU SALUTAIUS : 

A. Quinquc Ave cum insertione mysteriorum gloria', 

Dni N. 
ii. Consideraüo gaudiorum in coelis, et aliquot Pa-

ter-noster. 
c. Litaniie Omnium Sanctorum. 
i). Pro clericis: Psl. 83. Quam dilecta. 

Op den zesden Zondag na Paschen. 
EVANGELIE Joiis 14, 20—27. I  —3-

1. In het Epistel van dezen Zondag vermaant ons de 
li. Petrus: Broeders weed voorzichtig en waakt in het ye-
bed," en hij herinnert ons daardoor de gelijkenis van 

de vijf wijze en de vijf dwaze maagden. De eerste 
waren waakzaam en bereidden zich op de komst des 
bruidegoms, terwijl de laatste sliepen en zoo geen toe­
bereidselen voor zijn komst maakten. Het Pinksterfeest 
nadert: de Bruidegom, de H. Geest, komt. Heil dengenen, 
die Hij wakend en biddend aantreft, maar ook onge­
lukkig zij, die noch waken noch bidden; het Pinkster­
feest zal voor hen zonder geestelijk heil voorbijgaan. 

2. Ziet, de II. Geest staat aan de deur van ons hart 
ven klopt. Zullen wij het dan immer voor Hem gesloten 
houden? Maar aangenomen dat wij tlcin openen, is er 
dan ook alles uit verwijderd, wat zijne intrede belet? 
Weet het wel, de II. Geest en de niet-heilige geest — 
de geest der waarheid en de geest van leugen -— de 
Geest Gods en de geest der wereld kunnen niet samen 
wonen. Non introitjit Spiritus banetas in an imam inaiero-



— 70 — 

lam. Daarom plaats gemaakt en alles opgeruimd, wat 
zijn intrede hindert! Weg met de valsche lielde tot de 
wereld en hare IJdelheden, opdat de Geest der zuivere, 
goddelijke liefde zijn intrede houde en bij ons ver­
blijven kan. 

3. O hoe groot en goed is God toch voor ons arme 
menschen. Niet genoeg, dat Hij zijn eenigen Zoon voor 
ons als zoenoffer gaf, maar Hij opende ons daarenbo­
ven een voortdurend vloeiende genadebron, waaruit ons 
de waarde en de vruchten dier verlossing in rijke stroo­

men immer toestroomen. Aan ons de taak, daaruit te 
putten en den inhoud in ons hart over te storten. Bid­
den wij den H. Geest, dat Hij ons hart met zijn ze vet» 
gaven geheel vervulle, opdat in waarheid ook van ons 
gezegd kan worden: Bepleli sant Spirilu sancio. 

4. Jezus wijst heden zijn Apostelen op de vervolgin­
gen, het lyden en den dood, welke hun wachten. En 
dat zullen ze u doen — voegt Hij er bij — omdat ze 
noch Mij noch Mijn Vader kennen. Ja, hunne verblind­

heid zal zoo ver gaan, dat ze meenen God een dienst 
te bewijzen met u te dooden. Hoe treffend is deze voor­
zegging in vervulling gegaan in de eerste jaren des 
Christendoms en nog in onze dagen. Dat is eene be­
vestiging van Jezus woorden, maar tevens ook een 
nadere reden om in Hein tegelooven. Ware het anders, 
Jezus woorden zouden dan niet op waarheid berusten. 

POENITENTIA. SAUJTARIS: 

A. Oratio per singulos dies, qua praeparatio ad fes-
tum Penfocostis. 

Ti. Proces pro persecutoribus Ecclesia» ( 'alholira', vol 
pro inimicis et offensoribus nostris. 

c. Examen conscientiae de peccalis commissis anni 
praeteriti. 



— 71 — 

Op het heilig Pinksterfeest, 

EVANGELIE Joüs 14, 23-31. 

1. Durum tibi est contra sthnulum. (S. S'pir.J calcitrarc. 
En (och hebben wij dikwijls als een wild paard tegen 
de ingevingen des H. Geesfes en des gewetens ingesla­
gen, omdat de onreine geest zich van ons meesier 
heeft gemaakt. Kom, lafen wij eens voor goed dat be­
letsel opheffen en leenen wij voortaan het oor aan de 
ingevingen des H. Geestes. 

2. Bedroeft den II. Geest niet, waarmede gij bezegeld 
zijt, aldus vermaant ons de H. Paulus. Eph. 4, 30. 
Waardoor wordt de H. Geest dan bedroefd? Door niets 
anders dan door de zonde. De II. Geest is de liefde 
en door de zonde wordt de liefde lot God en den naaste 

minder of meer gekwetst, de doodzonde echter doodt 
haar. Zou diit den H. Geest niet bedroeven? Daarom 

alle zonden en in 't bizonder de zonden tegen den II. 
Geest gevlucht, waarvan Jezus heeft gezegd, dat ze 

noch hier noch hiernamaals zullen vergeven worden. 
3. TFeet gj niet, dat ge een tempel Gods zijt, en dat 

di II. Geest in u woont, zoo schrijft de H. Paulus I Cor. 
3, 16. Wat volgt hieruit? Dat wy alles zorgvuldig moe­

ten vermijden, wat deze woning verontreinigt, ontwijdt 
en schendt, en alles moeten aanwenden, wat deze woon­

plaats des H. Geestes versiert, eert en heiligt. Ja, laten 
wij boven alles zorgen voor de zuiverheid onzes harten 

en waken, dat het stof der zinnelijkheid niet binnen-
dringe. Bovendien moeten wij dikwijls dat Godshuis door 
gewetensonderzoek en voornemens reinigen en schoon­
maken. — 

4. Wanneer de //. Geest komt, zal lij de wereld wegens 
de zonde overtuigen, omdat ze niet aan Mij geloofd hebben, 
zegt Jezus Joës 1(>, 8. 5). Maar hoe — zal Hij ons nog 



— 72 — 

niet meer wegens onze zonden beschuldigen, wanneer 
we in ITem gelooven, en evenwel zóó leven, als we 
niet in Hem gelooven? ITarc ik niet gekomen en had II: 
niet tol hen (/esproken, dan hadden zij fjeene zonden; maar 
na zijn ze niet te verontseliddigen. Joës 15, 22. Daarom 
vermaant de li. Bern. nFac o/jera C/risti at oirat /idea 
laar 

POENITENTIA SAI.UTARIS: 

A. Pró impetrandis septem donis S. Spiritus septem 
Pater et Ave cum gloria Patri etc. 

n. Litaniic de Spiritu Sancto. 
c. Pro clericis: Veni Creator. 

Op H. Drievuldigheids-Zondag. 

EVANGELIE MATTH. 28, 18—20. 

1. Cuique smnn. Veel zijn we den Drieëenigen God 
verschuldigd — God den Vader voor onze schepping 
— God den Zoon voor onze verlossing — God den H. 
Geest voor onze heiliging. Zonder de Schepping waren 
wij niets. Zonder de verlossing waren wij verdoemden. 
Zonder den H. Geest waren wij zondaars. Wij behooren 
derhalve geheel aan God en vandaar moeten wij Hem 
geven, wat Hem toekomt — den Vader de geschapene 
— den Zoon de verloste — den H. Geest de geheiligde 
ziel. Zij is Gods werk, dus ook zijn eigendom. 

2. Ik ben de Heer en verander niet. Mal. 3, (5. Wij 
zijn Zijn evenbeeld, maar hoe weinig gelijken wij Hem. 
Heden zijn wij niet, wat wij gisteren waren en morgen 
zullen wij niet zijn, wat wij lieden zijn. Ik en (te Vader 
zijn één. De 11. Geest komt voort van den Vader en 



den Zoon. Berouwen wij onze oneeniglieid met den 
goeden God en besluiten wij voorlaan zoo lo leven 
dat we met recht kunnen zeggen : Ik en de Vader 
— ik en de Zoon — ik en de li. Geest, wij zijn 

één, door de Imfde. 
3. Dagelijks teekenen we ons met liet kruisleeken 

en zeggen daarbij: in den naam des Vaders en des 
Zoons en des 11. Geestes, doch hoo weinig denken wc 
aan de beteekenis daarvan. Wij teekenen liet voorhoofd 
en zeggen; in den naam des Vaders, ten teeken, dat al 
onze gedachten op God moeten gericht worden. Wij 
teekenen den mond ten teeken, dat al onze gesprekken 
Gode welgevallig moeten zijn. Wij (eekenen onze borst 
ten teeken, dat wc al onze neigingen en wenschen tot 
God gericht moeten hebben. Maar is dat ook zoo? O, 
hoe dikwijls maken hoofd, mond en hart ons tot leu­

genaars bij het kruismaken. 

POENITKNTIA SALUTARIS: 

A. Renovatie voti baptismi. 
li. Lifanitc de S. Trinitale. 
c. Novem Pater-noster. 
ü. Pro clericis; Te Deum laudanuis. 

Op H. Sacramentsdag. 

EVANGELIE Joïis 6, 56—59. 

i. Wat verlangt de onder broodsgedaante verborgene 
— in het labernakel opgesloten Godmensch van ons? 
Liefde en medelijden. Liefde voor Zijne liefde, mede­
lijden met Zijn lijden. Niemand heeft cene grootere 
liefde dan hij, die Zijn leven geeft vooi'zijne beminden. 
Joës 15, 1 li. En (och. Jezus zelf heeft eene urootere liefde 



— Hij geeft ons na Zijn dood Zijn leven - Zijn lichaam 
— Zijne ziel — Zijn vleesch en bloed — Zijne god­
heid en menschheid — Hij geeft zich geheel. Zullen 
wij Hem niet wederkeerig liefhebben? En wat lijdt Hij 
niet voortdurend in het hoogheilig Sacrament? Hoeveel 
onwaardige communiën — hoeveel oneerbiedigheden — 
welke verlatenheid en geringschatting? En we zouden 
medeljjden weigeren? Dat zij verre! 

2. Si iotim me debeo pro me facw ac creato, quid ad-
dam pro me refecto, ac refecto tam mirabili modo? 

Met deze gedachte zullen wij ons heden in 't bizon­
der opwekken lot dankbaarheid voor de oneindige wel­
daad der verlossing, voortgezet in het heilig Sacrament 
des altaars. Wat zal ik den Heer wedergeven voor alles, 
wat Hij mij geschonken heeft? Ik zal den kelk des heils 
nemen en den naam des Heer en aanroepen. Ps. 115,12,13. 
Mijn God en Heer, ik behoor u geheel en al, want ik 
ben het werk uwer handen en de prijs van uw bloed. 
Daarom ook wil ik u alleen dienen. 

3. (luod non capis, quod non vides, animosa fir mat fides 
praeter rerum ordinem. Ieder geheim vordert geloof —• 
maar vooral het geheim van 't heilig altaarsacrament. 
Ik begrijp niet, hoe Jezus daarin tegenwoordig is, maar 
hoeveel andere zaken begrijp ik evenmin, en zijn ze 
daarom niet waar? Ik zie het niet, maar het oog des 
geloofs ontwaart de mogelijkheid et» de werkelijkheid. 
Crede et manduca. God is immers almachtig, Hij is 

waarachtig en kan niet liegen. Zijn woord spreekt borg 
daarvoor; hoc est corpus meum — hie est sanguis meus. 
Hij sprak en alles was: Hij heeft gesproken en ook dit 
was gemaakt. 

4. Samnnt boni, smmnt mali, sorte tarnen inaequali vitae 
vel inter Has. Mors est mal is, vita bonis; vide paris sum/)-
tionis qnam sit dispar eocitus! Mijn God! tot welk gelal 



behoor ik? la liet lichaam van Christus voor mij gilt 
of medicijn? Strekt mij Jezus' bloed tot genezing of 
dood? Dat hangt van mij zei ven af. Al wie onwaardig 
dit brood eet en dezen ketk drinkt, eet en drinkt zich zet-
ven het oordeel. 1 Cor. 11,27. 0 God, bewaar mij voor­
dat ongeluk. Dat uw liefdemaal niet mijn doodmaal 
worde. 

POUNITRNTIA SAT.UTAIUS : 

A. Deprecatio coram sanclissimo ob omnes irreve-
rentias in ipsuin commissas. 

is. Actus fidei, spei et charitatis coram sanclissimo. 
c. Litanhc de Sanclissimo. 

Op den tweeden Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE LUC. 14, 16-24. 

1. Coepermit sinffidi se excusare. Wat zijn de menschen 
toch dwaas! Het koninklijk gaslmaal slaat gereed en 
niemand verschijnt. Hoe grievend voor den goddelijken 
gastheer. Bij de uilspanningen voor liet lichaam ont­
breekt niemand, maar men verontschuldigt zich om het 
zoete en hemelsche genot van 's Heeren vleesch en bloed 
te smaken. Wanneer een groote heer ons ten maaltijd 
noodigl, dan weigert niemand, maar als Jezus ons tot 
zijn liefdemaal uitnoodigt en zegt: „Komt allen tot Mij, 
die belast en beladen zijl en Ik zal a verkwikken " dan 

schijnt men doof. 
2. Coepen/nt sinffidi se excusare. Welke zijn de veront­

schuldigingen? De een heeft dit, een ander weder een 
ander voorwendsel, dal niels Ie beleekenen heeft. Men 
lieeft allen tijd voor visiles en werehische genoegens — 

voor lijdelijke zaken, zelfs voor zondige vermaken, maar 



voor godsdienstig genot kan men nooit tijd vinden. 
Meent ge, dat God die verontschuldigingen zal aanne­

men? Hij noodigt uit en voldoet men daaraan niet om 
nietswaardige redenen, dan neemt Hij die onverscliillig-
lieid kwalijk en vlucht die laatdunkendheid, zeggend; 
niemand van die genoodigden zal Mijn gastmaal sma­

ken. Vreeselijk, maar verdiend. 
3. De voorwendsels ot' hindernissen der deugd zijn 

drie in getal. Villam emi — de hoovaardij —duojnga 
boum emi — de begeerlijkheid der oogen — uxorem 
duxi — de begeerlijkheid des vleesches. De eerste ver­
ontschuldiging is het voorwendsel der eerzuchtigheid — 
de tweede die der hebzuchtigen, de derde die der wellus-
tigen. Hoe dikwijls hebben deze drie verontschuldigin­
gen ook ons a. van de deugd h. van de rechtvaardig­
heid c. van den godsdienst d. van de communie afge­
houden! Beginnen toch wij eens voor goed te arbeiden 
aan de gewichtigste zaak des levens nl. God te dienen' 
en daardoor onze ziel te redden. 

4. Er is nor/ plaats! O zoet troostwoord voor ons allen 
— en voor elk in 't bizonder. Het is nog tijd, de deur 
staat open, er is nog plaats voor ons in den hemel. 
Hebben we dus de eerste uitnoodiging niet aangenomen, 
voldoen we dan aan de tweede. Het is den goeden 
God niet genoeg ons te laten noodigen; Hij roept ons 
ook zelf, opdat Zijn huis vol worde. Hoelang zullen 
wij aan Zijne genade nog weerstand bieden. Hoe dikwijls 
ons nog verontschuldigen! Denk er aan, eenmaal breekt 
het uur aan, waarop geene verontschuldigen meer aan­
genomen worden. Dwaas is hij, die het zoover laat 

komen. 

POKNITKNTIA SALUTAIUS : 

A. Sacra communio in octava vel die aliquo feslo. 



— 77 — 

B. Sub quavis Missa coraraunio Spiritualis. 
c. Visi(a(io altaris St. Sacramenti. 

Op den derden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE JOËS 15, 9 —IG. 

1. Het feest van Jezus heilig Hart is eigenlijk het 
feest van Jezus liefde tot ons; het moet echter ook het 
feest van onze liefde zijn tot Jezus. Gelijk Hij ons uit 
ganscher harte heeft bemind, zoo ook moeten wij Hem 
uit geheel ons hart, en niet ten halve liefhebben; onze 
liefde niet verdeelen tusschein Hem en de wereld. Hij 
wil alles of niets; niemand kan twee heeren dienen, 

2. Leert van Mij, dal ik zachlmoedig en ootmoedig van 
harte hen. Ziedaar de school des beils, ons in Jezus 

heilig hart geopend. Hart van Jezus — met welk ge­
duld hebt Gij alle onrecht, laster en lijden verdragen! 

Hij opende Zijn mond niet en bad voor zijne beulen. 
Hart van Jezus — hoe ootmoedig gedroeg zich Jezus 
in Zijn leven en in Zijn sterven. Hij heeft zich verne­
dert tot den dood, tot den dood des kruizes. Phil. 2, 8. 
Ja, als wij die twee deugden van Jezus leeren, dan 
zal Zijn woord in ons vervuld worden — wij zullen 

rust vinden op aarde en later in den hemel. 
3. Niet te vergeefs is Jezus hart aan het kruis door­

boord en geopend geworden; want het moet voor allen, 
die hulp en troost behoeven, openstaan; vooral voor 
den rouwmoedigen zondaar. Tot dat Hart willen wij 
dan in alle aangelegenheden des levens onze toevlucht 
nemen. Zijn woord gedachtig: komt alten tot Mij, Ik 
zal u verkwikken. Het zou roekeloos zijn die uitnoodi-

ging in den wind te slaan; want allen zijn we min of 
meer zondaars. Werpen wij al onze fouten en misstap­
pen in dat geopende Hart, waaruit water en bloed ge­



vloeid zijn — het bloed onzer verlossing — het water 
onzer reiniging; maar dan wordt onze medewerking 
geëischt d. i. berouw en medewerking des levens. 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Actus fldei, spei et charitatis cum dolore et pro-
posito. 

n. Actus mansuetudinis et humilitalis in honorem 
Cordis Jesu. 

c. Litania; de Corde Jesu. 
i). Pro clericis hymnum de festo diei. 

Op den vierden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE LUC. 5, 1 —11. 

1. Bac in allnm. Steek in volle zee! Zoo roept Jezus 
heden tot Petrus en ons allen. Wij moeten ons niet 
bepalen bij den oever te blijven staan d. i. bij het 
noodzakelijk volbrengen onzer plichten, maar naar hno-
gere volmaaktheid streven. Naar het eeuwige, naar het 
onsterfelijke moeten we trachten. Daarom, mijne kin­
deren, uwe harten omhoog! Zoekt wat in den hemel, 
niet wat op aarde is. Verachten wij het vergankelijke 
en zoeken wij het hemelsche. Christus is onze stuurman 
en aanvoerder. 

2. Far iotam noctem laboranten nil ccpirnm. Een gehee-
len nacht gearbeid en gevischt en niets gevangen. Zoo 
gaat het, als men zonder Jesus vischt, zonder Hem ar­
beidt. Zoo is ook al onze moeite bij dag en nacht aan­
gewend tevergeefsch — zonder vrucht — wanneer we 
niet voor den hemel, maar voor de aarde — niet met 
eene goede meening — niet ter eere Gods — niet met 

den bijstand der genade, en nog meer — wanneer het 
bij nachttij d in staat van doodzonde — of mei een 



zondig doel — met en voor den vorst der duisternis 

geschiedt. Waohten wij ons voor die werken der duis­

ternis. 
3. In nomine fuo laxaho reie. In Uw naam wil ik het 

net uitwerpen, zegt Petrus. Hij voegt de daad bij het 
woord en eene overvloedige vangst is zijn loon. O schat 
van christelijke gehoorzaamheid en vertrouwen! God 
straft zeker de trotschheid en eigenzinnigheid! En in 
den hemel beloont Hij vooral den ootmoed en de gehoor­
zaamheid. Beoefenen wij dan getrouw de Christelijke 
gehoorzaamheid, en ons vertrouwen zal ook rijkelijk 

gezegend worden — wij zullen den hemel in onze net­

ten vangen. — 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Renovatio ante laborem piae intentionis. 
ii. Tres Pater in honorem vitae laboriosae Jesu 

Christi in terra. 
c. Singulis diebus actum humilitatis, sallem interioris. 

Op den vijden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE MATTH. 5, 20—24. 

I. De goddelijke Heiland veroordeelt heden de ge­
rechtigheid der farisëen en beveelt daardoor de Chris­

telijke gerechtigheid aan. Waarin bestaat het onder­
scheid tusschen deze twee? In schijn en werkelijkheid 
— in leugen en waarheid. Huichelarij en schijnheilig­
heid zijn dus verre van ons — toonen wij in woord 
en daad ware christenen te zijn. Wat baat de schijn? 
We kunnen daardoor een tijd lang den mensch bedrie­
gen, maar God niet. Hij doorschouwt ons binnenste en 
zal ons eenmaal naar waarheid en gerechtigheid oor-
deelen. 



— 80 — 

2. IFanneer uwe gerechtigheid niet yrootcr is, dan van 
de farizëen en schriftrj deerden, zult ff ij het hemelrijk niet 
binnen gaan. Welke ernstige en vreesdijke woorden 
spreekt hier Jezus! En hoeveel iniiider derhalve, wan­
neer zij nog kleiner is. Als de Heer nu aan onze ge­
rechtigheden — onze deugden — fouten en gebreken 
ontdekt, wat zal hij dan aan onze zonden ontdekken? 
Behoeden wij ons dan voor eigenliefde, eigen lof, schijn­
heiligheid en menschelijk opzicht, die de waarde van 
onze goede werken verminderen. 

3. Wie zich over Zijn broeder vertoornt — sine justa 
causa, supra madam — die zal schiuldü/ zijn voor het ge-
recht. Wachten wij ons dus voor alles, wat toorn kan 
opwekken en wanneer wij merken, dat wij toornig 
worden, deuken we dan aan het laatste oordeel, waar 
wij voor alle ongeregelde gedachten van toorn, in toorn 

en opgewondenheid gesproken woorden, voor laster en 
liefdelooze daden, rekenschap zullen moeten afleggen. 

4. IFanneer ge uio offer aan 7 altaar wilt opdragen, en 
u herinnert, dat uw broeder iels tegen u heeft, laat dun het 
offer voor het altaar, en gaat eerst heen en verzoent u met 
uw broeder, kom dan en offer uwe gaven. Deze woorden 

tooneu duidelijk dat een offer, zelfs het Misoffer, of­
schoon in zich welgevallig, niet welgevallig is, wanneer 

het God met een liefdeloos hart wordt aangeboden of 
bijgewoond. Daarom offerde Jezus voor het kruisoffer 
het offer der vijandsliefde door te bidden voor Zijne beu­
len. Dat sehoone voorbeeld moeten we volgen, het is 
noodzakelijk ter zaligheid. 

POENITENTIA SALUTAIUS : 

A. Renovatio pia; intenüonis per diem. 
i$. Septem Pater in honorem S. Crucis. 



— 81 — 

c. Aliquot Pater et Ave pro initnieis et ofiensoribus 
nostris. 

d. Nonnumquam actus reconsiliationis. 

Op den zesden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE MARC. 8, I —18. 

1. Wij xien in liet huidige Evangelie, dat het volk 
ofschoon verstoken van spijs en drank, evenwel bij 
Jezus blijft vertoeven. De honger en dorst naar het god­
delijk woord, deed den lichamelijken honger en dorst 
vergeten. Bij ons is in den gewonen regel het tegendeel 
waar. Aan tafel, in gezelschappen en herbergen duurt 
het nooit te lang, al is het ook tot laat in den nacht, 
maar de H. Mis, de predikaties en het christelijk onder­
richt kunnen niet te kort zijn. Ja, de godsdienstplichten 
worden niet zelden verwaarloosd door de ongeregelde 
zorgen voor het tijdelijke; men denkt te veel aan den 
tijd en te weinig aan de eeuwigheid. 

2. Ik heb deernis met het volk — zij hebben niets te 
eten. O liefdevolle Verlosser en Zaligmaker, wanneer Gij 
al deernis hebt en medelijden met de lichamelijke be­
hoeften des volks, hoe groot moet dan uw erbarming 
niet zijn met hun geestelijke nooden? Wanneer Gij een 
wonder wrocht om de hongerigen ie spijzigen uit vrees, 
dat ze onderweg zouden versmachten, wat kunnen en 
moeten wij dan hopen voor onze smachtende zielen? 
Lieve Jezus, maak mij deelgenoot van uw medelijden, 
opdat ik op den weg naar de eeuwigheid niet bezwijke! 

3. Met zeven brooden en eenige vischjes spijzigt de 
Heiland bij de vierduizend menschen, en zeven korven 
met brokken blijven nog over. Dit wonder vernieuwt 
onze hemelvader elk jaar in don oogsttijd en dagelijks 

V E R M A N I N G E N .  6 



— 82 — 

bij elk mensch en in iedere familie. Immers, wanneer God 
ontbreekt in een huisgezin, wat. helpt, dan ook veel voor 
weinigen? En waar Hij is, daar is ook zegen. Vragen 
wij daarom dikwijls den zegen des Allerhoogsten, van 
wien alles afhangt, en maken we liem ons waardig 
door een oprecht Christelijk gedrag. 

4. Vanwaar het brood te krijgen om zoovelen te spijzi­
gen ? Dat is ook gewoonlijk het woord der kleinmoe-
digen,' der menschen, die alles van en uit zich zeiven, 
en niets van God verwachten. Hun zij gezegd: zoekt 
eerst het rijk Gods en het overige zal u bijgegeven 
•worden. Hij kleedt en voedt alles en ook u zal Hij niet 
vergeten. Doet gij het uwe. God zal het Zijne doen. 

POENITKNTIA SALUTAKIS : 

A. Auditio catechesis semel vel pluries. 
n. Refocillatio alicujus pauperis. 

11 o. Snpplicatio pro omnium necessitatibus. 
D. Abstinenlia qiucdam TI cibo vel potu. 

Op den zevenden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE LUC. 7, 15 — 21. 

. 1. Niet ieder, die tot mij zegt: Heer! Heer! zal het 
hemelrijk binnengaan, maar die den wil mijns Vaders doet, 
die in den hemel is. Een verschrikkelijk woord voor hen, 
die God veel beloven maar niets doen, die lange en 
somtijds ook vele gebeden verrichten, maar hun leven 
niet verbeteren. God wil daden, geen ijdele woorden. 
Bidden is een goed werk, maar niet genoeg ter zalig­
heid. Wat, is de knecht, die voorkomend in woorden is 
jegens zijn heer, doch zijne bevelen niet acht ? 

2. Wacht u voor valsche profeten, die in schiaapskleede-



— 83 — 

ren tot u komen, doch imoendu/ grijpende wolven zijn. Voor­
al moeten wij ons wachten, zelf geen verscheurende 
wolven te zijn door uiterlijk deugd te huichelen, ande­
ren in 't gezicht te prijzen en achter den rug te belas­
teren, of door inwendig liet. tegendeel te zijn van het­
geen wij uitwendig toonen. Overigens moeten wij ook 
op onze hoede zijn voor valsche inenschen, voor hen 
vooral, die ons ongepast prijzen en vleien; want deze 
zijn geen oprechte en ware vrienden. Zij gebruiken ons 
slechts als middel om hunne onzuivere hartstochten, of 
hunne eergierige plannen, of hunne hebzuchtige voorne­
mens te bevredigen. 

3. Iedere boom, die geene f/oede vruchten voortbrengt, zal 
uitgekapt en in het vuur worden geworpen. Ken dusdanige 
boom is iedere ziel, die deugd en verdiensten mist, 
slechts bladeren maar geene vruchten heeft. Hoe staat 
het met ons? Jaren staan we reeds in den wijngaard 
des Heeren — als vruchtdragende boomen — maar 
waar zijn de vruchten? ïitus, een heiden, zeide, wan­
neer hij gedurende één dag niets goeds gedaan had: 

wlk heb een dag verloren." En hoeveel dagen hebben 
wij voorbij laten gaan, waarop we niets goeds deden. 
Dat we ons verbeteren en 's avonds bij 't gewetenson­
derzoek telkens onze goede voornemens hernieuwen. 

4. Het lot van den onvruchtbaren boom — van den 
lauwen en tragen Christ en is: hij wordt uitgekapt — de 
dood komt en hakt hem weg — en dan wordt hij in 
het vuur geworpen — óf in het helsche vuur, wanneer 

hij door en door vermolmd is, óf in het vagevuur, op­
dat hij gezuiverd worde van zijn schulden. Branden of 

boeten? Wat wilt gij liever? Is het niet veel beter en dus 
ook gemakkelijker hier te boeten dan daar te branden? 

Bidden wij daarom dagelijks tot God: ,/kap en kerf 
mij hier, o Heer! maar spaar mij in de eeuwigheid." 



— 84 — 

POENITENTIA SALUTARtS ; 

A. Contritio de tota vita praiteri(a. 
it. Per hebdomadem examen qnotidianum circa bona 

opera per diein peracla. 

c. Tres Pater-noster pro animabus in purgatorio. 
D. Eleemosyna in satisfactionem pro peccalis. 

Op den achtsten Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE LUC. 16, I—9. 

1. De rijke man in het Evangelie is God, de rent­
meester ieder mensch. Wij zijn geen bezitters van het­
geen wij hebben en zijn maar slechts zaakwaarne­
mers en als zoodanig rekenschap verschuldigd aan God. 
Geef rekenschap van uw rentmeesterschap. Over alles, wat 
u toevertrouwd is — over alle uitgaven. Toonen we 

ons dan steeds getrouwe rentmeesters, opdat de laatste 
rekening, die wij voor Gods oordeel moeten doen, de 
gewenschte uitkomst hebbe. 

2. Doe rekening van uw rentmeesterschap, want voortaan 
kunt (/ij dit ambt niet meer waarnemen — zoo zal tot 
ieder onzer in het doodsuur gezegd worden. Beredderen 
wij bijtijds onze huishouding om den schrik van den 
onrechtvaardigen rentmeester te ontgaan. Veel goed 
verrichten en het kwaad, de zonden mijden, terwijl het 
nog dag is d. i. terwijl we nog kunnen, dit zal uitwerken, 
dat onze rekening altijd een batig slot oplevert. Doen 
wij thans, wat we weldra, ach ja, te spoedig niet meer 
zullen kunnen doen: de nacht komt, waarin niemand meer 
kan werken. Joës 9, 4. 

3. De rentmeester des Evangelie's heeft de goederen 

zijns meesters verteerd. O mijn God! hoeveel goederen, 
stoffelijke en geestelijke hebben ook wij reeds ver-



— 85 — 

kvvist! Oprecht moeten wij die verkwisting berouwen 
en wijl de goede God ons nog als zijn rentmeesters 
duldt, moeten we voorlaan van liet ons toevertrouwde 
een beter gebruik maken. 

4. Dc kinderen der wereld zijn Hoeker dan de kinderen 
des liclts — waarom? Omdat ze terstond middelen bij 
de hand hebben om zich uit de verlegenheid te redden. 
Om ons laatste einde en doel te bereiken, mag men 
geen onrechtvaardige middelen gebruiken, zooals de 
rentmeester des Evangelies, maar de geoorloofde en 
gemakkelijkè, door den goddelijken Heiland ons heden 
aangewezen: maak a vrienden van de onrechtvaardige 
rijkdommen, opdat yij, wanneer (je van hem seheidt, in de 
eeuwige woningen opgenomen wordt. Hij wil zeggen: maak 
van al het tijdelijke een goed gebruik om daardoor het 
eeuwige te verkrijgen; door aalmoezen worden de vrien­
den aangenomen, die de opname in den hemel verge­
makkelijken. Dat is de kloekheid, die de kinderen des 
lichts aan den dag moeten leggen. 

POENITKNTIA SALUTAR1S: 

A. Examen conscientise de usu et abusu bonorum 
fortumc, natura' et gratia1, cum contritione. 

b. Recordatio novissimorum, prresertim particularis 
et universalis judicii, 

c. Eleemosyna conveniens statui ac conditioni. 
D. Pro clericis: Psl. Miserere. 

Op den negenden Zondag na Pinksteren. 

EVANGEME LUC. 19, 41—47. 

1. Jezus weent over de stad Jerusalem. Hij schreit tra­
nen van liefde, tranen van medelijden, tranen van rouw. 



De liefde wil den beminde gelukkig maken, en als ze 
daarin niet slaagf, weent zij. Het medelijden lijdt met 
de lijdenden en daarom perst het tranen uit de oogen. 
Men treurt over den dood des Ikdiaams, maar nog meer 
over den dood der ziel. Men beweent lijdelijk ongeluk, 
maar om gewichtiger reden moet men den eeuwigen 
ondergang beweenen. Daarom weent Jezus, Verlosser 
en Zaligmaker. 

2. Jezus weent — haasten wij ons om zijn tranen 
te drogen door op dit oogenblik nog te erkennen en te 
doen, wat ons tot heil verstrekt. O -si cognovisces et tu, 
quae ad pacem tibi. Wat strekt ons dan tot vrede? De 
bekeering, als wij zondaars — de volharding, als wij 
rechtvaardigen zijn. Zondaars moeten met God den vrede 
sluiten — rechtvaardigen moeten de genade der vol­
harding in de deugd vragen. 

3. Er zullen dagen over a komen — dagen van angst 
en van schrik — dagen van lijden en van droefheid — 
dagen van vertwijfeling en ondergang. Letterlijk zijn 
deze woorden over de ongelukkige stad, die Jezus ge­
kruisigd heeft, in vervulling gegaan, maar ze zullen nog 
veel verschrikkelijker de vervulling zien in het ster­
vensuur van den onboetvaardigen zondaar. Voorkomen 
wij toch dat grootste der ongelukken door tranen van 
oprecht berouw en leedwezen. Wanneer ik heden daartoe 
niet bereid ben, wanneer dan? 

4. Mijn k/m m een huis des gebeds, gij eehler hebt er 
een rooverslol van geniaaict, zegt Jezus. Dat doen wij 
ook als we anderen ergernis geven en door ons uitwendig 
gedrag ontstichten — wanneer we inwendig slechte ge­
dachten en begeerten koesferen — wanneer we met 

onzen geest builen de kerk dwalen en na afloop van 
de godsdienstoefeningen ons geen rekenschap kunnen 

geven van heigeen er voorviel en wanneer we door 



— 87 — 

een heiligschennende biecht en communie satan een 
plaats iu ons hart, Gods Imis, aanbieden. 

PoENlTENTIA SALÜTARIS ; 

A. Preces pro. conversione peccaloruin. 
li. Oratio pro felice morte. 

c. Deprecaüo coram labernaculo omninm irreveren-
tiariim, in ecclesiis commissarum. 

u. Oratio pro iis, (]iii poenas luimt in purgatario ob 
irreverentias in ecclesia. 

Op den tienden Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE LUC. 18, 9 — 14. 

1. Twee iuemcheu ghu/eu naar den tempel om te bidden, 
een (rotsclie faiiseër en een ootmoedige publicaan — 
een schijnheilig rechtvaardige en een berouwvol zondaar. 
De eerste wordt door God verworpen, de tweede in 
genade aangenomen. Waarom? Omdat God den hoo-
vaardige weerstaat en den nederigen Zijne genade 
schenkt. Dat we dan de hoovaardij van den fariseër 
verafschuwen en den ootmoed van den publicaan ons 

eigen maken. Vooral moeten wij de hoovaardij schu­
wen bij het ontvangen der H.H. Sacramenten. Want 
daar, waar God ons buitengewone genade geeft, past 

het allerminst zich hoovaardig te toonen. 
2. Welke fout is voor den mensch wel het gevaar­

lijkst en het schandelijkst? Het te grooie zelfvertrouwen. 
Menscheu, die zich zelf (e hoog schal ten en meenen beter 
te zijn dan anderen, worden door God en menschen ver­
afschuwd. Overschatten wij dus ons zelf niet, en al zijn 
we ook beter dan anderen, dan zullen we onzen naaste 
nooit te min schatten. En wie weet of uw naaste van 



— 88 — 

de genade u gesclionken, geen beter gebruik zou maken 
dan gij, zoo hij ze bezat. 

3. Wie zijn evemnensch veracht, zooals de lariseën, 
veracht Jezus zeiven; want wat gij aan de cjerivysten der 
Mijnen gedaan — of misdaan hebt, dat hebt Gij aan Mij 
gedaan — of misdaan. De liefdelooze beoordeeling, ge­
ringschatting en verachting straft God somtijds door toe 
<e laten, dat zij, die zich daaraan schuldig maken, in 
grootere zonden vallen dan de verachten bedreven heb­
ben. Daarom ging de fariseër ook schuldiger naar huis 
dan hij gekomen was. „Heer, ik ben niet zooals die 
publicaan," sprak hij; neen, maar veel schuldiger door 
uwe verwaandheid, terwijl de andere door zijn berouw 
en ootmoed des harten, gezuiverd van zonde, huis­
waarts keerde! — 

POENITENTIA SALUTARIS: 

A. Aliquot Pater-noster (lexis genibus. 

«. Octo dies per diem sa'pius proferas: Dne propi-
tius esto mihi peccatori. 

c. Interna vel externa honoratio inimicorum nos-
trorum. 

Op den elfden Zondag na Pinksteren 
EVANGELIE MAUC. 7, 31—37. 

1. Jezus geneest een doofstommen man. Hoe dikwijls 

toonen we niet ook in zedelijken zin met dezelfde kwaal 
behept te zijn, als we doof zijn voor heilzame verma­

ningen en stom voor de zonden en gebreken van ons 
zeiven en van anderen. Dan hebben wij ooren, maar 

hooren niet, en een mond en spreken niet. Vragen wij 
onzen goddelijken Verlosser, dat Hij heden heizelfde won­

der aan onze ziel verrichte, wat Hij vroeger voor het 



— 89 — 

lichaam van den doofstoimnen deed, opdat we gehoor 

verleenen aan hetgeen waar en goed, en spreken wat 
recht en billijk is. 

2. De band van zijn tong werd yelod en hij xprak zeer 
(joed. De tong is het gevaarlijkste deel des lichaams, 

daarom moeten wij het binden en nooit los maken als 
om goed en recht te spreken. Het is beier stom te blij­
ven, dan slecht te spreken. Wordt de eer van God ot' 
des naasten aangerand, dan moeten wij spreken en met 
Paulus zeggen: Ver ham Dei non est altigatum. 2 Tim. 
2, 9, en met den H. Ephraïm zullen we dan op het einde 
onzes levens de getuigenis kunnen afleggen: nooit is een 
dwaas of zondig woord over mijne lippen gekomen. 

3. Jezus verbiedt den genezen man, bet wonder 
aan hem gewrocht, bekend te maken — waarom ? 
Om ons te leeren grootspraak, eigenlof en zucht naar 
roem zorgvuldig te vermijden — zonder noodzakelijk­
heid onze eigene eer en roem niet uit te bazuinen ten 
einde zoo niet weder te bederven, wat we goed en 
prijzenswaardig verrichten. Bij het goed, wat we doen, 
moeten we dus doofstom blijven, en God alleen lof en 
eer geven, met en door wiens genade wij daartoe in 
staat werden gesteld. Non nobis Due, non nobis, sednomini 
tuo da gioriam. 

4. Hoe meer de Zaligmaker gebood het wonder ge­
heim te houden, des te meer werd het verspreid. Zoo 
is het — wie geen lof en geen eer zoekt, vindt ze; wie 
ze zoekt, die verliest ze. De eenvoudige mensch wordt 
geacht, de grootspreker gevlucht en vermeden. Kn wat 

zegt het volk van Jezus? Deze weinige maar beteeke-
nisvolle woorden: Hij heeft alles welgedaan. Waar is de 

mensch van wien dit gezegd kan worden? Wat wij 
doen, heeft meestentijds weinig waarde, bij gebrek aan 

goede meening, of is berispelijk uit zijn aard. Doen wij 



— 90 — 

evenwel nu en dan iels goeds, dan heeft het veelal 

weinig verdiensten vooi den hemel, omdat we niet in 
staat van genade zijn. Doch alles, wat God doet, is 
welgedaan. Omnia opera Dei perfecta. Daarom moeten 
wij God loven en prijzen en ons zeiven verbeteren. 

POENJTENTIA SALUTAR1S : 

A. Strictissimum silentium per aliquod tempus, 
u. Examen conscientiai de viliis linguic cum contri-

tione. 

c, Gratiarum actio pro omnibus beneüciis divinis. 
i). Pro clericis: Te Deum. 

Op den twaalfden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE LUC. IO, 23 — 37. 

1. Zeker vietisc! viel in landen van roovers. Voorzeker 
een treurig en ongelukkig lot. En toch, hoe dikwijls 
heeft dit niet plaats in geeslelijken zin. Dikwijls wor­
den we door zielenmoordenaars bespied. Buiten ons 
slechte kameraden, valsche vrienden, verleiders. In ons 
het vleesch en zijne begeerlijkheid, de hoovaardij des 
levens en de begeerlijkheid der oogen. Rondom zijn we 
door satan en zijne wapenknechten omgeven. Zijn we 
dus op onze hoede, doch al onze waakzaamheid zal niet 
baten zonder hulp van boven. Daarom waken en hidden. 
Matth. 2(5, 41. 

2. fJr(d moet ik doen om het eeimif/ teven te bezitten? 
Op die gewichtige vraag antwoordt de Heer: bemin 

God boven at les en den naasten at* u zeiven. Het is dus 

zaak bij al onze handelingen te vragen: wat moet ik 
doen om 't eeuwig leven te bezitten ? Welk nut toch 
heeft het tijdelijk leven, wanneer we het eeuwig leven 



— 91 — 

verliezen? Ik moet alles doen, wat mij de liefde tot God 
en den naaste voorschrijft. Ik moet voor God alles doen, 
wat Zijn lof en eer kan bevorderen en mijn naasten 
wenschen, wat ik mij zeiven (oewensch. 

3. Hoe verschillend is het geding van den priester 
en den leviet tegenover den Samaritaan. De twee eer­
sten kennen geen medelijden, maar het hart des Sama-
ritaans wordt door medelijden geroerd en hij helpt. 
Hoe is onze verhouding tegenover onze ongelukkige 
en rampzalige medebroeders en zusters? Gaan wij hen 
ook gevoelloos voorbij of toonen we inderdaad werk-
dadige liefde? 

4. De mensch, die in handen van moordenaars viel, 
is het beeld des zondaars, vooral van hen, die tot zon­
den verleid werden. De verleiders plunderen hem uit, 

beroven hem van alle genadeschatten, brengen hem 
diepe zielewonden toe en laten hem half — of 
soms ook geheel dood liggen, verstoken van de kracht 
om zich zei ven te redden. Onbarmhartige priesters en 
menschen zijn de beelden van den priester en den 
leviet des Evangelie's, terwijl de barmhartige Samari­
taan ons het beeld van naastenlievende priesters en 
menschen te aanschouwen geeft. Vooral gelijken de 
priesters op den Samaritaan, die er immer op uit zijn 
zondaars te zoeken, te vermanen en met vaderlijke 
liefde tot Jezus terug te voeren. 

POKNITKNTIA SALUTAUIS : 

A. Fac actum charitatis in Deum. 
H. Corporale opus misiricordifc. 

c. Preces pro conversione peccatorum. 
d. Preces pro animabus in purgatorio. 



~ 92 — 

Op den dertienden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE LUC. 17, 11 —19. 

1. Heden geneest Jezus tien melaatsclien en slechts 
een keert terug om Hem te bedanken en God de ver-

sclmldigde eer te geven. Wat zijn de nienschen ondank­
baar tegen God! Ofschoon ze alles van Hem ontvangen 
hebben, willen ze het niet erkennen. Hij geeft ze bo­
vendien Zijn eigen vleesch en bloed en velen achten het 

niet. Ondankbaar tegen God — ondankbaar tegen ouders 
— ondankbaar tegen oversten — ondankbaar tegen goede 
menschen — onverschillig voor alles. Behooren wij ook 
onder dat getal? Bedenk het wel, niels is schandelijker 
dan ondankbaarheid. 

2. De raelaatschheid der ziel is de zonde. Wie onzer 
is vrij van deze ziekte — wie is zonder zonde? Wan­
neer wij zeggen t/eene zonde te hebben, dan liegen wij, en 
de waarheid is niet in ons, zegt de II. Joës 1—1, 8. Allen 
nmdoen in vele dingen. Jac. 3, 2. Laten wij ons derhalve 
niet bedriegen door valsche gerechtigheid, maar be­
kennen we ons voor God en menschen als arme me-
laatsche zondaars, wier ziekte nu hier dan daar voort­
durend op nieuw zich openbaart, omdat na het Doopsel 
de neiging tot zonde in ons is blijven bestaan. 

3. Wat is het middel, waardoor Jezus den melaat-
sche geneest? De gehoorzaamheid: gaal heen, loont aden 
priesters; draagt het voorgeschreven offer op, en terwijl ze 
heengingen, werden ze gereinigd. Ziedaar het middel om 
van zijne zondeziekte genezen te worden — volgt der­
halve den raad van Jezus en de Kerk. Zij verwijzen 
ons naar de priesters en biechtvaders. Laten wij dus 
onze zielewonden voor de zieleartsen niet vei bergen en 
toonen wij ons in onze ware gedaante, anders kan het 

ons niet helpen — wij blijven zielziek. Terstond op 
weg, niet gedraald. 



4. De dankbare — de eenige der lien genezenen, die 
alleen de grootheid der ontvangene weldaden erkende 
en terugkeerde om zijnen Weldoener te danken en God 
eer te geven, was een vreemdeling, een Samaritaan. 
Zoo gaat het in de wereld. Het zijn juist de bloedver­
wanten, de kennissen, de huurlieden, die dikwijls het 
ondankbaarste zijn, terwijl de vreemdeling, met wien 
wc niets hebben uit te staan, gewoonlijk zich dankbaar 
toont. Verbeteren wij ons in dit opzicht. Een oprechte 
dank is een nieuwe bede. De dankbare melaatsche hoort 
het troostelijk woord: ga heen, uw (/eloof heeft u genezen. 

POENITENTIA SALUTAIUS: 

A. Tres Pater-noster in gratiarnm actionem pro om­
nibus beneüciis a Deo collatis spiritualibus et corporalibus. 

n. Examen conscientia1 de vita praterita. 
c. Confessio et communio pro gratia baptismatis. 
D. Pro clericis: quinque Pater-noster in honorem 

quinque vnlnerum. 

Op den veertienden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE MATTH. 6, 24—32. 

1. Ja, zoo is het: niemand kan te gelijk twee heer en 
dienen. Wie immers zijn deze twee heeren? God en de 
Satan -— God en de wereld — God en het vleesch-

Deze twee heeren verlangen en gebieden juist het tegen­
overgestelde, elkander uitsluitende dingen. Wat de een 
bemint, haat de ander; wat de een verbiedt, veioorlooft 
de ander; wat de een gebiedt, verbiedt de ander. Daar 
kan derhalve geen dubbeldienst bestaan. Men moet den 
eenen den dienst opzeggen om bij den ander in dienst 
te kunnen blijven. Wien hebben we tot hiertoe gediend? 
Wien zullen wij in de toekomst dienen? 



2. Wanneer ge bij iemand in dienst wilt (reden, be­
dingt ge loon, en ontvangt den godspenning. Zoo is het. 
ook gelegen bij den dienst van God. Hij verlangt trou­
wen dienst, maar geeft ook groot loon. En de gods­
penning is zijn eigen vleesch en bloed. En wat is het 
loon der wereld, al gaf ze zich zelve ook? (Jjiidprodesf, 
si universum mundum hier ar er, sed animae detrhncnlmn 
facerem ? 

3. Wat is het leven op deze wereld? Het evangelie 
antwoordt: Foenmi agri, ejaod hodie est, et eras in clióa-
wm mittitur. Evenwel is men aan dit leven zóó gehecht, 
dat men aan den dood niet wil denken. Welk eene 
dwaasheid! Is dan ons dagelijksch leven geen dagelijksch 
sterven? Denkt de gevangene dan niet gaarne aan het 
uur van zijne verlossing uit den kerker — de slaaf niet 
gaarne aan het einde van zijne slavernij — de schipper 
niet gaarne aan het binnenloopen eener veilige have? 

4. Waarom dan zooveel zorgen voor dit tijdelijk 
leven — voor spijs en drank, voor kleeding en ver­
zorging — en zoo weinig zorg voor het eenwig leven, 
voor de onsterfelijke ziel? Is Jezus dan voor ons lichaam 
en niet voor onze ziel gestorven? Zullen wij dan in de 
toekomst onze ziel hooger schatten dan ons lichaam — 
meer voor de ziel dan voor het lichaam zorgen ? 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Renovatio votorum baptismi. 
n. Actus (idei, spei et charitatis. 
c. Seplem Pater-noster et Ave. 
ö. Eleemosyna vel vestire pauperem in satisfaclio-

nem ob indecentem ornatum. 



Op den vijftienden Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE LUC. 7, 11 — 16. 

1. Do Heiland ontmoet lieden een lijkstoet bij de poor­

ten der stad. Waar is de stad, het dorp, het hnis, waaruit 
men van tijd tot tijd geen dooden grafwaarts draagt? 
Overal ziet men begrafenissen. Weldra misschien binnen 
kort zal men ook ons ten grave dragen. O, denken wij 
toch dikwijls aan dien laalsten gang op dit wereldrond, 
dat wij verlaten om er nooit op weder te keeren! Maar 
leven we toch vooral zóó, dat ons Jezus en Zijne leer­
lingen ontmoeten op dien weg, zooals heden het lijk 
van den jongeling te Naïm. 

2. De doode, dien men ten grave droeg, was de 
eenige zoon zijner moeder, die eene weduwe was. Het 
moet wel een goede zoon geweest zijn, die zoo door 
zijne moeder werd beweend. Vele moeders weenen ook 
over hunne zonen en dochters, niet om bunnen vroegen 
dood, maar omdat hun schandelijk en afkeurenswaardig 
gedrag hun de tranen uit de oogen persen. Die tranen 
zullen eenmaal het sterven dier onveilaten verzwaren 
en het is zeer te vreezen, dat ze door hun losbandig 
leven nog vóór hun ouders sterven, na het leven der 

ouders verbitterd en verkort te hebben. 
3. Toen Jezus de weenende moeder zag, werd Hij 

door medelijden bewogen. Daardoor toont Hij, dat God 
zich het lot van bedroefden en bedrukten, vooral van 
weduwen en weezen aantrekt. Op Zijn voorbeeld moeten 
wij dus ook medelijden hebben met arme ongelukkigen 
en bedroefden, vooral met arme weduwen en weezen 
en niet 't minst met de beklagenswaardige zondaars en 
zondaressen, en voor hunne bekeering bidden. 

4. De opwekking van den jongeling moet ons geloof 
in Jezus Christus nader bevestigen. Wie kan uit eigen 



— 9G — 

macht dooden tot het leven verwekken tenzij God! — 

Dit feit moet onze hoop op zijne hulp verlevendigen. 
Ook tot ons zal eenmaal gezegd worden: Ik zeg u: slaat 
op. — Die daad moet de liefde tot Jezus in onze harten 
meer en meer doen ontvlammen. Hij gaf der moeder 
haar zoon terug. Toen wij ons zeiven dooi'doodzonden 
naar de ziel hadden gedood, schonk Hij ons door be­
rouw en boetvaardigheid dat leven terug. Hoe dikwijls 
is zulks niet geschied ? Eischt zulk een medelijden geen 

innige wederliefde ? 

PoENITENTIA SALUTARIS: 

A. Comitatio funeris ad sepulchrum. 

b. Visitatio ossuarii. 
c. Preces pro peccatoribus. 
i). Opus misericordiöe erga viduam pauperem. 

Op den zestienden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE LUC. 14, 1—11. 

1. De liefde verbiedt van den naaste iets kwaads te 
denken of kwade vermoedens te koesteren, zooals de 
fariseën deden. Zij gaven acht op Hein, zegt de Evan­
gelist. Wie? De fariseën. Op wien? Op Jezus. Geschiedt 
dat achtgeven uit plicht, dan is het eene deugd ; ge­
schiedt het uit liefde dan is het eene liefdedienst; ge­
schiedt het echter uit naijver, afgunst of welke ondeugd 
ook, dan is het zonde en grooter zonde naarmate het 

doel zondig is. 
2. De fariseën bespiedden Jezus' handelingen, bevit­

ten Zijne woorden, of ze daarin niets kunnen vinden 

om hem aan de kaak te stellen. Doch hoe meer ze Hem 
nagaan, des te helderder straalt Zijne onschuld hen tegen 



— 97 — 

en des te meer ontvlamt hun haat en nijd tegen Zijn 
persoon. Met recht noemt de II. Basilius den nijd eene 
uitvinding des duivels, waardoor hij hen doodt, die hem 
toegang in hunne harten geven. Vandaar zegt men ook; 
de vergiftige nijd, wijl hij gift uitbraakt en gift inzuigt, 
anderen naar het leven tracht en zichzelven om het leven 
brengt. Verbannen wij derhalve de kleinste kiem des 
nijds uit onze harten. 

3. Wanneer een ezel of os in de sloot valt, dan 

trekt men ze daaruit, hetzij het sabbath is of niet. Maar 
is onze evenmensch niet meer waard? Zou het dan 

verboden zijn op Zon- en feestdagen werken van liefde 
en barmhartigheid te beoefenen? Waar de liefde roept, 

daar zwijgt het gebod der Kerk. Gods eer en lof en 
des naasten heil gaat boven en voor alles. Het eene 
doen en het andere niet nalaten: beide zoo goed men 
kan vereenigen. En hoeveel kan men niet doen als 
men ernstig wil? Daar schuilt evenwel de fout. 

4. Zich zeiven den minste van allen te achten schaadt 
nooit, maar zich zeiven slechts boven een enkelen na­
tuurgenoot te plaatsen, dat schaadt altijd. Zou het niet 
kunnen gebeuren, dat God juist hem, op wien wij met 
minachting neerzagen, eene plaats boven ons in den hemel 
aanwijst op den dag der vergelding? Berokkent u zei ven 
geen vernedering door u (e verheffen. 

POENITENTIA SAI.UTARJS : 

A. Enarratio rei, qiuc cedit in honorem proximi tui. 
b. Visitatio icgroti die dominica vel festiva. 
c. Actus humilitatis. 
D. Pro clericis; Psl. 33, Benedicam Dnum in omni 

tempore. 

V E R M A N I N G E N .  7  



— 98 — 

Op den zeventienden Zondag na Pinksteren. 

EVANOEUR MATTH. 22, 34—46. 

1. Niet om de waarheid te leeren, maar om Jezus 
in Zijne woorden te verstrikken, richtten zij de vraag 
tot Hem; welk is het grootste (jebod in de wet ? Hoe vaak 

geschiedt het ook niet in onze dagen, dat men anders 
spreekt dan men denkt — vriendschap huichelt en vij­
andschap voedt — in het bijzijn looft en prijst en achter 
den rug lastert — komplimenten maakt en in het hart 
dengenen vloekt, dien men ze bewijst. Welk een dui­

velachtige valschheid! 
2. Gij zult God dienen uit t/ehed uw hart. De Heer 

beveelt ons Hem te beminnen. Ware het dan niet meer 
dan genoeg, dat Hij ons toestond Hem te beminnen? 

Wat kunnen wij dan nog boven en behalve den on-
eindigen en goeden God liefhebben? Men bemint slechts 

hetgeen goed is of goed schijnt. God is de oorsprong 
van al, wat wezenlijk goed is, dus is Hij alleen (e be­
minnen. De hond bemint zijn meester, ofschoon hij dik­
wijls op slecht voedsel en slaag onthaald wordt, en 
zouden wij dan liefde weigeren aan Hem, die ons dage­
lijks spijzigt naar ziel en lichaam? 

3. Gij zult uwen naasten beminnen als u zeiven. 
Het tweede gebod is gelijk aan het eerste; want men 
kan het een niet vervullen zonder het ander, den naaste 
zonder God niet liefhebben, wijl men hem om God en 
God in den naaste moet beminnen. Wie is in staat te 
scheiden, wat God verbonden heeft? Wie God oprecht 
bemint, moet ook zijn naasten liefhebben en wie deze 

oprecht bemint, bemint in den naaste, tevens God. 
4. Wiens Zoon is Christus? Is Hij alleen de zoon 

van een mensch — van David, hoe kon deze Hem 
dan zijnen Heer noemen? is Hij alleen Gods Zoon? 



— 99 — 

Hoe kon Hij zich zeiven Zoon des menschen noemen? 
Hij is dus beide, in één persoon vereenigd. Et ver­
hum caro factum es/. 

POENITENTIA SALTJTAUTS: 

A. Actus perfecta; charitatis in Deutn. 
n. Opus charitatis in proximum. 

c. Actus adorationis in Jesum Christum coram Sanc-
tissirao. 

D. Pro clericis hymnus: Te Deum. 

Op den achttienden Zondag na Pinksteren 
EVANGELIE MATTH. 9, 1 — 8. 

1. Ziet, daar brachten zij een lamme tot Hem, $1 op 
een bed lag. Het is somtijds te betreuren, dat men hulp 
van anderen noodig heeft, maar troostrijk, wanneer de 
liefde ze ons verschaft. En hoevele dusdanige lammen 
bestaan er niet in den eigenlijken en oneigenlijken zin, 
zieken naar het lichaam, en zieken naar de ziel. Erbarm 
u over die ongelukkiger), vooral over de laatste, voor wie 
raenschelijke hulp alléén niets vermag, en zoek daarom 
hulp bij Jezus, die alleen kan helpen. 

2. IFal denkt gij kwaad in uwe harten. Hoe dikwijls 
slaat dit verwijt op ons! Hoe dikwijls denken wij kwaad! 

a.J Tegen God, wanneer we twijfelen aan Zijn woord 
of aan Zijne hulp — Zijne werken of wegen afkeuren 
en morren tegen Zijne beschikkingen. 

b.) Tegen onze naaste, wanneer wij roekeloos oordee-
len en kwade vermoedens zonder redenen tegen hen 
koesteren. 

c.J legen om zeiven, wanneer wij hoovaardige, eer­
gierige, onkuische gedachten koesteren enz. Zoodra wij 



— 100 — 

zoo iefs in ons hart bemerken, laten we dan terstond 
ons zeiven toeroepen; wat denk ik kwaad in mijn hart. 
Abominatio enim sunt Domino cogitaüones inalae. 

3. Wees getroost mijn zoon — mijne dochter — uwe 
zonden worden n vergeven. Welk een (roostrijk woord 
voor den zondaar — en zondaars zijn we allen. Zoo 
lang wij niet zeker weten, dat onze zonden vergeven 
zijn, hebben wij ook geen waren zielenvrede en leven 
en sterven in angst en vreeze. Wie nu verschaft ons 
dien vrede? Hij, die alleen de macht heeft zonde te ver­
geven — de Zoon Gods, die voor onze zonden heeft 
geboet, en deze vergeeft Hij door Zijne plaatsbeklee-
ders, de priesters. Prijzen wij daarom met het volk des 

Evangelie's God, die den menschen een dusdanige macht 
heeft geschonken en wenden wij die macht aan tot 
ons heil! 

4. Sta op, neem uw bed en (ja naar uw /mis. Ziedaar 

de drie trappen tot de bekeering der lammen, a.) Sta op. 
De zondaar ligt in de sluimering der zonde — in de 

slaap der zonde. Derhalve eerst wakker worden en op­
staan. Surge qui dormis ex profundo lacu. 

/).) Neem uw bed op. Het bed der zonde zijn de 
kwade gewoonten en de zondige gelegenheden. De eerste 
moet hij afleggen, de tweede vluchten en vermijden, 
anders zal hij weldra in zijne zonden en fouten terug­

vallen. 
c.) En ga naar uw huis: waar is ons huis? Het is 

het vaderhuis — het godshuis — het huis der eeuwig­
heid — de hemel. En naar dat huis voeren slechts 
twee wegen, nl. die der volharding in de deugd en der 

boetvaardigheid. 

POENITENTIA SALUTA1US: 

A. Examen de peccatis cogitationum cum contritione. 



B. Preces pro omnibus, quos temere judicasti. 
c. Gratiarum actio pro institutione sacramenti poeni-

tentitu. 
i). Visilalio üegroli. 

Op den negentienden Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE MATH. 22, 1 — 14. 

1. De heiligmakende genade is het feestgewaad, zon­
der welke niemand bij het hemelsch feestmaal mag aan­
zitten. Bezitten wij dat schoone kleed nog, of hebben 
we het verloren? Zijn we nog in 't bezit, dan moeten 
wij zorg dragen het nooit te verliezen, en mochten we 
het verloren hebben, dan geen tijd verzuimd om het 
weder in ons bezit te krijgen. Goed beginnen is niet 
genoeg, we moeien ook goed eindigen. „Die volharden 
(en einde toe, zegt Jezus, zij zullen zalig worden.'1 

2. Het gastmaal, dat de Koning van hemel en 
aarde voor de zijnen heeft aangericht, is hier de H. Com­
munie, ginds in de eeuwigheid de zalige aanschouwing 
Gods — hier en daar de innigste vereeniging van den 
hemelschen Bruidegom met de bruid — der ziel met 
Christus. Het heerlijke gastmaal is bereid, de disch is 
gedekt en wij zijn genoodigd. Waarom naderen wij 
dan zoo zelden tot die tafel des Heeren? Wanneer 
we naderen, waar is dan ons geloof, onze hoop en 
onze liefde? Niets is heilzamer voor de ziel, dan met 
de noodige gesteldheid dikwijls de H. Communie te 

ontvangen. 
3. Velen zijn geroepen, maar weinigen, uitverkoren. Dat 

is ook waar met betrekking tot de H. Communie. Velen 
— ja allen zijn genoodigd tot den disch des Heeren, 

maar weinigen laten zich daar vinden. Aan wien de 

schuld? Niet aan God — Hij heeft het zijne gedaan; 



derhalve ligt de schuld aan ons, Nolebant venire — zegt 
de H. Schrift van de genoodigden. Inderdaad, dat ram-
zalige niet willen is alleen de schuld, dat we zoo 
zelden aan 'sHeeren disch verschijnen. We willen niet, 
omdat tijdelijke zorgen, zinnelijke genoegens, wereldsche 
bezigheden ons den tijd en de lust daartoe benemen. 
Welk eene beleediging voor den goddelijken Heiland, 
dat wij het linzemnoes der zinnelijkheid, den appel van 
tijdelijk gewin, den draf der zwijnen de voorkeur geven 
boven xijn kostbaar vleesch en bloed. 

4. Om waardig bij den feestdisch te verschijnen, 
moeien we een feestkleed medebrengen en dit mag niet 
verscheurd en moet ook rein zijn. Het is niet verscheurd, 
wanneer we aanzitten met een geweten zuiver van dood­
zonde; want elke zware zonde verscheurt het feestge­
waad der genade. Het is rein, wanneer onze ziel niet 
alleen zuiver is van doodzonde, maar bovendien ver­
sierd met deugden. Alvorens dan neder te zitten, moe­
ten we onze ziel opsieren met gevoelens van geloof, 
hoop, liefde, ootmoed en overgeving aan Gods heiligen 
wil. Hoe schooner uw kleed, des te gevalliger zult gij 
uwen goddelijken Bruidegom zijn, des te meer vruch­
ten mede huiswaarts nemen. 

POENITENTIA SALUTAR1S : 

A. Actus fidei, spei et charitatis. 

is. Renovatio votorum baptismi. 
c. Frequens communio. 
i). Vestire pauperem. 
E. Pro clericis: Ps. De profundis vel Litanüc de 

Sanctissimo. 



— 103 — 

Op den twintigsten Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE JOËS 4, 46—53. 

1. Een ziek kind is een groot kruis des huizes en 
geen huisgezin, zelfs het deftigste, blijft hiervan ver­
schoond, zooals we dat door het huidige Evangelie be: 

vestigd zien. God liet deze ziekte over het kind komen, 
niet om den dood des kinds, maar om het zieleleven 

der familie te bewerken. En zoo moet elke ziekte op­
genomen worden. Zij moet volgens Gods wijze inzich­

ten ons ten beste dienen om — zoo wij rechtvaardig 
zijn — onze verdiensten te vermeerderen of — zoo wij 

in zonden verkeeren — de hel te ontgaan door boet­
vaardigheid te doen. Aldus beschouwd, zullen alle weder­

waardigheden en plagen des lichaams ons ten heil ver­

strekken. 
2. Wat doet de vader, nadat arts en medicijnen 

vruchteloos beproefd haddon het leven des kinds te 
redden? Hij neemt zijn toevlucht tot den waren, eeni-
gen Arts, die helpen kan en wil, waar menschelijke 
hulp te kort schiet — Jezus Christus. Zoo moeten wij, 
en bijzonderlijk, wanneer we ziek zijn, doen. Het is 
niet alleen goed, maar ook plicht, dat wij de natuur­
lijke middelen aanwenden, maar deze zullen slechts in 
zooverre werken als de goddelijke Geneesheer er de 
geneeskracht aan verbindt. En wat hier van de licha­
melijke ziekten gezegd wordt, geldt ook van de ziek­
ten der ziel. Dierbare ouders, wanneer ge dan merkt, 
dat uw kind ziek is naar de ziel, of zich op gevaarlijke 
wegen bevindt, waar het gevaar loopt naar de ziel te 
sterven, neemt dan uwe toevlucht tot Jezus en roept 
Hem toe: Heer kom, voordat mijn zoon fnijne dochterj sterft. 

3. Wanneer (/ij (/een teekens en wouderen ziet, zult gij 
niet (/eloooen. Dit verwijt treft niet alleen den vader van 



— 104 — 

het zieke kind, maar ook velen van ons. Dagelijks zien 
wij de werken van Gods almacht en liefde in de na­
tuur, maar zij maken niet den minsten indruk op ons; 
wij verlangen bovennatuurlijke wonderen. Ook deze zijn 
geschied, doch we zouden gaarne zelf zien en hooren, 
en dan wellicht nog niet gelooven. Weet ge dan niet, 
wat Jezus tot Thomas sprak: gij yclooft, omdat ye ziet; 
maar zalijj zij, die niet zien en toch /jelooven. Joës 20, 29. 
Rangschikt u zeiven onder die zaligen en verlangt geen 
wonderen, waar ze niet noodig zijn. 

4. En hj (/(doofde en geheel zijn huisgezin. Welk eene 

verandering in dit huisgezin! Kortelings nog ach en wee, 
jammer en ellende — nu opgeruimdheid en vreugde. 
Zoo waar is het woord: het geloof maakt zalig. Dat ver­
schijnsel kunnen we dagelijks in elk Christelijk huis­
gezin waarnemen. In het huisgezin, waar oprecht ge­
loof wordt aangetroffen, daar ook bestaat een waar en 
duurzaam geluk, of wel troost en overgeving aan Gods 
heiligen wil in het ongeluk. En daar, waar men niet 
gelooft, is zelfs bij overvloed en welstand geen geluk 
en vrede te vinden. Geloof dan bij alle omstandigheden 

in de almacht en liefde Gods en ge zult er wel bij varen. 

POENITENTIA SALUÏARIS : 

A. Visitatio aegroti, 
b. Preces parentum pro prole praecipue itnproba. 
c. Symbolum Apostolicum. 
u. Corporale vel spirituale opus bonum erga famulantes. 

Op den een-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 
EVANGELIE MAÏTH. 24, 15—35. 

1. De heer des Evangelie's wordt vertoornd opzijn 
knecht. Die toorn was rechtvaardig, omdat ze door de 



— 105 — 

boosheid des dienaars werd opgewekt — vandaar een 
heilige toorn uit heiligen ijver voor de gerechtigheid. 
Worden wij daarentegen vertoornd, dan zijn gewoonlijk 
hartstocht, luimen, trotschheid, hebzucht of ongeduld de 
oorzaak daarvan, en vandaar zondig en onbillijk. Tegen 
dit soort van toorn waarschuwt ons de Apostel Paulus 
in zijn brief aan de Epli. 4, 31, waar hij zegt uulle bit­
terheid, alle toorn, alle wrevel, alle laster moet verre van 
u zijn. Voelen we dus toorn in ons opkomen, vragen 
we ons dan af waarom en herinneren we ons steeds 
het woord der Schrift: toornt, maar zondigt niet. 

2. Hoe liefdeloos en onbarmhartig handelt de knecht 
des Evangelie's tegen zijn medeknecht. Hein werd de 
geheele groole schuld kwijtgescholden en hij wil zijn 
medeknecht geen cent kwijtschelden. Geschiedt hem dan 
onrecht, nu zijn meester hem behandelt, zooals hij zijn 
lotgenoot behandelt heeft? Een oordeel zonder larndiar-
tigheid staat hem te wachten, die (jeene barmhartigheid be­
wezen heeft. Jac. 2, 13. Die geene bannharligheid bezit 
is geen christen, zegt de H. Aug. Wie voor anderen 
zijn hart sluit, vindt .lezus' hart ook gesloten. 

B. Zoo zal de lemehehie Vader ook met a doen, wanneer 
niet ieder zijn broeder van harte vergeeft. Denk hier vooral 
aan, wanneer vijandige of wraakgierige gedachten u 

bekruipen. Met de maat waarmede ge uitmeet, zal u 
ingemeten worden. Dat vragen wij immers ook dagelijks 

door te bidden: vergeef ons, (jelijk wij vergeven onze sehul-
denaren. Doen wij dus anderen, wat we voor ons zeiven 
wenschen. 

4. Het hemelrijk is een koning gelijk, die met zijn knecht 
rekening houdt, zegt Jezus. Die koning is God — die 
knechten zijn wij — die rekening is het oordeel na den 
dood. Welk een ontzaggelijke schuldenlast van zondige 

gedachten, woorden en werken, van begeerten en ver-



— 106 — 

zuirn — van overtredingen tegen zich zeiven, zijn naaste 
en tegen God! Nog is het tijd om vergeving van schuld 
en straf af te smeeken, vooral door de aflaten. Wanneer 
we de voorschriften der aflaten trouw vervullen, dan 
bidden we als het ware: Heb yeduld met mij — lieve 
Vader — ik zal U alles betalen — niet uit mijn eigen 
vermogen, maar uit den schat der Kerk — met de ver­
diensten van Jesus Christus en alle heiligen Gods. 

POENITENTIA SALUÏA1US : 

A. Aliquot Pater-noster pro ofïensoribus nostris. 
b. Remissio debit! debitor! pauperi. 
c. Examen consciëntie de vita pneterila per aliquod 

tempus. 

Op den twee-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE MATTH. 22, 15—21. 

1. De H. Didacus zegt: „de zonde heeft dit eigen, dat 
zij zich zelve verraadt; al zwijgt ook alles, al spreekt 

ook niemand daarover." Dif zien wê aan de farisëen; 
zij meenen het sluw aan te leggen en maken zich zei­

ven te schande. Zij spannen Jesus een strik en 
loopen zeiven in de val; zij willen Hem in zijn woor­
den vangen en ze vangen zich zeiven. Wachten we ons 
toch voor valschheid in woorden en werken en daar­
door voor openbare schande. 

2. Geef den keizer, 10at des keizers en God, wat Godes 
is. Een ieder het zijne — den menschen het hunne en 

God het zijne. Het is dus niet recht zijne beroepsplichten 
te verwaarloozen onder het voorwendsel de godsdienst­
oefeningen te moeten bijwonen, vooral gedurende de 



— 107 — 

week. Het gebed te verzuimen, omdat men moet ar­
beiden, is lakenswaardig. Den keizer, koning of staat 
te bedriegen (door ontduiking van belasting enz.) acht 
men geene zonde, en men bedenkt niet, dat men zich 
zeiven bedriegt. De ware Christen is altijd ook een 
goed onderdaan; hij eert en acht de wereldsche over­
heden en hunne wettige voorschriften als Gods plaats-
bekleeders, want daar beslaat (/een macht tenzij van God. 
Rom. 13, J. 

3. Wier* beeld is dit? — vraagt de Heiland. Richten 
wij die vraag ook dikwijls aan ons zeiven: wiens beeld 
ben ik? Toen God den mensch schiep, maakte Hij hem 
naar Zijn beeld — naar Gods beeld schiep Hij hem, zegt 
de H. Schrift. Gen. J, 27. Mijne ziel is het evenbeeld 
van God, mijne rede is dus het beeld der hoogste Rede 
— mijn wil het beeld van den Goddelijken wil. Is het 
dan niet dwaas en zondig, dat schoone evenbeeld Gods 
door de zonde te verlagen tot slaaf des duivels? Laten 
wij dan dagelijks onze ziel door wijsheid en deugd meer 
en meer gelijkvormig maken aan het schoone en on-
overtreffelijke beeld Gods. 

4. ,/0 schande," roept de H. Bernardus, //altijd zorgt 
ge voor een lichaam en voor de beeltenis Gods — voor 
(uwe ziel) draagt ge niet de minste zorg." //Waarom 
werpt ge u op het stof, gij die voor den hemel ge­
schapen zijt?" aldus vraagt de H. Xaverius. De beeld-
stormers werden veroordeeld voor de deur der kerk, 

maar wie is in geestelijken zin de grootste beeldstormer ? 
De zondaar, die het evenbeeld Gods -— de ziel, voor 

wie Jezus stierf om liare mismaaktheid weg te nemen 
en liaar in haren oorspronkelijken toestand te herstellen 
— opnieuw door zijne zonde bevlekt en misvormt. Hoe 
schoon is derhalve eene zuivere ziel, hoe hatelijk en 
misvormd daarentegen eene doodelijk gewonde ziel. 



— 108 — 

POENITENTIA SALUTAUIS : 

A. Examen consciendse de peccatis contra veracita-
tem cutn dolore et proposito in futurum. 

B. Examen de peccatis cordis, oris, operis vel omis-
sionis contra superiores ecclesiasticos et civiles cum 
contritione. 

c. Cultus imaginis Jesu Chrisli. 

Op den drie-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE MATTH. 9, 18 — 26. 

1. Op den openbaren weg, ten aanzien van eene 
groote menigte volks knielt een vorst aan Jezus voeten 

en smeekt Hein zijne gestorvene dochter weder levend 
te maken. Kom, ley uwe hand op haar en zij zal leven. 
Welk een sclioon voorbeeld van vaderlijke teederheid 
voor ouders — van levendig geloof voor on- en zwak-

geloovigen — van verschuldigen eerbied en vertrouwen 
op Jezus den Wonderdoener. Waar vindt men in onze 
dagen zulke ouders, zulke rechtgeloovigen? En hoe on­
eerbiedig gedraagt inen zich tegenover Jezus, wanneer 
Hij naar een zieke of in een processie wordt rondge­
dragen — hoe berispelijk in zijne heilige tegenwoor­
digheid in de kerk! 

2. De vorst heeft oog en hart op Jezus gericht. Van 
alles, wat om hem voorvalt, ziet en hoort hij niets. Waar 
is ons oog en hart in de tegenwoordigheid van Jezus, 
verborgen in Zijn heilig liefdegeheim? Bedenken wij toch, 

wie daar onzichtbaar troont en woont, voor wien wij 
daar onze knieën buigen. Mjn lum is een huis des ye-
heds, zegt Jezus. 

3. Welk een vreugde voor het vaderhart, toen Jezus 
hem zijn dochtertje levend teruggaf. Schenken wij die 



— 109 — 

vreugde ook aan God, onzen hemelschen Vader? ,/De 
opwekking der docliter is de bekeering eener zondige 
ziel," zegt de H. Bonaventura. Uwe dochter is uwe ziel, 
haar dood de doodzonde, terwijl Christus haar weder 
levend maakt door de oplegging der handen des biecht­
vaders. Knielen wij dan ootmoedig neer voor zijne voeten 
en zeggen we met vertrouwen; Heer, mijne dochter, 
mijne ziel is zooeven gestorven — is dood, leg Uwe 
genadehand op haar door de absolutie en ze zal opnieuw 
beginnen te leven. 

4. De Heiland laat zich niet lang door den vader 
om hulp smeeken. Een groote troost voor de ouders 
van lichtzinnige kinderen. Ook zij moeten Jezus om hulp 
smeeken en terstond zal Hij ze bieden en hen uit den 
doodslaap opwekken. Waarom wachtte Jezus langer 
om zijn vriend Lazarus tot het leven op te wekken? 
Deze was reeds vier dagen dood en het meisje was juist 
overleden. Gewoontezondaars worden moeilijker bekeerd 
dan zij, die voor het eerst vielen. 

POENITENTIA SALUTAUIS : 

A. Adoraüo coram S. S. Sacramento. 
js. Actus (idei, spei et charitatis ante et post S. (Jom-

munionem. 
c. Visitatio coemiterii. 
D. Brevis consideratie resurrectionis gloriosa;. 
E. Pro clericis; Lauda Sion vel Pangue lingua. 

Op den vier-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 

EVANGELIE MATH. 24, 15—35. 

1. Hoe verschrikkelijk is de inhoud van het huidige 
Evangelie. De grootste heiligen sidderden en beelden 



bij de gedachte aan den jongsten dag. ,/Wee mij," 
verzuchtte de H. Martelaar Cyprianus, ,/bij mijne komst 
voor liet gerecht." //Waarom weent gij?" vroeg menden 
H. Chysostomus. „Ik denk aan den oordeelsdag," ant­
woordde de heilige. En durven wij arme zondaars 
dien dag dan zonder vreeze en siddering tegemoet zien? 
Het is verschrikkelijk ie vallen in de hemden van den le­
venden God. Hebr. 10, 31. Niet voor den rechtvaardige, 
maar voor den zondaar zal die dag zoo verschrikkelijk 
wezen. 

2. De H. Aug. maakt op het Evangelie van dezen 
dag de volgende schoone bemerking. //De jongste dag," 
zegt hij, //zal eenieder in denzelfden toestand aantreffen, 
als hij was op het oogenblik van zijn dood. Want zoo­
als de mensch sterft, zoo ook zal hij geoordeeld worden." 
Doen wij dan ons uiterste best om braaf te leven en (e 
sterven, dan ook hebben wij een genadig oordeel te 
wachten. 

3. Alsdan —• op dien dag — zullen alle rjeslachten 
der aarde weenen. Maar dan is het te laat, eeuwig te 
laat. Nu, nu het nog tijd is, moeten we onze zonden 
beweenen, opdat we dan niet behoeven te schreien en te 
weeklagen. 

4. De gruwel der verwoesting, door Jezus hier voor­
zegd, slaat niet alleen op de ontwijding van Jerusalems' 
tempel, maar op de ontwijding der geestelijke tempels 
des H. Geestes en dat zijn wij. De tempel Gods is heilig 
en dat zijt Gij, zegt de H. Paulus 1 Cor. 3, 17. Mocht 

het dus zijn, dat wij dien tempel Gods hebben ontheiligd 
en onteerd door de zonde, dat we daarin eene gruwelijke 
verwoesting hebben aangericht, vluchten we dan op de 
bergen, d. i. heffen we dan hart en hand tot God — 
Hij alleen kan en zal ons helpen. 

5. Ernstig en met nadruk vermaant Jezus zijne leer-



m 

in 

lingen tegen valsche profeten, van wie ze heil noch red­
ding, maar ongeluk en ellende te verwachten hebben. 
Zulke profeten bestaan er helaas! niet weinige in onze 
dagen. Zij spiegelen den onnadenkenden geluk, voorspoed 
en welvaart voor en leggen het er op aan om hun ge­
loof en onschuld te rooven. Onthoud die verleiders uw 
vertrouwen. Het zijn wolven in schapenvachten. Jezus 
alleen meent het oprecht met ons — Hij alleen bezit 
de woorden des levens — Hij alleen is de weg, de 
waarheid en het leven; slechts door Hem bereiken wij 
den Vader en het doel onzer schepping en verlossing 

— den hemel. 
G. Het teeken van den Zoon des menschen zal als­

dan aan den heinel verschijnen d. i. het Kruis. Laten 
wij al ons doen en laten met dat teeken stempelen, op­
dat het voor ons op dat alles beslissend oogenblik een 
teeken des heils en niet der verwerping zij. Ja, in dat 
teeken moeten we strijden, in en door het kruis zullen 
we de overwinning behalen. 

A. Meditatio de novissimis per aliquod tempus. 
B' Examen conscientiai de anno praeterlapso. 
c. Preces coram imagine S. Crucis ad impetrandam 

gratiam in die judicii. 
u. Pro clericis: Ps. Miserere. 

POENITENTIA SALUTARIS: 



A. /t 3«. se. i'e. /t ̂'e. s't st. 3 e. i't ï'e.»e /a. Ve. 3*t 51 $s. it s't /e. s't i't -s\ 51 -? t at ss. A. Vc. ae. 5 e. ?*«. 3*«. J t s e. 3*c. it 3c. i't /e. 

y if y ?• «• »jf Y v ̂  v v *f v V ®/ ̂  y v y v v v v v v v v v v v V" v ®/ y v v VV *f 

^oe^pi'iikeq ci\ Vei4n^ii)ii\^ei| 

01' 

BENIGE FEESTDAGEN. 

Op den feestdag van Jezus' naam. 

EVANGELIE LUC. 2, 22. 

1. We moeten den Heer Jezus op Zijn naarasdag 
een drievoudige gift aanbieden — o/is ydoof, opdat Hij 
het verlevendige — onze hoop, opdat Hij ze bevestige — 
onze liefde, opdat Hij ze verwarrae. Zoodoende zal zijn 
naam ons heil aanbrengen — dan wordt Jezus ons een 
Jezus, d. i. een Heiland, onze Verlosser uit allen nood 

naar ziel en lichaam. 
2. Allen wat gij doel, doe dal in den vaam van den 

lieer Jezus Chrislm, aldus de Apostel aan de Coll. 3,17. 
Alles moeten wij doen, opdat de naam van Jezus geëerd 
worde en ook op zulk eene wijze doen, dat hij daardoor 
geëerd worde. Het eerste slaat op de goede meening 
bij al onze handelingen — het tweede geeft den aard 
en de wijze aan, waarop wij dat alles moeten verrichten. 

In den naam van Jezus gaan en slaan, rusten en ar­
beiden, slapen en waken, eten en drinken, dan zal dat 
alles zeker Gode aangenaam en ons verdienstelijk zijn. 

3. Gij zult den naam van den Heer ntoen God niet ijdel 
gebruiken, zoo luidt het tweede gebod. Maar hoe dikwijls 



— 113 — 

gebruiken wij Jezus naam niet ijdel, die toch niet den 
Vader God is. Bij elke gelegenheid — wanneer we iets 
treurigs of droevigs hooren, over iets schrikken of ons over 
iets verwonderen, wanneer we schertsen en lachen, vloeken 
of schelden, altijd moet het de zoete naam Jezus ont­
gelden. Vandaag nog moeten wij die slechte gewoonte 
afleggen, en voortaan met den grootsten eerbied den 
naam noemen, voor wien zich moeten buigen de knieën 
dergenen, die in den hemel, op aarde en onder de aarde 
zijn. 

4. Er is ons mensclen (/een andere naam gegeven, waar­
door to ij zalig kunnen worden, dan de naam Jezus — en 
ieder, die dezen naam aanroept •— met vast vertrouwen 
en levendig geloof — zal zalig xoorden. Hand. 4, 12. 
Rom. lü, 13. Dat die naam dan altijd in ons hart, op 
onze tong, in al onze handelingen zij; dan ook zullen 
al onze wenschen cn begeerten, ons doen en laten op 
Jezus gericht zijn. 

PoENITENTIA SALUTARIS : 

A. Litania1 de S. S. Nomine Jesu. 

n. Quinque Pater-noster in honorem quinque Vul-
nerum Dni Jesu Christi. 

0. Eleemosjna in honorem nominis Jesu. 

d. Quoties nomen Jesu in vanum pronunties, loqua-
ris: O Jesu, Tibi vivo! O Jesu, Tibi inorior! O Jesu, 
Tuus sum vivus et moriens! Amen. 

Op Rozenkrans Zondag. 

EVANGELIE Luc. 11, 2 7  —  2 8 .  

1. Dikwijls bidden wij den Rozenkrans, maar zelden 
met aandacht en de vereischte godsvrucht. Met zulke 

VERMANINGEN. 8  



— 114 — 

rozen vol doornen en zonder geur, d. i. door zulk een 
gebed vol verstrooiing vlecht men een krans voor de 
Onbevlekte Moeder zonder de minste schoonheid. Wan­

neer dit gebed ons werkelijk nut zal brengen, dan moet 
men het met aandacht en oplettendheid bidden. Bij elk 
tientje moet onze aandacht toenemen, anders is het 
beter één Weesgegroet goed dan meerdere geheel ver­

strooid te bidden. 
2. De Rozenkrans is het beste gebed voor de ver­

eerders van Maria, omdat het bestaat uit de schoonste 
gebeden, nl. het gebed des Heeren, de groetenis des 
Engels en de Apostolische geloofsbelijdenis. In het huis­
gezin, waar dit gebed niet gebeden wordt, ontbreekt 
gewoonlijk ook godsdienstzin, de lauwheid zal daar wel­
dra vasten voet krijgen en de deur openen voor alle 
sporten van zonden. Heil het huisgezin, heil den ouden 
en zieken mensch, heil een ieder, die dagelijks een ro-
zènkrans vlecht voor de H. Maagd. Als dank zal de 
goddelijke Moeder ook voor hen een krans vlechten in 
den hemel van onverwelkbare rozen. 

3. Als leden der Broederschap van den Levenden 
Rozenkrans moeten we ons bizonder beijveren, Maria 
door het rozenkransgebed te vereeren, en vooral het 
tientje niet vergeten, waardoor de rozenkrans van vijf­
tien tientjes dagelijks volledig wordt. Hoeveel goeds 
heeft dit gebed al niet gesticht en het nut zou nog grooter 

zijn, zoo we ons toelegden om het met de noodige aan­
dacht en godsvrucht te bidden. Het nut ligt niet opge­

sloten in veel rozenkransen te bidden, maar in het goed 

en aandachtig bidden. 

POENITENTIA SALUTAEIS : 

A. De vota recitatio rosarii vel partis ejusdem. 
B. Quindecim Ave in honorem quindecim mysteriorum. 



c. Oblatio quoüdiani rosarii, vel partis hujus in sa-
tisfactionem peccalorum. 

Op het feest van Maria's Onbevlekte Ontvangenis. 
EVANGELIE MATTH. I, I —16. 

1. Wanneer er sprake is van zonde, dan willen wij 
dat Maria buiten bespreking blijve, zegt de H. Aug. 

Maar Maria wil ook niets van zondigen weten, wanneer 
er van ons sprake is. Willen wij dus goede pleegkin­
deren van die groote Moeder zijn, dan moeten we ons 
wachten onze ziel te bevlekken met zonde, waarvan 
zij onbevlekt was en is gebleven. Zalig zij, die onbevlekt 
wandelen, zegt David. (Ps. 118, 1.) Elke vlek blijft zicht­
baar, hoe nauwkeurig ook verwijderd. 

2. Het is een dogma of geloofswaarheid, dat Maria 
onbevlekt van de erfzonde is ontvangen. Waaraan dankt 
zij dat groote voorrecht? Aan Hem, dien zij zelve zon­
der zonde ontvangen en gebaard heeft. Wij echter in 
zonde ontvangen en geboren, zijn door het H. Doopsel 
daarvan bevrijd en dat groote voorrecht zijn wij Hem 
verschuldigd, die ons deze genade verdiende door zijn 
leven, lijden en sterven. Hoe dankbaar toonde zich Maria 
voor de haar geschonken genade en hoe ondankbaar 
zijn wij dikwijls voor de reiniging der erfzonde door 
het Doopsel! Derhalve voortaan Maria volgen en dank­
baar zijn. 

3. De onbevlekte Moeder leefde zóó behoedzaam, als 
ware zij niet onbevlekt en vreesde elk oogenblik be­

vlekt te worden. En wij, bevlekte kinderen eener bevlekte 
moeder, leven zóó zon/eloon, alsof wij zonder zonde ge­

boren waren en nooit door haar bevlekt kunnen worden. 
Dat we daarom uit het geheim der Onbevlekte Ont­

vangenis leeren, voortaan voorzichtiger te zijn. Had 



Maria gedaan zooals velen onzer, haar voorrecht zou 
haar evenmin beschut hebben tegen de zonde. Daarom 
een anderen weg ingeslagen. 

4. Het bewijs voor Maria's Onbevlekte Ontvangenis 
ligt opgesloten in de woorden: potuit, decuit, voluit. 

Potuil: zij is mogelijk; want bij God is alles mogelijk, 
door zijn almacht daartoe in staat gesteld. Decuit: het 
betaamde, dat Maria onbevlekt ontvangen werd, omdat 
ze een vlekkeloos kind moest baren. Erqo voluit: der­
halve heeft God, die machtig is, groote dingen aan 
Maria gedaan; fecit mild magna, qui potens est. Met 
Gods genade is het ons ook moydjk onbevlekt te leven, 
bs.Uiavtt het ook, dat wij zóó leven en we zullen god­
vruchtig leven, indien we met Gods genade slechts willen. 

POENITENTIA SAI.UTARIS: 

' A. Gratiarum actio pro gratia baptisrai. 
; B. Litanüe Laurelana;. 

c. Aliquot Pater-noster et Ave in honorem B. M. V. 

pro impetranda virtute castitatis. 

Op het feest van Maria Lichtmis. 

EVANGELIE LUC. 2, 22—32. 

1. Jesus verschijnt heden in gezelschap zijner Moeder 
voor het eerst in den tempel, om haar ojfer op te dra­
gen. Een gewichtige les en een schoon voorbeeld voor 
ons. Wij ook, wij moeten ons met ons offer tempel-
waarts begeven en daar ons hart, alle onze gedachten, 
woorden en werken aan God opdragen en daaraan het 
Offer van dank voor ontvangene weldaden en rouw 
over onze zonden toevoegen. 

Welk een wonder van ootmoed! De Allerreinste 



— 117 — 

onderwerpt zich aan de wet der reiniging, de Onbevlekte 
Maagd aan de wet voor zondige moeders. Zij acht het 
niet, dat de wereld haar houdt voor hetgeen ze niet is, 
en haar niet erkent voor hetgeen ze wel is. O, laten 
we toch haar voorbeeld volgen! Laat de wereld van 
ons denken en zeggen, wat ze wil, als het geweten ons 
maar eene goede getuigenis geeft. Der wereld het naar 
den zin maken, dat gaat niet, en daaraan is ook niets 
gelegen, wanneer God maar over ons tevreden is. Zijn 
wet moet de richtsnoer voor ons doen en laten zijn. 

3. Maria's Zuiveringsteest roept ons op om ook aan 
onze zuivering te denken; want niets, wat onzuiver en 
bevlekt is, gaat den hemel binnen. En hebben we ons 
geweten gereinigd, dan ook gezorgd het onbevlekt te 
bewaren. Doch dat is niet genoeg, we moeten boven­
dien ook het voorgeschreven offer der voldoening bren­
gen. Zijn we niet in staat een rijk olfer op te dragen, 
dan het offer der armen — een paar tortelduiven •— 
d. i. zachtmoedigheid en ootmoed, welke deugden wij 
van Maria moeten leeren en overnemen. 

4. De Moeder Gods leert ons heden, hoe wij de god­
delijke wetten moeten naleven en de oude Simeon toont 
ons wat, wij bij trouwe plichtsbetrachting voor loon tè 
wachten hebben. 01 is het geen groot loon in ons ster­
vensuur Jezus, niet slechts in onze armen, maar zelfs in 

ons hart op te nemen ? en zoo in zijn gezelschap de poorten 
der eeuwigheid binnen te gaan mef de woorden op de 
lippen ; Heer, laat nu uw dienaar in vrede sterven. 

POEN ITKNTIA SALUTAIUS : 

A. Renovatie votoruin baptismi. 
«. Auditio Missié et oblatio sui Deo. 
c. (^uinque Pater-noster et Ave in honorem quinque 

vulnerum D. N. 



— 118 — 

D. Preces in honorem St. Siraeonis pro felice morte. 
E. Preces proclencis: Preces commendationis animfc. 

Op het feest van den H. Jozef. 

EVANGELIE MATTH. I, 18—31. 

1. De H. Jozef is de heilige Bruidegom der Onbe­
vlekte H. Maagd, derhalve een voorbeeld voor gehuw­
den en ongehuwden. O, wanneer de ongehuwden zoo 
gezind waren als de H. Jozef, hoe weinigen zouden zich 
aan eene vrouw verbinden. En wanneer de gehuwden 
zoo deugdzaam leefden als de H. Jozef, hoe weinigen 
zouden dan wenschen niet gehuwd te zijn. Inderdaad, 
vele gehuwden en ongehuwden zijn niet tevreden; de 
laatste wenschen gehuwd, de eerste niet gehuwd, niet 
getrouwd te zijn. Waar schuilt hier de kwaal ? Beide 
missen de deugd en godsvrucht van den H. Jozef. Zij 
zoeken wat des vleesches is, vandaar ook de prikkel 
des vleesches. 

0 2. De H. Jozef is de voedstervader van Jezus en 
als dusdanig een voorbeeld voor alle ouders. En met 
recht. Want wanneer alle vaders en moeders voor 
hunne eigene kinderen zooveel liefde en zorg hadden 
als de H. Jozef voor zijn goddelijk pleegkind, dan zou 
men zeer weinig slechte kinderen aantreffen. Vele 
ouders meenen al genoeg te doen, wanneer ze hunne 
kinderen voeden en laten zich aan hunne opvoeding zeer 

weinig gelegen liggen. Maar heeft het kind dan niet 
meer behoefte aan zedelijk en godsdienstig voedsel dan 
aan stoffelijk? Is de ziel niet meer waard dan het 
lichaam. De mensch leeft toch niet alleen van brood? 
En wat baat alle voedsel, ja zelfs overvloed, wanneer 
de ziel dood is en eeuwig verloren gaat? 



— 119 — 

3. De H. Jozef was rechtvaardig. In dit eene woord 
is alles vervat, wat men tot zijn lof kan zeggen. Immers 
rechtvaardig zijn, heet in alles en altijd doen wat recht 
en goed is, alle plichten vervullen jegens zich zeiven, 

jegens zijn naaste en jegens God. In zijn gedrag heeft 
hij ons een voorbeeld nagelaten tegenover zijne onbe­
vlekte Bruid. Hij bemerkt, dat zijne Bruid zwanger is en 
hij weet niet van wien — hij durft zich niet te ver­
stouten haar te ondervragen — hij wil haar in geen 
opspraak brengen en om dit le vermijden, is zijn voor­
nemen haar heimelijk te verlaten. Dus doende zal hare 
eer gered en zijn geweten voldaan worden. — Hoe ge­
heel anders handelen wij bij eene verdenking tegen 
onzen naaste! Dit bewijst, dat wij niet zoo rechtvaardig 
zijn als de H. Jozef, laten wij het dan trachten te worden. 

4. De H. Jozef is vooral een patroon der stervenden. 
De overlevering leert, dat Jozef in de armen van Jezus 
en Maria gestorven is en vandaar dat ieder onzer de 

voorbede van den H. Jozef inroept, om daardoor ook 
eenmaal een zalig sterfuur te hebben. Maar als Jezus, 

Maria en Jozef bij onze stervenssponde tegenwoordig 
zullen zijn, dan is het vooral noodig ons dikwijls hunnen 

voorbeeldigen dood te herinneren. Deze herinnering zal 
het kwaad in ons dooden en onze deugd nieuwen glans 

en vooruitgang schenken en zoo een gelukkig stervens­
uur bewerken. En daar we dagelijks kunnen sterven, 
moeten we ook geen dag laten voorbijgaan zijn mach­
tige voorspraak om een zaligen dood af te smeeken. 
Willen we echter zijne bescherming en hulp, dan moeten 
we ook zijn voorbeeld willen. 

POENITENTIA SALUTARIS ; 

A. Eleemosyna puero in honorem S. niitritii Josephi. 

b. Litanise de S. Josepho. 



— 120 — 

c. Oratio ad S. Josephum pro felici morle. 
D. Hymnus de S. Josepho, aut pieces corninendati-

onis anima1. 

Op het feest van Maria's Boodschap. 
K VANG KLIK LUC, I, 26  — 38 .  

1. Verheugen en verblijden wij ons; want lieden is 
het Woord vleescli geworden: Zoo Hef heeft God den 
memel yehad, dat Hij Zijn eeniyyehoreu Zoon niet spaarde, 
maar Hem overleverde lot den dood om ons te verlossen 
en zalig te maken. O schoone dag des heils! Doch als 
we weigeren de middelen des heils aan te wenden, 
wat zal de verlossing ons dan baten ? En welke middelen 
worden hier bedoeld ? Het gepredikte woord Gods en Jesus 
heilig vleesch en bloed. Het eerste moeten we hooren 
en ons gedrag daarnaar inrichten, en Jezus vleesch 

moeten we nuttigen als spijs onzer zielen, hetwelk voedt 
ten eeuwigen leven. 

2. De engel Gabriel werd gezonden naar Maria en 
boodschapte haar de menschwording van het goddelijk 
Woord. Welk een verheven boodschap, door den engel 
heden aan de Kerk en ook aan ons overgebracht. Zie, 
gij zult ontvangen. Inderdaad, wij zullen ook denzelfden 
Zoon des Allerhoogsten in het heilig altaarsacrament 
ontvangen, dien Maria ontvangen heeft, en ofschoon 
onder broodsgedaante, toch waarachtig met godheid en 

menschheid, met vleesch en bloed, met ziel en lichaam. 
Hoe zijn onze harten bij de opname van Jezus gesteld? 
Gelijken wij op het reine en onbevlekt hart van Maria? 
Welk een onderscheid! Zullen we niet trachten haar 
meer en meer gelijkvormig te worden om zoo Jezus eene 
waardige rustplaats te kunnen aanbieden ? 

3. Heden is Maria Moeder Gods en tevens onze 



— 121 — 

moeder geworden. Wat zijn we gelukkig eene dusdanige 
moeder te hebben gekregen. Door het moederschap van 
Maria is geheel het menschelijk geslacht verheven. Wij 
zijn bloedverwanten geworden van den Zoon Gods en 
derhalve bestaat er tusschen ons en de H. Drievuldig­
heid een band van geestelijke verwantschap. Het vleesch 

van Maria werd het vleesch van den Zoon Gods en het 
vleesch van Maria is ons vleesch. Gebeente uit ons ge­
beente, vleesch van ons vleesch. Welk eene waardig­
heid! Welk een troost! Welke redenen van hoop! Welk 
eene bron van liefde! 

4. Ave gr alia plena. Wees gegroet, Dochter van God 
den Vader! Wees gegroet, Moeder van God den Zoon ! 
Wees gegroet, Bruid van God den H. Geest! Wees ge­
groet, Maria vol van genade! Dat zijn loftuitingen, die 
wij heden Maria moeten aanbieden. 

Ecce ancilla Domini! Bij al hare grootheid blijft ze 
dienstmaagd des Heeren. Ziedaar een voorbeeld van 
diepe nederigheid! Hoe hooger des te ondergeschikte!-! 
Hoe nederiger des te gehoorzamer! Maria hierin na te 
volgen, is het schoonste offer, dat we haar kunnen brengen. 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. Ad ,/Angelus Domini" attenta recitatio salutationis. 
b. Litania; lauretame. 

c. Preces ad B. M. V. pro impetranda virtute hu-
militatis. 

i). Pro clericis: Ps. Magnificat. 

Op het feest der H.H. Apostelen Petrus en Paulus. 
EVANGELIE MATTH. 16, 13—19. 

1. Driemaal heeft de H. Petrus den Heer verloo­

chend, maar ook driemaal heeft hij Jezus blijken zijner 



buitengewone liefde gegeven. Zoo ook moeten en zullen 

wij onze bedreven fouten en misstappen weder goed 
maken. Wanneer en zoo dikwijls wij vallen, moeten 
we telkens weder opstaan. Hoe zwaarder en hoe tal­
rijker onze zonden zijn, des te strenger en talrijker 
moeten onze werken van boete zijn. O God! niet slechts 
driemaal, maar ontelbare malen heb ik u beleedigd en 
verloochend en hoe zelden en hoe lauw heb ik u mijne 
liefde bewezen. Wie onzer voelt zich niet gedrongen 
deze belijdenis af te leggen? 

2. Hoe zwak is de mensch! Petrus, de rotsman, valt 
en het zwakke riet zal staande blijven? Petrus, die 
gezegd had desgevorderd met Jezus te willen sterven, 

zweert, dat hij Hem volstrekt niet kent. Terwijl Christus 
gaande is om de wereld te verlossen, blijft Petrus staan 
om Hem voor de wereld te verloochenen. Wie meent ie 
staart, zie toe niet te vallen. (I Cor. 10, 2.) Niemand, hoe 

braaf ook, is zeker te blijven staan, en hij het aller­
minst, die meent het zekerste te zijn niet te vallen. 
Vif/ilate! waakt! 

3. Jezus slaat een medelijdenden blik op Petrus en 
terstond breekt zijn hart, lost zijn oog zich in tranen 
op, hij berouwt en beweent zijn diepen val. Hebt gij 
ook het ongeluk gehad zwaar te zondigen, smeek Jezus 
dan om een medelijdenden blik, opdat ge daardoor ge­
troffen in u zeiven keeret, en met Petrus uwe zonde» 
bitterlijk moget beweenen. Zoodoende zal ons het on­
geluk tot geluk, de val tot opstanding en de zonde lot 
heil verstrekken, evenals bij Petrus. 

4. Bij den vuurhaard, in den omgang met slechte 
menschen, op de stem cener dienstmaagd, viel de zuil 
der Kerk, de rotsman Petrus. Ware hij bij Jezus, of bij 

Maria en de overige leerlingen gebleven, dan was hij 
niet gevallen. Dat zijn voorbeeld ons tot waarschuwing 



— 123 — 

diene! De gelegenheid vluchten is de zonde zelve vluch­
ten; de gelegenheid maakt den dief. Zoeken wij steeds 
het gezelschap van Jezus, Maria en Jozef; en onze 

volharding in de deugd staat vast. 

POENITENTIA SALUTARIS : 

A. 

li. 
0. 
D. 

Actus charitatis erga Deutn. 
Actus contritinis coram imagine crucilixi. 
Sjmbolum Apostolorum. 
Preces pro augmento ecclesiae vel pro Papa. 

Op het feest van Maria's Hemelvaart. 

EVANGELIE LUC. IO, 38—42. 

1. Eindelijk was de tijd aangebroken, dat Maria, 
ofschoon de heiligste der menschenkinderen, zou sterven 
om in den hemel haar koningschap te beginnen. Doch 
hoe is zij gestorven? Zonder smart, zonder angst, uit 
en in liefde, beminnend en door de H. Drieëenheid be­
mind wordende. Ook wij zullen eenmaal sterven, maar 
hoe? In smarten en angsten. Wat kan dit verzachten 
en verminderen? Een deugzaam of boetvaardig leven; 
want men sterft, zooals men geleefd heeft. Denken wij 

dan dagelijks aan het alles beslissende stervensuur en 
begeven we ons nooit ter ruste alvorens gebeden te 
hebben: Maria, bid voor ons, vooral in ons stervensuur. 

2. Maria's lichaam werd begraven, doch het graf 
moest zijne prooi weder afstaan—het vleesch, waarvan 
de Zoon Gods het Zijne had genomen, zou evenals Zijn 
allerheiligst lichaam niet aan bederf onderhevig zijn — 
het moest in zijn opstanding en hemelvaart gelijkvormig 
worden aan het lichaam van den goddelijken Zoon. — 

Eenmaal zal ons lichaam ook verrijzen. Maar hoe en 

•M 



— 124 — 

wanneei'? Niet voor den jongsten dag. Of die opstanding 
glorievol of smadelijk zijn zal, wie kan dat zeggen? 
Naar den hemel of naar de hel, wie kan dat weten ? 
En toch weten we het. Wanneer Maria ons bij ons 
sterven als hare ware kinderen erkent, dan ook zal 
haar Zoon Jezus ons ook als zoodanig erkennen, en 
waar onze Vader Jezus en onze Moeder Maria woont, 
daar ook zullen wij, hunne kinderen, wonen. 

.5. Heden is Maria als koningin des hemels gekroond. 
Welke troost voor ons, hare pleegkinderen de koningin 
des hemels als Moeder te bezitten, eene Moeder, die 
daar altijd onze belangen bij Jezus behartigt. Eccc. 
mater tua, zoo sprak Jezus stervend aan het kruis tot 
ons. Ook heden richt Hij het woord tot ons: //Ziedaar 
uwe Moeder: zij is het kanaal, waarlangs Ik der we­
reld en den mensch Mijne zegeningen en genade schenk." 
Vraag derhalve hare machtige voorbede en u zal ge­
geven worden. 

4. Maria heeft het beste deel verkoren, dat haar 
nooit zal worden ontnomen. Wat koos zij en wat kiezen 
wij ? Zij koos den hemel en wij niet zelden de aarde en 
het zingenot. Haar deel blijft in eeuwigheid en het onze 
wordt ons eenmaal ontnomen. Zij koos de deugd, wij 
kiezen somtijds de boosheid. Zij koos de ootmoed en de 

ingetogenheid en wij dikwijls het tegenovergestelde. Zij 
koos de liefde tot God, en wij kiezen veeltijds de liefde 

tot de schepselen. Wanneer zij weder op de wereld 
verscheen, zou ze hetzelfde kiezen, en wij moeten dus 

ook beginnen met geheel andere dingen te kiezen. 
Heden dan nog beginnen met' datgene te doen, wat 
ons in de eeuwigheid niet zal ontnomen worden. 

POENITENTIA SALÜTAUIS : 

A. 1'reces ad Mariam pro felici morte. 



— 125 — 

li. Audiüo Miss;e in honorem glonficationis B. M. V. 
; c. Sepfem Ave in honorem septem dolonnn 1>. M. V. 

i). ]>iiodecim Ave propter diiodecirn stellas in corona 
B. M. V. 

Op het feest van Maria's Geboorte. 
KVANGEUE MATTH. I, I—16. 

1. //De geboorte van Maria heeft de geheele wereld 
met vreugde vervuld, want uit haar is Hij geboren, die 
den vloek der zonde weggenomen, zegen verspreid, 
den dood tot schande gemaakt en in diens plaats het 
eeuwig leven geschonken heeft" — aldus zingt de H. 
Kerk. En zouden wij ons heden dan niet verheugen 
op 't geboortefeest van dit kind van zegen? Doch bij 
die blijdschap moet het onze ernstige zorg zijn, dat het 
heil door dit kind ons geschonken, niet door eigen 
schuld voor ons verloren gaat. 

2. Brave kinderen bieden hunnen ouders bij gelegen­
heid van hun geboortefeest een geschenk aan. Wat nu 
moet het geschenk zijn door ons Maria, onze Moeder, 
aan te bieden? Goud en zilver verlangt zij niet, alleen 

ons hart; maar een rein, een ootmoedig hait — een 
hart gelijkend op het hare. En dan een hart brandend 
van liefde tot haar, een hart vol gloeienden ijver in 
haren dienst, een hart, dat er steeds op uit ia, haar voor­
beeld na te volgen. Een hart met die hoedanigheden 
versierd, moeten en zullen wij heden Maria op haar 
geboortedag aanbieden. Welk eene vreugde zal een 
dusdanig geschenk in het moederhart van Maria ver­

wekken ! 
3. Het is niet overbodig, dat wij heden ook eens 

aan onzen eigen geboortedag denken. Immers, ware 
Maria niet geboren, dan stond liet slécht geschapen met. 



— 126 — 

onze verlossing; want zij toch is de Moeder van haren 
en onzen Verlosser. Daarvoor moet den hemel dank 
gebracht worden, maar tevens moeten we ons verheugen, 
geboren en deelgenooten (e zijn Zijner Verlossing. Doch 
denk er wel aan, verlost te zijn is nog niet zalig zijn. 
Leef daarom volgens de leer des Verlossers, opdat het 
woord niet op u van toepassing worde: het ware hem 
beter niet geboren te zijn. 

4. De machtige grooten der aarde plegen op hun 
geboortedag vrijgeviger in het uitdeelen van gunsten en 
gaven te zijn dan op andere tijden. Met het volste ver­
trouwen kunnen en mogen wij dat heden ook van 
Maria verwachten, Ofschoon immer bereid onze gebeden 
aan God op te dragen en verhooring af te smeeken, 
zal ze heden op een bizondere wijze onze geestelijke 
en stoffelijke belangen bij Jezus verdedigen en of be­

keering, of volharding in de deugd en een zalig sterfuur 
voor ons vragen. Toon u dan een vertrouwvol kind 
en zij zal zich eene zorgzame en liefdevolle Moeder 
toonen. 

POENITENTIA SALUTARIS ; 

A. Preces in honorem B. M. V. vel ipsius parentura. 
b. Litanüc Lauretame, aut Salve Regina. 
c. Decem Ave vel Rosarium. 
D. Ave maris Stella, pro clericis. 

Op het Allerheiligenfeest. 

EVANGELIE MATTII. 5, 1—12. 

1. De II. Bernard us zegt: de voorspraak der heiligen 
is den menschen zeer nuttig, opdat wij door hunne voorbede 
verkrijgen, toaartoe we door eigen kracht niet in staat zijn. 



— 127 — 

Vandaar moeten we dagelijks onze smeekbeden tot oe 

heiligen des hemels opzenden en vragen, dat ze hunne 
gebeden met de onzen vereenigen, opdat we door hun 
geholpen, dezelfde genade en denzelfden bijstand van 
God ontvangen, welke zij van Hem zoo ruimschoots 
hebben genoten — de genade heilig te leven en zalig 
te sterven. 

2. Maar hoe dat te rijmen: de heiligen te vereeren en 
aan te roepen en de heiligheid zelf gering te schatten en te 
verwaarloozen; aldus vraagt de H. Clnys. Voor alles 
moeten wij de heiligheid beminnen en hoogschatten en 
dan eerst de heiligen; want de heiligheid neemt bij de 
heiligen de eerste plaats in. Hij is dus geen oprechte 
vereerder der heiligen, die de heiligheid zelf niet hoog 
schat, en hij eert de heiligheid niet oprecht, die zelf niet 
heilig leeft. 

3. Vanwaar komt het, dat er in onze dagen zoo 
weinigen meer heilig worden ? Omdat bij de meesten 

de ernstige wil ontbreekt om het te worden. God geeft 
het kunnen; want Hij zegt: wees heilig, omdat Ik, mv God, 
heilig ben. (Lev. 11, 14.) Hij verlangt van ons het on­
mogelijke niet en geeft eenieder wat noodig is om het 
te worden. Maar het willen ontbreekt ons: wij werken 
niet mede met. de genade. Doen wij toch het onze, God 
zal het zijne doen! Neen, daar beslaat geen middenweg: 
wij worden of zaligen in den hemel, of verdoemden in 

de hel. Wat wilt gij ? 
4. De heiligheid bestaat niet in wonderwerken, maar 

in werken van deugd te verrichten — niet in de be­
oefening van buitengewone zaken, maar in de beoefening 

der rechtvaardigheid — in de vervulling onzer beroeps­
plichten, in het volbrengen van Gods geboden — en 
Gods geboden zijn niet zwaar. Mijn juk is zoet en mijn 
last is licht, zegt Jezus. (Math. 11. 30.) Neem dan dat 



— 128 — 

zoete juk, dien lichten last op u en draag ze met vol­
harding tot tijd en wijl, dat de Heer u door een zaligen 
dood daarvan bevrijdt; wavt hij alleen, die volhardt, zal 
zalig worden. (Math. 10, 22.) 

5. Willen we heilig worden, dan moeten we ons 
met meer ijver en inspanning op heiligheid toeleggen 

dan tot hiertoe. Om dien ijver in ons op te wekken 
of te vermeerderen, moeten we onzen blik op hun voor­
beeld richten en vooral op hen, die in denzelfden stand 
en staat, waarin wij verkeeren, heiligen zijn geworden, 
en dan met den H. Ang. zeggen; wat anderen heihen 
gedaan, dat kan ik ook. Zeker, wij ook kunnen alles 

door Hem, die ons versterkt. 
6. En wat vermochten de heiligen niet, gesteund 

door Gods genade! Te midden van kruis, lijden of 
tegenspoed waren zij vergenoegd en tevreden, overtuigd 
dat de aardsche wederwaardigheden met geduld ver­
dragen, het eeuwig zalig loon en den hemel niet zullen 
missen. De lijdensweg is immers de hemelweg. Op dezen 
weg is de Heiland ons voorgegaan — op dezen weg hebben 
alle heiligen Hem gevolgd — op dezen weg moeien wij 
Hem ook nagaan, en dan zal ons loon groot zijn in den 
hemel. (Matth. 5, 12.) 

POENITENTIA SALUTAR1S : 

A. Litaniaj de Omnibus Sanctis. 
». Oblatio S. Missie in honorem Omnium Sanctorum. 

c. Renovatio voti baptismi. 
D. Actus fidei, spei et charitatis in honorem Omnium 

Sanctorum. 
E. Pro clericis: Te Deum. 



— 129 — 

Op Allerzielendag. 
EVANGELIE JOES. 5, 25 — 29. 

1. Mijne kinderen laten toe elkander beminnen, niet 
slechts met woorden en met de tony, maar in werken en in 
waarheid, aldus spreekt de H. Joë3. (1, 3. 18.) En ik 
voeg hieraan toe: niet slechts in het leven, maar ook 

na den dood over het graf henen. Het kenteeken dier 
liefde bestaat in het verrichten van goede werken voor 

de overledenen; want de waarde der liefde wordt af­
gemeten naar de werken: prohatio dileetionis exhiibitio 
est operis, zegt de H. Greg. Vandaar het woord der 
H. Schrift: het is een zalige en heilzame gedachte voor de 
overledenen te hidden. (2 Mach. 12, 46.) 

2. Zoo dikwijls wij een arme ziel uit het vagevuur 
helpen verlossen, zegt Jesus tot ons en zal het op den 
jongsten dag herhalen: Ik was gevangen en gij hebt Mij 
verlost; want wat gij den geringsten der Mijnen gedaan 
hebt, hebt gij aan Mij gedaan! Denken wij ons dan ge­
bonden met hen in die sombere gevangenis, waar ze 
vreeselijke pijnen lijden; want het gevoelen der Vaders 
is, dat de pijnen des vagevuurs even hevig zijn als de 
hellepijn, behoudens de pijn van gemis. En waarin be­
staat het losgeld voor hunne bevrijding? In gebeden, in 
aalmoezen, in werken van barmhartigheid, in het H. 
Misoffer, in boetedoeningen en het verdienen van aflaten. 

3. Ziet eens hoe zij elkander beminnen! Zoo spraken 
de heidenen van de eesrte Christenen. Dat zal en kan 
men ook van ons zeggen, wanneer onze liefde (ot over 
het graf reikt: de liefde is sterker dan de dood. (Hoogl. 
8, 6.) Ja, sterker dan de dood; want de dood overwint 
het lichaam, maar de liefde blijft in eeuwigheid. 

4. Bij het christelijk medelijden, dat we den armen 
zielen toedragen, moeten we de armste aller arme 

zielen niet vergeten, en deze is onze eigene ziel. Wij 
VERMANINGEN.  9  



— 130 — 

moeten zorgen, dat de arme geloovige zielen ons niet toe­
roepen: weent over u zeiven; maar niet over ons; want 
indien het (jroene hout aldus fjeschiedt, wat zat er dan van 
het dorre worden? Hier in dit oord van jammer en el­
lende moeten wij de tijdelijke straffen zoo smartelijk 
af'boeten, wat slaat u te wachten, wanneer gij in zonde 
en misstappen voortleeft en onboetvaardig sterft; uwe 
plaats zal dan geen vagevuur maar de hel zijn, waai­
de knagende worm niet sterft en het vuur niet gebluscht 
wordt. Hoor dan den zaligen Thomas a Kempen: het 
is beter de zonde hier af te boeten dan de af boeting tot 
het votgend teven te verschuwen of uit te sletten. Maar het 
is nog beter zóó te leven, dat wij niets af te boeten heb­
ben hiernamaals. 

5. Het is eene heilige en heilzame gedachte voor de over­
ledenen te bidden. Waarom eene zalige gedachte? Wijl 

de Allerheiligste God wil en wenscht, dat de lijdende 
zielen zoo spoedig mogelijk gezuiverd en gereinigd, deel-

genoolen zijner heerlijkheid worden. God verlangt naar 
hen en zij verlangen naar God. Waarom een heilzame 
gedachte? Omdat de vruchten des gebeds den geloovigen 
zielen en ook ons heilzaam zijn. Immers, als we ze in 
den hemel hebben geholpen door onze gebeden, dan 
zullen zij daar op hunne beurt, uit dankbaarheid, onze 
voorsprekers bij God zijn en ons helpen ook eenmaal 
deelgenooten hunner zaligheid te worden. Daarom moe­
ten wij onze gebeden vereenigen met de strijdende en 
triimfeerende Kerk voor de lijdende Kerk, voor de arme 
zielen in het vagevuur, uit medelijden en eigenbelang. 
Wat gij wilt dat wellicht eenmaal voor u geschiede, 
doe dit nu ook voor anderen en verbind met uwe ge­
beden werken van liefde in hunnen naam, om zoo hunne 
schuld geheel of gedeeltelijk te voldoen. Wij zijn immers 
allen ledematen van een en hetzelfde lichaam, waarvan Chris­



— 131 — 

tus het hoofd is. Wanneer een lidmaaf lijdt, dan lijden alle 
ledematen.. (I Cor.) 

POENITKNTFA SAT.UTAR1S : 

A.- Iterato visifare cciimeterium. 
I?. Missa; sacriliciuiTi, eleemosyna aut aliud opus bo-

riiun in solatium defunctorum. 
c. Rosarium pro defunctis. 
D. Indulgentias merifare pro iis. 



•Ö&7 •c&v -G  ̂ •c&r 

Pennnniitgeii cn friiiffitHüii 
VOOR 

'fii^ot|tlei£e kleiner} Vcii\ lÖieél\telii^ei\. 

i. 

Voor hoovaardigen — in genere. -

A. VERMANINGEN. 

1. Alle goede gaven, die gij bezit of meent te be­
zitten, komen oorspronkelijk van God. Hem en niet u 
komt daarvoor lof en eer. TFat hehl yij, o mensc/i, waf 
(/ij niet ontvangen heht? vraagt de Apostel. (I Cor. 4, 7.) 
Alle rjoede e/aven komen van den Vader des lichts. De 
hoovaardij is dus een soort godsroof; want de hoovaardij 

berooft God als het ware van de eer, die Hem alleen 
toekomt. Ze is tevens eene groote ondankbaarheid jegens 
God; want de hoovaardij misbruikt Gods gaven om 

Hem te beleedigen. 
2. De hoovaardij is het begin aller zonden. (Sirach. 10, 

15.) Vandaar dat geen zonde denkbaar is zonder hoovaar­
dij ; want die zondigt, veracht Gods geboden en is der­
halve hoovaardig geleid door de ongeordende eigenliefde. 

3. De hoovaardij is mede oorsprong aller zonden en 
de ondergang aller deugden. God weerstaat imners den 
hoovaardigen en schenkt den ootmoedigen zijne genade. (Jac. 



— 133 — 

4, 6.) De hoovaavdigheid gaat den val vooraf; want 
die zich zeloen verheft, zal vernederd worden, /egt de Za­

ligmaker. 
4. De hoovaardige mensch maakt zich bij God ge­

haat; want de hoovaardiye mensch, is een r/nuoel voor den 
Heer. (B. d. Spr. JG, 5.) De hoovaardij heeft engelen 

in duivelen veranderd: wat zal zij dan niet van den 

mensch maken. 
5. De hoovaardij maakt ons gehaat bij onzen even-

mensch. Waar trots is, daar ~al schande zijn. (IS. d. 

Spr. 11, 2.) Die anderen veracht en minacht, zal door 
hen veracht worden. Op hoovaardij volyt vernedering. 
(B. d. Spr. 29, 23.) Vandaar wordt de hoovaardij een 
pestziekte genoemd, waarvoor een ieder uit den weg 
gaat. En geen wonder. 

6. Hoe verschrikkelijk zijn de gevolgen dier ondeugd! 

Zij is de bron van roem- en eerzucht, ijdelen opschik, 
van verachting Gods, godsdienst en Kerk; zij is het 
zaad van tweedracht, twist en strijd, van ongehoorzaam­

heid, huichelarij en ketterij. 
7. De hoovaardige schaadt zich /.elven het meest; 

want hij verliest juist wat hij zoekt, nl. grootheid, en 
bovendien de achting van God en de menschen, bene­
vens alle verdiensten van zijn voorrang als mensch en de 

verdiensten zijner goede werken. Wanneer gij derhalve den 
hoogsten trap vati volmaaktheid bereikt hebt en u daarop 
verhoovaardigt, dan is het gedaan met uwe volmaakt­
heid en ge zijt arm en ellendig als een bedelaar. (H. 

Chrysost.) 

li. GKNEKSMIDDEI.KN EN PENITENTIËN. 

1. Wanneer er hoovaardige gedachten in u opwellen, 
denk dan aan uwe zonden en onvolmaaktheden en zeg 

bij u zei ven: //O God, wees mij zondaar genadig!" 



— 134 — 

2. Als men u lof en eer bewijst, bid dan in stilte: 
glorie zij God den Vader, den Zoon en den H. Geest. 

Niet ons, o Heer, maar uwen Naam zij lof en eer in 
alle eeuwigheid. 

3. Spreek zelden en zoo weinig mogelijk over alles, 
wat u tot eer en lof verstrekt. 

4. Doe nooit iets om den lof der menschen in te 
oogsten, maar tracht in alles God te gevallen. Werp 
uwe verdiensten voor God niet roekeloos weg voor een 
weinig lof. 

A. Actus contritionis de peccatis super bite llexis geuibus. 
B. Preces pro animabus, qmc hoe peccatum luunt in 

purgatorio. 

II. 

Voor hoovaardigen — in specie. 

(De hoovaardij in kleederdracht wordt hier vooral bedoeld.) 

A. VERMANINGEN. 

1. De kleederen moeten ons steeds herinneren aan 
het geluk, dat wij door de schuld onzer stamouders 
verloren, en aan het ongeluk, dat wij door hen beloo-
pen hebben, zegt de H. Chrys. In plaats dus van 
trotsch te zijn op onze kleeding, moeten we ons veroot­
moedigen en bedenken dat de eerste zondaars ook het 
eerst een kleed moesten dragen. 

2. God zelf heeft de eerste menschen en ook ons 
de kleeding gegeven om daarmede onze naaktheid te 
bedekken en het lichaam tegen het gevaar der beko­
ringen te beschermen; derhalve niet om de hoovaardij 
te dienen en het schaamtegevoel Ie kwetsen. 

3. De H. Bernardus zegt: men moet in de kleeding 



— 135 — 

alles vermijden, wat de grenzen van liet fatsoen en der 
noodzakelijkheid te boven gaat en liet licliaam niet. meer 
opschikken en sieren dan de/.iel nuttig is; wees icoredoi, 
als ge iet* hebt om n te bedekken, (llebr. JI5, 5.) 

4. Wat baat het ook zijn lichaam met schoone 1<lee­
deren te versieren en de ziel naakt en ontbloot le laten 
aan deugden? Zorg daarom veel meer uwe onsterfelijke 
ziel le versieren met schitterende deugden en niet uw ster­
felijk lichaam. Vandaar het woord van den H. Bern.; 
Hoemeer gij uit ijdelhcid uw lichaam uitwendir/ opschikt 
des te afzichtelijker wordt aiwendiy uwe ziel. 

5. Zijt gij daarom een beter mensch, omdat ge schoo-
nere kleederen bezit? Met kleed maakt den mensch niet. 
De rijke vrek, gekleed in purper en zijde, werd in de hel 
begraven, terwijl de arme Lazarus, bedekt met lompen, 
door de engelen in Abrahams' schoot werd gedragen. 

6. Wat anders is een sierlijke kleederdracht dan het 
lijkkleed van een ter dood veroordeelden misdadiger? 

B. GENEESMIDDELEN EN I-ENITENTIKN. 

1. Wanneer ge u een nieuw kleed aanschaft of 

aantrekt, deuk dan aan de vijgenbladeren en schapen­

pels der eerste ouders. 
2. Ontwaart ge in n de zucht tot opschik, herinner 

u dan uw toekomstig doodkleed. 
3. Wanneer ge u in een spiegel beschouwt en u 

zeiven en anderen tracht te gevallen, denk dan welk 

een afzichtelijke massa de dood van u zal maken. 

A. Qui superbo ornatu peccaverit, in vestitu simplici 
accedat ad loca, ubi scandalum dedit. 

n. Donatio alicujus vestis egeno, vel pretii illius vesüs. 
c. Preces pro animabus, qua1 luxum veslium in pur-

gatorio luimt. 
D. Rozerium. 



— 136 — 

III. 

Voor gierigaards. 

A. VERMANINGEN. 

1. Men houdt den penitent de schandelijkheid der 
gierigheid voor. Ze is zoo afschuwelijk, dat de H. Pau-
lus ze onder die zonden rangschikt; welke door de 
christenen niet genoemd mogen worden. Hij noemt die 
ondeugd zelfs afgodendienst; want gelijk de afgoden­
dienaars de afgoden aanbidden, zoo ook aanbidt de 
gierigaard het geld. (Eph. 5. 3. 5.) Vandaar dat de 
wijze Sirach zegt: niets is hoosaardu/er dan een /jierigaard : 
Niels is afkeurenswaardiger dan het f/eld te beminnen; 
want een zoodanige heeft ook zijne ziel veil. (Sir. 10. 
9. 10.) Waarvoor verkoopt hij haar? Voor eenige centen. 
Maar ook aangenomen, dat hij haar verkoopt voor vele 
guldens, ja voor al het goud der wereld, wat is 
dat alles vergeleken met de ziel, met God zeiven? In­

derdaad, de gierigaard heeft God zeiven veil, hij verkoopt 
Hem zoo als Judas Christus voor eenige zilverstukken. 

2. Men wijst hen op de schadelijkheid van dat kwaad. 
Die rijk willen worden, vallen in de strikken des duivels, 
in allerlei hooze en schadelijke begeerten, welke den viensch 
in het verderf storten; want de gierigheid is de wortel 
van alle kwaad. (I Tim. 6, 9. 10.) ,/Wie door hebzucht 
beheerscht wordt, wordt door alle kwaad beheerscht. 

Want uit gierigheid ontspringen alle boosheden," zegt de 
H. Aug. ,/De gierigheid is aanstoker aller ongerechtig­

heid en de gierigaard een vijand van alle menschen. 
Wien niets genoeg is, dien is ook niets te slecht," aldus 

de H. Clirys. vDe gierigaard rijdt op een vierwieligen 
wagen ter helle. De vier wielen van dezen wagen zijn: 
kleinmoedigheid, onmenseheijkheid, (/odvergetenhieid en doods-



— 137 — 

verbetenheid. De twee paarden zijn: schraapzucht en roof­
zucht, en de menner is de hebzucht." (Mornb.) 

3. Men toont hun de dwaasheid van deze ondeugd. 
Gij dwaas! dezen nacht nog zat men uwe ziel van u 

opvorderen; en tout (/ij verzameld hebt, wie zal dat ont­
vangen? (Luc. 12, 20.) Misschien lachende erfgenamen, 
die alles, wat gij zoo spaarzaam en met moeite bijeen 
hebt geschraapt, binnen weinig jaren liederlijk zullen 
verkwisten. Hoe dwaas is het toch schatten te verza­
melen, welke door roest en mot verteerd en door dieven 
kunnen gestolen worden met opoffering van schaften, 
die eeuwig duren! Hoe rampzalig, bij allen rijkdom arm 
en niet de heer, maar de slaaf van het geld te zijn. 
Dat is de gierigaard. Anderen gunt hij niets. Niet hij 
heeft de rijkdom, maar de rijkdom heeft hem in bezit. 
En hoe ouder hij wordt, des te gieriger. Andere on­
deugden en hartstochten verminderen dikwijls door den 
tijd in hevigheid, maar de gierigheid neemt steeds toe 
met de jaren. Hoe meer het doodsuur nadert des te 
gieriger wordt hij, gelijk de waterzuchtige meer dorst 
krijgt naarmate hij drinkt. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Denk dikwijls aan de vier laatste dingen. Aan 
den dood; wij zijn naakt geboren en naakt worden we 
eenmaal ten grave gedragen. We hebben niefs mede 
in de wereld gebracht en zullen daaruit ook niefs me-
denemen. Aan het oordeel; God zal vragen, waar zijn 
de interesten van het u toevertrouwde kapitaal? Waarom 
hebt ge het niet besteed tot het doel, waartoe ik het u 
heb gegeven ? Aan hel en hemel; wat baat het den mensch 

de geheele wereld te bezitten, maar zijne ziel te ver­
liezen en den hemel te verkwisten? 



— 138 ~ 

2. Denk aan liet voorbeeld van Jezus, die vrijwillig 
arm weid en aan het voorbeeld dier heiligen, die alles 
verlaten hebben om Jezus Ie winnen. 

3. Oefen n in hel: verhouwen op God. Hij zorgt 
voldoende voor u, wat zorgt gij dan bovenmate? De 
iiatuiir is niet weinig tevreden, waartoe de overvloed ? 
Wie 0[) God verlrouwend met weinig tevreden is, wd 
nooit aan het noodwendige gebrek hebben. 

A. Eleemosyna panperi, aut ad pias causas ab avaro 
detur in satisfaclionem. 

b. Via S. Crucis cuni eonsideratione infelicis Judtc. 

c. Suffragia pro animabus, qiuc in purgatorio ava-
ritiam luunt. 

IV. 

Yoor onkuischen — in genere. — 

A. VERMANINGHN. 

1. Men stelt hun de afschuwelijkheid dezer ondeugd 
voor. 

a. A/lc zonden, welke de viensch bedrijft, (/eschieden 
buiten zijn lichaam, zegt de H. Paulus, maar die ontucht 
bedrijft, verf/rijpt '/Ach. aan zijn lichaam; wie zich echter 

aan zijn lichaam bezondigt, bezondigt zich ook aan het 
lichaam van Chiistus; want weet gij niet, dat uwe leden 
een tempel zijn van den II. Geest, die in u woont. Dien 
gij van God hebt ontvangen, en dat (jij u zeiven niet toe­
behoort.'' (1 Cor. 6. 3, 16.) Derhalve is de ontucht in 
zekeren zin een heiligschennis, eene on leering van den 
lempel des H, Geestes. 

b. Van den ontuchtige geldt het woord van den 
Psalmist 48, 21: De viensch, toen hij in cere was, erkende 

het niet; hij is den redeloozen dieren gelijk geworden. Vandaar 



— 139 — 

wordt de onzuivere mensch niet ten onrecbte met een 
zwijn vergeleken, dat zich in den mest wentelt. En de 

H. Ilieronymus zegt: de wellust vemndert de zinluigen, 
maakt van een redelijk menseli een redeloos dier. 

c. Hoe kan Belial naast de Arke des Verbonds be­
staan — de schandelijke lust des vleesches naast het 
vleesch en bloed van den godmensch? 

tl. Waarom scbaaint men zich deze ondeugd openlijk 
te bedrijven? Waarom zoekt men daartoe eenzame en 
verborgen plaatsen op en kleurt het schaamrood het 

aangezicht, wanneer men daarop betrapt wordt? Blijkt 
uit dat alles niet duidelijk de schandelijkheid dier ondeugd? 

c. wDe onzuivere liefde grenst aan waanzin." Zij is 
een verwoede hartstocht den redelijken mensch onwaardig. 

2. Men wijst hun op de schadelijkheid dier zonde. 
a. Zij schaadt het lichaam. Wanneer gij volgens hel 

vleesch leeft, zult gij sterven. (Hom. 8, 13.) Dat slaat 
vooral op de wellustigen. 

I). Zij schaadt het vermogen. De verloren zoon en de 
dagelijksche ondervinding treden hier als getuigen op. 
Geen zonde komt dikwijls zoo duur te staan als de 
wellust — zij maakt arm. 

c. Zij schaadt den goeden naam. Men mag de zonde 
nog zoo geheim houden, eindelijk komt ze aan het 
daglicht. Het vuur wordt door den rook verraden en 
komen die zonden eenmaal uit, dan is de goede 
naam onherroepelijk verloren. 

d. Het meeste schaadt zij de ziel. De aartsengel Ua-
phaël zeide: die zich aan de onzuiverheid overgeven zooals 
paarden en muildieren, over hen heeft de duivel macht. 
(Tob. fi, 17.) Wanneer bij u ook al niet doodt, zooals 
de zeven mannen van Sara, toch zal bij u in zijn macht 
houden en, langzaam wellicht, maar zeker uwe ziel ter 
helle voeren. De eerbiedwaardige Lodewijk van Gra-



— 140 — 

nada noemt de onkuischheid het vischnet des duivels, 
waaruit men bijna onmogelijk kan ontkomen. 

e. Geleerde en heilige mannen zeggen dan ook terecht, 
dat de meesten, die verloren gaan, verdoemd worden 
om de zonde van ontucht. 

ƒ. Hoe streng straft God somtijds reeds op aarde die 
helsche zonde. Denk hier aan den zondvloed, den on­
dergang van Sodoma en Gomorrha, den ondergang der 
Sichemiten en van den stam Benjamin, van Samson, 
Salomon en zoovele anderen. Vanwaar de ellende en 
rampspoepen, welke tegenwoordig de wereld teisteren? 
De onzuiverheid en wellust draagt daarvan voor een 
groot deel de schuld. 

B. GENEESMIDDEI-KN EN PENITENTIËN. 

1. Vlucht den lediggang en de luiheid. Blijft altijd 

bezig, verricht naarstig uwen arbeid en belet, dat de 
duivel u in ledigheid overvalle. 

2. Bewaar zorgvuldig uwe zintuigen, vooral uwe 
oogen en ooren; want deze zijn de deuren, waardoor 

de zonde de ziel binnensluipt. Wanneer uw oog u 
eryert, rukt het uit, zegt Jezus. (Math. 18, 9.) Doch opdat 

het niet zoover kome, maak een verbond met uwe 
oogen evenals Job, om niets met behagen aan te zien, 
wat u zou kunnen ergeren. Plaats een wachter bij uwe 
ooren met den last alle onkuische gesprekken verre te 
houden. 

3. Wacht u voor de zondige gelegenheden. Ge weet 
immers hoe zwak ge zijt, waarom wilt ge dan weder 

daar heen gaan of blijven, waar ge weet zeker of waar­
schijnlijk weder te vallen. Ge zijt niet sterker dan de 
H. Petrus, weet dat wel. 

4. Wees matig in eten en drinken. Onmatig eten 



— 141 — 

en drinken is olie stoi'ten in de vlammen der onkuisch-
heid, zooals u de ondervinding leert. 

5. Ontvang dikwijls de H. Sacramenten, de Biecht 
en de H. Communie, dat zijn de krachtigste tegengiften 

der zonden. 
6. Stel u dikwijls, vooral in de bekoring, Gods hei­

lige tegenwoordigheid voor en herinner u vaak den 
dood, liet oordeel, den hemel en de hel. 

A. Mortiflcatio carnis, conveniens gravitati peccati, 
indoli et statui poenitentis. 

B. Consideratio Passionis et Mortis Dni nostri Jesu 

Christi. 
c. Quotidiana devotio — e. g. tres Ave — erga 

immaculatam Virginem, ej usque sponsum, castissimum 
Josefum et angelum tutelarem. 

d. Iteratio sacramentorum intra definitum tempus. 

V. 

Yoor onkuischen — in specie - in gedachten. 

A. VERMANINGEN. 

1. Men stelt hun het schandelijle dier zonde voor, 
wanneer ze daarin vrijwillig behagen scheppen, of 
die gedachten en begeerten vrijwillig opwekken, of 
bewust zijn, dat men zich daarmede bezig houdt, ver­
zuimt ze te bestrijden of weg te zetten. Uit het hart 
komen de slechte ff edachden zegt de Zaligmaker. (Math. 15,19.) 
Een onzuiver hart denkt ook onzuiver. En de H. Paulus 
schrijft: vleeschelijke gezindheid is vijandschap tegen God. 
(Kom. 8. 7.) 

Wie onkuischheid denkt of wenscht te doen, heeft 



— 142 — 

reeds voor God gezondigd ; want de wil maakt de zonde. 
Daarom zegt Jezus Christus: wie een vreemde vrouw 

aanschouwt d. i. met de vrijwillige begeerte om met haar 
te zondigen —- heeft in zekeren zin echtbreuk bedreven. 

De alwetende God kent en ziet immers niet alleen onze 
handelingen, maar Hij weet en kent ook -onze gedach­

ten; Hij doorvorscht onze harten en nieren. Zalitj de 
zuiveren van harte, wanl ze zul/en Got/ aanschouwen, aldus 

roept Jezus Christus ons toe. (Matth. 5, 8.) Doch dan 
volgt daaruit ook; rampzalig de onzuiveren van harte; 
want ze zullen God niet aanschouwen. 

2. Men wijst hun op het schadelijke dier zonde. 
a. Van niet bestreden kwade gedachten komt men 

gewoonlijk tot booze werken. Aanvankelijk is het een 
eenvoudige gedachte, welke langzamerhand overgaat in 
eeu levendige verbeelding; dan volgt een soort van 
vermaak en beweging, eindelijk de toestemming en de 
zondige handeling, wanneer daartoe gelegenheid beslaat. 
Ziedaar de trapsgewijze ontwikkelig der zonde. wZooals 
de eikels de zwijnen voeden, zoo ook voeden de slechte 
gedachten de onzuivere begeerten. En hij, die onkuisch-
heid wenscht te doen, heeft ze reeds bedreven. Een 
enkele vonk is in staat een massa kolen vlam te doen 
vatten, zegt de H. Ephraïm, en zoo ook is een enkele 
vrijwillige gedachte in staat de hevigste onkuische zon­
den in ons op te wekken." Wat een dwaasheid door 
een vrijwillige gedachte of begeerte zijne ziel in gevaar 
te stellen voor eeuwig verloren te gaan. 

b. Op het algemeen oordeel zullen we immers niet 

alleen van onze woorden en werken, maar ook van 
onze gedachten en begeerten rekenschap moeten geven. 
Dan zullen wij de schande van de geheele wereld 
niet ontgaan, en tevens de straffen niet ontvluchten, die 
ons onze laatdunkendheid in het koesteren van vrijwil-



— 143 — 

ligo slechte gedachten en begeerten berokkend hebben. 
c. Het voorbeeld van koning David, die brandde 

van onzuivere begeerte tot de vrouw van Urias, van 
zijn zoon Amnion, die van onzuivere liefde tot zijne 
zuster gloeide, en der twee Ouden, die van ontuchtige 
lust tot Susanna ontbrandden, bewijst genoegzaam, waar 
het toe komt en welke schade men beloopt, wanneer 
we niet tijdig en ernstig de onzuivere gedachten en 
begeerten weerstand bieden. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Denk sleeds op goede of onverschillige dingen, 
en wend uwe gedachten van het kwade; want de geest 

des menschen kan niet rusten. 
2. Schep behagen in dat, wat Godes is, en niet in 

dat, wat des vleesches is: want waar uw schat is, daar 
is ook uw hart, en waar uw hart is, daar zijn ook uwe 
gedachten. ^ 

3. Bedwing uwe oogen en ooren; want wilt ge zien 
en hooren, wat niet geoorloofd is, dan gaat ge verloren. 

4. Laat het onkruid niet groeien, verstikt het in den 
den wortel; laat de vijand niet binnendringen, dan is 
de vesting verloren. 

5. Neem in het gevaar, in de bekoringen uw toe­
vlucht lot het kruis des Verlossers en vlecht van zijn 
doornenkroon een keten om uw hart, en belet zoo de 
woeste en wilde hartstochten het binnendringen. //Wan­
neer mij eene onzuivere gedachte overvalt, dan vlucht 
ik tot de wonden van Christus, zegt de H. Aug. 

(!. Koester uw vleesch niet te veel, leef niet te ver­
wijfd, want dat zijn twee onzuivere bronnen, waaruit 
wulpsche gedachten en begeerten opstijgen. 

A. (^uolies Spiritus immundus te vexarverit, objurges 



eum cum verbis Christi: Recede satana! scriptum est: 
Deum tuum adorabis et Illi soli servies! Potius raori 
quara ftodari. 

b. Devota pronuntiatio: Jesu, Maria et Josef, me 

adjuva. 
c. Quinque Pater et Ave in honorem quinque mys-

teriorum gloriosorum Dni Nostri. 
D. Suli'ragia pro animabus, quai impuras cogitatio-

nes luunt in purgatorio. 

VI. 

Yoor zondaars in woorden. 

1. Stel hun de afHclamelijkheidder zonde voor. Alles, 
to ai onrein is, moet onder de christenen niet genoemd wor­
den, gelijk het heiligen, — christenen — betaamt. (Eph. 
5. 3.) De tong, in de H. Communie door Jezus' bloed 

geverfd, mag men niet tot gesprekken gebruiken, waar­
over jeugd en onschuld zich schamen. Kan de bron 

te gelijk zoet en bitter water geven d. i. Gods lof en 
eer en den lof der zonde? Wanneer de H. Paulus in 
zijn brief aan de Collossensers 3. 8. schrijft: leg af de 
schandelijke redevoeringen, dan zijn daardoor de onkuische 

gesprekken le verstaan; want het is schandelijk te spre­
ken over zaken, welke schandelijk zijn om te doen. 
Waar het hart vol van is, loopt de mond van over. 
Hoe afschuwelijk en hatelijk moet dan inwendig uw 
hart niet zijn, daar uw mond overloopt van vuile laai. 
Vandaar zegt Christus: hoe kunt gij betamelijk spreken, 
daar uw hart boos is. 

2. Laat hem de schandelijkheid dier zonde zien. 
a. Kwade gesprekken bederven de zeden. (1 Cor. 15.13.) 

Dat geldt vooral van onkuische gesprekken. 



— 145 — 

b. Een kwade tong is een gcleele wereld vol hoosheid 
en is gezwollen van doodend gift. (Jac. 3, 6. 8.) Dus ook 
de onkuische tong. Heeft de liel haar eenmaal in brand 
gestoken, dan zet ze alles in vuur en vlam. Hoeveel 
onheil kan een enkel onzuiver woord niet te weeg 
brengen! „Een enkele spreekt, en hij zegt slechts een 
enkel woord en dat enkele woord van een enkelen per­
soon doodt de zielen eener gansche menigte, die het 
hoorde," zegt de H. Bernardus. 

c. Van den onkuischen spreker geldt vooral het woord 
der H. Schrift: Zijne lippen zijn hef bederf zijner ziel. 
(Spr. 18, 7.) Seneca, een heidensch wijsgeer roept u 
zelfs toe; r/Spreek niets schandelijks; want door zulke 
gesprekken gaat de schaamachtigheid verloren." 

3. Laat hun het gevaarlijke dier zonde zien. 

a. Niet slechts zij zondigen, die opzettelijk en in 't 
openbaar vuile gesprekken voeren, maar ook degenen, 
die dubbelzinnige woorden spreken, waardoor de on­
zuiverheid wordt opgewekt. 

b. Hij, die aanleiding geeft tot die helsche gesprekken, 
is even schuldig voor God als de spreker. De hele?.' is 
als de steler. De spreker is de dief; de toehoorder de 
heler, zijn helper; want de tong zwijgt, wanneer ze 
geen ooren vindt. 

c. Wie door te lachen hunne instemming betuigen, 
zijn ook schuldig. Hoe kan men ook lachen over iets, 
waardoor God zoo grootelijks beleedigd en de naaste 
zoo schrikkelijk benadeeld wordt? Op die lachers past 
Jezus het woord; Wee u, gij, die lacht, gij zult eenmaal 
weenen, (Luc. (5. 25.) Welk voordeel geeft het u, dat een 
geheel gezelschap om mve vuile laai lacht, terwijl uw 
engelbewaarder daarover weent, en de geheele hemel 
treurt over de door u aangerichte verwoesting? 

V ER MAN ING LI N. 10 



GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Denk niet onkuisch en ge zult niet onkuisch 
spreken. 

2. Bedwing uw zucht om te gevallen en geëerd te 
worden. Men spreekt gewoonlijk om anderen te geval­
len en zijn gevatheid te toonen. Wat nut steekt er toch 
in, anderen te gevallen maar God te mishagen? 

3. Denk dikwijls aan de strenge rekenschap, die gij 
eenmaal voor God zult moeten afleggen. Eu wanneer 
er rekenschap zal gevraagd worden van elk woord, 
hoeveel te meer dan van elk onzuiver woord. 

4. Vermijd de gezelschappen, Avaar gespot wordt 
met eer en deugd, en kunt ge allen niet ontvluchten, 
geef dan ten minste geen aanleiding daartoe en toon 
uwe afkeuring. Een ernstig gezicht heeft niet zelden een 
betere uitwerking dan een ernstig woord. Stopt de 
ooren van uw hart, als ge de ooren van uw hoofd niet 
kunt stoppen. 

A. Examen conscientia; quotidianum pncsertim de 
loquelis impuris. 

is. Pro quolibet sermone impuro in posterum imponas 
tibi opus poenitentifc cum contritione et proposito. 

c. Silentium per aliquod tempus. 

i). 1'reces pro animabus, qmc impudiras sermones in 
purgatorio luimt. 

VII. 

Voor zondaars in werken — fornicarii. — 

A. VERMANINGEN. 

1. Toon de yroolheid der zonde. 

a. De H. Paulus rangschikt deze zonde uitdrukkelijk 



— 147 — 

onder diegene, die ons buiten den hemel sluiten. (Eph. 5, 5.) 
b. Wanneer eene jonge dochter zich zoo ver vergat, 

dat ze hare onschuld verloor, dan werd zij, volgens de 
goddelijke bepaling, in het Oude Testament, uit het 
ouderlijke huis gebannen en gesteenigd. Zij moet sterven, 
wijl ze groot kwaad heeft bedreven, en opdat het kwaad uit 
het midden der gemeente geweerd worde, aldus lezen wij 
bij Mozes 22, 21. 

c. In onzen tijd zijn de wetten tegen die zonde niet 
meer zoo streng, maar men kan uit bovenstaande ge­
noegzaam atleiden, hoezeer zij God mishaagt. 

d. Onze ledematen, schrijft de Apostel, zijn ledematen 
van Christus, en besluit daaruit, welke zware zonde het 
is, wanneer men de ledematen van Christus tot de ledema­
ten van een hoer verlaagt. (\ Cor. (5. 15.) 

2. Wijs op de schade dier zonde. 
a. Voor hem, die haar bedrijft. Wie zich afgeeft 

met boerderij, wordt een booswicht; bederf en wormen zul­
len hem verteren. (Sir. 19, 3.) En aangenomen, dat hij 
hier ongestraft zijn rol speelt, in de eeuwigheid zal hij 
zijn straf niet ontgaan: God zal de hoereerders en echt­
brekers oordeelen, zegt de Ap. Heb. 13. 4. 

b. Voor anderen, in 't bizonder voor medeschuldigen. 
Welke schande en schade sleept deze zonde na zich 
voor een gevallen meisje. Hoevele dagen en jaren van 
ellende en kommer voert een genot van één oogenblik 
met zich voor dat ongelukkig kind 1 Ze is en blijft ver-
stooteling. 

c. Voor de gemeente. Welke ergernis verspreidt deze 
zonde niet en van hoevele zonden is zij oorzaak b. v. 
eerafsnijden, haat en vijandschap, lasterijke beoordee­
lingen en dergelijke! Voorbeelden trekken. 

3. Men herinnert hen aan hunne verplichtingen. 
a. Den ongeoorloofden omgang af te breken; want wat 



— 148 — 

God niet heeft gebonden, moet de mensch scheiden. 
b. De gegeven ergernis zooveel doenlijk wegnemen, 

opdat de bedreiging van Jezus niet in hen vervuld worde: 
wee, die ergernis (/even; hel ware heler enz. (Luc. 17, 1.) 

c. De gevolgen voor moeder en kind zooveel mogelijk 
te verlichten, en wat de zedeleer en burgerlijke wetten 
in dit opzicht voorschrijven op het geweten, op het hart 
drukken. 

B. GENEESMrDDELEN EN VOORSCHRIFTEN. 

1. Vlucht de naaste gelegenheid ol" verander ze ten 
minste in eene verwijderde. 

2. Wanneer de omstandigheden het toelaten, huwen 
met den medeschuldigen, eu zoo hiertegen gewichtige 
bezwaren bestaan, met een ander persoon als het kan. 

Het is beter te huwen dan te branden. (1 Cor. 7, 0.) 
3. Onthouding van verhittende en opwekkende 

dranken. 
4. De lediggang vermijden en inspannende arbeid 

verrichten. 
5. Overigens alle stoffelijke en zedelijke middelen 

aanwenden om het vleesch onder bedwang te houden. 
In carne peccantes in carne luant; ideo hisce pecca-

toribus non solum preces, sed ëliam pomitentia; stricte 
tales e. g. mortiücatio injungeiuhc sunt, sed semper 

spectata indole et conditione poenitentium. 

vin. 

V o o r  e c h t b r e k e r s .  

A. VERMANINGEN. 

1. Toon den echtbrekers de yrootheid der zonde. 



— 149 — 

a. Hiertoe behoort alles, wat van de fornicatio gezegd is. 
IJ. De echtbreuk is bovendien een soort meineed. De 

eolitgenooten hebben eikander voor God trouw gezwo­
ren en deze eed, deze plechlige gelofte wordt door de 

echtbreuk verkracht. 
c. Het huwelijk is een Sacrament en zinnebeeld der 

vereeniging van Jezus met de Kerk, en de echtbrekers 
ontheiligen en onteeren dat Sacrament. 

(I. De gehuwden moeten elkander hartelijk bemin­
nen, slechts één hart en ééno ziel zijn en deze ver­
schuldigde liefde wordt door de echtbreuk gekwetst en 
gedood. 

2. Men laat hun de schadelijkeyevolyen dier zonde zien. 
a. Op deze wereld reeds. De echtbreker handelf dwaas 

en stort zich in het verderf. Hij zal in druk en schande 
geraken en pijn en schandvlek zullen hem bijblijven, zoo 
staat er geschreven in het boek der Spreuken (5, 32,153. 
Wie schetst de schade als gevolg der echtbreuk voor 
liet schuldig en onschuldig deel en voor de kinderen ! 
Wordt de echtbreuk bekend, welk een ergernis voorde 
geheele gemeente! Wat twist en vijandschap tusschen 

man en vrouw, ja somtijds heeft zij moord en doodslag 

ten gevolge. 
b. In de eeuwigheid. Noch hoereerders noch echtbrekers 

zullen het rijk Gods bezitten. (1 Cor. (!, 9.) 
3. Houd hun het strafwaardige der zonde voor. 
a. In het Oude Testament bepaalde God de doodstraf 

voor den echtbieker en wel den steenigingsdood. (3 
Moz. 20, 10.) 

b. Hoe streng moet David zijn echtbreuk boeten! 
c. In vroegere tijden werd de van echtbreuk over­

tuigde door de burgerlijke wet met den dood gestraft. 
d. Zwaar en zeer zwaar was eertijds in tie Kerk 

de straf van den echtbreker. 



— 150 — 

e. De Insteller van het huwelijk, zegt de H. Aug., 
zal eenmaal de ontheiliging van het huwelijksbed oor-
deelen; want ook Hein zoowel als den onschuldigen 
man of de onschuldige vrouw hebt gij beschimpt en 
beleedigd. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. De door den echtbreuk veroorzaakte schade moet 
zooveel mogelijk hersteld worden. 

2. Vreeze Gods en denken aan zijn alomtegenwoor-
heid. De mensch, die zijn huwelijksbed bevlekt, schuwt 
alleen de oogen der menschen en hij bedenkt niet, dat 
God alle handelingen der menschen gadeslaat en de 
rerborgenste boeken van zijn hart doorschouwt (Sir. 
23, 25, 27, 28.) 

3. Onderhouding der huwelijksliefde en eendracht. 
4. Dikwijls denken aan de trouwbelofte voor het 

altaar gedaan. 
5. Niet uithuizig, maar arbeidzaam en huiselijk zijn. 
6. De dronkenschap en den omgang met het vrou­

welijk geslacht mijden. 

A. Patientia in perferendis serumnis conjugii. 
B. Silentium ad opprobia et ingenium morosum al-

terius partis. 
c. Eleemosyna. 

D. Major industria in labore et parcimonia in vestitu. 

IX. 

Voor zondaars — contra naturam. 
A. VERMANINGEN. 

1. Laat hun de afschuwelijkheid en yroolkeid der zonde 
zien. 



— 151 — 

a. De naam dezer boosheid contra naturam, stomme 
zonde, geeft jeeds hare afschuwelijkheid en grootheid te 
kennen. 

b. Dieper kan de mensch niet vallen dan beneden het 
dier; zij doen, wat geen dier doet. Door zijn instinkt 
wordt het dier van die zonde teruggehouden en de 
mensch, voorzien van redelijk versland en geweien, durft 

zich daaraan overgeven, 
c. Wie deze zonde begaat, schendt zijn eigen lichaam, 

zijn eigen persoon en maakt zijn lichaam, een tempel 
des H. Geesles, ten afschuw voor God en de menschen. 

2. Bewijs hun de schade in die zonde opgesloten. 
a. Deze zonde verstoort de natuur, omdat ze eene 

onnatuurlijke handeling is en maakt den mensch ellen­
dig naar ziel en lichaam; want wie in hel aanschijn zijns 
Scheppers zoiu/it/t, valt als van zelf in de handen des fje-
neesleers. (Sir. 38, 15.) 

b. Immers wie deze zonde bedrijft, is in zekeren zin 
een zelfmoordenaar. Hij gaat voor zijn tijd naar het 
graf; zijn lichaam vermolmt en droogt nit; hij is vroeg 

versleten. 
c. Hoe verschrikkelijk God die zonde reeds op deze 

wereld straft, leert ons het voorbeeld der Sodomieten 
en dat van Onan. 

d. Ofschoon God zijn vuurregen inhoudt ter verdelging 
van zulke onboetvaardige zondaars, zullen ze zeker het 
eeuwig vuur niet ontgaan. Al worden ze ook niet met 
een plotselingen dood gestraft, den dood des zondaars 

ontgaan ze niet. 
3. Houdt hun voor hoe inoeielijk het is die zonde 

af Ie wennen, vooral wanneer het eene gewoonte-zonde 

is geworden. 
a. Telkens als de zonde bedreven is, wordt de be­

geerte daarnaar sterker en de tegenstand zwakker. 



— 152 — 

Eindelijk laat men de hoop van beterschap varen en 
geeft men zich geheel en al aan zijn hartstocht over 
zeggende: ik kan het niet meer laten. 

b. Om andere zonden legen de zuiverheid te bedrij­
ven, ontbreekt somtijds de gelegenheid, en schrikt de 
vrees voor de gevolgen af, maar tot zelfbevlekking heeft 
men altijd gelegenheid en men bedrijft ze zonder vrees. 

c. ,/De gewoonte is een ijzeren hemd," zegt het 
spreekwoord en ook; ,/de gewoonte wordt een tweede 
natuur." En dat is maar al te waar; heeft men een­
maal de gewoonte, die zonden te bedrijven, aaugenomen, 
dan kost het buitengewone inspanning zich daarvan los 
te te scheuren. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Men wachte zich den sluimerenden trek tot deze 
zonde op te wekken door verhittende dranken en spij­
zen, door het aanschouwen van onzuivere voorwerpen 
en plaatsen, door het lezen van liederlijke boeken, door 
onzuivere gesprekken of het hooren daarvan, door on-
noodige aanrakingen van zijn lichaam en door langer 
dan noodig is slapeloos op bed te blijven liggen. 

2. Men moet de ontwakende begeerte tot deze zonde 
weerstand bieden door uit- en inwendige verstrooiing 
te zoeken, door van plaats te veranderen, door een 
gesprek aan te knoopen, door de eenzaamheid te ver­

laten, door met gespannen aandacht op zijn werk te 
letten, door glazen en boomen langs den weg te tellen, door 
den loop en gedaante der wolken te beschouwen, enz. 

3. Het gebed en de overweging der vier uitersten, 
alsmede der tegenwoordigheid Gods, het betrachten van 
Jezus' lijden en sterven, de kinderlijke vereering en aan­
roeping der H. Maagd, van den H. Jozef, den engelbe­



— 153 -

waarder en patroonheilige, zijn krachtdadige middelen 
om de bekoringen het hoofd te bieden. 

4. Tegenstand moet, met Gods genade, zoo lang ge­
boden worden, totdat men een volkomen overwinning 
op zijn vleesch behaald heeft en het geheel kalm wordt 

in onze ziel. 

A. Usus horum remediorum qua pamitentia salutaris 

injungatur. 
«. Necnon tempus, intra quod proxima confessie (lat 

per modum salutaris poenitentia! praeseribi potest. 
c. Satisfactions opera, quae in materia luxuriae jam 

supra indicata sunt, pro his quoque pcenitentibus ad-
hibeantur. 

n. Ut injunctam poenitentiam ardentius exsequatur> 
proponatur miserabilis positio relapsarii, 

X. 

V o o r  n i j d i g a a r d s .  

A. VERMANINGEN. 

1. Toon de afschuwelijkleid dezer zonde. 
a. De nijd is eigenlijk een duivelachtige boosheid; 

want door den nijd des duivels is de dood in de wereld 
gekomen, zegt het Boek der Wijsh. 2, 24, De nijdigaard 
doet, wat de duivel doet. Hij haat evenals de duivel 
het goede en vindt vermaak in de boosheid, hij tracht 
het goede te beletten en kwaad te stichten. 

b. Zij is de liefdelooste aller zonden. De nijdigaard 
is liefdeloos jegens God-, want zijn oog is boos, omdat 

God goed is. Hij beschouwt hem met leede oogen, op 
wien God met een genadig oog nederziet, en gunt hem 
kwaad, dien God begunstigt. Hijverheugt zichoverdatgene, 
wat God bedroeft en treurt over dat, wat God verheugt. 



— 154 — 

De nijdigaard is eveneens liefdeloos jeyem zijn 
evenmensch, dien hij moest beminnen als zich zei ven; 
misgunt hem voorspoed en welvaart en wenscht hem 
ongeluk en rampen; hij treurt over diens geluk en is 
verheugd over diens ongeluk. 

De nijdigaard is liefdeloos jeyens zich zeiven; want hij 
verstoot zijn eigen geluk en tevredenheid. Niels is in 
slaat hem op te vroolijken, en hij is ontevreden over 
hetgeen hij doet en met heigeen hij heeft gedaan. Treu­
rig en misnoegd slijt hij zijne dagen. 

6'. De nijd is domme trots. Elke goede gave komt 
van God, en kan Hij dan met het Zijne niet doen wat 
Hij wil? Hebt gij minder, omdat een ander meer heeft, 
of zoudt gij meer hebben als een ander minder had ? 

2. De schade, welke deze zonde te weegbrengt. De 
nijd wordt met reclit een vergiftigde boosheid genoemd; 
want zooals de giftmenger een zoet gebak met doodend 
gift mengt, zoo ook verandert de nijdigaard het goed in 
kwaad, het geluk in ongeluk en het voordeel in schade. 
De nijd heeft den val der eerste menschen en den dood 
van Christus tot stand gebracht, zegt de H. Aug. 

Doch de nijdigaard schaadt zich zeiven het allermeest. 
Wie een ander benijdt, blijft niet ongestraft. (B. d. Spr. 28, 22.) 

Ja, hij is zich zeiven reeds ten straf. De nijd is een ver­
rotting in. het gebeente. (B. d. Spr. 14, 30.), en van den 
nijdigaard zegt men niet ten onrechte; de nijd en afgunst 
schijnen hem de oogen uit. Kaïns aangezicht viel in, hij 
geleek zich zeiven niet meer. Niets is zoo schadelijk 
voor de gezondheid als de nijd. Zooals een vernielende 
worm aan de wortels der planten knaagt, zoo ook knaagt 
de nijd aan de draden des levens, totdat ze afgevreten 
zijn. Maar de grootste schade lijdt de ziel. In den hemel 
is geene plaats voor den nijdigaard — hij behoort daar, 
waar de eeuwige haat en nijd huisvesten, in de hel. 



— 155 — 

B. GENKESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Neem de oorzaak der zonde weg, namelijk de 
eigenliefde. Stik de moeder, zegt, de H. Ang. en de doch­
ter zal niet bestaan. 

2. Bemin God oprecht, van wien alle goed voort­
komt; loof den Gever in Zijne gaven, hetzij ze u of een 
ander geschonken worden. 

3. Draag uw natuurgenooten ook eene oprechte liefde 
toe. Wanneer zijn geluk n tegenstaat of zijn ongeluk u 
tot vreugde wil stemmen, denk dan terstond: het is 
mijn broeder of zuster, mijn toestand verandert niet 
door hen te benijden. 

4. Zoek in alles den lof en de eer van God. Wanneer 
Christus maar gepredikt wordt, door mij of door een 
ander, wat doet dat er toe; wanneer Gods eer slechts 
bevorderd en zijn rijk uitgebreid wordt, wanneer deugd 
en zielenheil vermeerderen, dan is't hetzelfde door wien 
zulks geschiedt. 

A. Glorificatio ejus, cui invidisti ant coram aliis prai-
dicatio bonorum, ob qua1 te invidia premit. 

b. Preces pro iis, quas invidia persecntus es. 
c. Via crucis cum consideratione, quod per invidiam 

Pharisaïorum mors Christi procurata est. 
D. Memoria novissimorum. 

E. Preces pro animabus, quae invidiam in purgato-
rio luimt. 

XI. 

Voor onmatigen in 't eten. 

A. VERMANINGEN. 

1. De schandelijkheid der onmatigheid. 

a. Het is den redelijken mensch onwaardig in dat­



— 156 — 

gene zijn genoegen te zoeken, Avaarin het redelooze dier 
het zijne vindt. 

h. In het oude Tesfament werd de zoon ter dood 
veroordeeld, die door zijn ouders als slemper en veel­
vraat was aangeklaagd. 

c. Wie zijn buik dient, dient den schandelijksten 
aller heeren, zegt de 11. Ambr. 

d. De H. Paulus rekent de onmatigen tot de al'go-
dendienaars; de buik is hun God. (Pliill. 3, 19.) 

e. De wereld veracht en bespot den veelvraat. 
2. De schadelijkheid der onmatigheid. 

a. Hun einde is verderf e» hunne heerlijkheid louter 
schande, omdat hunne zinnen slechts op het stof geves­
tigd zijn, (Phill. 3, 19.) 

b. De begeerlijkheid van Eva was medeoorzaak dei-
eerste zonde, welke de wereld in een poel van jammer 
heeft gedompeld. 

c. Voor een weinig linzensoep verkocht Ezau zijn 
eerstgeboorterecht, en hoe streng boette zijne nakome­
lingschap deze gulzigheid. 

d. De graven in de woestijn, waarin zij rusten, die 
ten gevolge der onmatigheid gestorven waren, droegen 
allen het opschrift: straf der onmatiyhieiden begeerlijkheid. 
(4 Mozes 11, 34.) 

e. Wee u, die u onmatig voedt, gij zult honger lij­
den, aldus Christus bij Luc. <5, 25. 

ƒ. Wie slemppartijen bemint, zal in armoede gera­

ken. (B. d. Spr. 21, 17.) 

3. De voordeden der maliyleid. 
a. De matigheid onderhoudt de gezondheid. Een 

matig mensch is gewoonlijk ook een gezond mensch. 
b. De matigheid verlengt de levensdagen. Waarom 

werden de kluizenaars zoo oud? Omdat ze zich met 

kruiden en wortelen voedden. 



— 157 — 

c. De matigheid schenkt lust en leven tot den arbeid. 
Plenus venter non studet Hbenler. 

d. De matigheid strekt tot welzijn van het huisgezin. 
De matige mensch lijdt geen gebrek. 

13. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Houd uw smaak onder bedwang. Ons vleesch, 
zegt de H. Leo, is een lastdier, dat wij door honger 
moeten bedwingen. 

2. Overweeg uw levensdoel. Wij zijn niet geboren 
om te eten en te drinken, maar we moeten slechts zoo­
veel eten en drinken als noodig is om het leven te on­
derhouden. (11. Cluyss.) Het rijk Gods bestaat niet in 
eten en drinken, maar in gerechtigheid en vrede, in 
vreugde in den H. Geest. (Rom 14, 17.) 

3. Herinner u Gods tegenwoordigheid. Wacht u wel, 
terwijl ge eet. God te vergeten. (5 Moz. 6, 12, 13.) 

A. Abstinentia in cibo: quotidie mimis sumendo quo 
adusque reguhe temperantiaj satisfiat. 

b. Cibatio pauperis esurientis. 
c. Declinare invitationem ad convivium. 
D. Devota precatio ante et post mensam. 
E. Preces pro aniinabus, qua' ob gulam in purgato-

rio torquentur. 

XII. 

Voor dronkaards. 
A. VERMANINGEN. 

1. De afschmeljlcheid der dronkenschap. 
a. Zij is een schandelijk misbruik van Gods edele 

gaven. De wijn is geschapen tot vreugde der mensclien 
en niet tot dronkenschap. (Sir. 31, 35.) 



— 158 — 

h. Ze is een schandelijke onteering der rede, waar­
door de raensch van het dier onderscheiden is. Door de 
dronkenschap maakt de mensch zich aan het dier gelijk, 
ja nog verachtelijker dan het dier, want geen dier drinkt 
zich dronken. (H. Chryss.) 

c. De dronkenschap is vrijwillige krankzinnigheid, 
zegt dezelfde Vader. 

d. De dronkaard ontheiligt den tempel des H. Gees-
tes. Want het gaat niet aan tegelijk oprecht Christen 
en dronkaard te zijn. 

2. De schadelijkheid dezer zonde. 
a. Zij schaadt de gezondheid. Wie zich aan den drank 

verslaven, (/aan te gronde. (Spr. 23, 21.) Door zich van 

den drank te onthouden, verlengt men zijn levensdagen. 
b. Zij is schadelijk voor het huisgezin. Wie den drank 

bemint, zal niet rijk worden en wie gaarne eet en drinkt zal 
tot armoede komen. (Spr. 21, 17.) Waarom hebben velen 

ledige beurzen ? Omdat ze hunne magen te veel met drank 
vullen. De dronkaard schaadt zijn zaak en handteering. 

c. Zij schaadt den 'goeden mam. Een dronkaard wordt 
door niemand geacht, wellicht wel door den kastelein. 
Iemand, van wien men weet, dat hij te veel drinkt, 
heeft alle krediet verloren. 

d. Zij schaadt vooral de ziel, omdat de dronkenschap 
op zich zeiven reeds zonde, tot allerlei zonde aanlei­
ding geeft. Zij is oorzaak van twist en gekrakeel. De 
dronkaard is twistziek, vandaar vechtpartijen, verwon­
dingen, processen en gevangenisstraffen. 

e. Zij geeft aanleiding tot onkuisciheid. In den wijndrank 
— is ontucht, zegt de Apostel Eph. 5, 18., en terecht, 
want de meeste zonden van ontucht worden in dron­

kenschap bedreven. 
/. Zij werkt het verzuim der beroepsplichten in de 

hand. De dronkaard is in den regel een slecht huisvader 



of moeder — en een lauwe Christen. Hij geeft zijn 

kinderen en onderdanen een slecht voorbeeld en ergert 
de geheele gemeente. Met recht telt de Apostel de 
dronkaards onder degenen, die het hemelrijk niet zullen 
bezitten, tenzij ze zich oprecht bekeeren, doch hoe zelden 

bekeeren zij zich oprecht? 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Opwekking des gevoels van eigenwaarde. Schaam 
u, dat ge slaaf uwer driften zijt, en het voorwerp van 

verachting en spot. 
2. Bestrijding van de neiging tot den drank met alle 

mogelijke middelen, zelfs door het drinken van andere 
prikkelende dranken b. v. azijn of bier maar matig. 

3. De gelegenheden, zooals huizen en personen, vluch­
ten; want de gelegenheid maakt den dief, gelijk de on­
dervinding maar al te dikwijls leert. 

4. Dikwijls de vier uitersten overwegen. 
5. Spaarzaamheid en huiselijkheid in den familiekring 

en in het naarstig volbrengen zijner beroepsplichten zijn 
geluk zoeken. Want daarin alleen is geluk te vinden. 

G. De belofte van zoo of zoolang zich van bedwel­
mende dranken te onthouden, met het onwrikbaar voor­
nemen ze later te hernieuwen. 

A. Quodsi prenitentes jam habitum ebrietatis contraxe-
rint, plerumque absolutio sacramentalis differenda, et 
qua remedium pra;scribatur principaliter abstinentia om-
nimoda ab omni potu inebriante per aliquod tempus nisi 
corporalis dispositio aliquando nimis debilitata hoe non 

admittat. 
B. Aliis, qui hunc habitum nondum contraxerint, 

injungenda; 
c. Abstinentia in potu e. g. ut parcius bibant intra 

refectionis horam. 



— 160 — 

D. Per aliquod tempus vel totum de vitara tabernas 
et socios ebrietatis. 

E. Via crticis cum proposito coram statione, ubi 
Christus aceto et felle potatus est. 

F. Preces pro omnibus vivis et defunctis ebriosis. 

XIII. 

Yoor toornige menschen. 

1. Houd hun de boosheid dezer zonde voor oogen. 
a. De Psalmist schrijft: loornt, maar zondigt niet. 

(Psl. 4, 5,) Uw toorn is dikwijls zonde. Want waarom 
vertoornt gij u? Om niets, zonder gegronde reden. Over 
wien maakt gij u boos? Niet over uwe zonde, maar 
over uwen medemensch. Hoe vertoornt gij u ? Zonder 
maat noch grens. 

b. Wie zich over zijn broeder vertoornt — ongeregeld 
— maakt zich schuldig voor het gerecht. (Matth. 5, 22.) 

c. De onzinnige toom is den redelijken mensch on­
waardig. Door het verstand kan en moet de mensch 
zijn ongeregelde gemoedsbewegingen beheerschen. 

d. De opvliegendheid en toorn is vooral den Chris­

ten onwaardig, omdat hij gehouden is Christus, het voor­
beeld van zachtmoedigheid, na te volgen. Leert van mij, 

want Ik ben zachtmoedig. (Matth. 11, 29.) 
2. De schade van den toorn. 

 . Voor de gezondheid. De toorn doodt de dwazen. 
(Job 5, 2.) Nijd en toorn verkorten de levensdagen. 
(Sir. 50, 20.) Op hun gelaat staat deze waarheid te lezen. 

 . Voor de ziel. Ontelbaar zijn de zonden, waartoe 
nijd en toorn aanleiding geven. De toornige bezit geen 
eergevoel en ontziet ook de eer niet van zijn even-
mensch; hij kent geen medelijden. Ja, ontziet zelfs God 



— 161 — 

en zijne heiligen niet. //De toorn is een gruwzaam dier; 
wie in zijne nabijheid komt, valt hij woedend aan en 
zijn adem spuwt vuur en vlammen." (H. lïern.) Een 
/00rui// mensch vcrwakl hoist en twecdracht. (Spr. 29, 28.) 
Zooals een brand oorzaak is van een andere, zoo ook 
ontsteekt de eene toorn een andere, vergezeld van vloe­
ken en verwenschingen, haat en afgekeerdheid enz. 

3. Weerleg de ver on inch iddit/ingen. 
a. //Ik kan niet andeis, legen mijn wil stuif ik op." 
Antw. God wil, dat ge uwe barlstochten bedwingt en 

onderdrukt en Hij verlangt niets onmogelijks. 
h. nMijn natuur leidt tot opvliegendheid; ik heb een 

opvliegend karakter." 
Antw. De eerste natuurlijke opwelling tot toorn is 

nog geen zonde, maar de latere vrijwillige toestemming 
van den wil en het uitvallen in zondige woorden en 
handelingen. (H. Franc. v. Sales.) 

c. //Wie zal zich niet boosmaken, wanneer zijn rech­
ten worden verkort en men altijd tegenspraak in woor­
den en daden ondervindt?" 

Antw. Hebt gij dan geen gebreken, zijt gij volmaakt? 
Wanneer allen volmaakt waren, dan was er geen plaats 
om gednld te oefenen, dan zou de wereld een hemel 
zijn. En wat gij in uwen naaste als gebrek aanziet, 
bestaat dikwijls niet in hem, maar in u zeiven, in uwe 
gekwetste eigenliefde. 

B. GENEESMIDDELEN ENT PENITENTIËN. 

1. Leg u toe op ootmoedigheid; want de toorn is 
bijna altijd het gevolg van inwendigen trots. 

2. Onderdrukking der eigenzinnigheid. De eigen­
zinnige mensch is in den regel ook opvliegend; want 
gaat het niet naar zijn zin en wensch, dan stuift hij 
op als een razende. 

VERMANINGEN.  I I  



— 162 — 

3. Verstrooiing. Is er iets, wat ons aanleiding geeft 
tot toorn en opvliegendheid, dan inoefen we onze ge­
dachten daarvan aftrekken en er niet bij stilstaan. 

4. Niet in overijling handelen ot spreken, maar er 
eerst eens over slapen, en dan worden we van zelf 
kalm en bedaard. 

5. Overweging van onze eigene gebrekenen fouten. 
6. De voorbeelden van zachtmoedigheid in Jezus en 

zijne heiligen overwegen. 

A. Oratio pro iis, quibus iratus fuisti. 
is. Consideratio vitae et passionis Dom. N. J. Chri. 
c. Singulis diebus inane renovatio propositi non iras-

cendi et vespere examen conscientiae de ipsins impletione. 
D. Imploratio divini auxiiii pro exsecutione propositi. 
e. Preces pro aniraabus, quae ob iram in purgatorio 

caplivantur. 

XIV. 

Y  o  o  r  v l o e k e r s .  

A. VERMANINGEN. 

1. Laat him de schandelijkheid dezer zonde zien. 
a. Bovenmatige drift is oorzaak van vloeken. Uit de 

volheid des harten spreekt de mond. (Luc. 6, 45.) 
h. Vloeken is niet de taal der Christenen, maar der 

heidenen. Hun mond zwelt van vloek en bitterheid. (Rom. 
3, 14,) en dat kan men, helaas, ook van vele Christenen 
zeggen. De Apostel Paulus schrijft aan de Eph. 4, 'ü), 
41: uit uwen mond moei volstrekl yeen zondig woord komen, 
maar alleen (joed. Alle billerheid, alle toorn, alle verwen-
schinken en taster moeten verre van n zijn. De heidenen 
hebben met den duivel te doen, want hunne afgoden 



— 163 — 

zijn duivels. De Christen, de aanbidder van den waren 
eenigen God, moet den duivel afwijzen, hem niet aan-
en oproepen. 

c. Vloeken is de taal der hel, en zij die de taal van 
de engelen der duisternis spreken, zullen nooit met de 
engelen des lichts Gods lof verkondigen. 

d. Vloeken is de taal der liefdeloosheid, ui Joe komt 
het, dat we met dezelfde Ion//, loaanuede toe God loven, de 
menschen vervloeken, die naar Gods evenbeeld yeschtipen 
zijn? dat uit denzelfden mond vloek en zet/en voormol.d? 
zoo moet het niet zijn. Of //eeft dezelfde bron zoet en 
bitter water? (Jac. 3, 9. 10.) 

e. Vloeken is de taal van waanziuni/jheid. Kunt ge 
door vloeken zaken of personen veranderen of verbe­
teren? Vooral is het onverstandig tegen het redeloos 

vee of levenlooze dingen te vloeken. Zij volgen hun 
instinkt en de weiten der natuur en daarin kan uw 

vloeken geen verandering brengen, lïalaiuns ezel sprak 
verstandiger dan zijn meester handelde. Warende dieren 
in staat te spreken, dan zouden ze bij eiken vloek dien 
ezel naspreken. 

2. De schade, welke de vloek veroorzaakt. 
a. Zij schaadt uw eer en //oeden naam; want gij toont 

door te vloeken geen heer en meester Ie zijn o*'er uwe 
driftigheid en over uwe long. 

b. Zij schaadt uw huist/ezin. Meent gij, dat de Heer 
degenen zal zegenen, die Hem vervloeken? Wanneer ge 
uw vrouw en kind, uw vee en gereedschap duivels en ver. 
doemelingen noemt, wat zijt gij dan wel? En wanneer ge den 
duivel macht geeft over uw persoon en al het uwe, is het 
dan niet te vreezeu, dat (iod zal toelaten lot straf, dal 
de duivel zijn macht over u en het uwe uitoefene? 
Dilexit malediclionem et veniet ei. (I's. 108, 18.) 

c. Zij schaadt u/ve gezondheid; want ze is een uit­



— 1(34 — 

werking van toorn, opvliegendheid en deze hartstochten 
werken zeer nadeelig op de gezondheid. 

d. Zij schaadt uwe ziel. De vloeker zal het rijk Gods 
niet bezitten. (1 Cor. (!, 8.) 

I!. GhNRKSMFDDKLUN EN TRNlTENTli'.N. 

1. ]>e. opwellingen van toorn bestrijden. //Stik de 
moeder en de dochter zal niet bestaan." (Aug.) 

2. Heteugeling van de lovy en spreek niet in een 
toestand van opgewondenheid. 

3. Oefen uw geduld; want elke vloek is een bewijs 
van ongeduld. 

4. Vreeze en liefde Gods. Wie zich zelven of een 
ander schepsel vloekt, vloekt don Schepper in het schepsel. 

A. Quoties in peccatum maledictionis relapsus fueris, 
toties aliquod poenitentia; opus suscipias e. g. eleemo-
synani dare, jejunare, orationem aliquain recitare. 

it. Pricscribatur ut maledictioni assnetus frequenter 
offerat Deo laudes gloria Patri etc. aut aliquot Pater 
immorando: sanctiticetur Nomen tuum. 

c. Preces pro eo, cui maledixisti. 
d. Vespere examen conscientiae de maledictione cum 

contritione. 

E. Pi •eces. pro iis, qui in purgatorio ob maledictio-
nem gemunt. 

Yoor Godlasteraars. 

A. VERMANINGEN. 

1. Houd hun de yrootheid dezer zonde voor. 
n. Gij zult den naam van den Heer uwen God niet ij del 

(jebmiken. Wanneer alleen het ijdel noemen van den 
goddelijke» naam reeds zonde is, welk een groote zonde 



— 165 — 

moet dan de lastering van dien heiligen naam niet zijn! 
b. In het oude Testament stond de doodstraf op 

deze zonde. 

c. In den ouden tijd werd de godlasteraar door den 
burgerlijken rechter zwaar gestraft. 

d. Wan neer een kind zijn vader, een onderdaan 
zijn vorst lastert, dan wordt dat als een groot misdrijf 
aangemerkt. En welk een boosheid moet dan het las-
teren van uw God, uw Schepper en Verlosser, uw Vader 

en Weldoener niet zijn? liedenk dan toch de grootheid 
uwer zonde. 

2. Toon de schandelijkheid dezer zonde. 
a. Ofschoon «de burgerlijke rechter op den godslas­

teraar de doodstraf niet meer toepast, blijft het dood­
vonnis, dat God over hem uitspreekt, toch nog van toe­
passing. Vele voorbeelden leeren ons, dat Godlasteraars 
een plotselingen of geweldigen dood zijn gestorven. 

b. Van den godlasteraar geldt lellerljk het woord 
der 11. Schrift: uw eif/en mond zal a verdoemen. (Joës. 15, (!.) 

c. Groot is de ergernis, die ge aan anderen geeft. 

Vloeken en godlasteren leert niemand van zich zeiven; 
hij hoort het van u en uws gelijken. 

d. De duivelen in de hel lasteren God, den Heer. 
Wat zijl ge derhalve, wiens bondgenoot? 

3. Weerleg de legenwerphxjen en vcronkc/aildigingen. 
a. wlk heb er niet bij stilgestaan; het viel mij on­

doordacht uit den mond." 

Anho. Dat is een bewijs, dat ge in uw hart weinig 
eerbied voor Gods naam koestert, daar ge Hem zoo 
lichtzinnig met woorden onteert. 

b. ,/Ik heb er zoo'n gewoonte van gekregen, dat ik 
het niet meer kan laten." 

Aniiv. Dat is des te erger, en met des te meer ijver moet 
ge u er op toeleggen, die heillooze gewoonte af te wennen. 



— 166 — 

c. «God zeiven heb ik niet gelasterd, maar slechts 
de heiligen, de sacramenten, de geloofswaarheden, de 
Kerk of hare bedienaren." 

Antw. Gelijk God in Zijne heiligen, door de sacra­
menten enz. geëerd wordt, zoo ook wordt Hij in Zijne 
heiligen enz. onteerd. En wat God tot onze heiliging 
gedaan en geleden heeft, mag men niet tot Zijne ont­
heiliging misbruiken. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

De middelen tegen het vloeken aangegeven zijn hier 
ten volle van toepassing op de godlasteraars. Wanneer 
de penitent des ondanks zich niet verbetert, dan moet 
men de absolutie uitstellen en helpt deze maatregel 
nog niet, dan voor goed weigeren, tot dat hij zich bekeere. 

A. Poenitentia pro hisce peccatoribus est determi-
nanda ex gravitate blasphemia', ac directa vel indirecta, 
mediala vel innnediala fiunt, 

c. Pro qualibet blasphemia poenitens osculetur ima-

ginem crucilixi cum gloria Patri etc. 
c. Anditio Misssc in satisfactionein ignominitc in Dei 

sanctum Nomen. 
d. Litaniai de S. S. Nomine Jesu. 
E. Pro qualibet blasphemia quinque Pater-noster et 

Ave in honorem quinque vulnerum. 

XVI. 

Voor hen. die vijandschap en wraakzucht 
in hun hart koesteren. 

A. VERMANINGEN. 

1. Houd hun de af schimelijkieid dezer zonde voor. 



— 167 — 

a. Wanneer de vijandschap tot wraakzucht overslaat, ^ 
dan is dat een ingrijpen in Gods rechten, die zich de 
wraak over liet onrecht heeft voorbehouden. Mij is de 
wraak, zegt Hij, Ik zelf wil eenieder zijne werken verge l 
den. (Roni. 12, li).) 

/>. Vijandschap en wraakzuchl zijn liet tegenoverge-
slolde van de hooldeigenscliap Gods; want Gud is liefde. 

c. Vijandschap en wraakzucht zijn een -soort moord. JFie 
zijn broeder haal, is een moordenaar, zegt de AJI. Joës 3, 
15. d. i. een misdaad gelijkend op den moord -— ten 
minste volgens den wil. 

d. Vijandschap en wraakzucht zijn de grootste ondank- "A 
baarheid legen God. Hij schold ons zooveel kwijt, en 

wij willen zoo weinig kwijtschelden. Hij vergeeft ons 
alles, en wij willen niets vergeven. 

e. Vijandschap en wraakzucht zijn een daweluchliye 
boosheid; want hij wordt juist de booze vijand genoemd, 
omdat hij vijandig tegenover God en menschen staat. 

2. Be schade, welke deze zonde veroorzaakt. 
a. Een vijandig en wraakzuclilig mensch maakt zich 

zeiven bij God en de menschen gehaat. 
b. Die zonde berooft u van de inwendige zielerust / 

en den nitwendigen vrede. 
e. Gij verstoort daardoor uwe eigene gezondheid: 

want gij kookt van gift en gal. 
d. Gij maakt u nieuwe vijanden; kwaad wordt met < 

kwaad vergolden. 
e. Gij verliest daardoor de verdiensten van uwe 

goede werken; zelfs uwe tegenwoordigheid bij 't 11. 
Olfer bevalt God niet, omdat ge liet bijwoont met een 
vijandig gezind hart. 

ƒ. Wanneer gij niet vergeeft, ontvangt ge zelf ook * 
geen vergiffenis van God en in dien toestand stervend, 
zijt ge voor eeuwig verloren. 



— 168 — 

3. Weerleg eenige leyenwcrpingen. 
a. //Ik kan niet vergeven." 
Anfw.  Maar gij moet vergeven; ge kunt het dus ook. 

want God verlangt het onmogelijke niet van ons. 
h. w\Vaiineer ik die persoon zie, vliegt me het bloed 

naar het hoofd." 
An/w. Dat opstuiven is nog geen zonde, maar wel 

het bijhouden van afgekeerdheid. Wanneer het water 
overkookt, doet men er koud water bij of neemt het 
van 't vuur. Doe ook zoo. 

c. ,/Ik wil het wel vergeven, maar vergeten kan ik niet." 
Antio. Wat geschied is vergeten, dat gaat moeilijk, 

maar het gebeurde bij elke nieuwe herinnering te ver­
geven, dat wil God en dat kunnen we ook. Ik kan alles 
in Hem, die mij versterkt, zegt de wereld-apostel. 

cl. //Ik laat hem — haar — voor heigeen hij — 

zij — is en spreek hem niet meer toe." 
Antm. Wat zult ge daardoor uitwerken? Het is uw 

plicht nieuwe stof tot verwijdering te voorkomen. Spreekt 
ge niet, dan snydt ge eiken pas van toenadering af. 
Spreken is hier goud, zwijgen bederf. 

e. ,/lk iieb hem niet, maar hij heeft mij beleedigd; 'tis 

dus zijn plicht den eersten stap van toenadering te doen." 
Antw. Wanneer hij zijn plicht niet doet, dan wordt 

gij daardoor van uwe verplichting niet ontslagen. Gij 
moet vergeven, of hij zijn onrecht erkent of niet, goed 
maakt of voortzet: toties quoties, zeventig maal zeventig. 

ƒ. ,/Maar de beleediging is zoo groot." 
Antio. Uwe inbeelding is nog grooter, en al was ze 

ook nog zoo groot, hoe k'ein staat ze tegen de belee­

diging, waardoor gij God beleedigt, en op nieuw be-
leedigt, wanneer ge niet vergeeft. 

g. //Maar het kost me te veel overwinning op mij 
zei ven." 



— 169 — 

Aniw. De eerste schrede is zwaar, maar is deze gezet, 
dan gaat het zeer gemakkelijk. Probeer het slechts. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

Leg uwe vijandschap en wraakzucht at'. 
1. Uit liefde tot God. Uw beleediger is en blijft, 

zooals gij een evenbeeld Gods. Bemin, in het booze kind 
den goeden en besten der Vaders en vergeef hem ter 

liefde Gods. 
2. Vergeven Ier liefde van Jezus Christus. Uw belee­

diger is en blijft Zijn verloste, door Zijn bloed vrijge­
kocht. Hij bidt u door dat heilig bloed te vergeven, 
omdat Hij en wijl Hij u ook vergeeft. 
j Vergeven ter wille der naastenliefde. De beleediger is 

en blijft uw broeder en broeders mogen geen vijanden zijn. 
4. Vergeven ter wille van u zeiven. Wat gij wilt, dat 

u geschiedt, doe dat ook aan anderen. Gij wilt vergif­
fenis, geef deze dat» ook aan uw evenmensch. 

5. Vergeven ter wille van uw eeuioiff en tijdeljkgeluk. 
Vijandschap en wraakzucht maken u tijdelijk en eeuwig 
ongelukkig. Daarom moeten wij de vijandschap zorg­
vuldig vermijden, zachtmoedig verdragen en terstond, 
als ze bestaat, eindigen. (H. Aug.) 

A. Opera beneficentia1 erga inimicos — veluti igniti 
carbones, qme super capita eorum congerunlur. 

B, Aliquot Pater-noster pro olTensoribus, vel qmedam 
petitio vel oblatio, an( audilio Missie pro ipsis. 

c. Sullragia pro defunctis, qui viventes nobis infensi 

fuerunt. 



— 170 — 

XVII. 

Y o o r  o n g e d u l d i g e n .  

A. VERMANINGEN. 

1. Dc schade van het ongeduld. 
a. Ongeduldigheid maakt de zaken niet beter, maai1 

slechter. Wanneer ge uw kruis onwillig draagt, maakt 
gij het nog zwaarder en dragen moet ge het evenwel. 
Wijst gij één kruis af, dan vindt ge wellicht een nog 
groofer. (Thom. a Kemp.) 

b. De ongeduldigheid berooft u van de verdiensten, 
die aan het gewillig kruisdragen verbonden zijn. 

c. Het ongeduld maakt u gehaat bij God en menschen. 
2. Het groote nut van het ycdald. 
a. Het verlicht alles, wat zwaar is; de moeielijkste 

dingen worden door het geduld gemakkelijk. 
h. De verduldigheid maakt het lijden verdienstelijk. 

Het ongeduld werkt geduld; het geduld is de proefsteen 
der deugd, en de bewaarde deugd brengt de hoop 
voort; de hoop echter wordt uiet te schande. (Roin, 5, 
3, 4. 5.) Een geduldig lijdende ziel is als een lelie 
onder de doornen. Hare witte kleur en hare reuk wor­
den daardoor niet verminderd, maar wel vermeerderd. 

c. Zij vtaakt ons bij God en menschen bemind. Dit is 
aangenaam voor God, wanneer iemand ter liefde Gods 
wederwaardigheden verdraagt en onrecht lijdt. (1 Pelr. 
2, 19.) Hoe waar is Jezus' woord voor ons arme menschen: 
in patientia vestra possidebitis animas verstras. (I AIC. 21,1!).) 

3. Laat het voorbeeld zien van Jezus, Maria en der 

heiligen. 
a. Valt u iets zwaar, herinner u dan aan het ge­

duld, waarmede Jezus zijn kruis heeft gedragen, daar­

door zal het uwe lichter worden. (H. Chrys.) ,/Jezus' ge-



— 171 — 

heele leven was een voortdurend martelaarschap en gij 
eischt voortdurende rust en vrede?" aldus Thomas k 

Kempis. 
iï. Hoe geduldig en hoeveel heeft Maria geleden. 

Denk aan het zevenvoudig zwaard, dat haar hart door­
boorde, terwijl het uwe nauwelijks een speldeprik is. 

c. Denk aan het geduld der heiligen. 11 uune grootste 
vreugde bestond in te lijden voor (iod en zijn heiligen 
naam en voor n is het de grootste pijn. Hoe gering is 
uw lijden en kruis in vergelijking vau het hunne. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Ware ootmoed. De ootmoedige mensch is steeds 
een geduldig mensch; want hij denkt: ik heb dat alles 

en nog meer verdiend. 
2. Overgeving aan Gods heiligen wil zonder welke 

geen haar van het hoofd, geen musch van het dak valt. 
3. Geringschatting van al het aardsche en tijdelijke. 

Alles duurt hier slechts een korten tijd, en dan komt 
het loon. Na lijden komt verblijden. Hoe zwaarder kruis, 
des te zwaarder kroon. De kruisweg is de hemelweg. 
Moest de Zoon Gods niet lijden en aldus Zijne heerlijkheid 
binnengaan ? 

4. Redelijke beoordeeling der dingen, welke ons on­
geduld opwekken. 

5. Dikwijls overwegen wat Jezus, Maria en de hei­
ligen hebben geleden en opwekking tot navolging. 

A. Via crucis contemplando passiones D. N. multo 

acerbiores. 
is. Deprecatio ob impatientiam coram imagine crucitixi. 
c. Oblatio tribulationum in remissionem peccatorum. 
D. Ante quietein nocturnam examen conscientiai praj-

sertim de peccatis impatienthc cum dolore et proposito. 



— 172 — 

K. SufFragia pro iis, qui in purgatorio, iinpatientiam 
luunt. 

XVIII. 

Voor tragen en lauwen van harte. 

A. VERMANINGKN. 

1. ])e traagheid is fjevaarlijk. 
a. Wat een verlamming is voor liet lichaam, dat is 

de lauwheid en geestelijke traagheid voor de ziel. Zij 
is de voorbode van een geestelijke beroerte, omdat ze 
ons in de toekomst voor elke zedelijke handeling onge­
schikt maakt. Immers: 

b. Een lauwe mensch wordt dagelijks trager en — 

een trage mensch is niet verre van zijn znddljken dood. 
Gelijk de doode niets hoort of gewaar wordt, zoo hoort 

en voelt de lauwe mensch niets meer, wat hem o(' zijne 
ziel tot voordeel strekt. Hij is niet hongerig meer naar 
geestelijk brood des levens, en het woord Gods en de 
H. Communie ziet hij aan als gewone zaken. Gebed en 
godsdienstoefeningen hebben voor hem niets aantrek­
kelijks en laten hem onverschillig, hij slaapt den zon-
daarsslaap en is zedelijk een lijk. Zoo valt hij van de 
eene zonde in de andere, en sterft in de zonde zooals 
hij geleefd heeft, zonder boetvaardigheid. wlk heb," zegt 
de H. Bern., //gezien, dat zich vele woekeraars, gruw­
zame soldaten, hoeren en heidenen oprecht bekeerden, 
doch ik meen nooit gezien te hebben, dat een lauw 
mensch zich tot den Heer bekeerde." 

2. De schade, die deze zonde veroorzaakt. 
De H. Geest vergelijkt de ziel van een lauwen en 

tragen mensch met een akker, welke niet bebouwd is. 
"Wat groeit op zulk een akker? Niets dan onkruid, 



— 173 — 

distelen en doornen. Eveneens gebruikt de trage mensch 
zijn krachten niet ten goede, maar wel ten kwade. De 
mensch moet immers iets doen. 

Doet hij niets goeds, dan doet hij iels kwaads, en is 

het niet reeds kwaad genoeg zoovele genaden en den 
liemel te verkwisten met niets te doen? De hemel moet 
verdiend worden, geen slapers, maar wel de waken­
den zijn daartoe in slaat. Het hemelrijk lijd! geweld 
en de geweldigen alleen nemen het in. De hemeldeur 
is eng en de hemelweg is smal. (Matlh. 7, 14.) 

3. God verafschuwt de geestelijke lauwheid en traag­
heid. 

a. (»od is het allervolmaaktste en het heiligste Wezen 
en Hij wil, dat we Hem in deze eigenschappen zooveel 
doenlijk zullen navolgen. Doch de lauwe Christen doet 
juist het tegendeel en verdient het verwijt: wwat staat 
ge daar den ganscheu dag ledig?" De verontschuldiging, 
«niemand heeft mij gehuurd," kan hij niet aanvoeren; 
want allen roept God om Hem hier te dienen en door 
dien dienst eeuwig zalig te worden. 

b. God zelf zegt: daar gij noch kond noch warm zijl, 
wil Ik u uit Mijn mond spuwen. (Apoc. 3,16.) Ik geloof, 
dat God zich over een lichtzinnig zondaar meer zal 
ontfermen dan over een lamven Christen. Voor den 
lichtzinnige bestaat hoop op bekeering en de lauwe 
sterft, zooals hij geleefd heeft; hij wil en hij wil niet, 
vandaar blijft hij steeds de oude knecht. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Denk dikwijls aan de vier uitersten. 
2. Herinner u dikwijls aan uwe doopbeloften. 

'3. Overweeg vaak de kortheid" en het vluchtige van 
den tijd. 

4. Bedenk, dat ge rekenschap zult moeten alleggen 



— 174 

van de genaden, die ge niet gebruikt of wel misbruikt hebt. 
5. Maak een nieuwen levensregel en houdt u daar 

stipt aan. 

A. Uenovatio votorum baptismi. 
B. Quotidie preces matutinae et vespertinae cuin 

examine conscientiae. 
c. Rosarium quoüdianum. 
D. Orationes ferventes et perseverantes ad S. Spiritum 

ad obtinendas internas gratias. 
E. Precatio pro acediosis vivis atque defunctis qui in 

peccatum acediosum luunt purgatorio. 

XIX. 

Y o o r  l a s t e r a a r s .  

A. VERMANINGEN. 

1. De yrootheid dezer zonde. 
a. De grootste schat, dien de mensch bezit, is zijn 

eer en goede naam, en de lasteraar ontrooft hem dien 

schat. 
b. Op zich zelve beschouwd is de leugen reeds een 

schandelijke zonde, wat dan te zeggen van de laslerleugen! 
c. Wie de eer des kinds steelt, steelt ook de eer des 

vaders; want in het kind wordt de vader, en in ieder 
mensch God zelf, wiens evenbeeld en kind hij is, be­

schimpt en onteerd. 
(/. De mensch is zelf zeer slecht, die zich van den 

laster als middel bedient om zijn evenmensch te schaden. 
2. De schade, welke deze zonde veroorzaakt. 
a. De lasteraar schaadt den gelasterde aan zijne 

eer, have en c/oed, wijl hij hem in discrediet brengt, en 
ook zijne gezondheid door het verdriet, wat hij hem 



— 175 — 

veroorzaakt en dikwijls ook aan zijne ziel door de 
zonde, waailoe de laster hem aanleiding geeft b.v. 
vijandschappen, verdachtmakingen, wederkeerigeri las­
ter enz. 

h. Fe lasteraar schaadt ook zich zeiven, want hij 
haalt zich den haat van den belasterde, de verachting 
van alle weidenkenden en zeker ook de strafTen Gods 
op den hals. 

3. Druk hun de verplichting op het hart den laster 
te herroepen, de veroorzaakte schade zooveel mogelijk 
te herstellen, en de moeielijkheden daarvan. Zooals de 
dief gehouden is het gestolen goed terug te geven, even-
een? moet de lasteraar de gestolen eer en den goeden naam 
teruggeven en de schade herstellen door den laster ver­
oorzaakt. Derhalve is hij verplicht openlijk zijn laster 
fe herroepen en zich zeiven als leugenaar aan te geven. 
Bovendien moet hij al de kwade gevolgen, welke zijne 
lastertaal den belasterde heeft veroorzaakt, zoo goed 
mogelijk herstellen. In sommige gevallen moet hij zelfs 
den belasterde vergiffenis vragen. Hoe zwaar en toch 
noodzakelijk is dat alles en welk een gegronde reden 
zich in de toekomst van allen laster te onthouden. Hoor 
eens, wat de H. Schrift van den lasteraar zegt: Hun 
keel is een open graf; mei hunne tour/ plegen zij bedrog en 
addergift is onder hunne lippen. (Ps. Ki, 3.) De lasleraar 
is deft menscl een gruwel. Vereenig a niel met den lasteraar; 
want plotseling stijgt hun verderf op. (S-r. 24, 21. 22.) 

B. GRNUHSMIDDELKN EN PENITENTIËN. 

1. Oprechte achting voor de waarheid en haat tegen 
eiken leugen, in 't bizonder tegen schadeleugen. Wie ge. 

woon is te liegen, slaat gemakkelijk over tot lasteren. 
2. Hartelijke liefde fot zijn ovenmensch. Wie den 



naaste bemint als zich zeiven, zal zich van zelf wachten, 
kwaad van hem te zeggen, al is het ook waar en nog 
veel minder, wanneer het niet waar is. 

3. Herinner u dikwijls, dat ge van elk nutteloos woord 
rekenschap zult moeten geven, en dus zeker ook van 
elk lasterwoord. 

4. Gewen u niet altijd en overal te willen spreken 
en bedenk dat zwijgen goud is. ,/Het beste middel tegen 

den laster is het. zwijgen," zegt de H. Aug. 

A. Preces pro persona, tuis calumniis impetita, aut 

alia officia benevolentüe erga eutn. 
b. Via crucis cum consideratione, quod per caluin-

niam mors Jesu procurata est. 
c. Detestatio calumnia) propter Dei et proximi amorem. 
n. Preees pro omnibus inter vivos caluinniaudo pec-

cantibus. 

XX. 

V o o r  k w a a d s p r e k e r s .  

A. VERMANINGEN. 

1. Het is schandelijk deze zonde te bedrijven. 

n. De kwaadspreker is een dief. Gij schaamt, u iemands 
geld te stelen en ge ziet er niet tegen op hem eer en 
goeden naam te ontrooven. 

h. De kwaadspreker werpt zich op als rechter van 
zijn evenmensch en randt aldus Gods rechten aan. 

c. Gij schaamt u kwaad van uw naasten te zeggen 
in zijn bijzijn, maar dan moet ge u ook schamen zulks 
te doen in zijne afwezigheid. Het is laf iemand-achter 
zijn rug te bekladden. 

d. Het kwaadspreken is een soort sluipmoord en wie 



— 177 — 

heeft geen afkeer van een sluipmoordenaar; want hij 

ontneemt hem het kostbaarste, wat hij bezit, nl. eer en 
goeden naam, zijn zedelijke grootheid en beslaan; want 

2. De kwaadsprekendheid is een zeer schadelijke 
zonde. 

a. Een (joede naam is meer waard dan rijkdommen. 
(Spr. 22, 1.) Het kwaadspreken schaadt dus meer dan 
dieven en roovers. 

h. De kwaadspreker slaat met één slag drie wonden, 
en wel hem zeiven, ten tweede dengenen, die hem met 
welgevallen aanhoort, en ten derde dengenen, wiens 
kwaad hij vertelt. 

c. De gevolgen der kwaadsprekendheid zijn achter­
docht, roekelooze oordeelvellingen, haat, vijandschap, 
twist tusschen huurlieden en familiën en ontelbare an­
dere zonden, 

d. Niet zelden valt de kwaadspreker in veel grooter 
zonde dan de misstappen zijn, welke hij van anderen 
heeft uitgebazuind. 

3. Weerleg de gewone verontschuldigingen. 
a. //Wat ik gezegd heb, was de zuivere waarheid." 
Antw. Des te erger; den lasler kunt ge immers her­

roepen, maar het kwaadspreken en eerafsnijden niet. 
b. ,/Ik heb het zoo kwaad niet gemeend." 
Aiüw. Maar de schade, welke gij uw naaste hebt 

veroorzaakt, wordt door geen goede meening goed ge­
maakt. 

c. //Ik heb verboden het verder te vertellen." 
Anttü. Wat ge u zelven veroorlooft, kunt ge anderen 

niet verbieden, hoezeer gij daarop ook aandringt; men 
laat u praten en verspreidt het vuur al verder en verder. 

d. //Anderen spreken ook wel kwaad." 
Antw. Velen hebben zich verdronken, wilt ge dat 

ook doen? 
VERMANINGEN» 



— 178 — 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Bemin uw naasten als u zeiven en ge zult geen 
kwaad van hen spreken. 

2. Ware boetvaardigheid. Wie in ootmoed des har­
ten zijn eigen fouten en gebreken erkent, gevoelt geen 
lust de fouten van anderen te vertellen. 

3. Den omgang met kwaadsprekers vluchten. Het 
eene woord geeft het andere en wie gaarne luistert, zal 
weldra eindigen met mede te sprekeu. 

4. De roekelooze oordeelvellingen en kwade ver­
moedens terstond bij het ontstaan tegengaan. 

A. Preces aut alia opera bcnevolentiic pro infamato. 
B. Quoties in posterum detraclione contra proximum 

peccaveris, mulctam certam tibi imponas. 
c. Silenlium per aliquod tempnp. 
D. PL •eces pro animabus, quae in purgatorio ob de-

tractionem cruciantur. 

XXI. 

V o o r  1  i j  d e n d e n .  

A. VERMANINGEN. 

Houd hun de voornaamste troostgronden voor oogen. 
a. Lijden is het algemeen lót van den memch. Ieder 

mensch uit de vromv yeboren, wordt vervuld met vele weder­
waardigheden. (Jac. 14, 1.) Een zwaar juk is allen kinderen 
van Adam weggelegd, van af den geboortedag tot aan den 
dag der begrafenis. (Sir. 40, 1.) 

ö. Lijden is heilzaam. Zalig de mensch, die door God 
wordt bezocht. (Job. 5,17.) Immers als God ons met lijden 

en smarten bezoekt, dan geschiedt dat of om onze zon­



— 179 — 

den te straffen, of om onze deugd op de proef te stellen: 
Beide strekt ons tot heil. 

c. Met te lijden boet men reeds hier op aarde de 
zonden af en ontgaat men de afboeting in de 
eeuwigheid. //Kap en kerf mij hier, maar spaar mij in 
de eeuwigheid," zegt de H. Aug. //Daar toch zal een enkel 
uur in de pijnen smartelijker zijn dan hier honderd jaren 
in de strengste boete," aldus Thomas a Kemp. 

d. //Hel, lijden is een krachtig middel tegen de zonde. 
God belegt den weg des verderfs met doornen, opdat 
ons de lust zou vergaan, daarop te wandelen. Hoe spoedig 
zouden wij God vergeten, wanneer Hij in den vreug­
debeker des levens niet vele bittere droppels uitstortte." 
(H. Aug.) 

e. Het lijden voert den mensch, die God verlaten 
heeft, tot Hem terug. Zie een voorbeeld in den verlo­
ren Zoon. God geneest, terwijl Hij wondt. (Job. 5. 18.) 

f. Door lijden stelt God ouze deugd op de proef. Ge­

lijk liet goud in het vuur, zoo ook wordt de ware deugd 
door lijden en tegenspoed beproefd. //Gelijk de sterren 
alleen des nachts hun licht verspreiden, zoo ook ver­
spreidt de ware deugd haar schitterendsten glans niet in 
geluk, maar in het ongeluk." (H. Bern.) 

g. Lijden dwingt ons bij God toevlucht en redding 
te zoeken; want nood leert bidden. Virtus in infirmitate 
perficitur. 

h. Lijden maakt ons Christus gelijkvormig. De leerling 
en de onderdaan moeten het niet beter willen hebben 
dan hun heer en meester. Christus heeft voor ons geleden 
en een voorbeeld achtergelaten, opdat wij in zijne voetstappen 
zouden treden. (1 l'etr. 2, 21. Elk lijden is derhalve een 
kostbaar kruisdeeitje, dat we hoog in eere moeten houden. 

i. Op lijden volgt verblijden. Be rechtvaardigen hebben 
vele smarten, maar de Heer zal hen van allen verlossen. 



(Ps. 33, 20., Zalig zij, die treuren, zij zullen vertroost 
worden. (Matth. 5, 5.) Alle lijden van dezen tijd komt 
in geen vergelijking met de (oekomstige heerlijkheid. 
(Rom. 8, 18.) Door vele wederwaardigheden moeten wij 
het hemelrijk binnengaan. (Hand. der Apost. 14, 21.) 

k. Hoe kort duurt het lijden, hoe oneindig overgroot 
de eeuwige heerlijkheid zonder grens. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIË.V. 

1. Alle bovengenoemde troostwoorden kunnen tevens 
als troostgronden tegen ongeduld aangewend worden. 

2. Is het kruis en lijden verdiend, dan vermaant 
men de lijders het in den geest van boetvaardigheid te 
dragen als verdiende straf voor de zonde en met den 
goeden moordenaar te zeggen: wij lijden rechtvaardig. 

3. Is het lijden onverdiend, vermaan dan de lijders 
hun kruis te diagen met volkomen overgeving aan 
Gods heiligen wil en met Jezus te zeggen: Vader, als 
het mogelijk is, neem dezen kelk van mij weg, doch 
niet zooals ik wil, maar zooals Gij wilt. 

4. Is eens anders boosheid oorzaak van ons lijden, 
dan vermane men de lijders hun kruis zonder haat of 
afgekeerdiieid met Christelijk geduld te dragen en, zoo­
als Jezus zijne beulen, van harte vergeven. 

Juxta axioma //aftlictis non est addenda aftlictio" con-

fessarius talibus poenitentibus raajora satisfactionis opera 
non injungat. Cavebit tarnen ne solam patientiam in 
adversis pro satisfactione sacramentali constituat, quia 
sic certitudo de peracta satisfactione deque ipsius sa-
cramenti complernento vacillaret. Attamen non cessabit, 
poenilciilem mon^re. ut levi opori injuncto addat pati-
tentiam, unctain patientia (Jliriisti, Mariae et omnium 
Sanctorum utpote opus valde satisfactoiium et meritorium. 



— 181 — 

XXII. , 

V o o r  l e u g e n a a r s .  

A. VERMANINGEN. 

1. Liegen is schandelijk. 
a. God is de waarheid; derhalve is niets zoo zeer 

tegen Hem clan de onwaarheid. 
b. Jezus zegt van zicli zei ven: Ik hen de waarheid. 

Hoe kunt gij dan zijn leerling zijn, wanneer gij dc 
getuigenis van u zei ven moet afleggen: ik ben niets 

dan leugen en bedrog. 
c. Dc duivel is een leugenaar en de vader van den leu­

gen, en wilt gij dezen als vader en voorbeeld aannemen? 
d. De wereld veracht den leugenaar. En als het 

waar is, wat de Apostel zegt: Omnis homo mendax 
(Rom. 3, 4) dan wil toch niemand als zoodanig geacht 

worden. 
2. De gewoonte van liegen is schadelijk. 
a. God haat den leugenaar en straft hem. De Heer 

zal allen ten (/ronde richten, die leugen spreken. (Ps. 5, 7.1 
Leugenachtige lippen zijn den Heer een y ruw el. (Spr. 12, 
22.) Wie liegt, gaat te gronde. (Spr. 19, 9.) 

b. De leugenaar schaadt de burgerlijke maatschappij; 
want hij schokt het wederkeerig vertrouwen, waardoor 
zij gesteund en onderhouden wordt. Do leugenaars wor­
den niet gelooid, al spreken zo ook waarheid. (H. Hier.) 

c. Inderdaad, de leugenaar schaadt zich zeiven niet 
liet minst, wijl hij daardoor alle vertrouwen en zijn 
goeden en eerlijken naam verliest. 

3. Weerleg de verontschuldigingen. 
a. //Ik heb gelogen om iets kwaads te beletten of 

iets goeds te stichten." 
Antw. Het doel heiligt, de middelen niet. Het is niet 



geoorloofd kwaad te doen om daardoor kwaad te be­
letten. Wat nut het door een leugen anderen te helpen 
en daardoor zijn eigen ziel te schaden. (H. Aug.) 

h. ,/Ik heb gelogen uit scherts." 
Anüo. Met de zonde mag men niet schertsen. Iets, 

waardoor God beleedigd wordt, kan geen scherts zijn. 
Wanneer men den leugen met handen kan grijpen, kan 
zij slechts als scherts worden aangemerkt. 

c. Ik moest liegen om groote schade te voorkomen. 
Antw. Wanneer is de wet ingevoerd om te moeten 

zondigen. Wat nut brengt ons de geheele wereld, als 
men zijn ziel verliest? Somtijds mag men de waarheid 
verzwijgen, maar liegen mag men nooit. 

B. GKNEESMIDDELEV EN PENITENTIËN. 

1. Oprechte liefde lot de waarheid uit liefde tot God, 
de eeuwige waarheid in persoon. 

2. De tong bedwingen. Door gepast en op zijn tijd 
en niet te veel te spreken worden vele leugens voor­
komen; want de zwetsers kunnen zich zeer moeilijk van 
den leugen onthouden. 

3. Oprechte naastenliefde. Quod tibi non vis fieri, 
alteri ne feceris. 

4. Wederkeerige hoogachting voor persoon en naam. 

A. Quotidie vespertinum examen conscientia; de men-

daciis per diem cum proposito in futurum. 
B. Silentium per aliquod tempus, exceptis necessariis 

loquelis. 
c. Retractatio mendacii et confessio illius coram lis, 

apud quas illud divulgatum est. 
d. Via crucis, auditio Missa> vel aliquot Pater-noster 

pro animabus, qua; haec peccata in purgatorio luunt. 



— 183 — 

XXIII. 

Yoor zieke menschen. 

A. VEUMANINGEN. 

1. Houd hun het heilzame eener ziekte voor. 
a. Dikwijls zijn wij zelf schuld aan de ziekte. Onder­

zoek uw geweien, of ge u ook door eigen schuld de 
ziekte op den hals hebt gehaald, en zoo ja, neem ze 
dan aan als een welverdiende straf. 

h. Niet zelden vergeten wij in gezonde dagen God 

en ons zieleheil. Dan is de ziekte voor God het middel 
om onze gedachten weder op Hem en onze zaligheid 
te richten. In ziekte herinnert men zich, dat men mensch 

is. (H. Leo.) 
c. De ziekte des lichaams strekt de ziel tot gezond­

heid. Wanneer ons alles voor den wind gaat, zondigen 

wij, en wanneer ons eene ziekte overvalt, bekeeren wij 
ons. Velen, die in ziekte onschuldig waren, werden in 

gezonde dagen zondaars. (H. Aug.) 
cl. Eene ziekte maakt, dat we besluiten niet meer te 

zondigen, en hebben we gezondigd-—dagelijksche zonde 
— dat het ons niet meer schaadt. 

e. Het goud wordt in het vuur gelouterd, de recht­
vaardige op 't ziekbed. 

ƒ. Wanneer de ziel gezond en rechtvaardig is, dan 
kan eene ziekte ons niet nadeelig zijn; want is het niet 
beter hier door het vuur der koorts te branden, dan 
later in het vagevuur of in de hel gepijnigd te worden ? 

g. wEene ziekte is ook den rechtvaardigen voordeelig," 
zegt Thomas <\ Kempen, en wie durft zeggen zonder 

zonde te zijn! 
2. Men toont hun den aard en de wijze, waarop 

eene ziekte verdienstelijk is te maken. 



— 184 — 

a. Door geduld en overgeving aan den goddelijken 
wil: fiat voluntas hia, non sicut eyo volo. 

h. Door een waren geest van boetvaardigheid en 
door de uitgesproken overtuiging: ik krijg, wat ik ver­
diend heb, en ik moest nog meer lijden, daar ik nog 
veel meer pijn en smart verdien. Ilic ure, hic seca, 
modo in aciernum parcas. (H. Aug.) 

c. Door een vast vertrouwen op God, die als Hij 
wil, mij genezen kan. 

d. Door vereeniging onzer smarten met de smarten 
en het lijden van onzen goddelijken Heiland, aller mar­
telaren en heiligen. 

e. Door de voorschriften des geneesheers trouw na 
te leven. 

f. Door een hartelijk, al is het ook een kort gebed. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

De voornaamste fouten der zieken zijn : 
1. Gebrek aan boetvaardigheid. De geest van boet­

vaardigheid moet opgewekt worden door de groole 
zondeschuld te overwegen. 

2. Gebrek aan geduld, dat men door alle mogelijke 
redenen moet trachten op te wekken vooral door Jezus' 
voorbeeld. 

3. Gebrek aan vertrouwen op God, die toch onein­
dig goed en machtig en getrouw is in Zijn belofte. 

4. Te groot vertrouwen op de natuurlijke genees­

middelen en dat moet men legen gaan door de overwe­
ging, dat alle natuurlijke middelen vruchteloos zijn, 

wanneer God zijn zegen daaraan onthoudt. 

A. Commendetur patientia et oblatio dolorum in 
satisfactionem peccatorum. 

b. Actus tidei, spei et charitatis. 



— 185 — 

c. Invocatio ex corde SS. Nominis Je'su — Suffragia. — 
D. Eleemosyna pauperi aïgroto aut nosocomio. 
E. Pieces breves in solatium animarum, qua) in 

purgatorio luunt. 

XXIV. 

Yoor scrupulanten. 

A. VERMANINGEN. 

1. Toon de oorzaken der scrnpulen, en wel: 
a. Het temperament. Vele menschen zijn van nature 

angstig. 
b. Gebrek aan vertrouwen op God. Wie op God 

vertrouwt, zal even als Petrus over de wateren wandelen, 
maar ook meenen te zinken en beangst te worden naar­
mate dat vertrouwen vermindert. Qmre dubilasii, v/odi-
cae jidei. 

c. Verborgen hoovaardij en gebrek aan waren oot­

moed. Wie werkelijk ooimoedig is, acht zich zeiven 
niet beter dan anderen en weet zeer goed, dat op de 

wereld niets volmaakt is. 
2. Men maakt hen opmerkzaam op de schadelijke 

gevolgen van dezen angst. 
a. Door onregelmatige angstvalligheid verzwaart men 

moedwillig den strijd tegen de zonde. Wie met vrees 
over het ijs loopt, valt lichter dan hij, die er vlug 
overheen gaat. 

b. Door onredelijke angstvalligheid verbittert men 

zijn leven. De scrupulant heeft geen enkel rustig oogen-
blik en vreugdevolle uren of dagen, terwijl troost in 
lijden hem onbekend is. 

c. De scrupulant maakt allen, met wie hij omgaat 
het leven verdrietig, vooral dat van den biechtvader. 



— 186 — 

d. De scrupulant onttrekt zich zeiven niet zelden 
den goddelijken bijstand; want door niet op God te 
vertrouwen, wordt de genade ook minder. 

e. De scrupulant zondigt, omdat hij aan Gods genade 
twijfelt en alles beter wil weten dan God zelf en Zijn 
plaatsbekleeder. 

3. Men tracht de angstvalligheid bij hen weg te nemen. 

a. Door hun Gods goedheid en barmhartigheid voor 
te houden, welke rekening houdt met de menschelijke 
zwakheden. 

b. Door hen te wijzen op de menschelijke zwakheid 
en onvermogen, maar ook op de kracht der genade: 
Ik kan alles in Hem, die mij versterkt, zegt Paulus. (Phil. 
4,  13.) 

c. Door de nadrukkelijke verklaring, dat er geen 

zonde bestaan kan, waar geen vrije wil aanwezig is, 
en dat tot het bedrijven van een doodzonde een groote 
zaak de volle kennis daarvan en eene geheele vrijwillige 
Roestemming gevorderd wordt. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Het voornaamste middel is volstrekte gehoorzaam­
heid in alles, wat de biechtvader voorschrijft. 

2. Een levendig geloof en vast vertrouwen op God. 
3. Niet van den eenen biechtvader naar den ande­

ren loopen, 

4. Verstrooiing zoeken in stipt en nauwgezet zijn 
arbeid te verrichten. 

5. Alles vermijden, wat de angstvalligheid vermeer­
dert, b.v. geen boeken lezen van strenge richting; geen 
biechlpunten uit het vroegere leven herhalen; geen ge­
nerale biechten spreken, en den omgang met andere 
scrupulanten vermijden. 



— 187 — 

A. Aliqnis actus strictae obedienliae. 
15. Quotidianum exercitium virtutum theologicarum. 
c. Auditio unius vel plurimarum Missarum. 
D. Nonnunquam sacra Communio sine praecedente 

confessione. 

XXV. 

Voor ouders. 

A. VERMANINGEN. 

1. Wijs hun op het gewicht hunner verplichtingen. 
a. Kinderen zijn een door God toevertrouwd pand. 

Eenmaal zal Hij dat pand uit hunne handen terugeischen. 
Wee hun, wanneer een der kinderen door hume schuld 

verloren gaat. 
6. Kinderen zijn als het ware jonge apen, daar zij 

alles nadoen, wat de ouders hun voordoen. Zooals de 
oude vogels zingen, zoo piepen de jongen. De appel 
valt niet ver van den boom. Kinderen hebben een tijn 
gehoor en sterk gezicht. Goede woorden maken de helft 
goed, goede voorbeelden het geheel. 

c. IFee hem, die een dezer kleinen errjert. liet ware hem 
heter enz. Wanneer dat „wee" betrekking heeft op 
allen, hoeveel te meer dan op plicht vergetende ouders. 

2. De vervulling der ouderenplichten is zeer ver­
dienstelijk. 

6. Een wijze zoon is de vreu/de des vaders. (Spr. 10,1.) 
En de H. Chryss. zegt: f/het heil der kinderen is het 
geluk der ouders." 

b. Wat (jij een dezer kleinen doet, dat hebt (/ij Mij 
gedaan en wie zulk een kind in Mijnen naam opneemt, die 
meent Mij zeiven op, (Mafth. 18, 5.) 



— 188 — 

c. Het is geen geringe verdienste de kinderen goed 
op te voeden voor God. 

d. Welk een troost en vreugde voor de ouders op 
hun sterfbed te kunnen zeggen raet Jezus: Vader van 
degenen, die Gij mij gegeven hebt, geen van hen heb 
ik verloren. Spaar dan geen moeite en zorgen, lieve 
ouders! om aan uwe kinderen eene goede opvoeding te 
geven. Wanneer gij het uwe doet, dan zal God het 
zijne doen. Het is bijna onmogelijk, dat een kind slecht 
is of sleckt blijft, dat door goede ouders is opgevoed. 
(H. Chryss.) 

3. Ouders moeten de fouten der kinderen slreng en 
liefdevol bestraffen; want wie de roede spaart, haat zijn 
kind. AVanneer ge hun tranen bespaart, zult ge later 
zelf schreien over uw verzuim. Boornen, die neiging 
toonen krom op te schieten, moeten aangebonden wor­
den. Pas dat toe op uwe kinderen. 

a. Straffen uit liefde, dus niet in blinden toorn. Eerst 
kalm worden en dan naar de roede grijpen. 

b. Straffen met liefde en niet met schimp-, scheld- en 
vloekwoorden. Het kind moet merken, dat de liefde 
alleen uwe tong en bestraffende hand in beweging brengt, 
en niet de hartstochtelijke woede, waardoor somtijds 
een ongeluk wordt toegebracht. Bij bestraffing heeft het 
vaak den schijn, dat kinderen dieren zijn. 

c. Straffen door liefde. Een goed woord richt dikwijls 
meer uit dan honderd slagen. Helpen geen goede woor­
den, dan eerst moet men de roede ter hand nemen, en 
niet nalaten te tuchtigen, alvorens beterschap te bespeuren. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Wacht u iets te doen, wat ge in uwe kinderen laakt. 
2. Let nauwgezet op uwe woorden en handelingen; 



— 189 — 

want kinderen hebben groote oogen en ooren en zijn 
van nature zeer nieuwsgierig. Slaat vooral in hun bijzijn 
geen vloek- noch scheldwoorden, noch verwenschingen 
uit; want het zou verschrikkelijk zijn, wanneer ze van 
u het vloeken leerden en uwe verwenschingen in ver­

vulling gingen. 
3. Leert hun, wat ge kunt en zorgt, dat ze in den 

godsdienst en andere wetenschappen goed onderricht 
worden, opdat ze op gevorderden leeftijd zich zelf kun­
nen helpen en als Christen en als burgers. 

4. Ziet hunne kleine fouten niet over het hoofd om 
aldus de ontwikkeling van groote misslagen te voorko­
men. Bestraft vooral de eigenzinnigheid en koppigheid. 
Het kind, dat men toelaat zijn eigen wil te volgen, wordt 
de schande zijner moeder. 

5. /,Laat geen dag voorbijgaan zonder vm-ig voor 
het heil uwer kinderen te bidden. Tevergeefs bou­
wen de bouwlieden, wanneer God niet helpt. Te ver­
geefs bewaken de wachters de stad, wanneer God haar 
niet bewaakt." (Ps. I. '2G, 1.) Eveneens zal uw waken 
en uw zorgen tevergeefs zijn, wanneer God niet mede 
waakt en mede zorgt. Gij kunt niet meer doen dan 
planten en begieten, God moet den wasdom geven. 
Vandaar is het gebed en de zegen der ouders de beste 
bewaarengel voor de kinderen. 

A. Additio trium Pater et Ave precibus matutinis vel 

vespertinis in honorein S. familiee Jesu, Maria; et Josephi. 
B. Elargitio eleemosyme per man us liberorum in sa-

tisfactionem peccatorurn educationis neglectie. 
c. Proposituin firmum in futuro bene educare. 
n. Sulïragia pro propriis et omnibus parentilms, qui 

ob neglectam educalionem prolis in purgatorio luunt. 



— 190 — 

XXVI. 

Y o o r  k i n d e r e n .  

A. VERMANINGEN. 

1. Wijs hen op de hooye waarde der onschuld en 
schaamtegevoel. 

a. Waarom beminde de Zaligmaker de kleine kin­
deren zoo innig? Om hunne onschuld, Lieve kinderen, 

bewaart dan ook dien kostbaren schat en vermijdt en 
vlucht alles, wat haar in gevaar brengt; haat de zonde, 
vooral de zonde tegen het zesde gebod. Doet niets en 
laat niets aan u toe, wat de schaamachtigheid kan 
kwetsen. 

b. Waarom hebben allen de kinderen zoo lief, wat 

bevalt hun vooral in de kinderen? Het rozenrood der 
onschuld op hunne wangen, de onschuldige blik hunner 
oogen. Bewaart die kleur der onschuld, lieve kleinen ! 
Schaamt u voor alles, wat zonde is, vooral elk onzuiver 
woord of daad. Een schaamteloos kind is een afschuw 
voor God en de menschen! 

2. Zeg hun, dat ze hunne ouders moeten gehoorza­
men en liefde en eerbied moeten bewijzen. 

a. Her uwen vader en moe moeder, opdat ge lany en 
yelalckiy op aarde moogt leven. (5 Moz. 5, 16.) 

b. Wie zijne moeder eert, is gelijk aan hem, die schat­
ten verzamelt. (Sir. 3, 5.) 

c. TFie den Heer vreest, eert zijne ouders en dient hun, 
uit wie hij geboren is, als gebieders. (Sir. 3, 8.) 

d. Een kind, dat zijne ouders inderdaad eert en be­
mint, moet hun in alles, wat niet zondig is, gehoorzamen. 

e. Kinderen, gehoorzaamt uwe ouders in alles; dat is 
God welgevallig (Coll. 3, 20.) 



— 191 -

/. Ouders zijn Gods plaatsbekleeders; wat zij beve­

len, beveelt u God zelf. 
y. Jezus was als kind zijne ouders in alles gehoor­

zaam. Gij zijt verplicht zijn schoon voorbeeld <e volgen 
en daarmede van daag nog na de biecht voor goed te 

beginnen. 
3. Houd hun de straffen voor, welke zij zich op 

den hals halen door ongehoorzaamheid, liefdeloosheid 
en oneerbiedigheid jegens hunne ouders. 

a. Het kind, dat zijne ouders veracht, veracht God 

zeiven. 
L. Het oou van het kind, dat zijne ouders veracht, zullen 

de raven uitpikken, en de jonf/e adelaars zullen het vreten. 
(Spr. 30, 17.) 

c. Wie zijn vader of moeder vloekt, moet sterven. (2 
Moz. 21, 17.) 

d. Vervloekt zij het kind, dat vader en moeder niet eert. 
(5 Moz. 27, 16.) 

e. Bij Moies 5, 21, 11 lezen wij; Wanneer een kind 
zijn vader of moeder niet wil (jehoorzamen, dan moet het 
<jesteenijid ivorden. 

f. Wie zijn vader beleedigt en zijne moeder verstoot, 
is een eerlooze en ongelukkig mensch. (Spr. 19, 26.) 

g. Wie zijn vader of moeder slaat, moet sterven. 
(2 Moz. 21, 15.) 

h. Kinderen, die niet gehoorzamen willen, zullen 

niet lang en niet gelukkig leven. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. De vreeze Gods en de gedachte aan Zijne tegen­
woordigheid. 

2. De herinnering aan alles, wat de ouders voor u 
gedaan en opgeofferd hebben. 



— 192 — 

3. De overweg. van den vloek of zegen, die bij 
al of niet vervul' .g der kinderplichten uw deel zullen 

worden. 
4. Navolging van de schitterende voorbeelden van 

Jezus en van Maria. 
5. De overweging, dat ge eenmaal zult behandeld 

worden, zooals ge thans uwe ouders behandelt. Met de 
maat, waarmede ge uitmeet, zal u eenmaal worden 

ingemeten. 
6. Dikwijls communiceeren. 

A. Preces quotidiana; pro parenlibus. 
b. Sedula executio aut oinissio alicujus rei specialis, 

quam parentes in volis habent. 
c. Examen conscienlitc de quarto pmccepto Decalogi. 
D. Filialis devotio erga infantem Jesum Christum. 
E. Auditio Misstc pro parentibus et Communio. 

XXVII. 

Y o o r  g e h u w d e n .  

A. VERMANINGEN. 

1. Laat de heiligheid des huwelijks zien. 
Het is een (/root sacrament in Christus en de Kerk, zegt 

de H. Paulus. (Eph. 5, 32.) De verbindtenis der Chris-
telyke echfgenooten is de afbeelding der geestelijke ver-

eeniging van Christus met de Kerk. Derhalve moeien 
de Christelijke echtgenooten zich zoo tegenover elkander 

gedragen, dat hun huwelijk deze heilige vereeniging op 
een waardige wijze weergeeft. Gelijk Christus Zijn Kerk 
en de Kerk Christus bemint, zoo ook moeten zij elkander 

liefhebben, en gelijk Christus en de Kerk zich weder-



— 193 — 

keerig voor elkander opofferen, c moeten de ge­
huwden zich voor elkander opoffere 

2. De plichten, welke het huwelijk oplegt. 
Echtgenooten zijn twee personen in één lichaam. 

Krimi duo in came una. (Matth. 19, 5.) Deze twee woor­
den zeggen alles, wat de echtgenooten voor elkander 
moeten zijn. Zij behooren zich zei ven niet meer, maar 
de een den ander. Zij moeten niet slechts één hart en 
ééne ziel, maar ook één lichaam zijn. Wie haat zijn 
eigen lichaam, zijn eigen vleesch? Het koude woord: 
het uwe en het mijne moet onder Christelijke echtgenooten 

niet gehoord worden; zij moeten alles gemeenschappelijk 
en derhalve ook één zin en wil hebben. De eigenzin 
deugt nergens en wel het allerminst in li-et huwelijk. 

3. Het geluk van een oprecht Christelijk, en het 
ongeluk van een onchristelijk huwelijk. 

De wijze Sirach zegt 25, 1. 2. drie dim/en bevallen 
bizonder aan God: de eendracht tusschen broeders, de liefde 
lot den naaste, en man en vrouw, die onderlm/ werkelijk 
één zijn. Niets is schooner en sticht meer dan twee 
echtgenooten (e zien, die met elkander leven, zooals ze 
moeten leven, elkander hoogschatten en beminnen, elkan­
der helpen en ondersteunen, met elkander bidden en 
arbeiden, vreugde en droefheid met el kan dei* deelen; 

waar dns de een voor den ander is, wat hij zijn moet: een 
hulpmiddel tot verkrijging van tijdelijk en eeuwig geluk. 

Welk een ongeluk, wanneer de een hierheen wil en 
de andere daarheen, hun zin tegenover elkander door­
drijven en aldus het huwelijksjuk, op zich zelf reeds 
zwaar, nog verzwaren. Een dusdanig huwelijk is op 
aarde reeds een soort hel en strekt tot zekeren onder­
gang; want haat en afgekeerdheid nemen de plaats der 
liefde in en met vloeken en verwenschingen begint en 
eindigt de dag. 

VERMANINGEN. 13 



— 194 — 

li. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIEN. 

1. Denk dikwijls aan de belofte voor het altaar 
afgelegd. 

2. Vermijd de kinderachtige jaloezie en eigenzinnig­
heid. 

3. Zwijgen, waar spreken de huwelijksliefde kan 
kwetsen. 

4. Zich voegen naar de gebreken en zwakheden van 
elkander overtuigd, dat ieder zijn gebreken heeft. 

5. Door wederkeerige voorkomendheden en bewijzen 
van liefde — als door geschenken, indien zulks moge­
lijk is — blijken te geven, dat ge elkander bemint en 
hoogschat. 

6. Niet de geringste aanleiding geven of nemen tot 
twist of strijd. 

A. Preces quotidianae pro gratia obtinenda ad officia 
status sui implenda. 

B. Examen quotidianum de horum officiorum im-
pletione. 

c. Nonnumquam deprecatio ob commissum defectum. 
D. Renuntiatio oblectationum, quae conjugalem con-

cordiam disturbant v. g. visitationis tabernae, ludi, per­
sonae, domus etc. 

E. Renovatio sponsionis in benedictione matrimonii 
factae. 

F. Preces pro omnibus conjugibus in purgatorio. 

XXVIII. 

Voor huisvaders en huismoeders. 
A. VERMANINGEN. 

1. Druk hun hunne plichten op 't hart. 

De H. Paulus schrijft: wanneer iemand (jeen zory draagt 



— 195 — 

voor de zijnen, in 7 bizonder voor zijn hum/enooten, dan 
heef! hij zijn r/ehof verloochend en i* slechter dan een heiden. 
(1. Tim. 5, 8.) Draagt, daarom zorg voor de uwen, 
waarde huisoversten! Want daarvan hangt uw geloof 
en Christendom af. Zorgt voor hun stoffelijk en gees­
telijk welzijn. Zorgt, dat ze in uwen arbeid aan hunne 
verplichtingen voldoen, en voldoet eveneens aan dc uwe. 
Zorgt, dat ze u op eene rechtmatige wijze dienen, 
maar draagt vooral zorg, dat ze niet vergeten God te 
dienen. Voorkomt, dat ze u geen tijdelijke schade toe­
brengen, maar zorgt nog meer, dat ze zich zeiven en 
hunne onsterfelijke ziel niet schaden. 

2. Zet den aard en de wijze eener christelijke huis­
houding uiteen. 

a. Des morgens en des avonds. Het is aan te raden, 
dat de oversten des huizes het eerst opstaan en zich 
het laatst ter ruste begeven, het morgen- en avondge­
bed zooveel mogelijk gezamelijk bidden of ten minste 
zorgen, dat hunne onderhoorigen het volbrengen en 

daarin voorgaan. 
b. Wanneer het kan geschieden dagelijks de H. Mis 

.bijwonen of althans den een of ander daartoe gelegen­
heid geven. 

c. Op Zon- en Feestdagen niet alleen de verplichte 
H. Mis bijwonen, maar zelf en zij, die gemist kunnen 
worden, ook de namiddags-godsdienstoefeningen. 

d. Dikwijls de H. Sacramenten ontvangen en hunne 
ondergeschikten daartoe door woord en voorbeeld aan­
sporen. 

e. Voor den arbeid een goede meening maken en 
God alles opofferen. 

f. Zich zei ven noch de zijnen een ongeoorloofde 
handeling toestaan. 

(/. Zelf niet vloeken, zweren, kwaadspreken noch 



— 196 — 

eer afsnijden, en niet dnlden, dat het door hunne on-
derhoorigen gedaan worde. 

h. Waken, dat in- of buitenshuis geen onrecht ge­
schiede. 

i. Naar vermogen den arme ondersteunen. 
k. Spel en drank verbannen. 
I. Zorgen, dat de vrede in huis en met de buren niet 

verstoord worde. 
m. Opzichtelijke kleederdracht niet dulden; want dat 

maakt lichtzinnige en slechte menschen. 
n. Zich in alles schikken en gedragen als plaatsbe-

kleeders Gods. 

B. GENEESMIÜDELKN EN PENITENTIEN. 

1. Zich dikwijls herinneren aan de strenge reken­
schap, die zij eenmaal over hun rentmeesterschap zullen 
moeten afleggen. 

2. Zich zeiven en de hunnen dagelijks aan de 'god­
delijke bescherming aanbevelen. 

3. Des avonds gewetensonderzoek over de vervulling 
hunner beroepsplichten. 

4. Een vast en kinderlijk vertrouwen op God. 
5. Niet gierig, maar ook niet verkwistend zijn. 
6. Kinderlijke vereering van de H. Maagd, van den 

H. Jozef en van den Engelbewaarder enz. 

A. Pro impetrandis septem donis S. Spiritus septem 
Pater et Ave. 

is. Abslinentia rei licitic. 
c. Preces quotidiamc pro omnibus domesticis. 
d. Actus liberalitatis erga famulantes. 
E. Hebdomadalis devotio ad sanctissimam familiam: 

Jesum, Mariam et Josephum. 

F. Preces pro defunctis domesticis in purgatorio detenlis-



XXIX. 

Y o o r  d i e n s t t i o d e n .  
A. VERMANINGEN. 

1. Toon aan de voordeelen aan dezen stand verbonden. 

Het rnoet u niet verdrieten, dat God u in dienstbaren 
stand geplaatst heeft; want deze is een waardige, verdiend-
volle en heilzame stand. 

a. Een waardige stand. Jezus zelf heeft dezen stand 
gekozen; want Hij zegt: Ik ben niet f/ekomcn om gediend, 
te worden, maar om te dienen. (Matth.; 20, 28.) 

b. Een. ver dienstvolk stand. Wanneer ge immers den 
mensch ter liefde Gods dient, dan dient ge God zeiven. 
Het loon, dat ge van uwe oversten ontvangt, is klein; 
maar des te grooter is het loon, dat u in den hemel wacht. 

c. Een heilzame stand. Het is immers beter te dienen 
dan te bevelen, volgens de uitspraak der H. Schrift; 
want hoe meer men te bevelen heeft, des <e zwaarder 

is ook de verantwoording. 
2. Men herinnert hen aan de plichten van hun stand. 

De H. Paulus schrijft (Eph. 6, 5—7:) Dienstknechten! 
zijl den heeren naar den vleesche gehoorzaam met vreezen 
en beven, in eenvoudigheid mos harten gelijk aan Christus. 
Niet volgens oogendienst als mensehen-behayers, maar als 
Christus' dienstknechten, doende van harte den wil Gods. 
Met goedwilligheid dienende als den Heer en niet den men-
schen. In deze woorden is alles begrepen, wat dienst­
boden te doen en te laten hebben. Zij moeten hunne 
overheden eeren en in alles gehoorzamen, wat geen 
zonde is, niet alleen in hun bijzijn, maar ook in hunne 
afwezigheid, en hun dienen niet om den mensch, maar 
om God welgevallig te zijn. 

3. Toon hun de gevaren en ondeugden hun stand eigen. 
a. In betrekking tot God. Gevaar van ongeduld, van 



— 198 — 

misnoegen met hun stand, van morren tegen de godde­
lijke Voorzienigheid, van vloeken en godlasteren, van 
ontheiliging van Zon- en Feestdagen, van verwaarloo-
zing der geboden, sacramenten en goede meening. 

b. Met betrekkin// op hun medemenschen. Gevaar van 
ongehoorzaamheid, van onfevredenheid, van kwaadspre­

ken en lastertaal, van vleien, leugentaal, bedrog, dief­
stal en luiheid. 

c. Met betrekkin// op zich zeiven. Gevaar van heb­
zucht, speelzucht, ontucht, dronkenschap, nachtloopen, 
toorn en mishandeling van het vee, van hoovaardij in 
kleeding en van vrijheden om zich in te dringen. 

B. GENEESMIDDELEN EN PENITENTIËN. 

1. Berusting in Gods wil, die u uwen staat heeft 
aangewezen. 

2. Overweging van Jezus' voorbeeld, die ofschoon 
koning van hemel en aarde, de dienaar van allen werd 
en Zijn leerlingen de voeten wiesch. 

3. In den persoon der overheid, Gods plaatsbeklee-
der zien. 

4. Vaste hoop op het loon, dat den trouwen knecht 
in den hemel wacht: daar zal hij over veel gesteld worden. 

5. Verwijdering der naaste gelegenheid en wanneer 
dat niet gaat, den dienst verlaten. Want blijven en 
verloren gaan, mag niemand willen. 

A. Pia intenlio quotidiana ante labores. 
n. Saepius intra laborem aspirationem dicere: Omnia 

ex amore Dei et ad majorem Dei gloriam. 
c. Preces matutinas et vespertinas nunquam omittere-
D. Preces pro dominis. 
E. Preces pro omnibus in purgatorio detentis famu-

lanlibus. 



I N H O U D .  

V o o r w o o r d  . . . . . . .  
Op den eersten Zondag in den Advent. 
Op den tweeden Zondag in den Advent 
Op den derden Zondag in den Advent. 
Op den vierden Zondag in den Advent 
O p  l i e t  K e r s t f e e s t .  . . . . .  
Op het Feest van den Heiligen Stefanus 
Op het Feest van den H. Evangelist Joannes 
Op het Feest der onschuldige Kinderen 
Op den Zondag onder het Octaaf van Kerstmis 
O p  O u d e j a a r s d a g .  . . . . .  
Op het Feest van 's Heeren Besnijdenis 
Op den Zondag voor het Driekoningenfeest. 
Op het H. Driekoningenfeest. 

Op den eersten Zondag na Driekoningen 
Op den tweeden Zondag na Driekoningen . 

Op den derden Zondag na Driekoningen 
Op den vierden Zondag na Driekoningen 

Op den vijfden Zondag na Driekoningen 
Op den zesden Zondag na Driekoningen 
O p  Z o n d a g  S e p t u a g e s i m a  . . . .  
Op Zondag Sexagesima. .... 
Op Zondag Quinquagesima .... 
Op den eersten Zondag in de Vasten . 
Op den tweeden Zondag in de Vasten. 
Op den derden Zondag in de Vasten . 
Op den vierden Zondag in de Vasten. 



— 200 — 

Op den vijfden Zondag in de Vasten ... 51 
Op Palmzondag 53 
Op Witten Donderdag. ..... 54 
O p  P a a s c h z o n d a g .  . . . . . .  5 6  
Op den tweeden Paasehdag 58 
Op den eersten Zondag na Paschen ... 60 
Op den tweeden Zondag na Paschen ... 61 
Op den derden Zondag na Paschen ... 63 
Op den vierden Zondag na Paschen ... 64 
Op den vijfden Zondag na Paschen ... 66 
Op het Feest van Christus Hemelvaart. . . 68 
Op den zesden Zondag na Paschen . . .69 
Op het heilig Pinksterfeest . . . . .71 
O p  H .  D r i e v u l d i g h e i d s - Z o n d a g  . . . .  7 2  
Op H. Sacramentsdag 73 
Op den tweeden Zondag na Pinksteren . . 75 
Op den derden Zondag na Pinksteren. . . ' 77 
Op den vierden Zondag na Pinksteren. . . 78 
Op den vijfden Zondag 'na Pinksteren. . . 79 
Op den zesden Zondag na Pinksteren. . . 81 
Op den zevenden Zondag na Pinksteren . . 82 
Op den achtsten Zondag na Pinksteren . . 84 

Op den negenden Zondag na Pinksteren . . 85 
Op den tienden Zondag na Pinksteren. . . 87 
Op den elfden Zondag na Pinksteren ... 88 
Op den twaalfden Zondag na Pinksteren . . 90 
Op den dertienden Zondag na Pinksteren . . 92 
Op den veertienden Zondag na Pinksteren . . 93 
Op den vijftienden Zondag na Pinksteren . . 95 
Op den zestienden Zondag na Pinksteren . . 96 
Op den zeventienden Zondag na Pinksteren. . 98 
Op den achttienden Zondag na Pinksteren . . 96 
Op den negentienden Zondag na Pinksteren. . 101 
Op den twintigsten Zondag na Pinksteren . . 103 



— 201 — 

Op den een-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 

Op den twee-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 
Op den drie-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 

Op den vier-en-twintigsten Zondag na Pinksteren. 

ü 

104 

106 
108 

109 

TOESPRAKEN EN VERMANINGEN OP EEN1GE 
FEESTDAGEN. 

Op den feestdag van Jezus' naam. 

Op Rozenkrans Zondag. .... 
Op het feest van Maria's Onbevlekte Ontvangenis 

Op het feest van Maria Lichtmis. 
Op het feest van den H. Jozef 
Op het feest van Maria's Boodschap 
Op het feest der H.H. Apostelen Petrus en Paulus 
Op het feest van Maria's Hemelvaart . 
Op het feest van Maria's Geboorte 
Op het Allerheiligenfeest .... 
O p  A l l e r z i e l e n d a g .  . . . . .  

112 
113 
115 
116 
118 
120 
121 
123 

125 
126 
129 

VERMANINGEN EN PENITENTIËN VOOR BIZON-
DE RE KLASSEN VAN BIECHTELINGEN. 

Voor hoovaardigen — in genere. — . . . 132 
Voor hoovaardigen — in specie .... 134 
Voor gierigaards 136 
Voor onkuischen — in genere. — ... 138 
Voor onkuischen — in specie — in gedachten . 141 
Voor zondaars in woorden ..... 144 
Voor zondaars in werken — fornicarii. — . 146 
Voor echtbrekers. ...... 148 
Voor zondaars — contra naturam . . . 150 
Voor nijdigaards ....... 153 

k 



— 202 — 

Voor onmatigen in 't eten 155 
Voor dronkaards, ...... 157 
Voor toornige menschen 160 
Voor vloekers 162 
Voor Godslasteraars ...... 164 

Voor hen, die vijandschap en wraakzucht in hun 
hart koestereren ...... 166 

Voor ongeduldigen . . . . . .170 

Voor tragen en lauwen van harte . . . 172 
Voor lasteraars 174 

Voor kwaadsprekers 176 
Voor lijdenden 178 
Voor leugenaars 181 

Voor zieke menschen ...... 183 
Voor scrupulanten. ...... 185 
Voor ouders. ....... 187 
Voor kinderen 190 
Voor gehuwden ....... 192 
Voor huisvaders en huismoeders .... 194 
Voor dienstboden 197 



^|^hi--*»\V H'* • A" .1^*'l*-^ «/5 f .^<w ••^y^*"'W 
j  • » ^  • • #  ̂  ^ ; * .  ^mW. 1 

:p|»l 
*!öKSf> * 

:vv;*$* 
.*• «-A 

*;»»*-»»-.y >f.4 w to-.teK-w 

, v. * 
m*-M M (tl-* *%•'«?'«-

MylnMr 
IppHSpic »* * 

é 1 j» 
iilJt'-pi-Jt'&J# 

4% mm Mh*m -*tllr»><*-c:#-«i 

*(<W»S^WK 
#»#'*'«>:<l¥»-

'*ft^ "'•• *• #J 
: 'fev• »>> *-5 ̂  $•%: -ifes^ "^-T ASW>#K 

'1 

fefl 
J!^-* *-*r*(,'<r •*<«••#• «"«•*••* •»• 

f«: »• 

. *••,*.. J • V, vtÈweNim* JHIw' 
» ^vv 

M.\e*'-*UMi.-\-k.' « JI A JKI-W II.UV'JR'-IFCJFCFCI.- J*'>A M1 K~ «"« &*'* • ê. 
^.4w0 WWi»?*5 

•a»".»: 

•I I j^ii ' ' • 
jMr*# s w 



r. . a  jifr y •»•;(»'"•* -» •>»..»••!;• .-V'» * •  * '  

*, '>. *1:* '/j 

1^-*, *•**••? '•* ^ .v-•»•.>.« 

,f • 
.•>;• •>-

•>• «-

P 

*v'. A ^ ^ (fc'tlrafe > j-v. wmUj ifc <>te^M'.>w', Itï-if j yiy-S.-'t».* a nKMll 
?:**4 

V :F '.-

{ I-IA';»!^ *'*&$* • ? ,-.; • •yr''^M^ ^ fi*' <• .••••Pw •'«iAüfite 
: f -:. >••;• ...,... •> •••«, -f 4 «-*,«• •..p HA^vWSm i** V* 



T^'* 'i- H x » 11 . Wf. #* • •*<*.* t-'t ' •'••' -
lfWK&*if -V • i H-k-'*> ,••» 

i i. .-, f • f,jLÓ •'! ' • . •. * II - > >•« • 

.t„ i .% vti • . 

= -x i, rï- >• ,- « .v J: 1 

ei *•:' -  ̂ * .7  ̂
•^•4 R^< •*•' •'A-, b '< '-. ; "••- .V V 4 

j '•• ••• -h i -w >. i-'-» ^ '-v ^ ̂  '•'• ^ *•*'* *• *s:r*-' 
,, •? FI.T :: V -H". F <* #/*• W-ÏRR T-. <» ;> './2 «1 ^ * .V ' .' • 
•. 'ji •• •> %;-ƒ% » «€ "•) ^ w,.' : .,• S. • '.. •• * - ., >•",+ •• "•. v •'• •• .-• • •* O •> '•••)' • *•, -'v • 

•• •' • ••.'••• " V V1- M; < .'•• . •%•• ' *•$'% ; • • • ' ' ,1 V .•••.;•' 
• • • - : - _ . .  ̂ ..> . •' • . -v '.•>•.• .  4  

< -i .i--Vw ^ i* : •• •* : - "V •- .. f - "•* • •' •-*•'* 
mÊÊKÊÊÊiÊÊÊÊÊÈÊÊÊÊB£hS,''*^1i 

-y • .y- tP * 

üffl ,, ..r r..puipp.^ ....üpBnmnpip^: 9 < % * c *  
---.'Vs • ?-•- V.'.v,..'-. -V ..{,»•'* V ••%-..*• T. -i 'V- X-y'-,'* *• *•*•.•*> -.f. •*'"• -• '•' % 

v ,&•!$'# y:,*! &' *- ft 'i?' Vj >. ••'. •'•4 i •«£• ,V < '»# ?.-
•••V'-^ t • v ft - i- -• % ' :' :&k' 

'*. Hf >}«-A.^f - W»*«è, ,«f •• • ^ • v rf* ( " • 
•' •• .:• V',. '•' ••lJ 'f< -rt  ̂••"'/'•. A •?' A >»,,. .«4?. ••: >.;.// -A, •i-'f, '-"r. .1 «. --• -.̂  • y. -••-<' 'f> ,. 

«tJ.? . »> -v >• A%• • •' • .•' ^.•r.r-Hs'.V>"^ '•» '*• 11 -£ •• -, *• x 'M <•>, . • v 

5f' jké •g* ». 
^ -f ^ Vf ••> 

V; Z- -  'v v -V. s® :>• v 

'4 Sf» •* $'-mföj* 
jfa #*&£* -»"h 
"•. •• -V ** ; • ••.• • «• 

- •-• y., > • v. -tg M ,^yp-. "<»• • >• 

V • -•'• V A v h • •- ; •• 
• V i/ï i» •- . * • •• •• 
* *' 

m 
.'̂  • >' ••«i' 
• ij• •* • ^K< 

^ •* -A 4». «IU' <A-•'>•• V' «< 
=W?y* :A<pV 

•4,4.«', X 
-Jr ^•,»'* «.'i 
•«.#:• *.1». 

-V- » ; 
ut ft- ,•' •» •' t- »• 

; f/ac <> - é %. tó AA * f 
*••# te fyï*:*.#' Smt-v 
rvv: •*',,-« ».•"-.ui 

\ » .< ,; , j- •» •»' î". •« 

| « • i;«'. >. ̂ 4.'# •»• » ' A*#.-*. !«1'» 
*.. •  ̂ k- ". -'. v . '* :l '> *. «-••-• 

J  . . - . •  • . i - ' 
| r «i •> i*-.»'• «••-S' ? ''•'« '» •<. ' t.Nai ••, • •.li «.< . ..f i.\ .. a 

,̂f  ̂ , r... _ r~ Ŵ ^pWj , JPBM  ̂ . -|̂  sn 
<, .«• k •,;•!* '•' ..-'J .« -•,' . - < h  ̂ «' /'•'», •>' / - • • «,.«. ,R 

•  V  '*  ;  4  .  •  J f '  '  - -  V f c  i  A-  V ' ; .  '  / i  ,  .  '» '  •  * .  J  -  *• •  % 
%?'• • V''- j» - .•• <• t - •« -. 4 • v. •-'..'•••» »; t. >- •(.. v p I-., 
»^0-t f ' • v.r- •» •< -•.• ft >. >.•* st Vv». « «•,•'• .. -: •. -, - * i.»•• •#',.-; 

. , j. ... . i A 4/ 2 'Vil « -iï '•/ M1.' .L'̂ . •••>*••€* f~-a & '-.t . illikwL.W#6iN-

V - *"; -S * V^,AV O K' '.* R•'••• + T VR- V VV-.-I- -. ./• :J ,;" »« F .;Y. O -. 
f >  *  - y - i ' .  l ü v . t u i i - ' . •  .  i f '  •  • -  .  v  i  • . • 

«'jSw* >-..v Ï* 1 

•-. .!-.. •; 4 .1 -.>1 ,» ./ > , f •-.'l -A 

> yif. •» 
* i'A'&jk' ***•*&•%:» f •>• V V: wl*r 'tl **# »» '-
» (Mwk "ij.^ jb-  ̂  ̂  • •). .»><.•''»•« 
v .. •• .• • .-
11. liAv •>*» •»• ar ••»• •- .• 
 ̂ V- > « «><•.' 

it .f. w».».•<;«,.I»;.- '(>.,».• * é' 
jöv k v 

*•» ij.*. *,,»•<-•«- • . 
i .-•» :«.>: # . 
:-,.i « * 11, v V ;• v.1 
*éïé4&'9&-t*wi» 
f.-n. Vi •,. , .. • . ' ; 

1» »->v.-v. # .» •.• \ y> y / f j'-v 'r v v* * ' * 
I "- • 'I- " •: FI,* 'J .X .JT- >«. . Ï > - • - / •-' ^ SA 4 * &  * '  
I V 'V> ^ H. 
i*.'» *> •«.,!*>«. • •«•*,• 9:« 
1 . » •,,. v .'. - - # v. », i ,. t.-i v ,t ., ... . 

I '• > «"-Si af*»V ï..».t * 'li A ^ •.ll« 5.A >"...• , : --1 . .•. .• H i.,( • 'IF'*• **>•&*'-.ft• •?*, IV. •/»•.••-«,*• J-K 

» c *,.5 

; .• ^ > » 'i 'yi.i 
H|*:u , » .j •'•-ft..*»! 

F. .• >. Y ^ «. > 'F. •• . 
f, • i, *•:.«. '.j- i j|t.» y -\ \ '.!* ,* 

... , -.i ^ 
* Y. <T •. .,,.- >, ... ( . »• 
«•. > <• <W « s-*. »»•# 

:; ' 9 ,-•• JR- -V 
..i. . V V *. • /;<^ ' L -. *- J t". '•. O 
•Sn;',- » ».•-•' >• .'.r,>>. >Wl-1 /^'i-i W,- ^ • >• «'(jVMfr 

: ./•/,-- ^..'W •:• ' V •' .• i>- •' ••• ^ •- /y v .< •< « • ; ir 

<vAj.-, r - •»• » >». > -••.•£.• 4« • -c v. a- «. 
< y- > , it, s * V ',*-. •(• • •• - • %:•:•••<' . ' <••• < ft >•-«-,->•• » .i' 

W*';»* -A. f fti. M'*. i 

W»;». 

,v.* «rA--;»., 
)i «; •> 

-• «ff-., f 

f̂essg; 

v v 

-•; • * ... •;,' >. f 

iPViiMpvppp^»ipii 
11 
II f|-,-.T i-.f .•V-i-'.v -.v •-*.-• i- >.v- *• v * >r I I ;• - • •• '. , . •• :• >. .;•"* .* K ;}.,• ^ 'v-'-... »« y*. >» ^r>;-*..# -• 

* II' 1 ^ -r J. - y l i " .  . • , . -  •  •  i  } : . . h r - .  •̂.*.. -. ••i •<*'••.> ••' 1. .••? .iv*ó. •*. ït*'•*>:* v - • , i7'-- -
. "•..• . .•̂ ... >. • .- ...  ̂ f., - yr-*  ̂ -




