
GERG. SUB. N® 

CHRISTELIJKE ZEDELEER 

BREED GESCHETST 

DOOR 

Dr. W. SCHEPPER. 
W- • • • 

TWEEDE, HERZIENE DRUK. 

L E I D E N ,  

S. C. VAN DOE8BÜRGH. 
7 1895. 

Prijs 40 Cent. 



i 



CHRISTELIJKE ZEDELEER. 

BIBLIOTHEEK 
j NEO. HERV. KE9X 

-5 set 

/ 0 6  F  3 Z  



LEIUEN: STOOHBOEKDRUKKERIJ VAN L. VAN NIFTERIK HZ. 

RIJKSUNIVERSITEIT TE UTRECHT 

2720 246 8 



CHRISTELIJKE ZEDELEER, 

BREED GESCHETST 

DOOR 

Dr. W. SCHEFFER. 

TWEEDE, HERZIENE DRUK. 

•«aaao— 

L E I D E N ,  

S. C. VAN DOESBURQTI. 
1895. 

A 



• 



Had ik mijne breed geschetste Christelijke zedeleer, ten 
vorigen jare verschenen, bewerkt onder strenge inachtneming 
van beknoptheid, duidelijkheid en eenvoud, thans heeft vrees, 
dat de beknoptheid soms te streng is uitgevallen, mij be­
wogen om — in eenen herzienen druk — aan mijne schets 

eenige uitbreiding te geven. Tevens herhaal ik, dat ik by 
de behandeling van het onderwerp geheel mijn eigen weg 

ben gegaan. 
Nu volge eene opmerking betreffende de hedendaagsehe 

gemeenschapsmoraal, altruïsme — leven voor anderen. Dat en 
waarom ik haar, in weerwil van haren goeden klank, niet 
kan huldigen, heb ik in het Theologisch Tijdschrift (Jaarg. 
1804) aangetoond. Voor de wijze, waarop ik in mijne schets 
de Altruïsten te pas breng, heb ik deze reden, dat sommigen 
hunner werkelijk onze betrekking met Grod loochenen, ter­
wijl anderen, die dit niet doen, haar toch ter zijde stellen, 
door den godsdienst alleen te aanvaarden als eenen wel 
machtigen factor van de zedelijke ontwikkeling, maar in 
zoover hij dient tot voltooiing van de zedelijke werking, tot 
aanvulling van anders ontoereikende zedelijke kracht. Voorts 
worde bedacht, dat het Altruïsme, waardoor de persoonlijk­
heid ten minste gekortwiekt wordt, niet is te verwarren 



of te vereenzelvigen met het solidariteitsbeginsel van Jezus 
(Mattli. 7 : 12), waarbij de persoonlijkheid gansch onverlet 
blijft. Ook is het Altruïsme niet zoo nieuw als het door­
gaans wordt voorgesteld, daar het reeds in de voor-Chris-

telijke Oudheid langen tijd heeft gebloeid als een leven voor 

den Staat. 
Met het oog op hetgeen ik in mijne schets heb gezegd 

over eene werking in ons gemoed, die wij begrijpen als de 
werking eener hoogere, ons dragende en bezielende macht, 
en wier drang ons in het geweten kenbaar wordt als een 

onvoorwaardelijk gebod: „Doe het goede," moet mij eene 
verklaring van het hart. Ik geef haar met woorden van 
Eauwenhoff {Wijshegeerte van den godsdienst, blz. 341): 
„Ik wil gaarne toestemmen, dat er velen zijn, die dit (deze 

werking) niet zoo in zich zeiven waarnemen; maar ik durf 
beweren, dat de reden daarvan geene andere is dan dat zij 
zich zelven niet waarnemen. Van iemand die slaapt zal ik 

ook niet zeggen, dat hij dat „gij moet" (dit onvoorwaarde­
lijk gebod) in zijn binnenste hoort. En men kan slapen met 
open oogen. Het is mogelijk, het is zelfs een zeer gewoon 
verschijnsel, dat een mensch zich zelven verliest in allerlei 
dingen, waaraan hij zich geheel overgeeft. Dat kan gebeu­
ren met de onbeduidendste nietigheden van het dagelijksch 

leven, de meest gewone en algemeene vorm van idiotisme. 
Het kan ook voorkomen bij een leven zoo uitsluitend aan 
de belangen van bedrijf of beroep gewijd, dat er geen tijd 

of ruimte overblijft voor eenige gedachte aan iets anders. 
Het geval doet zich ook voor bij ingespannen werkzaamheid 



van den geest, dat het onderwerp van de studie zoo geheel 
beslag legt op den mensch, dat hij voor niets anders hart 

heeft dan voor zijne literatuur, zyn natuuronderzoek of wat 
het zijn moge. Hoe eerbiedwaardig uit een ander oogpunt 
zulk eene toewijding aan eenig doel soms ook moge zijn, 
men maakt zoo toch zich zeiven alleen tot het werktuig, 
dat voor de bereiking van dat doel gebruikt moet worden, 
en wat de andere zijden van het zieleleven betreft slaapt 

men in. Geheel op dezelfde manier, waarop de slaapwande­

laar uitgaat op het zoeken van hetgeen waarvan hij ge­
droomd heeft, en op het bereiken van dat doel als het ware 
zijne geheele ziel samentrekt, zoodat hij zelfs geen oog heeft 

voor de gevaren, waaraan hij zich op den weg daarheen 
waagt. Aan zulke slaapwandelaars is onze realistische tijd 

bijzonder rijk; en is het dan wonder, dat velen dat „gij 
moet" in hun binnenste slechts zelden en slechts flauw ver­
nemen? Maar men moet aan hen die wakker zijn ten goede 

houden, dat zij het slaapwandelen als een ziekteverschijnsel 

beschouwen." 
Vraagt iemand, of ik niet in mijn denken eenen sprong 

neem, door onzen gemoedsdrang terug te brengen tot de 
werking eener bijzondere hoogere macht (God), dan antwoord 
ik, in aansluiting by Rauwenhotf (blz. 267): „Indien onze 

dagelijksche ervaring het ons niet als iets zeer gewoons deed 
voorkomen, wij zouden ons over niets meer verwonderen 
dan over die zonderlinge dupliciteit in ons wezen, waardoor 
wij telkens, als het ware, tegenover ons zeiven komen te 
staan. Het is ons telkens, alsof er in ons twee mensehen 



met elkander in strijd waren, van wie de een neigingen 

wil inwilligen, terwijl de ander de hand aan hem houdt, 
hem zgnen plicht voor oogen brengt, en hem dwingt met 
een „gij moet", alsof het een geheel ander persoon ware 
dan hij zelf. Wij kunnen hot debat tusschen die twee in 

ons zeiven volgen, alsof wij toeschouwers waren van iets 
dat in ons voorviel en waarbij wij den een,» den zede-
meester in ons, gelijk geven en het'betreuren «als de ander 
uit zwakheid toch zijn eigen, verkeerden weg opgaat. Dan 
plaatst zich het bewustzijn tegenover beiden; maar de 

gewone vorm onzer zelfwaarneming is, dat wij ons verêen-
zelvigen met dengenen die onder tucht moet gehouden wor­

den, en dat degene die de tucht uitoefent een ander is. 
Hiertoe brengt ons — althans mij — het geuyten" Toe--^ 

lichting van het schijnbaar dualistische mijner zienswijze 
is te vinden in mijn geschrift: Over wijsbegeerte van Men 
godsdienst, 1893, blz. 47—52. * . * 

Deze schets heb ik vervaardigd voor eigen gebruik, ter 
opleiding van godsdienstonderwijzers. Bij de uitgave dacht' 
ik ook aan ontwikkelde Catechisanten en • aankomende 
Theologanten. 

S. * 



I N H O U D .  

§ 1. Begrip 11-15. 

§ 2. Beschrijving 15—32. 

§ 3, Algemeene wijsgeerige beschouwing 32—42. 

§ 4. Bijzondere wijsgeerige beschouwing 43- 49. 

§ 5. Besluit 52 



/imm 

»i#s 
• • • 



CHRISTELIJKE ZEDELEEE. 

§ 1. Begrip. 

Onder „Christelijke zedeleer" versta ik eene beschrijving 
v a n  h e t  z e d e l i j k  l e v e n ,  z o o a l s  h e t  d e n  C h r i s t e n  
betaamt. Tot grondslag voor deze beschrijving dienen de 
schriften des N. T.'s, niet — naar eene nog gangbare ziens­
wijze — om hetgeen zij in het algemeen aangaande het 
zedelijk leven bevatten, maar om hetgeen zij iu hot bijzon­
der aangaande Jezus' beginselen getuigen; want hierin ligt 
het richtsnoer voor "s Christens zedelijk bewustzijn, de maat­
staf ter bepaling van het vereischte gehalte der Christelijke 
zeden. Heeft een voornaam wijsgeer van onzen tijd (Ed. von 
Hartmann) het moderne streven, om den godsdienst te ver­
hellen tot een leven in Jezus' geest, verward met een 
herleiden van het Christendom tot Jezus' leer, dan is hot 
misschien niet overbodig te verklaren, dat nu ook het woord 
„beginselen" niet in den zin van „leer" gebruikt wordt. 
Beginsel en leer staan tot elkander in soortgelijke verhou­
ding als, in de bouwkunde, grondslag en opstal. De wijze, 
waarop de beginselen van Jezus door de Christenheid, reeds 



12 

door'de schrijvers van het N. T., zijn begrepen en toege­
past, behoort tot de geschiedenis des Christelijken levens. 
Mijn onderwerp bindt mij aan de drie eerste (de Synop­
tische) Evangeliën, om hun historisch karakter ten aanzien 
van Jezus' prediking: welk karakter aan het vierde, als een 
geestelijk Evangelie, ontbreekt. Ik weet wel, dat streng ge­
nomen niet is uit te maken, of en hoe de Evangelische tra­
ditie eigen uitspraken van Jezus wedergeeft; doch ik meen 
voor echt te mogen houden wat hot kenmerk van oorspron­
kelijkheid draagt en bovendien wat, in andere opzichten, 
geenen gegronden twijfel wekt. Zielkundig beschouwd moet 
alvast aangenomen worden, dat de gedachte: „God onze 
Vader, de mensch Gods kind", (Matth. 5:45«; G: 9 a) aan 
een bepaald historisch persoon te danken is, en ik weet 
geene reden om dezen persoon niet te vereenzelvigen met 
Jezus van Nnzaret. Dat was eene grootsche gedachte, waar­
dig om er voor te lijden en te sterven, omdat er de geheele 
zedelijke herschepping van de oude menschenwereld in be­
sloten lag; omverwerping van de hooge scheidsmuren tus-
schen volken en volken en tusschen volksgenooten onder­
ling; vestiging van eene innige, heilige levensbetrekking, 
onttrokken aan allo bijzondere wettelijke en staatkundige 
banden. En vermits in deze gedachte een hart sprak, een 
rein kinderlijk hart — „de grootsche gedachten komen uit 
het hart voort" — zoo moet zij gerijpt zijn in eenen per­
soon, in wien zulk een hart klopte. Ware zij in haren oor­
sprong niet iets persoonlijks geweest, zij zou er in het 
beloop harer werking de blijken van gedragen hebben; een­
maal in hel leven geroepen, zou zij beter dan geschied is in 
het leven bewaard zijn. Waar toch of hoedanig komt zij voor 
onder de Christenheid'? Reeds bij Paulus, die het kindschap 
Gods tot den Christen beperkte (Rom. 8:14—16; Gal. 



13 

3: 26; vgl. Joh. 1: 12; 1 Joh. 3 : 1 vlg.), trad op den voor­
grond, wat lang te voren veler geest bezighield en door 
Jezus eene nieuwe, van alle nationaal vooroordeel gezuiverde, 
beteekenis had verkregen, het denkbeeld van het K o-
n i n k r ij k Gods. Dit werd nu een koninkrijk, door God 
aan den Christus overgegeven, totdat hij al de vijanden 
onder zijne voeten zou gelegd hebben. Daarbij nam het 
allengs den vorm aan van eene zichtbare Kerk, onder het 
stedehouderschap der opvolgers van Petrus. En de Kerk ge­
loofde niet aan de zedelijke waarde onzer menschennatuur. 
Voor dit geloof stond in haar stelsel geene plaats open. 
„Wat de eerste mensch boven zijne natuurlijke geestesgaven 
nog als genadige gift van God had ontvangen, heiligheid en 
onsterfelijkheid, heeft hij, en in hem het gansche menschen-
geslacht, door den zondeval verloren." Kind van God te 
zijn, en eeuwig te leven, is alleen het voorrecht des geloo-
vigen. Wel stelde de Kerk belang in de menschen. Zij ge­
voelde zich bezield door het bevel van den Christus: „Predik 
het Evangelie aan alle creaturen"; daarom strekte zij de 
armen noodigend ook naar Jood en Heiden uit: maar met 
een moederlijk, niet met een zusterlijk gevoel. Zij kende 
geene menschenwaarde, die niet aan betrekking met den 
Christus, d. i. met haar, als zijne Kerk, ontleend werd. 
Heeft de Hervorming aan de grootsche gedachte van aller 
kindschap Gods boter recht laten wedervaren? Hier is voor 
de zichtbare kerk de onzichtbare in de plaats gekomen: 
een hemelrijk dat met den hemel tevens de aarde omvat, 
uitsluitend onder beheer van den Christus. Dit rijk is niet 
toegankelijk voor d n onrechtvaardige, den zondaar. En de 
mensch? „God heeft hem — zoo luidt het in den Heidel-
bergschen Catechismus (Zondag 3) — goed en naar Zijn 
beeld geschapen, d. i. in ware gerechtigheid en heiligheid; 



14 

maar uit den ral en de ongehoorzaamheid onzer eerste voor­
ouders Adam en Eva, in het paradijs, is onze natuur alzoo 
verdorven geworden, dat wij allen in zonden ontvangen en 
geboren worden." Volgens deze verklaring heeft de mensch 
de oorspronkelijke gerechtigheid, niet de onsterfelijkheid, 
verloren. Wat hem nu bijzondere waarde geeft, is niet zijne 
kinderlijke betrekking met God, maar zijne onsterfelijke ziel, 
die voor het hemelrijk moet gered worden. En wat de be­
langstelling in hem verhoogt, is de genade door God hem 
bewezen, het offer door Jezus ter wille van zijner ziele 
zaligheid gebracht. Ook hier wordt het kindschap Gods niet 
tot alle mensohen uitgebreid. De Christen van den Heidel-
bergschen Catechismus (Zondag 9) zegt: „dat God om Zijns 
zoons Christi wille mijn God en Vader is." Was er voor 
den Roomsch-Katholiek geen heil buiten de Kerk met hare 
genademiddelen, voor den Protestant niet buiten het Kerke­
lijk geijkt geloof. Dientengevolge werd het leven en streven 
van den eerste door de kerk zelve beheerscht, dat van den 
laatste door het kerkelijk leerstelsel. 

Als het historisch oorspronkelijke in de prediking van 
Jezus erken ik alzoo bij uitnemendheid; de idee van Gods 
vaderlijke liefde, en hare keerzijde; de wijding van de men-
schen tot Gods kinderen. Wat Jezus betreffende een gedrag 
overeenkomstig deze wijding te zeggen had, gaf hij niet als 
voorschrift of gebod, maar als het in zijne schatting nood­
wendige kenmerk van haren invloed. Vgl. in de dusgenoemde 
bergrede, Matth. 5: 22, het niet mogen zeggen van „raka" 
en „dwaas"; 29 vlg., het uittrekken van het ergerend oog 
en het afhouwen van de ergerende hand; 39—41, het aan­
bieden van de linkerwang aan wie ons op de rechter slaat, het 
toegeven van den mantel aan wie ons den rok ontneemt, 
het gaan van twee mijlen met wie ons voor éene mijl prest: 



15 

hier toch hebben wij niet te doen met eene bepaling 
van de wijze waarop, maar met eene teekening van 
den geest waarin moet gehandeld worden. Het leven vol­
gens de beginselen van Jezus is niet van wettischen aard. 

§ 2 .  B e s c h r i j v i n g .  

Zedelijkheid is plichtsbetrachting, in den zin 
van toewijding aan het goede. Zij vindt haren grond niet — 
z o o a l s  b e w e e r d  w o r d t  —  i n  d e  b e w u s t h e i d  v a n  b e t r e k ­
king, en wel tot de menschengemeenschap, maar in die 
van verplichting, van zedelijke eischen, aan het men-
schenleven in elke betrekking verbonden. Bij Jezus begrepen 
in de beoefening van den godsdienst, als betrekking met 
God, heet zij gerechtigheid (Matth. 5; 6, 20); d. i. 
een zijn gelijk het voor God behoort. Te dezer zake heeft 
hij geene leer gegeven, die zich stelselmatig laat uiteen­
zetten, maar beginselen, die in den vorm van eenen alge-
meenen regel aldus luiden (Matth. 22:37—39): „Hebt God 
lief met geheel uw hart en met geheel uwe ziel en met ge­
heel uw verstand, en uwen naaste als u zeiven." Hiermede 
sloot Jezus, als Israëliet onder Israël, zich aan bij den 
godsdienst zijns volks, hoewel dan bij hetgeen voor hem 
daarvan de kern uitmaakte, het gebod der liefde; en dit 
gebod zuiverde hij van zijn streng Jahwistisch en even streng 
nationaal gehalte. Het O. T. vordert liefde tot Jahwe boven 
alles in dezer voege, dat men alle heidenen uit het land 
uitroeit en broeder of zuster of dochter of vrouw of vriend, 
die tot afval van Jahwe aanspoort, doodslaat (Deut. C : 5; 



16 

7 : 2 ;  1 3 : 6 — 1 1 ) .  O o k  v o r d e r t  l i e t ,  o p  G o d d e l i j k e  s t r a f ,  l i e f d e  
tot den naaste als tot zich zelven (Lev. 19: 18), doch met 
uitsluiting van den volksvijand en, in het algemeen, van 
den vreemdeling als niet-Israëliet (Deut. 6:19; 23 :19 vlg.). 
Alleen de vreemdeling, die in Israel's „poorten" verkeerde, 
moest in het genot van die liefde deelen(Lev. 19:34), mits 
hij den sabbat vierde (Exod. 20: 10), geene bloedige spijs at 
(Lev. 17 : 12) en zich onthield van hetgeen onder Jahwe's 
volk een gruwel was (Lev. 18:26). Wat alzoo in het O. T. 
in twee afzonderlijke geboden, zonder innerlijk verband, 
gesplitst voorkomt, werd door Jezus tot éen geheel bijeen­
gevoegd; en beteekende voor Israël het liefhebben van God 
en den naaste: van harte doen wat Jahwe ten aanzien 
van zich zeiven en van de samenleving zijns volks gebood, 
voor ons beteekent het: kinderlijk zich geven aan God 
en broederlijk aan de menschen. De liefde tot God en die 
tot den naaste zijn hier — juist zooals Paulus (Gal. 5:14) 
te kennen geeft — éen: de laatste is een noodwendig ge­
volg en daarmede ook een afdoend blijk der eerste. Maar 
d a n  w o r d t  z i j  d o o r  d e  e e r s t e  b e p a a l d  a l s  e e n e  h e i l i g e  
liefde. De eenig passende drijfveer voor ons gedrag in 
de samenleving is: „opdat gij moogt zijn kinderen uws 
hemelschen Vaders (Matth. 5:45 a.)." Onze kinderlijke be­
trekking met God sluit in zich de werkelijkheid van eenen 
geestelijken menschenadel, die ons geheele geslacht in zijnen 
oorsprong onderscheidt en ons stempelt tot wezens van de 
verhevenste soort. En als nu Jezus zegt: „Hebt uwen naaste 
lief als u zeiven," dan bedoelt hij: broederlijke erkenning 
van elkanders menschenwaarde; geene oplossing van het Ik, 
d. i. van de persoonlijkheid, maar zedelijke gelijkstelling 
v a n  i e d e r  a n d e r  I k  m e t  d a t  v a n  z i c h  z e i v e n .  Z e l f v e r ­
loochening (Matth. 16 : 34) beteekent bij hem: verzaking 



17 

van een egoïstisch., uitsluitend zich. zelf zoekend Ik; onver -
deelde toewijding aan datgene waartoe onze betrekking met 
God ons leidt. Tegenover de liefde, als het eigenlijke ken­
merk of het wezen des Christelijken levens, staat het egoisme, 
de zelfzucht, als het wezen der zonde. Egoisme is in zeke­
ren zin ook liefde, maar eene onheilige, die den 
mensch doet opgaan in het eigen-Ik, alsof hij met al zijne 
begeerten en lusten slechts voor zich zeiven bestond. Wie 
daarentegen het ware Ik des menschen, als lid van een 
Grodsgeslacht, als kind van God, in zich liefheeft, zal het 
evenzeer liefhebben in ieder ander. Wat ik in dit opzicht 
mij zeiven waard gevoel, bepaalt voor mij ook de waarde van 
mijnen evenmensch. 

De toepassing van onze liefde tot den naaste wordt aan­
gegeven in den bijzonderen regel (Matth. 7 :12); „Alle din­
gen, die gij wilt dat u de menschen zouden doen, doet gij 
hun ook alzoo." Deze regel, in zijnen stelligen vorm, zegt 
veel meer dan een van elders bekende dergelijke, in ont-
kennenden vorm: „Wat gij niet wilt, dat u geschiede, doet 
dat ook niet aan anderen." Hier vinden wij een voorschrift 
van humaniteit, van onderlinge welwillendheid; bij 
Jezus een beginsel van solidariteit, van onderlinge 
verplichting. Als trekken van de handelwijze, waardoor zich 
ons verkeer met den naaste moet onderscheiden, worden 
(Matth. 5) genoemd: 

a. Z a c h t m o e d i g h e i d  ( v s .  5 ) .  D e  z a c h t m o e d i g e  o n t ­
ziet zich iemand te kwetsen. Zelfs voor schuldigen is hij 
niet hard in zijn oordeel. Naar achterklappen en kwaad­
spreken luistert hij niet. Aan opwellingen van drift geeft hij 
niet toe. Tegenover booze bejegening, die hem persoonlijk 
wedervaart, bedwingt hij zijne gevoeligheid. Zoo handelt hij, 
en kan hij eerst in ernst handelen, krachtens eenen echt 

2 



18 

broederlijken zin, waardoor hij tevens vrij blijft van den 
toorn, dien Jezus volstrekt afkeurde. In vs. 22 heeft onze 
Statenvertaling bij „toornig zijn" het toevoegsel „ten on­
rechte", dat als onecht moet geschrapt worden. Dat Jezus 
den toorn op den broeder, d. i. op den persoon, niet 
wilde, is begrijpelijk: want achter dezen, tot heftige ge­
moedsbeweging gestegen, onlust wegens geleden onrecht 
schuilt altijd iets egoistisch, gekwetste majesteit. Zoo be­
schouwd is het ondoenlijk, naar Eph. 4: 2G, te toornen en 
niet te zondigen. Doch er bestaat ook „heilige toorn", d. i. 
verontwaardiging, waarin niet iets persoonlijks zich 
mengt, over ergerlijke praktijken die wij waarnemen; vgl. 
de verontwaardiging van Jezus over het bedrijven van koop­
handel in den tempel (Matth. 21: 12 vlg.). 

b. B a r m h a r t i g h e i d  ( v s .  7 ) :  w e r k d a d i g  m e d e d o o g e n  
met het lot van armen en behoeftigen, lijdenden en treuren­
den. Hierbij worde acht genomen op het gezegde (6:3): 
„Als gij aalmoes doet, zoo laat uwe linkerhand niet weten 
wat uwe rechter doet." Dit beteekent niet: Geef in den 
blinde, maar, blijkens het verband: Geef zonder vertoon. 
Wie in den blinde aan iederen vrager geeft, kan daardoor 
veel kwaads bevorderen; en wie in den blinde het zijne 
weggeeft, kan daardoor aan zijne bijzondere rechtmatige 
verplichtingen tekort doen. Zou Jezus de arme weduwe, uit 
Mare. 12 : 42—44, toch geprezen hebben, indien zij — zooals 
de kunst haar, in afwijking van den tekst, heeft voorge­
steld — met de zorg voor kinderen belast, haren gansehen 
leeftocht aan den tempel had geschonken? 

c. H e t  s t i c h t e n  v a n  v r e d e  ( v s .  9 ) .  W i e  a a n  d e z e  
taak arbeidt, betoont zich eenen ijveraar tegen krakeel-, 
twist- en pleitzucht, en niet minder tegen de gewoonte van 
menigeen om halsstarrig op zijn stuk te staan. Evenzoo tegen 



19 

partijzucht, al kan hij zelf bij ernstige quaestiun niet on­
partijdig blijven. Wat lietn drijft, is de macht eener liefde, 
die niet ongeschikt handelt, die wil dat men geduld hebbe 
met elkanders zwakheden en gebreken, en dat men, bij 
verschil van inzicht, andersdenkenden verdraagt, d. i. in 
hunne waarde laat. 

d .  E e n  l e v e n  t o t  s t i c h t i n g  v o o r  a n d e r e n  
(vs. 16). Is de macht van het voorbeeld, de invloed van 
ons gedrag op anderen, niet te miskennen, zoo komt het 
voor ons, tot verbreiding van Gods eer onder de menschen, 
aan op onze persoonlijkheid, dat wij ons waardig betoonen 
lichten voor de menschen wereld, het zout der samenleving 
genoemd te worden (vgl. vs. 13 vlg.). Nu vereischt onze be­
t r e k k i n g  m e t  G o d ,  w a t  o n z e  p e r s o o n l i j k h e i d  b e t r e f t ,  r e i n ­
heid van hart (vs. 8): een zedelijke toestand, die eerst 
het kweeken van heilige liefde mogelijk maakt. Bij dezen 
eisch worde gelet op 's Christens roeping tot de heiligste 
gemeenschap met den hemelschen Vader (vgl. vs. 48); 
want ook de vrome Israëliet dacht aan een rein hart 
(Ps. 51; 12). maar dan eenvoudig aau zijne, door den heili­
gen Jahwe bewerkte, reiniging van schuld, de uitdelging 
van zijne overtreding (vgl. vss. 3, 4, 9, 11). In het bijzon­
der wordt nog door Jezus nadruk gelegd op eenen ernstigen 
zedelijken zin, die zelfs de onreine begeerte doet 
schuwen (vs. 28): de uitspraak, „dat wie eene vrouw aan­
ziet, om haar te begeeren, aireede overspel in zijn hart met 
haar gedaan heeft", ontleent eene hooge zedelijke beteekenis 
aan het zielkundig feit, dat de begeerte, onder de macht der 
zinnelijkheid, kan stijgen tot dierlijken hartstocht; en in 
dierlijkheid kan de mensch het dier zelf overtreffen, omdat 
hij verstandelijk overleg tot zijne beschikking heeft. Het 
tegendeel van stichten is, reeds zijdelings, zulk eene behan-



20 

deling van anderen •waardoor zij in zedelijk verval kunnen 
geraken (vs. 32: voor het zedelijk bewustzijn van Jezus 
maakte een -willekeurig verstooten van de vrouw liet huwe­
lijk niet wettig ontbonden; vgl. 19:6—9; Mare. 10 : 9—12), 
maar rechtstreeks het geven van ergernis, als aanlei­
ding voor zwakke zielen tot afval van de goede zaak (18: 6). 

e. G e z i n d h e i d  t o t  v e r z o e n i n g  ( v s .  2 4 ) ;  d .  i .  o m  
bestaande veeten of gerezen oneenigheid uit den weg te ruimen. 
Er zijn echter karakters die, in onhandelbare stugheid, daartoe 
geen enkelen, laat staan den eersten, stap doen zullen. Aan 
d e  g e z i n d h e i d  t o t  v e r z o e n i n g  i s  v e r w a n t  v e r g e v e n s g e ­
zindheid, die van ganscher harte den schuldenaar de 
schuld niet wil toerekenen (vgl. 6:12; 18:35). Dit ver­
geven sluit in zich vergeten, dat namelijk ons hart ver­
geet, al mocht ons verstand eene onvergetelijke les van 
voorzichtigheid, bij het schenken van ons vertrouwen, ont­
vangen hebben. Vergeven zonder vergeten getuigt nog van 
zekeren wrok, een begin van wraakzucht, als lust 
tot het betaald zetten van eenige beleediging, waarbij de 
w e r k e l i j k  w r a a k z u c h t i g e  d o o r  h a a t  w o r d t  g e d r e v e n .  H a a t  
is zulk een hartstochtelijke afkeer ten aanzien van iemand, 
die ons onlust verwekt, dat wij hem zouden kunnen ver­
nietigen. Aan den haat grenst n ij d, als onlust over hetgeen 
een ander boven ons geniet (vgl. 20:12). Al geldt deze 
hartstocht niet bepaald den persoon des bevoorrechten, maar 
zijn voorrecht zelf, toch kan haat tegen den persoon er het 
gevolg van zijn. 

f. W a a r h e i d s l i e f d e  ( v s .  3 3 — 3 7 ) .  V a n  h e t g e e n  h i e r  
tegen het zweren — uit ergernis over spitsvondig spelen 
met eeden (vgl. 23: 16—22)? — gezegd wordt is de hoofd­
zaak deze: wij moeten zoo waar zijn, dat ieder ons eenvou­
dig op ons woord kan gelooven. Wie gewoon is, zijne woor­



21 

den te bezweren, wekt verdenking van zijne oprechtheid. 
Het tegendeel der waarheid is de leugen, als opzettelijke 
onwaarheid. Hiertoe behoort niet slechts elke valsche ver­
klaring, met inbegrip van laster, maar ook elke opzettelijke 
dubbelzinnigheid, alle geveinsdheid, trouweloosheid, zwetserij, 
bedriegerij, huichelarij, meineed. De leugen sticht onnoeme­
lijk veel kwaad: als de oorzaak van allerlei verwikkelingen 
en wanverhoudingen is zij het groote bederf der samen­
leving. De werkelijkheid van het practische leven leidt tot 
het maken van zekere uitzondering met de zoogenoemde 
„edele leugen", als zij aan niemand schade berokkent, bijv. 
toen de Hebreeuwsche vroedvrouwen den Egyptischen Pharao 
belogen, om zijns ondanks het leven der pasgeboren Hebreeuw­
sche knechtkens te redden (Exod. 1: 1G—19), en toen David's 
vrouw, Michal, haren vader, Saul, beloog, om tegen zijne 
aanslagen de veiligheid van haren man te verzekeren (1 Sam. 
19; 11—14). Desgelijks met de zoogenoemde „noodleugen", 
als een verzwijgen of bedekken van de waarheid voor kin­
deren, wien ze om hunnen leeftijd niet kan, en voor kran-
ken, wien ze om hun gestel niet mag gezegd worden; ook 
als eene krijgslist tegenover kwaadwilligen, om aan hunnen 
toeleg te ontsnappen. Dit laatste kan soms zijne bedenke­
lijke zijde hebben. Tijdens de Fransche Revolutie werd aan 
veroordeelde vrouwen en jonkvrouwen schorsing van haar 
vonnis verzekerd, indien zij verklaarden in staat van zwan­
gerschap te verkeeren: maar de jonge, nog ongehuwde prin­
ses Monaco wilde liever sterven, dan door zulk eene sma­
delijke verklaring haar gevoel van eerbaarheid verloochenen. 
Voorts is niet te ontkennen, dat in het gezellig verkeer on­
bescheidenheid van den een, prikkelbaarheid van een ander, 
ons vaak het zuiver waar zijn uiterst moeilijk kan maken. 
En wie meent aan ieder, gelijk men het noemt, de waar­



22 

heid te moeten zeggen, vrage eerst zich zeiven af, in hoever 
hij met den eisch der wellevendheid rekening heeft te hou­
den, en luistere bovendien naar Jezus' uitspraak betreffende 
het oordeelen over den broeder en de verhouding tusschen 
splinter en balk (7: 1—5). 

g. G r o o t m o e d i g h e i d  ( v s .  3 9 — 4 1 ) :  d i e  g e z i n d h e i d ,  
die ons tegenover anderen boven alle kleingeestige gehecht­
heid aan onze rechten verheft en ons, volgens de bijbelsche 
spreuk (Spr. 25:22; vgl. Rom. 12:20), zelfs kolen vuur 
op het hoofd onzes vijands doet hoopen, m. a. w. die hem 
over zijne vijandigheid beschaamd zal maken. 

Ti. V  i j  a n d s l i e f d e  ( v s .  4 4 ) .  O p m e r k i n g  v e r d i e n e n  d e  
drie verschillende typen van gedrag jegens vijanden, die de 
bijbel teekent in de drie verschillende tijdperken zijner ge­
schiedenis van de menschheid. 1. Onder de oudste menschen 
wraakzucht (Gen. 4 : 23): Lamech, die eenen man dood­
sloeg om eene wond en eenen jongeling om eene buil. Dus; 
„Ik sla ii dood, als gij mij eene wond of maar eene buil 
slaat." 2. Onder Israël wedervergelding (Exod. 21: 
24; Lev. 24 : 20): „oog voor oog, tand voor tand." Hiervan 
werd soms afstand gedaan, bijv. door Salomo ten gunste 
van den schuldigen Adonia (1 Kon. 1 :50—53). Dan was 
bij Jahwe vergeving in dezen zin, dat hij soms van zijn 
recht op straffende wedervergelding geen gebruik maakte. 
3. Eerst Jezus predikte vijandsliefde, die ook in den 
vijand den broeder erkent en waardeert. Vgl. den barm-
hartigen Samaritaan (Luc. 10:30—35). Dan is bij God ver­
geving in dezen zin, dat Zijne liefde, ondanks onze zonden, 
onveranderlijk dezelfde blijft; de hemelsche Vader houdt 
niet op ook in den zondaar Zijn kind lief te hebben. Vgl. 
den vader van den verloren zoon (Luc. 15). 

Eindelijk wordt ons geheele gedrag uitdrukkelijk aan onze 



23 

betrekking met God verbonden in de slotsom (vs. 48): 
„Weest dan gij volmaakt, gelijk uw Vader in de hemelen 
volmaakt is." In deze slotsom teekent Jezus het z e d e 1 ij k 
ideaal, waaraan wij ons moeten spiegelen: volmaaktheid 
in de liefde. Dit geldt onze bestemming, als gelegen 
niet buiten maar in ons, in zelfvolmaking, in eens zedelijke 
ontwikkeling waardoor wij Gods naam heiligen (6:96), d. i. 
God als „onzen Vader" in eere houden. 

Voor deze zelfvolmaking, die tevens ons leven stichtelijk 
voor anderen maakt, komt bij Jezus nog iets bijzonders in 
aanmerking. Zoo oorspronkelijk als hij zich betoonde in zijne 
idee van 's menschen kinderlijke betrekking met God, zoo 
eenig betoonde hij zich in zijne opvatting van Gods Ko­
ninkrijk, een bij de toenmalige Joden reeds bekend artikel. 
Bij hen gold het de heerschappij van hunnen God o v e r 
den mensch. Zij zagen er de voltooiing van te gemoet in 
een tijdperk, waarin ook het Heidendom Jahwe als God zou 
erkennen en al zijne vereerders zich door hartelijke gehoor­
zaamheid aan zijne wet zouden onderscheiden. Dus: een 
staatkundig-zedelijk rijk, met burgers in het volle 
genot van Jahwe's zichtbare zegeningen. Bij Jezus gold het 
eene heilige gemeenschap, waarin Gods kinderen ook don 
wil des hemelschen Vaders doen (7 : 21), m. a. w. de ver-
eeniging dergenen i n wie God heerscht, zoodat zij voor hun 
gemoedsleven den vollen zegen hunner innige betrekking 
met Hem genieten — een rein-zedelijk rijk, welks 
voltooiing in „de toekomst van den Zoon des Menschen" te 
verwachten was. Nu komt echter de uitdrukking „Gods 
Koninkrijk" ook voor in eeneii gewijzigden zin. Als Jezus 
(G: 33 a) den zijnen het zoeken van dat rijk aanbeveelt, 
bedoelt hij blijkbaar iets persoonlijks, iets waarvan 
hun eigen godsdienstige gesteldheid afhing; Avant zij kon­



24 

den wel het lidmaatschap der vereeniging zoeken, d. i. 
trachten te verwerven, maar niet de vereeniging zelve. Dan 
gold het datgene wat het Godsrijk in zijne burgers onder­
stelt, wat hen tot zijne burgers maakt: het kinderlijk doen 
van Gods wil, de heerschappij Gods in hun hart. Wij — 
om in het algemeen te spreken — moeten ons leeren over­
geven aan God als den Koning onzes harten, als de be­
zielende macht van al wat in ons hart omgaat en van daar 
uitgaat. Vergelijken wij nog Luc. 17:21: „Gods Koninkrijk 
is niet hier of daar, maar binnen u." Ook hier valt niet 
aan eene vereeniging te denken, al mocht Jezus met 
het slot van den zin bedoeld hebben: het Godsrijk b e-
vindt zich onder u of in uw midden. Maar dit­
zelfde slot bevat eene tegenstelling, en deze komt niet tot 
h a a r  r e c h t  t e n z i j  a l d u s  v e r k l a a r d :  h e t  G o d s r i j k  b e h o o r t  
in uw binnenste tehuis. Het heeft hier de waarde 
v a n  o n s ,  r e e d s  v e r k r i j g b a a r ,  h o o g s t e  g o e d .  

Met de verhouding, waarin Jezus ons tot Gods Konink­
rijk plaatst, hangen samen: zijne opwekking om ons schat­
ten in den hemel to vergaderen (Mattb. C:20); zijne waar­
schuwing tegen bezorgd zijn (vs. 25 vlgg.); zijne vermaning 
tot eerbied voor het heilige (7: 6). 

Dat do Christen zich schatten in den hemel moet ver­
gaderen mag niot, in don smaak dor latere Dogmatiek, ver­
klaard worden als eene opwekking om voor den hemel te 
leven, ten einde eens in den hemel te komen. Van zulk 
eene opwekking zouden de discipelen niets begrepen hebben, 
daar zij niet anders dachten of de Christus zou in zijne 
heerlijkheid komen en blijven op aarde, om ook zijne ge-
loovigen voor eeuwig op aarde in die heerlijkheid te doen 
deelen. Jezus spreekt hier van den hemel, niet als de plaats 
onzer bestemming, maar, overeenkomstig het volksgeloof, als 



25 

de woonplaats van God (vgl. Ps. 115:16). Bij God moet 
ons hart zijn; en zal ons hart zijn waar onze schat is, zoo 
moeten wij ons schatten vergaderen bij God, bij wien ze 
goed en veilig geborgen zijn, ofschoon altijd toegankelijk, 
altijd onmiddellijk te genieten, door het zoeken van Gods 
Koninkrijk. Deze schatten bestaan alzoo in hetgeen, voor ons 
gemoed, uit de rechte betrekking met God voortvloeit. He-
melschgezindheid, die den godsdienst tot h e in e 1 d i e n s t 
maakt, is als onzedelijk te veroordeelen, omdat, ook onbewust, 
haar oorsprong schuilt in egoisme. 

De waarschuwing van Jezus tegen „bezorgd zijn" betreft 
niet, wat de gewone opvatting stelt, het kweeken van 
a n g s t i g e  b e k o m m e r n i s ,  m a a r  h e t  z w o e g e n  o m  
een begeerd voorwerp. Hij waarschuwde tegen een tobberig 
leven in dienst van het lichamelijk of zinnelijk bestaan. Hij 
had het oog, niet op eene eigenaardige gemoedsstemming 
onder de ervaring van een kommerlijk lot, maar op eene 
eigenaardige levensrichting, zooals hij die bepaald aan de 
heidenen toekende (vs. 32a); — eene richting, die eten en 
drinken en kleeding verhief tot do alles overwegende voor­
werpen harcr zorg. Schijnt toch hot gezegde (vs. 336); „Al 
deze dingen — voedsel en deksel — zullen u toegeworpen 
worden," de gewone opvatting te begunstigen, dan is dit 
slechts schijn; want werkelijk doet zich daar alleen de taal 
der bezieling, der geestdrift hooren, eene stoute taal, soms 
zeer stout, maar daarom nog geen onzin. Jezus wilde in de 
zijnen zulk eene geloovige toewijding aan het hoogste, dat 
zij wisten heen te stappen over alle lagere zorgen, in ver­
trouwen op den hemelschen Vader (vs. 26, 30, 326), op 
wien zij die zorgen veilig werpen konden. Wat het zwaarste 
was, moest hun het zwaarst wogen. De zijnen moeten „eerst," 
d. i. niet met verwerping van al het andere, maar boven 



26 

al het andere, zich ingenomen betoenen met het Godsrijk. 
Hierin bestaat de ware levenswijsheid, het wij s z ij n in 
het goede (vgl. Eom. 16: 19). 

Als Jezus zegt; „Geeft het heilige den honden niet," dan 
vermaant hij, in dezen sprcukmatigen vorm, tot eerbied voor 
het heilige, d. i. het zedelijk reine. E e r b i e d beteekent 
zedelijke waardeering. In denzelfdon zin wordt vaak 
het woord ontzag gebezigd, doch minder juist, omdat 
het eigenlijk niet hetzelfde uitdrukt. Ontziet een slaaf zijnen 
meester, dan bewijst dit wel dat hij hem vreest, maar nog 
niet dat hij hem zedelijk waardeert. Het heilige, dat aan 
het Godsrijk behoort, moet door ons in zijne zedelijke waarde 
gehandhaafd, niet aan onwaardigen gegeven worden. 

Tot dusver het zedelijk leven volgens de beginselen van 
Jezus. In het voorbijgaan zij opgemerkt, dat de trekken, 
waarmede het geschetst wordt, volkomen passen bij zijne 
idee van 's menschen kinderlijke betrekking met God, be­
nevens die van Gods Koninkrijk. Dan moet ik er nog éenen 
trek bijvoegen, ontleend aan zijne persoonlijkheid, zooals zij 
zich Matth. 11 : 29 (vgl. 19 : 17« : „Wat noemt gij mij goed ? 
Niemand is goed dan een, namelijk God") aan ons voordoet. 
Leeren wij hem daar kennen als „nederig van hart", zoo 
stemt hiermede samen, dat in het N. T., zelfs met zekeren 
n a d r u k  ( 1  P e t r .  5 : 5 ;  z i e  v o o r t s  H a n d .  2 0 : 1 9 ;  E p h .  4 : 2 ;  
Phil. 2:3; Col. 3:12), ootmoed wordt gepredikt. Deze 
deugd bestaat in rechte zelfwaardeering, met het oog op 
het zedelijk ideaal volgens Matth. 5: 48. Zij is onder de 
Christenen ten allen tijde hoog geroemd, niet zonder reden: 
want evenals de liefde, in hare reinheid, sluit zij het egoisme, 
de liefde tot het eigen-Ik, geheel buiten, omdat deze soort 
van liefde in eiken graad den mensch blind maakt voor 
eigen zedelijk gebrek. De nederige belijdenis van den vol-. 



27 

ledig gehoorzamen dienstknecht, in Luc. 17 :10, is bijzonder 
gericht tegen de loonzucht der Joden op hun wettisch stand­
punt: de slaaf, die alles doet wat hem bevolen is, heeft op 
niets bijzonders aanspraak, daar hij slechts zijnen schuldigen 
plicht doet. Tegenover ootmoed staat hoogmoed, eene 
buitensporige zelfwaardeoring, die uit de hoogte, met voor­
name minachting, op anderen doet nederzien (vgl. Luc. 
1 8 : 1 1 ) .  M e t  d e n  o o t m o e d  i s  n i e t  i n  s t r i j d  g e v o e l  v a n  
eigenwaarde, fierheid van karakter, geboren uit het 
besef van hetgeen mensch te zijn beteekent: als menschen, 
als kinderen Gods, moeten wij ons te hoog rekenen voor 
al wat laag, gemeen, onzedelijk is. De caricatuur van dit 
gevoel is ij d e 1 h e i d, kinderachtige zelfvergoding, een hun­
keren naar hulde, hetzij om gewaande of overschatte ver­
diensten, hetzij om iets dat tot 's menschen innerlijke waardij 
niets afdoet. 

Dat onze hoogste zedelijke kracht in Jezus' beginselen 
ligt, heeft Paulus gevoeld, toon hij ons heil van deelgenoot­
schap aan den geest van Christus afhankelijk stelde (Kom. 
8:9). Immers is onder geest te verstaan: een hooger 
levensbeginsel; iets dat in ons, volgons Gal. 5:22, als 
vrucht afwerpt „liefde, blijdschap, vrede, lankmoedigheid, 
goedertierenheid, goedheid, geloof, zachtmoedigheid, matig-
lieid." Vgl. met deze meest passieve deugden de actieve, 
volgens Phil. 4:8: „Voorts, broeders, al wat waarachtig is, 
al wat eerlijk is, al wat rechtvaardig is, al wat rein is, al 
wat liefelijk is, al wat wél luidt, zoo er eenige deugd is 
en zoo er eenige lof is, bedenkt dat." Ik breng hier Paulus 
ter sprake, om op deze niet onbelangrijke bijzonderheid te 
wijzen, dat hij „geloof" tot de Christelijke deugden rekent, 
ofschoon Jezus daarvan, naar de bestaande oorkonden, niets 
heeft te kennen gegeven. Mare. 16: 10 behoort tot een on-



28 

echt slot des Evangelies. Wel is voor den mensch in 
's levens strijd geloof eene onmisbare zedelijke kracht, vroom 
geloof ia zich zei ven, in de macht der waarheid, in de 
zegepraal van het goede; een geloof, dat blijkbaar ook Jezus 
bezielde en inderdaad als eene vrucht des Geestes mag ge­
waardeerd worden; doch hierover handelt de 'Synoptische 
traditie niet, tenzij zinnebeeldig onder het aldaar aangepre­
zen vertrouwen op wondermacht, die God verleent tot het 
volvoeren van grootsclie daden (bijv. Mare. 11: 22 vlg.), of 
die bij Jezus beschikbaar is tot het verkrijgen van ge-
wenschte zegeningen (bijv. Matth. 9:22). Overigens verne­
men wij alleen, dat Jezus bij zijne discipelen gemis van 
geloof aan Gods zorg voor hun lot en leven bestreed, als 
iets waarvan zij zeiven het onredelijke of, anders gezegd, het 
onbillijke gevoelen moesten (Matth. 6 : 26, 30; 7 : 11; 10 : 31). 
D e  n a d r u k ,  d o o r  P a u l u s  g e l e g d  o p  g e l o o f  a l s  z e d e -
lijk levensbeginsel (Rom. 1:17; Gal. 3:11; vgl. 
H a b a k .  2 :  4 & ) ,  v a l t  b i j  J e z u s  o p  r e i n h e i d  v a n  h a r t  
(Matth. 5:8; vgl. met 12 : 35). Voorts zij nog bij „matig­
heid", door Paulus genoemd, aangeteekend, dat in de 
s t r e n g  v r o m e  ( a s c e t i s c h e )  o n t h o u d i n g ,  i n  C o l .  2  : 2 1  
gekenschetst als een „raak niet en smaak niet en roer niet 
aan", de geest werkt van Johannes den Dooper, die kwam 
„noch etende, noch drinkende" (buitengewoon vastende) en 
zich in de woestijn van de samenleving afzonderende; ter­
wijl Jezus kwam „etende en drinkende" en zich aan het 
gezellig verkeer niet onttrekkende (vgl. Matth. 11 :18 vlg.). 
In den geest van Jezus sprak Paulus van „de wereld ge­
b r u i k e n ,  a l s  n i e t  m i s b r u i k e n d e  ( 1  C o r .  7 : 3 1 )  "  

Heeft Jezus zijn eigen beginselen altijd streng in het oog ge­
houden ? Deze vraag stel ik met zekere vrijmoedigheid, naar aan­
leiding eener hem toegekende uitspraak, die mij doet twijfelen. 



29 

Ik begrijp de stoute taal der geestdrift, als ik hoor zeggen ; 
„Wie vader of moeder, zoon of dochter, liefheeft boven mij, 
is mijns niet waardig (Matth. 10 : 37; vgl. 12 : 48—50)." 
Wat het zwaarste is, moet het zwaarst wegen. Zelfs de 
liefde tot de naaste verwanten is eene onheilige, als zij af­
trekt van dat hoogste goed, het Godsrijk, waaraan Jezus 
zich wijdde. Maar ik begrijp niet, hoe hij kon zeggen: „Zoo 
wie zal verlaten hebben — onder meer — öf vrouw, of 
kinderen, óf akkers, om mijns naams wil, die zal honderd­
voud ontvangen en het eeuwige leven beërven (19:29)." 
Zoo sprak hij, die anders den echt als heilig eerbiedigde, 
die in het handhaven van de menschenwaarde der vrouwen 
en der kinderen voorging! (5:32; 18:10; 19:4, 6, 14). 
In deze beide trekken ligt immers een kenteeken van Gods 
Koninkrijk, weshalve het iets tegenstrijdigs zijn zou, daarop 
ten bate van dat rijk eenige uitzondering te moeten maken. 
Bedoelde Jezus in het algemeen het opofferen van bezit en 
genot, en sloot hij zich nu op populairen voet aan bij het 
toenmalige Joodsche rechtsbegrip, dat vrouw en kinderen 
eigenlijk nog rekende tot de levende have des mans, dan 
vraag ik, of niet die aansluiting de discipelen met de toe­
passing van zijne beginselen in de war moest brengen. Ook 
betwijfel ik, dat hij zich zoo sterk eudaemonistisch, zóo ver­
lokkend voor de loonzucht, zou uitgedrukt hebben. Heeft 
hier misschien een onbekende naar eigen inzicht eene min­
der krasse uitspraak des meesters wedergegeven ? Zooals zij 
nu luidt, is ze voor ons niet bruikbaar. Volgens een huma­
ner, meer Christelijk gevormd rechtsbegrip rusten op den 
man jagens vrouw en kinderen verplichtingen, die hij niet 
mag schenden, of hij handelt gewetenloos, soms strafbaar 
voor de wet. Beiden hebben rechten op hem; hij mag hen 
niet, om persoonlijke beweegredenen, aan hun lot overlaten: 



30 

de man en vader van een gezin heeft niet meer vrijmachtig 
over zich zeiven, ook niet over zijne goederen, te beschikken. 
In naam der rechtvaardigheid worde dit laatste, bij de 
quaestie over persoonlijke zelfopoffering voor anderen, niet 
uit het oog verloren; behalve wanneer ook de huisvader, 
door zijn beroep als militair, arts enz., plichtmatig tot die 
opoffering gehouden is. 

Aangaande het zedelijk leven zij nog opgemerkt, dat het 
in den Heidelbergschen Catechismus (vr. 86) wordt voorge­
steld als het leven van „vernieuwden tot het evenbeeld van 
Christus door zijnen Heiligen Greest, opdat zij met hun gansche 
leven Grode dankbaarheid voor Zijne weldaden bewijzen." 
Het vloeit mitsdien niet onmiddellijk uit hunne vernieuwing 
voort, maar volgt er van hunne zijde op, als een leven van 
dankbaarheid. Dan wordt de zedeleer, naar toenmalige 
gewoonte, aan de Tien Geboden vastgeknoopt, waarbij de 
Catecheet den inhoud van elk gebod in zijne bijzondere ken­
merken ontleedt (vr. 91—115). Later werd de zedeleer be­
handeld als eene leer of een stelsel van plichten, naar 
de woorden van Matth. 22 : 37—39 aldus ingedeeld: 1. plich­
ten jegens God; 2. plichten jegens ons zeiven; 3. plichten 
jegens den naaste. Door deze indeeling werd in drieën ge­
splitst wat bij Jezus éen is; en door het zedelijk leven te 
binden aan stelselmatige bepalingen van gedrag behield het, 
wat het in anderen vorm ook bij den Catecheet had, een 
wettisch karakter, altijd in strijd met Jezus' bedoeling, soms 
ook met den aard van het onderwerp. Zóo werden eerbied 
voor, vertrouwen op en liefde tot God beschreven als 
plichten; geheel ten onrechte. Dit zijn gevoelens die 
zich, als gevolgen van indrukken, niet laten gebieden of 
voorschrijven. In waarheid kan er geen eerbied voor God 
bestaan, zonder eenigen indruk van Zijne heiligheid; even­



31 

zoo geen vertrouwen op, geene liefde tot Hem, zonder innige 
gewaarwording van hetgeen Hij voor ons is. Een vast ver­
trouwen op Zijn bestuur, d. i. op de zegepralende macht 
van het zedelijk goede, kan niet gekoesterd worden, tenzij 
onder ervaring van die macht in eigen innerlijk leven. Van 
Jezus hebben wij geene uitspraak over eerbied voor God, 
en de liefde tot God stelde hij eenvoudig als kenmerk des 
g o d s d i e n s t i g e n  l e v e n s ;  m a a r  i n  M a t t h .  G :  2 6 ,  3 0 ;  7 : 1 1 ;  
10: 29—31, vinden wij eene proef van zijne handelwijze, 
als het hem bij zijne discipelen om vertrouwen op de zorg 
des hemelschen Vaders te doen was: dan trachtte hij het 
te wekken door eenen, daartoe leidenden, indruk (vgl. boven, 
blz. 28). Voorts worde bedacht, dat het zedelijk handelen 
nooit stelselmatig in bijzonderheden te bepalen is. Wie daar­
voor een vast programma wil volgen, streeft zeker menig­
maal zijn doel voorbij; menigmaal zal hij ontdekken, dat de 
omstandigheden, ook de menschen met wie hij in aanraking 
komt, zich niet naar zijn programma schikken. Alleen be­
ginselen zijn te bepalen, regelen aan te geven, maar dan 
moet, zooals vooral opvoeders ondervinden, de uitvoering met 
oordeel des onderscheids geschieden. Wat op zich zelf ge­
oorloofd is, is soms als voorbeeld niet oorbaar (vgl. 1 Cor. 
10:23); en de geringste onhandigheid bederft soms den 
edelsten toeleg. Zachtmoedigheid ga nimmer zoo ver, dat zij 
noodige tucht tegenhoudt; en barmhartigheid vergete nim­
mer, dat gevoelen in zekere mate nuttig kan zij a voor wio 
niet hooren wil. Wachten wij ons daarom voor „beginselrui­
terij", het maken van beginselen tot een stokpaard, waarop 
men, zoodra het hunne toepassing geldt, door dik en dun voort­
holt; een verschijnsel, dat toch is te veroordeelen als van 
egoistischen aard, als teeken eener overmoedige, zich zelve 
verheerlijkende beginselvastheid. Zelfs komt nog somtijds de 



32 

les te pas: „Zijt voorzichtig, gelijk de slangen, en oprecht, 
gelijk de duiven" (Matth. 10 :16). Hebt gij de beginselen 
van Jezus zoo in uw hart opgenomen, dat zij de innerlijke 
drijfkracht mvs levens uitmaken, doet dan veilig, naar den 
raad van Paulus (Rom. 14; 5), gelijk gij in uw eigen ge­
moed ten volle verzekerd zijt. Bij dit laatste denke men niet 
aan iets onverschilligs; wat reeds door de bijge­
voegde voorwaarde wordt buitengesloten. Uit een zedelijk 
oogpunt zijn alleen zulke handelingen onverschillig, die van 
geene zedelijke overwegingen, noch van ons karakter, af­
hangen. Anders behoort niemand iets te doen of te laten, 
tenzij in de vaste overtuiging, dat hij ten minste niet on­
betamelijk handelt. 

§ 3. Algemeene wijsgeerige beschouwing. 

Met het zedelijk-godsdienstige leven, door Jezus tegenover 
het wettisch-godsdienstige der Joden aan het licht gebracht, 
komt ook onze geestelijke natuur, in hare eigenaardigheid, 
tot haar recht. 

Het innerlijke der menscheunatuur, of wat wij den men-
schelijken geest noemen, vormt éen geheel. Het bevat drie, 
wel bijzondere, maar onderling samenhangende vermogens: 
g e v o e l s - ,  d e n k -  e n  w i l s v e r m o g e n  ( g e v o e l ,  v e r s t a n d  e n  
w 11). Door ons gevoel ontvangen wij indrukken, die wij 
desbewust door middel van ons verstand begrijpen, en die, 
zooals ze begrepen worden, onzen wil in beweging brengen. 
Van het gevoel, als vermogen, onderscheiden wij het g e-



33 

m o e d ,  a l s  z o t o l  v a n  o n z e  i n n e r l i j k e  a a n d o e n i n g e n  ( l u s t  c n  
onlust, vreugde en droefheid, hoop en vrees) en gevoelens 
(welwillendheid, meewarigheid, dankbaarheid enz.); ook van 
onze ontvankelijkheid voor indrukken, die onze verhouding 
tot de sfeer van het zinnelijke te boven gaan. Dat met het 
bestaan dier aandoeningen en gevoelens in ongelijken graad 
het hart gemoeid is, zij hierbij aangestipt. 

Onze innerlijke natuur is niet oorspronkelijk gelijk „een 
onbeschreven blad" of „een ledig vlak". Haar geheele wezen 
wordt eigenaardig bepaald door eene werking, die wij, zoo­
als zij ons gemoed doordringt, waarnemen en begrijpen als 
de werking eener hoogere, ons dragende en bezielende 
macht. Onder den indruk dezer gemoedservaring —• de 
voornaamste grond voor ons geloof aan God — wordt onze 
wil gewekt, om ons dienovereenkomstig met die macht in 
betrekking te stellen. Aldus ontstaat godsdienst, waarbij 
God in ons zeiven gevonden wordt. Godsdienst verschaft 
ons eerst voldoening voor onze, door het gemoed werk­
zame, behoefte aan iets verhevens en verheffends dat wij 
kunnen aanbidden, m. a. w. waaraan wij onzen eerbied en 
ons vertrouwen en onze liefde kunnen geven. Eu deze ge­
voelens, als gevolgen van indrukken (vgl. boven, blz. 30 vlg.), 
nemen toe in kracht, hoe inniger onze godsdienst wordt; 
want des te meer ervaren wij, in ons gemoed, wat de 
Macht onzes levens voor ons beteeken t. De neiging tot aan­
bidding is zóo natuurlijk en daarmede zoo algemeen onder 
de menschen, dat zelfs zij, die van God niet willen weten, 
zich onwillekeurig iets tot hunnen god maken, bijv. gold, 
roem, kunst, of wat zij anders, naar hunne geaardheid, het 
hoogst schatten. 

Komt het voor den godsdienst aan op ons gemoed, dat 
wij ons door God aangetrokken gevoelen, voor de beoefening 

3 



34 

van den godsdienst komt liet aan op onzen wil, dat wij 
naar Gods werking in ons gemoed ons zeiven bepalen. Dit 
maakt het godsdienstig leven tot zedelijk leven in zijne volle 
kracht, als een gewillig doen van datgene waartoe God ons 
dringt, het goede: zoodat hier, evenals bij Jezus (vgl. boven, 
blz. 15), godsdienst en zedelijkheid onafscheidelijk éen zijn. 
Er moet gebroken worden met de zeer gewone meening, 
dat het godsdienstig leven in strekking afzonderlijk tot ons 
verkeer met God, en het zedelijk leven evenzoo tot ons 
verkeer met en onder de menschen behoort. Hetgeen God 
samengevoegd heeft, scheide de mensch niet. De rechte be­
trekking met Hem neemt, met onze persoonlijkheid, ons 
geheele bestaan in, heiligt daarom voor ons ook elke bij -
zondere betrekking waarin het leven ons plaatst, die van 
huisgenoot, lid der maatschappij en staatsburger: want Gods 
drang betreft al het goede, dat wij, in welk opzicht ook, 
te doen vinden. Nu kan — gelijk door sommigen (Altruïsten) 
geschiedt — onze betrekking met God geloochend of ter 
zijde gesteld worden, terwijl er toch zedelijk leven overblijft, 
waarbij alleen onze betrekking tot huisgezin, maatschappij 
en staat erkend wordt en dus alleen het beantwoorden aan 
hare eischen in aanmerking komt. Tegenover de ruime vraag: 
„Waartoe ben ik verplicht jegens God?" rijst dan de be­
perkte vraag: „Waartoe ben ik verplicht jegens anderen, 
jegens de gemeenschap?" Dit geeft zedelijkheid zonder of 
ten minste buiten samenhang met godsdienst: eene zedelijk­
heid op zwakke voeten! Zijn wij door een ingeschapen trek 
tot sociaal verkeer, tot samenleving onder verdeeling van 
arbeid, van nature gemeenschapswezens, hieruit volgt, dat 
voor de bevrediging van onze behoeften, voor onze geheele 
vorming en ontwikkeling, samenleving het onmisbare 
middel is. Daarom heeft de gemeenschap, die door de samen­



35 

leving ontstaat, aanspraak op ons aller levendige belang­
stelling. Strekt zij ons tevens tot werkkring, zoo moeten 
wij ons best doen om tot hare nuttige leden te behooren, 
om haar te steunen en te helpen in hetgeen zij voor het 
menschenleven beteekent. Doch, al erken ik ten volle het 
recht van den socialen plicht, hoe zal hij mij, zooals zijne 
ernstige vervulling vordert, heilig worden? Door gemeen­
schapszin? Deze zin zal dan te verklaren zijn uit de wer­
king van het sociaal instinct in redelijke wezens, die de 
ordelijke samenleving, waartoe het reeds bijen en mieren 
drijft, desbewust voortzetten. Ligt hierin iets heiligends, 
eenig beginsel, hooger dan de natuurlijke aandrift, dat mij 
dien plicht voor mijn bewustzijn onschendbaar maakt? Laat 
zich in elk geval het kweeken van dien zin met goeden 
grond verwachten, waar de gemeenschap, door velerlei aan­
leiding tot verwijdering en vervreemding tusschen hare leden, 
daartoe niet medewerkt? Gevoel ik mij echter bovenal ver­
bonden aan die macht, die zich in mijn gemoed als den 
God mijns levens doet gelden, dan gevoel ik mij onmiddel­
lijk, zelfs van gemeenschapszin onafhankelijk, gebonden door 
haren drang om het goede te plegen, ook, zonder aanzien 
van personen, jegens mijne medemenschen. Eerst met dit 
gevoel is degelijke zedelijkheid, zoowel in gezindheid als in 
gedrag, mogelijk. 

Wat ons recht geeft, om van zulk eenen drang Gods in 
het gemoed te spreken, is het geweten, waarin die drang 
ons kenbaar wordt als een onvoorwaardelijk gebod: „Doe 
het goede." In dit gebod bestaat de ongeschreven zedewet, 
de algemeene natuurlijke regel voor ons willen en handelen. 
Met geweten bedoelen wij: het bewustzijn van de ver­
houding onzer zedelijke gesteldheid tot die wet. Het staat, 
a l s  h e t  w a r e ,  t u s s c h e n  G o d  e n  o n s  i n .  H e t  i s  e e n  m e d e ­



36 

weten (conscientie), namelijk een medeweten met of een 
vreten van ons zeiven, in betrekking tot iets bindends, een 
„gij moet", voor onze persoonlijkheid. In deze betrekking 
doet het ons een waardeeringsoordeel vellen, niet enkel over 
onze daden, maar reeds over onze voornemens. Daarom is 
het voor ons tegelijk Gods tolk en onze rechter. Als Gods 
tolk heeft het steeds éene stem, dat éene onvoorwaardelijke: 
„Doe het goede"; maar zijne rechtspraak, uitgedrukt in ons 
eigen waardeeringsoordeel, verschilt, naarmate ons inzicht 
in het feitelijk goede zich wijzigt. Wat in bijzonderheden 
goed is, zegt het geweten ons niet. Dit moeten wij leeren 
in de school der samenleving, onder de leiding van ons 
zedelijk gevoel, d. i. ons gevoel onder de macht der 
indrukken van goed en kwaad. Dit gevoel lost zich dus 
niet op in eene bloote aandoening, maar werkt met een be­
paald karakter. Het strekt om ons zelfstandig te doen onder­
scheiden, of hetgeen de samenleving met hare goed- of af­
keuring stempelt werkelijk dien stempel verdient. Evenzeer 
als het ons in staat stelt tot waardeering van het goede, 
belet het ons de aanvaarding van wat ons eenen kwaden 
indruk geeft. Het betoont zich niet in allen even fijn, noch 
ten allen tijde even levendig. Bij de meerderheid verheft 
het zich niet boven het peil der heerschende zeden. Doch wat 
het voor het zedelijk leven kan beteekenen, blijkt genoeg­
zaam in onzen tijd door den nadruk waarmede het zich 
uitspreekt tegen het voeren van oorlog anders dan tot zelf­
verdediging, tegen alle willekeurige uitoefening van gezag, 
tegen elk bewijs van zedeloosheid. Ontwikkeling van het 
zedelijk gevoel, zij het ook binnen engeren kring, is de oor­
zaak, dat vergoelijking van zedelijk kwaad, met aanzien 
van den persoon, minder dan vroeger voorkomt. Denken 
wij hier ook aan Jezus. Toen hij, tegenover hetgeen tot of 



37 

door de Ouden gezegd was, zijn; „Ik zeg u", liet hoeren, 
deed zijn zedelijk gevoel hem zoo spreken (Matth. 5: 21 
vlg.; 27 vlg.; 31 vlg.). Met het geweten staat in verband 
plichtbesef, het levendig gevoel van gebondenheid, een 
„ik moet", ten aanzien van alles wat wij als plichtmatig of 
behoorlijk leeren eerbiedigen. Het belang van dat besef voor 
's menschen zedelijke vorming vind ik opgemerkt in het 
gezegde (Luc. 12:48): „Wie den wil zijns heeren niet ge­
weten heeft, en gedaan heeft dingen die slagen waardig 
zijn, zal met weinig slagen geslagen worden"; dit verklaar 
ik, in onze termen, aldus: „Den mensch, die in onbekend­
heid met zijnen, anders kenbaren, plicht zondigt, moet toch 
met zekeren nadruk het bestaan van dien plicht aan het ver­
s t a n d  g e b r a c h t  w o r d e n . "  P l i c h t m a t i g ,  d .  i .  z e d e l i j k  
goed, noemen wij over het geheel wat voor het menschen-
leven, in zijne hooge beteekenis, past. Doch nu volgt de 
vraag, hoe deze beteekenis wordt begrepen. In het bewust­
zijn dor Oudheid stond de nationaliteit bovenaan. De persoon 
ontleende al zijne waarde aan het volk, waartoe hij be­
hoorde, en aan de plaats, die hij onder zijne volksgcnooten 
innam. De beschaving droeg toen een nationaal, en niet — 
gelijk later onder den invloed des Christendoms — een 
meer internationiaal, karakter. Bijv. do Israëliet mocht niet 
zijnen naaste, den volksgenoot, berooven (Lev. 19 :13), maar 
wol den Egyptenaar (Exod. 3:22); aan den vreemde zou 
hij woekeren, maar aan zijnen broeder zou hij niet woeke­
ren (Deut. 23 : 20); ook moest hij — gelijk wij (blz. 10) 
reeds gehoord hebben — den naaste liefhebben als zich 
zeiven (Lev. 19:18), maar den vreemdeling alleen, wan­
neer en zoolang deze, onder voldoening aan zekere gods­
dienstige voorwaarden, in Israel's poorten verkeerde (Lev. 
19:34). Wel geloofde de Israëliet, sinds de ballingschap. 



38 

dat zijn Jahwe, de Heer des hemels en der aarde, bestond 
als de schepper van alle menschen, maar tevens, reeds vol­
gens de groote profeten, dat Israël door Jahwe uit alle 
menschen tot zijn eigen volk verkoren was. Van de zede­
lijke menschenwaarde, voortvloeiende uit eene algemeene hoo-
gere betrekking met God, had hij, ook als kind van zijnen 
tijd, geen begrip. Eerst een profeet als Jezus zou haar lee-
ren, met al de daarbij passende gezindheden. Kortom, de 
opvatting van de beteekenis des menschenlevens, en bijge­
volg die van het feitelijk plichtmatige, hangt af van het 
gehalte der beschaving, waartoe de mensch gekomen is. 
Hierdoor wordt zijn z e d e 1 ij k bewustzijn bepaald, na­
melijk zijne bewustheid van hetgeen hij, in de practijk des 
levens, als goed of als kwaad heeft te beschouwen. Er is 
derhalve een standpunt van ontwikkeling denkbaar, waarop 
uit een zedelijk beginsel eene den mensch onwaardige, maar 
nog niet als zoodanig begrepen, daad kan gepleegd worden. 
Vgl. het verhaal aangaande Abraham, zooals hij, uit gehoor­
zaamheid aan God, zijnen zoon ging otteren (Gen. 22). 

Het begrip van plicht betrof altijd iets dat ten uitvoer 
gebracht moest worden. Dienvolgens leid ik het woord af 
van plegen, ten uitvoer brengen, en niet, met 
anderen, van plegen, gewoon z ij n, al onderstel ook 
ik, dat het zedelijk leven primitief in het naleven van ge­
woonten bestond. Nu is het voor onze plichtsbetrachting 
niet hetzelfde, hoe wij haar aanvaarden. Doen wij wat het 
geweten, als Gods tolk, ons gebiedt, niet omdat wij het ook 
willen, maar als gedwongen door het gezag van dat gebod, 
dan is onze zedelijkheid slechts w e 11 e 1 ij k h e i d. Hierbij 
mogen wij niet berusten; het gemoed dringt ons verder, 
tot inniger betrekking met onzen hoogsten wetgever. Wij 
moeten handelen, niet uit plichtbesef, omdat wij ons ge­



39 

bonden gevoelen, maar gewillig olgens dat besef; 
m . a .  w .  w i j  m o e t e n  u i t  e i g e n  a a n d r i f t ,  i n  o v e r ­
e e n s t e m m i n g  m e t  o n s  p l i c h t b e s e f ,  o n s  z e i ­
ven bepalen. Deze overeenstemming is voor ons han­
delen altijd en volstrekt noodig, om het tot iets zedelijks 
te wijden; en die aandrift moet zoo sterk zijn, dat bijko­
mende invloed van medewerkende drijfveeren (gevoel van 
lust, uitzicht op voordeel) overbodig, die van tegenwerkende 
drijfveeren (gevoel van onlust, vrees voor nadeel) krachte­
l o o s  i s .  D a n  h o u d t  h e t  g e b o d  v o o r  o n s  o p  e e n  g e b o d  
te zijn, maar wordt en blijft het de uitdrukking van de 
leus onzes harten. Deugd is het goede, voor zoover de 
mensch het zich desbewust eigen heeft gemaakt. Zij 
wortelt derhalve niet in neiging, in iets dat ons blin­
delings drijft, maar in gezindheid, in eene besliste 
richting van den wil, waartoe het hart dringt: want 
gezindheden worden in het hart gekweekt. Een goedig 
mensch is nog niet een zedelijk goed mensch; zonder zede­
lijke gezindheid bestaat er geene deugd in den waren zin 
des woords. Men verwarre niet, zooals sommigen schijnen 
te doen, gezindheid met bedoeling. Do deugdelijke ge­
zindheid houdt zich stipt aan recht en gerechtigheid, waarop 
de goede bedoeling niet altijd bedacht is. Toch kan het eene 
onrechtmatige handeling nooit goed maken, dat ze met zulk 
eene bedoeling werd verricht. Zekere „Nuttigheidsmoraal" 
(van J. Stuart Mill), die den menschen het grootst mogelijk 
geluk, d. i. genoegen met afwezigheid van smart, wil be­
zorgen, leert dat het voor ons, om iemands leven te redden, 
plicht kan zijn te stelen, of iets dergelijlis te doen. Maar 
deze Moraal wordt practisch immoreel: want stelen, althans 
in den gewonen zin van roeven, is en blijft eene daad, 
die tegen elk redelijk begrip van recht indruischt. In het 



40 

gestelde geval zou het zijn: den reddenden engel spelen, ten 
nadeele van derden. 

Er zijn evenwel dusgenoemde natuurlijke deugden, 
waartoe de mensch niet door zijne gezindheid, maar door zijn 
natuurlijk gestel of temperament gedreven wordt. Al missen 
ze daarom het merk van een zedelijk gevormd karakter, 
toch zijn ze voor het onderling verkeer niet te versmaden. 
Zoo de goedwilligheid en vrijgevigheid van het galachtig 
(cholerisch), do bezonnenheid en verdraagzaamheid van 
het koelbloedig (p h 1 e g m a t i s c h), de opgewektheid en 
vroolijkheid van het bloedrijk (sanguinisch), de ernst 
en trouw van het zwartgallig (melancholisch) gestel. 
Op deze „deugden valt echter nooit te rekenen: want de 
temperamenten doen zich in niemand zuiver elk op zich 
zelf voor en zijn bovendien met 's menschen leeftijd aan 
wisseling onderhevig. Een kerkvader der eeuw (Augus-
tinus) en een Schoolsch godgeleerde dor 12ile eeuw (Petrus 
Lombardus) maakten ook onderscheid tusschen m o r e e 1 e 
deugden, die tot de eischen des gewonen levens behooren, 
en theologische, die rechtstreeks op God betrekking 
hebben. Tot de eerste soort brachten zij dit viertal: wijs­
heid, rechtvaardigheid, matigheid, dapperheid; tot de tweede 
dit drietal: geloof, hoop, liefde. De moreele, tot dat viertal 
beperkte, deugden worden ook philosophise he ge­
noemd, omdat zij aan eonen wijsgeer (Plato) ontleend zijn; 
en tegen de theologische meen ik te moeten aanmerken, 
dat het drietal, zooals het bij Paulus (1 Cor. 13: 13) voor­
komt, niet een dengdenstelsel vormt, maar veeleer een kort 
begrip des godsdienstigen levens opgevat als een geloofs­
leven (vgl. boven, blz. 28), met dé heerlijkste hoop verbon­
den en door de liefde werkzaam. Dan is do liefde tot God 
te beschouwen niet als eene bijzondere deugd, maar — 



41 

wat ook die Sclioolsche godgeleerde wilde — als de bron 
van alle deugden, vermits zij in de praetijk op liefde tot 
het goede neerkomt. Spraken wij van karaktervorming, som­
mige Moralisten (o. a. Schopenhauer) willen er niet van 
hooren, omdat zij het karakter onveranderlijk en dus 
voor vorming onvatbaar achten: maar dan verwarren zij het 
met n a t u u r 1 ij k e n aard. Karakter is datgene waartoe 
de mensch, door standvastig willen, innerlijk zich zeiven 
maakt, terwijl de richting van den wil op het goede aan 
het karakter zedelijke waarde geeft. Onze natuurlijke aard, 
die wortelt in het zinnelijke bestanddeel onzer natuur, 
blijft, met dit bestanddeel, onveranderd, nochtans zonder 
eenig moreel bezwaar op te leveren. Boven al het bijzon­
dere, dat ons eigen is, staat onze menschennatuur in haar 
geheel, indien nu maar hare goede, geestelijke kern zich 
ontwikkelt en in ons de overmacht verkrijgt: dan wordt 
ook de werking van den natuurlijken aard daardoor 
beheerscht. 

Is het zedelijk loven onmiddellijk aan onze betrekking 
niet God verbonden, dan bestaat er, wat ook Jezus (Matth. 
7 : 2 1 )  t e  k e n n e n  g a f ,  e i g e n l i j k  m a a r  é e n  p l i c h t :  g e h o o r ­
zaamheid aan God; het doen van Gods wil, gelijk 
wij dien in ons binnenste vernemen; oen leven voor het 
zedelijk goede. Zóo beschouwd valt er niet, met Moralisten 
van vroegercn en latcren tijd, in ons practisch loven aan 
oenen s t r ij d van plichten te denkon. De Casuïstiek, 
de leer waarin deze strijd werd behandeld, hield zich bezig 
met de regelen volgens welke gevallen (c a s u s), die be­
zwaar voor het geweten opleverden, te beslissen waren. 
Dit verwekte nu een redeziftend goochelen met de toepas­
sing van algemeene voorschriften op allerlei bijzondere toe­
standen. De Jezuïeten zijn er sterk in geweest, daar zij er 



42 

een middel in vonden tot beheersching van de gewetens. 
De aanhanger van eene wettelijke zedelijkheid kan nog altijd 
in eenen strijd van plichten geraken, als omstandigheden 
hem gebieden wat hij door God verboden acht. Voor hem 
daarentegen, die door zijne gezindheid boven dar wettelijke 
standpunt verheven is, kan geene enkele omstandigheid tot 
zulk eenen strijd aanleiding geven; zijne gezindheid strekt 
hem steeds tot een veilig geleide. Heeft hij bv. te doen met 
eenen kranke, die ter wille van zijn gestel met zijnen waren, 
gevaarlijken toestand onbekend moet blijven, en wordt hij 
door dezen over zijnen toestand ondervraagd, dan weet hij, 
dat hij onbarmhartig, dus onzedelijk, zou handelen door de 
waarheid te zeggen; dan verbergt of ontwijkt hij voor den 
betrokken persoon de waarheid, niet met leugenachtig opzet, 
maar uit een groot, voor hem overwegend, zedelijk beginsel, 
uit liefde. Komen hem soms gevallen voor, waarin hij het 
over de beste manier van handelen niet terstond met zich 
zeiven eens kan worden, dan raakt dit slechts den vorm 
zijner plichtsbetrachting: bijv. in genoemd geval, als hij 
toch dien kranke moet aanraden, orde op zijne zaken te 
stellen. Daarbij komt het aan op tact. 

Tot aanbeveling voor een leven aan het zedelijk goede 
gewijd kan nog dienen, dat het, als zijne vrucht, z e d e-
1 ij k e goederen voortbrengt. Hiertoe behooren; een 
onergerlijk geweten of gemoedsvrede, een onwankelbaar 
vertrouwen op de macht van het goede, volharding onder 
beproeving en standvastigheid tegenover verzoeking, innige 
levenslust en stervensmoed, ook het bezielend gevoel van 
nut te stichten. 



43 

§ 4. Bijzondere wijsgeerige beschouwing. 

Na deze algemeene beschouwing van onze geestelijke 
natuur, in verband met het zedelijk leven volgens de begin­
selen van Jezus, komen nog een paar belangrijke zielkun­
dige bijzonderheden in aanmerking: het bestaan van zonde 
en onze zedelijke verantwoordelijkheid. 

1. De macht, die zich in ons gemoed als hoogste wet­
gevende macht doet kennen, handhaaft zich ook in wat wij 
de zedelijke wereldorde noemen. Onder deze orde 
verstaan wij: de onveranderlijke samenwerking van alle 
dingen in de menschenwereld tot een zedelijk doel. Volgens 
deze orde is de wereldgeschiedenis tevens het wereldgericht; 
draagt al het goede en kwade in het leven der volken zijne 
eigenaardige vrucht; zoekt elk verbroken evenwicht, elke 
misstand op sociaal en politiek gebied herstel, zelfs tot den 
prijs van volkswoelingen en omwentelingen. Volgens deze 
orde ontstaat er in ons zonde, als een toestand van ge­
stremde ontwikkeling, in strijd met onze zedelijke bestem-
ming, en dan dient wederkeerig de zonde, door hare jammer­
lijke gevolgen, vooral door hare pijnlijke werking in ons 
gemoed, om ons de oogen te openen voor hetgeen wij 
werkelijk geworden zijn. Door zulke gevolgen straft de zondo 
zich zelve, werkt zij, ondanks zich zelve, aan haar eigen 
vernietiging, aan de bevordering van het goede. Do zonde 
heeft geene bijzondere kiem in den mensch. Als levend 
wezen heeft hij instinctmatig het leven lief. Zijne bewegin­
gen en handelingen richten zich aanvankelijk op levens­
behoud, weldra ook op levensgenot, op hetgeen hem, voor 
zijn nog onbewust zelfgevoel, aangenaam aandoet, al betreft 



44 

het vooreerst uitsluitend het zinnelijke, als de sfeer waarin 
zijn aanzijn begint. Naarmate de mensch in bewustzijn 
toeneemt, wekt dat instinctmatige zijnen wil, waarbij hij 
dan geheel wordt geregeerd door begeerten en lusten, aan 
zijn streven naar eigen levensbehoud en levensgenot ver­
bonden. Eenmaal komt hij echter tot de ontdekking, dat hij 
ook met anderen rekening heeft te houden, dat zijn willen 
van hetgeen hem zeiven drijft hem in strijd brengt met 
eischen, die zijne omgeving hem stelt. Hierdoor ontwaakt 
in hem besef van geoorloofd en niet geoorloofd, goed en 
kwaad. Naar dit besef moet hij zijn willen regelen. Is hij 
tot zóo veel nog niet bij machte, schiet zijne innerlijke ont­
wikkeling daarvoor tekort, zoo vervalt hij tot wat haren 
vereischten voortgang stuit, tot zelfzucht, en is in hem, 
met deze zedelijke ontaarding van zijn zelfgevoel, het be­
staan van zonde beslist. Dan blijft hij de speelbal zijner be­
geerten en lusten, en leidt hij voor zijn eigen persoon een 
leven — gelijk het Rom. 8; 12 heet — naar het vleesch. 
Wel is hij van nature daartegen gewapend: wel bezit hij 
in zijn zedelijk gevoel het vermogen, om op die begeerten 
en lusten terug te werken: maar ooJi dit vermogen moet 
zich ontwikkelen. 

Vindt do zonde haren oorsprong in stremming van onze 
zedelijke ontwikkeling, dan vormt zij eenen toestand, die 
bij k r a n k h e i d, als abnormale lichamelijke toestand, mag 
vergeleken worden, en troft deze vergelijking samen met de 
bijzonderheid, dat Jezus den zondaar als eenen zedelijk kranke 
beschouwde en behandelde (Matth. 11: 5). Ook is er dan 
eigenlijk maar i'eno z o n d e, namelijk die ziekelijkheid, die 
troebele gesteldheid dos harten, waaruit, volgens Jezus (Mare. 
7 : 21), voortkomen „kwade gedachten, overspel, hoererijen, 
doodslag, dieverijen, gierigheid, boosheden, bedrog, ontucht. 



45 

een boos oog, lastering, hoovaardij, onverstand," kortom, alle 
m o g e l i j k e ,  o o k  d e  e r g s t e  z o n d e n .  

Jezus sprak (Matth. 12:31 vlg.) van eene volstrekt on­
vergeeflijke zonde: lastering tegen den Heiligen Geest. Hij 
had toen het oog op Farizeërs, die eene kracht, blijkbaar 
tegen den „duivel" gekeerd, en dus heilig, nochtans aan 
de werking des duivels toeschreven. De waarheid zijner 
uitspraak is voor ons deze: wanneer men niet iets edels 
kan zien verrichten, zonder het moedwillig op rekening van 
onedele beweegredenen te stellen, dan bewijst men slechts 
zijn eigen zedelijke verdorvenheid. 

2. Als redelijke, d. i. in den ruimeren zin des woords, 
zelfbewuste wezens behooren wij ons rekenschap te 
geven van alles wat in ons hoofd en hart omgaat, om 
te weten of het ons past, of hetgeen wij denken en ge%Toelen 
en willen onzer, in onze hoogere menschelijke hoedanigheid, 
waardig is. Reeds daarom zijn wij ook verantwoordelijk voor 
ons gedrag: wij moeten weten wat wij doen. Deze zedelijke 
verantwoordelijkheid onderstelt in het algemeen onze wils­
vrijheid, dat namelijk anderen ons niet kunnen dwingen 
om iets te willen of niet te willen; in het bijzonder ont­
leent ze haren diepsten grond aan het, door ons (blz. 44) 
reeds aangewezen, zielkundig feit, dat wij innerlijk zijn toe­
gerust met een weerstandsvermogen tegen alle zedelijke in­
vloeden en drijfveeren, die ons met onze menschenwaarde 
in strijd brengen. Laten wij dit vermogen nog onbeproefd, 
of denken wij er niet aan hot te oefenen, dan zijn wij alsof 
wij het niet bezaten en geldt ons de wonderspreuk (Matth. 
13:12): „Wie heeft, dien zal gegeven worden, en hij zal 
overvloedig hebben; maar wie niet heeft, van dien zal genomen 
worden ook wat hij heeft.'' Toch blijft rechtens, wegens 
dat aangeboren vermogen, onze verantwoordelijkheid onver­



46 

dacht. Alleen maken, sommige omstandigheden, zooals zwak­
heid van geestvermogens, het opgroeien in eene slechte 
omgeving, den zedeloozen mensch minder toerekenbaar. De 
quaestie van den v r ij e n wil raakt eigenlijk de vrijheid 
van den persoon bij zijn willen: wantin werkelijkheid be­
staat er geen wil als een bijzonder iets, wel een willend 
wezen. Dit past — terloops opgemerkt! — evenzeer op ons 
gevoel en verstand (rede, als denkvermogen): in hetgeen 
beide, ook bij wijze van ingeving of van intuïtie, ons schij­
nen te zeggen uiten wij immer, hoewel dan onbewust, ons 
zei ven als gevoelende en denkende wezens. Wat nu 's men-
schen willen aangaat, hierbij is hij nooit vrij in dezen zin, 
alsof hij willekeurig, op een en hetzelfde oogenblik, bij 
twee tegengestelde gegevens, zich evenzeer tot het éene als 
tot het andere kon bepalen. Mist zijn karakter nog alle 
vorming, dan valt er zeker, bij eene keus van zedelijken 
aard, geen enkel oogenblik op hem te rekenen, vermits het 
telkens de vraag is, in welk eene luim hij verkeert: maar 
intusschen wordt hij door luim bestuurd. Ons willen heeft 
altijd zijne oorzaak; de richting, die het neemt, hangt altijd 
en in alle opzichten af van onze persoonlijke gesteldheid, 
naarmate wij lichamelijk of geestelijk op invloeden endrijf-
veeren terugwerken. De lichamelijk kranke weigert het 
voedsel, dat hij anders vraagt. De zedelijk kranke heeft gee-
nen lust tot het goede. Vandaar het, ook door Jezus ge­
handhaafde, recht, om uit iemands kenmerkende handelwijze 
te besluiten tot zijne zedelijke geaardheid (Matth. 7 : 16—20). 
Wij zijn zedelijk vrij, wanneer wij innerlijk zóo gesteld 
zijn, dat geen tegenwerkende invloed ons kan aftrekken van 
het voldoen aan de zedewet in ons; m. a. w. z e d e 1 ij k e 
vrijheid bestaat in de zedelijke, door strijd en oefening 
verworven, macht, om met onkreukbare trouw onze heilige 



47 

roeping te volgen. Wie tegenover zijne zinnelijke neigingen 
en driften zich. zeiven meester weet te zijn, is vrij. Wie 
zich. door dat zinnelijke laat overmeesteren, is slaaf, valt in 
d e  n o o d l o t t i g e  m a c h t  v a n  d e n  h a r t s t o c h t .  H a r t s t o c  h t  
is eene duurzame begeerte, zuo sterk geworden dat zij 
's menschen willen beheersclit. Zijne noodlottige macht be­
toont zich. hierin, dat zij elke hoogere richting van ons 
willen in de geboorte verstikt: denken wij aan de woorden 
(Rom. 7: 19): „Het goede, dat ik wil, doe ik niet; maar 
het kwade, dat ik niet wil, dat doe ik." Hij verhit de ver­
beelding, zoodat hij ons kalme bezonnenheid en een onbe­
vangen blik op de wereld ten eenenmale ontrooft, ofschoon 
hij voor eigen gebruik het verstand scherpt. Wordt de harts­
tocht niet gebreideld, dan bewerkt hij onbekeerlijkheid, eenen 
toestand van zedelijke verharding; zijne macht is de dood 
voor onze zedelijke kracht. Toch stelde Jezus zich ten doel, 
bij het genezen van zedelijk kranken, ook zedelijk dooden 
op te wekken (Matth. 11:5). Dan moet de gemoedsdrang, 
die tot God voert, zóo sterk in ons gewekt worden, dat er 
herleving van onze zedelijke kracht mede gepaard gaat. In­
middels dient ons voor ons zeiven het gebed, als tolk 
van diep gevoelde behoefte aan gemeenschap met Grod, aan 
Zijne heerschappij in ons hart. 

Met onze zedelijke verantwoordelijkheid hangen samen 
de aandoeningen van schuldgevoel, berouw, wroeging. 
Schuldgevoel is het gevoel, dat men schuld heeft aan, 
oorzaak is van iets kwaads; dat men voor zijn eigen ge­
weten onverantwoordelijk heeft gehandeld, in strijd met 
hetgeen men had behoor en te doen. B e r o u w — niet 
t e  v e r w a r r e n  m e t  s  p  i j  t ,  o m d a t  w i j  i e t s  k w a a d s  h e b b e n  
g e d a a n ;  d u s  e n k e l  l e e d w e z e n  o v e r  d e  g e p l e e g d e  d a a d  —  
is, in zuiver zedelijken zin, het gevoel van onlust, van smart, 



48 

omdat wij hebben kunnen misdoen, omdat onze zedelijke 
toestand er ons toe in staat stelde. Beide, schuldgevoel en 
berouw, maken al zoo niet het begin van innerlijke bekee­
ring, d. i. van zinsverandering, uit, maar bewijzen, 
dat deze inderdaad reeds begonnen is. De zinsverandering 
openbaart zich uiterlijk door terugkeer van den boozen 
weg; en de bekeering wordt voltooid in, war het N. T. 
( R o m .  C  :  2 2 ;  1  T h e s s .  4 : 3 ;  H e b r .  1 2  : 1 4 )  n o e m t ,  h e i l i g ­
making (heiliging), d. i. duurzame toewijding aan God. 
Wroeging betreft een misdrijf dat niet meer is goed te 
maken; zij ontstaat in den nog niet verstokten menschdoor 
eene terugwerking van zijn beleedigd zedelijk gevoel, soms 
zoo machtig dat hij tot vertwijfeling komt (vgl. Judas Is-
cariot en tegenover hem Petrus). 

Wij sluiten dit gedeelte met de vraag, welk eene toekomst 
wij voor het zedelijk leven mogen verwachten. Letten wij 
op de teekenen van zedelijke verwildering, die ons omringen, 
dan zinkt onze verwachting: maar zij rijst, als wij denken 
aan de zedelijke wereldorde, wier werking onder het mensch-
dom op vooruitgang in zedelijke ontwikkeling gericht is, 
en aan het onloochenbare feit, dat de mensch, door het 
eigenaardige zijner geestelijke natuur, op zedelijk leven aan­
gelegd, d. i. tot zelfontwikkeling ten goede bestemd (vgl. 
boven, blz. 23), is. Op onzen zedelijken aanleg, op 'smen-
schen vatbaarheid voor zedelijke vorming, werd ook gere­
kend in de gelijkenis van den vijgeboom (Luc. 13 : 6—9). 
Doet deze aanleg zich nog niet in ieder gelden, toch is hij 
in ieder aanwezig en in niemand gansch werkeloos. Dit 
blijkt uit de algemeenheid van het plichtbesef, waarvan 
zelfs bij den verdorvensten mensch sporen te ontdekken 
zijn. „Pleeg jegens hem eenig geweld, waartegen hij zich 
niet kan verweren, dan is dit voldoende om van hem te 



49 

vernemen: dat moogt ge niet! Wil hij van geenen plicht 
hooren, toch zal hij nog altijd op zijn recht staan; en wat 
is dit anders dan dat hij bij anderen eenen plicht te zijnen 
opzichte onderstelt? (Rauwenlioiï)". De algemeenheid van 
het plichtbesef geeft ons recht tot de verwachting, dat 
's menschen aanleg, waardoor het wordt bewerkt, zich ook 
zal handhaven. Deze aanleg vervalt evenmin als de mensch 
ophoudt van nature een redelijk wezen te zijn. 

§ 5. Besluit. 

Met het oog op den heerschenden tijdgeest is het mis­
schien niet overbodig op te merken, dat de beginselen van 
Jezus hem niet drongen om zich met enkel civiele of dito 
politieke quaestiën in te laten: vgl. Luc. 12:14, over het 
verdeelen van eene erfenis, en 20: 22 vlgg., over het be­
talen van schatting aan den Keizer. Ook is het misschien, 
bij het hedendaagsch geroep om „een menschwaardig be­
staan," niet ongepast te herinneren, dat volgens Jezus dit 
bestaan niet is te verkrijgen door eten en drinken en klee­
ding. Hij erkende onze lichamelijke nooddruft in haren 
ganschen omvang (Matth. G: 326). In het „Onze Vader" 
heeft hij zelfs eene bijzondere bede om ons dagelijksch 
brood opgenomen (6: 11). Hij deed dus niets tekort aan 
de waarheid, dat zoogenaamd stoffelijk welvaren voor het 

4 



50 

leiden van een waardig menschenleven geenszins iets on­
verschilligs is. Maar dit leven zelf stelde hij eerst bestaan­
baar door het zoeken van Gods Koninkrijk. Men vergete 
niet, dat stoffelijk welvaren, ofschoon beter raadsman dan 
honger en gebrek, volstrekt geenen waarborg voor zedelijk 
welvaren oplevert. Zijn met het Christendom van Jezus 
de armen en noodlijdenden nog niet, of niet terstond, gehol­
pen, toch zijn er bij voorbaat mede geholpen wie in ernst 
willen bouwen aan een en menschelijken heilstaat: want 
daarvoor is geen degelijker grondslag te vinden dan in den 
geest van Jezus, als een geest van matigheid en rechtvaar­
digheid en godzaligheid (vgl. Tit. 2; 12). Deze geest brach t 
ook mede, dat hij barmhartigen zalig sprak en het lot der 
samenleving verbond aan de toepassing van dezen tweevou-
digen regel: „Hebt uwen naaste lief als u zeiven; alle dingen, 
die gij wilt dat u de menschen zouden doen, doet gij hun 
ook alzoo." De grootsche gedachte van Jezus, het alge-
meene kindschap Gods, sloot in zich zedelijke waardeering 
van elkander; de vorming van eene samenleving, gegrond op 
de onderlinge hoogere verwantschap harer leden, en mitsdien 
ook van een familieleven, gegrond op zulk een monogamisch 
huwelijk, waarin de vrouw rechtens de wederhelft des mans is: 
maar tot het sociale, reeds onvermijdelijk met verdeeling 
van arbeid samenhangende, onderscheid van rang en stand 
strekte zij zich niet uit. Wint deze gedachte veld, dan wordt 
de menschenwereld niet gemaakt tot een tooneel van den 
strijd om het bestaan, zooals die in de dierenwereld woedt; 
dan zoekt niemand zijne sterkte in de verzwakking van 
anderen, maar zullen de sterkeren de zwakkeren steunen 
en schragen, om hen te bewaren voor den ondergang. Deze 
gedachte wekt alvast dat solidariteitsgevoel (vgl. boven, 
blz. 17), dat, tegenover de maatschappelijke nooden, voorde 



51 

Kaïnsvraag: „Ben ik mijn broeders hoeder?" (Genes. 4:9) 
en voor den Gallioosgeest, „die zich deze dingen niet aan­
trekt" (Hand. 18; 17), geene plaats meer openlaat. Het 
Christendom, volgens de beginselen van Jezus, wil slechts 
éenen strijd onder ons, den wedstrijd om het meest in 
heilige liefde uit te munten. Het dient niet tot controle voor 
sociale theorieën, tenzij ze op zedelijke beginselen betrek­
king hebben. Voor zoover de oplossing van eenig sociaal 
vraagstuk met staathuishoudkunde te doen heeft, ligt zij niet 
in het Christendom, doch niet daarbuiten, voor zoover zij met 
de menschen te doen heeft. Daarbuiten werkt elk middel, 
ook de loiïelijkste inrichting, tegen zedelijk verval van den 
naaste slechts als een palliatief, niet als een medicament. 
De beste mensch, en bijgevolg in zedelijk opzicht de beste 
huisgenoot en het beste lid der maatschappij en de beste 
staatsburger, is de zoodanige, die in elke levensverhouding 
zijn licht laat schijnen, door eenen handel en wandel in 
Jezus' geest. De sociale „hervormer," die het Christendom 
wel erkent, maar enkel uit politieke overwegingen betref­
fende het algemeen belang, bijv. wegens bruikbaarheid als 
kerkelijke macht ter beteugeling van de groote menigte, 
maakt het tot een sociaal fetisisme, den eeredienst van een 
geestelijk behoedmiddel, waarbij het zijn rein zedelijk gehalte 
inschiet. 

De sociale waarde der zedelijke beginselen van Jezus be­
staat alzoo hierin, dat zij de oorzaak van alle maatschappe­
lijk kwaad, voor zoover die in de menschen zeiven schuilt, 
wegnemen. Daarom dienen zij niet, om het menschen-
leven voor zekere tijdsomstandigheden te regelen, maar om 
het voorgoed te beheerschen. Zij wachten nog altijd, reeds 
achttien eeuwen lang, op degelijke practische waardcering. 
Willen wij hiermede beginnen? Zoolang die waardeering 



52 

achterwege blijft, komt het niet te pas, ze als onbruikbaar 
af te wijzen, of zelfs hunne deugdelijkheid in twijfel te 
trekken. Dit strekke tot antwoord op veler vraag, wie voor 
het nieuwere menschengeslacht het wachtwoord des heils 

spreken zal. 



REGISTER VAN TEKSTEN. 

Biz 
Genes. 4:9 51 

„ 4:23 22 
„ 22. 38 

Exod. 1:16—19 21 
„ 3:22 37 
„ 20:10 16 
„ 21 :24 22 

Levit.17 :12 16 
„ 18 :26 16 
„ 19:13 37 
„ 19:18 16, 37 
„ 19:34 16,37 
„ 24 : 20 22 

Deut. 6:5 15 
„ 6:19 16 
„ 7:2 16 
„ 13:6—11 16 
„ 23:10 vlg 16 
„ 23:20 37 

1 Sam. 19:11-14 . . . .  21 
1 Kon. 1 : 50-53 22 
Psalm 51 :12 19 

„ 115:16 25 

Biz. 
Spr. 25:22 22 
Habak. 2 : 4 & 28 
Matth. 5:5 17 

„ 5: 6, 20 15 
„ 5 = 7 18 
„ 5:8 19, 28 
„  5 : 9  1 8  
„ 5:13 vlg 19 
„ 5:16 19 
„ 5:21 vlg 37 
„ 5:22 14, 18 

5 : 24 20 
5:27 vlg 37 

„ 5:28 19 
„ 5: 29 vlg 14 
„ 5 : 31 vlg 37 
„ 5:32 20, 29 
„ 5 : 33—37 20 
„ 5:39—41. . .  .  14,22 

r> • 44 22 
" 5:45« 12,16 
„ 5:48 19,23,26 
„ 6:3 18 



54 

Matth. 6: :9a. .  .  .  
6 :9b.  .  .  . 

6 :11 .  .  .  .  
6 :12 .  .  .  .  
6 : 20 .  .  .  .  

n 6: : 25 vlgg..  .  
6; : 26 .  .  .  .  .25, 28, 
6: :30. .  .  .  25, 28, 
6; : 32 n .  .  , 
6  : 32 i  .  .  .  25, 
6; : 33 os .  .  .  
6: :33 b .  .  .  

7 : : 1—5 . .  

V 7- 6 .  .  .  .  
7 : 11 .  .  .  .  28, 
? •  : 12. .  .  .  
7 ; ;16—20. .  
7; 21 .  .  .  .  23, 
0 • 22. . .  .  

10' :16 .  . .  .  
10: : 31 .  .  - .  28, 
10: 37. .  .  .  
11: 5 . .  .  .  44, 

V 11 : 18 vlg. .  .  
11 :29 .  .  .  
12: 31 vlg. .  .  
19. • 35. .  .  .  
12: 

s
 

1 
00 

13-:12 .  .  .  .  
16 :24 .  .  .  .  
18: : 6 .  .  .  .  
18' :10 .  .  .  .  
18 :35 .  .  .  .  
19: : 4,  6,  14 .  
19: ;6 9.  . .  

V 19: 17« . .  .  

Ulz. 

Matth. 19 29 . .  .  . . .  2 9  
20 1 2  . . .  .  . . .  2 0  

11 21 . . .  1 8  
22 37—39 . .  15, 30 

11 23 16—22 .  .  . . .  2 0  
Mare. 7: 2 1  . . .  .  . . .  4 4  

10 9—12. . .  . . .  2 0  

n 11 . . .  2 8  
12 42—44 . .  . . .  1 8  
16 1 6  . . .  .  . . .  2 7  

Luc. 10 : 30-35 . .  . . .  2 2  
12 1 4  . . .  .  . . .  4 9  
12 :48 . .  .  . . .  3 7  
13 6—9 . .  .  . . .  4 8  
15 . . .  2 2  
17 1 0  . . .  ,  . . .  2 7  
17 2 1  . . .  .  . . .  2 4  
18 1 1  . . .  .  . . .  2 7  
20 22 vlgg. .  .  . . .  4 9  

Joh. 1 1 2  . . .  .  . . .  1 3  
Hand. 18 1 7  . . .  .  .  .  51 

20 1 9  . . .  .  . . .  2 6  
Rom. 1 1 7  . . .  .  . . .  2 8  

6 2 2  . . .  .  . . .  4 8  
7 1 9  . . .  .  . . .  4 7  
8 9 
8 1 2  . . .  .  
8 14—16 . .  .  12 

12 20 . . . .  2 2  
14 5 . .  .  .  . . .  3 2  
16 1 9  . . .  .  .  26 

1 Cor. 7 3 1  . . .  .  . . .  2 8  
10 2 3  . . .  .  . . .  3 1  

11 13 1 3  . . .  .  .  .  .  40 
Gal. 3 1 1  . . .  .  . . .  2 8  

n 3 2 6  . . .  .  . . .  1 3  

l!lz. 

12 
23 
49 
20 
24 
24 
31 
31 
25 
49 
23 
25 
22 
24 
31 
17 
46 
41 
28 
32 
31 
29 
47 
28 
26 
45 
28 
29 
45 
16 
20 
29 
20 
29 
20 
26 



55 

Gal. 5:14 16 
„ 5:22 27 

Eph. 4:2 26 
„ 4:26 18 

Phil.  2:3 26 
„ 4:8 27 

Col. 2:21 28 

KI;:.  
Col.  3:12 . 20 
1 Thess. 4:3 48 
Tit.  2: 12 50 
Hebr. 12:14 48 
1 Joh. 3 :1 vlg 13 
1 Petr. 5:5 20 







. • ' • ̂ 

•• - ' • öy ... • • r\v ••••• ,, •••..r'-*-
•' •- •• -


